Agatha Frischmuth

NICHTSTUN
ALS POLITISCHE
PRAXIS

Literarische Reflexionen von Untatigkeit
in der Moderne

S)TUDIEN DER K)ULTURWISSENSCHAFTLICHEN
G)ESELLSCHAFT

[transcript]

https://dolorg/10.14.361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - Tz


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Agatha Frischmuth
Nichtstun als politische Praxis

Studien der Kulturwissenschaftlichen Gesellschaft | Band 1

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Editorial

Die Studien der Kulturwissenschaftlichen Gesellschaft versammeln innovative Bei-
trige, die aus theoretisch-programmatischer oder empirischer Perspektive kul-
turwissenschaftlichen Fragestellungen nachgehen. Die Buchreihe nimmt Sam-
melbande und Monographien auf, die vornehmlich den einzelnen Sektionen der
Kulturwissenschaftlichen Gesellschaft (KWG) entstammen und folgende themati-
sche Bereiche umfassen: Materielle Kulturen, Kulturphilosophie und Kulturtheo-
rie, Kulturwissenschaftliche Asthetik, Kulturwissenschaftliche Border Studies,
Medienkulturen, Naturen/Kulturen, Sprache und kommunikative Praktiken,
Transkulturelle Lebenswelten, Raum und Kultur, Wissenskulturen und Kritische
Methodologie. Uber die Arbeiten der KWG hinaus begriifit die Reihe Forschungs-
arbeiten, die zur Stirkung methodischer, theoretischer und anwendungsorien-
tierter Ansitze im Umgang mit kulturellen Praktiken beitragen.

Die Reihe wird herausgegeben von Thomas Metten, Giulia Pelillo und Teresa Pin-
heiro.

Agatha Frischmuth, geb. 1986, lebt in Berlin, wo sie an der Freien Universitit in
Allgemeiner und Vergleichender Literaturwissenschaft promovierte. Fir Ihre
Doktorarbeit »Nichtstun als Praxis« erhielt sie 2020 den Dissertationspreis der
Kulturwissenschaftlichen Gesellschaft.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Agatha Frischmuth

Nichtstun als politische Praxis
Literarische Reflexionen von Untétigkeit in der Moderne

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses Buch ist eine tiberarbeitete Fassung der Dissertation »Nichtstun als Pra-
xis«, die von 2014 bis 2019 am Peter Szondi-Institut der Freien Universitit Ber-
lin entstanden ist und von Georg Witte und Michael Gamper betreut wurde. Ihre
Entstehung wurde ermdglicht durch ein Promotionsstipendium der Friedrich-
Naumann-Stiftung fiir die Freiheit.

Der Druck wurde geférdert durch die Ernst-Reuter-Gesellschaft der Freunde,
Forderer und Ehemaligen der Freien Universitit Berlin e.V. und die digitale Pu-
blikation wurde erméglicht durch eine Ko-Finanzierung fiir Open-Access-Mono-
grafien und —Sammelbinde der Freien Universitit Berlin.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir be-
liebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/
by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Agatha Frischmuth

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielelfeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5739-5

PDEF-ISBN 978-3-8394-5739-9
https://doi.org/10.14361/9783839457399

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

DANKSAgUNG ...ttt e, 7
Einleitung ..o 9
Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis .................... 23
Handlung und GesChiChte .........eeineei e 24
Uberwindung der Zweck-Mittel-Relation .............ccevuvieeiniiienenne.n, 26
Ereignis und GesChiChte .........ooiieiiii e 32
Rekonzeptualisierung des HandeIns .........ooeviieiiiiiiii i 35
BEMEINSCRATt . ...t 40
Gemeinschaft durch Tatigkeit und Arbeit ........ ... 4
Gemeinschaft 2.0: Werklosigkeit ........cooeevieiiiiii e 46
Bartleby: kollektive Distanz, reine Potenz............c.oceeviviiiiiiiiiinnnnn... 51
HerrsChaft . ..o e 57
1 o] 1 G P 59
ORNMACHT . .o 65
KK e e 69
Poetische Uberlegungen: Binaropposition und Uneigentlichkeit ................... 73
BINArOPPOSItION ..ttt e T4
UneigentlichKeit ......oneere e 75
Arbeit vs. MUBE. ... 81
SIMULATION in Der Gehiilfe von Robert Walser, 1907 .........cooeviiiiiiiiiininnnn.. 90
UnverhaltnismaBigkeiten der Arbeit.........ccoeiviiieiiiiii i 91
SIMUIATIONEN . 99
Ostentative, unechte MuBe .........coooeiiiiiiiiiiiiieens 100

Hyperarbeit ....ooeeeee e 106

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gemeinschaft und HUSION ....ooviiiiii e 7

»Oste/Inaktiv vs. >West/AKEIV ... 131
PROJEKTION in Der Zauberberg von Thomas Mann, 1924................coviiiinin 141
>Orientalisiertese Nichtstun ... 142
Inaktivitdt begehren .........ooiiiii 144

Angst vor dem OSten. ....ovneiiee e 154

Politiken des NiChtStUNS .....eieeii e 169
»Regieren«: Herrschaft durch Nichtstun .......................i 169
»Politischer Faktor« - Gemeinschaft statt Politik...................... 180
Indifferenzvs. Handlung ................ .o 189
PRATENTION in Un homme qui dort von Georges Perec, 1967 ........................ 194
Rund um das Handlungsparadigma 1968 ...............cccooiiiiiiiiiinint, 195

Das Prajekt Indifferenz .........covoniiiiiii 200
Performativer Widerspruch ........oooviiiiiii i 205

Indifferenz als Kritik ........coooieiiiii m

Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung ................... 215
Nichtstun als geschichtliche Selbstbestimmung ....................... 223
Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie .................cooooeeaas 228

Aufgabe der Indifferenz und Riickkehr in die Gemeinschaft ................... 241
Sprechenvs. Handeln ............ ... 249
KOMPENSATION in Bombel von Mirostaw Nahacz, 2004 ..............cccvviiinnnnn 254
Dorf und Bushaltestelle: Raume praktischen Nichtstuns ...................... 255
Erz8NIEN ... e 261
Arbeit, @i LUGE ....vveeeii e 272
Fortschrittsillusion ...........ooviniiiiii e 277

Biopolitik vs. Organische Gemeinschaft ...........ccoviiiiiiiiiiiiieine.. 281
Kontrolle des inaktiven KOGrpers .........ooevveviiiiiiiiiineiiineanns 284
Gemeinschaft der Nichtstuer............oooeiiiiiiiiiiii s 290

Fazitund Ausblick........... ... 297
Literaturverzeichnis. ............ ..o 309

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Danksagung

Dank gilt

Ceorg Witte flr sein Vertrauen, kritisches Fragen, und gute Laune
Meinen Eltern Kurt und Bozena fiir ihre Giite, GrofRziigigkeit und die Freiheit,
die sie mir liefen
Meinem Vater fiir die unschatzbar wertvolle redaktionelle Hilfe vor der Abgabe
Meinem Mann Maximilian fir das Schaffen einer humorvoll-harmonischen
Welt aufderhalb dieser Arbeit
Elisa Leroy, Thomas Erthel, und Clemens Glnther fiir stets produktives
Mitdenken
Markus Krumm fiir Foucault und seine Freundschaft
Christina Farber und Therese Hoy fiir ihre Kameradschaft
Ruth Signer fiir ihr Lektorat und Annett Kamke fiir das Korrekturlesen
Der Stabi-Gang fiir lustige Pausen
Dem Doktorandenkolloquium fiir die dort praktizierte Ehrlichkeit
Meinen Studierenden fiir ihr Engagement
Dirk Linowski fiir seine Hilfe bei der Stipendiumsbewerbung
Michael Gamper, Alfrun Kliems, Kathrin Busch und Leonie Achtnich fiir ihren
Zuspruch und ihr Interesse an dieser Arbeit.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Liest man ein Buch wie Georges Perecs Un homme qui dort (1967), dessen Erzah-
ler - ein junger Student — davon berichtet, nicht zu seiner Abschlusspriifung
zu gehen, dann wirft das Fragen auf. Obwohl die Hauptfigur ohne Unterlass
wiederholt, dass sie nichts tut, liegt die Sache nicht so eindeutig, wie man
meinen méchte. Denn ist nicht schon der Bericht iiber eine solche Nicht-
Begebenbheit von einer bezeichnenden Ambiguitit gepragt?

Plus tard, le jour de ton examen arrive et tu ne te léves pas. Ce n'est pas un
geste prémédité, ce n'est pas un geste, d’ailleurs, mais une absence de geste,
un geste que tu ne fais pas, des gestes que tu évites de faire. [...] Ton réveil
sonne, tu ne bouges absolument pas, tu restes dans ton lit, tu refermes les
yeux.'

Spater kommt der Tag deiner Prifung, und du stehst nicht auf. Es ist kein
vorbedachtes Handeln, es ist ibrigens gar kein Handeln, sondern ein Nicht-
handeln, ein Handeln, das du unterldsst, das du vermeidest. [...] Dein Wecker
lautet, du rithrst dich ilberhaupt nicht, du bleibst im Bett liegen, du machst
die Augen wieder zu.?

Die Bewegungslosigkeit, das Liegen, das Schliefen der Augen, all das mag
tatsachlich wie Nichthandeln anmuten. Doch es regen sich gleichzeitig Zwei-
fel. Denn spricht der Erzihler nicht jemanden an, indem er wiederholt »tu«
sagt? Selbst wenn er mit sich selbst spricht, ist nicht auch so ein Sprechen ei-
ne Handlung? Nicht zuletzt gibt der Begriff »geste« Ritsel auf: wird hier die
Anwesenheit einer Handlung verneint, oder die Lesbarkeit einer Geste? Ist

1 Georges Perec: Un homme qui dort. Paris: Editions Denoél (1967), 23.
2 Georges Perec: Ein Mann der schliift. Ubers. v. Eugen Helmlé. Ziirich: Diaphanes (2012),

14.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

entscheidend, ob die Handlung »prémédité« ist, ja ist nicht die Vermeidung
oder Unterlassung einer Handlung auch eine Titigkeit?

Das Thema des Nichtstuns verlangt es von der literaturwissenschaftlichen
Forschung, sich mit solchen Fragen zu beschiftigen. Eine kann ich schon vor-
ab beantworten: Der Student ist titig, trotz seiner Behauptung, nichts zu tun.
Ein in der Literatur dargestelltes Nichtstun, das ist die Primisse dieses Bu-
ches, ist in den meisten Fillen mit Titigkeit verbunden. Nichtstun ist also
kein negatives, sondern ein positives Phinomen. Obwohl das einige Studien
ganz anders sehen und das Nichtstun hauptsichlich als Mangel darstellen,?
ist die Idee des Nichtstuns als positives Phinomen in der Literaturwissen-
schaft nicht neu. Leonhard Fuest, Autor der bislang umfangreichsten Studie
zur Poetik des Nichtstuns im deutschen Raum, sieht dies dhnlich: »So wie
also in der Passivitit das Schreiten [frz. »pas« bedeutet dt. »Schritt«] noch
anwesend ist, ist zumindest auch das Nichtstun nie frei von allem Tun«.* So
wie Fuest zufolge im Nichtstun noch ein Tun enthalten ist, betrachten Barba-
ra Gronau und Alice Lagaay das Nichtstun als gleichbedeutend mit einem Tun,
indem sie behaupten, dass Nichtstun und Nichtsprechen mit John L. Austins
Konzept des performative speech auch als Sprechakt angesehen werden miis-
sen. »Muss ein Denken des Performativen nicht so angelegt sein, dass nicht
nur das Handeln, sondern vielmehr auch das Unterlassen von Handlungen
performativ wirksam werden kann?«® Aus ihrer Perspektive ist ein Nichtstun
(bzw. ein >Nichttun<) nicht weniger performativ als jedes andere Tun. Uber

3 Demgegeniiber stehen eine Reihe von Studien, die das Nichtstun wirklich im Sin-
ne einer Abwesenheit untersuchen, so wie Schaffner in ihrer Motivgeschichte der Er-
schépfung derselben tatsichlich »apathyc, »paralysis and inaction« zuschreibt. Anna
K. Schaffner: Exhaustion. A History. New York: Columbia UP (2016),13, 26. Studien ande-
rer Fachrichtungen tendieren ebenfalls dazu, das Nichtstun als ein negatives Phano-
men, d.h. nur in Bezug auf seinen >Mangel« zu verstehen. So zum Beispiel bei dem So-
ziologen Alain Ehrenberg, der einen psychopathologischen Zusammenhang zwischen
dem Nichtstun und den dominanten Tatigkeitsanspriichen der zeitgendssischen Ge-
sellschaft festgestellt. Anspriiche wie hohe Arbeitsleistung und Selbstoptimierung in
einer Welt, in der prinzipiell alles moglich sein soll, provozieren Uberforderung und
Erschépfung. Aus dieser Spannung heraus entwickele sich die Depression, die gekenn-
zeichnet sei von der »Unfdhigkeit zu handeln«. Alain Ehrenberg: Das erschipfte Selbst.
Depression und Gesellschaft in der Gegenwart. Ubers. v. Manuela Lenzen u.a. Frankfurt
a.M.: Campus (2004), 157.

4 Leonhard Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns. Verweigerungsstrategien in der Literatur seit 1800.
Minchen: Fink (2008), 15.

5 Barbara Gronau u. Alice Lagaay: Performanzen des Nichttuns. Wien: Passagen (2008), 11.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

das literarische Motiv der Gelassenheit sagt Thomas Strissle, es bedeute zwar
»Sein tiber Tun« (und komme so einem Nichtstun nah), das hiefRe aber »nun
nicht, dass die Gelassenheit mit Tatenlosigkeit zu verwechseln wire«.® Im
Gegenteil: »In allen Fillen bezeichnet das Lassen eine Form des Handelns«.”

Betrachtet man das Nichtstun als ein Tun, stellt sich eine Folgefrage: Was
fir eine Art des Tuns spielt sich in diesem und durch dieses Nichtstun ab?
Welchen Status hat es im Vergleich mit anderen menschlichen Tatigkeiten?
Auch auf diese Frage gibt es in der Forschung bereits einige Antworten. Die
Literaturwissenschaft, die das Nichtstun in all seinen verschiedenen Formen
und Begriffen untersucht - als MiRiggang, Melancholie, Mufie, Langeweile,
Ennui und anderen - kommt in der Frage, inwiefern diese Phinomene Tatig-
keit aufweisen, oft auf zwei Ideen zuriick: geistige Beschiftigung und kreatives
Schaffen (im Gegensatz zu einer Leistung mit greifbarem Produkt, oder ei-
ner Arbeit). »Wie der Miifdiggang kann die Melancholie eine Voraussetzung
fiir Denken und Dichten sein, schreibt Gisela Dirschner.® Ulrich Schnabel
behauptet, dass sich der menschliche Einfallsreichtum direkt aus der Mufie
speise.” Auch Byung-Chul Han argumentiert aus der Perspektive des Kul-
turwissenschaftlers, dass ein Abriicken von Hyperaktivitit und das Zulassen
von Langeweile notwendig sind fiir den »kreativen Prozess«.'® Dieser kreative
Prozess wird in den Literaturwissenschaften nicht zufillig hiufig als litera-
rische Produktion verstanden. Wer unter Ennui leide, so Reinhard Kuhn, der
werde dadurch zu einem »creative act« literarischer Art verleitet — »if there
is one trait that most victims of boredom have in common, it is the desire to
express in writing their state of mind«." Wenn es der Literaturwissenschaft
also nicht um die Darstellung eines denkenden Subjekts geht, so entziinden
sich am Topos des Nichtstuns Fragen iiber das Schreiben, Konzepte der Au-

6 Thomas Stréssle: Gelassenheit. Uber eine andere Haltung zur Welt. Miinchen: Hanser
(2013), 50.

7 Strassle: Celassenheit, 21.

8 Gisela Dischner: Melancholie und MiiRiggang — Eine Zustandsbeschreibung. In: Oko-
nomie des Gliicks. Muf3e, MiifSiggang und Faulheit in der Literatur. Hg. v. Mirko Gemmel u.a.
Berlin: Ripperger & Kremers (2014), 7.

9 Vgl. Ulrich Schnabel: Mufe. Vom Gliick des Nichtstuns. Miinchen: Blessing (2010).

10 Byung-Chul Han: Miidigkeitsgesellschaft. Berlin: Matthes & Seitz (2010), 26.

1 Reinhard C. Kuhn: The Demon of Noontide. Ennui in Western Literature. Princeton: UP
(2017), 4.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

torschaft und nach der Beschaffenheit von Kunst.” Dass so auch der Begriff
der »Technik« eines Nichtstuns aufkommt, ist nicht verwunderlich."

Doch ich glaube, dass Nichtstun als literarisches Motiv mehr darstellen
kann als das Denken, und mehr zu reflektieren vermag als kiinstlerische Krea-
tivitdt. In diesem Buch geht es darum, dass Nichtstun auch Praxis sein kann —
eine andere Art der Praxis jedoch, die sich nicht auf eine Tatigkeit beschrinkt,
die wie die literarische Produktion mit kérperlicher Untitigkeit und einer
gewissen Welt-Entzogenheit assoziiert ist. Im Gegenteil: Indem es normale
Aktivititen unterbricht, verweigert, und verandert, zieht es die Art der titi-
gen Gestaltung des menschlichen Lebens prinzipiell in Zweifel. Es eroffnet
damit die Moglichkeit, sich zu fragen, ob Dinge auch anders getan werden
kénnen — nicht nur, ob man etwas anderes tun kénnte, sondern ob Tun und
Handeln anders gedacht werden konnen. So stellt sich in Georges Perecs Un
homme qui dort nicht nur die Frage, warum der Student nicht zu seiner Prii-
fung geht, sondern auch, ob und warum Priifungen notwendig sind. Oder,
um noch einen Schritt weiter zu gehen, warum man tiberhaupt die Univer-
sitat besuchen sollte, ob sie im Frankreich der 1960er-Jahre eine sozial ge-
rechte Institution ist, ob die Gesellschaft von ihrer Existenz profitiert — ob
dieses Tun also iiberhaupt auf sinnvolle Weise gestaltend in die Gesellschaft
eingreift. Wo ein Nichtstun dargestellt wird, provoziert es ethische und politi-
sche Grundsatzfragen: Sind die Titigkeiten, denen wir konventionellerweise
nachgehen, die besten Tatigkeiten? Wollen wir so unser politisches Leben ge-
stalten? Welche Handlungen sind dafir relevant, welche nur scheinbar?

Fiir genau solche Fragen habe ich mich interessiert. Ich bin letztlich zu
dem Schluss gekommen, dass das Nichtstun eine politische Titigkeit ist, und
dass seine literarische Darstellung Reflexionsprozesse iiber das Politische abbildet.

12 Robert Krause fiihrt aus, dass »Mufle in der Moderne« als ein »Schlisselkonzept fiir
die Ausbildung von Subjektivitdts-, Kunst- und Autorenentwiirfen« fungiere. Robert
Krause: Muf3e und Moderne. Zur Einfithrung. In: Mufle und Moderne. Hg. v. Dems. u.a.
Tibingen: Mohr Siebeck (2018), 3.

13 Claudia Lillge u.a. verweisen auf einen aus dem18. Jahrhundert stammenden Worter-
bucheintrag zum Begriff sMifliggang«, der denselben nicht nur als »unthatige Unter-
lassung der pflichtméafiigen Arbeit« definiert, sondern auch als »die Fertigkeit dieser
Unterlassung«. Darauf aufbauend heift es spater: »Mufle und MiSiggang werden von
den Romantikern auf vielfaltige Weise als entscheidende Selbsttechniken der romanti-
schen Existenzweise reflektiert und praktiziert.« Claudia Lillge u.a.: Arbeit und MiRig-
gang in der Romantik. Eine Einfithrung. In: Arbeit und MiifSiggang in der Romantik. Hg. v.
Ders. u.a. Paderborn: Fink (2016), 17, 28. Beide Herv. meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Aus dieser These leiten sich auch die zwei Kernbegriffe dieses Buches ab:
Nichtstun und Praxis. Ich definiere das Nichtstun als Abwesenheit nicht allen
Tuns, sondern eines als >wichtig« konnotierten Tuns. Es stellt eine kontex-
tuell, historisch oder diskursiv als >mangelhaft< ausgewiesene Titigkeit dar.
Eine Titigkeit, die einem (beliebig) gesetzten Standard, einer bestimmten
Erwartung, einer gesellschaftlichen Konvention nicht geniigt. Man muss
es immer neu definieren, indem man den Rahmen bestimmt, gegen den
es im jeweiligen Kontext gesetzt ist. Dabei stellen sich viele Fragen immer
neuw: Fragen der Wertigkeit und Wertschitzung (Bringt es Gliick oder Leid?),
der sozialen Akzeptanz (Wird es gefeiert oder verdammt?), des historischen
Kontextes (Hat es — beispielsweise — ein Krieg ausgeldst, oder die Arbeits-
losigkeit?), der Freiwilligkeit (Ist es selbstgewihlt oder aufgezwungen?), des
Zeitgeistes (Konnte es ein Problem der Moderne sein?), des intellektuellen
oder spirituellen Ursprungs (Kommt es aus der Religion, der Philosophie,
oder gar der Pidagogik?), einer moglichen Pathologie (Ist es Ausdruck einer
Depression?), der Absolutheit des Nichtstuns (Ist wirklich die Abwesenheit
jeglicher Titigkeit gemeint, geistig wie kérperlich? Ist es eine Umschreibung
des Todes?). In vielen Fillen ist heute beispielsweise der Standard, an dem
sich die Wertschitzung des Nichtstuns orientiert, die Arbeit. Weil in der
Neuzeit die Arbeit und das Herstellen — beide Begriffe werden im Folgenden
genauer herzuleiten sein - zu den am meisten geschitzten Titigkeiten
avanciert sind, bezieht sich der Mangel im Nichtstun so oft, wenn auch
nicht ausschliefilich, auf das Fehlen einer Arbeit oder eines Produktes. Meine
Definition des Nichtstuns als eine Titigkeit, die aus der Konvention heraus-
tritt und aufderhalb von iiblicherweise wertgeschitzten Titigkeitsmodellen
situiert ist, nihert sich an Brian O’'Connors Verstindnis von »idleness« an:

idleness [..] encapsulates a form of experience that places us outside the
norms or conventions of societies like ours. It is not only a state of not work-
ing, though that is a key marker. It involves a departure from a range of val-
ues that make us the kinds of people we are supposed to be in order to live
well .1

Ebenso wie O'Connor »idleness« als Abweichung von einem gesellschaftlich
als >richtig« verstandenen Lebensmodell ansieht, verstehe ich das Nichtstun
als Normabweichung. Eine Normabweichung, die infrage stellt, ob norma-
le bzw. normative Tatigkeiten wirklich zu dem guten Leben fithren (»to live

14 Brian O’Connor: Idleness. A Philosophical Essay. Princeton: UP (2018), 5.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

well«), welches sie angeblich erméglichen sollen. Die Frage nach einem gu-
ten Leben, die sich so im Nichtstun stellt, fithrt zu dem zweiten in diesem
Buch wichtigen Begriff: dem der Praxis. Ich benutze den Begriff Praxis laut
Aristoteles, wie ihn Richard Bernstein zusammenfasst:

Aristotle [..] uses »praxis« to designate one of the ways of life open to a free
man, and to signify the sciences and arts that deal with the activities charac-
teristic of man’s ethical and political life. [...] These disciplines, which require
knowledge and practical wisdom, can be contrasted with »theoria« because
their end is not knowing or wisdom for its own sake, but doing —living well.">

Der Begriff Praxis bezieht sich auf die ethischen und politischen Tatigkeiten
des menschlichen Lebens. Die Praktiken lassen sich dabei danach bewerten,
inwiefern sie dem Gesamtziel der bestmoglichen Lebensweise dienen. Basie-
rend auf diesen Definitionen ergibt sich eine weitere fiir die von mir soge-
nannte Praxis des Nichtstuns: diese bezeichnet den Versuch, durch die und mit
der Abwesenheit normativer Tatigkeiten eine bestmdgliche Lebensgestaltung
zu erreichen — sei es im Sinne eines Ethos fiir das gesamte Leben, oder einer
politischen Stellungnahme oder Aktion.'

Ich habe auch deswegen den Begriff des Nichtstuns gewihlt, weil mein Er-
kenntnisinteresse sich auf die ethische und politische Dimension von Hand-
lung und Nicht-Handlung richtet: Er enthilt das »Tun« und verweist somit
explizit auf den Titigkeitsaspekt dieses Phinomens, sodass es sich ohne Pro-
bleme auf das politische Handeln, die politische und ethische Praxis im Sinne
Aristoteles’ riickbeziehen lasst. Wihrend das Nichtstun mein zentraler Begriff

15 Richard]. Bernstein: Praxis and Action. Contemporary Philosophies of Human Activity. Phil-
adelphia: University of Pennsylvania Press (1971), ix—x.

16  Der Begriff der Praxis oder Praktik taucht in Verbindung mit dem Nichtstun bereits
in der Forschungsliteratur auf, jedoch nicht in Verbindung mit dem Politischen, son-
dern mit individuellen Erfahrungen und Tatigkeiten. Bianca Blum spricht z.B. von der
Handarbeit u.A. als »MuRepraktiken, die, dhnlich dem Handwerk in Walter Benja-
mins Erzdhler-Aufsatz, das Tagtradumen und Phantasieren befordern. Vgl. Bianca E.
Blum: »Meiden Sie Untitigkeit, sie ist die Mutter aller Laster...«—Zu MufSe und Weiblichkeit
in der russischen Literatur des 19. Jahrhunderts. Hamburg: Kovac (2019), 13. Gimmel und
Keiling sprechen von einer »Praxis der Achtsamkeit«. Vgl. Jochen Gimmel u. Tobias
Keiling: Konzepte der Muf3e. Tibingen: Mohr Siebeck (2016), 32. Andrea Erwig bezieht
sich auf eine institutionelle Praxis, wenn sie den Topos des Wartens mit den Begriff
Praxis und Technik beschreibt; sie meint damit klinische und psychoanalytische >An-
wendungen<des Wartens. Vgl. Andrea Erwig: Waiting Plots. Paderborn: Fink (2018), 19.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

ist, verwende ich >Untitigkeit< oder >Inaktivitit« gelegentlich synonym. Ich be-
nutze diese Begriffe, wie diskursiv etabliert, als Gegensitze zu >Tun< und >T4-
tigkeit« — um diesen Gegensatz aber im Laufe meiner Ausfithrungen immer
wieder aufzuheben. Ich verwende den Begriff des Handelns ausschlieflich im
Sinne Hannah Arendts (wie er im Folgenden ausgefiihrt wird).

Die Praktiken des Nichtstuns, die in dieser Arbeit beschrieben werden, ha-
ben auch eine kritische Funktion, insofern sie normative Ethiken und Poli-
tiken abzulésen versuchen. »So kann ein Nicht/Handeln die Sinn- und Wir-
kungslosigkeit etablierter Praktiken anzeigenc, schreibt Theo Jung, »und so
bestehende Strukturen symbolisch infrage stellen.«!” O’Connor bezieht eine
ihnliche Position: »idleness is not mindless: no less than non-idle behavior,
it contains conceptual components and judgments«, »[it is] implicitly dis-
satisfied with the usual social arrangements«.'® Die Kritik dieser Praktiken
des Nichtstuns in diesem Buch richtet sich gegen verschiedene Titigkeitspa-
radigmen der Moderne: die grofie Wertschitzung der Arbeit, die Fetischisie-
rung von Produktivitit, und die Idee eines geschichtlichen Fortschritts durch
menschliche Aktivitit. Die kritische Funktion des Nichtstuns ist dabei durch-
aus ernst gemeint: Literarische Darstellungen des Nichtstuns entfalten die
Fihigkeit, die Titigkeitsparadigmen der Moderne auf ihre inneren Wider-
spriiche, Bedingtheiten und Beschrinkungen hin zu untersuchen und damit
auf die Kontingenz der Abgrenzung zwischen Tun und Nichttun hinzuwei-
sen. Das Nichtstun, das sie darstellen, erweist sich in diesem Sinne als Praxis,
und die Praxis der Texte selbst als Kritik gesetzter Paradigmen des Tuns. An-
ders gesagt: Nichtstun wird in der Philosophie wie in der Literatur zur Hand-
lung umgedeutet, was insgesamt die Auflosung der im westlichen Denken fest
verankerten Bindropposition zwischen Handlung und Nichthandlung, Tun
und Nichtstun beférdert.

Die Analyse der Paradigmen des Tuns hat in Hannah Arendts Denken,
welches meinen Fokus wesentlich bestimmt hat, viel Raum eingenommen.
In Vita activa (1958) driickt Arendt ein Unbehagen dariiber aus, dass seit der
Neuzeit Tatigkeiten wertgeschitzt werden, die dem Wohl der Menschheit und
der Welt abtraglich sind. Sie problematisiert das grofRe Interesse an der Arbeit
und dem Herstellen von Dingen, und fokussiert stattdessen — in Anlehnung an

17 TheoJung: Einleitung. Bartleby und das Unterlassen: Elemente einer historischen Pra-
xeologie des Nicht/Handelns. In: Zwischen Handeln und Nichthandeln. Unterlassungs-
praktiken in der europdischen Moderne. Hg. v. Dems. Frankfurt a.M.: Campus (2019), 23.

18  O’Connor: ldleness, 6,7.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

die Aristotelische Praxis— das Handeln als soziale Interaktion, durch das die
Welt gemeinschaftlich gestaltet werden kann.” Hannah Arendt vermisst eine
solche Form der Tatigkeit, die ihr zufolge von der Arbeit und dem Herstellen
ersetzt worden ist. Ausgehend von dieser Beobachtung habe ich mich gefragt
(sowohl theoretisch als auch anhand von literarischen Texten), ob die Titig-
keitsform des Handelns die Form eines Nichtstuns annehmen kann. Diesen Gedan-
ken beschrieb Arno Baruzzi bereits in den 1990er-Jahren: Wenn in der Neu-
zeit das, was in der Antike Praxis bzw. Handeln war, mit Arbeit gleichgesetzt
wird, so kann eine Riickkehr zur tatsichlichen Praxis nur erfolgen, indem
man ein »wirkliches Nichtstun« bzw. »Nichttun« vollzieht.>° Der Praxisbe-
griff, so Baruzzi, miisse um das Nichtstun erweitert werden, weil »im Nicht-
tun ein wesentliches Tun sich abspielt«.?! Arendt und Baruzzi differenzieren
ihrerseits also zwei Formen der Titigkeit, die sie unterschiedlich bewerten:
(1) Die in der Neuzeit auf Arbeit beschrinkte Titigkeit, der gegeniiber alle
anderen Titigkeiten als Nichtstun abgewertet werden. Und (2) eine andere
Tatigkeit, eine »echte Praxis¢, welche soziale Kollektivitit hervorbringt. Die-
se andere Titigkeit konnte sich im neuzeitlichen Paradigma des Titigseins,
welches auf Arbeit beschrinkt ist, in dem als dessen Gegensatz definierten
Nichtstun bzw. »Nichttun« (Baruzzi) verbergen. Es wiirde so die Beschrin-
kung der als Arbeit definierten Titigkeit kritisch in Frage stellen und eine
Alternative dazu formulieren. Das vorliegende Buch widmet sich der Erdrte-
rung dieses neuen ethischen Interesses am Nichtstun, und supplementiert so
die Forschung der letzten Jahrzehnte, die sich dem Nichtstun eher in Form ei-
ner Apologie genihert hat — die jedoch keiner ethischen Re-Evaluierung des
gesellschaftlichen Stellenwerts von Arbeit und Titigkeit, sondern >nur< der
notwendigen Re-Konzeptualisierung des Arbeitsmarktes im spaten 20. und
frithen 21. Jahrhunderts Rechnung trigt.

19 Vgl. Hannah Arendt: Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen: Piper (2016), 278f. Fiir
den Begriff der >Welt< bei Arendt vgl. den Abschnitt »Bindropposition und Uneigent-
lichkeit«in diesem Buch.

20  Vgl. Arno Baruzzi: Machbarkeit. Perspektiven unseres Lebens. Freiburg i.Br.: Alber (1996),
173-207, zit. 203.

21 Baruzzi: Machbarkeit, 203.

22 Eine Tendenz zur gesellschaftlichen Rehabilitierung des Nichtstuns ldsst sich seit dem
spaten 20. Jahrhundert feststellen. Dies ist sicherlich auch eine Antwort auf die seit
den 1980er-Jahren verstirkt diskutierte Krise der Arbeitsgesellschaft. Zentrale Zeug-
nisse dieser Debatte finden sich in Joachim Matthes (Hg.): Krise der Arbeitsgesellschaft?
Verhandlungen des 21. Deutschen Soziologentages in Bamberg1982. Frankfurta.M.: Campus
(1983). Der mit dem Wirtschaftswachstum einhergehende Wegfall von Arbeitsplat-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Der erste Teil dieses Buches widmet sich der Ausfithrung dieses Gedan-
kens ausgehend von Hannah Arendts Vorstellung des passiven Widerstands
und von Walter Benjamins Konzept des Streiks. Er beschiftigt sich anhand
philosophischer und politischer Diskurse mit der Moglichkeit, dass sich im
Nichtstun eine neue, ethische Form der Gemeinschaft bilden konne. Er rekur-
riert zu diesem Zweck auf franzésische und italienische Gemeinschaftsphi-
losophien von Jean-Luc Nancy, Maurice Blanchot, Gilles Deleuze und Giorgio
Agamben aus den 1980er-Jahren, die auf verschiedene Ideen des Nichtstuns
zuriickgreifen, um eine neue, gewaltfreie Gemeinschaftsethik zu umreifRen.
Zuletzt erkundet das Kapitel auch die Konnotation des Nichtstuns im Topos
des Herrschens, und inwiefern sich in dieser Verbindung Macht, Ohnmacht,
oder Kritik ausdriickt. Dabei zeichnet sich bereits ab, dass die philosophi-
sche Handlungstheorie und analoge Theorien des Nicht-Handelns eine »Neu-
bewertung des Verhiltnisses von Aktivitit und Passivitit« durchfithren, wie
Kathrin Busch feststellt.?® Beide Begriffe werden von einer scheinbaren Op-
position auf verschiedene Weise in eine Dynamik gebracht, in der sie nur
miteinander und durch einander gedacht werden konnen.

Der zweite Teil dieses Buches widmet sich der Analyse des Untitigkeits-
paradigmas in vier europidischen Romanen des 20. und frithen 21. Jahrhun-
derts: Der Gehiilfe (1907) von Robert Walser, Der Zauberberg (1924) von Thomas

zen, so die haufig formulierte Sorge, zwinge Menschen in die sBerufsunfahigkeits, die
schmerzlich als Identitdtsverlust empfunden werde. In einer Gesellschaft, in der nichts
so wichtig ist wie die Arbeit, wihrend doch keine zu haben ist, sei man als Nichtstuer
ein>iberflissiger« Mensch, so schreibt Ilija Trojanow. Vgl. llija Trojanow: Der iiberfliis-
sige Mensch. Miinchen: DTV (2015). Man misse deshalb, so Wolfgang Engler, das lange
als dominant gesetzte >Recht auf Arbeitc umdenken in ein >sRecht auf Einkommen«<—
und damit die Idee normalisieren, dass die Hauptbeschéftigung des Menschen eben
nichtdie Arbeitist. Vgl. Wolfgang Engler: Biirger, ohne Arbeit. Fiir eine radikale Neugestal-
tung der Gesellschaft. Berlin: Aufbau (2005). Im Zuge dieser Bemiithungen haben viele
der Publikationen tGber das Nichtstun den impliziten Anspruch, der Verzweiflung tiber
diese so empfundene >Uberfliissigkeit« eine positive Vision der Arbeitsfreiheit entge-
genzusetzen. So ist Eberhard Straubs Vom Nichtstun (2004) um eine motivgeschicht-
liche Beweisfithrung dariiber bemiiht, dass die »Befreiung von ibermaRiger Arbeit«
keine Verdammung des Menschen bedeute, sondern seine Befreiung, die ihm die Ce-
legenheit verschafft, »in freier Zeit sein Inneres zu bilden und seine personale Wiirde
zu entfalten.« Eberhard Straub: Vom Nichtstun. Leben in einer Welt ohne Arbeit. Berlin:
Wjs (2004), 118.

23 Kathrin Busch: Elemente einer Philosophie der Passivitit. In: Theorien der Passivitit.
Hg.v. Ders. u.a. Miinchen: Fink (2013), 16.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

Mann, Un homme qui dort (1967) von Georges Perec, und Bombel (2004) von Mi-
rostaw Nahacz. Diese vier Romane weisen die Neuaushandlung der Oppositi-
on zwischen Nichtstun und Handlung bzw. Arbeit nicht nur als Marker ihres
jeweiligen Entstehungs- und Publikationskontextes, sondern als fiir die Mo-
derne prigendes Phinomen aus. Wihrend man dariiber streiten kann (und
sollte), was genau >Moderne« in diesem Zusammenhang bedeutet, so scheint
es ausreichend, darauf zu verweisen, dass aus heutiger Sicht die Moderne als
ideengeschichtliche Kategorie mit einer enorm hohen Arbeitswertschitzung
einhergeht. Dies hat, wie literaturgeschichtlich lingst bekannt ist, eine ganze
Reihe von kiinstlerischen Gegenbewegungen herausgefordert, die den absolu-
ten Wert der Arbeit infragestellen. Die in diesem Buch analysierten Romane
verweisen alle auf spezielle Entstehungskontexte und nationale Konfliktla-
gen, die sie verhandeln, und die ihnen einen besonderen politischen Impetus
verleihen. Thre Protagonisten praktizieren ein Nichtstun in dem Sinne, wie es
oben beschrieben wurde. Sie wenden sich auf verschiedene Arten und Weisen
von konventionellen Tatigkeiten ab — vornehmlich der Arbeit und der Ausbil-
dung —, um die politischen und sozialen Méglichkeiten innerhalb des Nichts-
tuns auszuloten. Sie versuchen, Gemeinschaften auf der Basis des Nichtstuns
zu griinden, probieren im Nichtstun Herrschaftskonzepte aus, und experi-
mentieren mit dem Nichtstun als einer neuen Form von Handlung. Die lite-
rarischen Texte nehmen die Dynamisierung des Zusammenhangs zwischen
Konzepten des Handelns und des Nichtstuns, die in der Literaturtheorie und
Philosophie nachvollzogen wird, auf, und reagieren darauf mit literarischen
Verfahren, welche in den Lektiiren genauer bestimmt werden. Dabei zeich-
nen sich zwei zentrale Gemeinsamkeiten aller untersuchten Texte ab:

(1) Alle Texte interessieren sich fiir das Phinomen des sozialen Ausschlusses,
das potentiell mit dem Nichtstun einhergeht. Die Lektiiren verfolgen daher
hiufig das Ziel, die Handlungsphilosophie Hannah Arendts mit den Uber-
legungen von Michel Foucault zur gesellschaftlichen Exklusion anomischen
Verhaltens zu kombinieren.** Die Lektiiren befragen deshalb die Romane
auch auf die gesellschaftlichen Inklusions- und Exklusionsmechanismen hin,

24  Die Verbindung zwischen Arendt und Foucault wurde bereits 1995 von Giorgio Agam-
ben gemacht, der behauptet, die thematische Uberschneidung der beiden Philoso-
phlnnen sei weder von ihnen selbst realisiert, noch von der Forschung erarbeitet wor-
den. Dabei verbinde sie der Umstand, dass der »homo laborans und mit ihm das bio-
logische Leben zunehmend ins Zentrum der politischen Bithne der Moderne« geriickt
sei. Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben. Ubers. v.
Hubert Thiiring. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2002), 13f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

denen das Nichtstun in ihren Diegesen unterliegt. Dass gesellschaftlicher
Ausschluss in allen Romanen eine Rolle spielt, zeigt sich an einer poetischen
Gemeinsamkeit der Texte: sie alle stellen das Nichtstun in einem Modus der
Uneigentlichkeit dar, der die gesellschaftliche Ablehnung des Nichtstuns re-
flektiert. Mit Uneigentlichkeit ist dabei der Versuch gemeint, das Nichtstun zu
verstecken, oder, wiederum anders, etwas durch das Nichtstun zu verschlei-
ern. Jede der vier Lektiiren ist nach dem Verfahren der Uneigentlichkeit benannt,
mit dem der jeweils analysierte Roman operiert: Simulation, Projektion, Priten-
tion und Kompensation. Jedes von ihnen bezeichnet eine vom jeweiligen Roman
vorgestellte Weise, das Nichtstun nie direkt und absolut darzustellen — son-
dern als Kehrseite, Verhiillung, als das Andere einer Aktivitit, die in seinem
Hintergrund stattfindet, ohne dass beide Pole der Opposition sich gegenseitig
ausschliefen wiirden.

(2) Jeder der Romane verfolgt eine Destabilisierung bekannter Binarop-
positionen wie Aktivitit/Inaktivitit, Arbeit/Mufde usw., in denen das Nichts-
tun im Verhaltnis zum gesetzten Standard von wertvoller Tatigkeit eine Ab-
wertung erfihrt, laut der es den schwicheren, untergeordneten, und den
vermeintlich gesellschaftlich bedeutungslosen Teil der Opposition einnimmt.
Die thematische Einleitung des jeweiligen Kapitels zeigt an, welche Norm
von wertvoller Tatigkeit hinterfragt und wie diese mit einem als ihr Gegen-
teil imaginierten Nichtstun dynamisch in Verbindung gebracht wird. Dabei
ermoglichen die literarischen Werke auf ihre je eigene Weise, diese Dynami-
sierung zweier scheinbar entgegengesetzter Pole von Nichtstun und Hand-
lung zu verfolgen, ohne dass sie — wie im politischen oder philosophischen
Diskurs selbst — eine endgiiltige Wertung oder Erkenntnis zum Ergebnis ha-
ben miissten, aus der sich dann eine ethische oder politische Handlungsan-
weisung ableiten lieRe. Die Uneigentlichkeit der Darstellungsverfahren ermog-
licht, die Protagonisten als zugleich titige und untitige wahrzunehmen.

Die Lesbarkeit dieser Verfahren hingt dabei in hochstem Maf von der dis-
kursiven Situierung des Nichtstuns der jeweiligen Romane ab. Die Notwen-
digkeit dieser kontextuellen Einordnung ist in der Forschung schon mehrfach
bemerkt worden. »Jedes Nichttun[...] erhilt seine Anerkennung und Relevanz
nur im Rahmen der jeweiligen historischen Situation«,?* schreiben Gronau
und Lagaay. Die Bedeutung des Nichtstuns, so sagt auch Theo Jung iiber sei-
nen Begriff des Nicht/Handelns, ist nicht autonom, sie konstituiert sich »im-
mer erst im Kontext des jeweils gegebenen gesellschaftlichen Interessengefii-

25  Gronau u. Lagaay: Performanzen des Nichttuns, 12.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

19


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Nichtstun als politische Praxis

ges«.2® Auch vor diesem Hintergrund erklirt sich die Verwendung des Begrif-
fes Nichtstun in diesem Buch: in der Reihe anderer Begriffe dhnlicher Art -
Faul- oder Trigheit, Mufle, Miifliggang, Acedia, Langeweile, Ennui, Melan-
cholie, Apathie u.v.m. — erweist er sich als der allgemeinste. Weil er keine nen-
nenswerte Begriffsgeschichte aufweist, und unabhingig von Entstehungs-
oder Verwendungskontexten ist, lisst er sich gerade als neutraler heuristi-
scher Begriff an die unterschiedlichen historischen Kontexte anlegen, die den
Romanen als Hintergrund dienen. So erlaubt er eine offene und weitreichen-
de Befragung der Phinomene, die er zu beschreiben versucht. Um der jewei-
ligen historischen Bedeutung des Nichtstuns in den vier ausgewéhlten Ro-
manen interpretativ gerecht zu werden, weisen ihre Lekiiren eine anteilige
diskursanalytische Ausrichtung auf, die mit zahlreichen close readings kombi-
niert und abgeglichen wird.

Auch das Nichtstun in Georges Perecs Un homme qui dort (1967) ist nur in
Anbetracht seines historischen Entstehungskontexts in seiner vollen Bedeu-
tung zu erfassen. Das zeigt sich im Vergleich mit Leonhard Fuests Lektiire
des Romans. Dessen fast ausschliefllich auf den Romantext fokussierte Ar-
beit sieht in Un homme qui dort den Spiegel einer selbstreflexiven Moderne,
ein Echo poststrukturalistischer Theorie, tibersieht dariiber aber die Gesell-
schaftskritik, die der Protagonist formuliert. So glaubt Fuest, dem Nichts-
tun fehle politische Unterfiitterung, wihrend man unter Einbezug der Vor-
geschichte der Studierendenproteste im Mai 1968 in Paris klar erkennen kann,
dass der Protagonist sich durch sein Nichtstun gegen etablierte Tatigkeitsmo-
delle wehrt und so einen neuen Modus der Handlung beginnt. Was Fuest als
»Nutzlosigkeit der Verweigerung« bezeichnet,?” ist tatsichlich eine Riickkehr
zum Sozialen iiber den Weg des Nichtstuns.

Diese historische Scharfstellung hat also weitreichende Folgen fur die
Deutung der Darstellung des Nichtstuns, auch fir die anderen drei Romane.
Dabei zeigt sich beispielsweise, dass Robert Walsers Der Gehiilfe (1907) durch
die Verbindung von Mufie und Arbeit den Grenzverlauf zwischen den gesell-
schaftlichen Klassen im frithen 20. Jahrhundert aufzeigt und in Frage stellt.
Eine Einbettung des Nichtstuns im Kontext des Orientalismus hingegen de-
monstriert, dass Der Zauberberg (1924) von Thomas Mann die etablierte Do-
minanz des aktiven >Westens« itber den inaktiven >Osten< in Zweifel zieht.
Das Nichtstun in Bombel (2004) von Mirostaw Nahacz formuliert, so wird im

26  Jung: Bartleby und das Unterlassen, 19.
27  Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns, 244.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Kontext des EU-Beitritts Polens sichtbar, eine Kritik an der Fetischisierung
von Arbeit in der noch jungen Dritten Republik. All diese Lektiiren férdern
eine konkrete politische Dimension in der Darstellung des Nichtstuns zu Ta-
ge, und riumen so mit dem Diktum >nutzlosen< Nichtstuns auf, ohne seine
Wirkungskraft auf den Bereich kreativen oder intellektuellen Schaffens zu re-
duzieren. Das Potential des Nichtstuns als politische Praxis wird erkennbar.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

2


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als
politische Praxis

Das Phinomen des Nichtstuns hat im 20. und 21. Jahrhundert eigentiim-
licherweise ein Denken tiber das Politische vorangetrieben. Gesellschaftlich
betrachtet gilt weiterhin die Vorstellung, Nichtstun sei eine wertlose, dys-
funktionale Abweichung, aber parallel dazu hat sich ein gegenliufiger Dis-
kurs entwickelt. Aus dem Bereich der Kunst, Literatur und Philosophie kom-
men Impulse fiir eine andere Deutung des Nichtstuns: man versteht es zu-
nehmend als genuin politischen Akt. Dieses Verstindnis bricht jedoch mit
der europiischen Ideengeschichte, die das Nichtstun seit jeher als unpolitisch
wahrgenommen hat - schlieRlich bedeutete die Mufle in der Antike (griech.:
scholé, lat.: otium) nicht nur die Abwesenheit von Sorge und Miithsal, sondern
auch »Freiheit von politischer Titigkeit«;' und auch andere, weniger genuss-
volle Formen des Nichtstuns weisen in der herkommlichen Sicht einen zu
grofRen Grad von Isolation oder Nonkonformitit auf, um als politisches Agie-
ren zu gelten. Doch die moderne Politisierung des Nichtstuns konzentriert
sich gerade auf das anomische Element des Nichtstuns, und zeigt, dass Po-
litik aus einer Abweichung heraus gedacht werden kann. Das Denken iiber
das Nichtstun im 20. Jahrhundert interessiert sich fiir die Méglichkeit, Po-
litik nicht elitar, exklusiv, oder an bestimmte Tatigkeitsformen gebunden zu
denken, sondern als eine unkonventionelle Praxis, die keiner vorangegangen
Art politischer Fithrung oder Partizipation gleicht. In diesem Kontext wird
das Nichtstun deshalb auch mindestens als Kritik oder Stérung, und sogar
als eine aktive Verinderung des politischen Status quo verstanden.

Dieser Teil des Buches widmet sich drei verschiedenen Moglichkeiten,
Nichtstun als politische Praxis zu denken. Im ersten Theoriekapitel wird
Nichtstun als eine Handlung im Sinne Hannah Arendts betrachtet, die ein

1 Arendt: Vita activa, 418.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Nichtstun als politische Praxis

Ereignis darstellt, und damit sowohl gesellschaftliche Verinderung generie-
ren kann als auch die zukiinftige geschichtliche Entwicklung zu beeinflussen
vermag. Im zweiten Theoriekapitel wird das Nichtstun als Voraussetzung
zur Bildung einer neuen Gemeinschaft betrachtet, die sich iiblichen sozialen
Normen verweigert. Im dritten Theoriekapitel geht es, abweichend von den
ersten beiden, um die Korrelation zwischen Nichtstun und Herrschaft, die
sowohl Macht als auch Ohnmacht bedeuten kann. In allen drei Fillen wird
das Nichtstun als eine Praxis betrachtet, die entweder Konventionen bricht,
neue Ethiken etabliert oder einfach neue Perspektiven auf das Politische
erdffnet.

Handlung und Geschichte

Nichts zu tun heifst, zu handeln. Es ist ein Ereignis, und beeinflusst die Geschichte.
Dem Nichtstun als Idee und als literarisches Motiv wohnt ein hartnickiges
Paradox inne. Und zwar, um die Leibniz’sche Frage umzuformulieren, dass
Nichtstun tiberhaupt etwas ist, und nicht etwa nichts. Damit wird gefragt, ob
das Nichtstun, ebenso wie das Tun, Wirkungen in der Welt produzieren kann.
Daran kniipfen sich zwei Ideen, die eng miteinander verbunden sind. Zum
einen, dass diese Wirkungen als politische Handlungen verstanden werden
konnen, dass also Nichtstun zu einem der wesentlichsten menschlichen Ta-
tigkeitsbereiche gehort: der Politik. Zum anderen, dass das Nichtstun ein Er-
eignis produziert, und damit auch die Geschichte beeinflussen kann. Der Zu-
sammenhang zwischen diesen beiden Begriffen — Handlung und Ereignis —
als Teil einer Praxis des Nichtstuns ist Thema dieses Kapitels.

Dass das Nichtstun eine Handlung, und damit gar politisch und ge-
schichtlich relevant ist, suggerieren verschiedene Handlungs- und Ge-
schichtsphilosophien des 20. Jahrhunderts. Einen zentralen Hinweis liefert
Hannah Arendt. In ihrer Handlungsphilosophie umreif3t sie grob zwei Arten
des Nichtstuns. Zum einen meint sie damit — und zwar aus der Perspektive
der Vita activa heraus - das Denken. Es sei »reine Titigkeit des Geistes
in Verbindung mit vélliger Unbeweglichkeit des Korpers«.” Diese Art des
Nichtstuns hilt Arendt nicht fiir eine Handlung, weil man ohne kérperliche
Aktivitit nicht in der Welt und mit Menschen zusammen sein kann - ihr

2 Hannah Arendt: Vom Leben des Geistes. Das Denken, Das Wollen. Ubers.v. Hermann Vetter.
Hg. v. Mary McCarthy. Miinchen: Piper (2013), 127.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Handlungsbegriff aber setzt beides voraus. Es gibe allerdings noch eine an-
dere Form des Nichtstuns, so Arendt, die trotz korperlicher Untatigkeit eine
Handlung darstellen kénne. Diese Ausnahme von der Regel ihrer Handlungs-
philosophie wird in den Ausfithrungen zum Verhaltnis von Macht und Gewalt
in Vita activa formuliert. Im Kontext einer Gewaltherrschaft kénne nimlich,
so Arendt, der passive Widerstand durchaus eine Handlung darstellen:

So konnen auch Volksaufstinde gegen die materiell absolut liberlegenen
Gewaltmittel eines Staates eine fast unwiderstehliche Macht erzeugen, und
zwar gerade, wenn sie sich selbst der Gewalttatigkeit enthalten, in der sie
ohnehindie Unterlegenen wiren. Dies mag man den »passiven Widerstand«
nennen, aber man sollte sich bewusst sein, dafé dieser Name im Ernstfall
nicht ohne Ironie ist. Denn der passive Widerstand auf seinem Héhepunkt,
auf dem er der Gewalt nicht weicht, gehort zweifellos zu den aktivsten und
wirksamsten Formen des Handelns, die je ersonnen worden sind, und zwar
gerade, weil er sich nicht einem Kampf stellt, dessen Resultat die Niederlage
oder der Sieg wire, und man ihm daher im Prinzip nur durch einen organi-
sierten Massenmord begegnen kann, der fiir den Sieger ein Pyrrhus-Sieg ist,
weil ja niemand iiber Tote herrschen kann 3

Die These Arendts lautet, dass durch ein Nichtstun in Form des passiven Wi-
derstands Macht entstehen kann. Dieser Gedanke ist nicht unbedingt nahe-
liegend. Man wiirde eigentlich eher davon ausgehen, dass Nichts zu tun im
Rahmen einer Gewaltherrschaft einem Todesurteil gleichkime. Wenn in so-
zialdarwinistischer Manier das Recht des Stirkeren gilt, dann gehen zual-
lererst diejenigen zugrunde, die nicht fiir ihr Leben kimpfen. Doch Arendt
sieht gerade darin ein Machtpotential, denn: Indem man auf Gewaltmittel
verzichtet, hebelt man die Aktionslogik des Gegners aus, und vermag ihn so
zu bezwingen.* Das englische Original vermittelt dies besonders pointiert.

3 Arendt: Vita activa, 253.

4 Dabei muss man betonen, dass in Arendts Verstindnis das Machtpotential des Nichts-
tuns nicht nur, aber auch auf seiner kollektiven Demonstration griindet. Der passive
Widerstand ist an sich eine Handlung. Macht entsteht aber erst dann, wenn es sich
um eine Aktion vieler Menschen handelt, denn Pluralitat ist fiir Arendt eine Vorausset-
zung flr Macht: »Macht entspricht der menschlichen Fahigkeit, nicht nur zu handeln
oder etwas zu tun, sondern sich mit anderen zusammenzuschliefien und im Einver-
nehmen mit ihnen zu handeln. Uber Macht verfiigt niemals ein Einzelner; sie ist im
Besitz einer Gruppe«. Hannah Arendt: Macht und Gewalt. Ubers. v. Gisela Uellenberg.
Miinchen: Piper (2017), 45.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

25


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Nichtstun als politische Praxis

Dort liest man, »passive resistance« sei eben deswegen »one of the most ac-
tive and efficient ways of action ever devised, because it cannot be countered
by fighting«.> Wer nicht kimpft, der kann nicht besiegt werden, auch wenn
er/sie im Falle eines Kampfes unterlegen gewesen wire. Man kann also aus
der Perspektive des Gewaltinhabers das Nichtstun nicht >konterns, ihm nichts
entgegensetzen, weil es — immer schon — aufierhalb des Handlungsparadig-
mas situiert ist, in dem Gewalt entstehen kann. Das Nichtstun ist dennoch
ein wichtiger Bestandteil des Aufstandes, weil es einen Bruch mit der Norm
darstellt, durch den die bis dahin geltende Gewalt des Staates von der Macht
des Volkes abgelost werden kann. Daraus erklart sich auch die Tatsache, dass
Arendt dem passiven Widerstand Handlungscharakter zuspricht. Zu handeln

6 womit sie auch

heif’t ihr zufolge namlich konkret, »etwas Neues Anfangen,
andeutet, dass Handlungen iiberkommene gesellschaftliche Prozesse (wie ge-
nau ein Staat gefiihrt, Staatsgewalt durchgesetzt wird usw.) unterbrechen
und ersetzen konnen. Und das Nichtstun, wenn es die Form eines passiven
Widerstandes annimmt, konne dies eben auch. Seine genaue Funktionalitit

lasst sich als Uberwindung des Zweck-Mittel-Verhiltnisses nachvollziehen.
Uberwindung der Zweck-Mittel-Relation

Das Nichtstun, vor allem die Form des passiven Widerstands, macht auf ein
ethisches Problem aufmerksam. Dieses Problem ergibt sich Arendt zufolge
aus der Verinderung des Handlungsverstindnisses in der Neuzeit. Wenn
man heute von Handlung spricht, dann sind daran generell drei Dinge
notwendig beteiligt: Ein verantwortliches Subjekt, ein Wille, und ein Ziel.
Arendt kritisiert vor allem die Tendenz, das letzte Element, also das Ziel im
Sinne des Ergebnisses einer Handlung zu ernst zu nehmen. Und tatsichlich
ist das Ergebnis auch in den Handlungstheorien des 20. Jahrhunderts in
der Regel nicht relevant. Es geht dort zumeist um die Feststellung und
Feststellbarkeit einer inneren Tendenz — wie man sie auch nennen mag:
Grund, Intention, Wille, Motivation, Neigung usw. — zur Handlung bevor sie
stattfindet, denn erst diese Tendenz macht ein Geschehen zur Handlung.” An

5 Hannah Arendt: The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press (1998), 201.
Arendt: Vita activa, 215.

7 Jochen Gimmel summiertals die drei zentralen Strukturmerkmale des Handlungskon-
zeptes in den dominanten Handlungstheorien von Donald Davidson (Analytische Phi-
losophie) und Max Weber (Soziologie): 1. den Akteur, 2. seine Intention, und 3. die Ra-
tionalitdt der Handlung, die ihre Erklarbarkeit garantiert. Jochen Gimmel: Zum Begriff

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

der Relation zwischen der Motivation und dem Zustand nach der Handlung,
dem Ergebnis, ist die Handlungstheorie eher nicht interessiert. Das gilt auch
fiir Hannah Arendt, die, antike Positionen rezipierend, davon ausgeht, dass
Handlung zwar Motiven folge, aber nicht iiber ihr Ergebnis definiert werden
kann — Handlung ist Selbstzweck.® »Handeln und Sprechen sind Vorginge,«
so Arendt, »die von sich aus keine greifbaren Resultate und Endprodukte
hinterlassen.«’

Hierin entzweit sich die theoretische Position von einer praktischen, le-
bensweltlichen, denn im Alltag ist nicht nur von Interesse, wer handelt, oder
ob jemand gehandelt hat, sondern auch, ob die Handlung erfolgreich war.
Diese vor allem im Bereich der Wirtschaft relevante Frage widmet sich gera-
de dem Ziel, dem Ergebnis, dem Produkt von Handlungen. Arendt fiirchtet,
dass dieses Interesse in der Neuzeit dominiert, sodass nun Handlung nicht
mehr als Selbstzweck, sondern als Produktionsprozess wahrgenommen wird.
Das Produkt jedoch gehort Arendt zufolge nicht zum Handeln, sondern zum
Herstellen:

Derdurchschlagende Erfolgder Umwandlung des Handelns in eine Form des
Herstellens lieRe sich leicht an der uns selbstverstindlich gewordenen Ter-
minologie politischer Theorie und des praktisch-politischen Denkens erwei-
sen. Sie macht es ndmlich nahezu unmaéglich, Gber Fragen der Politik auch
nur zu sprechen, ohne uns der Zweck-Mittel-Kategorie zu bedienen. Viel-
leicht noch Giberzeugender fiir diesen Tatbestand ist die Einstimmigkeit, mit
der uns die volkstiimlichen Sprichwoérter und Redensarten aller lebendigen
Sprachen sagen, dafd wer A gesagt hat, auch B sagen misse, dafd der Zweck
die Mittel heilige, dafd »he who wants an end must also want the means«
oder dafd »on ne fait pas d'omelette sans casser des oeufs«. Vielleicht hat

des Nicht/Handelns und der Hoffnung, Geschichte zum Stillstand bringen zu kénnen.
In: Zwischen Handeln und Nichthandeln, 296.

8 Hannah Arendt situiert das Handeln aufierhalb der Mittel-Zweck-Kategorie, gesteht
aber dennoch ein, dass Handlungen in der Regel interessengeleitet und zielgerichtet
sind. Wichtig sei fiir Arendt jedoch, dass sich der Bereich des Politischen nicht aus-
schliefilich durch diese Interessen und Ziele definiert, so James Knauer: »Political ac-
tion involves motives and goals but is not determined by them. And in transcending
these specific concerns, action transcends purely instrumental categories.« James T.
Knauer: Motive and Goal in Hannah Arendt’s Concept of Political Action. In: American
Political Science Review 74 (3), 1980, 729.

9 Arendt: Vita activa, 225.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

27


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Nichtstun als politische Praxis

keine Generation vor uns so reichlich Gelegenheit gehabt, sich von den mér-
derischen Konsequenzen dieser Vorstellungen zu Gberzeugen, denen zufol-
ge alle Mittel, sofern sie wirksam sind, berechtigt sind, wenn sie nur einem
Zweck dienen, der sie zu rechtfertigen imstande ist. [...] Solange wir uns ein-
bilden, dafd wir im Politischen uns im Sinne der Zweck-Mittel-Kategorie be-
wegen, werden wir schwerlich imstande sein, irgend jemand davon abzu-
halten, jedes Mittel zu benutzen, um anerkannte Zwecke zu verfolgen.'®

Das von Arendt beschriebene Problem bezieht sich explizit auf die Verbre-
chen gegen die Menschlichkeit im Nationalsozialismus. Sie behauptet, dass
das Denken und die Realisierung von Politik tiber die Zweck-Mittel-Kategorie
gefihrlich ist, weil so die Moglichkeit entsteht, die Grenzen der Moral im
Einzelnen zu iiberschreiten (d.h. unmoralische Mittel einzusetzen), um einen
vermeintlich moralischen Zweck zu erfiillen bzw. ein moralisches Ziel zu er-
reichen. Die enge Verbindung zwischen Mittel und Zweck kreiert in der Folge
die Ilusion, die so erfolgte Handlung sei im Ganzen moralisch. Im Bereich
des Herstellens funktioniere das allerdings sehr wohl, dort seien die Mittel
(des Herstellens) immer durch den Endzweck (die Produktion bestimmter
Dinge) legitimiert: »Der Zweck rechtfertigt die Gewalt, die der Natur ange-
tan wird, wenn man Material aus ihr gewinnen will, wie das Holz das Fil-
len des Baumes rechtfertigt, wie der Tisch schliefflich die nochmalige Zer-
storung des Materials, das Zersigen des Holzes, rechtfertigt.«* Doch — und
darin liegt der Unterschied zwischen Herstellen und Handeln - man kann
mit Menschen nicht wie mit der Natur verfahren, da kein Zweck Gewalt am
Menschen rechtfertigen kénne. Genau dies kann aber geschehen (weil es be-
reits in der Vergangenheit geschehen ist), wenn man die Politik grundsitzlich
als vom Zweck-Mittel-Verhiltnis abhingig begreift. Wenn man Politik primar
als Zweck-Mittel-Verhiltnis versteht, so erklirt James Knauer das Argument
Arendts, dann verhindere man die Wahrnehmung und Diskursivierung von
politischem Verfall: »to define politics in terms of the nature of its purposes
makes it impossible to talk about instrumentalizing the public realm. And it
is exactly this kind of perversion of politics that concerned Arendt and that
she sought to warn us against.«*

10 Arendt: Vita activa, 291.
1 Arendt: Vita activa, 181f.
12 Knauer: Motive and Goal, 730.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Weil innerhalb der pervertierenden Zweck-Mittel-Logik kein Widerstand
moglich ist, stellt das Nichtstun - in seiner konkreten Form des passiven Wi-
derstands, wie oben beschrieben - fir Arendt eine Méglichkeit dar, die Unter-
brechung einer solchen Zweck-Mittel-Politik zu denken. Denn dieses Nichts-
tun weicht gewissermafien von den bekannten Skripten politischer Interak-
tion und Konfliktaustragung ab. Es disqualifiziert sein Gegeniiber, indem es
etwas anderes tut als dieses, nimlich gar nichts. Der passive Widerstand stellt
sich gerade nicht einem Kampf, »dessen Resultat die Niederlage oder der Sieg
wire« (s.0.),"3 er entzieht sich der Méglichkeit eines Resultats iiberhaupt, und
damit auch seiner eigenen Zweckhaftigkeit.

Dieser von Arendt formulierte Vorschlag des passiven Widerstands als
Gegenentwurf zu einer pervertierten Gewaltpolitik ist ein dominantes The-
ma in der Philosophie des Nichtstuns, die sich im 20. Jahrhundert in Euro-
pa entwickelt hat. Ein weiterer bedeutender Referenzpunkt fiir dieses Den-
ken ist die Ausfithrung zum Streik in Walter Benjamins Aufsatz »Zur Kri-
tik der Gewalt« (1921). In diesem Text, der Arendts Denken wesentlich be-
einflusst haben muss,™ kritisiert Benjamin die Tatsache, dass das Zweck-
Mittel-Verhiltnis das »elementarste Grundverhiltnis jeder Rechtsordnung«
darstellt,”® weil dieses Verhiltnis die Funktionalitit des Rechts missbrauchs-
anfillig macht. Denn obwohl im Idealfall Rechtsmittel wie Rechtszwecke >ge-
recht« sind, kann es passieren — Benjamin geht sogar davon aus, dass das im-
mer der Fall ist —, dass ungerechte Mittel durch die Gerechtigkeit der Zwe-
cke gerechtfertigt werden, oder dass umgekehrt durch die »Berechtigung der
Mittel« die »Gerechtigkeit der Zwecke« filschlich garantiert wird.'® Auch hier
lautet die Befiirchtung, dass die Koppelung von Mittel und Zweck ein ge-
genseitiges Alibi ermdglicht, in der die so womdglich entstehende Gewalt le-
gitimiert wird. Diese Verschrinkung von Recht und Gewalt ist fiir Benja-
min problematisch, weil sich dadurch ein hermetisches System bildet, in das
man nicht durch Handlung eingreifen, und in dem auch keine Gerechtigkeit
durchgesetzt werden kann. »Was Benjamin im Grunde beklagt,« so schreibt

13 Arendt: Vita activa, 253.

14 Es fallt auf, dass Arendt sich in ihren Ausfithrungen zur Gewalt nicht auf Benjamin
stiitzt, obwohl es signifikante Ahnlichkeiten zwischen ihren Ansitzen gibt. Vgl. hierzu
Christopher]. Finlay: Hannah Arendt’s Critique of Violence. In: Thesis Eleven 97 (1), 2009,
insb. 38-42.

15 Walter Benjamin: Zur Kritik der Gewalt. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 2,1. Hg. v.
Rolf Tiedemann u.a. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977), 179.

16  Benjamin: Gewalt, 180.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

29


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Nichtstun als politische Praxis

Jiirgen Brokoff, »ist das Fehlen einer itber dem Recht stehenden Instanz, die
zur Kritik fihig ist.«!” Es fehlt also ein >Auflenc des Systems. Die Frage, die
sich in Benjamins Aufsatz stellt, ist die nach der Moglichkeit einer solchen
iufleren, kritischen Instanz. Die Antwort ist wesentlich mit dem Nichtstun
verbunden.

Das Recht ist Benjamin zufolge ein von Gewalt durchzogener Bereich,
der durch verschiedene Formen dieser Gewalt entweder gestiitzt oder erneu-
ert wird — er spricht von >rechtserhaltenden< oder >rechtssetzenden< Gewalt-
mitteln.’® Doch wie auch immer das Recht durch diese Gewalten modifiziert
wird, so bleibt es doch immer im Kern eine unbegriindete, gewalttitige Kraft,
die es Benjamin zufolge um der Gerechtigkeit willen zu unterbrechen gilt.
Diese Unterbrechung kann nur — und hier wechselt Benjamin das Register,
von der Rechtsphilosophie in die politische Theologie — durch eine ginzlich
andere Form der Gewalt vollzogen werden, die er »gottliche reine Gewalt«
nennt.” Sie vermag, das Rechtssystem zu stéren, denn: im Gegensatz zu den
anderen Gewaltmitteln verfolgt sie keinen Zweck (ist also reines Gewaltmit-
tel), und wirkt deswegen weder srechtserhaltend< oder >rechtssetzends, son-
dern rechtszerstorend.

Entscheidend fiir die politische Wirkkraft des Nichtstuns ist nun folgen-
des: Wahrend Benjamin diese >reine< Gewalt als gottliche Intervention denkt,
so glaubt er dennoch daran, dass sich diese Intervention auch auf mensch-
licher Ebene realisiert, und zwar durch den Streik (genauer: den proletari-
schen Generalstreik).?° Der Streik als die »Unterlassung von Handlungen,
ein Nicht-Handeln« kann dort, wo er nicht Mittel zum Zweck ist (zum Bei-
spiel als Druckmittel in der Verhandlung fiir bessere Arbeitsbedingungen),
gerade aufgrund seiner Zwecklosigkeit zur (zer)stérenden Kraft werden. Wo
er, so Benjamin, einem »Abbruch von Beziehungen« gleichkommt,« da ist er

17 Jirgen Brokoff: Die apokalyptische Vernichtung des Rechts. Zur politischen Theologie
Walter Benjamins. In: Apokalypse und Erinnerung in der deutsch-jiidischen Kultur des friihen
20. Jahrhunderts. Hg. v. Dems. u.a. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht (2002), 49.

18 Benjamin: Gewalt, 190.

19 Benjamin: CGewalt, 200. Den polito-theologischen Aspekt, insbesondere das Thema
des Messianischen, wurde bereits von Agamben umfangreich bearbeitet, vgl. Giorgio
Agamben: The Messiah and the Sovereign: the Problem of Law in Walter Benjamin. In:
Ders.: Potentialities. Collected Essays in Philosophy. Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford:
UP (1999), 160-174.

20 Benjamin gebe, so Brokoff, den proletarischen Generalstreik als »die unmittelbare Ma-
nifestation der apokalyptischen und reinen Gewalt Gottes durch den Menschen aus«.
Brokoff: Die apokalyptische Vernichtung des Rechts, 54.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

ein »vollig gewaltloses, reines Mittel«,*' das die »altec Ordnung des Rechts ab-
lehnt, ohne ein konkretes Interesse an der Griindung einer neuen Ordnung
zu haben: »Dieser Generalstreik bekundet ganz deutlich seine Gleichgiiltig-
keit gegen den materiellen Gewinn der Eroberung, indem er erklirt, daf er
den Staat autheben will«.** Benjamin verankert das Nichtstun konkret im Be-
reich des Politischen. Da tiblicherweise jedes, und besonders politisches Han-
deln interessengeleitet, und damit zweckhaft ist, bricht die zwecklose »Nicht-
Handlung« mit der Norm. Die Hoffnung, auf die auch Benjamin anspielt, ist
die, dass dieser Normbruch nicht gekontert, d.h. auch nicht gekittet werden
kann.

Die Idee, dass dieses »Nicht-Handeln« im Streik kein Ergebnis produzie-
ren und so auch nicht zweckhaft sein kann, ist bei Benjamin auch auf der
Ebene der géttlichen Intervention beschrieben. Das messianische Element in
seinem Denken, so die Auslegung Giorgio Agambens, fundiere ebenso auf der
Idee einer Zwecklosigkeit, einer Resultat- und Ergebnislosigkeit: »the Messiah
fulfills every historical event, [..] the reign of God is not goal but end.<** Die
grausame Kausalitit von Mittel und Zweck kommt in Benjamins Denken zu
einem Ende — auf der Ebene der politischen Theologie durch den Messias, auf
der Ebene der Rechtsphilosophie durch den Streik, das »Nicht-Handeln«, d.h.
das Nichtstun. Giorgio Agamben, dessen Philosophie der Arbeit Benjamins
und Arendts zu groflen Teilen verpflichtet ist, nimmt diesen Gedanken auf:
indem er den Protagonisten aus Herman Melvilles »Bartleby, The Scrivener«
zu eben der géttlichen Symbolfigur einer neuen Rechtsordnung macht — den
Nichtstuer Bartleby, der zentralen Figur der literarischen Motivgeschichte des
Nichtstuns in der Moderne. Bartleby, der Schreiber hért auf, zu schreiben
(»stopls] copying«) gibt seine Arbeit auf (»give[s] up his work«),** und zeigt
durch dieses Nichtstun die Befreiung von der alten Ordnung an, wie Benja-
min sie beschrieben hat. Bartlebys »renunciation of copying is also a reference
to the Law, a liberation from the >oldness of the letter«,?* und ist in seiner
Unnachgiebigkeit, die ihn in den Tod fithrt, so absolut, dass sie fiir Agam-

21 Benjamin: Gewalt, 184.

22 Benjamin: Gewalt, 194.

23 Agamben: Walter Benjamin and the Demonic: Happiness and Historical Redemption.
In: Ders.: Potentialities, 144. Herv. meine.

24  Agamben: Bartleby, or On Contingency. In: Ders.: Potentialities, 268.

25  Agamben: Bartleby, 270.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

31


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Nichtstun als politische Praxis

ben eine géttliche Intervention darstellt. Bartleby, der Nichtstuer ist »a new
Messiah«, »the new savior«,?6 der ultimativ Streikende.

Melvilles Bartleby wird spitestens seit der Lektiire Agambens als Figur be-
trachtet, die passiven Widerstand leistet. Wahrend er in der Kurzgeschichte
selbst eine »challenge to capitalist, corporatist ideologies« darstellt,*” fungiert
er in anderen Kontexten als symbolischer Hoffnungstriger einer neuen Poli-
tik im Allgemeinen. So heifit es auch bei Michael Hardt und Antonio Negri:
»[Bartleby’s] refusal of work and authority, or really the refusal of voluntary servitude,
is the beginning of a liberatory politics.<*® Das Nichtstun kommt einer Befreiung
gleich.

Ereignis und Geschichte

Die Aushebelung der Zweck-Mittel-Relation bei Arendt und Benjamin bringt
auch mit sich, dass das Nichtstun geschichtliche Bedeutung erlangt. Hannah
Arendt hilt Handlung im Allgemeinen fiir geschichtlich relevant, sie bedeu-
tet, etwas Neues anzufangen: »Dem Handeln ist es eigentiimlich [...], einen
neuen Anfang zu setzen, etwas Neues zu beginnen, die Initiative zu ergreifen
[...] die Menschen [sind], solange sie handeln kénnen, das Unwahrscheinliche
und Unberechenbare zu leisten imstande«.?? Die Méglichkeit, etwas Neues
und Unwahrscheinliches zu tun, macht das Handeln fir Arendt ereignishaft;
der »Geschichtsprozess« sei ihr zufolge aus »menschlichen Initiativen ent-
standen« und wird »durch neue Initiativen dauernd durchbrochen«.>°
Wihrend fiir Arendt der passive Widerstand nur eine von vielen Moglich-
keiten fiir ein ereignishaftes Handeln darstellt, ist bei Benjamin der Streik
nicht eins unter vielen moglichen Ereignissen, sondern er ist das eine Ereig-
nis. In der Ereignisphilosophie wird das Ereignis gemeinhin als einzigartig
und unvorhersehbar betrachtet, und ist deshalb nicht nur Teil der Geschich-
te, sondern bewirke eine historische Zisur. Ein Ereignis ist, in den Worten

26  Agamben: Bartleby, 270.

27 Jane Desmarais: Preferring not to. The Paradox of Passive Resistance in Herman
Melville’s »Bartleby«. In: Journal of the Short Story in English 36 (Spring), 2001, 1 [Ab-
satzzahl].

28  Michael Hardt u. Antonio Negri: Empire. Cambridge: Harvard UP (2000), 204.

29  Hannah Arendt: Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaf. Hg. v. Ursula Ludz. Miin-
chen: Piper (2015), 34f.

30  Arendt: Was ist Politik?, 33. Zum Thema Ereignishaftigkeit vgl. ebd. 23 u. Arendt: Vita
activa, 216.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Slavoj Zizeks, eine »rupture in the normal run of things«,*' ein radikaler Ein-
schnitt in den normalen Verlauf der Dinge. Es bewirkt so eine phinomenolo-
gische Verschiebung, erzwingt geradezu einen neuen Wahrnehmungsmodus:
»[A]t its most elementary, event [sic!] is not something that occurs within the
world, but is a change of the very frame through which we perceive the world and
engage in it«.3* Genauso versteht auch Werner Hamacher den Streik im Ben-
jaminschen Sinne, den er ein »afformatives Ereignis« nennt — und dadurch in
Kontrast setzt zu dem handlungsspezifischen, »performative[n] Akt«.>* Der
Begriff des Afformativen®* driickt die Unbestimmtheit des Nicht-Handelns
und seiner Folgen aus; er beschreibt, dass sich darin eben nichts >formierenc
kann, schon gar nicht Affirmation oder Negation. Der Streik ist ein Wider-
stand, der die Politik, den Staat, das Recht weder erhalten noch umgestalten
will, sondern zunichst einmal vollkommen aufler Kraft setzt. Damit wird,
so argumentiert Hamacher, eine Umkehrung der Perspektive klassischer po-
litischer Theorie vollzogen, indem sie Politik nicht in Bezug auf affirmative,
sondern auf subversive Konfrontationen mit den Imperativen der Produktion
definiert:

31 Slavoj Zizek: Event. Philosophy in Transit. London: Penguin (2014), 38. Dieses Verstind-
nis orientiert sich an dem Konzept des Ereignisses, wie es nicht nur, aber insbesondere
in der franzésischen Philosophie des 20. Jahrhunderts dominant ist. Vgl. hierzu Marc
Rélli: Einleitung: Ereignis auf Franzésisch. In: Ereignis auf Franzdsisch. Von Bergson bis De-
leuze. Hg. v. Dems. Miinchen: Fink (2004), 7-40. Die Abwertung des Ereignis-Konzepts
in der Geschichtswissenschaft, zum Beispiel im Rahmen der Annales Schule, istin die-
sem Kontext irrelevant.

32 Zizek: Event,10.

33 Werner Hamacher: Afformativ, Streik. In: Was heif3t »Darstellen«? Hg. v. Christiaan L.
Hart Nibbrig. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1994), 359.

34  Hamacher kommentiert die linguistische Crundlage fiir diesen Neologismus nicht.
Wabhrscheinlich ist, dass er eine Doppelkonnotation erwirken will: einerseits sugge-
riert das doppelte »f« eine Ndhe zum Begriff des Affirmativen, andererseits sugge-
riert er durch das Alpha privativum eine Negation der Form, und damit des Perfor-
mativen. Diese Doppeldeutigkeit verleiht der Tatsache Ausdruck, dass Hamacher den
Streik zwar als negierende Unterbrechung denkt, aber eben auch als positiven Neu-
anfang, der sich jedoch von den positiven Setzungen des Performativen abhebt. So
schreibt Jan Sieber: »Fiir eine Theorie des Passiven ist der Begriff des Afformativen
insofern interessant, als dass er es ermdglicht, die strikte Dichotomie von passiv und
aktiv zu iiberwinden und zugleich Passivierung als Voraussetzung von Aktivierung zu
denken.«Jan Sieber: Schweigen, Streiken, Vergessen. Zur Aktivierung durch Passivie-
rung bei Walter Benjamin. In: Theorien der Passivitit. Hg. v. Kathrin Busch u.a. Miinchen:
Fink (2013), 228.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

33


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Nichtstun als politische Praxis

Im Unterschied zur historisch-transzendentalen Pragmatik, die es auf die
geschichtlichen Formen sprachlichen und gesellschaftlichen Handelns
absieht, ist Benjamins Skizze einer Politik der reinen Mittel eine Theorie
nicht der setzenden, herstellenden und darstellenden, der formierenden
und transformierenden Handlung, sondern eine Theorie ihrer Unterlassung;
sie ist, wenn man will, eine Theorie des transzendentalen Streiks, der die
Bedingungen historischen Handelns freilegt, seine bisherigen Formen
suspendiert und eine andere Geschichte erdffnet, die nicht mehr von Formen
der Setzung und der Arbeit, der Darstellung und der Herstellung und nicht
mehr von Formen beherrscht wire. Also eines Streiks, der noch die Form
des Transzendentals, die Form reiner paradigmatischer Formen selber und
damit die Méglichkeit seiner Erkenntnis betrifft.3>

In dieser Passage zeigt Hamacher eine neue Dimension des Benjamin'schen
Streik-Konzepts auf. Der Streik er6ffne »eine andere Geschichte«, weil er die
bis dahin unvorstellbare Abweichung von einer Norm darstellt, die danach
nicht mehr restituiert werden kann. Der Konnotation eines geschichtlichen
Endes der Geschichte, die durch das messianische Element in Benjamins
Text zustande kommt (und auch in den Interpretationen Agambens stark
betont wird), figt Hamacher noch die eines Anfangs der Geschichte hinzu.
Das Nichtstun im Sinne des Streiks ist also ein paradoxes Phinomen. Es ist
gleichermaflen Ende und Anfang der Geschichte; es bezeichnet das Ende des
Handelns und eréffnet zugleich »die Moglichkeit eines anderen sittlichen
Handelns«.® Fiir Benjamin kann Geschichte also nur dort »gemacht« wer-
den, so resiimmiert Jochen Gimmel, »wo sich Menschen dem geschichtlichen
Handlungszwang durch eine Strategie der Stilllegung und Unterbrechung
entziehen.«*’

Dieser Gedanke ist im héchsten MaRe ungewdhnlich, da in den dominan-
ten westlichen Geschichtsphilosophien das Nichtstun lediglich mit dem Ende
der Geschichte korreliert, selten aber mit ihrem Wechsel oder Neubeginn. So
sieht Karl Marx die klassenlose Gesellschaft im Kommunismus als das En-
de der Arbeit an, der geschichtsférdernden Aktivitat iiberhaupt;38 Alexandre

35  Hamacher: Afformativ, 357f. Herv. meine.

36  Sieber: Schweigen, Streiken, Vergessen, 226.

37  Gimmel: Zum Begriff des Nicht/Handelns, 315.

38  Die Revolution habe, so Arendt, nach Marx »nicht etwa die Aufgabe, die arbeitende
Klasse zu emanzipieren, sondern die Menschen von der Arbeit zu befreien.« Aus dem
Kapital zitierend schreibt sie weiter: »das Reich der Freiheit beginnt in der Tat erst da,

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Kojeve spricht von Hegels Vollendung der Geschichte als dem »Beenden aller
sAktion«;*® Arnold Gehlen beschreibt das (von ihm begriindete) Posthistoire
als das Ende eines »unmittelbaren Handelnkdnnen[s]«.*® Die Vorstellungen
eines historischen Endes gehen in vielen Fillen auch mit dem Ende des Han-
delns einher, vor allem dort, wo Geschichte als von menschlicher Handlung
gemacht verstanden wird. Seit diese Primisse mit Adorno und Horkheimers
Dialektik der Aufklirung (1944) aus der Geschichtsphilosophie verbannt wur-
de,* ist die Verbindung von Nichtstun und Geschichte zwar weniger iiberra-
schend, aber dennoch kaum beschrieben worden. Dieser Umstand hat viel-
fach zur Abwertung des menschlichen Agens gefiihrt,** selten aber zur histo-
rischen Aufwertung des Nichtstuns. Dabei kann, wie Jochen Gimmel richtig
bemerkt, gegeniiber der Idee einer Geschichte als Handlungsaufforderung an
den Menschen (die natiirlich nicht wenig Druck erzeugt), »gerade Nicht/Han-
deln zur eigentlich geschichtlichen Tat und Erméglichung einer Freiheit wer-
den«.®

Rekonzeptualisierung des Handelns

Die von Arendt identifizierte neuzeitliche Reduktion des Handlungsbegriffs
durch die Zweck-Mittel-Relation hat mehrere ethische Komponenten, die
auch das Nichtstun jeweils in ein anderes Licht riicken. Mitte und Ende des
20. Jahrhunderts haben Arendt und Benjamin, ebenso wie Agamben und
andere, eine mogliche Wende zur Gewalt im Handeln fokussiert — in ithrem

wo das Arbeiten, das durch Not und dufRere Zweckmafigkeit bestimmt ist, aufhort.«
Arendt: Vita activa, 123.

39  »[L]a cessation de I'Action«. Alexandre Kojéve: Introduction a la lecture de Hegel. Hg. v.
Raymond Queneau. Paris: Gallimard (1947), 43s. Ubersetzung bei und von Hans U.
Gumbrecht in: Prisenz. Hg. v. Jiirgen Klein. Berlin: Suhrkamp (2016), 12.

40 Arnold Gehlen: Uber kulturelle Kristallisation. In: Ders.: Studien zur Anthropologie und
Soziologie. Neuwied: Luchterhand (1963), 324.

41 Vgl. hierzu auch Gumbrecht: Prisenz, 12f.

42 »Die Annahme, dass man Geschichte in die Hand nehmen und entscheiden kénne, ob

manjetztin Richtung rechts oder links geht, war eine Uberschitzung, die auf der einen
wie auf der anderen Seite zu skandal6sen totalitiren Konsequenzen gefithrt hat. Man
sollte die menschliche agency nicht so tberschatzen«. Fernando Esposito u. Hans U.
Gumbrecht: Posthistoire Then. Ein Gesprach mit Hans Ulrich Gumbrecht iiber »unse-
re breite Gegenwart«. In: Zeitenwandel. Transformationen geschichtlicher Zeitlichkeit nach

dem Boom. Hg. v. Fernando Esposito. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht (2017), 271.
43 Gimmel: Zum Begriff des Nicht/Handelns, 310.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

35


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Nichtstun als politische Praxis

Denken hebelt das zweckfreie Nichtstun bestehende Logiken des Handelns
aus, es ist eine rettende Nicht-Handlung. Agamben widmet diesem Gedan-
ken die Textsammlung Mezzi senza fine (1996), in der er die Zweckfreiheit (er
nennt es »reine Mittelbarkeit«) zum idealen Standard des Politischen erhebt:

Politik ist die Darbietung einer Mittelbarkeit, das Sichtbarmachen eines Mit-
tels als solchem. Sie ist weder die Sphiare eines Zwecks an sich, noch die
Sphére der einem Zweck untergeordneten Mittel, sondern die einer reinen
Mittelbarkeit ohne Zweck als Feld des menschlichen Handelns und Den-
kens.*4

Doch in den heutigen zeitgendssischen Philosophien liegt, auch durch den
grofieren zeitlichen Abstand zu den Weltkriegen, der Fokus auf einem ande-
ren Problem. Man fiirchtet nicht die Vorstellung der Zweck-Mittel-Relation
aufgrund ihrer moéglichen Legitimation von Gewalt, sondern vielmehr den
Wegfall einer grundsitzlichen ethischen Motivation des Handelns im Fall ei-
ner Auflosung der Zweck-Mittel-Relation. Dieses mit der Postmoderne as-
soziierte Problem hat Jean-Luc Nancy 2016 in Que faire? beschrieben. In der
Essaysammlung, die denselben Titel trigt wie eine programmatische Schrift
Lenins aus dem Jahr 1902,% behauptet er, dass zwar »tun< untrennbar ist
von sexistieren«, doch dass heute sowohl das Tun »fragilisiert« als auch die
Wirklichkeit »destabilisiert« worden sei.*

Die Fragilisierung des Praktischen ergibt sich fiir Nancy aus einem epis-
temischen Problem: Die kontinuierliche Erweiterung des menschlichen Wis-
sens verunsichere die Vorhersehbarkeit der Ergebnisse des eigenen Handelns,
wie sie konventionellerweise durch das Zweck-Mittel-Modell suggeriert wird.
Weil Wissen nicht mehr iiberschaubar sei, kénne man Mittel und Zwecke

44  Giorgio Agamben: Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Ubers. v. Sabine Schulz. Ziirich:
Diaphanes (2006), 101. Guilia Pelillo-Hestermeyer wies mich zum einen darauf hin,
dass der Originaltitel Mezzi senza fine eine Anspielung auf und zugleich eine provokati-
ve Verdrehung des italienischen Sprichwortes »il fine giustifica i mezzi«ist, zu deutsch
»das Ziel rechtfertigt die Mittel«. Zum anderen, dass Agamben damit natiirlich auch
Hannah Arendts Bemerkung tiber die ideologische Pragung volkstimlicher Sprichwor-
ter bestérkt, die durch die Rechtfertigung der Mittel zum Erreichen entsprecher Zwe-
cke den Wert desserfolgreichen Abschlusses<einer Handlung tiber den Wert der Hand-
lung selbst stellen. Ich danke ihr fiir den entsprechenden richtigen Hinweis.

45 Vladimir |. Lenin: Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung. Berlin: Dietz (1971).

46 Jean-Luc Nancy: Was tun? Ubers. v. Martine Hénissart u.a. Ziirich: Diaphanes (2017), 47,

71.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

nicht mehr verniinftig koppeln: Man kennt zu viele, kleinteiligste Zwecke,
weifd aber nicht, mit welchen Mitteln sie erreicht werden kénnen, oder ob
sie nicht vielmehr zu neuen Mitteln fiir unliebsame Zwecke werden. Es sei in
einer solchen Welt geradezu unméglich, eine Ethik aufrechtzuerhalten. Des-
halb sei die ethische Frage itberhaupt, Was tun?, in unserer Zeit »nur noch
undeutlich zu héren«, weil man

nicht mehr an die geringste wirkliche Antwort glaubt, auch wenn alle még-
lichen Zeitungen (iberquellen vor informierten Analysen und kundigen Rat-
schlagen. Der Gipfel unserer Verunsicherung ist, dass wir nicht einmal mehr
wagen, die Frage zustellen. [...] [N]ichtserlaubt uns[..], eine Frage zu stellen,
deren Begriff uns bereits entgeht: die eines Handelns, das mit verfligbaren
Mitteln zu einem bestimmten Ziel fiihrt.#7

Bei Nancy hallt die Idee der »kulturellen Kristallisation« wieder, die Arnold
Gehlen Anfang der 1960er vorgebracht hatte: ein Zustand der Verfestigung
aller Wissens- und Operationsbereiche, der das Ende eines »unmittelbaren
Handelnkénnen[s]« bedeute.*® Im Gegensatz zu Gehlen, der dies als neutrale
Zeitdiagnose formulierte und damit das Denken des Posthistoire einleitete,
ist Nancys Beobachtung jedoch von einem besorgten Ton und einer ethischen
Verunsicherung geprigt. Wenn Mittel und Zweck nicht mehr kausal mitein-
ander verkniipft sind, wie will man dann noch etwas tun — und warum sollte
man {iberhaupt? Nancy reifdt also ein anderes Problem an als Benjamin und
Arendt: Wenn man, wie es Nancy zufolge iiblich ist, Handlung als die Verwen-
dung eines Mittels zu Erreichung eines bestimmten Zwecks versteht, dann ist
Handlung nunmehr unméglich, weil Zwecke und Mittel nicht mehr zugeord-
net werden kénnen — das Resultat ist ein Nichtstun. Doch Nancys Verstindnis
des Nichtstuns ist ein anderes als bei Benjamin und Arendt. Es ist keine ret-
tende, ergreifende Handlung, sondern Resignation. Es ist nicht der Anfang
einer neuen Ethik, sondern das Ende von Ethik iiberhaupt. Mit der Setzung
des Nichtstuns als Problem will Nancy den Zeitgeist beschreiben, der ihn zu
der Publikation von Que faire? motiviert hat: Die Menschen >heute< haben das

47  Nancy: Was tun?, of.

48  Gehlen: Uber kulturelle Kristallisation, 324. Dabei handelt es sich bei Nancys und Geh-
lens Ansdtzen um zwei vollig verschiedene Modi der Problembetrachtung. Gehlen
geht im Gegensatz zu Nancy nicht von einer Uberforderung des Menschen durch den
wissenschaftlichen Fortschritt aus, sondern von einer Art >Vorentschiedenheitc aller
Handlungsergebnisse, wegen der nichts Neues mehr getan werden kann.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

37


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Nichtstun als politische Praxis

Gefiihl, nichts mehr tun zu kénnen, und schweben deshalb in Gefahr, tatsich-
lich nichts mehr zu tun. Die Gefahr, die Nancy darin sieht, ist nicht nur eine
mogliche aktive Hinwendung zur Gewalt, sondern auch ein passives Hinneh-
men der schlechten Zustinde auf der Welt, eine resignative Akzeptanz ihrer
Verwahrlosung.

Dennoch geht Nancys Idee, wie dieses Dilemma zu losen ist, in eine dhnli-
che Richtung wie bei Arendt und Benjamin. Er schligt vor, die Trennung von
Zweck und Mittel nicht als die Verunmdglichung von Handlung im Nichts-
tun zu denken, sondern diese Trennung als konstitutiv fiir eine neue Form
der Handlung zu setzen (ohne sie jedoch als Nichtstun zu beschreiben):

Wenn Was tun? bisher mal auf das Anstreben eines Endziels, mal auf die Be-
stimmung der richtigen Mittel orientiert war, so erfihrt nun das Tun selbst
eine Wendung, die vielleicht genauso charakteristisch ist wie jene, die es
ins Rampenlicht der Geschichte und des Denkens treten lieR. Die Sache des
Tuns wird nicht mehr nur auf der Ebene des Projekts verfolgt, auch nicht nur
aufderjenigen des Kampfes (die Frage war zwischenzeitlich gerade aus dem
Sinnder militanten Aktion entsprungen, die ihre Akteure opfert). Sie wird al-
so nicht mehr in der Perspektive einer zumindest tendenziellen Einstellung
der Mittel auf die Ziele verfolgt. Es gilt vielmehr dem Tun eine nie dagewese-
ne Distinktion zuzuerkennen. Auf die Dehiszenz zwischen Theorie und Pra-
xis und auf den Willen, ihren Abstand zu beseitigen in der Verwirklichung
des Projekts, folgt eine Befragung iiber das Tun selbst.*®

Nancy hebt in diesem Passus hervor, dass man das Handeln nicht mehr
als Mittel-Zweck-Relation verstehen diirfe. Die Verstandesoperation, die
der Mensch zur Wahl der richtigen Mittel fir die gewiinschten Endziele
vollziehen miisse, sei nicht durchfithrbar — vollstindiges Wissen ist keine
ausreichende Voraussetzung fiir das Handeln mehr. Nancy markiert so den
Unterschied seines Denkens zu dem Lenins, den er im Titel referenziert:
Lenins Idee einer expertokratisch gefithrten Arbeiterbewegung, die dieser in
Was tun? (1902) gegen die Vorstellung einer durch spontanes Handeln hervor-
gebrachten Umwilzung verteidigte, ist fiir Nancy heute nicht mehr denkbar.
Die Folge fiir Nancy ist jedoch nicht die Glorifikation eines posthistorischen
Nichtstuns, wie man es zum Beispiel in Kojéves Hegel-Auslegung liest.>®

49  Nancy: Was tun?, 63.
50 Das Ende der Geschichte in Hegels Denken impliziere natiirlich auch das Ausbleiben
weiterer Veranderung. Kojéve spricht vom »Beenden aller>Aktion«im Sinne einer po-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Er propagiert vielmehr die Abschaffung des Zweck-Mittel-Verhiltnisses im
Verstindnis des Handelns.

Dieses neue, aktualisierte Verstindnis des Handelns weist zwei Bezie-
hungen zum Nichtstun auf: es stellt zum einen eine Uberwindung des apa-
thischen, unethischen Nichtstuns im Sinne Nancys dar; aber zum anderen
entspricht es dem streikenden, rechtszerstérenden Nichtstun im Sinne von
Benjamin und Arendt. Nancy etabliert, wenn auch aus einer anderen Situa-
tion heraus, dasselbe Verstindnis von Handlung wie Benjamin und Arendt:
eine Handlung, die die Struktur eines Nichtstuns annimmt, und die gerade
dadurch eine neue Potenz erlangt.

Nancy bedient sich hier allerdings anderer Termini: Theorie und Praxis
(statt Mittel und Zweck). Er verweist dabei jedoch auf dasselbe Prinzip:
das eines Handelns, das den Abliufen des Herstellens folgt. Der Herstel-
lungsprozess ist Arendt zufolge namlich in materieller Hinsicht von der
»Zweck-Mittel-Kategorie bestimmt« (zum Herstellen eines Produkts braucht

51 aber immateriell

man ein bestimmtes Material, bestimmte Werkzeuge),
auch von der Existenz einer theoretischen Vorstellung des Endprodukts im
Denken des Herstellenden. »Die eigentliche Herstellung nun vollzieht sich
stets unter Leitung eines Modells, dem gemif3 das herzustellende Ding an-
gefertigt wird. Ein solches Modell mag dem inneren Blick des Herstellenden
nur vorschweben«.>? Dieses Verhiltnis wird von Nancy, wie umgangssprach-
lich ublich, als die Verkniipfung von Theorie und Praxis bezeichnet. Die
Losung ist ihm zufolge die Aufhebung dieser Verkniipfung, das heifdt also
die Re-Konzeptualisierung des Handelns im Allgemeinen als ein Tun ohne
vorausgehendes Modell und ohne die Erwartung eines vorab vorstellbaren
Ergebnisses.

Das Fazit, das Nancy zieht, dhnelt dem von Arendt und Benjamin. Ihre
Kritiken der handlungsspezifischen Zweck-Mittel-Relation kommen alle zu
demselben Ergebnis: Handlung muss als zweckfrei re-konzeptualisiert wer-
den, Praxis muss von der Theorie getrennt sein. Bemerkenswert dabei ist,
dass gerade das Nicht-Handeln, der Streik, der passive Widerstand, also das

sitiven Stabilisierung, die das Gliick des Menschen ermdgliche. Praktisch bedeute das
Beenden aller Aktion namlich: »das Verschwinden von Kriegen und blutigen Revolu-
tionen. [..] Alles andere aber kann unendlich aufrechterhalten werden: die Kunst, die
Liebe, das Spiel usw.; kurz: alles, was den Menschen glicklich macht.« Zit. n. Gum-
brecht: Prisenz, 12f.

51 Arendt: Vita activa, 168.

52 Arendt: Vita activa, 166.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

39


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Nichtstun als politische Praxis

Nichtstun zum Inbegriff dieser neuen Handlung wird. Es steht fir die Um-
gehung und Auflgsung einer moralischen Verirrung im Handeln, und — auch
wenn Nancy es nicht ebenso konkret benennt wie Arendt und Benjamin -,
es ebnet den Weg fiir eine realistische, zu bewiltigende zeitgendssische Ethik.
Eine, die sich nicht daran abarbeite, dass jede Handlung ein ganz bestimm-
tes Ergebnis produzieren muss. Man kann so im 20. Jahrhundert, wenn nicht
einen epistemischen Bruch, so doch zumindest eine diskursive Spaltung er-
kennen: auf der einen, konventionellen Seite ist Handlung ohne Zweck kei-
ne Handlung, sondern erfihrt eine Abwertung zum Nichtstun. Auf der an-
deren, hier untersuchten Seite ist eine Handlung ohne Zweck im positiven
Sinn ein Nichtstun, das aufgrund seiner Abwendung vom konventionellen
Handlungsmodell eine neue Art der Handlung etabliert. Einer Handlung im
Arendt’schen Sinne, denn: »Handeln und Sprechen sind Vorginge, die von
sich aus keine greifbaren Resultate und Endprodukte hinterlassen.« Arendts
Handlungskonzept zeichnet sich, auch wenn sie selbst dies nicht expliziert,
dadurch aus, wesentliche Eigenschaften des Nichtstuns als politisch wirk-
samer Titigkeit aufzuweisen.”* Weil es keinem bestimmten Plan folgt und
auch nicht an der Produktion eines bestimmten Ergebnisses interessiert ist —
sondern die Méglichkeiten von Handlung selbst jenseits der Zweck-Mittel-
Relation, und der damit moglicherweise einhergehenden Gewalt, freilegt.

Gemeinschaft

Nichtstun schafft Gemeinschaft. An die Idee des Nichtstuns ist auch die
Hoffnung gekniipft, dass sich auf seiner Grundlage eine neue Art der
Gemeinschaft bilden koénnte — wobei ich unter Gemeinschaft eine sozia-
le Bindung zwischen mehreren Menschen unter Riickbezug auf geteilte
Werte oder Eigenschaften verstehe. Die Koppelung des Nichtstuns mit
Gemeinschaftlichkeit ist allerdings nicht selbstverstindlich. Zwar gibt es

53  Nancy hat allerdings in seiner Gemeinschaftstheorie das Konzept der >Werklosigkeit«
vorgestellt, und folgt darin derselben Logik wie Arendt: Gemeinschaft kann nicht pro-
duziert werden. Dieses Element seines Werks, das im folgenden Kapitel diskutiert
wird, zeigt seine Zugehorigkeit zu diesem Denken an.

54  Finlays Analyse ist zu entnehmen, dass der Zusammenhang von Arendts Politikver-
standnis mit Benjamins Nicht-Handlung als reines Mittel sich nicht nur auf das Ereig-
nis einer Revolution, eines geschichtlichen Umbruchs bezieht, sondern auf Politik im
Allgemeinen. Vgl. Finlay: Hannah Arendt’s Critique of Violence, 42.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

in der Literaturgeschichte einige Hinweise auf diese Assoziation, so zum
Beispiel Vergils Arkadien-Utopie, die er in den Hirtengedichten (Eclogae)
entwirft. Darin dominiert, in Manfred Kochs Worten, die Vorstellung des
»musisch befliigelten Gemeinschaftslebens« eines von beschwerlicher Arbeit
verschonten Hirtenvolks, das sich mit Vorliebe dem Flotenspiel widmet.
Es ist sicher auch kein Zufall, dass die deutsche Romantik einerseits dazu
tendierte, »das >Andere« des titigen Lebens (neben dem Miifliggang auch
den Schlaf, die Mufe und Faulheit) auf{zu]werten«,’® und andererseits
ihre Gemeinschaftsphilosophien nicht nur an Natur, Gefiithl und Religion
ausrichtete, sondern auch iiber den expliziten Ausschluss zweckrationalen
Handelns definierte.>” Doch von solchen Ausnahmen abgesehen ist die Idee
der Gemeinschaft in der Motivforschung zum Nichtstun bisher nicht von
allzu grofiem Interesse gewesen, weil die bekanntesten Nichtstuer-Figuren
gerade nicht gemeinschaftlich orientiert, sondern vielmehr Einzelginger
sind.

Gemeinschaft durch Tatigkeit und Arbeit

Die These dieses Kapitels lautet, dass Nichtstun als Fundament eines neuen
Gemeinschaftstyps verstanden werden kann, der sich gegen iibliche Gemein-
schaftsvorstellungen richtet. Gemeinschaft wird gemeinhin entweder als
durch Immanenz oder Titigkeit hergestellt verstanden. Die Idee einer sich auf
Immanenz griindenden Gemeinschaft bezieht sich auf die den Mitgliedern
gegebenen, unverinderlichen Eigenschaften — dazu gehoren zum Beispiel
Gender, Alter, Ethnie, Geburtsland, Muttersprache, Sexualitit usw. Hingegen
die Idee einer auf Titigkeit basierenden Gemeinschaft, die unter anderem
von Hannah Arendt vertreten wird, fokussiert die Aktivitit ihrer Mitglieder.

55  Manfred Koch: Faulheit. Eine schwierige Disziplin. Springe: zu Klampen (2012), 38.

56  Lillge u.a.: Arbeit und MiiRiggang in der Romantik, 21.

57  »Mit Leidenschaft wandten romantische Denker sich gegen Hobbes und alle Theori-
en, welche die staatliche Gemeinschaft aus einer zweckrationalen Vertragsiiberein-
kunft ausgehen lieRen.«Juliane Spitta: Gemeinschaft jenseits von Identitit? Uber die pa-
radoxe Renaissance einer politischen Idee. Bielefeld: transcript (2013), 139. Die in diesem
Kapitel diskutierten Gemeinschaftstheorien, die sich um den Begriff der Werklosig-
keit zentrieren (von Maurice Blanchot und Jean-Luc Nancy), weisen ebenfalls Beziige
zur deutschen Romantik auf. Dies zeigt Leslie Hill anhand von Blanchots und Nancys
frither Theoretisierung der romantisch idealisierten literarischen Form des Fragments
als>werklos< (»I'ceuvre de I'absence d’ceuvre«). Leslie Hill: Nancy, Blanchot. A Serious Con-
troversy. London: Rowman & Littlefield International (2018), 29f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

4


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 Nichtstun als politische Praxis

Sie ist, kurz gesagt, nicht vom Sein, sondern von dem Handeln der Menschen
abhingig. Arendt schreibt:

Handeln[..] ist in Isolierung niemals moglich; jede Isoliertheit, ob gewollt
oder ungewollt, beraubt der Fihigkeit zu handeln. So wie das Herstellen der
Umgebung der Natur bedarf, die es mit Material versorgt, und einer Umwelt,
in der das Fertigfabrikat zur Geltung kommen kann, so bedarf das Handeln
und Sprechen der Mitwelt, an die es sich richtet. [...] das Handeln und Spre-
chen vollzieht sich in dem Bezugsgewebe zwischen den Menschen, das sei-
nerseits aus Gehandeltem und Gesprochenem entstanden ist, und mufd mit
ihm in stindigem Kontakt bleiben.5®

Wer in diesem Verstindnis nichts tut, der zieht sich von anderen Menschen
zuriick, und kann auch nicht Teil einer Gemeinschaft sein. Auch aufSerhalb
von Arendts Verstindnis gehort das Nichtstun nicht zum Kanon der Kondi-
tionen zur Gemeinschaftsbildung: es ist weder eine giiltige immanente Eigen-
schaft, noch wird es als gemeinschaftskonstituierende Titigkeit wahrgenom-
men. Die heute oft angefithrte antike Auffassung, die Republik kénne davon
profitieren, wenn manche Individuen ein kontemplatives Leben zuriickgezo-
gen von der Offentlichkeit fithren,> ist mit neuzeitlichen Gemeinschaftside-
en nicht kompatibel. Besonders in und seit der Aufklirung wird das Nichts-
tun als unwiirdig empfunden, da es den sozialen Moglichkeiten des Menschen
nicht gerecht wird. Das Denken der Aufklirung erlaubte den Menschen, so
Brian O’Connor,

to realize themselves individually as autonomous beings and, collectively, as
a rational community. ldleness, in this light, is a denial of Enlightenment. It

58  Arendt: Vita activa, 234.

59  OConnor nennt als Beispiel Seneca, der in De Otio behauptet, »that studious contem-
plation,and aleisurely withdrawal from civiclife, can lead to an enhancement of the re-
public.« O’Connor schliefit ebenfalls eine Begriindung dafiir an, dass diese Sichtweise
heute nicht allgemeingdltig sein kann: »In this essay, Seneca posits the idea of a re-
public that is not reducible to the existing arrangements of the state. He is speaking
about the kinds of ideal political actor that we may sometimes be able to become only
when we have the freedom to spend our time in philosophical reflection. We can be
theorists when we no longer have to compromise our principles to meet the needs of
everyday politics.« O’Connor: Idleness, 34f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

amounts to a refusal to meet the challenge of taking responsibility for one-
self and the institutions of the state.®°

Gemeinschaft wird also als Ergebnis der Aktualisierung durch Handlung ver-
standen, die sich bis auf die Staatsebene vollzieht. Im sogenannten sWesten«
ist seit dieser Zeit bis heute die Idee einer titigen Gemeinschaft besonders
pravalent. Dabei gibt es unterschiedliche Vorstellungen, wie genau diese Ti-
tigkeit beschaffen sein soll und muss. Fiir Arendt besteht diese Tatigkeit idea-
lerweise im zweckfreien Handeln. Doch fiir die westliche Gesellschaft des 20.
und 21. Jahrhunderts ist ein solches Handeln nicht so relevant wie die Arbeit
einerseits, und das Herstellen andererseits. In der Neuzeit, so behauptet auch
Arno Baruzzi, wird »Arbeit eine Praxis genannt, als stelle sie ein Handeln
dar.®! Die Titigkeitsformen Arbeit und Herstellen genieflen sogar eine we-
sentlich groflere Wertschitzung als das Handeln, sodass sie nun auch fiir das
Konzept von Gemeinschaft konstitutiv sind.®

Besonders die Arbeit ist bekanntermafen in den letzten Jahrhunderten
von einer Lebensnotwendigkeit zu einem der wichtigsten gesellschaftlichen
Werte avanciert. »Die Neuzeit hat im siebzehnten Jahrhundert damit begon-
nen, theoretisch die Arbeit zu verherrlichen,« schreibt Arendt, »und sie hat zu
Beginn unseres Jahrhunderts damit geendet, die Gesellschaft im Ganzen in
eine Arbeitsgesellschaft zu verwandeln.«®3 Damit ist sie auch zum zentralen
Merkmal der Gemeinschaft im 20. Jahrhundert geworden — wobei gerade im
Fall der Arbeit Gesellschaft und Gemeinschaft gleichbedeutend zu sein schei-
nen. Folgt man der gesellschaftlichen Erwartung, zu arbeiten, so die Logik,
kann man immer und iiberall Gemeinschaft finden. Tut man es nicht, fillt
man sowohl aus der Gesellschaft wie aus der Gemeinschaft heraus. Bildeten
also in fritheren Gemeinschaftsphilosophien noch Sprache, Religion, Natur
oder gar Ethnie den gemeinsamen Fixpunkt, so ist es im spiteren 20. Jahr-
hundert die Arbeit. Sigmund Freud driickt es 1930 in Das Unbehagen in der Kul-

60 O’Connor: Idleness, 38f. Herv. meine. Fiir eine Diskussion der Asozialitat des Nichtstuns
bei Kant vgl. ebd. 43-45.

61 Baruzzi: Machbarkeit, 187.

62  EingutesBeispiel hierfiirist das von Lave und Wenger etablierte Konzept der»Commu-
nity of Practice«, das sich vornehmlich auf professionelle Gruppierungen bezieht und
eine Gemeinschaft liber den gemeinsamen Nenner der Arbeit postuliert. Jean Lave u.
Etienne Wenger: Situated Learning. Legitimate Peripheral Participation. Cambridge: UP
(1991), 98-100.

63  Arendt: Vita activa, 12.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

43


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Nichtstun als politische Praxis

tur wie folgt aus: »Keine andere Technik der Lebensfithrung bindet den ein-
zelnen so fest an die Realitit als die Betonung der Arbeit, die ihn wenigstens
in ein Stiick der Realitit, in die menschliche Gemeinschaft sicher einfiigt.«%*
So wird Arbeit im Denken des Gemeinschaftlichen zum neuen Gegenbegriff
des Nichtstuns.

Das heif3t im Riickschluss natiirlich auch, dass jedes Subjekt, das nicht ar-
beitet, aus eben dieser Gemeinschaft, die die gréfite ihrer Art darstellt, aus-
geschlossen ist. Das zeigt sich besonders in den starken Arbeiterbewegun-
gen des frithen 20. Jahrhunderts: »Die Proletarier formieren sich zur Klasse,
die Vagabunden [d.h. Nicht-Arbeitenden] nicht.«® Erstere streben ins Kol-
lektiv, Letztere zum Individualismus. Die Gemeinschaftslosigkeit der Nichts-
tuer besteht allerdings auch aufierhalb des Klassenkampf-Kontextes. Denn,
so schreibt beispielsweise Wolfgang Lepenies im Hinblick auf die soziolo-
gische Betrachtung der Melancholie im 20. Jahrhundert, Nichtstun ist eine
Abweichung von konventionellen Verhaltensweisen, also Anomie, und »per
definitionem kénnen Anomie Praktizierende nicht Gesellschaft bilden.«%® Im
Riickbezug auf Robert King Mertons Sozialtheorie argumentiert Lepenies, die
Gesellschaftsunfihigkeit sei zentrales Element der Handlungsenthaltung. Er
schreibt:

Das Riickzugsverhalten unterliegt gesellschaftlicher Verdammung, weil es
Cesellschaft in Frage stellt, ohne sie anzugreifen: das Abweichen beruht auf
purer Passivitit. Nach Merton schaffen sich die »Abweichler« (deviants), die
im wirklichen Leben verdammt werden, ihre Kompensation in der Phanta-
sie. Immer aber bleiben sie vereinzelt. Die Passivitiatihrer Reaktion gestattet

ihnen kein Gruppen -, sondern nur ein privates, singulires Dasein.”

64  Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. Frankfurt a.M.: Fischer (2009), 46.

65  Walter Fahnders: »Ceneralstreik das Leben lang!«. Arbeit, Arbeitsverweigerung und
Vagabondage. In: Arbeit und Protest in der Literatur vom Vormdrz bis zur Gegenwart. Hg. v.
luditha Balint u.a. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann (2015), 78.

66  WolfLepenies: Melancholie und Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1998),10. Als Be-
leg hierflr zieht er auch Ralf Dahrendorf heran, der in Bezug auf die deutsche Gesell-
schaft nach Wilhelm II. von einer»Un-Gesellschaft«spricht, die durch einen andauern-
den »Zustand tendentieller Anomie«, d.h. also durch die »Abwesenheit von Handeln
Uberhaupt«charakterisiert sei. Die ersten beiden Zitate stammen aus Dahrendorfs Ce-
sellschaft und Demokratie in Deutschland (1965), zit. n. Lepenies, das dritte Zitat von Le-
penies selbst.

67  Lepenies: Melancholie und Gesellschaft, 11.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Der gesellschaftliche Ausschluss, den Lepenies beschreibt, ist in der For-
schung eine gingige Annahme. Meine These vertritt die gegenteilige An-
nahme eines gemeinschaftsstiftenden Nichtstuns. In der blichen, von
Lepenies dargestellten Position kann es eine Ko-Existenz von Nichtstun
und Gemeinschaft jedoch allerhdchstens in der Imagination geben. Eine der
wenigen denkbaren Relationen zwischen Nichtstun und Gemeinschaft ist
also die von Lepenies diagnostizierte »Kompensation in der Phantasie« —
der Nichtstuer kann sich ausmalen, Teil einer Gemeinschaft zu sein. Ein
Beispiel hierfiir findet sich in einer modernen Urszene des Nichtstuns, in
Iwan Gontscharows Oblomow, dessen Protagonist sich die Aufhebung seiner
Isolation wiinscht, ohne jedoch sein Nichtstun aufgeben zu miissen. Seine
Vorstellung des idealen Lebens umfasst nicht nur das Nichtstun, denn dies
lebt er, der die meiste Zeit allein auf seinem Diwan zubringt, bereits vom Be-
ginn der Fiktion an. Er triumt im Gegenteil von einer sozialen Version dieses
Nichtstuns, aus der eine Sehnsucht nach »unverdorbener Natiirlichkeit« und
»Empfindsamkeit« spricht,®® die dem romantischen Gemeinschaftsdenken
in Deutschland dhnlich ist. Der Teil der Gesellschaft, von dem Oblomow
sich distanziert, ist nimlich nicht nur von einer ungesunden Erfolgslust
getrieben, sondern leidet auch an einer daraus resultierenden sozialen Kilte.
Nach seinem Dafiirhalten wird das Nichtstun, welches im Ubrigen nur den
finanziell abgesicherten vergonnt ist, diese Kilte iiberwinden, und »Gast-
freundschaft«, »Giite« und »Sympathie« zwischen den Menschen wieder
aufleben lassen.®® Ein ideales Leben, so beschreibt Oblomow seinem besten
Freund, dem arbeitsamen Stolz, verlebe man ohne viel Titigkeit in einer
lindlichen Idylle mit guter Gesellschaft:

Jetzt kommen die Gaste, zum Beispiel Du mit Deiner Frau. [...] Dann noch
zwei, drei Freunde, immer dieselben Gesichter. Wir setzen das gestrige,
unvollendete Gesprich fort; es wird gescherzt oder es tritt auch ein be-
redtes Schweigen, eine Nachdenklichkeit ein— nicht infolge des Verlustes
eines Amtes oder einer Angelegenheit im Senat, sondern infolge der Fille
verwirklichter Wiinsche — das Sinnen des Gliickes. [..] In den Augen der
Anwesenden sieht man Sympathie, beim Scherz hért man ein aufrichtiges,

gutmiitiges Lachen ... Alles kommt von Herzen!7°

68  Spitta: Gemeinschaft, 105, 141.

69 Iwan Gontscharow: Oblomow. Ubers. v. Clara Brauner. Frankfurt a.M.: Fischer (2009),
227.

70  Gontscharow: Oblomow, 233.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

45


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Nichtstun als politische Praxis

Die Imagination einer solchen Gemeinschaft stellt also zumindest eine der
»inneren Aktivititlen]« dar, von denen Andrea Erwig sagt, dass sie mit
der »3ufleren Passivitit« korrespondieren. Die »gesteigerte[..] Imagina-
tionskraft«,” die man Nichtstuern gemeinhin nachsagt, mag Bilder und
Vorstellungen von Gemeinschaft produzieren, und auch Zeugnis vom krea-
tiven Potential des Nichtstuns ablegen. In der Realitit jedoch bleiben sie
weiterhin allein, und sind oft einsam.

Gemeinschaft 2.0: Werklosigkeit

In den 1980er und 1990er-Jahren hat sich in der politischen Philosophie
(vordergriindig in Frankreich) allerdings eine andere Gemeinschaftstheorie
herausgebildet, die Gemeinschaft und Nichtstun miteinander verkniipft.
Die Philosophen Jean-Luc Nancy, Maurice Blanchot, Gilles Deleuze und auch
Giorgio Agamben entwerfen in dieser Dekade Gemeinschaftsideen, die weder
auf Immanenz noch auf Titigkeit basieren. Sie definieren die ideale Gemein-
schaft als einen offenen sozialen Raum, der jede Form der menschlichen
Existenz akzeptiert, ohne sie zu verstofien. Diese Gemeinschaft verlangt
von ihren Mitgliedern keinerlei Form der Gleichartigkeit in Eigenschaften
(Immanenz) oder Handlungsweisen (Tatigkeit).

Bei den frithen Texten zu diesem Thema ist hierfiir der Begriff des »dé-
sceuvrement« (Werklosigkeit) mafgeblich, den Nancy in La communauté dé-
sceuvreé (1982) etabliert.”? Dort iuflert er fundamentale Kritik am Gemein-
schaftsdenken der Moderne: Die an Entfremdung und ideologischer Zersplit-
terung leidende Gesellschaft neige dazu,” sich nach einer >urspriinglichenc
und >wahren< Gemeinschaft zu sehnen. In ihr, so hofft sie, gibe es einige we-
sentliche Elemente, die all ihre Mitglieder auf eine eindeutige Art vereine,
und damit eine Identitit schaffe. Dieses Schaffen ist das, was Nancy mit dem
Begriff »oeuvre« meint. Das Werk der Gemeinschaft ist ihre Kohision. Nancy
vertritt jedoch die Auffassung, dass eine Gemeinschaft ein solches Werk nicht

71 Erwig: Waiting Plots, 8.
72 Vgl. Jean-Luc Nancy: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht. Ubers. v. Esther

von der Osten. Wien: Turia + Kant (2018).
73 »Among others, the impending collapse of communism in the Eastern bloc, the con-

tradictory resurgence of religious belief and beliefs throughout much of the world, war
in the Middle East, social conflicts and civil disobedience in France and elsewhere, and
the increasingly rampant phenomenon of technological globalisation[...] could not do
other than add to the urgency of Nancy’s agenda.« Hill: Nancy, Blanchot, 6.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

schaffen kann. Sein Hauptanliegen dabei ist, darauf hinzuweisen, dass der
Versuch, eine solche Gemeinschaft zu etablieren, potentiell gewaltsam ist —
wobei ihm die in der NS-Ideologie zentrale Idee der >Volksgemeinschaft« stets
als negativer Richtwert dient.”* Gleichzeitig iibt er Kritik an der modernen
Erwartung, dass alle gesellschaftlichen Prozesse ein Produkt hervorbringen
miissen. Damit kritisiert er im weiteren Sinne auch die Vorstellung, dass die
Gemeinschaft als Produkt der arbeitenden Bevolkerung angesehen wird.”
Tatsichlich aber entstehe Gemeinschaft gerade aus dem, was nicht geschaf-
fen, nicht erwirkt, nicht erarbeitet wird. Die folgende, aus Nancys Vorwort
zur englischen Erstausgabe des Aufsatzes stammende Passage zeigt dies in
aller Deutlichkeit:

community is made or is formed by the retreat or by the subtraction of some-
thing: this something, which would be the fulfilled infinite identity of com-
munity, is what | call its »work.« All our political programs imply this work:
either as the product of the working community, or else the community it-
self as work. But in fact it is the work that the community does not do and
that it is not that forms community.”®

Gemeinschaft, so Nancy, ist jenseits von Identitit und einer mdoglichen to-
talitiren Gleichmachung angesiedelt: sie ist und greift dort, wo es Distanz,
Unterschiede, und Singularititen gibt.”” Ebensowenig ist sie »the product of

74 Hill zufolge ist diese Verbindung logisch motiviert; die 1980er Jahre, in denen Nancy
verstarkt an seiner Gemeinschaftsphilosophie arbeitet, weisen dhnliche Krisenherde
aufwie die spaten1930er-Jahre: »politics once more seemed to be facing a similar sen-
se of exhaustion and crisis as in the 1930s«. Hill: Nancy, Blanchot, 10.

75  So schreibt Hole: »Nancy, along with Blanchot, is concerned with refiguring commu-
nity in such a way that it no longer leads to some property that we would possess or an
essence that we would produce in common. It cannot be defined in terms of function
or the productive value generated by its members.« Kristin Hole: The Ethics of Com-
munity: Nancy, Blanchot, Esposito. In: Angelaki18 (3), 2013, 106.

76  Jean-Luc Nancy: The Inoperative Community. Ubers. v. Peter Connor u.a. Hg.v. Dems.
Minneapolis: University of Minnesota Press (1991), xxxviiif.

77  In der Philosophie Jacques Ranciéres gibt es einen dhnlichen Cedanken, der jedoch
umgekehrt (durch Gleichheit statt durch Unterscheidung) beschrieben wird. In Le par-
tage du sensible (2000) schreibt Ranciere, das dsthetische Regime der Kiinste hebe alle
Unterschiede, die in der polizeilichen Ordnung der Michte aufrechterhalten werden,
auf— darunter fallt auch der Gegensatz zwischen »Aktiv/Passiv«. Stattdessen wird ei-
ne »Politik der Gleichgiiltigkeit« begriindet, die Ranciére zufolge ebenfalls einen »Ce-
meinsinn« begriindet. Jacques Ranciére: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

47


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Nichtstun als politische Praxis

the working community«, sie existiert abseits der Ideologie, die Arbeit als
Voraussetzung zur Teilhabe an der Gemeinschaft postuliert. Hierbei bezieht
sich Nancy, dessen philosophisches Werk sich nicht selten an die Handlungs-
philosophie Hannah Arendts anlehnt, auch auf Arendts Urteil iiber die Arbeit
als gesellschaftliche >Gleichstellungsmaschine«: »Antipolitisch an diesen, von
der Arbeit bedingten, gesellschaftlichen Bildungen ist die Verschmelzung der
Vielen in ein Kollektiv, also die Aufhebung der Pluralitit; dies ist der genaue
Gegensatz jeglicher Gemeinschaft«.”®

Das Nichtstun ist in zweifacher Hinsicht bedeutsam in diesem Kontext.
Zum einen ist die mit ihm verbundene Anomie kein Ausschlusskriterium fir
die Gemeinschaftszugehorigkeit, die dadurch entstehende Abweichung von
der Norm der Titigkeit ist vielmehr konstitutives Merkmal einer >guten< Ge-
meinschaft. Nancys Ansatz hat eine klare ethische Dimension: Es gilt, An-
dersheiten und Uneindeutigkeiten auszuhalten, sie als Teil der Welt, in der
man lebt, zu akzeptieren. Eine Haltung,”” die man als Gelassenheit bezeich-
nen kann, da sie von einer, in den Worten Strissles, »existentielle[n] Offenheit
fiir das, was einem begegnen kann« zeugt.®° Zum anderen definiert Nancy
das Tatigkeitsparadigma der Gemeinschaft neu, indem er es — in Arendts Ter-
minologie — von Arbeit und Herstellen weg und in die Nihe zum Handeln riicke,
d.h. auch zur Ergebnisoffenheit und Zweckfreiheit. Kristin Hole beschreibt
dies wie folgt:

For Nancy, then, ethics becomes a matter of what he terms »making sense.«
The meaning of our being here is precisely undecided and undecidable.
»Making sense« is a matter of conducting oneself so as to maintain and
heed that responsibility. But conduct as a kind of ethics must be understood

Kunst und ihve Pavadoxien. Ubers. v. Jiirgen Link. Hg.v. Maria Muhle. Berlin: b_books
(2008), 15.

78  Arendt: Vita activa, 272.

79  Die ohne Zweifel bestehende konzeptuelle Relation zwischen Nichtstun und Haltung
bedlrfte genauerer Erérterung. Ein guter, wenn auch nur knapp ausgefiihrter Ansatz
findet sich bei Frauke A. Kurbacher. Im Rahmen ihrer Ausfiihrungen zu »Haltungen
zwischen Aktivitit und Passivitat« schreibt sie in Anlehnung an Aristoteles, Haltung
sei »in sich ruhende, befriedete Tatigkeit, die ihren Zweck in sich selbst tragt«, und
zieht ebenfalls Parallelen zu Hannah Arendts Handlungsbegriff. Frauke A. Kurbacher:
Zwischen Personen. Eine Philosophie der Haltung. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann
(2017), 373.

80  Strassle: Gelassenheit, 13.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

in a much more passive form than it may seem to imply. Here it is a ques-
tion of living with the question, refusing to stabilize its meaning or fix an
answer, but maintaining that question in all of its messiness as it impacts
the way we are in the world. In fact, Nancy is careful to distinguish conduct
(Handeln) from production, making ethics, like community, unproductive or
désoeuvrée[..].¥"

Hole betont, dass die Ethik der Gemeinschaft in gewissem Sinne passiv ist.
Diese Passivitit ist Teil der Gelassenheit, bei der es ja gerade nicht darum
geht, seine Umwelt zu kontrollieren, sondern sich selbst, um die Anderen
sein zu lassen.®? Doch obwohl das Seinlassen, so Strissle, in »allen Fillen«
eine »Form des Handelns« bezeichnet,® so wirkt es Hole zufolge aufgrund
der Abwesenheit eines Produkts wie eine reduzierte Titigkeit. Man konnte
sagen, das Handeln als die Titigkeitsform der idealen Gemeinschaft sei, den
Mafistiben heute herkdmmlicher Gemeinschaftsvorstellungen nach zu urtei-
len, ein relatives Nichtstun.

Zu einem Zhnlichen Ergebnis kommt Maurice Blanchot, der in Antwort
auf Nancy nur ein Jahr spiter ebenfalls eine Gemeinschaftsphilosophie in La
communauté inavouable (1983) skizziert. Er iibernimmt von Nancy den Begriff
des »désceuvrement« als den Kern der Gemeinschaft, und stellt ihn damit
ebenfalls implizit in Opposition zur Arbeitsgesellschaft. Eine Gemeinschaft
kénne nicht durch Arbeit gemacht oder produziert werden, noch nicht einmal
insoweit, sich selbst als Gemeinschaft begreifen oder benennen zu kénnen.
Deshalb ist swahre« Gemeinschaft »inavouable« — uneingestehbar. Sie formie-
re sich nur ungeplant und spontan, und folge keinem Konzept. Ein (reales
oder bevorstehendes) Ereignis, das zu dieser spontanen Formierung beitragt,
sei Blanchot zufolge der Tod. Nur im Angesicht des Todes konne sich eine
>wahre« Gemeinschaft bilden, die kein anderes Ziel habe, als die Einsamkeit
der Todesnihe gemeinsam zu ertragen:

Im Unterschied zu einer sozialen Zelle untersagt sie [die Gemeinschaft], ein
Werk zu schaffen, und sie hat keinerlei Produktionswert zum Ziel. Wozu
dient sie? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den

81  Hole: The Ethics of Community, 108.
82  Vgl. Strissle: Gelassenheit, 28.
83  Strassle: Celassenheit, 21.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

49


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Nichtstun als politische Praxis

Tod hinein gegenwadrtig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde
84
geht.

Ebenso wie Nancy entwickelt Blanchot eine ausdriickliche Gemeinschafts-
ethik, die sich in seinem Fall nicht nur an Akzeptanz des Anderen, sondern
auch an der Sorge um ihn ausrichtet.® Dieses Verhiltnis schliefRt jede Hierar-
chie aus; die ideale Gemeinschaft existiert immer in Distanz zur Macht.3¢ Als
Beispiel fithrt Blanchot den Trauerzug zum Gedenken an die Opfer des Mas-
sakers an, das sich 1962 in der Metrostation Charonne ereignete. Die Menge,
die sich versammelt hatte, um den Toten zu gedenken, die bei einer Demons-
tration gegen den Algerienkrieg durch Polizeigewalt ums Leben gekommen
waren, sei als Volk (»people«) zu begreifen, das sich auszeichne durch sei-
ne »instinktive[..] Weigerung, irgendeine Macht auszuiiben, in seinem ab-
soluten MifStrauen, sich in eine Macht zu verwickeln«, und letztlich durch
seine »Erklirung der Machtlosigkeit«. Blanchot meint mit »Machtlosigkeit« je-
doch keinesfalls Ohnmacht, sondern vielmehr die aktive Entscheidung, keine
Macht auszuiiben, obwohl man es vielleicht konnte. Blanchot schreibt, wieder
in Bezug auf den Trauerzug: »Gegenwart des »Volkes« in seiner grenzenlosen
Macht, die, um sich nicht zu begrenzen, auf sich nimmt, nichts zu tun«.8” Auch
in der Philosophie Blanchots ist die Titigkeit innerhalb der Gemeinschaft an
die Abweichung von konventionellen Titigkeiten gekniipft, an ein Nichtstun

84  Maurice Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft. Ubers. v. Gerd Bergfleth. Berlin:
Matthes & Seitz (2007), 25.

85  Man erkennt hier Blanchots Verbundenheit zur Levinas'schen Ethik. Vgl. Hill: Nancy,
Blanchot, 7.

86  Diese Dynamikistauch in Roland Barthes’ Vorlesung Comment vivre ensemble zu finden.
Darinimaginiert er eine ideale soziale Form, die sich wederim isolierenden Individua-
lismus noch in der Massengesellschaft verliert. Er sucht, so sagt er, nach einer »mittle-
ren, utopischen, paradiesischen, idyllischen Formg, und findet als Antwort die »Idior-
rhythmie«— eine Lebensweise, die zwischen Isolation und Ruickkehr in die Gemein-
schaft oszilliert. Roland Barthes: Wie zusammen leben. Simulationen einiger alltiglicher
Riume im Roman. Vorlesung am Collége de France 1976-1977. Ubers. v. Horst Brithmann.
Hg. v. Eric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2007), 47. Zentral dabei ist ihre Machtfer-
ne; es geht darum, ein Leben individuell zu gestalten und keinem »Apparat« zu unter-
werfen, d.h. »die Macht ablehnen, der Macht widerstehen« (ebd. 68). Dabei handelt
es sich, wie im Folgenden mehrfach ausgefiihrt wird, um eine Handlung bzw. ein Er-
eignis, die bzw. das Barthes mit dem Begriff der Anachorese beschreibt: »gegriindet
auf einen aktiven Bruchl[..], eine Handlung, eine Markierung, das Uberschreiten einer
Schwelle« (ebd. 68).

87  Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 57.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

also, das trotz und wegen dieser Abweichung als Handlung figuriert. Es kniipft
damit auch an das von Walter Benjamin und Hannah Arendt herausgehobene
Nichtstun des Streiks und des passiven Widerstands als revolutionires Mo-
ment an.

Bartleby: kollektive Distanz, reine Potenz

Die Koppelung der »neuen< Gemeinschaft an das Nichtstun hat in den spiten
1980ern noch eine Steigerung erfahren, zu der der Protagonist von Herman
Melvilles »Bartleby, The Scrivener« zur exemplarischen Griindungsfigur beru-
fen wurde. So tut es Gilles Deleuze in seinem Aufsatz »Bartleby, ou la formule«
(1989). Deleuze attestiert der Formel »I would prefer not to« eine von ihm so
genannte »Agrammatikalitit«,®® die den Sprecher Bartleby aus der Struktur
der Sprache und des Gesellschaftlichen zugleich heraushebt:

Wiirde Bartleby verweigern, konnte er noch als Rebell oder als aufsassig aus-
gemacht werden und in dieser Eigenschaft noch eine gesellschaftliche Rolle
(bernehmen. Doch die Formel entscharftjeden Sprechakt, zur gleichen Zeit,
wie sie aus Bartleby einen reinen Ausgeschlossenen macht, dem keinerlei
gesellschaftliche Stellung mehr zuerkannt werden kann.8°

Bartlebys Nichtstun ist fiir Deleuze bezeichnend, weil es kein allgemein aner-
kanntes Verhiltnis zu seiner Umwelt etabliert. Es bedeutet weder Scheitern,
noch Anpassung, auch ahmt es nichts nach, und lehnt nichts ab. Sein Verhal-
ten ist nicht am Bekannten orientiert. Bartleby ist ein »Original«: seine Aktio-
nen gehorchen nicht den »allgemeinen Gesetzen«, es kennzeichnet ihn eine
»extreme und rationalititslose Logik«.”® Dieser Austritt aus der Rationalitit,
der in einem von der Aufklirung informierten Denken auch die Abkoppelung
von der Gemeinschaft bedeutet,” ist fiir Deleuze hingegen ein Zeichen fiir
deren Neubildung. Er sieht in Bartleby einen neuen Menschen, der abseits
der Gesellschaft und ihrer gingigen Gesetze spricht und agiert, aber von des-
sen Art es mehrere geben muss, denen eben diese Transzendenz gemeinsam

88  Gilles Deleuze: Bartleby oder die Formel. Ubers. v. Bernhard Dieckmann. Berlin: Merve
(1994), 21.

89  Deleuze: Bartleby, 20.

90 Deleuze: Bartleby, 42.

91  Die Ausfithrungen O’Connors zum Verhdltnis von Nichtstun, Vernunft, und Gemein-
schaft bei Kant sind in dieser Hinsicht sehr erhellend. Vgl. O’'Connor: Idleness, 37-57.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

51


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Nichtstun als politische Praxis

ist: eine »Gesellschaft von Briidern«, eine »Gemeinschaft anarchistischer In-
dividuen«.”? Er stellt es sich vor wie die ersten >Siedler« in Amerika, die sich
vom Vater — dem Gesetz — abkapselten und

gegen die europdische Moral des Heils und der Nichstenliebe eine Moral
des Lebens [etablieren], in der die Seele sich nur erfiillt, indem sie den Weg
ohne weiteres Ziel einschldgt, [..] ohne andere Vollendung als die Freiheit
und stets bereit, sich zu befreien, um sich zu vollenden.”3

In Deleuzes Vorstellung ist, anders als bei Nancy und Blanchot, keine ethische
Komponente verankert. Die Figur Bartleby steht fiir die Uberwindung aller
Gesetze, die das Handeln des Menschen leiten wollen. Durch sein Nichtstun
befreit er sich von diesen Gesetzen, erlangt also »Freiheit« im Sinne von Sou-
verinitit,”* die Deleuze zur quasi-genetischen Verbindungslinie zwischen
Briidern stilisiert, die sich in der absoluten Andersheit des Nichtstuns end-
giiltig vom gemeinsamen Vater emanzipieren. Ihre Gemeinschaft beruht le-
diglich auf der gemeinsamen »Zugehérigkeit zur Distanz«,”® nicht aber in
einer gegenseitigen Abhingigkeit.

Giorgio Agambens La comunita che viene (1990) kniipft an die vorhergegan-
genen Gemeinschaftsphilosophien an. Er iibernimmt zwei mit dem Nichtstun

92 Deleuze: Bartleby, 48f.

93 Deleuze: Bartleby, 54.

94  Man muss hier anmerken, dass der Aspekt der Souveranitét (im Sinne von Unabhan-
gigkeit), den Deleuze betont, nicht unbedingt mit den anderen in diesem Kapitel be-
schriebenen Gemeinschaftskonzepten libereinstimmt. Hannah Arendt zum Beispiel,
deren Handlungskonzept hier prinzipiell mit dem Nichtstun in eine Linie gesetzt wird,
hilt Handlung zwar fir gemeinschaftsstiftend, versteht Souverianitét allerdings als
Widerspruch zur Idee der Gemeinschaft. Arendt hilt die— schon im Stoizismus gel-
tende — Cleichsetzung von Freiheit und Souveranitt fiir einen Irrtum, da letztere als
»unbedingte Autonomie und Herrschaft iber sich selbst, der menschlichen Bedingt-
heit der Pluralitidt widerspricht«, d.h. das soziale Element des Menschseins ignoriert.
Arendt: Vita activa, 299.

95  Ein»Sinn der Briderlichkeit«, so Tristan Garcia, kann das Gefiihl eines hoheren »Wir«
erzeugen: »Wir Brder<ist die starkste Intensitat, die man einer politischen Person ge-
ben kann. >sUnsere Briider« spielen wie sunsere Genossen< oder >unsere Freunde« eine
pastorale Rolle: Wenn man den Kreis eines >Wir< des Glaubens, der Ideen und Wer-
te nachzeichnet, muss man in einen gemeinsamen Schof$ zuriickbringen, was sich in
individuellen Identitiaten und partikularen Sekten zerstreut hat.« Tristan Garcia: Wir.
Ubers. v. Ulrich Kunzmann. Berlin: Suhrkamp (2018), 32f.

96  Carcia: Wir, 59. Garcia spricht ebenfalls iiber Gemeinschaftsbildungen jenseits ande-
rer, grofRerer Gemeinschaften.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

in engster Verbindung stehende Elemente seiner Vorginger: Zum einen stellt
auch er Bartleby, den Schreiber, in den metaphorischen Dienst fiir seine Vor-
stellung von Politik.”” Zum anderen gilt auch sein Interesse dem Prinzip der
»Werklosigkeit¢, das er jedoch als »Impotenz« neu definiert. Ein Kommentar
zu seinem Verstindnis dieser Begriffe findet sich in Homo sacer (1995):

Das Thema des désaeuvrement als Figur der Fiille des Menschen am Ende
der Geschichte, das zum ersten Mal in Kojéves Rezension von Queneau auf-
taucht, ist von Blanchot und Nancy wiederaufgenommen worden; letzterer
hat es ins Zentrum seines Buches La Communauté désceuvrée gestellt. Hier
hingt alles davon ab, was man unter désceuvrement versteht. Es kann weder
die einfache Absenz des Werks [opera/ceuvre] sein noch (wie bei Bataille)
eine souverdne und untatige [senza im-piego][..] Form der Negativitit. Die
einzige koharente Auffassung von désceuvrement wire die einer unbestimm-
ten Existenz der Potenz, die sich nicht (wie die individuelle Tatigkeit oder
die kollektive Haltung, die als Summe der individuellen Tatigkeiten begrif-
fen wird) in einem transitus de potentia in actum erschopft.9®

Agamben ist davon tiberzeugt, dass »désceuvrement« nicht nur Unprodukti-
vitdt oder souverine Untitigkeit bedeutet, sondern Impotenz. Diese Impo-
tenz, oder besser: die Potenz eines >Nicht-zu, ist jedoch nicht das Gegenteil
der Potenz, sondern ein ihr wesentlicher Bestandteil. Damit kniipft Agamben
an das Argument Nancys an: er hilt den gesellschaftlichen Ausschluss dessen,
was gemeinhin als negativ empfunden wird, fiir problematisch. Die Gemein-
schaft, die Agamben sich als kommende vorstellt, darf keine eingeschrinkte
Vorstellung des menschlichen Wirkens haben, da jede Einschrinkung auto-
matisch Abweichungen ausschliefit, verstof3t, oder sich gar von ihnen bedroht
fithlt und sie vernichtet. Das Tiananmen-Massaker von 1989 ist stetiger Refe-
renzpunkt in La comunitd che viene. Die Figur Bartleby symbolisiert fiir Agam-
ben jene Negativitit, die zum gesellschaftlichen Ausschluss anregt, aber tat-
sichlich Teil des gesamten Spektrums dessen ist, was der Mensch sein und
tun kann. Dieses gesamte Spektrum nennt Agamben >Potenz<, und versichert
nachdriicklich, dass es einerseits die Moglichkeit eines Werdens und Han-
delns einschlief’t, aber auch die ebenso wahrscheinliche Méglichkeit eines
Nicht-Werdens und Nicht-Handelns. Es gehort zum Wesen des Menschen,

97  Vgl. das Kapitel »Bartleby« in Giorgio Agamben: Die kommende Gemeinschaft. Ubers. v.
Andreas Hiepko. Berlin: Merve (2003), 37-40.
98  Agamben: Homo sacer, 72f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

53


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Nichtstun als politische Praxis

so Agamben, dass er eben nicht nur zum Tun, sondern auch zum Nichtstun
befihigt ist: »The greatness — and also the abyss — of human potentiality is
that it is first of all potential not to act«.®? Bartleby macht durch sein Nicht-
Schreiben eben darauf aufmerksam, und ist reine Potentialitit:

As a scribe who has stopped writing; Bartleby is the extreme figure of the
Nothing from which all creation derives; and at the same time, he consti-
tutes the most implacable vindication of this Nothing as pure, absolute po-
tentiality.'°

Durch sein Nichtstun reprisentiert Bartleby ein >Nichts¢, in dem sich absolut
alles ereignen und verwirklichen kann. Auch hier erscheint, dhnlich wie in der
oben erwihnten Oblomow’schen Phantasie, das Nichtstun als eine kreative
Titigkeit. Agamben versteht Bartleby als Metapher fiir eine ethische Gemein-
schaft, in der nichts bestimmtes passieren muss, sondern potentiell alles — und
eben auch nichts — passieren kann. Das Anerkennen einer »absolute poten-
tiality«, die sich im Nichtstun offenbart, habe, so die Implikation, in einer
neugegriindeten Gemeinschaft das Ende von Gewalt zur Folge.

Diese Philosophien der Gemeinschaft, die sich in den 1980ern bis in die
1990er-Jahre entwickelt haben, verstehen das Nichtstun als einen Weg zu ei-
ner neuen, besseren, humaneren Gesellschaft. Ob sich die Gemeinschaft mit
dem Nichtstun bereits realisiert oder, wie Michael Hardt und Antonio Ne-
gri behaupten, nach dem passiven Widerstand erst noch als »new social body«
kreiert werden muss,'" ist letztlich ungeklirt geblieben und unterliegt der
Interpretation. Ersichtlich ist nur, dass diese Philosophien dezidiert keine
>Gemeinschaft der Nichtstuer« skizzieren, die mit Vergils Arkadien vergleich-
bar wire. Es geht nicht um die Kreation einer luxuriésen, weil arbeitsfreien
Idylle. Vielmehr steht eine gemeinsame Unterminierung dominanter Titig-
keitsparadigmen im Vordergrund. Gegeniiber Ordnungen, in denen Handeln
auf Gewalt, Arbeit oder Herstellen reduziert wird, ist das Nichtstun ein Ge-
genentwurf, der ein anderes Handeln und eine neue Form der Gemeinschaft
denkbar macht. Die oft bemerkte Nihe zum Tod, die das Nichtstun — be-

102

sonders der passive Widerstand Bartlebys — aufweist,’* und von der man

behaupten kann, dass sie sowohl der Bildung einer neuen Politik als auch

99  Agamben: On Potentiality. In: Ders.: Potentialities, 181.
100 Agamben: Bartleby. In: Ders.: Potentialities, 253f.

101 Hardt u. Negri: Empire, 204.

102 Vgl. z.B. Desmarais: Paradox of Passive Resistance, 12.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

der Formierung einer neuen Gemeinschaft entgegensteht, ist dabei von gro-
Rer symbolischer Bedeutung. Timothy J. Deines schligt vor, mit besonderem
Blick auf Nancys Gemeinschaftsphilosophie, dass ein abstraktes Verstindnis
des Todes »constitutes the presupposition of every humanist formation«,*®3
wenn man ihn als stindige Neuverhandlung von Identitit begreift. Versteht
man den Tod also metaphorisch als ein Abdanken vormals festgeschriebener
Bedeutungen von Gemeinschaft (vor allem solcher, unter denen Menschen lei-
den mussten), so ermdglicht der Tod in dieser Hinsicht eine humanistische
Neukonstitution von Gemeinschaft.

Dieses Denken ist nicht zufillig in einer Zeit entstanden, als der Wert
der Arbeit — zum Beispiel im Rahmen der Debatte um die >Krise der Arbeits-
gesellschaft« — begann, hinterfragt zu werden. Seit den 1980er-Jahren wurde
deshalb die Idee populir, dass die vom Wert der Arbeit so durchdrungene Ge-
sellschaft selbst gar keine richtige Gemeinschaft bilden kann, weil sie sich zu
sehr auf marktwirtschaftliche Dynamiken konzentriert. Axel Honneth zufol-
ge bestehe einer der zentralen »Mifstinde der kapitalistischen Arbeitswelt«
darin, im Arbeitsmarkt »Effizienzsteigerung« statt »Sozialintegration« anzu-
streben.’®* Mit dem Begriff »Sozialintegration« meint Honneth auch die fiir
sein philosophisches Gesamtwerk konstitutive soziale Anerkennung, die dem
(in diesem Fall) arbeitenden Individuum das Gefiihl »allgemeiner Wertschat-
zung« vermittelt.’®> Um das zu erfiillen, miisse der Markt zwei Dinge schaf-
fen: einmal zur Absicherung seiner Angestellten einen Mindestlohn einfiih-
ren, und zweitens »den vollzogenen Titigkeiten eine Gestalt« geben, die sie
»als Beitrige zum allgemeinen Wohl erkennbar sein 1ift.<!°® Das Beitragen
zum allgemeinen Wohl ist fiir Honneths Argument zentral. Es sei, so behaup-
tet er im Ritckgriff auf Hegels Rechtsphilosophie, eines der schlagenden Ar-
gumente gegen das Nichtstun. Betrachtet man den kapitalistischen Markt

103 Timothy J. Deines: Bartleby the Scrivener, Immanence and the Resistance of Commu-
nity. In: Culture Machine 8, 2006.

104 Axel Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. Berlin: Suhrkamp (2010),
95, 101. Vgl. im Besonderen den ganzen Aufsatz »Arbeit und Anerkennungc, 78-102.
»Ein wachsender Teil der Bevdlkerung kampft iberhaupt nur noch um den Zugang
zu Chancen subsistenzsichernder Beschaftigung, ein anderer Teil vollzieht Tatigkeiten
unter rechtlich kaum mehr geschiitzten, stark deregulierten Verhiltnissen, ein drit-
ter Teil schliefSlich erfihrt im Augenblick die rapide Entberuflichung und Entbetrieb-
lichung ihrer vormals noch statusmafiig gesicherten Arbeitsplatze.« (Ebd. 78)

105 Honneth: Das Ich im Wir, 92.

106 Honneth: Das Ich im Wir, 94.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

55


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Nichtstun als politische Praxis

nimlich, wie Hegel es tut, als Form der Befriedigung der Bediirfnisse aller
Gesellschaftsmitglieder, dann impliziere es eine moralische Aufforderung an
den Einzelnen, »personliche Neigungen des Miifliggangs abzustreifen und
durch eigene Arbeit zum allgemeinen Wohl beizutragen.«'®” Wenn die ange-
messene Gegenleistung — die Sicherung der eigenen Subsistenz zum einen,
die gesellschaftliche Anerkennung zum anderen — ausbleibt, ist die Folge eine
Unsicherheit der Lohnarbeit, aber auch das Fehlen einer »Solidaritit, die no-
tig ist, um auch moderne Gesellschaften zu integrieren«.'°® Die Konsequen-
zen fiir den Diskurs des Nichtstuns sind ebenfalls weitreichend. Honneth ver-
sichert zwar, dass es trotz dieser Missstinde nicht zu einem »Relevanzverlust
der Arbeit in der gesellschaftlichen Lebenswelt« gekommen ist.’®® Doch es ist
auch das genau Entgegengesetzte geschehen: Die Tatsache, dass die Aufgabe
des Miifdiggangs nicht die notwendigen sozialen Ergebnisse gezeitigt hat, hat
einer neuen Legitimation des Nichtstuns Raum gegeben. Und das nicht nur
im Bereich der priferierten Titigkeiten. Vor allem konnte sich in diesem Zu-
sammenhang die Idee entwickeln, dass die fehlende Solidaritit der Arbeits-
gesellschaft woanders zu finden sein konnte, nimlich in einer Gemeinschaft,
die auch das Nichtstun als Wirkungsprinzip anerkennt.

Viele Formen der Passivitit, so attestierte jiingst Theo Jung, weisen ei-
ne »ausgeprdgte symbolische Dimension« auf, die vor allem im sozialen Be-
reich grofRe Tragkraft entwickelt hat.™'® Nichtstun markiere so zum Beispiel
»performativ ein widerspenstiges Heraustreten aus der konventionellen Ord-
nung, ein >ich nichts, das fir Subjektivierungs- und Gruppenbildungsprozesse
konstitutiv werden kann«.!! Der Tatsache, dass die Idee einer Gemeinschaft
der Nichtstuer heute populdrer ist denn je, tragt auch der 2014 gegriinde-
te, gemeinniitzige Berliner Verein Haus Bartleby Rechnung. Der Verein tritt
in 6ffentlichen Diskussionsrunden, Performances und Publikationen als re-
volutionire Gruppe auf, die der durch Arbeit perpetuierten kapitalistischen
Ausbeutung ein Ende setzen will. Viele ihrer Mitglieder haben fiir die Ver-
einsarbeit ihre Karrieren beendet, und rufen in ihrer ersten Essaysammlung
gemeinsam zum »lebenslangen Generalstreik« auf."* Sie teilen die Uberzeu-

107 Honneth: Das Ich im Wir, 89.

108 Honneth: Das Ich im Wir, 97.

109 Honneth: Das Ich im Wir, 79.

110 Jung: Bartleby und das Unterlassen, 24.

111 Jung: Bartleby und das Unterlassen, 24. Herv. meine.

112 Haus Bartleby (Hg.): Sag alles ab! Pladoyers fiir den lebenslangen Generalstreik. Hamburg:
Edition Nautilus (2015), 9.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

gung, dass sie durch die Abwendung von der Arbeit zur Entwicklung einer
egalitiren Gesellschaft beitragen, und nennen sich deshalb die »Conjuration
des Egaux«, die »Verschworung der Gleichen«.™ Unter dem Banner der Bart-
leby’schen Verweigerung versteht sich das Haus Bartleby als eine Gemein-
schaft,"* die iiber das Mittel des Nichtstuns Gerechtigkeit schaffen und pro-
pagieren will — ebenso wie Benjamin es fiir den Streik, das reine Mittel, an-
gedacht hatte.

Herrschaft

Herrscher tun nichts, deshalb herrschen Nichtstuer. Die dritte Praxis des Nichts-
tuns, die ich hier vorstellen méchte, unterscheidet sich wesentlich von den
beiden vorhergehenden. Die zuvor diskutierten philosophischen Ansitze
schlagen eine ernsthafte Theorie des Nichtstuns als echte Handlung in der
Welt vor. In diesem Kapitel hingegen wird der Topos >Nichtstun als Herr-
schen« nicht unbedingt als reale Praxis, sondern eher als diskursives bzw.
literarisches Konstrukt betrachtet, an dem sich Fragen sozialer und politi-
scher Handlungsfihigkeit in einer nichtstuerischen Isolation entziinden. Im
Kontext der Herrschaft kann das Nichtstun auch eine fundamental andere
Rolle einnehmen als hier zuvor besprochen wurde. Wihrend sich beim Streik
und dem passiven Widerstand (ebenso wie bei der Gemeinschaft) das Nichts-
tun als Gegenentwurf zu einem bestehenden Handlungsparadigma entpuppt
und so ein neues, gerechteres gesellschaftliches System begriindet, kann
ein Nichtstun auch in das Gegenteil dieser positiven Visionen umschlagen.
Die Abkoppelung von bestehenden Handlungs- und Gesellschaftsstrukturen
im Nichtstun kann nicht nur mit Handlung und Gemeinschaft, sondern
im Gegenteil auch mit einem Ohnmachtsgefithl einhergehen. Dieses Ohn-
machtsgefithl, so suggerieren die spiteren Lektiiren in diesem Buch, ist

113 Haus Bartleby: Generalstreik, 10.

114 Die durch das Nichtstun sich konstituierenden Gemeinschaften miissen allerdings
daraufhin befragt werden, ob sie die Paradigmen, die sie zu transzendieren suchen,
nicht doch aus Versehen fortfiihren. Leslie Hill gibt dies bei der Verwendung des Be-
griffs>Gemeinschaftc<in der Philosophie von Nancy und Blanchot zu bedenken: sie kén-
nen »rethink, rearticulate, even deconstruct what the term implied, [but] it [the term
scommunityd also represented a danger, which was that, by using the word, one would
be simply reiterating, rather than overcoming, its often disturbing, frequently compro-
mised political past.« Hill: Nancy, Blanchot, 18.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

57


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Nichtstun als politische Praxis

hiufig eng mit einer vorhergehenden Imagination von Macht, einer Eigen-
wahrnehmung als Herrscher verbunden, die nach gewisser Zeit kollabiert.
Das vorliegende Kapitel widmet sich méglichen diskursiven Vorliufern dieser
semantischen Engfithrung, die den Stoff fiir die Imagination von Nichtstuern
liefern, wie sie zuvor bei Gontscharows Oblomow gezeigt wurde. Es hat zum
Ziel, das Denken iiber das Nichtstun um die Dimension des Herrschens zu
erweitern, um damit zu zeigen, dass das Nichtstun nicht nur ein Phinomen
sozialer Exklusion nach >Unten« darstellt, sondern dass es sich ebenso im
gesellschaftlichen >Oben«< manifestiert — und, nicht zuletzt, dass sich in die-
ser Verbindung eine ungewohnliche Dynamik zwischen >Unten< und >Oben«
ausbilden kann. In anderen Worten: in diesem Abschnitt wird Nichtstun
nicht philosophisch zur politischen Handlung umgedeutet, sondern es wird
ein Panorama méglicher, teils widerspriichlicher Deutungen des Verhilt-
nisses von Nichtstun und Herrschaft entfaltet. Dazu gehéren auch negativ
konnotierte Verhiltnisformen des Nichtstuns zum Bereich des Politischen.
Wie man spater in den Lektiiren sehen wird, werden eben diese negativen
Konnotationen hiufig literarisch aufgegriffen und verschieden verarbeitet.
So verfallen die nichtstuenden Protagonisten zum Teil selbst dem (imagi-
niren) Herrschaftspotential des Nichtstuns, um es entweder zugunsten der
positiven Auslegung von Nichtstun als kritischer, politischer Handlung zu
verwerfen, oder aber auch, um das Projekt Nichtstun als Handlung ganz
scheitern zu lassen.

Das zeitgendssische Verstindnis eines politischen Nichtstuns, welches
oben im Detail beschrieben wurde, klammert in der Regel die seit langem
bestehende Verbindung zwischen Nichtstun und Herrschaft aus. Dass diese
Verbindung bis in die Antike zuriickreicht, zeigt Wolfgang Lepenies am
Beispiel einer spezifischen Form des Nichtstuns: der Melancholie. In
Aristoteles’ Problemata Physica lige »das Paradigma verborgen«, welches »als
Prototyp des Melancholikers den Herrscher sieht«, d.h. also Herrschaft im
Kontext des Nichtstuns einbettet.'® Dieser Zusammenhang funktioniere in

115 Hartmut Bohme beschreibt den Melancholiker als einen Praktiker des Nichtstuns ganz
im Sinne dieser Arbeit. Ein Melancholiker sei der, der»nicht dazugehért, nicht von den
kodifizierten Zielen des Handelns — Gottgefalligkeit, Gliick, Erfolg, Reichtum — getra-
gen scheint, habe aber nichts mit einer »handlungsgehemmten Apathie zu tun er
hélt sich in »Distanz zur gesellschaftlichen Praxis«, aber »er ist produktiv«. Hartmut
Bohme: Natur und Subjekt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1988), 259, 272.

116 Lepenies: Melancholie und Gesellschaft, 46.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

beiden Richtungen, so Lepenies, indem einerseits bestimmte Herrscherfi-
guren als Inbegriff der Melancholie gelten (Kierkegaard wihlte hierfiir zum
Beispiel Nero), aber auch andersherum. So zitiert er den Leibarzt Hein-
richs IV. André du Laurens, der behauptet, dass der Melancholiker davon
triume, Herrscher zu sein: »If an ambitious man become melancholike, he
straightway dreameth that he is a King, an Emperor, a Monarke. <7

Diese Verbindung ist in der Motivforschung, von wenigen Ausnahmen ab-
gesehen, bisher kaum gewiirdigt worden. Auch sie ist, wie es beim Denken
eines Nichtstuns als Handlung und beim Nichtstun als Gemeinschaftskon-
stituens der Fall ist, nicht naheliegend. Ublicherweise kann weder derjenige
herrschen, der nichts tut, noch kann ein Herrscher als Nichtstuer bezeich-
net werden. Nichtsdestotrotz besteht diese Verbindung; sie findet sich in ver-
schiedenen literarischen Texten, philosophischen Ausfithrungen und wissen-
schaftlichen Analysen. Man kann sie in drei Kategorien unterteilen: 1. Nichts-
tun als Zeichen der Macht eines Herrschenden; 2. Nichtstun als Zeichen der
Ohnmacht eines Regenten; 3. Die Zuschreibung des Nichtstuns zum Zweck
der Herrschaftskritik. Diese Kategorien schliefRen sich allerdings keineswegs
untereinander aus, in manchen Fillen sind zwei, oder sogar alle drei zutref-
fend.

Macht

Eine zentrale Korrelation zwischen Nichtstun und Herrschen griindet in
christlich religiésen Vorstellungen gottlicher Herrschaft. Gott als der Herr-
scher itber das von ihm Geschaffene ist ein in der Bibel vielthematisiertes
Motiv. In den sogenannten >Kénigspsalmen< des Alten Testaments zum
Beispiel heifdt es: »Der HERR ist Konig«."® Das Motiv des Nichtstuns ist,
zumindest als Teil dieser Herrschaft, in der Bibel allerdings nicht pravalent.
Der gottliche Herrscher ist vielmehr ein Alles-Tuer: »Ich bin Gott, und sonst
keiner mehr, ein Gott, dem nichts gleicht. [...] Ich sage: Was ich beschlossen
habe, geschieht, und alles, was ich mir vorgenommen habe, das tue ich.<*
Das Element des Nichtstuns weist eine andere Abstammung auf: es kommt

117 Lepenies: Melancholie und Cesellschaft, 47. Herv. meine. Lepenies fahrtin diesem Kapitel
allerdings fort, die Langeweile des Adels zu beschreiben anstelle der Melancholie des
Herrschers. Auch hier wird, bis auf diese kurz zitierten Anmerkungen, das Potential
des Zusammenhangs Herrschen-Nichtstun nicht ausgeschopft.

118 Ps10,16, LU. Ebenso in: Ps 93,1; 97,1; 99,1.

19 Jes 46,9-11, LU.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

59


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Nichtstun als politische Praxis

mithin nicht aus biblischen Texten, sondern aus der Theologie und ihren
Versuchen, die Existenz Gottes zu beweisen. Diese Beweise weisen zwei
Tendenzen auf: Sie suchen erstens nach dem Ursprung von allem Seienden,
und zweitens beschreiben sie diesen Ursprung mit Eigenschaften, die von
denen des Seienden zum Teil wesentlich abweichen, also als ihr >Anderes«
verstanden werden konnen. Zu diesen Abweichungen gehort auch eine in
bestimmter Weise reduzierte, oft als geistig ausgewiesene >Titigkeit¢, die
man mit dem Motiv des Nichtstuns zumindest in eine grobe Verbindung
bringen kann. Zu beachten ist, dass zwar eine Abwesenheit oder Andersheit
ausgedriickt wird, die allerdings nicht — wie im konventionellen Verstindnis
des Nichtstuns Gang und Gibe ist — Zeichen eines Mangels, sondern von
Allmacht ist.

So zum Beispiel bei Thomas von Aquin. In der Summa theologica fithrt er
mehrere Argumente fiir einen Gottesbeweis an, die alle Gott als den Ursprung
des Seienden darstellen. Der Fokus des ersten Arguments liegt auf der Be-
wegung: Was sich auf der Welt in Bewegung befinde, miisse erst in Bewe-
gung gebracht werden, und zwar urspriinglich von etwas bzw. jemandem, der
sich dezidiert nicht bewegt — ein erstes Bewegendes, »das von keinem bewegt
ist«.2° Diese Stelle ist eine der Kernreferenzen der philosophischen Idee des
unbewegten Bewegers — der Vorstellung also, dass Gott zwar die Quelle jeder
Bewegung sei, ohne sich selbst jedoch zu bewegen. Diese Idee ist bereits bei
Aristoteles ausgefiihrt. Es gebe eine Seinswesenheit, heifdt es in der Metaphy-
sik, die, »selber nicht in Bewegung, (anderes) in Bewegung setzt«."*! Aristo-

120 Die entsprechende Stelle in Ganze lautet: »Wenn demnach das, wovon etwas seine
Bewegung erhilt, selbst auch in Bewegung ist, so muf$ auch dieses wieder von einem
anderen bewegt sein, und dieses andere wieder von einem anderen. Das kann aber
unmoglich so ins Unendliche fortgehen, da wir dann kein erstes Bewegendes hatten.
Denn die spateren Beweger bewegen ja nurin Kraft des ersten Bewegers, wie der Stock
nur insoweit bewegen kann, als er bewegt ist von der Hand. Wir miissen also unbe-
dingt zu einem ersten Bewegenden kommen, das von keinem bewegt ist. Dieses ers-
te Bewegende aber meinen alle, wenn sie von »Cott« sprechen.« Thomas von Aquin:
Summa theologica. Die deutsche Thomas-Ausgabe. Bd 1. Gottes Dasein und Wesen. Ubers. v.
Dominikanern u. Benediktinern Deutschlands u. Osterreichs. Hg. v. Katholischen Aka-
demikerverband. Salzburg: Anton Pustet (1934), 45 (Teil 1, Frage 2, Artikel 3).

121 Aristoteles: Metaphysik. Ubers. v. Hans Giinter Zekl. Wiirzburg: Kénigshausen & Neu-
mann (2003), 348 (XlI, Kap. 7, 1072a). Der Vollstandigkeit halber verweise ich darauf,
dass die hierangenommene Idee, Aristoteles stelle den unbewegten Beweger mit Gott
gleich, auch angefochten worden ist. Vgl. hierzu Michael Bordt: Why Aristotle’s God is
Not the Unmoved Mover. In: Oxford Studies in Ancient Philosophy 40, 2011, 91-109.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

teles postuliert konkrete Unterschiede zwischen der Aktivitit der Bewegung
und der ihrer Impulsgebung: Was in Bewegung ist, sei in »wirkender Tatig-
keit«, der unbewegte Beweger jedoch sei in »titiger Wirklichkeit« begriffen.'**
Der Akt des Beginnens weist also eine Verinderung des Titigkeitsgrades auf,
von >wirklich« zu >wirkend«. Zudem wird das gottliche Prinzip mit dem »Den-
ken, rein fiir sich« gleichgesetzt.’*® Diese Verbindung zwischen Unbewegt-
heit und dem Denken gibt es im Ubrigen auch in Arendts Konzeption der vita
contemplativa, also des unpolitischen Nichtstuns: das Denken sei »reine Titig-
keit des Geistes in Verbindung mit vélliger Unbeweglichkeit des Kérpers«;'>*
»die Unbewegtheit ist die eigentliche[...] Hauptforderung der Vita contempla-
tiva«.’?> Im Gegensatz zu dem von Arendt aufgegriffenen historischen Ver-
stindnis des korperlich untitigen Denkens, dessen Haupteigenschaften eine
»Distanzierung vom Handeln«2® und eine »Unsichtbarkeit«*” in der Welt der
Erscheinungen darstellen, ist Gott als der unbewegte Beweger gleichermaflen
mehr und weniger titig als die restliche Bewegung des Seienden. Gott ist das
Denken, und damit nicht bewegt, und bewegt doch alles. Der unbewegte Be-
weger ist Nichtstuer und Allestuer zugleich. Dass in und seit der Antike »das
Verlangen nach dem leichten, von Mithe und Arbeit befreiten, gottergleichen
Leben« besteht, schlief8t gedanklich an diese Assoziation an.'28

Diese paradoxe Verbindung von Allmacht, Denken und Bewegungslosig-
keit scheint auf einige menschliche Herrschaftskonzeptionen transponiert
worden zu sein. In einer Analogie zum gottlichen Prinzip des unbewegten Bewe-
gers werden Herrscher tiberhéht, indem ihnen Macht zugesprochen wird, oh-
ne dass sie korperliche Kraft anwenden miissen (sie unterstehen den Gesetzen
der Logik nicht — das macht sie unberechenbar); und nicht zuletzt bedeutet
es die privilegierte Enthebung des Herrschers aus »normalen« Tatigkeitszu-
sammenhingen: er muss nicht arbeiten, er darf nichtstun. Ein Zeugnis dafiir
findet sich in einer Monographie des Historikers Lothar Kittstein iiber die
preufiische Politik um 1800, die sich auf die Regentschaft von Friedrich Wil-
helm III. bezieht, der ab 1797 regierte. Kittstein zitiert aus einer Schrift des
damaligen Beamten Christian von Massenbach, in der ebenfalls die Idee eines

122 Aristoteles: Metaphysik, 348 (XII, Kap. 7,1072a).
123 Aristoteles: Metaphysik, 349 (XII, Kap. 7, 1072b).
124 Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.

125 Arendt: Vita activa, 386.

126 Arendt: Vom Leben des Ceistes, 97.

127 Arendt: Vom Leben des Geistes, 77.

128 Arendt: Vita activa, 12.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

61


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Nichtstun als politische Praxis

passiven und trotzdem wirkméchtigen Herrschers ausgefithrt wird. Massen-
bach, der an der politischen Einheit Preuflens interessiert war, behauptet,
diese sei nur moglich, wenn der Konig in ihrem Zentrum stiinde und nicht
durch »konkretes Wirken«, sondern nur durch seinen Blick diese Einheit stif-
tete.'?® Kittstein schreibt, diesen Gedanken ausfithrend:

Die Untitigkeit des Monarchen, der den Dingen lediglich zusah, war das
Prinzip. Der bloRe Zusammenhang, den der konigliche Blick stiftete, wiirde
aktives Zusammendrangen in Einheit und Energie erzeugen. Nicht Macht-
ausiibung, nicht Organisation bestimmte die Vision, sondern das Vertrauen
auf aktives Driingen nach Einheit, das der ideale herrscherliche Uberblick er-
zeugte."3°
Die hier geschilderte Vorstellung, der Konig konne durch reines Nichtstun —
nur durch einen Blick, dem keine Tat folgen sollte — eine Aktivitit in seinem
Staat bewirken, dhnelt strukturell der Idee eines unbewegten Bewegers als gottli-
chem Herrscher. Die Aktivitit, die der Monarch hier bewirken kénnen soll, ist
das Zusammendringen des Staates in eine Einheit. Der konkrete politische
Kontext suggeriert jedoch, dass es sich hier bei dem Motiv des Nichtstuns
nicht unbedingt um ein Zugestindnis von Macht handelt, sondern vielleicht
um den Versuch, dem Monarchen ein Nichtstun aufzunétigen, um ihn zu ent-
machten. Immerhin entstand in Preuflen unter Friedrich Wilhelm III. 1808
erstmals eine Ministerregierung, was die Macht des Konigs zumindest ge-
ringfiigig einschrinkte (ohne, dass die absolutistische Staatsform jedoch tat-
sichlich verindert oder in Gefahr gebracht worden wire). Vielleicht stellt das
Nichtstun-Motiv im Herrschaftsverstindnis ein frithes Zeichen einer Macht-
verlagerung dar, eine Kritik der als zu umfassend empfundenen Autoritit des
Monarchen.

129 Lothar Kittstein: Politik im Zeitalter der Revolution. Untersuchungen zur preufSischen Staat-
lichkeit 1792-1807. Stuttgart: Steiner (2003), 559. Vgl. hierzu auch die in der Zauberberg-
Analyse ausgefiihrte Verbindung zwischen Herrschaft und Blick im Abschnitt »Regie-
ren« Herrschaft durch Nichtstun«.

130 Kittstein: Politik, 559.

131 Ein Herrscher, der nach aufden hin zwar als stark gilt, aber innerhalb seines Hofes prak-

tisch nicht in Regierungsgeschéfte involviert ist, gibt immer Macht frei, tiber die an-
dere glauben verfiigen zu kénnen. So dhnlich erzihlt es Stephen Greenblatt iiber die
Darstellung von politischer Macht in Shakespeares King Henry VI: »[T]he nobles [...] ac-
tually prefer a weak ruler[..]. The power vacuum at the center gives the rivals space to

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Die Vorstellung, dass gerade das Nichtstun als Mittel der Machtausiibung
gelten konnte, stellt auferdem eine zentrale Aussage des Tao-Té-Kings dar. Die
aus dem 4. Jahrhundert vor Christi stammende chinesische Spruchsamm-
lung ist der Griindungstext des Taoismus — eine chinesische Philosophie und
Religion, die von einer unabinderlichen kosmischen Ordnung ausgeht, in
die aktives Handeln gar nicht einzugreifen vermag. Der Taoismus formuliert
deswegen die >Handlungsmaxime« des Nichtstuns. Der Anwendungsbereich
des Tao-Té-King als Anleitung zur Lebensfithrung umfasst allerdings nicht nur
den ethischen, sondern auch den politischen Bereich. Denn der Text skiz-
ziert auch eine Staatslehre, die von dem Staatsoberhaupt verlangt, nicht zu

132 50 wenig wie méglich zu tun, das sei die Voraussetzung fiir

intervenieren.
eine gute Herrschaft zum Wohl der Beherrschten. »Wessen Regierung recht
zuriickhaltend,/dessen Volk kommt recht empors, so schreibt Lao-tse.’®* Das
Nichtstun ist ein hiufig wiederkehrendes Motiv im Tao-Té-King, und nimmt

dort vor allem im politischen Kontext eine zentrale Rolle ein:

Tao ist ewig Nicht-Tun,
und doch bleibt nichts ungetan.
Wenn Fiirsten und Konige (es) zu halten vermogen,

werden alle Wesen von selbst sich umwandeln.’3*

Im staatlichen Fithrungsmodell des Taoismus steht das Nichtstun im Vorder-
grund, und die Tatsache, dass der ideale Herrscher eine unbewegte, neutrale
Person ist, dient im Wesentlichen dem Machterhalt des Herrschers. Seine In-
teressenlosigkeit hat eine wichtige Vorbildfunktion fiir das Volk, welches ihm
nacheifern und so das Aufkommen von Konflikten verhindern soll, die an-

maneuver and to plot against one another.« Stephen Greenblatt: Tyrant. Shakespeare on
Power. London: The Bodley Head (2018), 24f.

132 Hans-Georg Moeller zufolge wurde das Tao-Té-King in seiner Entstehungszeit und lange
hernach spezifisch als Herrschaftsanleitung gelesen: »[Tlhe Laozi was used by this
group [the cultural elite] as a guideline for the exercise of social power«, und »[i]nso-
far as the Laozi was a text about rulership, it was just as much a guidebook for politi-
cal leaders as many other>philosophical< writings in China were at that point.« Hans-
Georg Moeller: The Philosophy of the Daodejing. New York: Columbia UP (2006), 2, 57.

133 Lao-tse: Tao-Té-King. Ubers. v. Victor von Strauf. Hg. v. Willy Y. Tonn. Ziirich: Manesse
(1959),137 (LVIII). Unsichtbarkeit gehort zur idealen Erscheinungsform von Herrschaft:
»Von den grofden Herrschern wuften/die Untertanen kaum,/daf} sie da waren.« (Ebd.
77, XVII)

134 Lao-tse: Tao-Té-King, 104 (XXXVII).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

63


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64  Nichtstun als politische Praxis

sonsten vielleicht die Autoritit des Herrschers in Frage stellen konnten. So
erklirt der Sinologe Hans-Georg Moeller:

The ruler certainly does not encourage people to »participate in govern-
ment.« He himself has no intentions to actively govern and no ambitions to
steer the people in a particular direction—and the last thing he wants is to
encourage the people to become political agents themselves. The ideal of
government is certainly not »democratic.« Even the ruler refrains from ruling
and from forming a political will. One important function of his restraint is
that it prevents his people from developing ambitions and the correspond-
ing »political« means for getting their interests recognized at the cost of
others. Once the political arena is opened, the scheming among the people
will begin and they will use all sorts of cunning and deceitful behavior to
gain power or influence.’®®

Moellers Ausfithrungen entbergen, anders als es bei Aristoteles der Fall ist,
eine realpolitische Komponente des Nichtstuns, die auch plausibel zeigt, war-
um Nichtstun eine Voraussetzung von Macht sein kann. Erhebt man die Ab-
wesenheit von und den Unwillen zur Verinderung zur Tugend, und lebt sie
seinem Volk vor, so macht man damit die eigene Absetzung unwahrschein-
lich - und sichert so den eigenen Machterhalt.

Der Taoismus ist seit dem 19. Jahrhundert in Europa mit viel Interesse
studiert worden. Unter den Zeugnissen dieses Interesses finden sich viele
Erklirungen des taoistischen Denkens, um es den unerfahrenen Europiern
nahezubringen. Dabei scheinen zum Zwecke der Nachvollziehbarkeit einige
Anleihen in der europiischen Geistesgeschichte getitigt worden zu sein. In
einer solchen, von Ernst Fuhrmann in den frithen 1920er Jahren verfassten,
Erklirung fillt beispielsweise auf, dass sie die Beschreibung des taoistischen
Regierens um Elemente erweitert, die zwar nicht im Tao-Té-King vorkommen,
dafiir aber dem europiischen Denken des nichtstuenden Herrschers eigen
sind. Fuhrmann schreibt:

In diesem Sinne werden schlief3lich Heilige und Herrscheridentisch. [..] und
so bleibt dem Herrscher in China nach den rituellen Vorschriften fast nichts
zu tun: In die Kleinigkeiten der praktischen Regierung soll er sich nicht ein-
mischen, sondern er soll sich in das tiefste Wissen der Zusammenhéange ver-
senken, und esistdem Orientalen dannsicher, dafd das ganze Reich die wohl-

135 Moeller: The Philosophy of the Daodejing, 61f. Herv. meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

tatigen Einfliisse dieses reinen Denkens und Lernens erfahren wird. [...] Wer
Anstrengungen macht, versuchtimmer nur das Unmaogliche, aber wer unbe-
dingt gehorchtund sich tun |afst, ohneselbst zu tun, derist selbst ein Zentrum,
das nun zentrifugal auf die Umwelt wirkt in kleinen oder grofien Kreisen, je
nach der Weite seiner Erkenntnisse, und so kann er am Ende seinen Einfluf3
auf ein ganzes Reich ausdehnen. [...] Wie der Polarstern steht also der Kaiser
regungslos in der Welt.36

Auch Fuhrmann tibernimmt, ganz in der Art, wie man es bei Kittsein auch
gesehen hat, die Vorstellung eines unbewegten Bewegers, indem er sagt, dass
der Herrscher »ohne selbst zu tun«, »zentrifugal auf die Umwelt wirkt« und
so seinen »Einfluf} auf ein ganzes Reich« ausdehnt. Die hier erliuterte Idee,
der Herrscher sei zugleich ein absoluter Ruhepol — wie »der Polarstern steht
also der Kaiser regungslos ist der Welt« — und der energetische Ursprung und
Beeinflusser der restlichen Welt, ist nicht unbedingt nur Wiedergabe des tao-
istischen Denkens, sondern moglicherweise auch ein Echo westlicher Got-
tesvorstellungen. Auch die von Fuhrmann ins Zentrum geriickte Auffassung,
der Herrscher widme sich dem Denken und Lernen, ist europdisch gepragt.
In Lao-Tses Darstellung ist der Herrscher nimlich weder Denker noch Ge-
lehrter, sondern vielmehr »ausgeleert« und »verwirrt«.'3” Die Tatsache, dass
Fuhrmanns Erklirungen des Tao so viele Transponierungen enthalten, zeigt
vor allem eins: die Idee, dass Nichtstun Allmacht und Herrschaftsfihigkeiten
konnotieren — sei es in der theologischen Konzeption des unbewegten Bewe-
gers, oder in der politischen Annahme eines nichtstuenden Herrschers — ist
ein griftbereites Konzept der europdischen Geistesgeschichte.

Ohnmacht

Doch das Nichtstun in Herrschaftszusammenhingen besteht nicht nur

aus Privilegien. Hiufig geht es auch mit zum Teil heftigen Entbehrungen

138

einher, die die Macht des Monarchen in Ohnmacht umwandeln.”® Herr-

136  Ernst Fuhrmann: China. Das Land der Mitte. Hagen i W.: Folkwang-Verlag (1921), 15f. Herv.
meine.

137 Lao-tse: Tao-Té-King, 80 (XX).

138 Ein besonders schoner Verweis auf die Entbehrung durch das Nichtstun findet sich in
der populdren Netflix-Serie The Crown, in der Queen Mary ihre Enkelin und neue Re-
gentin Elisabeth II. Gber die Schwere der kéniglichen Aufgabe aufklart, die letztlich
im Nichtstun besteht: »To do nothing is the hardest job of all. And it will take every

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

65


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Nichtstun als politische Praxis

schaftskonzeptionen, in denen Herrscherfiguren eine Verbindung zu Gott
aufrechterhalten sollen, sind dafiir besonders anfillig. Denn von Gott einge-
setzte Monarchen sind effektiv keine autonomen Agenten, sondern Medien.
Das Narrativ dieser Herrschaftskonzeption versteht Monarchen als von ei-
nem gottlichen Willen durchflossen, was einerseits Omnipotenz suggeriert,
andererseits aber auch impliziert, dass Monarchen nur Marionetten sind
und selbst nichts tun. In der Funktion des Mediums ist der Monarch nimlich
lediglich ausfithrender Helfer des géttlichen Willens, und handelt so nicht.
Denn er selbst — als Mensch, nicht als Monarch - ist handlungsunfihig, da er
durch seine Funktion als Medium an einen anderen Willen als seinen eigenen
gebunden ist. Diese Instrumentalisierung von Herrscherfiguren habe es, so
behauptet Hajo Eickhoff, zum Beispiel schon im Alten Agypten gegeben.
Dessen Koénige seien — und das nicht nur metaphorisch - weitestgehend an
ihren Thron gefesselt gewesen, als eine Art lebendes Opfer an die Gotter. Das
Opfer des Konigs lige

in der Begrenzung und Untatigkeit infolge des Sitzens. Der Cewinn, den eine
Cemeinschaftaus der Totung eines Menschen zieht, wahrt nur eine begrenz-
te Zeit, doch im thronenden Koénig, dem die Ruhigstellung und Sitzhaltung
spirituelle Fahigkeiten verleiht, verfligt eine Gemeinschaft (iber ein perma-
nentes Opfer.'3?

Auch Eickhoff spricht tiber den Dualismus von Macht und Ohnmacht, der in
der Figur des Kénigs zusammenkommt. Seine Attribute griinden »nicht allein
in seiner Macht und Stirke,« schreibt er, »sondern gleichermafien in seiner
Ohnmacht.«*° Diese physische Restriktion sollte der Ausbildung geistiger,

141

und hier speziell »spiritueller« Fihigkeiten Vorschub leisten.** Die Funktion

ounce of energy that you have. To be impartial is not natural, not human. People will
always want you to smile or agree or frown. And the minute you do, you will have de-
clared a position. A point of view. And that is the one thing as sovereign that you are
not entitled to do.« Act of God. In: The Crown. Staffel 1, Episode 4. 2016. Regie: Julian
Jarrold. Drehbuch: Peter Morgan. GB/USA: Left Bank Pictures/Sony Pictures Television.
Fassung: Netflix 2016.

139 Hajo Eickhoff: Thronen als Denken und Meditieren. Die Medialitit von Thron und
Stuhl. In: Mébel als Medien. Beitrige zu einer Kulturgeschichte der Dinge. Hg. v. Sebastian
Hackenschmidt u.a. Bielefeld: transcript (2014), 35.

140 Eickhoff: Thronen, 33.

141 Vgl. Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

des passiven Konigs war es, zu meditieren. Er sollte so zum »Medium« wer-

142 Seine Aufgabe war es, selbst

den, das »Menschen und Gétter verbindet«.
nichts zu tun, er swurde getan«. Man kann dem Monarchen also auch eine
Opferrolle zuschreiben. Er erfillt eine religiose und staatliche Aufgabe, die
wortlich zu nehmen ist: er bzw. sie gibt sich auf, um den Anforderungen an
die Rolle des Monarchen gerecht zu werden.

Herrschaft hat, so konnte man sagen, auch eine eingebaute Falle: Mit der
Macht, die sie verleiht, geht eine Verantwortung einher, die die Privatper-
son, die den Titel tragt, gleichzeitig ohnmichtig macht. Sie wird nicht im-
mer unbedingt als problematisch empfunden, doch diese Macht-Ohnmacht-
Uberlagerung kann, so lernt man aus Shakespeares King Richard II, auch zum
Untergang eines Monarchen beitragen. Richard ist, der politischen Theolo-
gie des Mittelalters folgend, durch géttliche Bestimmung Kénig von England,
und fiihlt sich deshalb unangreifbar:

Not all the water in the rough rude sea

Can wash the balm off from an anointed king;
The breath of worldly men cannot depose
The deputy elected by the Lord:™#3

Niemand, so Richard, kdnne ihm seinen Titel streitig machen, da er der recht-
miflige Monarch sei — er ist immerhin der Stellvertreter Gottes, der »depu-
ty elected by the Lord«. Diese Uberzeugung allerdings ist einer der Griinde
seines Niedergangs durch seinen Cousin, Henry Bolingbroke, der ihn spater
vom Thron stofRen wird. Uberzeugt davon, dass er aufgrund seiner Erwihlung
durch Gott nichts Falsches tun kann - und damit auch nicht bestimmtes tun
muss — unterldsst Richard es, die Adeligen in seinem Umfeld mit gentigend
Kalkill zu behandeln, und bringt sie gegen sich auf. Die Sicherheit, die er
durch die géttliche Bestimmung empfindet, hindert ihn daran, einen eige-
nen Agens auszubilden, der ihn vielleicht retten kdnnte. Selbst als er von dem
Komplott gegen sich erfihrt, verweist er auf die Ubermacht Gottes, die ihn
retten wird:

And though you think that all, as you have done,
Have torn their souls by turning them from us,
And we are barren and bereft of friends,

142 Eickhoff: Thronen, 34.
143 William Shakespeare: King Richard Il. Arden Shakespeare Third Series. Hg. v. Charles R.
Forker. London: Bloomsbury (2002), 3.2, 54-57.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

67


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Nichtstun als politische Praxis

Yet know: my Master, God omnipotent,
Is mustering in His clouds on our behalf
Armies of pestilence, and they shall strike

Your children, yet unborn and unbegot,'#4

Seine Gegner mogen glauben, dass er nichts mehr tun kénne, da seine Res-
sourcen fiir das Handeln nun erschépft seien — »you think that [...] we are bar-
ren and bereft of friends« — doch sein Herr (»my Master, God omnipotent«)
bereite Armeen im Himmel vor, wo sie auf Erden fehlen, und diese werden
nicht nur seine Gegner, sondern auch alle ihre Nachfahren vernichten. Diese
Stelle zeigt den Konig selbst als handlungsunwillige Figur, die fiur Ihre Wirk-
macht auf die Kraft Gottes vertraut — die sich jedoch nicht wie gewiinscht
manifestiert. Diese Spaltung zwischen ohnmichtigem Konig und allméachti-
gem Gott hat Ernst H. Kantorowicz in seiner Studie The King’s Two Bodies (1957)
beschrieben. In der »Theology of Kingship« des englischen Mittelalters wur-
de der Konig als Einheit zweier Korper betrachtet: Dem konkreten physischen
Kérper (»body natural«) und dem symbolischen politischen Korper (»body po-

litic«).15 Die tatsichliche Macht liegt in letzterem, dem »body politic«,4¢ e

r
tiberdauert die materielle Existenz der Regenten, die korperlich rein mensch-
lich, also ohne jede besondere Macht ausgestattet sind. Die Ohnmacht der Re-
genten offenbart sich allerdings nur selten, da sie zu ihren Lebzeiten von der
Macht des »body politic« verdeckt wird. Im Fall Richards II., der sich selbst
sentkrénen< muss und so als abgespaltener »body natural« zuriickbleibt, zeigt
Shakespeare jedoch die Schwachstelle der doppelten koniglichen Kérperlich-
keit, die ohne Hoffnung auf géttliche Hilfe zu einem resignierten Nichtstun
zusammenfillt. »Gone [...]«, so Kantorowicz, »is the fiction of royal prerogati-

ves of any kind, and all that remains is the feeble human nature of a king«.'”

144 Shakespeare: King Richard 11, 3.3, 82-89.

145 Ernst H. Kantorowicz: The King’s Two Bodies. A Study in Mediaeval Political Theology.
Princeton: UP (1957), 16, 7.

146 Der»body politic« wird auch als eine Art perfekter Handlungstrager bezeichnet. Kan-
torowicz schreibt, er sei»incapable of doing wrong«. Kantorowicz: The King’s Two Bodies,
4. Zit. n. Sir William Blackstones Commentaries on the Laws of England (1765).

147 Kantorowicz: The King’s Two Bodies, 30.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Kritik

Das Phinomen des Nichtstuns bedeutet: eine Titigkeit, der etwas (aber nicht
alles) fehlt. Eine Titigkeit, die einem (beliebig) gesetzten Standard, oder ei-
ner bestimmten Erwartung nicht geniigt. Man muss es immer neu definieren,
indem man den Standard bestimmt, zu dem es im jeweiligen Kontext in Kon-
trast gesetzt wird. In vielen Fillen ist heute dieser Standard die Arbeit. Fiir
ein Verstindnis des Herrschens als mangelhafte Titigkeit, d.h. als Nichtstun,
gelten allerdings andere, spezifischer auf das Politische ausgerichtete Stan-
dards. In der politischen Philosophie Hannah Arendts zum Beispiel ist das
Grundelement des Politischen das menschliche Handeln. In ihrem Sinne be-

148 Es zeichnet sich zudem darin

deutet Handeln »etwas Neues Anfangenc.
aus, sozial zu sein, es vollzieht sich »im Bezugsgewebe zwischen den Men-
schen, und ist »in Isolierung niemals méglich«.™ Das Herrschen jedoch er-
fullt diese beiden Voraussetzungen fiir das Handeln nicht.

Der politische Standard, den Arendt in ihrer Philosophie etabliert, steht
im Einklang mit republikanischen, auch demokratischen Vorstellungen. Das
Prinzip des Herrschens, dessen >Reinform« hingegen der absolutistischen
Staatsform zugerechnet werden kann, geht mit diesem Ideal natiirlich nicht
konform. Herrschen ist fiir Arendt so eine politisch mangelhafte Titigkeit,
und wird deshalb zu einer Form des Nichtstuns abgewertet, die im Gegensatz
zum oben ausgefithrten passiven Widerstand keine ethische Handlungsform
darstellt. Arendt tut dies im Riickgriff auf den Dialog iiber den »Staats-
manng, in dem Plato das Handeln in zwei Stadien (das anfangende und
das durchfithrende Stadium) teilt.’° Der Herrscher (bei Arendt: der Fithrer)
zeichne sich dadurch aus, nur der Anfinger, nicht aber der Vollzieher der
von ihm angefangenen Handlung zu sein. Diese Teilung zwischen >begin-
nen< und >vollendenc« sei im Begriff der Handlung zwar in einigen Sprachen
angelegt (so im Griechischen und Lateinischen), doch wenn sie nicht nur
im Denken, sondern auch auf funktionaler Ebene realisiert wiirde — z.B.
in der Aufgabenteilung zwischen Herrscher (er fingt an) und Untertan (er
vollendet) — dann wiirden »weder der Befehlende noch die Vollstreckenden

151

je wirklich handeln.«”' Hinzu kommt, dass das Herrschen auch der fiir

148 Arendt: Vita activa, 215.
149 Arendt: Vita activa, 234.
150 Vgl. Arendt: Vita activa, 281.
151 Arendt: Vita activa, 236.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

69


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Nichtstun als politische Praxis

das Handeln konstitutiven sozialen Komponente entbehrt. Indem er nur
die Initiative ergreift, die Ausfithrung jedoch anderen tberlisst, isoliert
sich der Herrscher. Deshalb sagt Arendt iiber den Herrscher, dass er »sich
von eigentlichem Handeln fernhilt und in Distanz bleibt von denen, die seine
Befehle empfangen, so da er, »praktisch« gesprochen, nichts tut.<!5* Sie
entkriftet damit ebenfalls die (durchaus plausible) Vorstellung, dass solch
ein Herrscher michtig sei. Wer in Alleinherrschaft ohne die Absprache mit
anderen so agiere, der itbe nur Gewalt aus, verfiige aber nicht iiber Macht. Die
Ausiibung von Gewalt, so Arendt, ist immer ein Zeichen von Ohnmacht.’>?

Arendt kritisiert die Idee der Alleinherrschaft, indem sie der Figur des
Herrschers das Nichtstun vorwirft. Damit ist sie nicht allein. Eine solche
Funktionalisierung dieses Motivs fiir politische Zwecke hat im europiischen
Denken Tradition. Montesquieus Skepsis gegeniiber den absolutistischen Re-
genten der Bourbonen bewegte ihn dazu, 1748 in De Lesprit des Lois die Gewal-
tenteilung zu propagieren. Um die franzgsische Monarchie nicht direkt zu
kritisieren, beschrieb Montesquieu in Anlehnung an Aristoteles die Figur des
sorientalischen< Despoten, und stattete ihn mit all den Eigenschaften aus, die
er bei Ludwig XIV. und Ludwig XV. fiir problematisch hielt.”>* Dabei standen,
wie auch in der oben ausgefiithrten Stelle von Arendt, Isolation und Untitig-
keit im Vordergrund. Der Despot sei von seinen Untertanen abgeschottet und
lebe »ganz eingeschlossen«, ohne Kontakt zur Offentlichkeit.’> Diese Abge-
schnittenheit vom Rest der Gesellschaft befordert eine solipsistische Charak-
terentwicklung, die auch erklire, warum der Despot »naturgemifd faul« ist:
Wer, wie er, denkt, »er sei alles und alle anderen nichts«, der kriimmt keinen
Finger, um Ansehen zu erlangen oder seine Situation zu verbessern, da er sich
schon an der Spitze der sozialen Hierarchie befindet.*®

Kritik am Herrschen, wie sie hier durch die Charakterisierung als Nichts-
tun geiibt wird, taucht auch, aber in umgedrehter Weise, in der Literatur auf.

152 Arendt: Vita activa, 282. Herv. meine.

153 Arendt: Macht und Gewalt, 55.

154  Fiir die detaillierte Erklarung dieser in der Montesquieu-Forschung gangigen These
siehe u.a. Joan-Pau Rubiés: Oriental Despotism and European Orientalism: Botero to
Montesquieu. In: Journal of Early Modern History 9 (1), 2005, 109-80.

155 Montesquieu: Vom Geist der Gesetze. Bd 1. Ubers. v. Ernst Forsthoff. Tiibingen: H.
Laupp'sche Buchhandlung (1951), 86 (5/14).

156  Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, 31 (2/5). Herv. meine. Es heif’t zudem: »Bildet die
Furcht das Prinzip, so ist die Ruhe das Ziel der despotischen Regierung« (ebd. 88; 5/14).
Herv. meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Es mag sicher literarische Texte geben, die gelangweilte oder faule Herrscher-
figuren darstellen. Doch bezeichnend scheint ebenfalls, dass im Gegenteil
das literarische Motiv des Nichtstuns mit herrschaftlichen und sogar despoti-
schen Eigenschaften ausgestattet, und so kritisiert wird.">” Ein gutes Beispiel
hierfiir findet sich im ersten Teil von Marcel Prousts A la recherche du temps per-
du (1913). Dort heif’t es iiber die Figur Tante Léonie, die aufgrund einer mehr
oder weniger imaginierten Krankheit ihr Zimmer nicht verlasst, dass sie eben
solche Eigenschaften entwickele:

eine alte Dame in der Provinz, wenn sie nur hemmungslos ihren Launen und
einer aus MufSe gezeugten Bosheit folgt, ohne daf? sie dabei jemals an Ludwig
XIV. gedacht hat, es erleben kann, dafd ihre unbedeutendsten taglichen Be-
schiftigungen, die mit ihrem Aufstehen, ihrem Mittagessen, ihrer Ruhe zu-
sammenhdngen, durch ihren despotischen Eigenwillen etwas von dem Interes-
se bekommen, wie es dem innewohnte, was Saint-Simon den>Mechanismus«
des Lebens in Versailles genannt hat.'>®

In diesem sehr bezeichnenden Passus zeigt sich die Isolation und Abgeschie-
denheit, die sowohl Arendt als auch Montesquieu als Problem der Herrscher
und Despoten ausweisen. Ohne soziale Kontrolle steht es Tante Léonie frei,
ihren »Launen« freien Lauf zu lassen. Dabei prige sich in ithrem Verhalten,
ohne dass sie sich dessen im Geringsten bewusst ist, in ihrer freien Zeit (ihrer
»Mufle«) eine Bosheit aus,>® die als despotisch bezeichnet wird.

Diese Verbindung, wie Proust sie expliziert, findet sich in vielen literari-
schen Texten tiber das Nichtstun. Die Lektiiren in den folgenden Kapiteln
zeigen diese Privalenz exemplarisch auf. Die Genese der nichtstuerischen
Herrschaft folgt dabei in vielen Fillen der thematischen Reihenfolge dieses
Kapitels: Zunichst entsteht bei den Nichtstuern ein Gefithl von Macht, das

157 Eine dhnliche Dynamik beschreibe ich in diesem Buch in der Zauberberg-Analyse im
Abschnitt »Regieren« Herrschaft durch Nichtstun« sowie bei Un homme qui dort im
Abschnitt »Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie«.

158  Marcel Proust: Aufder Suche nach der verlorenen Zeit. In Swanns Welt. Ubers. v. Eva Rechel-
Mertens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1997), 159f.

159 Aleida Assmann hat bereits vor Lingerem die literarische Verbindung zwischen Ein-
samkeit und Bosheit erortert, noch dazuanhand der Monarchen-Figur in Shakespeares
Richard 111. Aleida Assmann: Die Einsamkeit des Bosen. In: Einsamkeit. Hg. v. Ders. u.a.
Minchen: Fink (2000), insb. 129-133. Ein Verweis auf die Rolle der Mufle bzw. des
Nichtstuns (die im Band an anderer Stelle als einsamkeitsrelevant in den Fokus ge-
riickt wird) mit den Topoi Bosheit und Herrschen bleibt allerdings aus.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

T


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Nichtstun als politische Praxis

sich im weiteren Verlauf ihrer Geschichte als Illusion entpuppt und in eine
Ohnmacht umbkehrt, die letztlich ebenfalls eine Kritik impliziert. Der kritische
Impetus der Texte funktioniert in beiden Richtungen: Prinzipien des Herr-
schens werden durch die Zuschreibung des Nichtstuns ebenso kritisiert, wie
das Nichtstun, das durch den Modus des Herrschens problematisiert wird.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetische Uberlegungen: Binaropposition
und Uneigentlichkeit

Nachdem die politischen Dimensionen des Nichtstuns ausgeleuchtet worden
sind, bediirfen die nun folgenden Analysen literarischer Werke einer klaren
Einordnung als von der philosophischen Reflexion auf Untitigkeit eindeutig
unterschiedene kiinstlerische Verfahren. Das philosophische Verstindnis des
Nichtstuns als der Beginn von etwas Neuem und als realem Phinomen mit
Handlungscharakter, das bisher entfaltet wurde, ist eine Theorie. Sie ermog-
licht, Nichtstun als Handlung zu denken. Sie kann so als Ausgangspunkt fiir
eine literaturwissenschaftliche Analyse dienen, nicht aber als Anleitung, wie
etwa eine These — Nichtstun ist Handlung — deduktiv aus den Texten herzu-
leiten wire.

Tatsichlich kann auch nur einer der Romane als affirmative Inszenierung
einer Theorie des Nichtsuns als Handlung beschrieben werden. Lediglich in
dem 1967 publizierten kurzen Roman Un homme qui dort von Georges Perec
wird das Nichtstun als passiver Widerstand, als Streik gegen die bestehen-
de Ordnung inszeniert, in der es in Wirklichkeit keine sechten< Handlungen
oder Ereignisse gibt, weil man, nur scheinbar handelnd, lediglich vorgefer-
tigten Lebensentwiirfen folgt. Hier erscheint das Nichtstun des namenlosen
Protagonisten tatsichlich als neue Praxis, als »echtec Handlung. Die anderen
Analysen hingegen weichen von diesem >Idealtypus« ab: sie sind nicht explizit
als Formen des Widerstands markiert, das in ihnen entwickelte Nichtstun ist
auf der Ebene der Diegese nicht immer eine neue Art der Handlung, die alte
Konventionen durch ein Nicht-Agieren iberwindet.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Nichtstun als politische Praxis

Binaropposition

Dennoch verleihe ich jeder der in den Romanen gestalteten Formen des
Nichtstuns das Attribut der Praxis. Der Grund dafiir liegt nicht etwa in einer
genauen Analogie zu dem Theorem des Streiks bzw. des passiven Wider-
stands, sondern vor allem in der Tatsache, dass jeder dieser Romane die
Bindgropposition zwischen Nichtstun und vermeintlicher Handlung erschiit-
tert. Indem sie das tun, stellen die Romane die Frage neu, was itberhaupt als
Handlung gelten darf.

In jedem Roman bildet eine Bindropposition den Ausgangspunkt, die
die Geschichte mafigeblich strukturiert. Diese Opposition nimmt immer
die Form >Nichtstun vs. Handlung< an, wobei >Nichtstun< und >Handlung:
jeweils idiosynkratisch ausgedeutet und benannt sind. In Der Gehiilfe steht
Mufie gegen Arbeit, in Der Zauberberg >Ost</Inaktiv gegen >West</Aktiv, in Un
homme qui dort opponieren Indifferenz und Handlung, im Bombel Sprechen
und Handeln. Wihrend all diese Oppositionen in den Romanen etabliert
werden, diegetisch vielleicht sogar Vertreter haben, die sie immer wie-
der zu performieren und zementieren versuchen (so wie Settembrini im
Zauberberg fur den aktiven >Westen</Aktiv), oder von den Erzihlern selbst
aufgerufen werden, so setzen die Romane jeweils spezifische literarische
Verfahren ein, um dieser Ausgangslage eine klare Destabilisierung der
Nichtstun-Handlungs-Opposition entgegenzusetzen.

So wird sich in Walsers Gehiilfen zeigen, dass dort Mufle nicht das Ge-
genteil der Arbeit ist, sondern dass Mufle eine andere Form von Arbeit dar-
stellt, die ich Hyperarbeit nenne. Im Gegenzug folgt daraus, dass als Arbeit
gekennzeichnete Titigkeiten gleichzeitig auch mufig sein kénnen. Im Zauber-
berg Thomas Manns zeigt sich, dass sich der topographische Grundgegensatz
des Romans zwischen einem mit der Inaktivitit assoziierten >Osten< und ei-
nem mit Aktivitat verbundenen >Westen« nicht aufrechterhalten lasst. Mittels
Projektionsverfahren weist der Roman den Osten als aktiv aus, wihrend er
den Westen als inaktiv konnotiert. In Georges Perecs Un homme qui dort wird
die Inaktivitit, die sich zunichst pritentios als Indifferenz prisentiert, zum
zentralen Vehikel eines Streiks, und damit — zumindest zeitweise — gleichbe-
deutend mit Handlung. Konventionelle Formen des Protests hingegen wer-
den als sinnlos entlarvt. In Mirostaw Nahaczs Bombel entpuppt sich ein zu-
nichst als wahnsinnig konnotiertes Sprechen aus dem Nichtstun heraus als
ein kompensatorischer, kritischer Sprechakt, und damit als ein Versuch, die
bestehende Ordnung durch Sprachhandlungen zu verindern. Die Kritik und

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetische Uberlegungen: Binarapposition und Uneigentlichkeit

vermeintliche Aktion von anderen Figuren innerhalb der Diegese erscheinen
in diesem Licht viel eher wie Wahnsinn und sinnlose Tatigkeit als das Nichts-
tun des Protagonisten-Erzihlers.

Jenseits der jeweils verschiedenen Ausgestaltung der Oppositionsterme
ist den Romanen gemein, dass sie die Dekonstruktion der Binidropposition
iiber Wege vornehmen, die sich als Verfahren der Uneigentlichkeit beschrei-
ben lassen.

Uneigentlichkeit

Von dem Strukturmerkmal der Bindropposition ausgehend lisst sich auch
eine interessante Ableitung fiir die Darstellung des Nichtstuns in der Litera-
tur feststellen. Geht man von einer itbergeordneten Opposition >Nichtstun vs.
Handlung<aus, so stellt das Nichtstun aufgrund seiner gesellschaftlichen Ver-
achtung seit der Moderne immer den schwicheren Term dar. Diese Schwiche
fithrt dazu, dass sich die literarische Darstellung des Nichtstuns durch den
Modus der Uneigentlichkeit auszeichnet. Damit ist eine Art der Darstellung ge-
meint, die von Ambiguitit gepragt ist, weil sie das Motiv des Nichtstuns nicht
»direkt< und »als solches« darstellt, sondern gleichzeitig auch als etwas anderes.
In den Romanen, die im Folgenden analysiert werden, wird das Nichtstun als
vermeintlich schwicheres Paar der Binidropposition versteckt, als etwas an-
deres getarnt, oder dient selbst als Deckung, um etwas anderes zu verbergen.
Diese Verschiebungen lassen sich allesamt als Verfahren der Uneigentlichkeit de-
finieren. Dieses Buch behandelt vier solcher Verfahren: Simulation, Projekti-
on, Pritention, und Kompensation.

Diese Darstellungsverfahren sind in besonderer Weise mit dem Motiv des
Nichtstuns verkniipft, denn wihrend sie dem Nichtstun zum Erscheinen ver-
helfen, stellen sie stets eines der zentralen Probleme des Nichtstuns mit dar:
die Moglichkeit seines dffentlichen Erscheinens. Um diese Problematik niher
zu betrachten, lohnt sich ein weiterer Blick auf die Handlungsphilosophie
Hannah Arendts. Arendt schreibt der Offentlichkeit eine wichtige Rolle zu,
da sich erst dort eine mit anderen Menschen geteilte, gemeinsame >Wirklich-
keit« konstituiere. Das Wort »offentlich« bedeute, so schreibt sie,

dafR alles, was vor der Allgemeinheit erscheint, fiir jedermann sichtbar und
hérbar ist, wodurch ihm die groRtmogliche Offentlichkeit zukommt. Daft et-
was erscheint und von anderen genau wie von uns selbst als solches wahr-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

75


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Nichtstun als politische Praxis

genommen werden kann, bedeutet innerhalb der Menschenwelt, da ihm
Wirklichkeit zukommt. Verglichen mit der Realitit, die sich im Gehdrt- und
Gesehenwerden konstituiert, fiihren selbst die starksten Krafte unseres Innen-
lebens —die Leidenschaften des Herzens, die Gedanken des Ceistes, die Lust
der Sinne —ein ungewisses, schattenhaftes Dasein.'

Nur was in der Offentlichkeit erscheint, so Arendt, unterliegt dem gemeinsa-
men Wirklichkeitsverstindnis der Menschen. In der Offentlichkeit, von der
auch als »Erscheinungsraumc« die Rede ist, konnen allerdings nur einige der
menschlichen Titigkeitsformen erscheinen.* Urspriinglich seien es das Han-
deln und das Sprechen gewesen, in der Neuzeit habe sich aber auch die Arbeit
zu einer 6ffentlich vollzogenen Titigkeit entwickelt.?

In diesem Kontext betrachtet ist das Nichtstun vor ein Problem der Wahr-
nehmbarkeit gestellt. Da es sich zumeist dadurch auszeichnet, auRerhalb do-
minanter Titigkeitsformen wie der Arbeit zu stehen, und deswegen zum Teil
abgewertet wird, ist das Nichtstun in Gefahr, nicht gesehen und gehort, das
heifdt 6ffentlich zu werden. Das gilt Arendt zufolge zum Beispiel fiir Formen
des Nichtstuns, die sich auf korperliche Untitigkeit beschrinken, wie es bei
geistigen Titigkeiten der Fall ist. Uber das Denken sagt Arendt, es gehe mit
»volliger Unbeweglichkeit des Korpers« einher,* und zeichne sich durch eine
»Distanzierung vom Handeln«® aus — weshalb eine seiner Haupteigenschaf-
ten »Unsichtbarkeit« sei.® Im Bereich der geistigen Titigkeit ist die Unsichtbar-
keit des Subjekts in der Regel nicht problematisch, da die Personen, die sich
der Vita contemplativa zuwenden, Arendt zufolge nicht unbedingt das »Be-
diirfnis« haben, »als titiges [Ich] zu erscheinen«.” Bei anderen Formen des
Nichtstuns kann diese Unsichtbarkeit allerdings ein Problem darstellen. Bei
solchen Subjekten nimlich, denen die Moglichkeiten, Anlagen oder Fihigkei-
ten zu einem Erscheinen in der Offentlichkeit fehlen, obwohl sie ein Bediirfnis
danach empfinden;oder die auf eine andere Weise erscheinen mochten, als es
der 6ffentliche Raum zulisst, und die vielleicht den 6ffentlichen Raum durch

Arendt: Vita activa, 63. Herv. meine.
Arendt: Vita activa, 251.

Arendt: Vita activa, 61.

Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.
Arendt: Vom Leben des Ceistes, 97.
Arendt: Vom Leben des Geistes, 77.
Arendt: Vom Leben des Ceistes, 77.

N ooy wN =

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetische Uberlegungen: Binarapposition und Uneigentlichkeit

das Nichtstun selbst umgestalten wollen, es aber aufgrund ihrer Unsichtbar-
keit nicht konnen.

Wer nichts tut und so auch nicht in der Welt erscheinen kann, befindet
sich in einem Zustand der »Weltlosigkeit«.® Rahel Jaeggi, die Hannah Arendt
als Sozialphilosophin der Exklusion versteht, weist diesen Zustand nicht als
statisches Faktum, sondern als dynamischen Prozess aus. Das vom offentli-
chen Leben und der Gestaltung der Welt ausgeschlossene Prekariat, so Jaeggi,
akzeptiere diese Exklusion nicht, sondern befinde sich in einem »Kampf]...]
um Sichtbarkeit«.? Texte, die sich mit dem Nichtstun literarisch auseinander-
setzen, bilden diesen Kampf um Sichtbarkeit ab — indem sie zeigen, wie ein
Nichtstun versteckt oder inszeniert werden muss, damit es (und die Person,
die es praktiziert) in der Welt erscheinen kann.

In der ersten Lektiire geschieht dies durch eine Simulation von Arbeit. Sie
soll den Luxus der MufRe legitimieren, dem sich die Protagonisten aus Ro-
bert Walsers Der Gehiilfe (1907) hingeben wollen. Die Simulation ist eine so-
wohl von der Muf3e als auch von der Arbeit unterschiedene, dritte Tatigkeits-
form, ein Nichtstun, das gesellschaftlich nicht legitimiert ist und das sich
durch den Anschein einer anderen, >vollwertigen« Tatigkeit kaschieren will.
In der zweiten Lektiire zeigt sich, dass das Nichtstun auch durch Projektion
versteckt werden kann. In Thomas Manns Der Zauberberg (1924) soll von ei-
nem >europdischen«< Nichtstun, das dem >westlichen< Ideal des Fortschritts
zuwiderlduft, abgelenkt werden — und zwar indem das Nichtstun als genuin
»asiatisches< Phinomen deklariert wird. Um selbst nicht unter der Verurtei-
lung des verachteten Nichtstuns zu leiden, schreiben es die Protagonisten des
Romans in einem orientalistischen Modus dem >Osten< zu — um als der im
Gegensatz aktive Westen< zu erscheinen. Die dritte Lektiire exemplifiziert,
dass dieses Spiel auch umgekehrt, und zwar als Pritention funktioniert. Der
Erzahler-Protagonist aus Georges Perecs Un homme qui dort (1967) gibt vor, er
wiirde wegen seiner Indifferenz der Welt gegeniiber nichts tun. Tatsachlich ist
ihm die Welt alles andere als gleichgiiltig. Er hilt nur die bestehenden Hand-
lungsmodelle fiir sinnlos. Er will als Nicht-Erscheinender erscheinen, um zu
testen, ob die Welt und ihre Handlungsmodelle so verindert werden kénnen.
In der letzten Lektiire zeigt sich die Kompensation als Mittel der Uberblendung
eines gesellschaftlich verurteilten Nichtstuns. Der Protagonist aus Mirostaw
Nahaczs Bombel (2004) kompensiert die Erniedrigung, die er als arbeitsloser

8 Arendt: Vita activa, 139.
9 Rahel Jaeggi: Wie weiter mit Hannah Arendt? Hamburg: Hamburger Edition (2008), 22.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

71


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Nichtstun als politische Praxis

sPenner« erleiden muss, durch exzessives Sprechen. Er will so in einer ande-
ren, neuen Rolle erscheinen: als Entertainer, als Chronist und Geschichtener-
zihler, und auch als Kritiker bestehender Verhiltnisse — eine Rolle, in der er
durch sein Sprechen aktiv die bestehenden Verhiltnisse verindern mochte.

Diese literarischen Texte stellen die gesellschaftliche Problematisierung
des Nichtstuns mit dar. Denn sie signalisieren, dass dem Nichtstun aufgrund
seiner gesellschaftlichen Ablehnung ein uneigentliches Sprechen (der Protago-
nisten, der Erzihler, der Romane im Ganzen) eignet. Dabei handelt es sich um
ein Sprechen, das von etwas anderem ablenken, und seine eigentliche 6ffent-
liche Erscheinung bewirken, beeinflussen und manipulieren will. Dieses un-
eigentliche Sprechen ist darin dem Schauspiel dhnlich. Durch das Schauspiel
kann das Nichtstun als etwas anderes (meist Aktives) erscheinen, und wirkt da-
durch wie eine 6ffentlich legitime Titigkeit (Handeln oder Arbeit), wihrend es
gleichzeitig sein eigenes Schauspiel entlarvt und sich als Nichtstun zu erken-
nen gibt. Im gleichen Zug, in dem diese Geschichten das Nichtstun zu einem
Versteckspiel funktionalisieren, legen sie das offen, was versteckt werden soll.
Diese Geschichten sind in diesem Sinne keine Ritsel, die es aufzulosen gilt.
Sie zeigen vielmehr sehr offensichtliche Sachverhalte und Beziehungen, um
sie dann von den nichtstuenden Charakteren verzerren zu lassen, was komi-
sche, aber auch tragische Effekte produziert. Ohne dominante Diskurse der
Auf- oder Abwertung des Nichtstuns zu iibernehmen, gelingt es der Literatur
mittels dieser Verfahren die Paradoxien, die Handeln und Nichtstun mitein-
ander verbinden, offenzulegen und beide Pole in neuer Weise miteinander
ins Spiel zu bringen.

Die Literatur, die sich mit dem Nichtstun beschiftigt, zeichnet sich so
dadurch aus, den Gegensatz zwischen Nichtstun und Handeln aufzulockern,
indem sie beide Tatigkeiten gleichzeitig abbildet. Sie wirft damit auch eine
wichtige Frage auf: Wenn legitime Titigkeiten gespielt und nachgestellt wer-
den kdnnen, kann man dann ein durch uneigentliches Sprechen tiberspieltes
Nichtstun ttberhaupt von »echter< Handlung oder sechter« Arbeit unterschei-
den? Folgt man namlich der Logik von Arendt, so kann diese Art des uneigent-
lichen Erscheinens nicht unbedingt von dem Erscheinen durch eine >legitime«
Tatigkeit unterschieden werden. Dies leitet sich aus der Theater-Metapher ab,
die Arendts Werk durchzieht, und in der sie eine Parallelitit zwischen dem
Handeln und dem Schauspielern bzw. dem Theater feststellt. Das Erscheinen
des Subjekts in der Welt sei, so Arendt, mit einer »Auffihrung« im Theater

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetische Uberlegungen: Binarapposition und Uneigentlichkeit

vergleichbar.”® »Handelnd und sprechend offenbaren die Menschen jeweils,
wer sie sind, zeigen aktiv die personale Einzigartigkeit ihres Wesens, treten
gleichsam auf die Biihne der Welt«,"* schreibt sie. Aus der Behauptung einer
solchen Relation dringt sich eine Vermutung auf, die Arendt in ihrem Werk
kaum beriicksichtigt hat: dass die auf das Handeln tibertragene Metapher des
Theaters auch umgekehrt funktioniert, dass also Handlung einerseits nur ge-
spielt werden kann, und dass das Schauspiel allein aufgrund seines Erscheinens
ebenfalls eine Handlung darstellt.">

Es ist also einerseits moglich, das Nichtstun als Tatigkeit zu beschreiben,
die dem Schauspiel verwandt ist, und andererseits das Schauspiel im Nichts-
tun auch als Handlung zu betrachten. Die Verfahren der Uneigentlichkeit, die in
der Literatur zur Darstellung des Nichtstuns funktionalisiert werden, bilden
so nicht nur seine gesellschaftliche Problematisierung ab. Die Uneigentlich-
keit wird auflerdem zum Anker einer mdglichen Relativierung zwischen Tun
und Nichtstun. Sie zeigt, dass sich das Nichtstun produzieren und etwas an-
fangen muss, um zu erscheinen. Damit ist es nicht weniger produktiv als die
Arbeit, und prigt den Erscheinungsraum ebenso wie das Handeln. Sie sugge-
riert auch, dass Titigkeiten, die gesellschaftlich als >legitim« und >vollwertig«
kodiert sind, ebenso schauspielerische Elemente enthalten kénnen, weil auch
sie auf der »Biithne der Welt« (s.0.) erscheinen.

Die Literatur bildet das Verhiltnis zwischen Nichtstun und >richtigemx«
Tun nicht als Opposition ab, sondern stellt es als eine komplexe Dynamik
dar. Die literarischen Texte hinterfragen diesen oft als unauflosbar wahrge-
nommenen Gegensatz, dhnlich wie die philosophischen Betrachtungen des
Nichtstuns, die im vorangegangenen Kapitel vorgestellt wurden.

10  Arendt: Vita activa, 233.

11 Arendt: Vita activa, 219.

12 Arendt geht grundsatzlich davon aus, dass Handlung nicht mit Tauschungen operiert,
da sich der Mensch im Handeln und Sprechen als der zeigt, der er wirklich ist. Vgl.
Arendt: Vita activa, 219. Doch andererseits identifiziert sie das Liigen als genuine Hand-
lung. Vgl. Hannah Arendt: Wahrheit und Liige in der Politik. Zwei Essays. Miinchen: Piper
(2016), 73.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

79


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

Die Simulation von Arbeit, wie sie im nichsten Abschnitt untersucht wird,
stellt nicht nur ein literarisches Phinomen dar. Die Tendenz zur Simulation
von Arbeit hat sich aus der historischen Verinderung der Arbeit, und ihrer
Wahrnehmung in der Gesellschaft entwickelt — und wird in der Literatur als
solche aufgegriffen. Dabei sind zwei Faktoren besonders relevant: Zum einen
die Aufwertung von Arbeit in der Neuzeit und die Tatsache, dass sie sich da-
durch an die Mufle annihert. Zum anderen die Verknappung der Arbeit im
20. Jahrhundert und die daraus resultierenden Beschiftigungsmafinahmen.
Diese beiden Faktoren, die im Folgenden weiter ausgefithrt werden, tragen
zu einer Art >simulativer Umwertung« von Arbeit bei.

Annéahrungen

Ein Grund, Arbeit iiberhaupt zu simulieren, liegt in der groRen gesellschaft-
lichen Wertschitzung, die ihr seit einigen Jahrhunderten zukommt. Im Zuge
ihrer Aufwertung hat sich ein dominanter Diskurs entwickelt, der der Arbeit
einen dhnlichen Genusswert zuschreibt wie der MufRe. Diese Nihe von Mufie
und Arbeit, die auch bei Robert Walser durchscheint, ist historisch betrachtet
ein relativ neues Phinomen. Blickt man zuriick zu den Anfingen der europii-
schen Kultur, so stellt man eine strenge Trennung zwischen Arbeit und Muf3e
fest. In der griechischen Antike wurde Arbeit (ponos) als die Befriedigung von
Grundbediirfnissen verstanden, und als minderwertige Titigkeit angesehen.
So schreibt Hannah Arendt, dass alle Beschiftigungen, die »nicht um ihrer
selbst willen unternommen wurden, sondern um die Lebensnotwendigkeiten
herbeizuschaffen«, dem »verachteten Stand der Arbeit gleichgestellt« wur-
den.! Die Mufle (scholé) hingegen war eine hochgeachtete Titigkeit, gerade
weil sie die Freiheit von der Arbeit bedeutete:

1 Arendt: Vita activa, 101.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Nichtstun als politische Praxis

Die griechische axoAr [scholé] wie das lateinische otium bedeuten nicht
so sehr MufRe als Freiheit von politischer Tatigkeit; allerdings werden beide
Worte auch gebraucht, um Freiheit von Arbeit und den Lebensnotwendig-
keiten zu bezeichnen. Injedem Fall handelt es sich nicht primar um Freizeit,
sondern um eine von Sorge und Miihe freie Lebenslage.?

Mufie im antiken Sinne meint gerade einen Riickzug von dem Titigkeitsprin-
zip der Notwendigkeit, was sie im Gegensatz zur einfachen Arbeit zu einer
hochkultivierten Tatigkeitsform machte: »Muf3e bildet [...] die Voraussetzung
des bios theoretikos (Aristoteles) eines Philosophen als der vornehmsten anti-
ken Lebensform und des otium cum dignitate« der romischen Nobilitit, die mit
dem niederen labor, der Werkarbeit, nichts zu tun hatte.> MufRe, Miifliggang,
Freizeit, Nichtstun und alle anderen Termini, die sich in diese Reihe einfiigen
lassen, bilden seit der Antike und mindestens bis ins spite Mittelalter einen
positiven Gegenbegriff zur negativ konnotierten Arbeit als Tatigkeit aus der
Sphare der Notwendigkeit.

Doch in der Neuzeit dndert sich diese Relation drastisch, weil Arbeit nun-
mehr als etwas Gutes wahrgenommen wird. Im Gegensatz zur Korrelation der
Arbeit mit Sorge und Mithe, wie Hannah Arendt sie fiir die Antike beschreibt,
entstand in der Neuzeit ein Diskurs, in dem Arbeit zu einer Moglichkeit um-
gedeutet wird, das eigene Leben selbststindig verbessern zu koénnen. Zum
einen verbreitet sich durch die theoretische Arbeit von John Locke ab Ende
des 17. Jahrhunderts die Erkenntnis, dass Arbeit zur Akkumulation von Eigen-
tum fithren kann.* Adam Smith postulierte knapp hundert Jahre spiter, dass
sich daraus auf nationaler wie auf individueller Ebene Reichtum erwirtschaf-
ten lisst.” Fiir den arbeitenden Menschen der Neuzeit war dies in vielerlei
Hinsicht eine segenreiche Kehrtwende: lange eingeschniirt in das Korsett des
Frondienstes und dhnliche Abhingigkeiten, versprach eine Aufwertung der
Arbeit fur ihn auch eine Befreiung aus rigiden Beschiftigungssystemen und
die Moglichkeit eines sozialen Aufstiegs. Erfolgreiche Berufsarbeit, so heifdt es

Arendt: Vita activa, 418.

3 Johannes Engels: Merces auctoramentum servitutis — Die Wertschatzung bestimmter
Arbeiten und Tatigkeiten durch antike heidnische Philosophen. In: Arbeitim Mittelalter.
Vorstellungen und Wirklichkeiten. Hg. v. Verena Postel. Berlin: Akademie (2006), 60.

4 Vgl. John Locke: The Second Treatise of Government. Hg. v. Thomas P. Peardon. New York:
Liberal Arts Press (1952).

5 Adam Smith: An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations. Hg. v. Jona-
than B. Wight. Petersfield: Harriman House (2007), 293.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

bei ARlinder und Wagner, vermochte es angeblich, »Stand und Herkunft als
klassische gesellschaftliche Stratifikationsmerkmale« abzulésen.®

Es entwickelte sich zudem die Idee, dass der Mensch die ihm gegebe-
nen Moglichkeiten erst in der Arbeit vollkommen realisieren konne. Wahrend
im Mittelalter noch eine grofle Skepsis gegeniiber technisierter und indus-
trieller Arbeit vorherrschte, so hielt man sie in der Neuzeit zunehmend fiir
den Beweis des menschlichen Erfindungsgeistes. Der arbeitende Mensch ist
in dieser Perspektive ein schopferisches Wesen, und die Arbeit Manifestati-
on seiner welthildenden »Naturbeherrschung« und der Innovation seines Den-
kens.” Den Hohepunkt dieses »glinzende[n] Aufstieg[s] der Arbeit von der
untersten und verachtetsten Stufe zum Rang der hochstgeschitzten aller Ta-
tigkeiten«, so Hannah Arendt, ist im Denken von Karl Marx erreicht, in dessen
Einschitzung die Arbeit nicht nur die »Quelle aller Produktivitit« ist, sondern
auch »Ausdruck der Menschlichkeit des Menschen selbst«.® Diese und ande-
re Wiirdigungen bilden seit dem 17. Jahrhundert einen Diskurs der Arbeits-
Idealisierung aus, der nachteiligere Beurteilungen der Arbeit in nicht unwe-
sentlichem Mafle verdringt hat. In diesem Diskurs ist Arbeit nicht mehr mit
»Sorge« und »Mithe« verbunden, wie Arendt es fir die Antike beschreibt —
im Gegenteil. Mithilfe der eben genannten Vorteile der Arbeit — Eigentum,
Reichtum, sozialer Aufstieg, Innovation, Weltbildung - operiert dieser Dis-
kurs mit der Suggestion, Arbeit sei nicht nur produktiv und niitzlich, sondern
auch angenehm. Ebenso angenehm, so die Implikation, wie die Muf3e, die die
Arbeit doch eigentlich erst erméglichen soll.

Arbeit als Zeichen

Diese Idee einer angenehmen, genussvollen Arbeit hat jedoch eine Kehrsei-
te: die positive Umwertung der Arbeit birgt nicht nur Vorteile fiir Arbeiter,
sondern ist auch von kapitalistischen Machtinteressen geleitet. Das verleitet
zu der Annahme, dass die Vorstellung, Arbeit sei eine angenehme Titigkeit, in
gewisser Hinsicht nur eine Tiuschung ist, die zu der tatsichlich weiterhin
mithseligen Arbeit animieren soll.

6 Michael S. ARlander u. Bernd Wagner: Einfithrung: Arbeit und Philosophie. In: Philo-
sophie der Arbeit. Texte von der Antike bis zur Cegenwart. Hg. v. Dens. Berlin: Suhrkamp
(2017), 11.

7 Georg Jochum: Arbeit als Grundlage menschlicher Existenz: Zur historischen Entwick-
lung des Verstandnisses von Arbeit. In: Handbuch Arbeitssoziologie. Hg. v. Fritz Béhle u.a.
Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften (2010), 99.

8 Arendt: Vita activa, 119f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

83


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Nichtstun als politische Praxis

Obwohl Arbeit bis heute einen hohen gesellschaftlichen Stellenwert in-
ne hat, wurde dieser Wert doch zugleich >ausgehéhlt<. David Graeber zufolge
hat sich nimlich die in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts hiufig ge-
troffene Prognose iiber die Zukunft der Arbeit nicht bewahrheitet. Diese Pro-
gnose, fiir die Jeremy Rifkins The End of Work (1995) als exemplarisch zu lesen
ist, beinhaltete die Behauptung, dass der technologische Fortschritt in gro-
fem Ausmafd Arbeitsplitze im Industrie-, Landwirtschafts- und Dienstleis-
tungssektor iiberfliissig machen wiirde.® Da in Folge nur wenige Menschen
Arbeit haben wiirden, so stellten sich Rifkin und andere vor, miisse sich die
Gesellschaft organisatorisch auf Arbeitslosigkeit einstellen. Diese Voraussage
ist Graeber zufolge nur zum Teil eingetroffen, denn wihrend einige Sektoren
Arbeitsplitze abbauen mussten, haben sie sich in anderen schlagartig ver-
mehrt. Diese zusitzlich geschaffenen Arbeitsplitze seien allerding sinnlos,
so die These Graebers, da sie dem kapitalistischen Diktum der Effizienz zu-
widerlaufen. Es mag heute keinen Mangel an Arbeitsplitzen geben, doch bei
vielen von ihnen handele es sich um »jobs that dor’t seem]...] to really do much
of anything«.'® Er schreibt:

the same period that saw the most ruthless application of speed-ups and
downsizing in the blue-collar sector also brought a rapid multiplication of
meaningless managerial and administrative posts in almost all large firms.
It’s as if businesses were endlessly trimming the fat on the shop floor and
using the resulting savings to acquire even more unnecessary workers in the
office upstairs.”

Graebers Begriindung fir diese Entwicklung ist vielschichtig, operiert aber
im Kern mit Machtargumenten: jemanden viel Gehalt fir eine Titigkeit zu
zahlen, die demjenigen sinnlos erscheint, hilt er fiir eine Form der Unter-
driickung. Insbesondere wenn sozial wertvolle Arbeit (Graeber spricht von
»social value«, und nennt dafiir Kindergirtnerlnnen, ArztInnen usw. als Bei-
spiele) viel geringer entlohnt wird.'

The answer clearly isn’t economic: it’s moral and political. The ruling class
has figured out that a happy and productive population with free time on

9 Jeremy Rifkin: The End of Work. The Decline of the Global Labor Force and the Dawn of the
Post-Market Era. New York: G. P. Putnam’s Sons (1995).

10 David Graeber: Bullshit Jobs. A Theory. London: Allen Lane (2018), xiii.

1 Graeber: Bullshit Jobs, 18.

12 Graeber: Bullshit Jobs, 12.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

their hands is a mortal danger. [..] the feeling that work is a moral value
in itself, and that anyone not willing to submit themselves to some kind of
intense work discipline for most of their waking hours deserves nothing, is
extraordinarily convenient for them.«'3

Graeber argumentiert, dass Arbeit zum Selbstzweck avanciert ist. »We have
become a civilization based on work — not even »productive work« but work
as an end and meaning in itself.«**

Ahnlich argumentierte bereits vierzig Jahre zuvor Jean Baudrillard.
Baudrillard leitet seine medientheoretische Idee einer simulierten Realitit
(er nennt dies Hyperrealitit), um die es spater noch gehen wird, nimlich aus
einer post-marxistischen Betrachtung moderner Arbeitsmarktentwicklung
ab. Schon Marx hitte erkannt, heifdt es da, »dafd das Kapital dazu tendierte,
die Arbeitskraft zu reduzieren, wenn nicht gar vollstindig aus seinem Pro-
zefd auszuschalten, und sie durch eine riesige Menge toter Arbeitskraft zu
ersetzen.«*> Anstelle des von Marx erhofften Schwindens der Herrschaft des
Kapitals, so argumentiert Baudrillard, hitte sich diese stote Arbeit« von der
»Produktivkraft« zu einem »Produkt« gewandelt:*°

Denn die Arbeit ist keine Kraft mehr, sie ist Zeichen unter Zeichen geworden.
[..] Friiher bezeichnete die Arbeit die Realitit der gesellschaftlichen Produk-
tion, eines gesellschaftlichen Ziels, Reichtum anzuh&ufen. [...] Die Arbeit war
in jedem Fall von einer Zweckbestimmung durchzogen —[..] Heute gilt das
nicht mehr: Die Arbeit ist nicht mehr produktiv, sie ist zur Reproduktion der
Arbeitsanweisung geworden."’

Daraus folgt die These, Arbeit leiste nichts als die Kreation eines Abbilds ihrer
selbst. Sie sei damit eine Funktion des Imagindren: »[Slie ist nur noch der Spie-
gel der Gesellschaft, ihr Imaginires, ihr phantastisches Realititsprinzip«.'®
Die Vorstellung, dass auch nur einige Arten von Arbeit zum Selbstzweck
avanciert sind, bricht mit allen Arbeitskonzepten, die in den letzten Jahr-
tausenden erdacht worden sind. Hannah Arendt argumentiert, dass Arbeit

13 Graeber: Bullshit Jobs, xvi—xvii.

14  Graeber: Bullshit Jobs, xxiv.

15 Jean Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod. Ubers. v. Gerd Bergfleth u.a. Miin-
chen: Matthes & Seitz (1982), 62.

16  Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod, 50.

17 Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod, 23f.

18 Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod, 28.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

85


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Nichtstun als politische Praxis

immer einen konkreten Zweck verfolgt, und zwar »Lebensnotwendigkeiten
herbeizuschaffen«. Man arbeitet, um zu iiberleben: fiir Essen, Warme und
Unterkunft. Diese Zweckgerichtetheit war in der griechischen Antike zu ei-
nem solchen Mafe etabliert, dass alle Beschiftigungen als Arbeit galten, »so-
bald sie nicht um ihrer selbst willen unternommen wurden«."® In der Neuzeit
sei die Zweckhaftigkeit der Arbeit sogar noch erweitert worden, indem man
ihr die Erzeugung eines Produktes nachsagte — eine Anschauung, die Arendt
nicht teilt. Ihrer Ansicht nach zeichnet sich die Arbeit dadurch aus, »dafd sie
nichts objektiv Greifbares hinterlif3t, dafd das Resultat ihrer Mithe gleich wie-
der verzehrt wird«.?° Tatsichlich sei aber gerade die Vermischung von Arbei-
ten (homo laborans) und Herstellen (homo faber) einer der Griinde fir die grof3e
Wertschitzung der Arbeit in der Moderne. Arendt schreibt:

Denn ausschlaggebend fiir die neuzeitliche Rangerhéhung der Arbeit war
gerade ihre »Produktivitit, und Marx’ blasphemisch gemeinte Formulie-
rung, dafs die Arbeit (und nicht Gott) den Menschen erschaffen habe oder
dafd die Arbeit (und nicht die Vernunft) ihn von allen anderen Tieren un-
terscheide, spricht nur in schockierender Radikalitat aus, worlber sich die
gesamte Neuzeit im Grunde einig war.?'

Graeber geht davon aus, dass in diesem iiber Jahrhunderte verfestigten Kon-
text eine Feststellung wie die, Arbeit sei nicht mehr zweckhaft, und schon gar
nicht mehr produktiv, problematisch sein kénnte. Selbstzweck kann vor die-
sem Hintergrund kein anerkanntes Element von Arbeit sein; ihre gesellschaft-
liche Wertschitzung beruft sich weiterhin auf ihre produktive, und nicht auf
ihre selbstreflexive Kraft. Diese Diskrepanz erfordere Graeber zufolge eine
Tiuschung, insofern man sich als Arbeitnehmerln dazu gezwungen sihe, so
zu tun, als ob die eigene Arbeit tatsichlich sinnhaft ist:

Bullshit jobs are not just jobs that are useless or pernicious; typically, there
has to be some degree of pretense and fraud involved as well. The jobholder
must feel obliged to pretend that there is, in fact, a good reason, why her
job exists, even if, privately, she finds such claims ridiculous. There has to be
some kind of gap between pretense and reality.??

19 Arendt: Vita activa, 101.

20  Arendt: Vita activa, 104.
21 Arendt: Vita activa, 103f.
22 Graeber: Bullshit Jobs, 8.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

Aus Graebers Arbeit lassen sich also zwei wichtige Feststellungen ableiten.
Zum einen liegt damit ein Hinweis darauf vor, dass nicht nur die Arbeit ver-
schiedentlich in den Bereich der Freizeit (bzw. der Nicht-Arbeit) eindringt,
sondern auch andersherum. Die beiden Titigkeitsbereiche opponieren dem-
nach weit weniger als bisher angenommen. Zum anderen scheint das Ein-
dringen des Nichtstuns in den Bereich der Arbeit einer dhnlichen Maskie-
rungsnotwendigkeit zu unterliegen, wie es anders herum der Fall ist. So wird
Arbeit, die man freiwillig in der eigenen Freizeit verrichtet, zum Beispiel als
Selbstverwirklichung getarnt, oder als Errungenschaft einer flexiblen Arbeits-
zeitenregelung. Analog dazu ist es konstitutiv fiir zwecklose Arbeit, dass sie
von denen, die sie verrichten, nicht offen als solche gekennzeichnet wird. Im
Gegenteil: sie tiuschen anderen, besonders ihren Arbeitgebern, vor, dass ih-
re Arbeit einen externen Zweck erfiillt, dass sie sinnvoll ist. Ironisch daran
ist, dass diese Tauschung selbst, der Arbeit in vielerlei Hinsicht gleich, eine
spezialisierte Tatigkeit ist. Annalisa Fischer argumentiert entsprechend, die
Filschung (»forgery« — die ja mit der Tiuschung eng verwandt, wenn nicht
mit ihr identisch ist), miisse als »autonomous mimetic method of creation«
verstanden werden.? Die Tatsache also, dass die topologische Verschiebung
des Nichtstuns in den Bereich der Arbeit wiederum mit einer anderen Art
von Arbeit verdeckt wird, suggeriert, dass eine zentrale, weil reale, Praxis des
Nichtstuns im Bereich der Arbeit stattfindet.

Diese Tendenz, die strikte Opposition von Arbeit und Nichtstun aufzu-
l6sen, hat auch literarischen Niederschlag gefunden. In der Literatur iiber
das Nichtstun tauchen immer wieder Texte auf, die eine komplexere und vor
allem engere Beziehung zwischen Arbeit und Nichtstun etablieren, und in
denen sich diese vermeintlich diametral entgegengesetzten Titigkeitsformen
Nichtstun und Arbeit riumlich, strukturell und semantisch iiberlagern. Mel-
villes Bartleby zum Beispiel hort auf als Schreiber zu arbeiten, bleibt aber
doch im Biiro und wird weiterhin bezahlt. In Robert Musils Der Mann ohne
Eigenschaften dreht sich alles um die Arbeit an der >Parallelaktions, die aller-
dings nie ein Ergebnis zu produzieren vermag, und deren Arbeitstreffen nicht
viel mehr sind als ein genussvoller Salon.** In Kafkas Das Schloss ist K. im

23 Annalisa Fischer: Preface. In: Faking, Forging, Counterfeiting. Discredited Practices at the
Margins of Mimesis. Hg. v. Ders. u.a. Bielefeld: transcript (2018), 8.

24  UberdasZiel der>Parallelaktion<heift es dort bezeichnenderweise: »Es diirfe nicht nur
praktisch, es misse eine Dichtung sein«— womit die Grenze zwischen Arbeit, Politik
und Asthetik verunklart wird. Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften. Erstes Buch.
Hg. v. Adolf Frisé. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt (2014), 178.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

87


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Nichtstun als politische Praxis

Arbeitsauftrag als Landvermesser unterwegs, kann jedoch wegen der Uner-
reichbarkeit des Verwaltungsapparats nicht wirklich titig werden — was ihn
jedoch nicht davon abhilt, weiter an seinem Arbeitsort zu verweilen.> Robert
Walsers Romane, die nicht zuletzt wegen ihres Einflusses auf Kafkas Werk
bekannt geworden sind, zeigen eine dhnliche, noch weitreichendere Uberla-
gerung, die sich ganz konkret im Bereich des Tuns als solchem ansiedelt, und
so die traditionelle Trennung zwischen Arbeit und Muf3e aufhebt.

Walser tut dies, indem er der Opposition zwischen Arbeit und Nichtstun
das vermittelnde Element der Simulation hinzufiigt. Diese eréffnet die Mog-
lichkeit zu denken, dass die Arbeit zwar Genuss nur simuliert, diese Simu-
lation aber genussreich sein kann. Arbeit zu simulieren kann also seinerseits
Gefallen hervorrufen. Dass Arbeit mit Genuss auf eine verschobene Weise in
Verbindung steht, besagt auch Sigmund Freuds These der Triebsublimierung.
In Das Unbehagen der Kultur (1930) schreibt er:

Die Moglichkeit, ein starkes Ausmaf libidinéser Komponenten, narzifti-
sche, aggressive, und selbst erotische, auf die Berufsarbeit und auf die mit
ihr verkniipften menschlichen Beziehungen zu verschieben, leiht ihr einen
Wert, der hinter ihrer UnerlaRlichkeit zur Behauptung und Rechtfertigung
der Existenz in der Gesellschaft nicht zuriicksteht. Besondere Befriedigung
vermittelt die Berufstitigkeit, wenn sie eine frei gewdhlte ist, also bestehen-
de Neigungen, fortgefithrte oder konstitutionell verstarkte Triebregungen
durch Sublimierung nutzbar zu machen gestattet.2®

Arbeit, so Freud, hat also das Potential, den Menschen auf ebenso befriedi-
gende Weise zu beschiftigen, wie die Titigkeiten, die dem Lustprinzip oh-
ne Umschweife folgen. Er impliziert, dass sie diese Triebregungen produktiv
umlenken und damit zumindest zeitweilig ersetzen kann. Indem Freud das
Angenehme und Lustvolle, dem sich der Mensch normalerweise in der Zeit
der Mufle widmet, idealtypisch der Arbeit zuschreibt, vollzieht sein Denken

25  Die Aufhebungvon Grenzen —zwischen privat und 6ffentlich, bekannt und unbekannt,
Institution und Mensch —, fiir die Kafkas Werk bekannt ist, gilt auch fir das Paar Ar-
beit/Nicht-Arbeit. Dies wird z.B. durch Funktionsvertauschungen dargestellt: K. will
mitdem Beamten Klamm, derihn iiber seine Arbeit unterrichten soll, »als Privatmann«
sprechen, wihrend er stattdessen mit seiner Wirtin, die ihm nichts Gber seine Arbeit
mitteilen kann, Gber seine Stelle spricht. Franz Kafka: Das Schlof3. Frankfurt a.M.: Fi-
scher (2012), 98.

26  Freud: Das Unbehagen in der Kultur, 46f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

eine Integration von Mufle und Arbeit, die ihre urspriingliche Trennung auf-
hebt. Diese konzeptuelle Authebung bleibt bis ins 21. Jahrhundert relevant. So
schreibt Svenja Flafpshler mehr als 80 Jahre spiter: »Arbeit ist fir uns heu-
te nicht mehr nur Mithsal. Wir, die wir unsere Arbeit gern tun und uns in ihr
verausgaben auch tiber das erforderliche Maf3 hinaus, sind keine Pflichtarbei-
ter im herkémmlichen Sinne mehr, sondern Genussarbeiter.«%” Die Ansitze
von Freud und FlaRpéhler lassen sich beide mit dem Begriff der Simulation
in Verbindung bringen. Wenn die Arbeit eine »Befriedigung« (Freud), einen
»Genuss« (FlaBpohler) simulieren kann, dann kann auch die Simulation von
Arbeit wiederum Befriedigung und Genuss bringen.

27 Svenja FlaRpohler: Wir Genussarbeiter. Uber Freiheit und Zwang in der Leistungsgesell-
schaft. Miinchen: DVA (2011), 9. Flafdpohler benutzt den Begriff der Simulation nicht,
halt aber den Genuss von Arbeit fiir kulturell kodiert (eher als in der Tatigkeit selbst
angelegt), und deshalb auch fiir problematisch.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

89


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Nichtstun als politische Praxis

SIMULATION in Der Gehiilfe von Robert Walser, 1907

Die folgende Lektiive setzt sich mit einem Phinomen auseinander, das — zumindest vor-
dergriindig —in einem offensichtlichen Widerspruch zum Nichtstun steht: die Arbeit. In
diesem Kapitel wird gezeigt, dass Arbeit auch eine Praxis des Nichtstuns sein kann,
und zwar wenn sie nicht einfach gemacht, sondern spielerisch simuliert wird, und sich
damit der MufSe annihert. Anhand von Robert Walsers Der Gehiilfe (1907) wird die-
se Simulation von Arbeit untersucht, die einem Lustprinzip folgt, dabei allerdings aus
gesellschaftlichen Griinden als Arbeit kodiert werden muss.

Im zweiten Roman Robert Walsers, Der Gehiilfe,28 verschwimmt die in der
europiischen Geistesgeschichte so privalente Trennung von Arbeit und Mu-
f3e. Die Geschichte erzihlt von einem Angestellten, Joseph Marti, der im Haus
seines Vorgesetzten, des Ingenieurs Karl Tobler, sowohl arbeitet als auch lebt.
Im Haus gibt es zwei Bereiche, die unterschiedlich konnotiert sind: Im Biiro
wird gearbeitet, im Rest des Hauses ist man frei, mii3ig zu sein (neben Tobler
arbeitet niemand sonst in der Familie). Schon frith im Text kiindigt sich al-
lerdings an, dass diese Bereiche nicht ganz strikt voneinander getrennt sind:

Das Toblersche Haus war (iberdies noch zweiteilig, es bestund aus einem
Wohnhaus sowohl wie aus einem Geschiftshaus, und Josephs Pflicht und
Schuldigkeit war, beide Sorten Hauser ergriinden zu lernen. Wo Familie und
Geschift so nah beieinander sind, daf sie sich, man maochte sagen, kérper-
lich beriihren, kann man das eine nicht griindlich kennen lernen und zu-
gleich das andere bersehen. (G 27)

Die Nihe zweier so unterschiedlicher Riume - einer, in dem das Geschaftli-
che erledigt wird, der andere, in dem man mit dem Rest der Familie miifdig
sein darf - ist so grof}, dass man von einem In-Eins-Fallen sprechen kann.
Aus dieser Nihe geht das paradoxe Motiv des praktischen Nichtstuns in der
Form >miifiger Arbeit< hervor. Das zeige ich in drei Schritten. Im folgenden,
ersten Unterkapitel (Unverhiltnismifligkeiten der Arbeit) erortere ich, dass
der Topos der Arbeit durch eine Reihe von UnverhiltnismdfSigkeiten umkodiert
wird in eine Tatigkeit, die der Muf3e nihersteht als die Arbeit, die damit ei-
gentlich denotiert werden soll. Im zweiten Unterkapitel (Simulationen) fithre

28  Robert Walser: Der Gehiilfe. Simtliche Werke in Einzelausgaben. Bd. 10. Hg. v. Jochen Gre-
ven. Ziirich: Suhrkamp (1985). Wird nachfolgend mit der Sigle G und der Seitenzahlim
Text zitiert.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

ich zwei verschiedene Simulationen aus. Zum einen die ostentative, unechte Mu-
f3¢ (Ostentative, unechte Muf3e), die als Auszeichnung biirgerlicher und aris-
tokratischer Lebensentwiirfe die am hochsten wertgeschitzte Tatigkeitsform
der Diegese darstellt. Die beiden Protagonisten Tobler und Marti setzen alles
daran, so miifdig wie moglich zu leben — der erste, um aus Eitelkeit seinen
Wohlstand 6ffentlich zu beweisen, der zweite, um indirekt an diesem Wohl-
stand teilhaben zu konnen, den er selbst nie erreichen wird. Um dies zuwe-
ge zu bringen, wird Muf3e in ihrer Auslebung regelrecht inszeniert. Die Arbeit
hingegen ist nicht etwa Grundlage dieser Muf3e, indem sie ihr die finanziellen
Mittel bereitstellt, sondern wird stattdessen Teil der Inszenierung. Diese Art
der semantischen Aushéhlung des Arbeitsbegriffs wird um ein weiteres Phi-
nomen erginzt, das ich in Anlehnung an Jean Baudrillard Hyperarbeit nenne:
die Arbeit, die Marti als Angestellter notgedrungen ausfithren muss, wird in
Mufie umgewandelt, indem er die Arbeit nicht >einfach so< ausfithrt, sondern
sie ebenfalls inszeniert wie ein Theaterspiel (Hyperarbeit). Die Semantik der
Arbeit kommt also nicht tatsichlich, sondern nur als Zeichen zum Ausdruck,
welches wiederum fiir die Legitimierung kostspieligen Mif}iggangs funktio-
nalisiert wird: Weil es so aussieht, als ob gearbeitet wird, wird angenommen,
dass genug Geld da ist, um Feste zu feiern, gut zu essen usw. Im dritten und
letzten Unterkapitel (Gemeinschaft und Illusion) zeige ich, dass sowohl die
ostentative Mujf3e als auch die Hyperarbeit mit einer Vorstellung von Gemein-
schaft korrespondiert, die Arbeit grundsitzlich ausschliefit, aber aufgrund
ihrer gesellschaftlich hohen Stellung als Zeichen immer mittragen muss.

Es zeigt sich also insgesamt, dass Arbeit so eng mit der Muf3e verschrankt
ist, dass ihr eigentlicher Referent in den Hintergrund tritt, und zeitweise voll-
kommen verschwindet. Im Gehiilfen ist der Topos der Arbeit, so die These, nur
mehr eine vom Nichtstun bzw. der MufRe usurpierte Titigkeitsform, die nur
in ihrer Darstellung, als Zeichen, als Spiel, als Theater wichtig ist.

UnverhaltnismaBigkeiten der Arbeit

Der Roman Der Gehiilfe von Robert Walser zeichnet sich durch eine merkwiir-
dige Ambivalenz aus: obwohl sein zentrales Thema die Arbeit ist,%® scheint es

29  Riisch schreibt, dem Roman sei die »klare thematische Begrenzung« des Angestell-
tenverhiltnisses gegeben. Lukas Riisch: Ironie und Herrschaft. Untersuchungen zum Ver-
hdltnis von Herr und Knecht in Robert Walsers Roman »Der Gehiilfe«. Konigstein/Ts.: Forum
Academicum (1983), 15.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

91


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Nichtstun als politische Praxis

dennoch, als wiirde niemand darin wirklich arbeiten. Zwar ist die Geschich-
te voll von Arbeitsdarstellungen, doch diese weichen in vielerlei Hinsicht von
einer konventionellen Vorstellung von Arbeit ab — es kommt dabei zu einer re-
gelrechten >Aush6hlung« des Arbeitsbegriffs. Diese »Aushéhlung« wird im Fol-
genden anhand von verschiedenen UnverhdltnismifSigkeiten beschrieben, bevor
im nichsten Kapitel die Griinde fir diese >Aushohlung« und die jeweils zur
Anwendung kommenden performativen Strategien als Praktiken des Nichtstuns
ausgewiesen werden.

Der Roman beschreibt ein Angestelltenverhiltnis — sein Beginn ist durch
den Eintritt des Protagonisten Marti in die Stelle des Gehiilfen, das Ende
durch seinen Stellenaustritt markiert. Anstellung findet er bei dem kiirzlich
selbststindig gewordenen Ingenieur Tobler, dessen Biiro in seinen Familien-
sitz integriert ist, die »Villa Abendstern« im Dorf Birenswil. Den Erwerb der
Villa und die finanziellen Mittel zur Eréffnung seines Geschiftes verdankt To-
bler einer Erbschaft. Als >Griinder« ist Tobler ehrgeizig, auch zeichnet er sich,
zumindest vordergriindig, durch seine Arbeitsamkeit aus, der eine Reihe von
Erfindungen Rechnung trigt: Neben seinen >Hauptwerken< — der Reklame-
Uhr und des Schiitzenautomaten (ein mit Miinzen betriebener Munitions-
spender) — zihlen zu seinen Gerite-Konzeptionen eine Bohrmaschine (G 141),
ein patentierter Krankenstuhl (G 141), und ein Dampfapparat (G 50). Fiir die
optimale Unterstiitzung dieser Schaffensfreude wiinscht er sich einen geeig-
neten Mitarbeiter. Einen, wie es Tobler beim ersten Gesprich Marti gegen-
tiber ausdriickt, »Kopf als Angestellteny, eine »Intelligenz, eine selbststindig
arbeitende Kraft« (G 10). Da ihm jener, zwar etwas umstindlich, aber affirma-
tiv, antwortet: »Was mich betrifft, ich glaube und hoffe des bestimmtesten,
daR ich jederzeit dasjenige zu leisten imstande sein werde, was Sie glauben
werden, von mir verlangen zu diirfen« (G 10) — so ist hier, auf den ersten Blick,
ein fleifSiges Arbeitsmilieu umrissen, in welchem ein fordernder Vorgesetz-
ter und dienstwilliger Angestellter zur idealen Ubereinkunft kommen. Doch
Martis umstindliche Versicherung gibt Anlass zur Verwunderung: Zu viel und
zu komplex wird hier gesprochen, als dass es mit einem einfachen >Ja¢, was
hier verlangt wird, gleichgesetzt werden konnte. Es handelt sich dabei um
das erste Anzeichen einer fiir diesen Roman charakteristischen semantischen
UnverhiltnismdfSigkeit, die den Topos der Arbeit im Fundament definiert. Der
sprachliche Uberfluss in der eben zitierten Rede Martis, deren Aussage un-
gleich kleiner ist als ihr Sprachvolumen, ist nur ein Beispiel fir die Reihe von
UnverhiltnismiRigkeiten, die im Weiteren auch materielle und finanzielle
Aspekte der Diegese markiert.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

Toblers Wortwahl - seine Idee vom »Kopf als Angestellten« — enthilt einen
ersten Hinweis auf die unverhaltnismifiige Beschaffenheit seines Unterneh-
mens. Diese ausbuchstabierte Metonymie dreht die iibliche Hierarchie vieler
Staatsmetaphern (wie Hobbes’ Leviathan) um, in denen der Kopf das lenken-
de Oberhaupt, nicht aber das ausfithrende Organ ist. Diese Umkehrung ist
nicht nur komisch, sondern auch aufschlussreich. Tobler, der sich rasch als
ahnungsloser Geschiftsmann herausstellt und »nur einen sehr vagen Begriff
von seinem Unternehmen hat«,3© sucht nicht nur nach einer Arbeitskraft,
sondern nach jemandem, der die Aufgabe des Chefs (also Toblers eigene Auf-
gabe) ibernimmt. Die harmonische Balance, die zunichst zwischen Tobler
und Marti herrscht, wird schnell von diesen Unverhiltnismafigkeiten ver-
dringt. Aus interpretativer Sicht hat dies zwei Konsequenzen: Zum einen
wird dadurch die Seriositit der Arbeit in Frage gestellt — darauf gehe ich im
Folgenden ein. Zum anderen — ich komme spater darauf zuriick — deuten die-
se Unverhiltnismifligkeiten darauf hin, dass die Arbeit im Roman nicht nur
unserios ist, sondern tiberhaupt nur gespielt, nachgestellt und geschauspie-
lert wird. Denn die Arbeit, die die zwei Protagonisten verrichten, zeigt ein
grofieres Interesse am (Schau-)Spiel als an den Grundvoraussetzungen ei-
nes erfolgreichen Geschifts wie Leistung und Fleifs. Am Romantext zeigt sich
eindeutig, dass innerhalb der Diegese nicht gearbeitet, sondern dass Arbeit
inszeniert wird.

Zunichst allerdings zur >Unseriositit< der Arbeit im Roman. Diese zeigt
sich schon zu Beginn der Geschichte. In der nachfolgenden Passage wird die
Arbeit als dem Hause und Geschift Tobler unwesentlich etabliert, da wihrend
einer Besichtigung des Biiros die ungeniigende Beschaffenheit des zukiinfti-
gen Arbeitsplatzes Martis herausgestellt wird:

Nach dieser Riicksprache wies der Vorgesetzte dem Untergebenen den Platz
an, woran er schreiben »konne«. Es war dies ein etwas zu enges, schmales
und zu niedrig gebautes Sitzpult mit einer Schieblade, worin sich die Mar-
kenkasse und einige kleinere Blicher befanden. Der Tisch, denn nur ein sol-
cher war’s und gar kein wahrhaftiges Pult, stand dicht an einem Fenster und
an der Gartenerde. (G 10)

Das hervorgehobene »konne« wird durch die Anfithrungszeichen modali-
siert. Kénnte man einen Satz wie >Hier kdénnen Sie arbeiten.< ohne weiteres

30  Nagi Naguib: Studien zu den Romanen Robert Walsers. Miinchen: Fink (1969), 50.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

93


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Nichtstun als politische Praxis

als Einweisung verstehen, markiert die Hervorhebung zusitzlich die Abwe-
senheit eines Imperativs ((Hier miissen Sie arbeiten.<) oder zumindest die feste
Annahme eines zukiinftigen Titigseins (‘Hier werden Sie arbeiten.<). Vielmehr
ist impliziert, dass hier lediglich die Mdglichkeit gegeben ist, zu arbeiten — ein
Zwang aber besteht nicht. Mit der Beschreibung des zu engen, zu schma-
len und zu niedrigen Sitzpults ist sogleich eine weitere Destabilisierung des
Arbeits-Topos angedeutet, da das Pult — oder vielmehr der »Tisch« - Marti
nicht ausreichend Platz zum Arbeiten bietet. Dem Verweis auf diesen Man-
gel geht, im Kontrast dazu, eine iippige Mahlzeit vorweg, die ahnen lisst,
dass im Hause Tobler andere Bereiche durchaus grofRziigig ausgestattet sind:

»Setzen Sie sich. Irgendwo, das ist ganz egal. Und essen Sie, bis Sie satt sind.
Hier ist Brot. Schneiden Sie soviel davon ab wie Sie wollen. Genieren Sie sich
nur nicht. Schenken Sie nur mehrere Tassen ein. Kaffee ist genug da. Und da
ist Butter. Die Butter ist zum Zugreifen da, wie Sie sehen. Und da haben Sie
auch Konfitlre, falls Sie ein Liebhaber davon sind. Wollen Sie Bratkartoffeln
dazu essen?« (G 9)

Im Gegensatz zu dem in alle Richtungen begrenzten Arbeitsplatz sind am
Esstisch der Familie scheinbar unzihlige Sitzmoglichkeiten gegeben; der da-
durch bezeichnete Raum ist so grof, dass die Platzzuweisung nicht genau
bestimmt werden muss (»[ilrgendwo«). Zusitzlich zu diesem (konventionell
zwar iiblichen, aber dennoch stark markierten) GréfSenunterschied steht den
knappen Maflen des Arbeitspultes und den darin befindlichen »kleineren« Bii-
chern die regelrecht maRlose Zurverfiigungstellung guter Lebensmittel ge-
geniiber. So deutet sich durch diesen quantitativen Unterschied bereits auf
den ersten Seiten des Romans ein Ungleichgewicht zwischen der - die Er-
zihlung vermeintlich bestimmenden — Arbeit auf der einen, und dem (in die-
sem Fall lukullischen) Genuss auf der anderen Seite an. Die Darstellung des
Arbeits-Topos ist hier durch quantitative UnverhaltnismdifSigkeiten geprigt, die
sich gegenseitig tiberlagern, und so den Status der Arbeit und ihrer Gestalt
verunsichern.

So wird die Arbeit im vorangegangenen Beispiel durch die verschiedenen
Tisch-Dimensionen und die GréfRenunterschiede zwischen Arbeitsmateriali-
en und Viktualien abgewertet, wihrend im Umfeld der Villa bemerkenswert
viel gearbeitet wird — nur nicht von Marti und Tobler. Stattdessen werden un-
zihlige Auftrige an die Handwerker und Kauflaute der Umgebung verteilt: fir
mafigeschneiderte Kleider, die Lieferung von Zigarrenstumpen, die Errich-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

tung einer Feengrotte (d.h. eines extravaganten Gartenunterschlupfes), oder
die festliche Ausrichtung des Schweizer Nationalfeiertags am 1. August. Wie
die Festvorbereitung fiir Letzteres zeigt, liegt das Interesse Toblers vielmehr
darin, arbeiten zu lassen, als selbst zu arbeiten:

Leute stellten sich plotzlich ein, um an der Dekorierung des Hauses zu hel-
fen, Leute, die einfach mit einmal da waren, und so begann man, iiberall an
Gesimsen und Nischen, an Borden und Fenstern und Gittern Fihnchen zu
befestigen und Lampen anzubringen. [...] Wie glicklich sah Tobler aus. Das
war etwas fiir ihn. Fiir Feste und deren schone Inszenierung schien er wie
kaum ein zweiter geschaffen zu sein. Bestandig trat er vors Haus hinaus, um
da oder dort noch etwas anzuordnen oder selber einen Draht mit der Zan-
ge zu kriimmen, eine schief hingende, elektrische Lampe gerade zu drehen
oder um blofd dem Ding zuzuschauen. Seine Reklame-Uhr schien er verges-
sen oder wenigstens verschoben zu haben. (G 60)

Dieser Passus zeigt, ebenso wie das vorangegangene Beispiel, die Prioriti-
tenverteilung Toblers, der das Vergniigen der Anleitung dem Aufwand der
Eigen-Arbeit (an der »Reklame-Uhr«) vorzieht. Tobler erscheint hier als Di-
rigent einer etwas unordentlichen Arbeits-Komposition, in der er nur punk-
tuell optimierende Handgriffe vornimmt, womit parodistisch auf die Adam
Smith’'sche Metapher der »invisible hand« angespielt wird. Anstatt, wie von
Smith spekuliert, durch (1) die Unterstittzung heimischer Gewerbe (»support
of domestic industry«) (2) seine eigenen wirtschaftlichen Interessen zu ver-
folgen (»direct that industry that its produce may be of the greatest value«)
und damit (3) ungewollt der Gesellschaft im Ganzen, wie von einer unsichtba-
ren Hand geleitet, zu Wohlstand zu verhelfen (»promote the public interest«),
weichen Toblers Ziele in jedem Fall geringfiigig davon ab:*! (1) Seine Auftrige

31 Die korrespondierende Stelle in Wealth of Nations (1776) lautet wie folgt: »As every in-
dividual, therefore, endeavours as much as he can, both to employ his capital in the
support of domestic industry, and so to direct that industry that its produce may be of
the greatest value; every individual necessarily labours to render the annual revenue
of the society as great as he can. He generally, indeed, neither intends to promote the
public interest, nor knows how much he is promoting it. By preferring the support of
domestic to that of foreign industry, he intends only his own security; and by directing
that industry in such a manner as its produce may be of the greatest value, he intends
only his own gain; and he is in this, as in many other cases, led by an invisible hand to
promote an end which was no part of his intention.« Smith: Wealth of Nations, 293.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

95


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Nichtstun als politische Praxis

unterstiitzen zwar theoretisch die lokale Wirtschaft, doch sein schnell voran-
schreitender Konkurs lidsst diese unbezahlt und schwicht somit Handel und
Handwerk im Dorf eher, als sie voranzutreiben; (2) die Vernachlissigung sei-
nes Geschifts kombiniert mit der exorbitanten Verausgabung fiir ein Feier-
tagsfest lauft seinen wirtschaftlichen Interessen dezidiert zuwider; und (3)
entgegen der Smith’schen These trennt Tobler den Arbeitsdiskurs von der Idee
des nationalen Wohlstandes, indem er behauptet, man sei es nicht wert, ein
schones Vaterland zu haben, wenn man »nur noch die ganze Zeitlang auf sei-
nem Beruf und Geldschrank hocke« (G 61). Im zuletzt genannten Umstand ist
die ungewdhnliche Assoziation des Festefeierns mit einer Art staatsbiirgerli-
chen Ethik zu beobachten, an der sich der hohe Stellenwert des Miif}iggangs
in Toblers Weltbild ablesen lisst. So wird auch itber Marti gesagt, er sei in der
Festnacht »ein Angestellter im Namen des grofien, heiligen Vaterlandes« (G
66).3>

Tobler, so stellt sich bald heraus, ist ein miserabler Geschiftsmann. Das
zeigt sich im ungleichen Verhiltnis seiner Festaufwendungen zu seinen Ar-
beitsbemithungen. So zum Beispiel beim Aufsetzen einer Zeitungsannonce
fiir potentielle Investoren: er wendet sich dort ganz allgemein an »Kapitalis-
ten!«, und preist mit einem Minimum an Informationen ein »[glewinnbrin-
gendes, absolut risikofreies Unternehmen« (G 47) an — und demonstriert da-
mit seine Ignoranz gegeniiber der Notwendigkeit detaillierten Wissens, der
unabdingbaren Voraussetzung fiir 6konomisches Handeln. An der Ernsthaf-
tigkeit seines Wunsches, dies moge funktionieren, mag nicht zu zweifeln
sein, dennoch schimmert auch hier die UnverhiltnismifSigkeit seiner Auf-
wendungen fiir Spiel und Arbeit durch — immerhin zeigt sich an der zwei

32 Hierist die Frage des Verhiltnisses zwischen Nationalidentitat und Tatigkeit interes-
sant. Wahrend das Volksfest als miRige Tatigkeit in der Schweiz um die Jahrhundert-
wende in einigen Féllen beziiglich der nationalen Identitat als bedeutsam wahrge-
nommen wurde, so zeigt zum Beispiel Matthias Agethen die Bedeutung der Arbeit
fiir die Idee der nationalen Gemeinschaft auf. Matthias Agethen: Vergemeinschaftung,
Modernisierung, Verausgabung. Nationalokonomie und Erzdhlliteratur in der zweiten Hilfte
des 19. Jahrhunderts. Gottingen: V&R unipress (2018), 32. Vgl. zum Thema des Volks-
festes bei Walser auch Karl Wagner: Herr und Knecht. Robert Walsers Roman »Der Gehiil-
fe«. Wien: Wilhelm Braumiiller (1980), 112. Es ist ebenfalls méglich — bedarf allerdings
noch einer weiterfithrenden Untersuchung —, dass diese hier so stark akzentuierte Ver-
bindung zwischen Patriotismus und dem Festefeiern ein parodistischer Fingerzeig auf
die leere Prunkhaftigkeit der vergangenen Griinderzeit ist. Vgl. Richard Hamann u.
Jost Hermand: Epochen deutscher Kultur von 1870 bis zur Gegenwart. Bd. 2. Naturalismus.
Miinchen: Nymphenburger Verlagshandlung (1976), 9f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

Sitze langen Annonce, im Vergleich zur Organisation des August-Festes, ein
verschwindend geringer Einsatz fir das Geschift.

Eine weitere Unverhiltnismifigkeit des Romans besteht darin, dass To-
bler zwar gern andere fir sich arbeiten l4sst, dass jedoch die Figur Marti eine
ambivalente Beziehung zur Arbeit hat. So wie das Sitzpult im Biiro eigentlich
zu klein zum Arbeiten ist, so fehlt Marti auch das rechte Talent zum Arbei-
ten. Wiederholt artikuliert sich im Roman seine Schwierigkeit, ein »rechter
Mensch« zu werden«, was in Martis Fall eine gewisse Unfihigkeit bezeich-
net, ein arbeitender Mensch zu bleiben. In der Vergangenheit haben ihm seine
fehlenden betriebswirtschaftlichen Kenntnisse die Anstellung in einer Fabrik
gekostet (vgl. G 24-26), und seine problematische Beziehung zur Disziplin
wihrend des Militirdienstes fithrte zu mehrtigigem Karzer-Arrest (G 204),3
auch war er vor der Anstellung bei Toblers lange »stellenlos« gewesen (G 15).
Die Unterminierung seiner Pflichten deutet nicht nur auf Unfihigkeit hin -
in diesen Instanzen zeigt sich auch die Skepsis gegeniiber einer Uberhéhung
der Arbeit, die er mit Tobler zu teilen scheint.>* Beziiglich seiner Anstellung
bei Tobler ergeben sich drei weitere Elemente der Infragestellung des Werts
seiner Leistungen.

Erstens wird mehrfach auf Martis ambivalentes Verhiltnis zur Arbeit hin-
gewiesen, was auch den starken Zweifel iiber seine eigene Leistungsfihig-
keit miteinschliefdt. Nach dem eingangs beschriebenem Treffen mit Tobler
(er brauche eine »Intelligenz« usw.) beispielsweise, nachdem er in die »ge-
schiftlichen Unternehmungen kurz eingeweiht und mit den Pflichten, die er
zu erfiillen hatte, im allgemeinen vertraut gemacht« wurde, itberkommt ihn
das Gefithl, inadiquat zu sein: »Es ging ihm dabei eigentiimlich, er verstand
nur die Hilfte. Was denn nur mit ihm sei, dachte er und machte sich Vorwiir-
fe: »Bin ich ein Betriiger, ein Schwitzer? Will ich Herrn Tobler hintergehen?

33 Uberhaupt wird der Militirdienst als ein ungliickliches Titigkeitsfeld dargestellt: »Die
Diensterfiillungen kamen nicht einem jeden so glatt gelegen, wie vielen andern, die
aus den Diensterfiillungen sogar ein Lebens- und Wertgeschiftchen zu machen wuR-
ten, indem sie sich auf Staatskosten unterhalten und bekéstigen lieRen. Manchem rif}
der Dienst ein unangenehmes Loch in die Laufbahn, [..] nicht einen jeden nahmen
dann Kontor und Fabrik oder Werkstatte sogleich wieder auf, sondern er mufite oft
lange warten, bis er wieder zu dem Kreis arbeitender, lernender, erwerbender und ziel-
bewufiter Menschen gehérte.« (G 210)

34  Damitist auch Martis Distanzierung vom Sozialismus zu erkldren (vgl. Abschnitt »Ge-
meinschaft und lllusion« spater in diesem Kapitel).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

97


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Nichtstun als politische Praxis

Er verlangt einen >Kopf< und ich, ich bin heute absolut kopflos.« (G 12) Mar-
tis Umgang mit diesen wiederkehrenden Zweifeln an seiner Eignung gleicht
einer Selbstgeiflelung — sogar der Verzehr des »ausgezeichnet[en]« Mittag-
essens, das seiner Einarbeitung folgt, wird sogleich durch seinen Minder-
wertigkeitskomplex bestraft: »Werde ich diesen unverschimten Appetit durch
entsprechende Leistungen rechtfertigen?« (G 12) So ist die Diegese von ei-
ner dualen Unwirtschaftlichkeit geprigt: Auf der einen Seite durch die Ver-
schwendung Toblers, die er zwar fiir rentabel hilt, die es aber tatsachlich nicht
ist. Auf der anderen Seite durch Martis Unsicherheit, ob sich das Anstellungs-
verhiltnis auch fiir seinen Arbeitgeber >lohnt¢, ob es dkonomisch ist, obwohl
er die grundlegenden Voraussetzungen fiir diesen Beruf nicht mitzubringen
scheint.

Die zweite Infragestellung seines Arbeitswerts ergibt sich wie folgt: Mar-
ti zweifelt zwar zu Recht an der Wirtschaftlichkeit des Geschifts, ist selbst
aber nicht der eigentliche Grund fiir dessen Mingel. Zwar unterlaufen Mar-
ti immer wieder kleinere Fehler, dennoch erfiillt er seine Pflichten — zuge-
geben recht banale, wie Postginge, Einkiufe, kleinere Schreibarbeiten - im
GrofRen und Ganzen gewissenhaft. Misslingt ihm etwas, so sind auch ande-
re daran schuld; ist Tobler unzufrieden, so liegt es nicht minder an dessen
cholerischem Gemiit. Dennoch ist Marti explizit nicht an der Produktion von
Gewinn beteiligt. Im Gegenteil gleicht fast jede Aufgabe einem Eintrag in die
Soll-Spalte des Tobler'schen Geschiftsbuches: Jedes Mal, wenn er beim Ta-
bakwarenhindler 500 Zigarrenstumpen oder beim Buchbinder Gebrauchs-
gegenstinde besorgt, »indem er’s >ins Buch aufschreiben lief3« (G 153) wichst
der Schuldenberg Toblers, den Marti auch mit den Anschreiben, in denen er
um Fristverlingerungen fiir die Riickzahlungen bittet, nicht abbauen kann.
Dabei zeigt sich auch der Charakter der Schrift und des Schreibens im Ro-
man: Sowohl die von Marti produzierten Schriftstiicke als auch die Schrift
des Romans selbst bilden allesamt Verschuldung ab, obwohl die diegetische
Intention Wohlstandsakkumulation ist — so wird angeschrieben statt gutge-
schrieben.

Drittens: Natiirlich ist Martis eigene Existenzabsicherung eng mit der
Toblers verbunden. Sein Vorgesetzter versorgt ihn zwar — auf Kosten seiner
Schuldiger — mit Kost und Logis, zahlt ihm allerdings kein Gehalt (vgl. G 146).
Anstatt dessen bezieht er zuweilen nebst einer »gute[n], deutsche[n] Zigar-
re« lediglich »fiinf Mark Taschengeld« (G 32), bleibt aber bis zum Ende seiner
Anstellung ohne Entlohnung. Seine Leistungen sind demnach von einem kon-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

kreten, allgemein anerkannten Wert abgekoppelt, was ihre Bedeutung selbst-
verstindlich enorm unterminiert.

Daraus ergibt sich eine dreifache Unterminierung des titelgebenden Ar-
beitsverhiltnisses: (1) Der Angestellte denkt, er kann seine Aufgaben nicht be-
wiltigen, er besitze nicht genug »Kopf«; (2) das schwache Geschiftsmodell
seines Arbeitgebers zeigt, dass er gar nicht erfolgreich arbeiten kann, weil je-
ner selbst iiber zu wenig »Kopf« verfigt; (3) auch beflissene Titigkeit zahlt sich
nicht aus, weil die Entlohnung jeder wirtschaftlichen Basis entbehrt. Weder
Tobler noch Marti arbeiten tatsichlich, im Sinne einer Titigkeit, die mate-
rielle Lebensgrundlagen absichert. Die Romangeschichte kreist vielmehr um
einen Aktionismus, der die Arbeit als vordergriindig wichtigste Tatigkeit der
erzihlten Welt immer wieder neu entwertet, und damit als Praxis des Nichts-
tuns erscheint.

Diese Verschrinkung von Arbeit und Nichtstun produziert im Roman-
text zwei weitere UnverhiltnismiRigkeiten. Zum einen werden konventionel-
le und logische Verhiltnisse von Arbeit und Mufle umgekehrt, sodass es zu ei-
ner strukturellen UnverhdltnismifSigkeit kommt. Dieses, vor allem Tobler betref-
fende, Phinomen zeigt sich an der ostentativen« Darstellung von >Muf3e, die
den gesellschaftlichen Status des arbeits-aversiven Ingenieurs sichern soll,
aber nicht kann. In dieser Unverhaltnismafigkeit offenbart sich das fehlende
Skonomische Fundament der MufSe-Ostentation. Zum anderen kommt es,
komplementir zur Mufie-Inszenierung, zu einer hyperbolischen Zurschau-
stellung von Arbeitsabliufen, die jedoch kein Produkt herstellen oder Gewinn
produzieren. Dabei handelt es sich um eine semiotische UnverhiltnismdfSigkeit
insofern hier das Zeichen >Arbeit< von seinem kulturell bestimmten Referen-
ten abgetrennt wird — ein Phinomen, das ich in Anlehnung an die Theorie
Baudrillards sHyperarbeit< nenne.

Simulationen

Die im vorherigen Abschnitt aufgezeigten UnverhiltnismifRigkeiten werfen
eine Reihe von Fragen auf. Wenn Arbeit im Roman kein ernstzunehmender
Wert ist, warum steht sie dann iberhaupt im Vordergrund der Geschichte?
Die Antwort liegt in der Bedeutung von Arbeit fiir die soziale Identitit der
Protagonisten. Als Variation von >Herr< und >Knecht« reprisentieren sie, wie
Michel Serres treffend sagt, die gesellschaftlichen Klassen, zu denen sie geh6-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

99


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Nichtstun als politische Praxis

ren.?® In Walsers Roman treffen zwei Minner aufeinander, die einer hoheren
Klasse angehoéren wollen als die, in der sie sich befinden. Tobler gehért dem
Biirgertum an, wihrend er eigentlich zum Adelsstand gehoren mochte. Marti
ist Angestellter, und befindet sich damit in einer mittleren Position zwischen
Arbeiterklasse und Biirgertum, will aber von ersterer nichts wissen und sich
stattdessen in ein biirgerliches Leben einfiigen. Beide Protagonisten leiden
unter dem gleichen Problem: ihre tatsdchliche gesellschaftliche Stellung erfor-
dert von ihnen, dass sie arbeiten, wahrend in ihrer erwiinschten Stellung die
Arbeit auf andere Personen ausgelagert oder — zumindest teilweise — von ma-
teriellem Luxus und freier Zeit ersetzt werden konnte. Die folgenden zwei Un-
terkapitel zeigen, dass beide Protagonisten dieselbe Losung fitr ihr Problem
wihlen: sie versuchen, die Anforderungen der Realitit und die VerheifSungen
ihrer Wiinsche miteinander zu integrieren, d.h. gleichzeitig zu bewiltigen
bzw. zu geniefRen. Dabei ist die Arbeit meist das Medium, wihrend eigentlich
Mufle im Vordergrund steht: Sie simulieren Arbeit, um ihre Mufle zu recht-
fertigen; gelegentlich machen sie sogar ihre Arbeit zu einem miifigen Spiel.
Die Romangeschichte offenbart jedoch die Kurzlebigkeit dieser Praktiken des
Nichtstuns, indem sie das Fehlen ihres 6konomischen Fundaments durch den
Niedergang von Toblers Geschift in den Vordergrund riickt.

Ostentative, unechte MuBe

Eine signifikante Eigenschaft Toblers ist sein verdrehtes Verstindnis des Ver-
hiltnisses, in dem MufSe und Arbeit zueinander stehen. Bevor er sich durch
eine Erbschaft selbststindig machen und eine biirgerliche Identitit anneh-
men konnte, war er, ebenso wie Marti, einfacher Angestellter. Innerhalb die-
ser Beschiftigungsklasse ist das Verhiltnis zwischen Arbeit und Muf3e klar
definiert: sie halten sich die Waage. Oder, in den Worten Hannah Arendts:
»Der Segen der Arbeit ist, dafy Mithsal und Lohn einander [...] [im] regelmi-

35  Michel Serres zufolge ist das Verhiltnis zwischen Herr und Knecht immer ein repra-
sentatives, in dem auch das Machtverhiltnis zwischen den Klassen gespiegelt wird. Es
sei»grundfalsch, das Verhiltnis zwischen Herr und Knecht als ein Verhiltnis zwischen
zwei einzelnen darzustellen[...]; ihr Verhaltnis ist zumindest das zwischen dem einen
und den vielen, wenn nicht gar das zwischen dem einen und der Quasi-Totalitdt«. Mi-
chel Serres: Der Parasit. Ubers. v. Michael Bischoff. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1987),
9of. Walsers Gehiilfe weicht von diesem Machtverhéaltnis nur insofern ab, als Marti und
Tobler ahnliche Aufstiegssehnsiichte haben, was sie einander annihert und so die iib-
liche Distanz zwischen Herr und Knecht wesentlich mindert.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

Rigen Rhythmus folgen«.3® Tobler, nun ins Biirgertum aufgestiegen, verwirft
dieses Verhiltnis in Folge und widmet sich verstarket nicht der mithseligen Ar-
beit, sondern fast ausschlieflich dem genussvollen Miiggang. Er unterliegt
damit einem konzeptionellen Missverstindnis, denn das Biirgertum, obwohl
es in der Klassengesellschaft eine Stufe iiber den Angestellten steht, zeich-
net sich nicht weniger durch die Ausfithrung von Arbeit aus. »The creation of
a culture of work has been, arguably, the greatest symbolic achievement of
the bourgeoisie as a class«, wie Franco Moretti postuliert.3” Tobler, vielleicht
aus dem Minderwertigkeitskomplex des >nur« Neureichen heraus, ignoriert
dies, scheut sich vor der Arbeit und schwelgt im Luxus — als wire er nicht nur
eine, sondern gleich zwei Gesellschaftsstufen aufgestiegen und lebe nun als
Aristokrat.

Fiir die Aristokratie gilt ndmlich ein anderes Verhiltnis zwischen Mufle
und Arbeit: Die Mufe ist von der Arbeit losgelost — zumindest von der eige-
nen Arbeit; der Wohlstand ermoglicht das Ausleben von Muf3e ohne vorherige
Erarbeitung der dafiir notwendigen finanziellen Mittel. Dieser Zusammen-
hang wird 1899 — nur wenige Jahre vor der Verdffentlichung des Gehiilfen —
von Thorstein Veblen beschrieben. Die »superior pecuniary class«,® erklirt
dieser, zeichnet sich durch die Ablehnung von Arbeit zugunsten von Mufle
aus: »Abstention from labour is the conventional evidence of wealth and is
therefore the conventional mark of social standing ; and this insistence on the
meritoriousness of wealth leads to a more strenuous insistence on leisure.«3°
Tobler hat also offensichtlich ein Abgrenzungsproblem, da er das Leben ei-
nes Adeligen mit den Mitteln eines nicht-arbeitenden Biirgers zu bestreiten
versucht. Der Roman spiegelt mit dieser filschlichen Identifikation ein his-
torisches Phinomen, das Wolfgang Lepenies bereits ins 18. Jahrhundert da-
tiert: eine Spannung zwischen den Lebensnotwendigkeiten und Wiinschen
eines neu entstandenen Biirgertums. Es »stofien gerade im achtzehnten Jahr-
hundert, das - in Deutschland - den 6konomischen und politischen Aufstieg
des Biirgertums einleitet, der Wunsch und die Sehnsucht, den Adel nachzu-
ahmen, mit der Notwendigkeit zusammen, zu arbeiten, um erst einmal die
Grundlagen fiir hinreichende gesellschaftliche »Entlastung« zu schaffen«.*°

36 Arendt: Vita activa, 126.

37  Franco Moretti: The Bourgeois. Between History and Literature. London: Verso (2014), 43.

38  Thorstein Veblen: The Theory of the Leisure Class. An Economic Study of Institutions. New
York: Random House (1934), 36.

39  Veblen: Leisure Class, 41.

40  Lepenies: Melancholie und Gesellschaft, 70.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Nichtstun als politische Praxis

Tobler widmet sich nicht der Grundlagenschaffung fiir die miiRige »Ent-
lastung«, sondern der Nachahmung des Adels. Fiir diese Priorisierung, und
die Bequemlichkeit eines finanziell abgesicherten Lebens im Allgemeinen,
steht im Roman regelmifig der Topos des Spiels ein. So berichtet der Er-
zihler von der Mode des Kartenspielens, die bei den »sogenannten besserenc
Frauen angekommen sei, »nimlich bei solchen, die nicht gar so streng zu
arbeiten brauchten, den Tag iiber, und das gerade sind ja die Besseren.« (G
48) Fiir Marti wird in der Anstellung bei Tobler das »recht[e]« Leben ganz von
einem arbeitsamen in ein freizeitliches umgewertet — »Joseph miisse das Kar-
tenspiel auch lernen, hief? es, es sei einer kein rechter Mann, wenn er dieses
Spiel nicht verstehe.« (G 87, Herv. meine)

Doch das Spiel ist nicht der einzige Ausdruck, den die von Veblen pos-
tulierte leisure annimmt, denn der Adelsstand zeichnet sich nicht nur durch
ein bequemliches Leben aus, sondern auch durch soziales Ansehen, das er
auferhalb der Berufsarbeit erlangen und erhalten muss. Zu diesem Zweck
tibernimmt der finanziell abgesicherte Adlige unter anderem politische Auf-
gaben: »The normal and characteristic occupations of the [leisure] class [...]
are government, war, sports and devout observances.«* Tobler wiirde auch dies
gern tun, doch es ist ihm nicht méglich. Als neu Hinzugezogener ist es ihm
nicht erlaubt, sich im Dorf politisch zu engagieren, um seinen pseudo-aristo-
kratischen Status zu performieren.** Zudem wird die Gegend um Birenswil
vom handwerklichen Stand bewohnt, der den kapitalistischen Erfinder fir
suspekt hilt. Das zeigt sich unter anderem daran, dass die Bewohner des
Dorfes »an die gesunde Basis seiner technischen Unternehmungen nicht so
recht glauben wollen« (G 71). So kann Tobler durch seine tatsichliche biir-
gerliche Stellung und die Beschiftigung, der er in ihrem Rahmen nachgeht,
kein Ansehen erreichen. Die aristokratische Stellung, die er gerne einnehmen
wiirde, kann er auch nicht durch politisches Handeln performieren, da ihn
das Gesetz vorerst davon abhilt. Er nutzt schlieflich andere Moglichkeiten,

41 Veblen: Leisure Class, 40. Herv. meine.

42 Diese Beschrankung war in der Bundesverfassung von 1848 (Art. 41-42) festgelegt. Die
Niederlassung in einem neuen Kanton (wie der Kauf der Villa Abendstern sie wahr-
scheinlich erforderte) zog einen Ausschluss von der Partizipation in Gemeindeange-
legenheiten flr bis zu zwei Jahren mit sich. Vgl. Regula Argast: Staatsbiirgerschaft und
Nation. AusschliefSung und Integration in der Schweiz 1848-1933. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht (2007),106. Lokale Politik erforderte eine langjahrige lokale Verwurzelung,
die Tobler als Zugezogener nicht aufweisen kann.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

um seinem Geltungsdrang nachzukommen: das Zurschaustellen von Mufe,
und die Auslagerung von Arbeit an andere.

Es ist charakteristisch fiir die Art des Wohlstandes, die Tobler zu imi-
tieren versucht, diesen nicht im Geheimen zu geniefden, sondern ihn nach
auflen zu prasentieren. »In order to gain and to hold the esteem of men it is
not sufficient merely to possess wealth or powerl[...]«, so Veblen, »[t]he wealth
or power must be put in evidence, for esteem is awarded only on evidence.«** Er
pragte hierfiir den Terminus der conspicuous leisure, einer auffillig-ostentati-
ven MufRe, die uniibersehbar ist.** Diese Sichtbarkeit wird auf zwei Arten pro-
duziert: Zum einen durch die Zurschaustellung des eigenen MiifRiggangs. So
veranstaltet Tobler, wie im ersten Abschnitt bereits beschrieben, zum Beispiel
gleich zu Beginn des Romans ein grofRes Fest, um den Schweizer Nationalfei-
ertag am 1. August zu feiern. Ein zentrales Anliegen Toblers bei diesem Fest
(sowie all den anderen, die er im Verlauf der Geschichte organisiert) ist es,
gesehen zu werden. Der Hohepunkt dieses Festes ist ein grofies Feuerwerk,
bei dem es Tobler wichtig ist, frither und mehr »Raketen«, »Feuerteufel« und
»Glutschlangen« in den Himmel zu schicken als »[d]ie im Dorf« (G 66), die
er als »Schlappschwinze« bezeichnet (G 67). Ahnlich aufwendig lisst Tobler,
schon langst in einer finanziell schwierigen Lage, fiir »tausendfiinfhundert
Mark, eine Summe, wie man sie in der Villa Tobler schon seit langer Zeit
nicht mehr beisammen gesehen hatte« (G 172), eine sogenannte Feengrotte in
seinem Garten errichten — eine Art aufwendig produzierte Laube (»ein hoh-
lenartiges, mit Zement ausgeschlagenes und tapeziertes Ding«, G 172). Ihre
Fertigstellung nimmt er zum Anlass, erneut ein Fest zu feiern, bei dem er sei-
nen letzten Wein auftischt, und mit aller Mithe versucht, sich nicht anmerken
zu lassen, dass ihm das Geld ausgeht (vgl. G 173-175).

Neben diesen Festen, den hiufigen Wirtshausbesuchen und Freizeitak-
tivititen seiner Familie, mit denen Tobler ostentativ seinen Reichtum und
Erfolg zur Schau stellen will, verfolgt er noch eine weitere Strategie: Er zeigt
ebenfalls ostentativ, dass er es sich leisten kann, andere Leute fiir sich ar-
beiten zu lassen. Auch das gehort Veblen zufolge zum angemessenen Ver-
halten eines »gentleman of leisure«: »he should find some means of putting
in evidence the leisure that is not spent in the sight of the spectators«, zum
Beispiel durch »the labour performed for the gentleman of leisure by handi-

43 Veblen: Leisure Class, 36. Herv. meine.
44  Vgl. Veblen: Leisure Class, 35-67.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

103


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Nichtstun als politische Praxis

craftsmen and servants in his employ«.*> Die ostentative Mufie des Adels, die To-
bler nachzuahmen versucht, ist also eng mit der Auslagerung von Arbeit an
Dritte verbunden — an den Girtner, die Kéchin, die Handwerker, die die Fe-
engrotte errichten und die Helfer, die beim Augustfest bei der »Dekorierung
des Hauses« (G 60) mitwirken. So zeigt Tobler nicht nur Reichtum und unpro-
duktiven Zeitvertreib, wie es dem Adelsstand angemessen ist, sondern funk-
tionalisiert auch die Kontrolle fremder Arbeitskraft fir die Darstellung seiner
Uberlegenheit. Die Ausrichtung des Feiertagsfests und der Bau der pompé-
sen Feengrotte tragen seiner Verfugungsgewalt iber Arbeitskrifte, d.h. sei-
ner Macht, Rechnung. Er schart arbeitende Helfer um sich, um »sein maf3-
loses Geltungsbediirfnis zu befriedigen, um nach aufien einen Reichtum zur
Schau zu stellen, iiber den er in Wirklichkeit gar nicht verfiigt.«*® Die Ein-
stellung des Gehiilfen ist ebenfalls ein wichtiger Teil dieser indirekten MufRe-
Darstellung durch die Arbeit anderer. Deswegen wird er auch bei scheinbar
jeder Gelegenheit »in seiner Eigenschaft als »mein Angestellter« den Leuten
vorgestellt« (G 54).47 Seine Anwesenheit bestitigt den mehrfach erwihnten
»wohlhabenden Eindruck« (G 104) der Villa Abendstern.

Doch Martis Anstellung soll nicht nur Toblers Wunsch nach einer aris-
tokratischen Auslagerung von Arbeit befriedigen, und damit der indirekten
Darstellung von Mufle dienen. Dieser wiinscht sich nimlich den Respekt der
Gemeinschaft im Dorf Birsenswil, die zwar nicht aus Aristokraten besteht,
allerdings einen durch Arbeit erwirtschafteten Reichtum aufweist. »In die-
sen Gegenden, so heifdt es im Roman, ist »der stolze Gewerbefleifd wirklich
zum alten Land- und Stadtadel zu zihlen« (G 71). Durch die Anstellung Martis
will Tobler nicht nur Reichtum beweisen, sondern auch, dass sein Geschift
in Sachen »Gewerbefleif’« (G 71) der Dorfgemeinschaft in nichts nachsteht.
Marti erfillt so eine Doppelfunktion: Er attestiert nicht nur einen pseudo-
aristokratischen Wohlstand, sondern auch den Fleif seines Vorgesetzten als
Vertreter des Biirgertums. Dieses Attest stellt sich jedoch, wie bereits ange-
kindigt, als Filschung heraus. Denn diesem »wohlhabenden Eindruck« (s.o.,
G 104), der durch Toblers exorbitante Aufwendungen hervorgebracht wird,
fehlt »die gesunde 6konomische Basis, die biirgerlicher Reprisentation eigen

45  Veblen: Leisure Class, 43f. Herv. meine.

46  Rusch: Ironie und Herrschaft, 34.

47  In Marti hat Tobler eben— in seiner Eigenschaft als mafliger, aber stolz prisentier-
ter Angestellter, wie Marti selbst sagt— einen zwar »nicht ganz tiichtigen, wohl aber
brauchbaren und schmiegsamen Menschen« gefunden (G 201).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

ist.<*® Die Erfolge des Tobler'schen Unternehmens bleiben nimlich ginzlich
aus und stehen damit in frappantem Gegensatz zu seiner behaupteten Ge-
schiftigkeit. Den Respekt der anderen Biirger des Dorfes verdient er dadurch
nicht. Auch wenn seine ostentative Mufe fiir sie zeitweilig Zerstreuung be-
deutet, so spricht sich doch schnell herum, dass er seine Rechnungen nicht
begleichen kann. Da sie ihn noch dazu selbst nie arbeiten sehen, halten sie
ihn fir »prahlerisch« und »lacherlich« (G 174), fiir eine Filschung eben. Toblers
Muf3e-Inszenierungen — vom Fest bis zum Angestellten — sind Ausgaben, fir
die es an Einnahmen fehlt, sodass sich notgedrungen ein wirtschaftliches Un-
gleichgewicht ergibt: Es flief3t stets mehr Kapital aus dem als in den Haushalt.
Die Aufrechterhaltung dieses Ungleichgewichts anstelle seiner Behebung —
auf der auch die dekadente Entwicklung des Romans griindet, der tiber die
rasant anwachsenden Schulden der zahlungsunfihigen Familie das Scheitern
des Ingenieursunternehmens erzihlt —zeigt, wie wichtig die conspicuous leisu-
re fiir Toblers Selbstbild ist. Fiir dieses 6konomisch desastrose Festhalten an
einer Muf3e, die man sich nicht leisten kann, hat Veblen ebenfalls einen Begriff
gefunden: er nennt sie »spurious« leasure, eine gefilschte, unechte Mufe.*
Wahrend in Veblens Sicht dieser Fehler nur dem abgestiegenen Adel unter-
lduft, der sich nicht von seinen lange gepflegten Gewohnheiten und Werten
trennen kann, zeigt der Roman anhand von Tobler, dass dies auch jemandem
passieren kann, der nie zum Adel gehort hat, sondern sich nur an seine Stelle
wiinscht.

Durch die Figur Tobler wird im Roman eine Abweichung von dem Mo-
dell des homo oeconomicus generiert: Er ist kein idealtypischer »Unternehmer,
der alle Mirkte und Borsen im Kopf vereinigt und simtliche Entschliisse an
diesem Wissen orientiert; der vollstindig informierte, durch und durch >ra-
tionale« Mensch«,>° sondern ein Unternehmer, der maRlos Geschiftsertri-
ge offentlich zur Schau stellt, die er sich wiinscht, tatsichlich aber gar nicht
verbucht. Die Idee des homo oeconomicus ist zwar von Ralf Dahrendorf (wie
von anderen) als unrealistisch verworfen worden,' dennoch ist es eine Tat-

48  Wagner: Herr und Knecht, 90.

49  Veblen: Leisure Class, 42.

50  Ralf Dahrendorf: Homo Sociologicus. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften
(2006), 19.

51 Dahrendorf spricht vom homo oeconomicus nicht als realistischem Menschenbild, son-
dern als einem »hochst problematische[n]«, dem »wir in der Wirklichkeit unserer All-
tagserfahrung kaum je begegnen dirften.« Dahrendorf: Homo Sociologicus, 19. Auch
Bauer verweist auf die Fiktionalitdt und Simplifizierung, die dem Modell des vollkom-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

105


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Nichtstun als politische Praxis

sache, dass das ihm zugeschriebene wirtschaftliche Verhalten in vielerlei Hin-
sicht dem der biirgerlichen Gesellschaft des frithen 20. Jahrhunderts eignet.
So verhilt sich der Biirger Tobler durch die Priorisierung und Ostentation
der Muf3e nicht-klassenkonform - er ist vielmehr ein 6konomischer Parasit,
wie ihn Michel Serres beschreibt.5* Anstatt selbst zu produzieren, lebt er von
dem, was von anderen produziert wird. Das schlieRt eine gewisse Form des
Reichtums zwar nicht aus — bei »den Parasiten ist der Tisch stets gedeckt«,
schreibt Serres —, jedoch ist dieser durch das ewige Abhingigkeitsverhilt-
nis nicht nur prekir, sondern eben auch endlich. Diese Endlichkeit wird zu-
dem durch Toblers Verausgabung verstirkt, die Georges Bataille zufolge den
reichen Klassen vorbehalten ist. Die biirgerliche Gesellschaft, der Tobler ja
tatsichlich angehort, tendiere eigentlich dazu, ihren Reichtum fiir sich zu be-
halten und bewahren - sie zwinge sich »in bezug auf die Verausgabung zur
Sterilitit«, »ihrer buchfiihrenden Vernunft gemifi«.* Nur die reichen Klassen
seien zur Verausgabung, d.h. zum Luxus, geneigt, ja, geradezu verpflichtet:
»der ostentative Verlust [ist] iiberall mit dem Reichtum verbunden als seine
eigentliche Funktion.« Der soziale Rang, der mit dem Reichtum einhergeht,
so Bataille, sei immer gekniipft an die Bedingung, »daf} das Vermdgen teil-
weise fiir unproduktive soziale Ausgaben geopfert wird wie Feste, Schauspiele
und Spiele.<*> Am Topos der Mufle im Roman zeigt sich also eine Inkongru-
enz zwischen dem, was Tobler ist, und dem, was er sein mochte. Diese klas-
senspezifische Inkongruenz zwingt ihn geradezu zu dem, was bis hierhin als
Praxis des Nichtstuns beleuchtet wurde: der Wunsch, sozial anerkannt zu wer-
den, bringt ihn dazu, etwas darzustellen, was er nicht sein kann. Er simuliert
eine Mufe, an deren Stelle eigentlich Arbeit stehen muss, weil seine gesell-
schaftliche Stellung ihm das Nichtstun nicht erlaubt.

Hyperarbeit
Der Gehilfe Toblers, Joseph Marti, unterliegt im Prinzip demselben parasiti-
ren Problem wie sein Vorgesetzter. Veblen hat in seiner Studie die »servants«

men rational wirtschaftenden Menschen zugrunde liegen. Manuel Bauer: Okonomische
Menschen. Literarische Wirtschaftsanthropologie des 19. Jahrhunderts. Gottingen: V&R uni-
press (2016), 26-28.

52 Serres: Der Parasit, 14.

53  Serres: Der Parasit, 13.

54  Georges Bataille: Die Aufhebung der Okonomie. Ubers. v. Gerd Bergfleth. Miinchen: Ro-
gner und Bernhard (1975), 24.

55 Bataille: Die Aufhebung der Okonomie, 21.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

der »gentleman of leisure« nicht viel beachtet,*® doch auch sie sind nicht da-
gegen immun, Mufle nicht nur als angenehm, sondern auch als Merkmal ei-
ner hohen sozialen Stellung zu verstehen. Die Literaturgeschichte zeigt eine
Neigung des Dieners, die Verhaltensweisen ihrer Herren zu tibernehmen —
das gilt auch und vor allem fiir deren Nichtstun.”” Roland Barthes vermerkte
in seiner Vorlesung »Comment vivre ensemble« aus den 1970er-Jahren zum
Verhiltnis zwischen Herren und Bediensteten, es handele sich dabei um eine
»Struktur der Nachbildung, Nachahmung, Anamorphose, Verdoppelung: die
Herren kehren in den Domestiken wieder, jedoch in unvollstindiger Gestalt,
als Karikatur.«*® Und tatsichlich schitzt Marti die MufRe nicht weniger wert
als Tobler; man kénnte sogar sagen, er wird von Tobler diesbeziiglich in die
Schule genommen - die Einschitzung der Toblers, Marti wiirde nur durch
das Kartenspiel ein »rechter Mann« (G 87) werden, bezeugt dies.

Dass Marti Lust und Freude an dieser parasitiren®® Mufle empfindet,
liegt nicht nur daran, dass er durch seine Stellung als Gehilfe Gliick vor-
nehmlich durch Mufle finden kann, wie Nietzsche in seinen Uberlegungen
zur Herren- und Sklavenmoral vermutet. Zum Thema Agens innerhalb die-
ser Hierarchie fithrt Nietzsche aus, dass die aktive Tat nur den Herren zuzu-
ordnen ist, wihrend dem Unterlegenden (dem »Sklaven«) eine passive Verhal-
tensweise eignet, er sei hochstens im reaktiven Sinne >tatlich«. Das Tatigsein
wiirde bei den Herren »mit Notwendigkeit ins Gliick hineingerechnet«, im
Gegensatz dazu trete das Gliick »auf der Stufe der Ohnmichtigen [...] wesent-
lich als Narkose, Betiubung, Ruhe, Frieden, »Sabbat«, Gemiits-Ausspannung
und Gliederstrecken, kurz passivisch auf«.®° Glaubt man dieser These in
Bezug auf Marti, so lief3e sich seine generelle Affinitit zur Mufie (die »um-
fangreiche Portion Ruhe«, mit der er geboren wurde, G 55) aus seiner Stellung
heraus erkliren. Doch der Roman bildet eine kompliziertere Konstellation ab:
Martis Mufle-Genuss ist sicher durch seine gesellschaftlich niedrige Stellung
als Angestellter determiniert, doch im selben Zug verehrt er die Arbeit, die
das Biirgertum notwendigerweise definiert. Denn er erkennt, dass »work has

56 Veblen: Leisure Class, 43f.

57  Man denke an Sachar in Gontscharows Oblomow, oder Soliman, den Diener Arnheims
in Musils Der Mann ohne Eigenschaften.

58  Roland Barthes: Wie zusammen leben, 138.

59  Vgl. neben Serres’ Der Parasit auch Bauer: Okonomische Menschen, 274.

60  Friedrich Nietzsche: Samtliche Werke. Bd. VII. Zur Genealogie der Moral. Stuttgart: Kroner

(1964), 265.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

107


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Nichtstun als politische Praxis

61 wie Franco Moretti

become the new principle of legitimation of social power«,
tiber die Bourgeoisie sagt.

Er sieht, zumindest zu Beginn des Romans, dass Tobler als arbeitender,
burgerlicher Ingenieur im Dorf Respekt entgegengebracht wird. Er selbst be-
wundert ihn schlie8lich auch - fiir seine »stattliche Figur« (G 15), sein »statt-
liches Haus« (G 27) und seine »Biirgersfrau von echtester Abstammung« (G
28). Diese soziale Anerkennung firbt auf ihn als seinen Mitarbeiter ab. Er
will arbeiten und etwas leisten, um sich diese Annehmlichkeiten ehrlich zu
verdienen. »Dulde du nur keine Trigheit in dir«, sagt er sich selbst, »[m]an
spaziert nicht immer, man leistet auch einmal etwas« (G 141). Diese Vereh-
rung der Arbeit, die ihm den Verbleib in einem biirgerlichen Haus garantiert,
mischt sich im Roman allerdings mit einer Nachahmung der aristokratischen
spurious leisure, die sein Chef Tobler ihm vorlebt. In dessen inszenierter Mufle-
Hlusion ist die Unterstiitzung des Ingenieur-Biiros durch den Gehilfen ei-
gentlich nicht nétig, weil es dort aufgrund von Toblers eigener Untitigkeit
gar keine Arbeit zu verrichten gibt. Die Hilfe, die der Gehilfe geben soll, ist
nicht selten selbst miRig - zum Beispiel, als Tobler ihn auffordert, er »soll
kommen und ihm helfen, den Rest Rotwein noch auszutrinken« (G 46).

So sieht sich Marti einerseits mit der Erwartung konfrontiert, irgendet-
was zu arbeiten, um Toblers gewiinschte Auflenwirkung zu erzielen, wihrend
er gleichzeitig die Moglichkeit hat, seine Zeit ebenfalls miufig zu gestalten.
Das verleitet ihn dazu, Arbeit und Mufle auch selbststindig zusammenzule-
gen: Angenehme Tatigkeiten wie das gelegentliche Rasensprengen oder das
Begleiten der Familie auf Gondelfahrten (G 49-54) legt er sich als Arbeit aus.
Die wenige Arbeit hingegen, die im Biiro zu erledigen ist, betrachtet er als
Spiel. So findet er in jedem Fall einen Weg, stets sowohl zu arbeiten als auch
miiflig zu sein. Darin bewahrheitet sich die von Betiel Wasihun iiber Jakob
von Gunten getroffene Feststellung auch in Bezug auf den Gehiilfen: »ein voll-
kommener Diener muss die Kunst des Schauspiels beherrschen.«%? Er wird
implizit nur deshalb beschiftigt, um denselben Schwindel wie Tobler zu trei-
ben.

61 Moretti: The Bourgeois, 30.

62  Betiel Wasihun: Nichtstun und dennoch Haltung beobachten — Robert Walser und Sa-
muel Beckett. In: MufSe— Faulheit— Nichtstun: Fehlende und fehlschlagende Handlungen
in der russischen und europdischen Literatur seit der Aufkldrung. Hg. v. Sonja Koroliov u.a.
Frankfurt a.M.: Peter Lang (2017), 223.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

Analog zur Toblers >unechter< Muf3e ist Martis Arbeit keine >wirkliche« Ar-
beit. Auch sie wird nicht >einfach so« vollzogen, sondern inszeniert, d.h. sie
ist durch den Modus des als ob charakterisiert. Darin zeigt sich die semioti-
sche UnverhdltnismfSigkeit im Topos der Arbeit: Das >Lebenserhaltende« in der
Semantik des Arbeitsbegriffs kommt nicht tatsichlich zur Geltung (in Form
von Lohn bzw. Gewinn), sondern wird nur als Zeichen verwendet, das den
Anschein eines wohlhabenden, funktionierenden Haushalts aufrechterhalten
und weitere luxuridse Ausgaben legitimieren soll. Normalerweise stehen, wie
oben bereits ausgefithrt, in der Klasse der Angestellten wie auch im Biirger-
tum Arbeit und Muf3e in einem bestimmten Verhiltnis zueinander: ersteres
bedingt letztes, und diese Kausalitit kann nicht aufgehoben werden. Ebenso
wenig konnen diese beiden in einer Titigkeit zusammenfallen; die gingigen
Arbeitstheorien, so schreibt Arendt, wiirden »nahezu einstimmig die Arbeit
im Gegensatz zum Spiel definieren«.®> Wihrend diese beiden Titigkeitsfor-
men — Arbeit und Spiel bzw. Mufle — normalerweise entweder Antipoden dar-
stellen oder mindestens durch eine abwechselnde Abfolge ihre Gleichzeitig-
keit ausgeschlossen ist, fallen Arbeit und Spiel in diesem Roman jedoch zusam-
men. Dieser Zusammenfall ist zum Beispiel durch die semantische Uberla-
gerung von Schreib- und Kiichentisch angezeigt, deren unverhaltnismaRige
Gréfe ich eingangs beschrieben habe.®* Nach der Eingewshnungsphase Mar-
tis im Hause Toblers (nach ungefihr einem Drittel der Erzihlung) wird sein
Sonntag wie folgt beschrieben:

Spéter ging er ins Bureau hinunter. Es war ja nicht viel zu machen da un-
ten, aber er setzte sich trotzdem, angezogen von einem beinahe lieblichen
Gewohnheitsgefiihl, an den Schreibtisch, der wie ein Kiichentisch aussah, und
korrespondierte. Ach, es war heute das reine Tandeln mit der sonst so ernst-
haften Feder. Das Wort »telephonische Unterredung« erschien ihm ebenso
sonntdglich geputzt wie das Wetter und die Welt draufien. Die Redewen-
dung »und gestatte ich mir« war blau wie der See zu Fiifsen der Villa Tobler,
und das »hochachtungsvoll« am Schluss des Schreibens schien nach Kaffee,
Sonne und Kirschenmarmelade zu duften. (G 90, Herv. meine)

In dieser Passage wird die gegenseitige Abhingigkeit von Arbeit und Mufle
deutlich. Fiir jemanden in Martis Stellung kann es ideell keinen Genuss ohne
Arbeit geben. Doch die alltigliche Arbeit in Toblers Biiro ist ja bereits durch

63  Arendt: Vita activa, 151.
64  Vgl. den Abschnitt »Unverhaltnismafigkeiten der Arbeit«in diesem Kapitel.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Nichtstun als politische Praxis

einen hiufigen Genuss definiert, zum Beispiel wenn Marti zum Kartenspielen
angehalten wird, die Familie mit einer Gondel iiber den See fihrt (vgl. G 49f.),
oder wenn er Zigarrenstumpen bei der Arbeit raucht. Im Umkehrschluss wird
deshalb seine freie Zeit mit der Arbeit verschrinkt: Er geht auch am Sonntag
ins Biiro, empfindet die vormals als unterschiedlich gro beschriebenen Ti-
sche (zum Arbeiten respektive Dinieren) als einander dhnlich, und verbindet
synisthetisch den Anblick seiner Schreibarbeit mit dem Duft eines Garten-
Frithstiicks.

Diese Verschrankung von Arbeit und Mufle als Praxis des Nichtstuns er-
klart auch die Festigkeit der gegenseitigen Bindung zwischen Tobler und Mar-
ti trotz der kuriosen Ausklammerung der Lohn- und Leistungsthematik. Als
Parasiten in gegenseitiger Abhingigkeit profitieren sie vielfach voneinander.
Marti genief3t die Verhaltensweise, die sich aus der Uberlagerung von Arbeit
und Nichtstun ergibt, und die man Arbeits-Spiel nennen kénnte — d.h. nicht
zu arbeiten, sondern sich so zu verhalten, als ob er arbeiten wiirde, wihrend
er tatsachlich nichts tut. Im Romantext ist dieses Spiel zu erkennen, weil die
Reflexionen iber die Arbeit, ebenso wie die Konditionen ihrer Verrichtung,
mehr Erzihlraum einnehmen als die Arbeit selbst:

Im Bureau! Erst ein bifichen auf und ab gehen, das gehérte doch schliefSlich zur
Sache, so fing einer immer an, wenn er zu arbeiten sich vornahm. Gehorte Joseph
zu den Menschen, die mit Ausschnaufen ein Geschift beginnen und erst
nach Beendigung desselben, das heif’t, nach halber Beendigung energisch
werden, das heifst wiederum, nur dazu energisch, um sich (iber irgendeinen
billigen Genuf} herzumachen? Er ziindete langsam einen der wohlbekann-
ten Stumpen an, die ihm jeweilen den Gedanken an die beginnende Arbeit
so sehrversiiften, und rauchte drauf los wie das Mitglied eines Rauchklubs.
Und dann setzte er sich wieder einmal an seinen Schreibtisch, und fing an,
sich niitzlich zu erweisen. (G 144, Herv. meine)

Der Beginn »Im Bureau!« wirkt wie eine Regieanweisung, und verleiht der Si-
tuation eine theatrale Note. Wie diese Passage zeigt, ist der Eintritt in das Bii-
ro bzw. auf die Bithne nicht mit einem sofortigen Beginn der Arbeit verbun-
den, sondern mit einem Gedankenmonolog, der sich liest wie die Uberlegun-
gen eines Schauspielers, der nach einer Geste sucht, die am besten den Beginn
der Arbeit konnotiert. Bemerkenswert ist bereits hier, dass Marti nur auf ein
Zeichen (= das Rauchen) fokussiert, was auf die Arbeit verweist, nicht jedoch
auf die Arbeit selbst, von der er selbst nur ungenau spricht. Die grammati-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

sche Unbestimmtheit der Versicherung, es gehore »zur Sache« (welcher?), und
dass »einer« (wer?) immer so anfange, »wenn er zu arbeiten sich vornahmg,
markiert eine Distanz zur Arbeit. Der Gedankengang offenbart, dass Martis
Verhalten Gehabe ist, und mehr mit der Darstellung von Arbeit beschiftigt als
mit der Arbeit selbst.

Dieses Phinomen wird in fast jeder Szene, die im Biiro spielt, irgend-
wie abgewandelt erzihlt. Marti scheint immer nach passenden Gesten oder
den richtigen Worten zu suchen, um sich selbst als genuin arbeitend darzu-
stellen. Wenn Tobler etwas sagt, wovon er nichts versteht, so antwortet er
dennoch: »natiirlich! als sei er bereits jahrelang im Geschift titig gewesen,
weil er es fur »passend« (G 62) hilt. Der Text offenbart immer wieder, dass
Martis Verhalten im Biiro zu grof3en Teilen dem Kalkiil folgt, arbeitend aus-
zusehen. Im Roman werden so Zeichen geschaffen, die zwar auf Arbeit und
ein florierendes Geschift verweisen, ohne diese innerhalb der Diegese jedoch
tatsichlich sehrlich« zu bezeichnen. Die Gleichung lautet also so: Die Kombi-
nation von a) Abneigung gegen die Arbeit (von sowohl Marti als auch Tobler)
mit b) der Unterminierung der geleisteten Arbeit Martis ergibt nicht einfach
c) eine Negation, sondern eher d) eine Simulation derselben. Im Modus des
Spiels simulieren beide Arbeit, indem sie kompensatorische, prokrastinieren-
de Aktivititen theatralisch aus- bzw. auf fithren. %

65 Es gibt bereits dhnliche Argumentationslinien bei Jochen Creven und Karl Wag-
ner, allerdings unter der (mir unverstindlichen) Ausklammerung der Arbeit. Wagner
schreibt zum Beispiel, Marti wiirde mit »seinen korperlichen Aktivitaten«wie dem Ra-
sensprengen sein »Versagen« und »seine permanente Kopflosigkeit« kompensieren.
Wagner raumt zwar ein, dass Marti den »Sinn der Biiroarbeit gar nie begriffen hat
und auch gar nicht begreifen konnte, lastet das aber der fehlenden Intelligenz Martis
an, anstatt darin eine strukturelle Beschaffenheit der Arbeit zu sehen, die sich eben
grundlegend durch miifSige Handlungen definiert. Wagner: Herr und Knecht, 44f. Gre-
ven hingegen argumentiert ganz anders, und zwar sieht er in den Kompensationen —
insbesondere in den Hausarbeiten, dem Rasensprengen sowie dem Schwimmen und
Spazierengehen — eine Flucht vor der eigenen, mit Vorwiirfen tiberladenen Selbstre-
flexion und den Versuch, sich so »wirklich mit seiner Umwelt [dem »real Seienden«] zu
verbinden«.Jochen Greven: Existenz, Welt und reines Sein im Werk Robert Walsers. Versuch
zur Bestimmung von Grundstrukturen. Paderborn: Fink (2009), 57. Greven hat insofern
Recht als Marti das Schauspiel der hyperbolischen und anderen Verhaltensweisen im
Biiro fiir Tatigkeiten unterbricht, die dem Funktionieren des Haushaltes dienen (und
durch die Entlohnung der Haushalterin Pauline auch mehr geschitzt werden), und da-
mit dem tatsdchlichen Wunsch, etwas zu leisten, Ausdruck verleihen. Wiederholt wird
versucht, die Illusion (des scheinbaren Leistens) zur Realitit (eines wirklichen Leistens)

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Nichtstun als politische Praxis

Mit dieser >Theatralitit« geht eine Statusverinderung einher, d.h. es wird
fir den Bereich der Handlung vollzogen, was John L. Austin in Bezug auf
Sprechakte einen Szenenwechsel (»sea-change«) nennen wiirde: Marti agiert
wie ein Schauspieler, und das, was er tut, ist »in a peculiar way hollow or void
if said by an actor on the stage«.°® Austin beschreibt den Modus solcher In-
szenierungen als erkennbar unernst und parasitir, in stetiger Abhingigkeit
von ihrem Wirt — der seigentlichen< Bedeutung der gesprochenen Worte oder
vollzogenen Handlungen. Umgekehrt beschreibt auch Michel Serres in Le pa-
rasite das Parasitire als »Stérung der Kommunikationg, die nur aufgrund ih-
rer Abhingigkeit zur Kommunikation (ohne die sie nicht wahrnehmbar wire)
existiert.®’ Die Verschrinkung von verdnderter, entriickter Kommunikation
und dem Parasitiren nihert diese Art des theatralen Verhaltens und Spre-
chens, die man bei Marti beobachten kann, auch prinzipiell der Figur des
Nichtstuers (/Muiggingers/Taugenichts/Faulpelzes etc.) an. Von dieser be-
hauptet Manuel Bauer nimlich, sie habe »zwangsliufig eine Stellung zum
Wirtschaftsleben, die sich aber zumeist nur ex negativo erschlieft [..] und in
vielen Fillen in parasitirem Egoismus miindet«.®

Marti arbeitet, wie gesagt, eben nicht selbst, lebt aber davon, dass an-
dere dies tun (so die Hindler, die Tobler unbezahlt weiter beliefern und die
Familie ernihren) — und ebenso verhilt es sich mit seiner >Performance«. Mar-
tis Handlung in diesem Passus verweist lediglich auf das Ritual des Arbeits-
beginns, ohne dass sich tatsichliche Arbeit anschlief8t. Man erfihrt nimlich
nicht, wie sich Marti »niitzlich« erweist, sondern nur vom Eintreten Toblers,
der, selbst nicht arbeitend, auch Marti von der Arbeit ablenkt und so erneut
seine Unfihigkeit zur Geschiftsfithrung beweist. Beschwingt von vornicht-
licher Zecherei trifft er spit im Biiro ein, verwickelt Marti in ein Gesprich —
dazu noch iiber sein bisher ausbleibendes Gehalt —, nur um ihm Faulheit vor-
zuwerfen:

So zeigen Sie auch, Teufel noch einmal, dafd Sie imstande sind, etwas zu leis-
ten. Bis jetzt habe ich noch wenig davon bemerkt. Ein grofles Maul macht
noch keine nennenswerte Leistung, haben Sie das verstanden? (G 145)

umzukehren, doch dafiir fehlt der Organisation (des Geschifts und der Familie) die
wirtschaftliche Grundlage.
66  John L. Austin: How to do Things with Words. The William James Lectures delivered at Har-

vard University in 1955. Oxford: Clarendon Press (1962), 22.
67  Serres: Der Parasit, 11.
68  Bauer: Okonomische Menschen, 273.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

Trotz des offensichtlichen Widerspruchs, der zwischen Toblers Benehmen
und seinen Erwartungen besteht, benennt er dennoch die programmatische
Losung der Gehiilfen-Geschichte — das »grofRe Maul« ohne »nennenswerte
Leistung«. Oder eben »Zeichen« ohne »Referenten«, analog zu Baudrillards
Vorstellung einer simulierten Realitit. »La simulation n'est plus [...] d’'un étre
référentiel, d’'une substance« erklirt dieser; »[e]lle est la génération par les
modeles d’'un réel sans origine ni réalité : hyperréel.«®® Unter dieser »Hy-
perrealitit« versteht Baudrillard die Kopie von etwas Realem, was von der
statsichlichen« Realitit losgelost ist, und als >neue« Realitit wahrgenommen
wird.”® Diese Theorie verkompliziert unweigerlich die Idee eines Wahrheits-
gehalts, denn die Kopie bezeichnet >Uneigentlichess, ist also in gewisser Wei-
se Luge. Es sei damit »unmdglich gewordenc, fithrt er an anderer Stelle aus,
»dafd ein Sinn zuriickverfolgt werden kann.«” Ganz ihnlich verhilt es sich
mit der Unbestimmtheit des »so fing einer immer an, wenn er zu arbeiten
sich vornahm«: Marti imitiert hier nicht direkt eine Arbeit, sondern die Vor-
stellung einer Arbeit, deren Ursprung vollkommen unklar ist. Somit kann die
Sinnhaftigkeit des Auf-und-Ab-Gehens als Arbeitsbeginn nicht (mehr) nach-
vollzogen werden. Auch Tobler agiert so; er habe, wie seine Frau kurz vor dem
Bankrott sagt, »nur den Ton dieser pfiffigen und schlauen [Geschifts-]Leu-
te angenommen, das dufSere Betragen, die Manieren, nicht aber zugleich die
Fihigkeiten.« (G 246, Herv. meine)

Die im Roman beschriebenen shyperrealen< Handlungen, die Arbeit auf
diese Art und Weise simulieren, kénnen analog dazu als Hyperarbeit verstan-
den werden. Das hier entwickelte Konzept der Hyperarbeit ist im Kern bereits
bei Baudrillard angelegt, da er den Simulationsmechanismus — wie im einlei-
tenden Abschnitt dieses Kapitels bereits beschrieben wurde — tiberhaupt erst
aus einer post-marxistischen Betrachtung moderner Arbeitsmarktentwick-
lung herleitet: Anstelle des von Marx erhofften Schwindens der Herrschaft
des Kapitals hitte sich Arbeit von einer »Produktivkraft« zu einem »Produkt«

69 Jean Baudrillard: Simulacres et simulation. Paris: Galilée (1981), 10.

70  FredJameson fiihrt als Beispiel fir das Simulacrum —der individuelle Baustein der all-
gemeinen Hyperrealitit— den Photorealismus der 1960er und 70er Jahre an, deren
Bilder (z.B. jene von Chuck Close) keine sRealiens, sondern Photographien als Refe-
renten hatten. Die reale Welt, so Jameson, ist »transformed into images, of which the
»realism« of the photorealist painting is now the simulacrum«. Fredric Jameson: Post-
modernism, or, The Cultural Logic of Late Capitalism. Durham: Duke UP (1991), 31.

71 Jean Baudrillard: DasJahr 2000 findet nicht statt. Ubers. v. Peter Geble u.a. Berlin: Merve
(1990), 9.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Nichtstun als politische Praxis

gewandelt, es ist nur mehr ein »Zeichen unter Zeichen«.” Daraus folgt die —
in bezeichnender Weise auf Walsers Gehiilfen von 1907 ebenso wie auf den
frithen Postmoderne-Diskurs Baudrillards zutreffende — These, Arbeit leiste
nichts als die Kreation eines Abbilds ihrer selbst. Sie sei damit eine Funktion
des Imagindgren: »[Slie ist nur noch der Spiegel der Gesellschaft, ihr Imagini-
res, ihr phantastisches Realititsprinzip«.”

Natiirlich gelten im Roman andere Pramissen als die von Baudrillard be-
schriebenen: Der Grund fiir die Hyperarbeit liegt weder in der gesteigerten
Effektivitit industrieller Produktion, die menschliche Arbeitskraft abwertet,
noch liegt ihr Ziel in der politischen Drosselung gesellschaftlicher Krifte, die
durch stote Arbeit« (oder »bullshit jobs« in David Graebers Terminologie)’* be-
schiftigt und ermiidet werden. Im Gehiilfen tiberspielt Hyperarbeit zunichst
lediglich ein dysfunktionales System (Toblers Unternehmen), indem sie ei-
nen Abstand zu diesem System schafft und sich darin theatralisch produ-
ziert. Eben wegen dieser >Entriicktheit< und der gesellschaftlichen Kritik, die
sie auch impliziert, sollte man die Hyperarbeit, die aus dieser Simulation ent-
steht, nicht nur als simple Kopie betrachten. Die Simulation als Verfahren im
Roman kopiert die Arbeit immerhin nicht perfekt, sondern zeigt Abweichun-
gen und Stérungen auf, die sich mit normaler Arbeit gar nicht vereinbaren
lassen. Dabei entsteht nicht nur eine zweite, andere Arbeit, sondern eine Ar-
beit anderer Ordnung. Die Simulation als parasitire Kommunikation im Sin-
ne Serres’ bringt also ein neues Phinomen hervor, sie ist eine »Stérung, welche
die Ordnung verdndert«: »Die neue Ordnung erscheint durch den Parasiten,
der die Nachricht stort. Er verwirrt die alte Reihe, die Folge, die Botschaft,
und er komponiert eine neue.«”

Diese Hyperarbeit, die normale Arbeit simuliert und sich dabei von ihr
entfernt, zeigt Ambivalenzen innerhalb des Gegensatzes zwischen Muf3e und
Arbeit im Gehiilfen auf. Das obige Beispiel illustriert die angenehme Seite der
Hyperarbeit: Das >Simulations-Spiel« eréffnet den Arbeitsdiskurs, und legiti-
miert damit zum Beispiel den Genuss des Rauchens, da die Zigarren Toblers
Anweisung gemaf3 nur »wihrend der Arbeit« (G 13, Herv. meine) geraucht wer-

72 Baudrillard: Der Symbolische Tausch, 50, 23.
73 Baudrillard: Der Symbolische Tausch, 28.

74  Graeber: Bullshit Jobs, xvi.

75  Serres: Der Parasit, 282f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

den diirfen.”® Dieser positiv konnotierte Aspekt wird im Laufe der Erzihlung
immer wieder aufgegriffen, besonders gehiuft aber zu Beginn des Arbeits-
verhiltnisses. Da bereitet Marti das Spielen der Rolle des Angestellten, trotz
der Ahnung eines Problems, noch grofe Freude:

Was hatte es zu bedeuten, dafd zwei Wechsel zu je vierhundert Mark nicht
bezahlt wurden. Man schob den Verfalltag dieser Billetts einfach auf einen
Monat hinaus, es war sogar riesig nett fiir Joseph, an den Aussteller der Ak-
zepte schreiben zu diirfen: »Bitte, haben Sie noch Geduld. Die Finanzierung
meiner Patente 13t nur noch kurze Zeit auf sich warten. Bis dahin wird es
mir moglich geworden sein, die filligen Verpflichtungen prompt einzulé-
sen.«

Er hatte mehrere solcher Briefe zu schreiben, und er freute sich tGber die
Leichtigkeit, mit der er den gesamten kaufmannischen Stil beherrschte. (G
31f)

Das Simulationsphinomen ist allerdings nicht ausschliefilich lustvoll, inso-
fern es nicht selten bei der Uberbriickung heikler Situationen hilft, so zum
Beispiel bei der Interaktion Martis mit einem der vielen Gliubiger Toblers.
Dort zeichnet sich die Arbeitssimulation Martis, der den Gliubigern nichts
entgegenzusetzen hat, durch tberschiissige Bewegungen aus, die diese Un-
fahigkeit kaschieren sollen:

Der Kassenbote der Barenswiler Sparbank trat ein.

»Natiirlich ein Wechsel«, dachte Joseph. Er stand von seinem Platz auf, nahm
das Formular in die Hand, besah es von allen Seiten, schiittelte es hin und
her, priifte es auf das Genaueste, machte ein zugleich nachdenkliches und
wichtiges Gesicht und sagte dann zu dem Boten, es sei gut, man werde vor-
beikommen.

Der Mann nahm den Wechsel wieder zu sich und ging, Joseph nahm sogleich
die Feder zur Hand, um brieflich den Aussteller des Wechsels zu ersuchen,
noch einen Monat Geduld zu haben. (G 74)

Das Entgegennehmen des Wechsels kénnte natiirlich auch durch einen ein-
zigen Handgriff erledigt werden. Stattdessen vollzieht er, wie schon Tobler,
die Darstellung grofRer Gesten, die iiberschiissig wirken, weil ihre Funktion

76  Dazugehortebensodie im Zitat vorgenommene Abwertung der Gewohnheit, sich erst
nach der Arbeit »irgendeine[m] billigen Genuf3« als Belohnung hinzugeben, anstatt
sich vor der Arbeit dadurch auf sie einzustimmen.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Nichtstun als politische Praxis

uneindeutig ist. In diesem Fall sind sie verantwortlich fiir die Aufrechterhal-
tung der Illusion, Toblers Geschift sei einerseits liquide — was das Aufkom-
men eines Wechsels unwahrscheinlich oder zumindest selten macht - und
andererseits 6konomisch, d.h. in beiden Fillen hochmotiviert zur genauesten
Priifung eines Wechsels. Die Ubertriebenheit dieser Gesten — das Besehen,
das Hin-und-Her-Schiitteln, das genauste Priifen, die mehrdeutige Mimik —
produziert eine Komik, an der sich die Verschleierungs-Taktik abzeichnet,
die den Misserfolg Toblers verdecken soll. Beide Anstrengungen Martis, die
Begleichung der Schuld um jeweils einen Monat zu verschieben, verweisen
auf leere Referenten: Eine erfolgreiche, finanziell uneingeschrinkte Zukunft.
Ohne ernstzunehmende Hoffnungstriger ist dies nichts als eine Wunschvor-
stellung, und der Verweis darauf wird damit gleichsam Simulation.

Die logische Konsequenz aus einer konstanten Arbeits-Simulation, die
sich im Text durchgingig nachweisen lisst, ist Baudrillard zufolge die Gleich-
setzung der Arbeit mit ihrem Gegenteil, der Nicht-Arbeit bzw. dem Nichts-
tun. Da die Arbeit »keine Kraft« mehr ist, sondern nur »Zeichen unter Zei-
cheng, lisst sie sich »mit der Nicht-Arbeit, der Freizeit vertauschen, mit der
sie vollig dquivalent ist, sie a3t sich verwandeln in alle anderen Teilbereiche
des Alltagslebens«; sie ist, »wie die meisten Titigkeiten, nur noch ein En-
semble von Beschreibungsvorgingen.«’” Dies bedeutet aber gerade nicht die
erwartete Ausklammerung der Leistungsthematik, wie sie sich in dem oben
beschriebenen Diskurs itber Martis Leistungsunfihigkeit andeutet.

Tatsichlich ist Marti selbst sehr auf die Qualitit seiner Leistung bedacht.
Nur bezieht sich dieser Fokus mehr auf die Abbildung von Leistungsbildern,
als auf das tatsichliche Leisten. Dabei gilt in analoger Weise, was Bourdieu
und Passeron iiber Studenten schreiben, die sich den Habitus des Intellektu-
ellen aneignen, ohne bereits selbst intellektuell zu arbeiten: Gerade die »Ver-
richtung von Titigkeiten« in der »Art des >So-tun-als-ob« ist »eine der Be-
dingungen fiir die Ubernahme der Werte, die die intellektuelle Welt beherr-
schen — oder eben die Welt der Arbeit.”® Auch das So-tun-als-ob funktioniert

77  Baudrillard: Der Symbolische Tausch, 23.

78  Pierre Bourdieu u. Jean-Claude Passeron: Die Erben. Studenten, Bildung und Kultur.
Ubers. v. Stephan Egger u.a. Konstanz: UVK (2007), 62. Die Autoren gehen soweit,
das »Erlernen«eines solchen »Spiels und doppelten Spiels«als »Vorbereitung auf den
Beruf« zu betrachten, da so relevante »Techniken« erworben werden kénnen (ebd.) —
nicht zu vergessen ist dabei, dass Bourdieu und Passeron in dieser Schrift die Univer-
sitdt als eine Institution kritisieren, die Scheinhaftigkeit belohnt.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

im Gehiilfen im Rahmen der von Weber postulierten protestantischen Leis-
tungsethik.” Der springende Punkt in Webers Verstindnis der Arbeitsethik
sei namlich, so Matthew Finkin, dass sich diese Ethik unabhingig davon ent-
wickelt, worin diese Arbeit besteht. »Manche Arbeit ist fiir sich schon Beloh-
nung,« schreibt er weiter, »Spiel oder Freude fur die, die sie leisten«.®° Man
kann es auch leicht verschoben betrachten: eine Arbeit, die nur zum Spiel ge-
macht wird, kann ebenso belohnend sein und zum Mehr-Leisten anregen wie
eine »echte« Arbeit.

Gemeinschaft und lllusion

Die im vorherigen Kapitel beschriebenen Simulationen - die ostentative, un-
echte Mufie ebenso wie die Hyperarbeit — sind im Roman ohne Zweifel als
slustvoll konnotiert. Sie bereiten den Protagonisten Freude, weil sie luxuris-
se Verausgabung und miifliges Schauspiel involvieren, und weil sie einen Le-
bensstandard vortiuschen, den sie sich eigentlich nicht leisten kénnen. Fiir
Marti hat dieses schéne Leben auch einen grofien sozialen Wert, denn er
findet in der Familie Tobler eine bedeutsame Bindung und ein Zugehorig-
keitsgefiihl, das ihm lange abhandengekommen war. Er ist, so sagt er selbst,
»erschreckt [..] dariiber, dafy ihm einfachere und niherliegende Beziehungen
vollstindig mangeln« (G 93). Die Familie Tobler gleicht diesen Mangel aus.
Die These, Marti wiirde die unbezahlte Anstellung im Tausch fiir eine quasi-
Mitgliedschaft bei der Familie Tobler hinnehmen, ist in der Walser-Forschung
bereits etabliert.®! Diese versteht, in Anlehnung an eine Passage vom Beginn
des Romans, Marti als >Heimatlosens, der in der Familie Tobler eine neue Hei-
mat zu finden sucht.®? Tatsichlich werden in Marti durch die Familie Tobler

79  Werner Deich stellt nach der Auswertung von fast 70 Angestelltenromanen aus dem
deutschsprachigen Raum um die Jahrhundertwende (den Cehiilfen inbegriffen) fest,
dass sich diese Berufsgruppe in ihrer literarischen Darstellung durch ein stark ausge-
pragtes Leistungs- und Pflichtbewusstsein auszeichnet. Vgl. Werner Deich: Der Ange-
stellte im Roman. Zur Sozialgeschichte des Handlungsgehilfen um 1900. K6In: Grote (1974),
176-178.

80  Matthew Finkin: Arbeit, Arbeitsrecht und Wissenschaft. Webers Frage. Ubers. v. Rudolf
Buschmann. In: Arbeit und Recht 55 (12), 2007, 410.

81  Vgl. Riisch: Ironie und Herrschaft, 128f.; Wagner: Herr und Knecht, 33f.

82  So werden die Blicke der Kinder, als sie Marti das erste Mal sehen, wie folgt beschrie-
ben: »Diese ungeniert fragenden und forschenden Blicke entmutigten ihn. Solche Bli-
cke erinnern eben an die Angeflogenheit an etwas Fremdes, an die Behédbigkeit dieses
Fremden, das fir sich eine Heimat darstellt, und an die Heimatlosigkeit desjenigen,

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

n7


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Nichtstun als politische Praxis

Erinnerungen an sein eigenes »biirgerliche[s] Familienhaus« (G 102) gewecke.
Auch seine Familie befand sich in einer »Misere« (G 102) — in was fiir einer,
weify man nicht. Auch seine Mutter ist, wie Frau Tobler, hiufig krank und
schwach, aber dennoch giitig und schén (vgl. G 101f. und G 227f.). Doch Marti
assoziiert seine Familie, trotz dieser Probleme, vor allem mit der Mufle und
dem Spiel aus seiner Kindheit, die er bei der Familie Tobler wieder aufnehmen
kann. Im Roman wird Martis Kindheit nur wenige Male erwahnt, immer je-
doch in Momenten der Mufle und des Genusses. Das erste Mal erinnert sich
Marti, wenige Tage nach seinem Einzug bei den Toblers, beim Trinken des
Nachmittagskaffees, eines seiner liebsten Genussmittel: »Warum denke ich
an zu Hause, an die Kindheit, wenn ich diesen sonderbaren Kaffee trinke?« (G
29). Eine weitere, bezeichnende Erinnerung itberkommt Marti ebenfalls in ei-
nem besonders von Mufie bestimmten Moment. An einem Sonntagsspazier-
gang nach einem Bad im See legt er sich in eine moosbewachsene Schlucht
und tagtriumt von einem dhnlichen Tag seiner Jugendzeit: »Es war auch an
einem Sommersonntag]..]. Die Kinder waren vorausgesprungen, Spiele erfin-
dend und betreibend, hinterher kamen die Eltern« (G 100, Herv. meine).

Der Protagonist Marti verbindet seine Kindheit mit dem Spiel, und
nimmt die Toblers als Ersatzfamilie her, weil er sich dort fast vollstindig dem
Spiel widmen darf, sei es am Kartentisch oder im Biiro. Die Muf3e, die Marti
bei Toblers geniefit, ermoglicht diese gedankliche Verbindung auch erst. So
schreibt Gaston Bachelard iiber die Triumerei, sie entstehe aus der Mufe, in
der man nicht denken muss: »c’est moi qui suis heureux de réver ma réverie,
C’est moi qui suis heureux du loisir ot je mai plus la tiche de penser«.® Die
zumindest zeitweilige Befreiung von Anstrengungen, die Marti im Hause
Tobler zum ersten Mal in seiner elenden Karriere erlebt, fithrt ihn direkt
in seine Kindheit zuriick - »l'enfance [..], l'archétype du bonheur simple«,
schreibt Bachelard —,%4 in der er dhnlich befreit war.

Die Vorstellung einer idealen Gemeinschaft, die sich in der Geschichte an
der Figur Marti abbildet, ist die einer im Spiel und Mufle begriffenen Fami-
lie. Diese Art der Gemeinschaft wird im Roman in einen scharfen Kontrast zu

der nun so dasitzt und die Pflicht hat, sich méglichst rasch und guten Willens in das
behagliche fremde Bild heimatlich einzufiigen.« (G 13)

83  Caston Bachelard: La Poétique de la Réverie. Paris: Presses Universitaires de France
(1960), 20. Herv. meine. Bachelard mochte in dieser Passage auf die Bewusstheit des

Tagtraumens hinaus.
84  Bachelard: La Poétique de la Réverie, 106.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

solchen Gemeinschaftsformen gesetzt, deren Fundament die Arbeit ist. Die-

se andere Art der Gemeinschaft wird durch den Sozialismus versinnbildlicht,
den Marti ideologisch entschieden ablehnt.®> Diese Ablehnung bezieht sich
auf die sozialistische Idealisierung von Arbeit, auf die sich seiner Meinung nach

keine Gemeinschaft aufbauen lisst. Die Idee einer sozialistischen Arbeiterge-

meinschaft wird im Roman im Rahmen eines Wiedersehens zwischen Marti

und seiner Jugendfreundin Klara demontiert. Beide hitten zwar einmal an
den Sozialismus geglaubt, heifdt es dort, hitten diesen Glauben jedoch auf-
gegeben, da diese Bewegung nichts als Schall und Rauch gewesen sei:

Es war damals eine sonderbare Welt und Zeit gewesen. Unter dem Na-
men »Sozialismus« hatte sich, einer Gppigen Schlingpflanze dhnlich, eine
zugleich befremdende und anheimelnde Idee in die Képfe und um die
Korper der Menschen[...] geworfen[..]. Die Arbeiter und ihre Interessen nahm
man damals allgemein mehr geriuschvoll als ernst. Es wurden hdufig Umziige
veranstaltet, an deren Spitze auch Frauen schritten, blutigrote oder schwar-
ze Fahnen hoch in der Luft daherschwenkend. Was nur immer mit den
Verhiltnissen und Ordnungen der Welt unzufrieden war, schlof$ sich dieser
leidenschaftlichen Gedanken- und Cefiihlsbewegung hoffnungsvoll und
zufrieden an, und was die Abenteuerlust einer gewissen Sorte von Schrei-
bern, Krakeelmachern und Schwatzern vermochte, die Bewegung einesteils
prahlerisch hochzuheben und anderteils in die Gemeinheit des Tages her-
abzuziehen, das bemerkten die Feinde dieses »Gedankens« mit einer Art
vergniiglichen Hohnlacheln. Die ganze Welt, Europa und die Ubrigen Erd-
teile, so hieR es damals unter den jungen und halbreifen Geistern, verbande
und vereinige diese Idee zu einer frohlichen Menschenversammlung, aber
nur wer arbeite, sei berechtigt usw.

Joseph und Klara waren damals ganz und gar von diesem vielleicht ed-
len und schénen Feuer ergriffen worden[...]. Sie liebten beide, wie es damals
Mode war, die »Menschheit«. (G 134f., Herv. meine)

85

Der Sozialismus war in der Schweiz des spaten 19. und frithen 20. Jahrhunderts sowie-
so von einer gemafligteren Auspragung und insgesamt weniger populdr als im Rest
Europas. Die Griinde fir diese historische Entwicklung lagen in der Stirke und Eta-
bliertheitder repriasentativen Demokratie, die Interessenverbiinde von Arbeitern zwar
nicht tberflissig, aber zumindest weniger notwendig machten. Vgl. Volker Reinhardt:
Geschichte der Schweiz. Miinchen: Beck (2014), 104f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

19


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Nichtstun als politische Praxis

Die Hervorhebung der Worte, die auf den Sozialismus oder seine Kernge-
danken hinweisen (»Sozialismus«, »Gedankens«, »Menschheit«) markiert
ein zitierendes, d.h. distanziertes Sprechen, welches das sozialistische Pro-
gramm nicht ernsthaft in Erwigung zieht. Dies zeigt sich ebenfalls in der
skeptischen Formulierung des Erzihlers, bei der Leidenschaft fiir diese Idee
handele es sich um ein nur »vielleicht edle[s] und schéne[s] Feuer« (s.o., Herv.
meine). Damit wird die emphatische Gutheiflung dieses Projekts, ganz ab-
seits von der Legitimitit der sozialistischen Agenda, in Frage gestellt. Als
Grund fir diese Infragestellung dient die Scheinhaftigkeit der Bewegung: die
Anteilnahme an den Lebensumstinden der ArbeiterInnen sei nur oberflich-
lich, denn sie werde »mehr gerduschvoll als ernst« genommen. Der Sozialis-
mus postuliere ein anderes, iitberhdhendes Verstindnis von Arbeit, wodurch
er es verfehle, die Lebensrealitit der Arbeitenden zu erfassen. Er stellt somit
lediglich eine Illusion dar.

Die sozialistische Ideologie fungiert hier demnach nicht weniger als hy-
perreales Zeichen als die Arbeit Martis, beide sind eine >Waise< ohne Referen-
ten. Die »Krakeelmacher[...] und Schwitzer[...]« heben die Bewegung prah-
lerisch hoch - ganz getreu der oben erwihnten Tobler'schen Losung >grofies
Maul ohne Leistung« (G 145). Den Grund dafiir, dass sowohl Klara als auch
Marti den »Sozialismus« letztlich ablehnen, lernt man implizit aus diesem
Verweis auf die >Falschheit« seiner Proklamationen. Die, so kann man an-
nehmen, die Arbeit als Art der Mitgliedschaftskondition anpreisen und da-
mit auch idealisieren, ohne jedoch die unverhiltnismiRigen Belastungen der
Arbeit wirklich beseitigen zu wollen. Klaras AuRerung, sie sei »jetzt ofters
unwohl und unfihig, das Erwerbsleben, das sie so lange gefithrt habe, zu
ertragens, und dass sie »zu schwach geworden« sei (G 137), ist wichtigstes
Ausschlusskriterium fiir ihre Mitwirkung im »Sozialismus«, denn »nur wer
arbeite, sei berechtigt, usw«. Zudem habe sie, als alleinerziehende Mutter,
ihre Aufmerksambkeit von der Masse auf das Einzelwesen gerichtet bzw. rich-
ten miissen: »[vlon da an liebte sie nicht mehr die »Menschheit«, sondern sie
betete ihr Kind an.« (G 136)

Die oben zitierte Passage zeigt klar den Standpunkt Martis zum Thema
Gemeinschaft: Die Teilnahme und -habe an der Gemeinschaft darf nicht an
die Voraussetzung der Arbeit gekoppelt sein. Zum einen zerstort sie den Kor-
per und macht den Menschen, wie Klara selbst sagt, schwach. Dies war Han-
nah Arendt zufolge fiir die lingste Zeit die hauptsichliche Konnotation der
Arbeit: die Bedeutung des Wortes schlief3e »seit eh und je »Mithe und Plagex,

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

Anstrengung und Schmerz, ja eine Verunstaltung des Kérpers« ein.®¢ Eine
so herbeigefithrte Schwiche kann der Gemeinschaft nicht zutriglich sein, sie
wiirde dem Menschen nur die soziale Energie rauben. Zum anderen scheint
die Arbeit eine zu allgemeine Gemeinsambkeit zu sein, als dass man darauf ei-
ne Gemeinschaft griinden konne. Da fast jeder Mensch arbeitet oder arbeiten
muss, bestiinde eine solche Gemeinschaft aus der ganzen Menschheit — und
das ist sowohl fiir Klara als auch fiir Marti nicht zu schaffen. Beide lehnen die-
se grofie Gemeinschaft ab. Uber Joseph heifit es, er spriche »kein Wort mehr
von der »Menschheit«. Das war lingst voriiber. Je schwerer es einem wurde,
ein »rechter Mensch« zu werden, desto weniger mochte man grofSe Worte in
den Mund nehmen, und schwer war es, »recht« zu bleiben, das empfand man
jeden Tag deutlicher.« (G 137, Herv. meine) Am Beispiel Klaras erkennt man,
dass das grofle Wort »Menschheit« und die grofie Gemeinschaft zugunsten
einer greifbaren Realitit abgewihlt werden: der Familie. Thre Liebe richtet
sich kurz auf die Menschheit, dann nur noch auf ihr Kind. Gemeinschaft, so
wird hier mit grofiter Stirke suggeriert, kann mit der Arbeit selbst nichts zu
tun haben.

Aus diesem Zusammenhang ergibt sich die besondere Ironie, dass Mar-
ti den Sozialismus und seine Fixierung auf die Arbeit ablehnt, weil dessen
humanistische und gemeinschaftsstiftende Funktion nur Illusion sei, obwohl
seine Gemeinschaft mit Toblers rund um den simulierten Luxus ebenso illu-
sorisch ist. Wie durch die Phinomene der ostentativen Mufe und der Hyperar-
beit verdeutlicht ist, sind Martis Arbeits- und Freizeittitigkeiten fundamen-
tal von illusionsbildenden Prozessen abhingig. Der Umstand, dass Marti den
Sozialismus ablehnt, obwohl er prinzipiell die Stirkung der arbeitenden Be-
volkerung zum Ziel hat, deutet darauf hin, dass Marti selbst einer Illusion
im Marx’schen Sinne erliegt — der Illusion nimlich, es gehe ihm gut. Marx
verwendet den Begriff der Illusion sowohl fiir ein durch Religion produzier-
tes, >falsches« Gliick, das den Menschen an der Verbesserung seiner Lebens-
umstinde hindere,®” als auch im Sinne einer ideologischen Regressivitit der
herrschenden Klasse, die sich an die geschichtlich bedingte, gesellschaftliche

86  Arendt: Vita activa, 60f.

87  »Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Glicks des Volkes ist die Forderung
seines wirklichen Glicks. Die Forderung, die lllusionen (iber seinen Zustand aufzuge-
ben, ist die Forderung, einen Zustand aufzugeben, der der Illusionen bedarf. Die Kritik der
Religion ist also im Keim die Kritik des Jammerthales, dessen Heiligenschein die Religion
ist.« Karl Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: Deutsch-Franzasische
Jahrbiicher. Hg. v. Dems. u.a. Paris: Bureau der Jahrbiicher (1844), 72.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

2


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Nichtstun als politische Praxis

Verinderung geistig noch nicht anpassen konnte.3® Aus Marx’ Sicht ist die
Uberwindung solcher Illusionen und eine kritische Betrachtung der Welt —
und damit die Bewusstwerdung iiber die Wirklichkeit — eine zentrale Vor-
aussetzung fir die Befreiung der Arbeit und die Etablierung des Kommunis-
mus.% Die Aufgabe des Sozialismus ist die Dekonstruktion dieser Illusion.
Die Tatsache, dass die sozialistische Bewegung von Marti selbst als Illusion
kritisiert wird, obwohl sie sich als Instanz sieht, die eigentlich die Kritik an
anderen illusorischen Zustinden beférdern will, zeugt von Martis eigener il-
lusorischer Gefangenbheit.

Das passt zu der Inkompatibilitit von Angestelltenschaft und der mar-
xistischen Ideologie, die Siegfried Kracauer 1929/30 beschrieben hat. »Es ist
eine der Pointen von Kracauers Studie«, so Michael Gamper, »dass sie zu
zeigen vermochte, wie Arbeitssituation und soziale Lage der Angestellten
sich allmihlich denjenigen des Proletariats anniherten, die Betroffenen aber
kein dieser Deklassierung entsprechendes Bewusstsein entwickelten.«*®
Schon 1912 betonte der Soziologe Emil Lederer, die Privatangestellten be-
finden sich in einer »Zwischenstellung, zwischen den Klassen«.”* Kracauer
setzte dem hinzu, die Angestellten »mochten Unterschiede bewahren, deren
Anerkennung ihre Situation verdunkelt; sie frénen einem Individualismus,
der dann allein sanktioniert wire, wenn sie ihr Geschick noch als einzelne

88  »Je mehr die normale Verkehrsform der Gesellschaft und damit die Bedingungen
der herrschenden Klasse ihren Gegensatz gegen die fortgeschrittenen Produktivkrafte
entwickeln, je grofRer daher der Zwiespalt in der herrschenden Klasse selbst und mit
der beherrschten Klasse wird, desto unwahrer wird natirlich das dieser Verkehrsform
urspriinglich entsprechende Bewusstsein[...], desto mehr sinken die fritheren berlie-
ferten Vorstellungen dieser Verkehrsverhaltnisse[..] zu bloR idealisierenden Phrasen,
zur bewufSten Illusion, zur absichtlichen Heuchelei herab.« Karl Marx u. Friedrich En-
gels: Historisch-Kritische Gesamtausgabe. 1. Abt., Bd. 5. Deutsche Ideologie. Hg. v. Vladimir
Adoratskij. Glashiitten: Auvermann (1970), 271.

89  Richard Bernstein bemerkt zu Marx’ Position: »[C]riticism [..] has the power not of de-
lineating some utopian ideal which is to be striven for, but of revealing to men a critical
understanding of what they are suffering.« Bernstein: Praxis and Action, 54.

90  Michael Gamper: Masse lesen, Masse schreiben. Eine Diskurs- und Imaginationsgeschichte
der Menschenmenge 1765—1930. Miinchen: Fink (2007), 488f. Wagner zufolge sei der
Wirtschaftsgeist der spaten Schweizer Griinderzeit so ausgepragt, dass es zu einer
regelrechten »Proletarisierungsangst des Kleinblrgertums« kam. Wagner: Herr und
Knecht, 98.

91 Emil Lederer: Die Privatangestellten in der modernen Wirtschaftsentwicklung. Tiibingen:
Mohr Siebeck (1912), 25.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

gestalten kénnten.«”> Obwohl Kracauers Analyse mehr als 20 Jahre nach
dem Erscheinen von Der Gehiilfe entsteht, erklirt sie den Grund fiir die Ver-
blendung Martis passgenau. Die Parallelen zu Martis Situation sind evident:
Martis Abneigung gegen die »Menschheit«, ebenso wie Klaras neu verla-
gerter Fokus von eben dieser auf ihr eigenes Kind, verleihen der Sehnsucht
nach einer individuell gestalteten Erfahrung anstelle einer Zugehorigkeit
zur Masse Ausdruck. Die abwertende Haltung spiegelt geradezu Gustave Le
Bons negatives Urteil iiber die Masse in Psychologie der Massen (1895), in dem
der Masse sowohl der Verlust von Individualitit als auch Unverniinftigkeit
attestiert wird.>? Was die Masse in Le Bons und Martis Denken symbolisiert,
passt nimlich gar nicht zusammen mit der inhirenten Sehnsucht nach
Biirgerlichkeit, die Kracauer den Angestellten unterstellt,”* und die sich in
Martis Fall so deutlich an der enthusiastischen Imitation des Tobler’schen
Habitus in ostentativer MufSe und Hyperarbeit abzeichnet. Im Vergleich zu
den Aktivititen des Proletariats ist Toblers Habitus nimlich hochindividuell,
und wenn auch nicht per se verniiftig, so imitiert er immerhin verniinftige
Wesensziige des Biirgertums. Dass Marti daran glaubt, einer héheren Klasse
anzugehoren, bringt ihn auch dazu, sich im Gegensatz zu der Kochin, die
zur Arbeiterklasse gehort, von der Familie Tobler ausbeuten zu lassen:

Paulineerhieltihren Lohnregelmifigausbezahlt, dagegen setzte man beim
Gehiilfen Verstandnis und Takt genug voraus, die Lage zu begreifen, wort-
los, und sich in dieselbe zu schicken. Joseph war ein Mann, Pauline ein un-
berechenbares Kind aus dem Volk. Einem Mann durfte man Entsagungen

92  Siegfried Kracauer: Die Angestellten. Aus dem neuesten Deutschland. Frankfurta.M.: Suhr-
kamp (1971), 279f.

93  »In der Gemeinschaftsseele verwischen sich die Verstandesfihigkeiten und damit
auch die Personlichkeit der einzelnen. [...] Eben die Vergemeinschaftlichung der ge-
wohnlichen Eigenschaften erklart uns, warum die Massen niemals Handlungen aus-
fihren konnen, die eine besondere Intelligenz beanspruchen.« Gustave Le Bon: Psy-
chologie der Masse. [Ubers. v. Rudolf Eisler] Stuttgart: Kréner (1953), 15f.

94  Kracauer spricht von »spiefibiirgerlich[en]« Idealen junger, weiblicher Angestellter
und von der Neigung, sich »durch irgendeinen Rang von der Menge abzuheben, die
eine»im biirgerlichen Deutschland ausgepragte Sucht«sei. Kracauer: Die Angestellten,
268f., 281. Auch Werner Deich postuliert, dass der Angestelltenroman um die Jahrhun-
dertwende von der Erwartung gepragt gewesen sei, dass ein Angestellter aufsteigen
und sich selbststindig machen, d.h. birgerlich werden wird. Vgl. Deich: Der Angestell-
te im Roman, 178-182.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

123


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Nichtstun als politische Praxis

zutrauen, einem Kind aus den niederen Schichten des Volkes niemals, und
der Angestellte begriff das. (G 164f.)

Die Verwendung des Verbs >begreifenc ist hier sarkastisch. Marti begreift ja
gerade nicht, dass seine Arbeitssituation der des Proletariats nicht nur ni-
her riickt, sondern sich bereits in einem schlechteren Zustand befindet. Dass
er die Ungerechtigkeit der Situation als angemessen >begreift<, unterstreicht
nur die von Gamper hervorgehobene Tatsache, dass er tiber »kein dieser De-
klassierung entsprechendes Bewusstsein« (s.o0.) verfiigt.

Doch obwohl Krakauers Hypothese klar auf Marti zutrifft, gibt es den-
noch einen grundlegenden Unterschied zwischen den jeweiligen Situationen:
ihre Illusionen haben nicht den gleichen Ursprung. Krakauer zufolge produ-
ziere die Unterhaltungsindustrie diese Illusionen, und unterstiitze damit die
Grenzziehung der Angestellten zum Proletariat. Die Partizipation an Mas-
senkulturphinomenen wie Sportveranstaltungen oder Kinovorstellungen sei
eine Kompensationsmethode der Angestellten, in der sie »durch duflere Ab-
lenkung die innere Leere« zu zerstreuen suchten.” In seinem Verstindnis
schafft insbesondere das Kino einen schonen Schein, der prekire Realititen
iberspielen soll. Filme der Gegenwart, so Kracauer, sind zwar »Spiegel der
bestehenden Gesellschaft«, doch sie »firben die schwirzesten Einrichtungen
rosa« und sind deshalb letztlich »Blendungsversuche«.”® Zwar sei auch die
Arbeiterklasse anfillig dafiir, doch der Gegenwartsfilm biindele viele gerade
fiir »Angestellte produzierte[...] Illusionen«.’”

Martis Illusion allerdings hat einen anderen Ursprung: die Arbeit. Er geht
nicht ins Kino, doch eine geradezu filmische Illusion gibt es in seinem Le-
ben trotzdem: die, die er selbst in der Hyperarbeit >erspielt«. Durch das >Spie-
len< von Arbeit simuliert er, selbst biirgerlich, oder gar affluent zu sein. Auch
Nagi Naguib spricht in dieser Hinsicht von Martis »Schauspielern[...] mit sich
selbst«.”® Der Unterschied zu Kracauers These ist freilich, dass der von ihm

95  Gamper: Masse lesen, 490.

96  Siegfried Kracauer: Die kleinen Ladenmadchen gehen ins Kino. In: Ders.: Das Ornament
der Masse: Essays. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977), 279, 280, 281.

97  Kracauer: Die Angestellten, 220. Bezeichnenderweise publiziert Freud im selben Jahr,
1930, einen Aufsatz, der ebenfalls die Illusion des Kunstwerks als Abwehrmechanis-
mus des Menschen ausweist. Dort heifdt es, die Realitit sei »die Quelle alles Leids«,
von der der Mensch sich durch Illusionen unabhingig macht, die er aus seiner Phan-
tasie oder den »Werken der Kunst« schépft. Vgl. Freud: Das Unbehagen in der Kultur, 47.

98  Naguib: Studien, 49.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

beschriebe »Glanz« nicht an der Zerstreuung haftet, sondern an der Arbeit, je-
doch ohne dass Marti von dem Glauben abriickt, »dass ein zerstreutes Dasein
zugleich das héhere sei.«”® Immerhin heiflt es ja, dass die Zerstreuung des
Kartenspiels, in welches Marti bei Tobler eingefithrt wird, den »sogenannten
besseren« vorbehalten sei, »die nicht gar so streng zu arbeiten brauchten den
Tag iber« (s.0., G 48); auflerdem fallen, wie oben gezeigt wurde, in Martis An-
gestelltentdtigkeit Arbeit und Freizeit meistens zusammen. So zum Beispiel
in der Gondelfahrt-Episode, in der er als »richtiger Mann fir alles« (G 49)
sowohl rudert als auch die »Genugtuung« der spitabendlichen Stille genief3t
und sich seinen »Einbildungen« tiberlisst (G 53f.). Klassenfragen beiseite ge-
nommen, kann man bei Walsers Gehiilfen von einer doppelten Illusion spre-
chen: Die Hyperarbeit, die den MiiRRiggang legitimiert einerseits; der Miifdig-
gang andererseits, der den »Schein wahrel...], zur birgerlichen Gesellschaft

199 obwohl es dafiir {iberhaupt keine 6konomische Grundlage

zu gehoren,
gibt. Die Illusion Martis gewinnt also an Festigkeit, weil sie an einer mit Mu-
e verschmolzenen Arbeit hingt. Weil die spielerische Arbeit und die unechte
Mufle ihm auflerdem die Gemeinschaft bieten, die er sich wiinscht, und sich
zusitzlich wie ein Klassenaufstieg ausnehmen, denkt Marti gar nicht daran,
sich diese Illusion nehmen zu lassen. Die Beschuldigung des Sozialismus als
Illusionsmaschine ist eine Strategie, die ihn von seiner eigenen Illusion ab-
zulenken versucht. Es ist eine Projektion seines eigenen Problems auf einen
anderen Sachverhalt, der ebenfalls die Arbeit im Zentrum hat. Der Roman
zeigt mit Marti eine Hauptfigur, die mit allen Kriften fiir die Aufrechterhal-
tung ihrer Illusion kimpft.

Doch obwohl Marti aufgrund eben dieser starken Illusionsbindung in der
Walser-Forschung fehlendes Klassenbewusstsein und dem Roman die Insze-
nierung einer ausbleibenden Dialektik des historischen Materialismus attes-

101

tiert wurde, ™ gibt es in der Geschichte auch Momente, in denen sich der

99  Kracauer: Die Angestellten, 289. Folgt man Nietzsches Ausfithrungen zur Herren- und
Sklavenmoral aus Jenseits von Gut und Bose, die fir die Dynamik zwischen Tobler und
Marti einschldgig ist, so ist Martis affirmative Haltung zur Mufle bzw. zum Miikiggang
symptomatisch fir »das Verlangen nach Freiheit« und den »Feinheiten des Freiheits-
Geflihls«, die »notwendig zur Sklaven-Moral« gehéren. Friedrich Nietzsche: Simtliche
Werke. Bd. VII. Jenseits von Gut und Bose. Stuttgart: Kroner (1964), 204.

100 Kracauer: Die Angestellten, 291.

101 Einen »leidenschaftlichen Angriff auf die bestehenden Verhiltnisse« suche man bei
Marti vergeblich, so zum Beispiel Holona. Marian Holona: Arbeit, Mediocritas, Miissig-
gang. Zur Sozialethik in Robert Walsers Kleinprosa. Warschau: Wydawnictwa Uniwersyte-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

125


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Nichtstun als politische Praxis

Simulationscharakter der Mufie wie der Arbeit auch Marti aufdringt und ihn
an der >Echtheit« seiner Anstellung zweifeln lisst. So fragt sich Marti zuweilen
recht unvermittelt, ob er seine Rolle als Angestellter korrekt ausfiihrt, oder ob
er iiberhaupt dafiir geeignet ist. Zum Beispiel bei der oben kurz skizzierten
Szene, in der Marti souverdn auf Toblers Aussagen im Biiro reagieren mochte,
ohne diese allerdings zu verstehen. Nachdem er auf dessen Erzihlung zwei
Mal »natiirlich!« und dann »selbstverstindlich!« geantwortet hatte, weil es
ihm »passend« erschien, »gutmiitige Téne und Gebdrden an den Tag zu le-
geng, stellt er die so angezeigte wohlwollende Eingeweihtheit ins Geschift in
Frage: »Glaube ich eigentlich an das, was ich da sage?« (G 62f.) Diese sorgende
Frage begleitet die Arbeitssimulation Martis fast von Beginn der Geschichte
an, und gibt Anlass zu langen Gedankenmonologen, in denen die Nihe von
MufRe und Arbeit reflektiert und problematisiert wird:

»Was leiste ich eigentlich? Ich kann mich da, wenn ich will, sogleich unge-
stort zu Bett legen, um in einen sehr wahrscheinlich gesunden und tiefen
Schlaf zu versinken. Ich bekomme in Biergéarten Bier zu trinken. Ich kann mit
Frau und Kindern Gondel fahren, ich habe zu essen. Die Luft hier oben ist ei-
ne ausgezeichnete, und was die Behandlung betrifft, so wére ich ein Ligner,
wenn ich sie tadelte. Licht und Luft und Gesundheit. Aber was gebe nun ich
dafiir? Ist das etwas Reelles und Gewichtiges, was ich zu bieten vermag? Bin
ich klug und gebe ich das Mafs meiner Klugheit auch wirklich voll her? Was
sind das flr Dienste, die ich bis zum heutigen Tage Herrn Tobler bereits ge-
leistet habe? Alles was recht und gut ist, aber ich bin felsenfest davon tber-
zeugt, dafd mein Herr und Meister noch wenig Nutzen durch mich davonge-
tragen hat. Sollten mir der Schneid, die Initiative, die Begeisterungsfahig-
keit fehlen? Das ist moglich, denn in der Tat, ich bin mit einer merkwiirdig
umfangreichen Portion Ruhe ausstaffiert zur Welt gekommen. Aber scha-
det denn das etwas? Freilich schadet es, denn die Unternehmungen Toblers
verlangen leidenschaftliche Anteilnahme, und die Ruhe der Seele dhnelt bis-
weilen der trockenen Gleichgiiltigkeit. Das Schicksal der Reklame-Uhr zum

tu Warszawskiego (1980), 51. Marti, der sich selbst als gleichgtiltig beschreibt (vgl. G
55) weise Hong zufolge so gar keine Tendenz zur gesellschaftlichen Umwalzung auf,
sodass er auch die »Geschichte« nicht vorantreiben kénne. Kil-Pyo Hong: Selbstrefle-
xion von Modernitdt in Robert Walsers Romanen »Geschwister Tanner«, » Der Gehiilfe« und
»Jakob von Gunten«. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann (2002), 156. Wer wie Marti
Ausbeutung widerstandslos hinnimmt, der kann nicht zum Revoluzzer werden, lautet
die marxistische Deutung.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

Beispiel, hat es mich wirklich auch an allen Fasern meines Ichs angepackt?
Binich davon erfiillt? Ich mufd gestehen, ich denke nurallzu oftan ganzande-
re Dinge. Das aber, mein bester Herr Gehlilfe, ist Verrat. Tauche jetzt endlich
mal stramm unter in die Angelegenheiten Fremder, du iRt ja auch Fremder
ihr Brot, gehst mit Fremder ihren Frauen und Kindern auf dem See schiffah-
ren, liegst in Fremder Kissen und Betten und trinkst Fremder Rotwein aus.
Kopf hoch jetzt, und vor allen Dingen den Kopf sauber gehalten. Ich meine,
wir sind hier bei Toblers nicht deshalb, daf} wir es nur schén haben. Es ist
eine Ehre, es sich auch ein bifdchen sauer zu machen. Hopp!« (G 55f.)

In dieser in Ginze zitierten Passage griibelt Marti iiber das Phinomen der
Kongruenz von Mufie und Arbeit nach. Der Umstand, dass im Hause Tobler
»Mithsal und Lohn einander« gerade nicht im »regelmifdigen Rhythmus fol-
gen«,’°* wie Hannah Arendt die Titigkeit der Arbeit beschreibt, ruft in ihm
Zweifel an seinem Verhalten hervor. Er zihlt all die Aspekte der Mufe und
Freizeit auf, die er geniefdt — »gesunden und tiefen Schlaf«, in »Biergirten
Bier zu trinken, »mit Frau und Kindern Gondel fahren«, »ausgezeichnete
[...] Licht und Luft und Gesundheit« — und zweifelt daran, ob er diesen »Lohn«
auch durch »Mithsal« erarbeitet hat, weil so gut wie jeder Aspekt seines Le-
bens ihm wie »Lohn« erscheint. »Aber was gebe nun ich dafir? Ist das etwas
Reelles und Gewichtiges, was ich zu bieten vermag?«, fragt er. Der Begriff
des »Reellen« in seinem Monolog deutet darauf hin, dass er den Spielcharak-
ter seiner Arbeit erahnt, auch wenn er ihn nie erkennt. Anstatt diese Ahnung
jedoch zum Anlass zu nehmen, seine Illusion zu durchbrechen, spornt sie ihn
dazu an, sich noch tiefer in sie zu versteigen.

Der simulative Charakter seiner Arbeit verleitet ihn dazu, sie konzeptuell
anzuzweifeln. Das fithrt ihn allerdings nicht zu einer Entlarvung Toblers als
Regisseur dieser umfassenden Mufle- und Arbeitssimulation, sondern im Ge-
genteil dazu, sich selbst als das Problem zu betrachten. Die Frage, ob auch
wirklich »alle Fasern« seines Ichs angepackt wurden, ob sein Ich von der Ar-
beit erfiillt sei, die Aufforderung, »stramme« in die »Angelegenheiten Frem-
der« unterzutauchen, und die Versicherung, es sei »eine Ehre, es sich auch
ein bifichen sauer zu machen« — all diese Gedanken zeigen eine unverhilt-
nismifige Fixierung auf die Arbeit an, die das Ubergewicht der Mufle im
Hause Tobler kompensieren soll. Weil Marti in der Hyperarbeit keine »Miih-
sal« haben kann, schafft er sie sich in Gedanken, und bemiiht sich zudem

102 Arendt: Vita activa, 126.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

127


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Nichtstun als politische Praxis

umso mehr um die Gunst von Herrn und Frau Tobler. Dies passiert in beson-
derem Maf3e dann, wenn er auf seine Ausbeutung aufmerksam wird. So zum
Beispiel, wenn der Verwalter des Stellenvermittlungsbiiros, durch den Marti
seine Anstellung bekommen hat, ihn nach seinem Gehalt fragt. Marti gesteht
ihm, dass er noch kein Gehalt ausbezahlt bekommen hat, und dass dies zu
den »Punkten« gehort, die ihm »nicht recht gefallen« (G 185). Auf diese Punk-
tierung seiner Illusion hin reagiert er allerdings nicht mit Entriistung oder
Selbstbehauptung. Er wirft sich stattdessen in die Arbeit — die Hausarbeit,
denn sie ist wegen der Stasis im Ingenieursbiiro die einzige Moglichkeit zur
Beschiftigung —, sodass sich Frau Tobler iiber seinen »feurigen Diensteifer«
(G 187) wundert. Er steigert sich mit einer Obsession in die Arbeit rein, die ein
Rezensent der englischen Ubersetzung des Gehiilfen als »as zealous as a reli-
gious fanatic’s« bezeichnet, »even though no hint of religion appears in the
text«.'93 Die Verbindung zur Religion, die hier etabliert wird, verweist einmal
mehr auf eine Art von Verblendung, die auch Karl Marx beschiftigt hat, der
die Religion bekanntlich als »illusorische[s] Gliick« bezeichnet hat.’** Nur ist
Martis Opium eben nicht die Religion, sondern die Arbeit selbst, die Marx so
heilsgeschichtlich aufgeladen hat.

Martis Illusion wird am Ende des Romans - allerdings nur vermeintlich -
aufgehoben. Am Bankrott von Toblers Geschift zeigt sich, dass Martis Vor-
stellungen von einer Gemeinschaft, die nur auf Freiheit, Spiel und MufRe auf-
baut, mit der Realitit nicht kompatibel sind. Das Scheitern des Geschifts und
der Familie, die Martis neue >Heimat« sein sollten, bewegt ihn dazu, eine Ge-
meinschaft durch Arbeit erneut in Betracht zu ziehen. Dies ergibt sich aus ei-
ner Begegnung mit dem ehemals bei Tobler angestellten Herr Wirsich. Dieser
wurde aufgrund von Alkoholismus entlassen, kehrt allerdings immer wieder
zuriick, um weiterhin, ebenfalls parasitir, am Wohlstand der Toblers teilzu-
haben. Marti entwickelt zum Ende des Romans eine Freundschaft zu dem
lange stellenlosen und trinkfreudigen Wirsich, der ebenso grofie Schwierig-
keit mit der Arbeit hat wie Tobler und Marti. Sobald er wieder eine Stelle hat,
kommt er Marti besuchen und schligt vor, »in die nichstbeste Wirtschaft zu
treten und eins auf den Durst hinauf zu nehmen« (G 253), und verliert die
Stelle dann geradewegs wieder. Innerhalb dieser Freundschaft zeigt Marti
eine neugefundene Solidaritit mit dem »Kollegen« (G 289). Denn nachdem

103 John McCormick: Review: Ambiguous Immediacy. The Assistant by Robert Walser. In:
The Sewanee Review 116 (4), 2008, Ixxxviii.
104 Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, 72.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arbeit vs. MuBe

er den Tag vor seiner Kiindigung (er kiindigt, nicht Tobler ihm) mit Wirsich
trinkend und redend verbracht hat, koppelt er sich gedanklich von seiner bis-
herigen Situation, und damit auch von der Gemeinschaft der Nichtstuer ab.
Als er, Wirsich im Schlepptau, am Abend zuhause einkehrt, bezeichnet er sich
Frau Tobler gegeniiber als »Arbeiter« (G 287) des Hauses, wohingegen er vor-
her im Roman immer als »Angestellter« bezeichnet wurde und auch selbst von
sich als »Angestelltem« sprach. Dies weist auf eine veranderte Selbstwahrneh-
mung hin, und dariiber hinaus auf eine Bewusstwerdung des Rechts auf eine
gerechte Behandlung. Denn im Romanverlauf kommt die Eigenbezeichnung
als »Arbeiter« sonst nur ein einziges Mal vor, und zwar als er bei einer frii-
heren Auseinandersetzung mit Tobler darauf besteht, respektvoll behandelt
zu werden. Als er trotz ausbleibenden Lohns zum Dank fiir seine angenehme
Kost und Logis angehalten wird, wehrt er sich wie folgt:

Was muten Sie mir zu, wenn Sie glauben, Ursache zu haben, mir den natiir-
lichen Aufenthalt und Genuf, den ich hier oben bei lhnen habe, in einem
fort vorwerfen zu miissen? Bin ich ein Bettler oder ein Arbeiter? Ruhig, Herr
Tobler. Bitte, ich mache hier keine Szene, ich setze ganz einfach etwas fiir
unser gegenseitig notwendiges Verstindnis auseinander. Ich mochte fest-
gestellt haben dreierlei. Erstens weifd ich Ihnen fiir alles, was Sie mir>bietens,
Dank, zweitens wissen Sie das, denn Sie konnten das meinem bisherigen Be-
tragen ruhig entnehmen, und drittens leiste ich etwas, ein Beweis flr dieses
Letztere ist die Tatsache, dafd mein Gewissen und lhre Klugheit mich immer
noch hier beschiftigt sehen. (G 146f., Herv. meine)

Im Gegensatz zu einigen anderen zentralen Stellen im Roman, in denen Marti
sich ungeeignet fithlt, oder, wiederum anders, vollkommen in der Vorstellung
aufgeht, seine Rolle perfekt zu spielen, zeigt sich an dieser Stelle eine sehr rea-
listische Einschitzung seiner Situation, die allerdings nicht verstetigt wird,
sondern sofort wieder hinter der Illusion zuriicktritt. Am Ende des Romans
kiindigt sich jedoch eine Riickkehr dieser Haltung an, wenn Marti sich wieder
als einen »Arbeiter« (G 287) sieht. Gleich darauf fordert er von Tobler die Aus-
zahlung seines »versprochenen Lohns« (G 291), kiindigt nach der Ablehnung
desselben und verlisst zusammen mit Herrn Wirsich die Familie.

Was durch die Verwendung des Wortes »Arbeiter« und das Bestehen auf
seine Rechte aussieht wie eine Re-Solidarisierung mit der Arbeiterschaft, und
damit mit dem Sozialismus, ist jedoch nichts weiter als eine Fortfithrung der
Ilusion Martis. Denn Wirsich fiihlt sich genauso wenig als Arbeiter wie Mar-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

129


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Nichtstun als politische Praxis

ti, er witnscht sich nur den »angenehmen Lebensaufenthalt« (G 254) in einem
biirgerlichen Haushalt, und machte eigentlich »den halben und den ganzen
Tag betrunken« sein (G 284). Auch er ist im Grunde ein Nichtstuer, der keine
Arbeit halten kann und auf der Suche nach Muf3e ist. Das ist der eigentliche
Grund, aus dem Marti sich mit ihm verbiindet: um eine neue Gemeinschaft
der Nichtstuer zu griinden, nun, da der alten das Geld ausgegangen ist. Am
Schluss des Romans scheint Marti so an die Idee der humanen Kollektivitit
in der Sozialismus-Episode anzukniipfen — einer »frohlichen Menschenver-
sammlung« voller Menschheitsliebe (G 135) — ist aber immer noch nicht ge-
neigt, wirklich zu arbeiten. Er ibernimmt nur die auf Arbeit basierende Grup-
penidee, um sie allerdings mit Mufle zu fiillen, so wie er es zuvor mit dem
Angestelltenverhiltnis zu Tobler mittels der Hyperarbeit auch gemacht hat.
Der Roman zeichnet so das Bild einer Gesellschaft, in der eine Gemeinschaft
ohne die Grundlage der Arbeit undenkbar ist, sodass alle Gemeinschaften —
auch die, die auf anderen Werten (wie dem Nichtstun) beruhen — nur unter
dem Deckmantel der Arbeit existieren kénnen.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»0st</Inaktiv vs. >West<«/Aktiv

Zunichst lohnt sich ein Blick in die Geschichte: Die Zuschreibung des Nichts-
tuns hat sich im Laufe der Jahrhunderte europiischer Kolonisation vor allem
in Bezug auf den so allgemein bezeichneten >Ostens, >Asien< oder >Orient« ge-
bildet.! Der passive >Orient« steht hier fast immer dem aktiven >Okzident«
gegeniiber. Der Diskurs des Orientalismus ist in Deutschland, und nicht nur
dort, lange ganz wesentlich von dieser Unterscheidung geprigt gewesen, und
nimmt damit auch in der Ideengeschichte des Nichtstuns einen grofien Raum
ein. Schon im frithen 19. Jahrhundert, so schreibt Ludwig Ammann, sei der
Vorwurf der Untitigkeit ein zentrales Merkmal des Denkens tiber den >Orient«
gewesen. Es habe eine »kleine Anzahl immer wiederkehrender verallgemei-
nernder Urteile iiber den Orient und den Orientalen [gegeben], zumeist ver-
urteilender Natur«, die sich auf »drei Formeln« bringen lassen: die Despotie,
die Leidenschaftlichkeit und die Indolenz.* Was Ammann hier der Ubersichtlich-
keit halber ordentlich trennt ist aber eigentlich aufs Engste miteinander ver-
bunden, denn diese Urteile konnotieren sich alle gegenseitig. Tatsichlich liegt
dem gesamten Orientalismus-Diskurs in Deutschland eine Idee des Nichts-
tuns zugrunde, wie ich im Folgenden zeigen werde.

1 Im Folgenden bezeichne ich diesen Diskurs als >orientalistisch¢, auch wenn es streng
genommen nicht an allen diesbeziiglichen Punkten um den Orient selbst geht, son-
dern um Asien, Russland, oder sogar Afrika. Meine Intention ist es, dhnliche Abwer-
tungspraktiken —vor allem jene, die mit der Zuschreibung des Nichtstuns operieren —
aus verschiedenen Zeiten und Regionen unter einem bekannten Schlagwort zu biin-
deln, um ihre diskursive Verwandtschaft zu betonen.

2 Ludwig Ammann: Ostliche Spiegel. Ansichten vom Orient im Zeitalter seiner Entdeckung
durch den deutschen Leser, 1800 —1850. Hildesheim: Georg Olms (1989), 25.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Nichtstun als politische Praxis

Despotie

Ein eindriickliches Beispiel fiir den Zusammenhang zwischen Despotie und
Nichtstun findet sich bereits in Montesquieus De Lesprit des Lois (1748), der
das Denken iiber den >Orient« in ganz Europa bis ins 20. Jahrhundert hinein
mafigeblich gepragt hat. Montesquieu entwickelt hier die Theorie, dass ein
warmes Klima - das, so die Implikation, iiberall im >Orient« vorherrscht —
auf den Menschen eine physisch und moralisch schwichende Wirkung aus-
iibt. Diese Schwiche bedinge eine leichte sUnterwerfbarkeit«: Frau und Sklave
unterwerfen sich deshalb dem Mann, dieser sich wiederum dem despotischen
Herrscher, da keiner von ihnen die Kraft zu einer abwehrenden Tat aufbrin-
gen kann. Der Despot selbst ist ihnen nur durch seine soziale Stellung tiber-
legen, teilt aber ihre Handlungsunfihigkeit. Die Untitigkeit der Untertanen
definiert diese als solche, und ihre Untitigkeit erzeugt Herrschaft, die wie-
derum eine andere Form von Untitigkeit erzeugt. Der Despot bilde in sei-
ner Isolation von seinem Volk eine Ich-Erhéhung, und infolgedessen einen
untitigen Solipsismus heraus, und sei deshalb ein »Mensch, dem seine fiinf
Sinne unaufhorlich sagen, er sei alles und alle anderen nichts«, was erklire,
warum er »naturgemifS faul« ist.> Diese ideelle Verbindung von Despotismus
und >Orient< besteht schon seit der Antike, doch wihrend bei Aristoteles der
Grund dieser Funktionalitit in der >sklavischen< Natur der »Barbaren Asiens«
liegt, macht Montesquieu ganz konkret die Faulheit kausallogisch dafiir ver-
antwortlich — und riickt damit das Nichtstun ins Zentrum der Vorstellung
politischer Unfihigkeit im >Orientc.* Eine Unfihigkeit, die durch das Bild un-
tatiger Herrscher wie Untertanen ausgedriickt wird.

Leidenschaftlichkeit

Die Leidenschaftlichkeit der >Orientalen< (wie auch anderer Fremder), ist ein
vielschichtiges Phanomen, bei der die Untitigkeit nicht in jeder Hinsicht ein
relevanter Faktor ist. Hiufig denotiert die Leidenschaftlichkeit ein promis-
kes Verhalten,’ das auf europiische Kolonisatoren gleichsam angenehm und

3 Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, 31 (2/5). Herv. meine. »Bildet die Furcht das Prinzip,
so ist die Ruhe das Ziel der despotischen Regierungs, heifit es auflerdem an anderer
Stelle (88; 5/14). Herv. meine.

4 Aristoteles: Werke. Bd. 9. Politik. Ubers. v. Eckart Schiitrumpf. Hg. v. Hellmut Flashar.
Berlin: Akademie (1991), 77 [1285a 18-22].

5 Diese Zuschreibung hat viele verschiedene Urspriinge, die Stidseereisen des 18. Jahr-
hunderts sind dabei besonders prominent. Vgl. hierzu die beispielreiche Aufarbeitung
von Christiane Kuechler Williams: Die Entdeckung des erotischen Paradieses. Eine Untersu-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

(aufgrund des ungewohnten sexuellen Agens der Frau) bedrohlich wirkte.®
Die Sexualisierung des Fremden hat jedoch auch eine Kehrseite, bei der die
Untitigkeit eine wichtige Rolle spielt. Dabei will ich zwei verschiedene As-
pekte hervorheben.

(1) Den >Orient« als leidenschaftlich zu bezeichnen heif$t zum einen, ihn
als faul und arbeitsscheu auszuweisen, und damit als kulturell unterlegen.
Denn: im europiischen Denken schlieflen sich die Topoi >Sex< und >Arbeit«
grofitenteils gegenseitig aus. Der historische Beginn der Arbeit, so lautet ei-
ne von Georges Batailles anthropologischen Uberlegungen in L'Erotisme (1957),
kann nur unter der Bedingung eines eingeschrinkten Sexualtriebs stattfin-
den.” Um dies zu verdeutlichen, konstruiert Bataille das Bild einer >Urgesell-
schafts, in der Sex im Vordergrund der titigen Lebensgestaltung steht, dann
allerdings irgendwann von der Arbeit abgelést wird. Dieses Bild ist tief in
der europdischen Vorstellung der Vergangenheit verwurzelt, die man in den
vormals sogenannten >Urgesellschaften, auf karibischen Inseln, dem Orient,
ebenso wie in Fernostasien, wiedergefunden zu haben glaubte. Bataille be-
nutzt es, um die Verdringung der Erotik aus dem gesellschaftlichen Diskurs
zu erkliren. Doch europiische Reisende, Kolonisatoren und Wissenschaft-
ler haben es iiber Jahrhunderte funktionalisiert, um die Riickstindigkeit die-
ser Gesellschaften zu beweisen. An der Eigenschaft der Leidenschaftlichkeit
hingt eben die massive Implikation, dass nicht gearbeitet wird. Und da Ar-
beit einer der zentralsten Werte der europiischen Fortschrittsideologie und
ihrer Vorstellung von Zivilisation darstellt, ist die Zuschreibung der Leiden-
schaftlichkeit gleichbedeutend mit dem Etikett des Nichtstuns, und sugge-
riert damit geschichtliche Zuriickgebliebenheit.

(2) Den»Orient<als leidenschaftlich zu bezeichnen heifSt weiterhin, ihn als
seinnehmbar« zu deklarieren. Denn: das Urteil der Leidenschaftlichkeit der
sorientalischen, oder generell der fremden Frau impliziert nicht (nur oder
unbedingt) promisken Aktivismus, sondern Passivitit im Sinne des Zulas-
sens, und damit der widerspruchslosen Zuginglichkeit. Diese Passivitit gilt
im iibertragenen Sinn auch fiir die Geographie der fremden Linder. So wird

chung der europdischen Siidseerezeption im 18. Jahrhundert. Dissertation. Evanston: Nor-
thwestern University (2001), insb. 148-203.

6 Williams spricht zum Beispiel von der Kastrationsangst, die durch eine »sexuell uner-
sattliche Partnerin« hervorgerufen wird. Williams: Entdeckung des erotischen Paradieses,
161.

7 Vgl. Georges Bataille: Die Erotik. Ubers. v. Gerd Bergfleth. Berlin: Matthes & Seitz
(1994), 41-51.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Nichtstun als politische Praxis

Land(schaft) in kolonialen Kontexten — auch solchen, die nicht den >Orient«
betreffen — haufig als passiv/weiblich dargestellt, um eine vermeintlich natiir-
liche >Bereitschaft< zur Eroberung auszudriicken. Ein prominentes Beispiel
hierfiir in der bildenden Kunst ist der in den spiten 1580er-Jahren entstande-
ne Kupferstich Jan van der Straets (Stradanus), der Amerigo Vespuccis Entde-
ckung Amerikas allegorisch darstellt. Darin trifft der stehende, vollbekleidete
und mit allerhand technischem Gerit ausgestattete Mann Vespucci auf eine
nackte, in einer Hingematte liegende Frau.

Abbildung 1: Jan van der Straet: »Allegory of America, ca. 1587-89.

Die geschlechtliche wie positionelle Differenzierung der alten und neu-
en Welt zeigt nicht nur den im kolonialen Bestreben inhirenten Eros, son-

dern auch, wie zentral das Motiv der Stagnation und des Stillstandes in die-
sem Kontext ist, die in der Untatigkeit der Frau (ebenso wie beispielsweise in
der Abbildung des in Amerika heimischen Faultiers) Ausdruck finden. »Land
is named as female as a passive counterpart to the massive thrust of ma-
le technology«, so lautet die akkurate Beschreibung dieser Dynamik durch

https://dolorg/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:023:37.



https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

Peter Hulme.® Es ist eben diese weibliche Untitigkeit, die einen Mangel an
Sinn impliziert, der durch den mannlichen Kolonisator ausgeglichen werden

9

>muss<,” wie Anne McClintock schreibt:

The myth of the virgin land is also the myth of the empty land, involving both
a gender and a racial dispossession. Within patriarchal narratives, to be vir-
gin is to be empty of desire and void of sexual agency, passively awaiting the
thrusting, male insemination of history, language and reason. Within colonial
narratives, the eroticizing of »virgin« space also effects a territorial appro-
priation, for if the land is virgin, colonized peoples cannot claim aboriginal
territorial rights, and white male patrimony is violently assured as the sexual
and military insemination of an interior void."

Die jungfriuliche Reinheit, von der McClintock spricht, kodiert iiber die Ver-
fiigbarkeit des Korpers der Frau eine geopolitische Verfiigbarkeit von Land.
Die ihr zugeschriebene Untitigkeit verleugnet damit einerseits ihre sexuel-
le Selbstbestimmung, und andererseits die Handlungsfihigkeit der Koloni-
sierten im Allgemeinen. Die oben erwihnte beunruhigende sexuelle Rolle der
sorientalischen«< bzw. >fremdenc« Frau in der Begegnung mit dem Kolonisator
bedeutet eine rhetorische Schwichung des >Orients« bzw. des >Fremden, die
auch seine Unterwerfung legitimieren kann.

Indolenz

Das Urteil der Indolenz in >Reinform« meint »in seiner einfachsten und hiu-
figsten Verwendung« vor allem eine »mindere Arbeitstitigkeit und itberhaupt
eine niedere Leistungsbereitschaft«, schreibt Ammann." Darin steckt eine

8 Peter Hulme: Polytropic Man. Tropes of Sexuality and Mobility in Early Colonial Dis-
course. In: Europe and Its Others. Hg. v. Francis Barker u.a. Colchester: University of Essex
(1985), 18.

9 Gregor Thum nimmtim osteuropdischen Kontext fiir diesen>Ausgleich eines Sinnman-
gelsc<das Bild der tabula rasa her: manche sahen »im Osten Riickstandigkeit und Barba-
rei, vielleicht auch die zivilisatorische tabula rasa, die nach der Hand des deutschen Ko-
lonisten rief«. Diese Idee des unbeschriebenen Blatts, das beschrieben werden kann,
findet eine Entsprechung im unbewegten Korper, der bewegt werden kann. Gregor
Thum: Ex Oriente lux —ex Oriente furor. Einfithrung. In: Traumland Osten. Deutsche Bil-
der vom ostlichen Europa im 20. Jahrhundert. Hg. v. Dems. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht (2006), 8.

10 Anne McClintock: Imperial Leather. Race, Gender and Sexuality in the Colonial Contest. New
York: Routledge (1995), 30.

11 Ammann: Ostliche Spiegel, 28.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Nichtstun als politische Praxis

moralische Verurteilung, die eine wichtige Rolle in einer weiteren kolonial mo-
tivierten Legitimierungsstrategie spielt: der Organisation von Zwangsarbeit.
War die lokale Bevolkerung auf kolonialem Gebiet nicht als Arbeitskraft zu
gewinnen — zum Beispiel, weil sie eigenen Berufen nachging, Lohnarbeit im
Prinzip nicht kannte oder zu weit weg vom Ort der Arbeit wohnte —, so wurde
sie mit verschiedenen Mafinahmen dazu genétigt, und das immer im Riickbe-
zug auf ihre vermeintliche Trigheit. Ania Loomba beschreibt dies sehr genau
im Hinblick auf die kurze britische Kolonialherrschaft in Stidafrika:

After acquiring land, colonists needed to recruit labour. >Chiefs< were also
used to >persuade« Africans to enter the labour force, and these measures
were defended on the grounds that they would eliminate sidleness and vice«
among the local population. Thus the imperial mission, based on a hierarchy
of races, coincided perfectly with the economic needs of the colonists.'?

Diese Art der politischen Funktionalisierung des Nichtstuns durch die
Hervorhebung seiner Lasterhaftigkeit (»idleness and vice«) kommt in den
meisten kolonialen Kontexten vor, auch den deutschen. Sebastian Conrad
beschreibt eine nahezu identische Situation in einer der afrikanischen Ko-
lonien des Deutschen Reiches, in der das Aufeinandertreffen verschiedener
Erwartungen an die Arbeitsorganisation zu Konflikten und schliefilich auch
zu der Auffassung fithrte, die kolonialen Subjekte wiren arbeitsscheu, weil
sie anders arbeiteten als in Europa iiblich:

Die Anspriiche der Kolonialherren stiefSen bei den Afrikanern hiaufig auf
Unverstindnis und brachten vielfiltige Formen des Widerstands hervor.
Die standigen Beschwerden (ber die »notorische Indolenz und Faulheit«
der Afrikaner lassen die Grenzen erkennen, welche der Verfiigung liber die

einheimischen Untertanen gesetzt waren.'

Die Indolenz ist also ein konstanter Faktor in der Abwertung des >Anderenx.
Neben der auf Arbeit bezogenen, moralischen Verurteilung gibt es auch noch
eine weitere Problematisierung: diese Art des Nichtstuns ist nutzlos, wenn
es um das Vorantreiben der Geschichte geht. In Europa herrscht damals wie
heute die Uberzeugung vor, dass menschliches Titigsein eine Voraussetzung
fur den Fortschritt ist, eine Bedingung fiir Zivilisation. Das Nichtstun kann

12 AniaLoomba: Colonialism/Postcolonialism. Abingdon, Oxon: Routledge (2015),133. Herv.
meine.
13 Sebastian Conrad: Deutsche Kolonialgeschichte. Miinchen: Beck (2008), 59.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

dies nicht leisten. Als Eigenschaft des >Anderenc steht es im krassen Gegen-
satz zu der als genuin europdisch empfundenen Titigkeit. Die Indolenz sei,
so Ammann, ein »grob vereinfachender Ausdruck der Irritation, welche der
Europder als Vertreter einer modernen, [...] dem Fortschritt ergebenen Zivili-
sation in der Lebenswelt einer traditionellen Gesellschaft verspiirt, deren Zeit
so viel langsamer vergeht, daf allem Anschein nach nie ein Wandel stattfin-
det.M

Es ist diese Abwesenheit von geschichtlichem Wandel durch das Nichts-
tun, die den deutschen Orientalismus besonders beeinflusst hat. Sie wurde in
der Forschung vieler verschiedener Disziplinen aufgegriffen, so zum Beispiel
in der Religionswissenschaft. August Schlegel behauptet dementsprechend,
das Christentum wire »im Orient entstandenc, hitte dann aber seine »we-
sentlichsten und auffallendsten Wirkungen durchaus im Abendlande geiu-
Rert«. Wihrend es sich im Abendland als »energisches und bildendes Prin-
zip« ausgedriickt habe, sei es im Orient stagniert.”> Auch sein Bruder Fried-
rich suggeriert, dass es im >Orient« eine Art verstirkter Erdanziehungskraft
gebe, die statt eines renergischen Prinzips« nur die Ausbildung von Philoso-
phien bzw. Religionen zulasse, die die Trigheit des Menschen fordern. So
bemerkte Friedrich Schlegel zum Beispiel 1808 in Uber die Sprache und Weis-
heit der Indier, dass der menschliche Geist in der >orientalischen< Philosophie
am tiefsten im Pantheismus »herabgesunkenc sei, da dieser, vornehmlich im
Buddhismus, alle Dinge fiir gleich giiltig erklire, was »dem Eigendiinkel des
Menschen ebensosehr als seiner Trigheit [schmeichelt]«.’ Die Betonung ei-
ner Stagnation durch Trigheit findet sich auch in Hegels geschichtsphilo-
sophischen Uberlegungen, in denen er behauptet, dem >Orient< mangele es
aufgrund fehlender Handlungsfihigkeit an der Moglichkeit zur Ausbildung
einer echten Geschichte. Indiens Entwicklung sei nichts als »eine stumme,

14 Ammann: Ostliche Spiegel, 28.

15 August W. Schlegel: Uber das Mittelalter. Eine Vorlesung, gehalten 1803. In: Deutsches
Museum. Bd. 2. Hg. v. Friedrich von Schlegel. Wien: Camesina (1812-13), 436.

16 Friedrich Schlegel: Uber die Sprache und Weisheit der Indier [1808]. In: Ders.: Kritische
Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 8. Studien zur Philosophie und Theologie. Hg. v. Ernst Beh-
ler u.a. Minchen: Ferdinand Schéningh (1975), 253. Herv. meine. Beziiglich Schlegels
allgemeinem Urteil Gber den>Orientckommentiert Murti: »This then is the Orient that
emerges from Schlegel’s writings: fatalistic, apathetic, passive, excessive [...], all with-
out structure yet perversely contained within a rigid system that does not allow for
progress.« Kamakshi P. Murti: India. The Seductive and Seduced »Other« of German Orien-
talism. Westport: Greenwood (2001), 16. Herv. meine

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

137


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Nichtstun als politische Praxis

tatlose Verbreitung, d.h. ohne politische Handlung«, in China fehle indessen
jegliche »Reflexion iiber die Natur der Handlung«."” Uber eben diese Schriften
des deutschen Orientalismus sagt Nina Berman zurecht, sie »dokumentieren
die europdische Expansion durch das deutliche Bemiihen, Sprach-, Kultur-
oder Weltgeschichte in einer Weise zu interpretieren, welche die Legitimati-
on der Herrschaft Europas iiber den Rest der Welt erméglicht.«*®

Die vielfache Verbindung >Orient« = Nichtstun, die ich hier in aller Kiirze
skizziert habe, hat sich iiber die Zeit zu einer geradezu axiomatischen Asso-
ziation entwickelt. Meine These lautet, dass ihre kulturelle Verfestigung sich
daran erkennen lisst, dass sie auch umgekehrt funktioniert (d.h. Nichtstun
= >Orient<), wie sich an literarischen Texten iiber das Nichtstun aus und in
Europa ablesen lisst. Die europdische Literatur des Nichtstuns zeigt, insbe-
sondere im 19. Jahrhundert, bemerkenswert viele Verbindungen zu einer >ori-
entalischen< Motivik — und kombiniert dabei hiufig die Untitigkeit mit einer
ebenfalls als genuin >orientalisch« empfundenen Mafilosigkeit.

Ein gutes Beispiel findet sich beim titelgebenden Protagonisten in Iwan
Gontscharows Oblomow (1859). Oblomow ist triumerisch und faul, isst oh-
ne Maf$ und Vernunft, kann kaum von seinem Diwan aufstehen — und ist
asiatisch konnotiert. All diese Eigenschaften lassen es nicht zu, dass er sich
um seinen Lebensunterhalt kitmmern kann. Er kommt aus einem der »ent-
legensten Gouvernements, beinahe in Asien« und trigt »einen Schlafrock aus
persischem Stoffe, einen echten morgenlindischen Schlafrock — ohne die ge-
ringste Anlehnung an Europa«.’ Auch Gustave Flauberts Roman L'Education
sentimentale (1869) — der im Ubrigen auch Thomas Manns Zauberberg beein-
flusste —,%° bringt diese Interrelation auf den Plan: Der in eine verheiratete
Frau verliebte Frédéric Moreau oszilliert aus Verzweiflung tiber seine aus-
sichtslose Situation zwischen Apathie und »dem schrankenlosesten Miifkig-
gang«.*! »[E]r tat nichts, er unternahm nichts, die Furcht vor dem Mif3erfolg

17 Georg W. F. Hegel: Werke. Bd. 12. Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte. Hg. v. Eva
Moldenhauer u.a. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1970), 178, 162.

18  Nina Berman: Orientalismus, Kolonialismus und Moderne. Zum Bild des Orients in der
deutschsprachigen Kultur um 1900. Stuttgart: Metzler (1997), 31.

19  Gontscharow: Oblomow, 73, 10.

20 »Castorp ist ein Vetter von Frédéric Moreau«. André Banuls: Thomas Mann und die
franzosische Literatur. In: Thomas-Mann-Handbuch. Hg. v. Helmut Koopmann. Stutt-
gart: Kroner (2001), 227.

21 Gustave Flaubert: Die Erziehung des Herzens. Geschichte eines jungen Mannes. Ubers. v.
Emil Alphons Rheinhardt. Ziirich: Diogenes (1980), 35.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

lihmte ihng, stattdessen ertriumt er sich einen luxuridsen, »orientalischenc
Rickzugsort: »Frédéric wiederum richtete sich einen maurischen Palast ein,
um darin, auf Kaschmirdiwans liegend, dem Murmeln der Springbrunnen
lauschend, von Negerknaben bedient, sein Leben zu verbringen.«** Auch im
wenige Jahre spiter erschienenen Roman A rebours (1884) von Joris-Karl Huys-
mans findet sich in der Vielzahl intellektueller, kiinstlerischer und kulturel-
ler Referenzen auch ein Orient-Motiv. Der Protagonist Des Esseintes zieht
sich in ein Haus zuriick, das er, »erschopft vom Leben« und »iiberwiltigt
von unendlicher Midigkeit«, nicht mehr verlisst, und zu seiner Unterhaltung
(oder eher: nervlichen Stimulation) mit vielen teuren, exotischen Gegenstin-
den fiillt.*® Das Herzstiick seiner isthetizistischen Bemiithungen bildet eine
mit Edelsteinen besetzte Schildkréte (die an den Folgen dieser Verzierung
stirbt), die er einzig und allein anschafft, um sie auf einen »schimmernden
Orientteppich« zu setzen, um die »Lebendigkeit« seiner Farben — »das ala-
dingelbe und pflaumenviolette Wollgewebe« — noch verstirken zu kénnen.?*
Diese Texte zeigen exemplarisch, dass vor allem bestimmte Gegenstinde wie
der Teppich und der Diwan zu Referenzpunkten der literarischen Imaginati-
on iiber den>Orient« werden. Madeleine Dobie hilt dieses selektive Aufgreifen
fiir ein Zeichen dafiir, dass die damit assoziierten Zustinde (bequemes Sitzen
oder Liegen) den Aspekt der Stagnation (wie auch der Erotik) aufgreifen:

Itseems reasonable to propose that the ascription of Oriental names to com-
fortable reclining chairs reflects not simply Europeans’ primitive knowledge
of Oriental furnishings and domestic habits, but also a wide-spread asso-
ciation of Oriental culture with indolent behavior and pervasive eroticism.
In the nineteenth century, Oriental furniture, notably the Turkish divan, a
word that signifies both council and sofa, would in fact become a leading
metaphor for the passivity and stagnation of Oriental culture.?

Das Nichtstun steht also im Zentrum einer ganzen Reihe verschiedener Pro-
zesse: Konflikte mit dem Anderen, Fremden und vor allem auch dem >Ost-
lichen< und >Orientalischens, aber auch ein von Europa ausgehendes Begeh-
ren, das sich auf das Land und seine BewohnerInnen richtet. Dabeli ist schon

22 Flaubert: Erziehung des Herzens, 37, 78.

23 Joris-Karl Huysmans: Gegen den Strich. Ubers. v. Brigitta Restorff. Miinchen: DTV (2015),
85.

24  Huysmans: Gegen den Strich, 55f.

25 Madeleine Dobie: Foreign Bodies. Gender, Language, and Culture in French Orientalism.
Stanford: UP (2001), 101.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

139


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Nichtstun als politische Praxis

hiufig festgestellt worden, dass die dem Fremden zugeschriebenen Eigen-
schaften — sei es die Despotie, die Leidenschaft, die Indolenz oder sonst et-
was — nur Konstrukte sind, die mehr iiber das Selbstbild und die Wiinsche der
Europder aussagen, als iiber die Beschaffenheit der Anderen. Das Nichtstun
wurde in diesem Kontext bisher lediglich in seiner legitimierenden Funktion
verstanden: Am Nichtstun konstruiert der kolonial interessierte bzw. der ori-
entalistische Diskurs den Gegensatz zwischen Eigenem und Fremdem, und
zwar, um die aktive Ubernahme, also die Befriedigung des eigenen Begehrens
zu legitimieren. Tatsichlich ist jedoch die Beziehung zwischen Nichtstun und
Begehren unter Umstinden weitaus komplizierter.

Das Beispiel fiir diese Analyse ist Der Zauberberg (1924) von Thomas Mann.
Anhand dieses im Kontext des Ersten Weltkrieges verfassten Romans werde
ich im Folgenden zeigen, dass sich das europidische Begehren in der Literatur
auch auf das Nichtstun selbst richten kann - und somit das Narrativ einer eu-
ropdischen Dominanz subvertiert. Das vorliegende Kapitel zeigt den Einfluss
dieses Gedankens einer schwindenden >westlichen< - genauer: deutschen —
Macht noch in einer weiteren Figuration des Nichtstuns: im Zauberberg wird
der >Ostenc« als untitig konnotiert, wihrend der Roman jedoch den >sWestenc
als untitig inszeniert, dem >Osten< hingegen Macht zuschreibt. Das Nichtstun
fungiert so ebenfalls als Projektion einer seigenenc (d.h. deutschen bzw. euro-
piischen) Schwiche, die sich aus der Wahrnehmung kolonialen Misserfolgs
und politischer Niederlage speist. Die Verfahren der Verschiebung und De-
konstruktion etablierter Oppositionen mittels des Motivs der Inaktivitit wer-
den im Folgenden als orientalistische Praxis des Nichtstuns untersucht.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

PROJEKTION in Der Zauberberg von Thomas Mann, 1924

Diese Lektiive weicht in einem wesentlichen Punkt von den drei anderen Literatur-
Analysen ab. Sie fokussiert nicht nur auf die Darstellung eines praktizierten Nichtstuns
und seiner politischen Bedeutung, sondern auch auf die Zuschreibung des Nichtstuns
als Eigenschaft des Anderen, wie sie seit Jahrhunderten im orientalistischen Dis-
kurs praktiziert wird. Anhand von Thomas Manns Der Zauberberg (1924) wird diese
Zuschreibung unter anderem als europdische Projektion einer gefiihlten Handlungs-
unfihigkeit verhandelt, die Aussagen iiber das Eigene im politischen Sinne enthilt.

Der dritte groRe Roman Thomas Manns, Der Zauberberg,26 erzihlt die Ge-
schichte des jungen, kurz vor dem Abschluss seiner Ausbildung stehenden
Schiffsingenieurs Hans Castorp. Der dreiwdchige Besuch, den er seinem
Vetter Joachim im Sanatorium »Berghof« abstattet, dehnt sich auf einen sie-
ben Jahre langen Aufenthalt aus — erst der Ausbruch des Ersten Weltkrieges
veranlasst Castorp, wieder ins »Flachland«, und damit ins Leben zuriickzu-
kehren. Der Roman greift die Topographie des orientalistischen Diskurses,
der oben skizziert wurde, auf, indem er das Flachland als >westlich« und
aktiv, den »Berghof« allerdings als »>6stlich« und inaktiv konnotiert.

Im ersten Unterkapitel (-:Orientalisiertes< Nichtstun ) wird gezeigt, dass
Castorps langer Aufenthalt im Roman als eine Hinwendung zum >6stlichenc
Nichtstun beschrieben und aufgrund der damit einhergehenden Unter-
wanderung der normativen, hierarchischen Opposition >Ost</inaktiv und
>West«/aktiv problematisiert wird. Der Roman gestaltet diese Unterwande-
rung mit Blick auf die spezifische politische Position Deutschlands vor und
nach dem Ersten Weltkrieg aus, und zeigt im Zuge dessen die Paradoxien
des orientalistischen Diskurses auf. Denn darin vermischen sich sowohl ein
auf &stliche Kolonien gerichtetes Begehren (Inaktivitit) als auch Angste vor
einem erstarkenden >Ostens, dessen Bevolkerung die europiische Wirtschaft
und dessen Philosophien die europiische Kultur infiltrieren kénnten (Angst
vor dem Osten). Die Angst vor dem Osten findet Ausdruck in der Projektion
eines nunmehr als swestlich« empfundenen Nichtstuns auf den Osten - eine
Verschiebung der urspriinglichen >Ost¢/inaktiv — >West«/aktiv Opposition,
die im Roman inszeniert wird. Damit setzt der Roman eine orientalistische

26  Thomas Mann: Der Zauberberg. Grofle kommentierte Frankfurter Ausgabe. Bd. 5,1. Hg. v.
Heinrich Detering u.a. Frankfurt a.M.: Fischer (2002). Wird nachfolgend mit der Sigle
Z und der Seitenzahl im Text zitiert.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

141


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Nichtstun als politische Praxis

Tradition des 19. Jahrhunderts fort, denn auch dort sind dhnliche Projekti-
onsdynamiken feststellbar, die das Nichtstun als Motiv funktionalisieren.

Das zweite Unterkapitel (Politiken des Nichtstuns) widmet sich den po-
litischen Modellen, die im Zauberberg anhand des Nichtstuns gegeneinander
ausgespielt werden. Die Frage einer >6stlichen< Dominanz wird dort anhand
von Castorps nichtstuerischer Denkpraxis des »Regierens« verhandelt — ein
Motiv, das im selben Zuge aber auch einen >westlichen« Fithrungsstil auf-
greift und parodiert (»Regieren« : Herrschaft durch Nichtstun). Die fortlau-
fende Doppeldeutigkeit der >Ost«/sWest«-Konnotation des »Regierens« sub-
vertiert die Grundopposition des Romans weiter. Im letzten Abschnitt (»Poli-
tischer Faktor« — Gemeinschaft statt Politik) zeigt sich, dass Castorps »ostli-
ches« Nichtstun auch als Ausdruck seiner Abwendung von den zwei dominan-
ten politischen Ideologien des >Westens« seiner Zeit gelesen werden kann (die
beide mit Arbeit in Verbindung gebracht werden) — vom konservativen Mon-
archismus auf der einen und der progressiven Demokratie auf der anderen —,
und zwar zugunsten einer Gemeinschaftsform, die sich durch Werklosigkeit
und die gemeinsame Nihe zum Tod auszeichnet.

»Orientalisiertes«< Nichtstun

Im Zauberberg geht es immer wieder um den >Ostens, den >Orient« und >Asi-
en«. Diese oft ohne besondere Trennschirfe?” verwendeten Begriffe werden,
vor allem in den Ausfithrungen Settembrinis, in Opposition zum Thema >Eu-
ropa« gebracht. Diese topographische Ordnung wird unter anderem durch
die Opposition Aktivitit/Inaktivitit semantisiert. Die Inaktivitit gehort dem

27  Diese Begriffe haben im Deutschen natiirlich sehr unterschiedliche, historisch beding-
te Bedeutungen, siehe dazu Berman: Orientalismus, 16f. Berman weist allerdings eben-
falls darauf hin, dass trotz und neben diesen Bedeutungsunterschieden um die Jahr-
hundertwende herum in Deutschland »besonders in theoretischen Texten dieser Peri-
ode gleichzeitigjene Dichotomisierung von>Orient<und >Okzident<[existiere], die den
gesamten asiatischen und nordafrikanischen Raum respektive das Gebiet Europas und
Nordamerikas zu homogenen Gebieten verschmelzen lasst.« (Ebd. 17) Gollwitzer be-
merkt, dass diese semantische Zusammenballung»dstlicher, »asiatischer<und sorien-
talischer<Inhalte im frithen 20. Jahrhundert typisch war: »Haufig genug warfen die Li-
teraten und Journalisten des Zeitalters die Begriffe »russisch«, »tatarisch«, »asiatisch«
in einen Topf«. Heinz Gollwitzer: Die gelbe Gefahr. Geschichte eines Schlagworts. Studien
zum imperialistischen Denken. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht (1962), 36.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

»Ostenc an, und ist der >westlichen« Aktivitit entgegengesetzt. Das Nichtstun
wird damit zum zentralen Element des sogenannten »asiatischen Prinzips«:

Nach Settembrinis Anordnung und Darstellung lagen zwei Prinzipien im
Kampf um die Welt: die Macht und das Recht, die Tyrannei und die Freiheit,
der Aberglaube und das Wissen, das Prinzip des Beharrens und dasjenige der
girenden Bewegung, des Fortschritts. Man konnte das eine das asiatische
Prinzip, das andere aber das europdische nennen, denn Europa war das Land
der Rebellion, der Kritik und der umgestaltenden Tatigkeit, wiahrend der
Ostliche Erdteil die Unbeweglichkeit, die untidtige Ruhe verkorperte. Gar kein
Zweifel, welcher der beiden Machte endlich der Sieg zufallen wiirde, — es
war die der Aufklarung, der vernunftgemafien Vervollkommnung. (Z 240,
Herv. meine)

Bei dieser semantischen Verschrinkung des >Ostens< mit der >Inaktivititc
(»das Prinzip des Beharrens«, »die Unbeweglichkeit, die untitige Ruhe«)
handelt es sich um eine weitere Praxis des Nichtstuns. Im Gegensatz zu den
vorangegangenen Beispielen, in denen diese Praktiken auf der diegetischen
Ebene von nichtstuenden Akteuren ausgefithrt werden, handelt es sich hier
um eine auf historische Diskurse bezogene Praxis. Sie besteht darin, so die
These, das Motiv der Inaktivitit durch seine >Verdstlichung« zum Triger eines
Kommentars iiber die zeitgendssische politische Situation des Deutschen
Reiches zu machen, und speziell seines Verhiltnisses zu Osteuropa und
Asien. Die Topologie des Romans steht im Dienst dieses Kommentars: die
diegetische Welt ist in Flachland und Bergland aufgeteilt, wobei das unten
gelegene Flachlach als >westlich« und aktiv konnotiert ist, und das sich oben
befindende Bergland als >dstlich< und inaktiv.

Mit diesem Zugang strebe ich an, die zumeist intradiegetisch fokussier-
ten und philosophisch informierten Zauberberg-Interpretationen®® dezidiert
um eine historische Analyse des Motiv-Paars >Osten¢/Inaktivitit zu erweitern.

28  Zu diesem Komplex zahlt u.a. auch die bekannte Schopenhauer-Auslegung des Zau-
berbergs durch Kristiansen, der in Castorps Geschichte einen Ubergang von der Form
(empirische Realitit) iiber die Unform (Tod, Krankheit, Metaphysik) zur Uberform (as-
ketische Verneinung des Lebenswillens) sieht. Vor diesem Hintergrund versteht er das
>Asiatische« schlicht als Element der Unform; es vertrete eine »Wirklichkeitssphare«,
die sich mit der Realitit, also mit»der Welt der Sprache und der Gesellschaft als unver-
einbar erweist«. Bgrge Kristiansen: Unform —Form —Uberform. Thomas Manns Zauberberg
und Schopenhauers Metaphysik. Kopenhagen: Akademisk Forlag (1978), 198.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

143


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Nichtstun als politische Praxis

Dieses Verhiltnis ist, wie sich zeigen wird, ambivalent. Die »>dstliche« Unti-
tigkeit als Motiv signalisiert einerseits ein koloniales Begehren von Seiten des
Deutschen Reiches im Vorfeld des Ersten Weltkrieges. Allerdings kommt es
im Roman zu einer teilweisen Inversion von Settembrinis Gegeniiberstellung,
sodass nicht der>Ostens, sondern vielmehr der -Westen«als untitig konnotiert
wird. Diese Inversion spiegelt die Tatsache, dass seit dem spiten 19. Jahrhun-
dert der »Ostenc nicht nur mit Begehren, sondern auch ob seiner wachsenden
wirtschaftlichen Kraft mit Angst betrachtet wird. Die nichtsdestotrotz an-
haltende fiktionale Charakterisierung dieses faktisch erstarkenden >Ostens«
als untitig und unbeweglich durch Settembrini ist, so die These dieses Ka-
pitels, eine Projektion der eigenen (d.h. deutschen bzw. europiischen) wahr-
genommenen Schwiche, die sich auf iltere deutsche Orientalismusdiskurse
stittzt. Auch sie funktionalisierten Inaktivitit als Hauptbeschreibungsmerk-
mal fremder und begehrenswerter Kulturen, um die fehlende koloniale In-
volviertheit Deutschlands zu kompensieren. Das Erschreiben einer globalen
Topographie der Untitigkeit ist deswegen eine Praxis des Nichtstuns, weil
sie die Untatigkeit im Eigenen offenbart, gerade indem sie sie durch das Zu-
Schreiben des Fremden zu bannen versucht.

Inaktivitat begehren

In Der Zauberberg, der fast vollstindig im Sanatorium Berghof in den Alpen
spielt, wird ein semantischer Raum entworfen, der in mehrfacher Hinsicht als
>0stlich« konnotiert ist. Eine dieser Konnotationen ergibt sich aus den vielen
>0stlichen< — vor allem slawischen — PatientInnen im Berghof (es gibt zwei so-
genannte »Russentisch[e]« (Z 67), keine andere Nationalitit bekommt so viel
sRaumc in der Geschichte). Ein spezifisch >6stliches<, kolonial gefirbtes Be-
gehren von Seiten des deutschen sWestens« ergibt sich aus der Liebeshand-
lung, die der Roman beschreibt: der deutsche Protagonist Castorp ist in die
Russin Clawdia Chauchat verliebt, die durch ihre Nationalitit sowie durch
ihre »leicht asiatisch[...J« (Z 350) sitzenden Augen dem >Osten< zugeordnet
ist. Damit ist, wie schon im 12 Jahre zuvor erschienenen Tod in Venedig, wie-
der Osteuropa die »site of sexual desire« in Manns Werk, wie Todd Kontje
bemerkt hat.?® Dieses Begehren, und vor allem die ablehnende Haltung des
begehrten Objekts, bildet die vergebliche deutsche Sehnsucht nach einer um-
fassenderen Kolonialherrschaft Richtung Osten ab.

29  Todd Kontje: German Orientalisms. Ann Arbor: University of Michigan Press (2004), 149.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

Die Sehnsucht nach kolonialer Herrschaft wirkt im Kontext des frithen
20. Jahrhunderts etwas anachronistisch — die Bliitezeit des europiischen Ko-
lonialismus ist lingst vergangen —, doch das liegt am spiten Einstieg des
Deutschen Reiches ins Kolonialgeschift. Wahrend England und Frankreich
schon im 16. bzw. im 17. Jahrhundert mit dem Ausbau ihrer kolonialen Herr-
schaft begannen, erwarb das Deutsche Reich erst ab 1884 seine ersten Ko-
lonien. Allerdings konnte es nicht annihernd so viel Gewinn daraus ziehen
wie seine Nachbarn. »Fiir den deutschen Staat war das Kolonialreich ein Zu-
schuflgeschift«, schreibt Sebastian Conrad. »Kaum eines der Gebiete konnte
sich wirtschaftlich selbst tragen.«*° Um diesen Verlust auszugleichen, nahm
das Reich seit der Jahrhundertwende einen zunehmend aggressiven kolonia-
len Akquisitions-Kurs auf (nur wenige Jahre, nachdem Bernhard von Billow
1897 das bekannte Verlangen nach einem »Platz an der Sonne« in einer Reichs-
tagsdebatte formuliert hatte).3" Dabei entstand ein innereuropiischer Kon-
kurrenzkampf, der spiter den Ersten Weltkrieg mitverursachen wiirde, und
der ebenfalls im Zauberberg abgebildet ist — und zwar anhand des Motivs eines
>ostlichen« Nichtstuns.

Im Roman spielt sich dieser Wettkampf am Korper der sasiatischen< Claw-
dia Chauchat ab; Castorp, und damit Deutschland, zieht dabei meist den Kiir-
zeren. Mehr Gliick hat sein Gegner Hofrat Behrens, der medizinische Leiter
des Sanatoriums, der ebenfalls ein Auge auf Chauchat geworfen hat. Behrens
Position ermdglicht ihm einen einzigartigen >Zugang« zu ihr: als Arzt unter-
sucht und rontgt er sie regelmifiig, auflerdem ist er Hobbymaler und lasst sie
fiir ein Portrit Modell sitzen. Was Behrens’ ganz direkt erfihrt, ist Castorp
nur indirekt zuginglich, und zwar tiber den Kontakt mit Abbildungen von

30  Weiter heif’t es: »Lediglich die kleinsten und 6konomisch unbedeutendsten Kolonien,
Samoa und Togo, wiesen in den letzten Jahren ein ausgeglichenes Budget auf. Auch
wenn private Gesellschaften Gewinne machten, profitierte das Reich kaum davon. An-
gesichts hoher Ausgaben fiir die Verwaltung sowie fiir die Kriege, vor allem in Siidwest-
afrika und China, waren die Reichszuschiisse fiir drei Dekaden Kolonialreich enorm.«
Conrad: Deutsche Kolonialgeschichte, 61.

31 »[T]he post-1900 phase of German overseas expansion was chiefly characterized by her
penetration pacifique [sic!] —in Turkey and the Euphrates valley, in Latin America, in the
Dutch East Indies, and in the Belgian and Portuguese colonies in Africa, all of which
appeared to offer greater economic rewards than the formal German colonial empire
itself.« Paul M. Kennedy: The Rise of the Anglo-German Antagonism. 1860-1914. London:
George Allen and Unwin (1982), 413.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

145


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Nichtstun als politische Praxis

ihr: er kommt in den Besitz eines ihrer (in Glas gefassten) Réntgenbilder (»In-
nenportrit, Z 527); er darf das Portrait von Chauchat in Behrens’ Wohnung
besichtigen. In beiden Fillen ist sein Zugang zu dem Objekt seiner Begierde
nur medial moéglich. Castorp versucht, diese Distanz zu Chauchat durch phy-
sischen Kontakt mit diesen Medien zu kompensieren, was jedoch nur licher-
liche Effekte produziert — so, als er besagtes Portrait in Behrens’ Wohnung
abhingt und wihrend der Fithrung durch dieselbe mit sich herumtrigt (Z
393-396). Die Konkurrenz Castorps mit Behrens, gepaart mit der Unerreich-
barkeit der >dstlichen< Chauchat, ist eine Metapher auf die deutsche pénétra-
tion pacifique — den Versuch des Deutschen Reiches, in bereits von Russland,
England und Frankreich dominierten Regionen des Vorderen Orients mit-
tels wirtschaftlichen Engagements einzudringen (z.B. durch die Beteiligung
am Bau der Bagdadbahn). Die pénétration, obwohl stellenweise erfolgreich,
kam doch eher einer Rundreise durch bereits von anderen Europiern besetz-
te und deshalb unantastbare Gebiete gleich. Nicht nur Castorps Umgang mit
Chauchats Portrait, sondern die Gesamtsituation in Behrens Wohnung legt
diese Deutung nah: dieser besitzt noch eine Reihe anderer »>ostlicher< Din-
ge — eine »orientalisch ornamentierte[...] Messingplatte« zum Beispiel, auch
eine pornographisch verzierte »Kaffeemiihle [...] indischer oder persischer]...]
Herkunft« (Z 396f.) — die Castorp, wie das Portrait Chauchats, nur bewundern
darf, aber nicht selbst besitzen kann. Kenneth Weisinger weist darauf hin,
dass diese Gegenstinde, die in Behrens >orientalisch« eingerichteten Riumen
mitsamt ihrer Herkunft (Indien, Persien, China und Agypten) beschrieben
werden, geographisch allesamt dem englischen Kolonialreich zugehéren, so-
dass der Eindruck entsteht, Behrens’ Raum sei »a representation of the gro-
wing German desire to expand its own colonies along the lines of Britain’s
already established empire«.>* Todd Kontje argumentiert entsprechend, dass
tiber den 6stlich konnotierten sexuellen Diskurs auch die Dynamiken westli-
cher Nationen im Kampf um globale Imperialanspriiche inszeniert werden:

The Oriental trappings of Behrens’s smoking alcove not only point to the
>Asiaticcappeal of Chauchat’s sexuality, but also to the competition between
Germany and Great Britain to control this realm. Behrens offers Castorp in-
direct access to Chauchat, but also stands in his way as a potential rival [..]

32 Kenneth Weisinger: Distant Oil Rigs and Other Erections. In: A Companion to Thomas
Mann’s The Magic Mountain. Hg.v. Stephen D. Dowden. Columbia: Camden House
(1999),195.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

pointing simultaneously to a realm of unbridled sensuality in the East and
to the Western imperialist efforts to tame and exploit this realm.33

In diesem durch die sexuelle Spannung transportierten Motiv des kolonialen
Begehrens spielt auch die eingangs beschriebene »asiatische« Eigenschaft der
Inaktivitat eine grof3e Rolle, die als rhetorische Legitimierung zur Penetration
fungiert. Dieser Zusammenhang ist jedoch in der Thomas Mann-Forschung
bisher weitestgehend unerkannt geblieben.

Die Figuration des >faulen< oder >untitigen< Asiaten ist, wie eingangs er-
ldutert, ein wiederkehrendes Motiv des europiischen Orientalismus (welcher
diese Zuschreibung wohlbemerkt auch an anderen Staaten durchgespielt
hat). Zur genauen Lektiire des Romans empfiehlt sich eine detaillierte Analy-
se der Gestalten und Dynamiken, die diese Projektion des Nichtstuns annimmt.
Die Synonymreihe »Faulheit/Untatigkeit/Inaktivitit/Apathie« bildet ein Be-
schreibungsparadigma fiir das Fremde schlechthin. Dafir gibt es (unter
Anderem) drei Griinde:

(1) Zum einen kristallisiert sich an dieser Zuschreibung, wie Edward Said
herausgestellt hat, eine idealisierte Selbstwahrnehmung Europas heraus.
Ania Loomba beschreibt sie wie folgt:

Said shows that this opposition is crucial to European selfconception: if colo-
nised people areirrational, Europeans are rational; if the former are barbaric,
sensual, and lazy, Europe is civilisation itself, with its sexual appetites under
control and its dominant ethic that of hard work; if the Orient is static, Eu-
rope can be seen as developing and marching ahead; the Orient has to be
feminine so that Europe can be masculine.34

(2) Die von Said und Loomba beschriebene Semantisierung der Riume >Euro-
pa< und >Orient« spiegelt die oben zitierte Opposition Settembrinis, erweitert
sie aber um die Gegeniiberstellung minnlich/weiblich. Wie bereits in den Be-
merkungen zum Orientalismus zu Beginn dieses Kapitels ausgefiithrt wurde,
werden dem kolonialisierten Raum Merkmale zugeordnet, die ebenso dem
stereotypen Vokabular der Beschreibung von Weiblichkeit zugehéren — und
damit sowohl Herablassung als auch Begehren konnotieren. Die Passivitit
des kolonialen Objekts wiederum spielt in seiner erotischen Besetzung ei-
ne zentrale Rolle, weil sie die Moglichkeit einer Inbesitznahme durch den

33  Kontje: German Orientalisms, 155f.
34  Loomba: Colonialism/Postcolonialism, 63f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Nichtstun als politische Praxis

mannlichen Kolonisator impliziert.3> In diesem Diskurs bzw. in dieser Tra-
dition ist der minnliche Liebhaber, so Loomba, der »active discoverer of the
female body, and desires to explore it in the same way as the European »ad-
venturer< who penetrates and takes possession of lands which are seen as
passive, or awaiting discovery.«*® Dementsprechend wird in Bildnissen von
Neulandentdeckungen- und Inbesitznahmen eben jenes Land oft durch eine
liegende Frau allegorisiert.?” Castorp nimmt dieselbe Position ein, wenn er
sagt, Frauen seien »reaktive Geschopfe, ohne selbststindige Initiative, ldssig
im Sinne von passiv« (Z 911), da nicht sie ihre Minner wihlen, sondern im Ge-
genteil immer gewahlt werden. Eine Frau »wird zum wihlenden Subjekt der
Liebe erst auf Grund der Wahl des Mannes« (Z 911). Damit beschreibt Cas-
torp implizit die Funktionalitit der Erotik im Diskurs kolonialer Aneignung:
Die Zuschreibung der erotischen Inaktivitit legitimiert die Inbesitznahme
von Land wie Frau auch deshalb, weil beide vor der Aneignung nur Objekte
sind und erst mit dem >penetrierenden« Eingreifen der europiischen Siedler
zu Subjekten werden konnen. Koloniale Inbesitznahme ist ein Akt der sinn-
stiftenden Vervollkommnung - ermutigt und ermdglicht durch die Passivitat
des begehrten Objekts.

(3) Drittens legitimiert die Behauptung einer passiven Neigung fremder
Volker nicht nur die lindliche Inbesitznahme, sondern auch die ihr folgen-
den Herrschaftsstrategien. Insbesondere die Sehnsucht nach wirtschaftlicher
Rentabilitit der kolonialen Projekte fiihrte vielerorts zu Zwangsrekrutierun-
gen lokaler Arbeiter. Es war gingige Praxis, das 6konomische Eigeninteresse
dieser Zwangsmafinahmen zu verschleiern, indem man hierfiir ideologische
Motivation vorgab, z.B. die moralische Erziehung der >faulen«< kolonisierten
Volker zur Arbeit. Alle Kolonialmichte Europas haben, wie bereits beschrie-
ben, die moralisch zu verurteilende Indolenz in dieser Weise fiir ihre Zwecke
funktionalisiert. Auch das erst spit kolonialpolitisch aktiv gewordene Deut-
sche Reich legitimierte die Kolonisation durch »die Vorstellung von Deutsch-

35 Vgl hierzudie Ausfithrungen Dobies iiber Montesquieus Bild dersorientalischen<Frau:
das »portrait of the passivity of Oriental women is reinforced by the assertion that
the enclosure of women in the seraglio contradicts the very spirit of slavery because
harems are in reality experienced by women as »delightful places« (»lieux de délices«)
in which they are at liberty to indulge their natural indolence«. Dobie: Foreign Bodies, 42.
Herv. meine.

36 Loomba: Colonialism/Postcolonialism, 84. Herv. meine.

37  Vgl. das Beispiel von Stradanus’ Kupferstich, der Vespuccis Entdeckung Amerikas alle-
gorisch darstellt, in der Einleitung zu diesem Kapitel.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

lands zivilisatorischer Mission, in deren Zentrum auch die »Erziehung zur
Arbeit« stand.3®

Die Behauptung, Untitigkeit sei fremden Volkern eigentiimlich, ist also
mit verschiedenen Arten des Begehrens verkniipft. Einerseits mit dem, sich
selbst dem in Europa so hoch geschitzten Wert versichern zu kénnen: dem
Prinzip der »girenden Bewegung, des Fortschritts [..] und der umgestalten-
den Titigkeit« (s.0., Z 240) zu folgen, wie Settembrini es formuliert. Anderer-
seits mit dem Begehren, zu besitzen und zu beherrschen. Die Verkniipfung
von >Untitigkeit< mit den Topoi >Sexualitit< und >Weiblichkeit:, die sich im
Zauberberg an Castorps Interesse fir Clawdia Chauchat zeigt, ist daher nicht
beliebig, sondern fithrt den von Said identifizierten Diskurs eines kolonial
geprigten europdischen Orientalismus fort.

Doch diese bekannte koloniale Metapher wird im Roman nicht einfach
reproduziert, sondern an zwei sehr entscheidenden Punkten umgewandelt.
Die Zuschreibungen des untitigen >Ostens< und tatkriftigen >Westenss, ob-
wobhl sie koloniale und orientalistische Diskurse akkurat spiegeln, lassen sich
im Roman nicht wie tiblich kartieren. Zum einen wird die >asiatische« Frau
Chauchat zwar begehrt, weist aber keine klar begehrenswerten Eigenschaf-
ten auf. Castorp selbst sieht in seiner Zuneigung selbst nur

ein Ferienabenteuer, das vor dem Tribunal der Vernunft— seines eigenen
verniinftigen Gewissens — keinerlei Anspruch auf Billigung erheben konnte:
hauptsichlich deshalb nicht, weil Frau Chauchatja krank war, schlaff, fiebrig
und innerlich wurmstichig, ein Umstand, der mit der Zweifelhaftigkeitihrer
Gesamtexistenz nahe zusammenhing (Z 220).

38 Neben Handelsinteressen, der Ansiedlung auslandsdeutscher Gemeinschaften, und
der Hoffnung, durch die Kolonialpolitik innerdeutsche Konflikte in den Hintergrund
zu driangen, nennt Conrad folgende kulturelle Griinde fiir die Kolonisation: »Die »He-
bung« der Kolonisierten war ein Vorhaben, das unterschiedliche Kreise zusammen-
fithren und Gruppierungen fiir das koloniale Unterfangen begeistern konnte, die ihm
sonst ferngestanden hatten: Es konnte sich wahlweise auf Bildung, Christianisierung
oder die »Erziehung zur Arbeit« richten. Auch wenn hiufig die Uberzeugung von einer
besonderen »Sendung« des Deutschen Reiches mitschwang, etwa in Abgrenzung von
England und Frankreich, war dies doch eine Gemeinsamkeit aller Kolonisatoren, ge-
speist von einer spezifischen Melange aufklarerischer Emanzipationsversprechen und
sozialdarwinistischer Hierarchien.« Conrad: Deutsche Kolonialgeschichte, 25f. Und: »Die
»Arbeiterfrage« galt als der wichtigste Gegenstand aller kolonialen Politik.« (Ebd. 57)

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

149


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Nichtstun als politische Praxis

Natiirlich ist es gerade die »Zweifelhaftigkeit ihrer Gesamtexistenz« (s.o.),
die Castorp anziehend findet. Diese kommt unter anderem in ihrer koket-
ten Unterwanderung biirgerlicher Verhaltensstandards zum Ausdruck, wie
beispielsweise im Zuschlagen der Speisesaaltiir, die Castorp als »verdamm-
te Schlampereil« (Z 72) bezeichnet. Ihr Kérper hingegen hat nicht den glei-
chen Reiz wie ihre sozialen »Ungezogenheiten« (Z 347). Er wird als »krank,
»wurmstichig, »fiebrig«, und als durch die Untatigkeit verkommen beschrie-
ben. In der Darstellung Settembrinis sind sowohl ihr Kérper als auch der Os-
ten »weich und zur Krankheit geneigt«, weshalb asiatische Charaktere das Sa-
natorium »so ausgiebig beschick[en]« (Z 370). Das am meisten fiir Chauchat
verwendete Adjektiv ist »schlaff« (s.0.). Ihrem untitigen Korper fehlt, wie dis-
kursgeschichtlich tiblich, Spannung und Kontrolle, sodass Frau Chauchat jeg-
liche Haltung abgeht:

Frau Chauchat safd zusammengesunken und schlaff, ihr Riicken war rund, sie
liefd die Schultern nach vorne hingen, und auferdem hieltsie auch noch den
Kopf vorgeschoben, so dafd der Wirbelknochen im Nackenausschnitt ihrer
weiflen Bluse hervortrat. (Z191)

Wenn auch einige ihrer Korperteile im weiteren Romanverlauf als schon und
»verlockend« bezeichnet werden (z.B. ihre Arme, Z 197) und Castorp »das
Mark bezaubern« (ihre Augen, Z 350), so symbolisiert dieser kranke und
»schlaffe« Korper Clawdia Chauchats nicht, wie im orientalistischen Diskurs
iiblich, den erhofften Reichtum einer neuen Kolonie.3? Dieser Umstand weist
auf die zweite, wesentlich extremere Abweichung hin, und zwar auf Castorps
eigene Inkompatibilitit mit der Semantisierung des sWestens«. Die Tatsache,
dass der weibliche, untitige Korper der Asiatin krank ist, kénnte darauf
hindeuten, dass das faule >Asien< weder Heilung noch Aktivitit allein organi-
sieren kann und dafiir erst den Kolonisator braucht, wie eben beschrieben.
Doch Castorp kann und will nicht den aktiven Kolonisator spielen. Anstatt
sich dazu anzuschicken, Frau Chauchat irgendwie zu erobern oder zu domi-
nieren, kopiert er ihre passive Schlaff- und Nachlissigkeit — und findet sogar
Gefallen daran. »Er versuchte«, heifdt es,

wie es sei, wenn man bei Tische zusammengesunken, mit schlaffem Ricken
dasifle, und fand, dafd es eine grofle Erleichterung fiir die Beckenmuskeln

39  »[T]he sexual promise of the woman’s body indicates the wealth promised by the co-
lonies«. Loomba: Colonialism/Postcolonialism, 84.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

bedeute. Ferner probierte er es, eine Tiir, durch die er schritt, nicht umstand-
lich hinter sich zu schliefien, sondern sie zufallen zu lassen, und auch dies
erwies sich sowohl als bequem wie als angemessen (Z 348).

Castorp gefillt sich in der Rolle des Passiven, er empfindet sie als »Erleichte-
rung« und hilt die damit korrespondierende Laxheit fiir »angemessen«. Die-
se Rolle entspricht auch seinem Charakter, wie er zu Beginn des Romans be-
schrieben wird. Dort wird ihm eine ungewéhnlich stark ausgepragte Tendenz
zur Untitigkeit zugeschrieben. Schon lange vor seiner Ankunft im Berghof
habe Castorp, so fithrt der Erzihler aus, die Arbeit zwar achten, aber nicht
lieben kénnen,

und zwar aus dem einfachen Grunde, weil sie ihm nicht bekam. Angestreng-
te Arbeit zerrte an seinen Nerven, sie erschopfte ihn bald, und ganz offen
gab er zu, dafd er eigentlich viel mehr die freie Zeit liebe, die unbeschwerte,
an der nicht die Bleigewichte der Mithsal hingen (Z 56f.).

Castorp entspricht von Anfang an nicht den ideellen Mafistiben, die Settem-
brini an den >Westenc« anlegt. Doch im Flachland, das in der Topologie des Ro-
mans dem >Westen« entspricht, konnte er dieser Neigung nicht nachgeben.
Erst das »>0stlich« konnotierte Sanatorium erméglicht es ihm, der bekémm-
licheren »untitigen Ruhe« (s.0.) offen zu frénen. Dies duflert sich besonders
markant an seiner Begeisterung fiir die »Liegekur« (Z 109), die neben tippi-
gen Mahlzeiten den Kern der Therapie bildet. Die Liegekur sei »das Beste
hier«, soweit er sehe, sagt Castorp gleich zu Beginn seines Aufenthalts: »Ich
wollte, ich lige schon wieder auf meinem vorziiglichen Stuhl.« (Z 109) Dass
Castorp den Grofdteil des Tages in diesem Liegestuhl zubringt, ist ein kla-
res Zeichen dafiir, dass er nicht an der »umgestaltenden Tatigkeit« (s.0.) des
>Westens« teilhat. Zwar behauptet Castorp, den Liegedienst auch fir wissen-
schaftliche Zwecke zu nutzen (v.a. im Kapitel »Forschungen«), sodass man
meinen koénnte, er sei zumindest durch seine geistige Tatigkeit am Projekt
der »Aufklirung, der vernunftgemiflen Vervollkommnung« (s.o., Z 240) in-
volviert, das Settembrini zufolge den >Sieg¢ iiber den inaktiven >Osten< da-
vontragen wird. Doch dieses >Studiumc ist nur ein Vorwand fir eine sinn-
liche Triumerei. Der darin angedeutete aufklirerische Impetus wird mehr-
mals enttduscht, was zum Beispiel im Krankenbesuch Settembrinis wihrend
Castorps erster Bettruhe zum Ausdruck kommt:

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

151


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Nichtstun als politische Praxis

LS: »Guten Abend, Ingenieur! Ist es erlaubt, sich nach lhnen umzusehen?
Wenn ja, so bedarf es dazu des Lichtes, — verzeihen Sie meine Eigenmach-
tigkeit!« sagte er, indem er die kleine Hand schwunghaft zur Deckenlampe
emporwarf. »Sie kontemplierten, — ich mochte beileibe nicht stéren. Nei-
gung zur Nachdenklichkeit wire mir ganz begreiflich in lhrem Fall[...].

HC: [...] Sie storen mich keine Spur. Ich lag da und sinnierte, — sinnieren ist
schon zu viel gesagt. Ich war einfach zu faul, das Licht anzudrehen. (Z 295)

Die »Nachdenklichkeit«, die Settembrini erwartet, wird von Castorp mit Witz
enttiuscht. Wihrend Settembrini kommt, um ihn aufzukliren — das Motiv
des Lichts ist schlieSlich das Symbol der Aufklirung -, taugt Castorp nicht
mal zur Minimaltitigkeit des Sinnierens, und ist fir die Erleuchtung - in
doppeltem Sinne - zu faul.

Castorps Unterwanderung des >westlichen« Prinzips wird noch verstirkt
durch den erotischen Diskurs in der lingsten Liegekur-Episode im Kapitel
»Forschungen, in dem er vielfach als devote Figur gezeichnet wird. So zum
Beispiel in dem sexuellen Traum, der ihn dort iiberkommt: Thm erscheint
»irgendwo im Raume, entriickt und doch sinnennah, der Leib, der Kérper« (Z
419) Frau Chauchats - sie ist nicht namentlich erwihnt, aber an den »Augen,
die eine Varietit der Lid-hautbildung schief erscheinen lief3« (ebd.) erkenn-
bar —,*° die sich iiber Castorp neigt, bis »er auf seinen Lippen die feuchte An-
saugung ihres Kusses« (Z 434) fithlt.*' Hier ist im Gegensatz zu der herkémm-

40 Ineinem fritheren Gesprach mit Hofrat Behrens erklart dieser Castorp: »Die Lidspalte,
sagen Sie, ist geschlitzt, schief. Das scheint Ihnen aber nur so. Was Sie tauscht, ist der
Epikanthus, das heifdt eine Varietdt, die bei gewissen Rassen vorkommt und darin be-
steht, daR ein Hautliberschu}, der von dem flachen Nasensattel dieser Leute herriihrt,
von der Deckfalte des Lides Giber den inneren Augenwinkel hinabreicht.« (Z 390f.) Es
ist typisch fiir den Mann'schen Schreibstil, einmal gewdhlte Formulierungen fiir eine
Idee im Laufe des Romans beizubehalten, sodass das Vorkommen der Begriffe »er-
scheinen, »Varietat, »Lid« und »Haut« zweifelsfrei auf Clawdia Chauchat verweist.

41 Diese ganze Episode verweist im Ubrigen auf das Orient-Motiv in Schlegels Lucinde.
Dort konstatiert Julius: »Gleich einem Weisen des Orients war ich ganz versunken in
ein heiliges Hinbriiten und ruhiges Anschauen der ewigen Substanzen, vorziiglich der
Deinigen und der meinigen. [..] [N]Jur die im Orient verstehen zu liegen; wo hat sich
aber der Geist zarter und siifSer gebildet als in Indien?« Friedrich Schlegel: Lucinde.
Mit: Friedrich Schleiermacher. \Vertraute Briefe iiber SchlegelssLucinde«. Hg. v. Ursula Schré-
der. Frankfurt a.M.: Ullstein (1980), 31, 33. Heide Volkening weist darauf hin, dass der
Schlusssatz dieser Betrachtung (»Anschauen der ewigen Substanzen, vorziiglich der dei-
nigen und meinigen«, Herv. meine) eine sexuelle Konnotation enthilt. Vgl. Heide Vol-
kening: Uber Europiische Arbeit und die Orientalische Kunst der Passivitit. Friedrich

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

lichen Aktivititsverteilung der >Ost«/>West« Opposition Castorp als >Westler«
passiv, und wird von der aktiven >Ostlerin« verfithrt. Die Verbindung von Pas-
sivitit und Sexualitit kommt im selbigen Kapitel hiufiger vor. So zum Bei-
spiel im Vorgang des parasitiren Befalls eines passiven menschlichen Orga-
nismus, den Castorp in seinen Forschungen nachvollzieht, und der sich Eli-
sabeth Strowick zufolge als »erotisches Geschehen« gestaltet.** Kurz vor der
eben beschriebenen Kuss-Szene ist die Rede von »besonders iippige[n] Ge-
websformen —, hervorgerufen durch das Eindringen fremdartiger Zellen in
einen Organismus, der sich fiir sie aufnahmelustig erwiesen hatte«, und der
ihnen »berauscht, [...] in Hochtemperatur, mit wogendem Busen« unterliegt
(Z 431f., Herv. meine). Der untitige Castorp wird hier als unterwiirfiger Cha-
rakter beschrieben, der sich sexuell daran berauscht, der Schwichere zu sein.

Dies lisst freilich die kolonialen bzw. orientalistischen Verweise, die oben
diskutiert wurden, in neuem Licht erscheinen. Es ist nicht der tatkriftige
Deutsche aus dem >Westens, der die untitige >Asiatin< begehrt und sich ihren
Korper aneignet; er selbst ist der Untitige, zudem Liegende, der imaginiert,
von der stehend sich tiber ihn neigenden >Asiatin« ergriffen zu werden. Dieser
Rollenwechsel ist nicht zuletzt ein Hinweis auf das homoerotische Interesse
Castorps, der an Clawdia Chauchat ja auch deshalb interessiert ist, weil sie ihn
an seinen ehemaligen Mitschiller erinnert, in den er (wenn auch unbewusst)
verliebt gewesen war: den Kirgisen Pribislav Hippe (vgl. Z 188f.). Castorps
Sehnsucht nach Untitigkeit — und die damit einhergehende Abwendung von
der >westlichen« Idee einer dominanten méinnlichen Sexualitit — subvertiert
die Machtdynamik heteroerotischer Imagination, die den imperialen Diskurs
in Europa iiber Jahrhunderte hinweg mitgeformt hat. Dass in diesem Fall den-
noch der >Orient< zum Ort dieser Subversion geworden ist, verweist auf die
homoerotische Komponente im europiischen Orientalismus, auf deren lan-
ge iibersehene Bedeutsamkeit Joseph Allen Boone aufmerksam gemacht hat.
Der so oft als sexuell ziigellos beschimpfte >Orient« diente nimlich auch den

Schlegels »ldylle iiber den Mifliggang«. In: Arbeit und Miissiggang in der Romantik, 124.
Die Studienepisode im Liegestuhl kopiert die Wortwahl Schlegels ebenso wie dessen
ironische Auflésung der»orientalischen< Meditation: Die 15 Seiten umfassende Episo-
de im Kapitel »Forschungen, in der Hans Castorp die Frage »Was war das Leben?« (Z
416) anhand von naturwissenschaftlicher Fachliteratur zu beantworten sucht, enthilt
das Wort »Substanz« (bei Schlegel: »ewige[..] Substanzen«) ganze 11 mal (von nur 14
Vorkommnissen im ganzen Roman).

42 Elisabeth Strowick: Sprechende Kirper— Poetik der Ansteckung. Performativa in Literatur
und Rhetorik. Miinchen: Fink (2009), 266.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Nichtstun als politische Praxis

Europiern als Méglichkeit, der rigiden sexuellen Ordnung des >Okzidents« zu
entkommen und homoerotisches Interesse auszuleben.** Castorps Tendenz
zur Passivitit ist also auch Ausdruck eines sexuellen Eskapismus, der im >Ori-
ent« einen idealen Nihrboden findet.

Die von Settembrini postulierte Hierarchie ist somit auf jeden Fall auf-
gebrochen: der >Westenc ist zur Untitigkeit verkommen, und scheint die Do-
minanz durch den Osten geradezu herbeizusehnen. Diese Umkehrung des
kolonialen Eros steht natiirlich im Gegensatz zu der These, dass dem Motiv
des >Ostens«< bzw. des >Orients< das koloniale Begehren des Deutschen Reichs
nach Besitz und Dominanz eingeschrieben ist. Tatsichlich begehrt Castorp
nicht die untitige Frau, sondern die Untitigkeit selbst; nicht als Objekt will
er sie sich aneignen, sondern als Eigenschaft.

Angst vor dem Osten

Die im vorherigen Unterkapitel herausgestellte Diskrepanz zeigt, dass Der
Zauberberg als literarischer Text mit dem Motiv der >Ostlichen< bzw. »asiati-
schen« Untitigkeit bestehende Diskurse — wie die des kolonialen Begehrens -
aufgreift. Nicht aber, um sie zu reproduzieren, sondern um sie zu destabili-
sieren.

Tatsichlich verrat Castorps >Lagerwechsel< - topologisch von >West< nach
»Ost¢, vom Flachland ins Bergland, semantisch von der Aktivitit zur Inak-
tivitdt — dass Settembrinis Opposition >Ost«/Inaktivitit und >West</Aktivitit
nicht, wie orientalistische Diskurse zumeist suggerieren, einen wahrgenom-
menen Ist-Zustand darstellt, sondern ein unbedingt zu etablierendes Ideal.
Die Tatsache, dass Castorp diesem >westlichen« Ideal nicht entspricht und
sich stattdessen dem des >Ostens« verschreibt, stellt in den dergestalt in Set-
tembrinis Rede semantisch besetzen Riumen des Romans eine ereignishafte
Grenziiberschreitung dar.** Dies versetzt Settembrini in Panik. Nicht zufil-
lig beginnt nur wenige Seiten, nachdem Castorps Verliebtsein in Chauchat
zum ersten Mal explizit gemacht wird (Z 349), eine Verlagerung seiner Rheto-
rik. Er duflert eine andere, den Ton des pidagogischen Kursus verschirfende
Empfindung: die Angst vor >Asien<. Anstatt, wie bisher, Castorp aus Prinzip

43 Vgl. Joseph A. Boone: The Homoerotics of Orientalism. New York: Columbia UP (2015),
XXi.

44 Vgl. die strukturale Erzdhltheorie Lotmans. Jurij M. Lotman: Die Struktur literarischer
Texte. Ubers. v. Rolf-Dietrich Keil. Miinchen: Fink (1972), 336.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

(d.h. mit dem Verweis auf seine seuropiische« Natur) zur Riickkehr ins Flach-
land und damit in den >Westen«< und zur Titigkeit zu dringen,* behauptet
er plotzlich die Omnipotenz >Asiens, gegen die sich Europa zur Wehr setzen
muss:

[»]Asien verschlingt uns. Wohin man blickt: tatarische Gesichter.« Und Herr
Settembrini wandte diskret den Kopf liber die Schulter. »Dschingis-Khan,
sagte er, »Steppenwolfslichter, Schnee und Schnaps, Knute, Schliisselburg
und Christentum. Man sollte der Pallas Athene hier in der Vorhalle einen
Altar errichten, —im Sinne der Abwehr. (Z 366, Herv. meine)

Diese Angst vor einem nun plotzlich doch aktiven »>Ostens, die Settembri-
ni artikuliert, war im frithen 20. Jahrhundert ein europiisches Phinomen,
mit ganz verschiedenen Ursachen und Ursprungslindern.*® Der Zauberberg
nimmt konkret auf zwei Diskurse Bezug: einerseits bezieht sich der Roman
implizit auf die in Deutschland weit verbreitete Wahrnehmung einer wirt-
schaftlich-politischen Ubermacht >Asiens¢; andererseits bezieht sich der Roman
explizit auf eine historisch kaum nachweisbare Angst vor einer gedanklichen
Kontamination mit »asiatischer< Philosophie tiber das Nichtstun. Obwohl Set-
tembrini den >Osten< zuvor als inaktiv charakterisiert hatte, bezieht sich die
hier genannte Angst tatsichlich auf die ihm in mehrerer Hinsicht neu zuge-
schriebene Handlungsfihigkeit.

Der Eindruck einer wirtschaftlich-politischen Ubermacht >Asiens« ergibt sich
aus dem Zusammenspiel vieler historischer Ereignisse. Ein wahrgenomme-
ner Krisenherd war Russland, das (spitestens)*’ seit den Revolutionen 1905

45  Das passiert tibrigens auch in Abgrenzung zu anderen Topoi wie der Psychoanalyse —
sie sei schlecht»insofern sie die Tat verhindert, das Leben an den Wurzeln schadigt, un-
fahig, es zu gestalten« (Z 338, Herv. meine) —und der Musik —sie sei ein Opiat, welches
»Dumpfsinn, Beharrung, Untitigkeit, knechtischen Stillstand«schaffe (Z175, Herv. mei-
ne).

46  Wie bereits zu Beginn des Kapitels erwdhnt werden im Zauberberg die Begriffe >Os-
tens, >Asien< und >Russland« nicht klar voneinander unterschieden, vielmehr handelt
es sich dabei um Konglomerate verschiedener Ideen. Ein Grund dafiir ist Gollwitzer
zufolge die allgemein dngstliche Beschaffenheit der damaligen Bevolkerung, die Ge-
fahrvon vielen verschiedenen Lindern ausgehen sah; es habe eine »nervése und hekti-
sche Geistesverfassung der Bevolkerung moderner Grofistaaten« gegeben, die anfillig
war »fiir stets wechselnde, sensationell und aufputschend formulierte Denksurroga-
te«. Gollwitzer: Die gelbe Gefahr, 37.

47  Gollwitzer schreibt, »die Vorstellung einer »russischen Gefahr« oder einer »Cefahr
aus dem Osten« selbst« habe es schon vor dem 20. Jahrhundert gegeben, sie fithre

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Nichtstun als politische Praxis

und 1917 als Bedrohung empfunden wurde, was sich auch vielfach im lite-
rarischen Schaffen der Zeit duflerte.*® Die Angst, von russischen Kriften ir-
gendwie >iiberwiltigt« zu werden, wurde auflerdem durch massenhafte Mi-
grationsbewegungen aus Osteuropa Ende des 19. und Anfang des 20. Jahr-
hunderts weiter verstirkt. Mehr als 4 Millionen Deutsche waren im Laufe des
19. Jahrhunderts ausgewandert — hauptsichlich nach Amerika — und der ge-
steigerte Bedarf an Arbeitskraft in den industriellen Zentren Deutschlands
fithrte zu einer sprunghaft gestiegenen Immigration. Aufgrund der expansi-
ven deutschen Aufienpolitik nach Osteuropa kamen die meisten Einwanderer
von dort. So lieflen sich gut 500 000 Polen dauerhaft im Rheinland und Ruhr-
gebiet nieder (die sog. Ruhrpolen), mehrere hunderttausend polnische Gast-
arbeiter befanden sich zeitweise hier, und mehr als 5 Millionen Osteuropier
durchquerten Deutschland auf ihrem Weg zum Atlantik, um nach Amerika
zu reisen — alles noch vor dem 1. Weltkrieg.*

»liber das napoleonische Zeitalter bis zu Montesquieu zuriick«. Gollwitzer: Die gelbe
Gefahr, 41. Folgt man Nina Bermans konzisem Abriss der »6konomischen und politi-
schen Interdependenz« zwischen Deutschland und dem >Ostencseit dem Mittelalter,
so findet man auch viele Hinweise auf weiter zuriickliegende Angste vor dem Osten
(Berman thematisiert zum Beispiel die »anhaltende Furcht vor dem expandierenden
Osmanischen Reich« im 17. Jahrhundert), die sich im deutschen Geschichtsbewusst-
sein verfestigt haben mogen. Berman: Orientalismus,18-35, hier18 und 26. In der Wahr-
nehmung dieser Geschichte darf natirlich nie vergessen werden, dass es in Europa
immer auch, und das nicht in geringerem Mafie, Interesse, Begeisterung und gar »Eu-
phorie« fiir den>Orientc gegeben hat— ganz im Sinne der unauflgslichen Verbindung
von Begehren und Angst, Eros und Thanatos im Blick auf den Osten. Berman: Oriental-
ismus, 30.

48  Edward Engelberg fithrt dies aus: »The fear of the East was widespread among »West-
ern« writers, especially after the Russian Revolution.« Edward Engelberg: Ambiguous
Solitude. Hans Castorp’s Sturm und Drang nach Osten. In: A Companion to Thomas Mann’s
The Magic Mountain, 107. Weiter heifst es: »Yeats placed unflattering »vague Asiatic im-
mensities« in contrast to Phidian »measurementc; Eliot envisioned »hooded hordes«
threatening Western civilization; Hesse asserted that The Brothers Karamazov was the
»cause« of Europe’s »Untergangs; and, in The Magic Mountain, Mann plays out the con-
trast in so many ways that the subject commands attention.« (Ebd. 98)

49  Diese Migrationsbewegungen, insbesondere das Recht vieler Polen auf die deutsche
Staatsburgerschaft, wurde in der deutschnationalen Presse als Invasion dargestellt,
die aufgrund von angeblicher interkultureller Inkompatibilitit negativ bewertet wur-
de. Als besonders bedrohlich wurde die Einwanderung von Juden aus Russland be-
schrieben, als eine quasi apokalyptische >Flut von Osten¢, was einen enormen Antise-
mitismus schiirte. Hier wurden unter anderem Angste vor politisch radikalen Kriften,
Krankheiten und Epidemien gendhrt —und anti-semitische Stereotype verbanden sich

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

Auch von China und Japan schien Gefahr auszugehen. Der sogenannte
Boxeraufstand von 1900, bei dem sich in China anti-imperialistische Ressen-
timents in einer Auflehnung gegen deutsche (und andere) Kolonisatoren ent-
luden, hatte die Angst der Deutschen urspriinglich entfacht. Hatte man die-
se Unruhen noch »verhiltnismaflig mithelos niedergeschlagen, so zeigte der
Sieg Japans tiber Rulland 1904/05, daf im Fernen Osten eine sehr ernstzu-
nehmende militirische Kraft entstanden war«.5° Doch es war nicht nur die
Angst vor einer nunmehr umgedrehten Kolonisierung durch China oder Ja-
pan,”! die die Deutschen umtrieb, sondern die wirtschaftliche Kraft dieser
Linder, die sich an der rasant wachsenden Produktion und den groflen Zah-
len verhiltnismiRig billiger Arbeitskrifte ablesen liefR. Die Mitte der 1890er
Jahre von der PreuRischen Regierung gepriifte Idee, grofie Gruppen chinesi-
scher Arbeiter (die sogenannten Kulis) zu >importieren< um die ausgewander-
ten Deutschen zu »ersetzen« — die iibrigens massive, nationalistisch motivier-
te Proteste in der Presse hervorgerufen hat, sodass diese Pline aufgegeben
wurden —, trug das ihre dazu bei. Diese im Diskurs des deutschen Nationa-
lismus verankerte Tendenz, im Speziellen die chinesischen Arbeiter und Se-
mantiken des Ostens ganz generell mit der Empfindung des Bedroht-Seins zu
beschreiben, ist ein elementarer Bestandteil des transnationalen Phinomens
der »Gelben Gefahr«:

Man verstand unter »Gelber Gefahr« eine Drohung, die von Chinesen oder
Japanern oder beiden zusammen gegen die weifden Volker ausgehen soll-
te. Die Art und Weise der Gefdhrdung wurde verschieden aufgefaRt. Einmal
fiirchtete man in der Arbeiterschaft weifder Linder den Kuliwettbewerb, die
Unterbietung durch billige Arbeitskrafte mit minimalem Lebensstandard.
Zum anderen angstigten die Wirtschaft Europas und Amerikas die Erfolge

mitder Angstvor dem>Osten<und>Asienc. Vgl. Sebastian Conrad: Globalization effects.
Mobility and nation in Imperial Germany. 1880-1914. In: Journal of Global History 3 (1),
2008, 52-55.

50  Gollwitzer: Die gelbe Gefahr, 30.

51 Diese Angst ist, zumindest in Bezug auf China, nie wirklich begriindet gewesen, wie
Jurgen Osterhammel ausfiihrt. »Niemals ging von China eine weitrdumige, den Cha-
rakter von Grenzsicherung und Grenzlandkolonisation iiberschreitende Expansions-
bewegung aus«. Jiirgen Osterhammel: China und die Weltgesellschaft. Vom 18. Jahrhun-
dert bis in unsere Zeit. Miinchen: Beck (1989), 6. Die im weiteren Verlauf des Kapitels
erlduterte »Gelbe Gefahr«, im Rahmen derer eine solche Angst privalent wurde, ist
ein kumulativer Effekt vieler Vorkommnisse des frithen 20. Jahrhunderts, und nicht
die Reaktion auf eine wahrscheinliche und konkrete Gefahr.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

157


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Nichtstun als politische Praxis

der japanischen Produktion. Von weitergehenden Befiirchtungen hinsicht-
lich der Industrialisierung des Fernen Ostens war bereits die Rede. Drittens
entwarf man das Zukunftsbild auch vollstindiger politischer Emanzipation
der grofRen gelben Nationen, die sich, ausgeristet mit moderner Bewaff-
nung, erheben, aufgrund ihrer zahlenmaRigen Uberlegenheit die Europaer
und Amerikaner aus Ostasien entfernen und die Vorherrschaftin Asien, viel-
leicht sogar die Weltherrschaft, erringen kdnnten.>?

Im Deutschen Reich (wie in anderen Lindern) wurde also eine dreifach mo-
tivierte Angst geschiirt: die, im eigenen Land von eingewanderten billigen
Gastarbeitern vom Arbeitsmarkt gedringt zu werden; die, gesamtwirtschaft-

lich von Lindern aus dem Osten iibertrumpft zu werden; und letztlich die, den

neu formierten Kriften in Asien politisch zu unterliegen. Diese zeitgendssi-

schen, in der deutschen Presse vieldiskutierten Angste beziiglich China und

Japan fliefen mit in den Zauberberg ein. Darin mischen sich ebenfalls Visionen

einer »weltgeschichtliche[n] Opposition von untergehendem Abendland und

anbrechender Herrschaft des Ostens«,>® die Oswald Spengler in Vorausblick

einer Hochphase der russischen Kultur prophezeit.>*

52
53

54

Gollwitzer: Die gelbe Gefahr, 19f.

Barbara Beflich: Faszination des Verfalls. Thomas Mann und Oswald Spengler. Berlin: Aka-
demie (2002), 55. BeRlich ist der Meinung, dass sich diese Opposition eben in der Kon-
frontation zwischen Castorp und Chauchat spiegele. Der Einfluss Spenglers auf Tho-
mas Mann in den Jahren nach dem Ersten Weltkrieg ist gut dokumentiert. Vgl. hierzu
beispielsweise Roger A. Nicholls: Thomas Mann and Spengler. In: The German Quarterly
58 (3), 1985, 361-374.

Vgl. hierzu ebenfalls BeRlich: Faszination des Verfalls, 73-80. Zum Verstiandnis der Bezie-
hung zwischen dem Zauberberg und Spenglers Geschichtsphilosophie wire eigentlich
noch eine handlungsorientierte Analyse erforderlich. BeRlich argumentiert, der Zau-
berberg zeichne »den Wechsel vom faustisch, aktiv, emporstrebenden zum russisch,
passiv, in die Weite blickenden Leben nach« (77). Fiir Spengler ist diese Verteilung aber
gar nicht so statisch: Er ist ja gerade der Meinung, dass das »faustische Weltgefiihl der
Tat, wie es von den Staufen und Welfen bis auf Friedrich den GrofRen, Goethe und Na-
poleon in jedem grofien Menschen wirksam war, [...] zu einer Philosophie der Arbeit«
verflachte, und dass die exzessive Hinwendung zur Arbeit den Untergang des Abend-
landes geradezu befeuere. Oswald Spengler: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse
einer Morphologie der Weltgeschichte. Bd. 2. Minchen: Beck (1979), 454. Die >faustische
Tatenfreudec ist also bereits im Abendland nicht mehr moglich, und muss demnach,
da Russland eine dem Abendland analoge, aber spater einsetzende Entwicklung voll-
zieht, in der Zukunft zu einem russischen Charakteristikum werden. Mann mag also,
wie Befdlich schreibt, den Zauberberg als Inszenierung eines endzeitlichen »formlose[n]

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

Der historische Diskurs einer Angst vor der Stirke ostlicher Gegner (d.i.
der Aktivitit) wird im Roman also aufgegriffen, und abgewandelt zu einer
Angst vor ihrer Schwiiche (d.i. der Inaktivitit).>> Wie bereits in der Einfithrung
zu diesem Kapitel skizziert, herrscht zwischen den widerspriichlichen Se-
mantisierungen des asiatischen Raums ein Verhiltnis der Projektion. Als psy-
choanalytisches Modell bedeutet Projektion einen Umgang mit Hassgefithlen,
bei dem »the self projects all that is undesirable onto another, while concealing
any traces of that projection«.5® Dieses Modell erklirt zum einen die Gefiihls-
lage Settembrinis in der Diegese, der die >Ost</inaktiv->West«/aktiv Oppositi-
on etabliert. Wihrend sein hdchstes Ideal die Tat ist, ist auch er im Sanato-
rium gefangen und so zur Untdtigkeit verurteilt. Hans Wysling weist darauf
hin, dass Settembrini zwar »die Wertewelt des Flachlands und des Westens:
der Ratio und der Tatigkeit« vertrete, allerdings neige er nur, »in Worten|...]
zum Aktivismus, zur Revolution«.”” Der Arger iiber seine eigene Inadiquat-
heit duflert sich somit in der Projektion derselben auf die russischen Kurgiste,
und den Osten im Allgemeinen. Die Bemithungen, Castorp zur Riickkehr ins
Flachland und deshalb zur Tat zu tiberreden, sind ebenfalls Verlagerungser-
scheinungen; er will an der Figur Castorp das erreichen, was er will, aber
selbst nicht kann. Zum anderen operiert die Projektion auch auf allegorischer
Ebene: um den Misserfolg des kolonial eifrigen aber auf der Stelle tretenden
Deutschen Reichs zu verarbeiten, wird die deutsche, also >westliche« Untitig-
keit auf den erstarkenden Osten projiziert.*8

Settembrini selbst ist sich seiner Projektion nicht bewusst — das Selbst ver-
birgt »any traces of that projection«, wie oben beschrieben. Sie zeigt sich al-

Felachenvolk[es]« (74) verstehen, doch der Ubergang >West¢/aktiv zu >Ost¢/inaktiv fin-
det eigentlich umgekehrt statt: Der nicht mehr zur Tat fihige sWesten<sieht dem sich
neu zur Tat aufschwingenden >Osten<bei seinem Aufstieg zu.

55  Hermann Hesse driickt 1926 (ibrigens die gleiche Verwunderung aus: »Es herrscht bei
uns, trotz jener jungen China-Begeisterung, noch immer in weitesten Kreisen die Mei-
nung, die Seele des Chinesen sei der unseren doch eigentlich vollkommen fremd. Sei-
ne Tugenden, vor allem seine unermidliche Geduld und sein stiller, zdher Fleif, seien
eigentlich mehr passiver Natur«. Hermann Hesse: Chinesisches. In: Ders.: Eine Literatur-
geschichte in Rezensionen und Aufsitzen. Hg. v. Volker Michels. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
(1975), 28. Herv. meine.

56  Sara Ahmed: The Cultural Politics of Emotion. Edinburgh: UP (2014), 49.

57  Hans Wysling: Der Zauberberg. In: Thomas-Mann-Handbuch, 403. Herv. meine.

58  Nina Berman schreibt den deutschen Darstellungen des >Orients«< seit dem Mittelal-
ter ganz allgemein die »Projektion von eigentlich der deutschsprachigen Cesellschaft
immanenten Konflikten auf die orientalische Biihne« zu. Berman: Orientalismus, 35.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

159


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Nichtstun als politische Praxis

lerdings aus dem Widerspruch, in den seine Opposition mit anderen Verfah-
ren des Romans tritt; die Uneindeutigkeit in der Zuordnung der Figuren zu
den dergestalt semantisierten Riumen wurde bereits anhand des Verhiltnis-
ses von Castorp und Chauchat besprochen. Die Topographie des Romans, die
Flachland und Bergwelt miteinander konfrontiert, deckt sich nicht mit Set-
tembrinis Semantisierung der Welt als >westlich« titig und »>8stlich« untitig.
Denn in der Bergwelt herrscht ausnahmslos die Untitigkeit, obwohl sie von
swestlichen« wie >6stlichen< Charakteren bevolkert wird — so auch von Castorp
und Settembrini. Das Sanatorium wird somit erst einmal zum Beobachtungs-
raum fiir die gefiirchtete Kontamination des >Westens< mit der »8stlichenc
Untitigkeit. Die Wirkmacht, die Settembrini dem >dstlichen< Nichtstun zu-
schreibt, leitet sich aus dessen Kontaminationspotential her. Daran lasst sich
ein weiterer Widerspruch erkennen, in diesem Fall sogar mit einer zuvor von
Settembrini selbst getroffenen Aussage: Die Bedrohung durch den >Osten<im
Roman (»Asien verschlingt uns.« Z 366) wird nicht in Bezug auf seine mog-
licherweise tiberwiltigende Stirke, sondern auf die Ansteckungsgefahr seiner
Inaktivitit zuriickgefithrt. So beschreibt Settembrini den >Ostenc einige Male
als gefihrlichen Virus, mit dem sich Hans Castorp trotz seiner vermeintlichen
>westlichen< Uberlegenheit infizieren kénne:

»Wissen Sie nicht, daf es grauenhaft ist, wie Sie mit den Monaten herum-
werfen? Grauenhaft, weil unnatirlich und lhrem Wesen fremd, nur auf der
Gelehrigkeit lhrer Jahre beruhend. [..] Reden Sie nicht, wie es in der Luft
liegt, junger Mensch, sondern wie es lhrer europdischen Lebensform ange-
messen ist! Hier liegt vor allem viel Asien in der Luft, — nicht umsonst wim-
melt es von Typen aus der moskowitischen Mongolei! Diese Leute«— und
Herr Settembrini deutete mit dem Kinn tber die Schulter hinter sich —»rich-
ten Sie sich innerlich nicht nach ihnen, lassen Sie sich von ihren Begriffen
nichtinfizieren [Herv. meine], setzen Sie vielmehr Ihr Wesen, lhr hoheres We-
sen gegen das ihre, und halten Sie heilig, was lhnen, dem Sohn des Wes-
tens, des gottlichen Westens, — dem Sohn der Zivilisation, nach Natur und
Herkunft heilig ist, zum Beispiel die Zeit! Diese Freigebigkeit, diese barbari-
sche GrofRartigkeitim Zeitverbrauch ist asiatischer Stil, — das mag ein Grund
sein, weshalb es den Kindern des Ostens an diesem Orte behagt. Haben Sie
nie bemerkt, da, wenn ein Russe >vier Stunden<sagt, es nicht mehr ist, als
wenn unsereins seinec« sagt? Leicht zu denken, daf die Nonchalance dieser
Menschen im Verhiltnis zur Zeit mit der wilden Weitraumigkeit ihres Lan-
des zusammenhangt. Wo viel Raum ist, da ist viel Zeit,— man sagt ja, dafd

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

sie das Volk sind, das Zeit hat und warten kann. Wir Europier, wir kénnen
es nicht. Wir haben so wenig Zeit, wie unser edler und zierlich geglieder-
ter Erdteil Raum hat, wir sind auf genaue Bewirtschaftung des einen wie des
anderen angewiesen, auf Nutzung, Nutzung, Ingenieur! Nehmen Sie unsere
grofien Stadte als Sinnbild, diese Zentren und Brennpunkte der Zivilisation,
diese Mischkessel des Gedankens! In demselben Mafie, wie der Boden sich
dort verteuert, Raumverschwendung zur Unmoglichkeit wird, in demselben
Mafie, bemerken Sie das, wird dort auch die Zeit immer kostbarer. Carpe
diem! Das sang ein Grofdstadter. Die Zeit ist eine Gottergabe, dem Menschen
verliehen, damit er sie nutze —sie nutze, Ingenieur, im Dienste des Mensch-
heitsfortschritts.« (Z 368f.)

Der zitierte Passus legt offen, dass die Angst vor dem >Osten< auch eine Angst
vor der gedanklichen Kontamination des >westlichen< Denkens mit Ideen des
Nichtstuns ist, die das 6konomische Verhalten des Westens stéren wiirden.
Esist m.E. aus diesem Zusammenhang ersichtlich, dass hier unter dem Leit-
motiv der >Zeit« das Thema Wirtschaft verdeckt diskutiert wird, im Gegen-
satz zu der hiufig getitigten Beobachtung, Mann hitte diesen Bereich im
Roman vollig aufer Acht gelassen.”® Settembrini will sein Argument durch
die angeblich unterschiedliche Quantifizierung von Zeit untermauern - und
nimmt damit im Ubrigen indirekt Bezug auf Nietzsche, der wiederholt von
den grofen Mengen Zeit spricht, die Russland zu seiner Verfiigung hat.®® Im
Gegensatz zu Nietzsche allerdings, der in Russland eine zukiinftige Macht er-
kennt, legt Settembrini die »grofie Zeit< als einen Mangel aus, indem er auf
die physikalische Grof3e der Leistung (P) verweist, die sich aus dem Quotien-
ten von Arbeit (W) und Zeit (t) ergibt: P = W/t. Die »asiatische« Leistung ist
viel geringer als die >westliche<, weil sie ein Vielfaches an Zeit fiir die gleiche
Arbeit braucht. Diese unwirtschaftliche Zeitnutzung (d.h. ein mangelhaftes
Tatigsein) wird durch die Darstellung als Infektionsstoff in den Krankheits-
Topos des Romans eingespeist. Settembrinis >Ost«->West<-Dualismus wird da-

59  Vgl. Zum Beispiel die AuRerung Michael Mindens iiber den Zauberberg: »What is odd
about Mann'’s otherwise encyclopaedic novel is that there is one sphere which is con-
spicuous by its absence, namely the economic one.« Michael Minden: The German Bil-
dungsroman. Incest and Inheritance. Cambridge: UP (1997), 243.

60 Dieserintertextuelle Nachweis wird iiberzeugend dargelegt im Kapitel »Uber den asia-
tischen Umgang mit der Zeit in Thomas Manns >Zauberberg« in Helmut Koopmann:
Der schwierige Deutsche. Studien zum Werk Thomas Manns. Tibingen: Niemeyer (1988),
17f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

161


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Nichtstun als politische Praxis

mit in mehrerer Hinsicht unterlaufen: (1) Zum einen suggeriert die Moglich-
keit einer Ansteckungsgefahr — sowohl auf korperlicher wie auf geistiger Ebe-
ne —, dass es letztlich keinen essentiellen Unterschied zwischen »>6stlichenc
und >westlichen« Figuren gibt. Eine Anfilligkeit fiir dhnliches Verhalten lasst
eben auf eine konstitutionelle Ahnlichkeit schliefRen. (2) Settembrinis Rede
fithrt dies vor: die paradoxe Kraft, die er dem >Untitigkeits-Virus«< zuschreibt,
wird durch seinen Monolog selbst bewiesen. Er, der den >Asiaten< im Ver-
gleich zu den >Europderns, einen vierfachen Zeitverbrauch vorwirft, erwihnt
selbst den »Nutzen« ganze vier Mal, und performiert damit genau das, wovor
er Angst hat: einen undkonomischen Umgang mit der Zeit. Settembrini ver-
schwendet mit seinen Wiederholungen nicht weniger Zeit als die vermeint-
lich langsamen Asiaten. »Uber die Materialitit der Sprache wird Infektion
zur Performanz«,®! schreibt Elisabeth Strowick zur Poetik der Ansteckung im
Zauberberg: diese metaphorische Lesart des Krankheits-Topos im Roman zeigt
mit besonderer Deutlichkeit die Kontamination des Nichtstuns auf der Ebene
der Rede auf, und dekonstruiert so zusitzlich die >Ost«/inaktiv->West</aktiv
Opposition.

Settembrinis paradoxe Idee eines wirkmachtigen Nichtstuns greift auch
die Angst vor Verbreitung einer »6stlichen« Philosophie des Nichtstuns auf.
Im Deutschland des frithen 20. Jahrhunderts lisst sich zum Beispiel eine ver-
hiltnismiRig breite Lao-Tse-Rezeption nachweisen, und eine daraus sich er-
gebende wachsende Kenntnis des Daoismus.®? Diese ferndstliche Philosophie
bzw. Religion geht von einer unabinderlichen kosmischen Ordnung aus, in
die aktives Handeln — gerade im Verstindnis Hannah Arendts, d.h. Handeln
als das Tun von etwas Neuem - gar nicht einzugreifen vermag. Der Daois-
mus formuliert deswegen die >Handlungsmaxime« des Nichtstuns, das unter
dem Schlagbegriff des »wu wei« bekannt ist. »Tao ist ewig Nicht-Tun,«** heiflt
es bei Lao-Tse, und »Hohe Tugend (tut) Nicht-Tun,/und es ist ihr nicht ums

61 Strowick: Poetik der Ansteckung, 263.

62 Schon seit der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts gibt es in Deutschland ein wach-
sendes Interesse am Daoismus. »Von der Konfuzius-Bewunderung der Frithaufklarung
Uberdie architektonischen und kunstgewerblichen Chinoiserien des Rokoko bis hin zur
Rezeption des Daoismus in der exotisierenden Kulturkritik seit der letzten Jahrhun-
dertwende hat sich Europa von China vielfiltig anregen lassen«. Osterhammel: China
und die Weltgesellschaft, 3.

63 Vgl. den Abschnitt »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

64  Lao-tse: Tao-Té-King, 104 (XXXVII).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

Tun.«% Der Griindertext des Daoismus, das Tao-Té-King war zwar schon seit
1870 in der Erstiibersetzung von Victor von Strauf’ in Deutschland erhilt-
lich gewesen, hatte jedoch aufgrund der Neuiibersetzung 1911 durch Richard
Wilhelm erneut Beachtung gefunden.®® Der Daoismus, der im ausgehenden
19. Jahrhundert nur am Rande zum deutschen Bildungskanon gehorte, ge-
winnt, so Heinrich Detering, »schlagartig eine ganz neue Dringlichkeit. Nun
wird die Frage nach der chinesischen Kultur von einem akademischen oder
asthetischen Sonderinteresse zu einer zentralen Frage von politischer Bedeu-
tung.«%” Nicht zuletzt aufgrund der relativ neuen kolonialen Herrschaft iiber
die chinesischen Hafenstidte wurde asiatisches Wissen verfiigbar und rele-
vant fur die Deutschen und fand Eingang in ihre Literatur. Dabeli ist es vor
allem die daoistische Maxime des Nichtstuns, die in dieser Rezeption den
grofiten Raum einnimmt. Dies schligt sich auch im Zauberberg nieder, wie
sich an Settembrinis Einlassungen im Gesprich mit Castorp und Naphta iiber
eben diesen Aspekt zeigt:

Der Osten verabscheut die Tatigkeit. Lao-Tse lehrte, dafs Nichtstun férder-
licher sei als jedes Ding zwischen Himmel und Erde. Wenn alle Menschen
aufgehdért haben wiirden, zu tun, werde vollkommene Ruhe und Glickselig-
keit auf Erden herrschen. (Z 568f.)

Der Topos »>Asien< wird also sowohl mit fernostlicher Philosophie, die das
Nichtstun propagiert, als auch mit einer Gefahr fiir den Westen durch Ein-
wanderung und 6konomische Unterwanderung assoziiert, sodass der >Ostenc
im Roman nicht nur als materielle, sondern auch als eine spirituelle Bedrohung
dargestellt wird. Diese Art der Angst vor einer spirituell-religiésen Revoluti-
on aus dem >Ostenc¢ hatte im frithen 20. Jahrhundert ein Vorbild, und zwar

65  Lao-tse: Tao-Té-King, 107 (XXXVIII).

66  Willy Y. Tonn: Vorwort. In: Lao-tse: Tao-Té-King, 5, 10.

67  Heinrich Detering: Anfinge einer modernen China-Rezeption in deutschen Kulturzeit-
schriften um 1900. In: Perspektiven der Modernisierung. Die Pariser Weltausstellung, die Ar-
beiterbewegung, das koloniale China in europdischen und amerikanischen Kulturzeitschriften
um 1900. Hg. v. Ulrich Mélk u.a. Berlin: De Gruyter (2010), 158. Die Tatsache, dass die
von Maximilian Harden herausgegebene Zeitschrift Zukunft »fiir den am Crenzbereich
von Literatur und Journalismus lebhaft interessierten jungen Thomas Mann ein erklar-
tes Vor- und Leitbild war« (ebd. 164), spricht fir eine Auseinandersetzung Manns mit
chinesischem Gedankengut, denn in Zukunft wurde wiederholt das mangelnde deut-
sche Verstindnis gegeniiber China thematisiert und Texte Lao-Tses in Ausziigen abge-
druckt, um eine tolerantere deutsche Politik zu propagieren.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Nichtstun als politische Praxis

in der Furcht vor dem Pan-Islamismus, der im Osmanischen Reich als Re-
aktion auf europiisch-imperiale Prisenz entstanden war. Deutsche Orien-
talisten wie Carl Becker, die politisch engagiert waren, warnten vor der zu-
nehmenden Macht der Islamischen Welt und sprachen Empfehlungen zur
»Zahmung« ihrer Krifte aus, die andernfalls das Deutsche Reich in seinem
»quest for world power« behindern wiirden.®® Im Zauberberg wird impliziert,
dass das daoistische Denken sich analog verbreiten®® und Europa so schwi-
chen kénnte - entweder, weil sich seine wachsende Anhangerschaft verbiin-
den und in Konkurrenz zum europiischen Denken (und konsequenterwei-
se auch zum Handeln) treten konnte, oder weil die Inhalte des Daoismus
Leistungsschwiche propagieren, die der (vermeintlich genuin europiischen)
protestantischen Arbeitsethik zuwiderlaufen.”® Max Webers Studie iiber die
Wirtschaftsethik der Weltreligionen — die iibrigens zwischen 1915 und 1919 er-
schien, wahrend Mann am Zauberbery arbeitete — greift eben diesen letzten
Gedanken auf. Von den Grundlagen der Religion auf das wirtschaftliche und
politische Verhalten schliefiend attestiert Weber dem Daoismus minimale
Leistungsfihigkeit, denn »das hochste Heil war auch bei Laotse eine seeli-
sche Zustindlichkeit, eine unio mystica, nicht aber ein aktiv handelnd sich
bewihrender Gnadenstand wie bei der Askese des Okzidents.«”* Die damit
assoziierten Begriffe der Leere, des Nichts, und des Nichtstuns schlagen sich,

68  Suzanne L. Marchand: German Orientalism in the Age of Empire. Religion, Race, and Schol-
arship. Cambridge: UP (2009), 365.

69  Aus der Zwischenkriegsperspektive heraus lasst sich Hesse sogar zu der Behauptung
hinreifden, es habe »auf die vom Krieg aufgewtihlte studierende Jugend Deutschlands
[..], ndchst Dostojewski,« seit 1916 »gewif kein anderer Geist so stark gewirkt wie Lao-
tse«. Hesse: Chinesisches, 27. Thomas Mann, wenngleich kaum s>studiert¢, war davon
ebenfalls betroffen.

70  Die Parallelen zwischen dem Denken Max Webers und Thomas Manns wurden exten-
siv von Harvey Goldman aufgearbeitet, der zum Beispiel beziiglich der protestanti-
schen Arbeitsethik und der politischen Dominanz des Westens folgendes ausfihrt:
»For Weber, the role of Puritanism in empowering the first entrepreneurs revealed a
source of inner strength and power that helped make the Occident uniquely what it
was and became the model for his own prescriptions. For Mann, the bourgeoisie, as the
class »home«of the impulses of work, calling, and innovation, was the most important
historical actor in the drama of the West’s development of power«. Harvey Goldman:
Politics, Death, and the Devil. Self and Power in Max Weber and Thomas Mann. Berkeley:
University of California Press (1992), 5f.

71 Max Weber: Studienausgabe der Max-Weber-Gesamtausgabe. Abt. |, Bd. 19. Die Wirtschafts-
ethik der Weltreligionen. Konfuzianismus und Taoismus. Schriften 1915—1920. Hg. v. Helwig
Schmidt-Glintzer. Titbingen: Mohr Siebeck (1991), 162.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

s0 Weber, in einer Politik des Nichtintervenierens, oder vielmehr in »prinzi-
piellem Apolitismus« nieder.””

Ruft man sich nun noch einmal die eingangs zitierte Opposition Settem-
brinis ins Geddchtnis — »Europa war das Land der Rebellion, der Kritik und
der umgestaltenden Titigkeit, wihrend der 6stliche Erdteil die Unbeweglich-
keit, die untditige Ruhe verkdrperte« (s.0., Z 240) — so ist nun klar, dass der
Roman diese Eigenschaften nur benennt, sie jedoch umgekehrt inszeniert.
Es sind letztlich die vermeintlich >westlichen«< Figuren, die untitig sind, und
dem >Osten«< wird unerwartet Stirke zugesprochen. Der Zauberbery stellt al-
so keine »europiische« Uberheblichkeit dar, sondern Angst vor dem >Ostenc
bzw. >Asien¢, und nimmt alle zeitgeschichtlich verfiigbaren Diskurse her, um
trotzdem Untitigkeit auf den »>Osten< zu projizieren. Diese rhetorische Ent-
kriftung des faktisch wirtschaftlich und politisch erstarkenden >Ostens« dient
der Verschleierung der Angst — vor der Stirke des >Ostens<, und der Schwiche
des >Westens«. Das Motiv der Untitigkeit im Roman stellt so auch die Projek-
tion einer wahrgenommenen eigenen seuropiischen< Handlungsunfihigkeit
dar.

Doch es stellt sich heraus, dass Untitigkeit nicht nur eine Schwiche des
>Ostens¢, sondern auch eine Stirke ist: das Nichtstun ist Kernelement einer
weit verbreiteten fernostlichen Philosophie/Religion, die das >westliche« Den-
ken kontaminiert. Das Nichtstun ist im Kontext dieser Zeit eine philosophische
und kulturelle Praxis, der ebenso viel Wirkungspotential zugeschrieben wird
wie der >6stlichen« Wirtschaft und Politik. Durch die inhdrente Widerspriich-
lichkeit dieser zwei Aspekte entfaltet der Zauberbery eine seiner schonsten
Ironien: Das Nichtstun wird mit solcher Heftigkeit dem Anderen zugeschrie-
ben, dass es sich als das Eigene entbl6£3t; es steckt trotz seiner vermeintlichen
Schwiche fast alle Patienten im Sanatorium an, und entwickelt sich zu einem
der stirksten Motive im Roman. Der Zauberberg fithrt die Widerspriiche des
Diskurses tiber den >Osten« vor Augen, indem er die eine Angst — die vor An-
steckung — im Mantel der anderen Angst — die vor Einverleibung — im Raum
des Literarischen experimentell zu Ende denkt. Der Berg ist eine Art Labor,
in dem die Kontamination durch die fernéstliche Untatigkeit schon fortge-
schritten ist. Settembrini fithrt durch seinen performativen Widerspruch den
Beweis dafiir, dass seine eigene Opposition zwischen >Ost</inaktiv und >Wes-
ten</aktiv nicht haltbar ist. Das ist die Strategie des Romans: bei jedem Ver-

72 Weber: Wirtschaftsethik der Weltreligionen, 164.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Nichtstun als politische Praxis

such, die als >europdisch« wahrgenommene Schwiche der Zeit auszublenden,
zeigt er gleichzeitig die Unméglichkeit dieser Ausblendung auf.

In dieser ironischen Behandlung des Verhiltnisses zwischen >Ost< und
>West« mit der Projektion in ihrem Zentrum verweist der Zauberberg — ob mit
oder ohne Vorsatz — auf den deutschen Orientalismus des 19. Jahrhunderts,
dem man aus der historischen Distanz heraus dhnliche Projektions- und
Kompensationsdynamiken nachweisen kann. Das Motiv der Untitigkeit hat
im deutschen Orientalismus ndmlich eine ganz besondere, sich vom Kontext
anderer Nationen deutlich unterscheidende Stellung. Obwohl das Deutsche
Reich, wie oben bereits ausgefiihrt, erst in den 1880er-Jahren kolonial aktiv
wurde, begann die Publikation orientalistischer Schriften schon friiher.
Bemerkenswert dabeli ist, dass diese Schriften, insbesondere im fritheren 19.
Jahrhundert und innerhalb der Religionswissenschaft und Geschichtsphi-
losophie, Untitigkeit zu einer zentralen Eigenschaft fremder, und speziell
dstlicher Volker deklarieren, obwohl das Deutsche Reich zu diesem Zeit-
punkt noch gar keine unmittelbare Kolonialerfahrung hatte. Betonungen
wie die einer historischen Stagnation des >Orients< bzw. >Ostens, wie sie in
der Orientalismus-Einfithrung dieses Kapitels niher beschrieben wurden,
sind den meisten kanonischen Texten des deutschen Orientalismus im 19.
Jahrhundert gemein, und fast immer sind sie mit der Behauptung einer
mangelhaften Handlungsbefihigung verkniipft.

Daran ist vor allem interessant, dass die Zuschreibung der Inaktivitit
bzw. Indolenz — gleich anderen Ablehnungsmotiven wie der oben beschrie-
benen Despotie und der Leidenschaftlichkeit — in den imperialen Praktiken
anderer europdischer Grofimichte »legitimatorischen Zwecken [diente], da
[sie] die Unterwerfung und im nicht seltenen Extremfall die Ausrottung der
fremden Kultur sanktionierte«.”> Doch im Fall des deutschen Orientalismus
war das Ziel des Untitigkeits-Postulats nicht die Legitimierung kolonialer Un-
terwerfung,’* sondern die Etablierung einer intellektuellen Autoritit.”> Im

73 Peter]. Brenner: Der Reisebericht in der deutschen Literatur. Ein Forschungstiberblick als Vor-
studie zu einer Gattungsgeschichte. Tilbingen: Niemeyer (1990), 110.

74 Vgl. die Ausfithrungen zum Orientalismus zu Beginn dieses Kapitels und Punkt (3) in
der Diskussion des Zusammenhangs zwischen kolonialem Begehren und der Zuschrei-
bung der Inaktivitdt als Kerneigenschaft kolonisierter (bzw. zu kolonisierender) Vélker
im Abschnitt »Inaktivitat begehren«.

75  »[W]hat German Orientalism had in common with Anglo-French and later American
Orientalism was a kind of intellectual authority over the Orient within Western cul-
ture.« Edward W. Said: Orientalism. New York: Vintage (1979), 19.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

Gegensatz zu den orientalistischen Diskursen erfolgreicher Kolonialmichte”®
erfillt die Zuschreibung der Inaktivitit hier also keinen praktischen Zweck im
politischen Sinne. Es findet vielmehr eine Selbstaufwertung statt: der rheto-
rische Kniff der Untitigkeits-Behauptung kompensiert die Tatsache, dass es
aufgrund der fehlenden deutschen Teilhabe im Kolonialgeschehen iiberhaupt
keine Praxis im Sinne eines realen Eingreifens geben kann.

Die Abwertung des Fremden als indolent, die sich im deutschen Orienta-
lismus des 19. Jahrhunderts festgesetzt hatte, kann wohlbemerkt nicht einem
konkreten kolonialen Begehren angelastet werden, denn, wie Suzanne L.
Marchand unterstreicht, »unquestionably, before the 1880s, the Reich did not
have a sculture of empire«.«’” Dennoch ist die wiederkehrende Behauptung
einer >6stlichen< Tendenz zur Untitigkeit — und das gerade in dem Jahrhun-
dert, das in Europa die rapideste Aufwertung der Arbeit als Titigkeitsform
mit sich brachte - kein Zufall. Sie mag vielleicht nicht einem Wunsch nach
kolonialer Dominanz oder legitimer Inbesitznahme auf staatlicher Ebene
Ausdruck verleihen, doch durch sie wird die kulturelle Vorherrschaft Deutsch-
lands versichert — und damit ein Geltungsdrang artikuliert. Susanne Zantop
hat deshalb dem deutschen Orientalismus im Allgemeinen den Charak-
ter des >Handlungsersatzes« zugeschrieben: »[it] had a different function:
to serve not so much as ideological smokescreen or cover-up for colonial
atrocities or transgressive desires, but as Handlungsersatz, as substitute
for the real thing, as imaginary testing ground for colonial action«.”® Es
ist anzunehmen, dass der >Aktivititsgrad« der Ersatzhandlung sich umso
hoher ausnimmt, desto niedriger die Handlungsfihigkeit des Beschriebe-
nen angesetzt ist. So konnte man auch Saids Kommentar zur Entstehung
deutscher Orientalismus-Schriften deuten: »There is some significance in
the fact that the two most renowned German works on the Orient, Goethe’s
Westdstlicher Diwan and Friedrich Schlegel's Uber die Sprache und Weisheit der
Indier, were based respectively on a Rhine journey and on hours spent in Paris

76  In Bezug auf orientalistische Untatigkeitsbehauptungen bezieht sich Said in seiner
Studie zum Beispiel nur auf englische und franzésische, d.h. aus den groéften euro-
paischen Kolonialreichen stammende Quellen. Er nennt u.a. die Schriften William Ro-
bertson Smiths, Alphonse de Lamartines, und Elie Faures als Beispiele. Vgl. Said: Ori-
entalism, 237,178, 253.

77 Marchand: German Orientalism in the Age of Empire, 337.

78  Susanne Zantop: Colonial Fantasies. Conquest, Family, and Nation in Precolonial Germany,
1770-1870. Durham: Duke UP (1997), 6.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

167


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Nichtstun als politische Praxis

libraries.«” Diese Schriften sind selbst aus Situationen relativer Inaktivitit
hervorgegangen — eine Reise zum Rhein steht nicht auf einer Stufe mit der
franzosischen Besetzung von Réunion, die Anwesenheit in der Bibliothek
ist nicht vergleichbar mit einer Prisenz der Briten in Westafrika. Die im
Deutschen fehlende weitreichende Reisetitigkeit und Machtausitbung, und
der damit einhergehende Minderwertigkeitskomplex, liefern einen mogli-
chen Grund, aus dem diese relative Untitigkeit auf die wissenschaftlichen
Objekte projiziert werden. Dass sich die deutsche Orientalistik ihres dau-
erhaft fehlenden Zugangs zu ihren Studienorten- und objekten noch bis
ins 20. Jahrhundert schmerzlich bewusst war, beweist auch die Aussage
des Arabisten Georg Kampffmeyers, der 1913 die Griindung einer neuen
Islamzeitschrift feierte, die eine neue, aktivere Ara der Orientalistik abbilden
wiirde:

Irre ich nicht, so gehen wir in Deutschland einer teilweisen Umwandlung
unserer orientalistischen Wissenschaft entgegen. Nicht mehr so weltfremd
sitzen wir, bei einsamem Ldmpchen, in unserem Studierkimmerlein; auch
wir sind hinausgetreten und fithlen das in unserem Volksganzen pulsieren-
de Leben &

Dieser Hintergrund hat erhellende Wirkung fiir das >dstliche« Inaktivititsmo-
tiv im Zauberberg. Obwohl Settembrini als Figur keineswegs koloniale Unter-
driickung propagiert, ja, vielmehr fiir Volksrevolution und Demokratie ein-
steht, ruft er durch die Opposition >Ost</Inaktivitit und >West</Aktivitit ori-
entalistische wie koloniale Diskurse auf, die die fehlende koloniale Involviert-
heit Deutschlands als Mangel empfinden und deshalb den >Osten< abzuwerten
suchen. Hier wie dort hingt die Behauptung, das Fremde sei inaktiv, mit dem
Bewusstsein der tatsichlich eigenen Inaktivitit zusammen, das aus dem im
19. Jahrhundert abwesenden und im frithen 20. Jahrhundert als eingeschrankt
wahrgenommenen kolonialen Erfolg herrithrt, ebenso wie aus dem gefiihlten
wirtschaftlichen und militirischen Erstarken des Ostens. Settembrinis Ab-
wertung des >Ostenss, seine Lobreden auf den sWestens, sein fast schon ver-
zweifeltes Bemithen um Castorps Riickkehr ins Flachland - also topologisch
in das dem >Westen« eignende Gebiet der Aktivitit — sind allesamt »Ersatz-
handlungen« (s.0.) des Handlungsunfihigen. Die Romangeschichte im Gan-
zen entblof3t diesen Ersatzcharakter von Settembrinis Aktivismus, indem sie

79  Said: Orientalism, 19.
80  Georg Kampffmeyer: Plane Perspicere. In: Die Welt des Islams 1 (1), 1913, 4.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

zeigt, dass er, Castorp und andere Westler« nicht weniger und vielleicht sogar
in groflerem Mafle untitig sind als die >Ostler.

Politiken des Nichtstuns

Der Roman Der Zauberberg inszeniert mit dem Berghof einen Raum, in dem
sich verschiedene europdische Diskurse iiber den >Osten< begegnen. Diesen
Diskursen liegt, gemif meiner Behauptung im einfithrenden Abschnitt die-
ses Kapitels, in jedem Fall das Motiv des Nichtstuns zugrunde; sie konno-
tieren sich gegenseitig. Der Vorwurf der Indolenz wird von der Figur Settem-
brini funktionalisiert, um dem Osten Fortschrittsfihigkeit abzusprechen und
ihn dadurch abzuwerten. Die Leidenschaftlichkeit, mit der Castorp die passi-
ve Frau Chauchat begehrt, zeigt koloniales Begehren eines einnehmbaren,
da passiven, Anderen an. Doch die Besonderheit dieses Romans liegt dar-
in, dass er diese orientalistischen Diskurse nicht einfach reproduziert, son-
dern umdreht. Das Nichtstun sagt nicht nur etwas iiber den >Ostens, sondern
auch den >Westenc< aus: dass er die Passivitit selbst begehrt statt ihrer Beherr-
schung, und dass der Indolenz-Vorwurf die Projektion der Unsicherheit iiber
eine >westliche« Handlungsfihigkeit ist.

Der eingangs beschriebene Diskurs der Despotie erfihrt eine dhnliche Be-
handlung. Im Gegensatz zu der von Montesquieu beschriebenen Figur des
sorientalischen< Despoten, der nichts tut und deswegen politisch unfihig sein
soll, wird im Zauberberg eine alternative Form der >ostlichen< Regierung ent-
worfen, deren politische Funktionalitit nicht infrage gestellt, sondern sogar
topologisch untermauert wird. Daraus ergibt sich auch in der konkreten Fra-
ge politischer Fithrung eine Ubermacht des Ostens, in dem der >Westen« wei-
ter systematisch abgewertet wird. Aus dieser erneuten Umkehrung der Op-
position >Osten¢/inaktiv und >Westen</aktiv leitet Castorp schliefilich eine Ab-
wendung von den zwei dominanten politischen Ideologien des >Westens« ab,
die im Roman beide als abhingig von der Arbeit beschrieben sind - vom kon-
servativen Monarchismus auf der einen und der progressiven Demokratie auf
der anderen —, und zwar zugunsten einer dem Nichtstun verschriebenen Ge-
meinschaftsform.

»Regieren«: Herrschaft durch Nichtstun

In den einfithrenden Bemerkungen zu diesem Kapitel, ebenso wie in den
theoretischen Ausfithrungen zu Beginn dieses Buches habe ich die Verbin-
dung zwischen Nichtstun und Herrschaft skizziert. Dies ist auch im orienta-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

169


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Nichtstun als politische Praxis

listischen Kontext relevant, denn in der Despotie fallen diese beiden Themen
zusammen, und sind aufSerdem »>dstlich« konnotiert. Auch dieser orientalis-
tische Diskurs wird im Zauberberg aufgegriffen, wenn auch in einer Variation
und auf eine weniger offensichtliche Weise. Es ist nicht Montesquieus Despo-
tie, die verhandelt wird, sondern die daoistische Idee des Herrschens durch
ein Nichtstun. Sie findet Niederschlag in einer Praxis, die Castorp »Regieren«
nennt. Die — wohlbemerkt einzige — Stelle im Roman, an der das Regieren be-
schrieben wird, lautet (in Ginze) wie folgt:

Das Hochgebild organischen Lebens, die Menschengestalt, schwebte ihm
vor, wie in jener Frost- und Sternennacht anlafilich gelehrter Studien, und
an ihre innere Anschauung knipften sich fiir den jungen Hans Castorp so
manche Fragen und Unterscheidungen, mit denen sich abzugeben der gute
Joachim nicht verpflichtet sein mochte, fiir die aber er als Zivilist sich verant-
wortlich zu fithlen begonnen hatte, obwohl auch er im Flachlande drunten
ihrer niemals ansichtig geworden war und vermutlich nie ansichtig wiirde
geworden sein, wohl aber hier, wo man aus der beschaulichen Abgeschieden-
heit von fiinftausend Fufd auf Welt und Kreatur hinabblickte und sich seine Ge-
danken machte, — vermaége einer durch l6sliche Gifte erzeugten Steigerung
des Korpers auch wohl, die als trockene Hitze im Antlitz brannte. Er dachte
an Settembrini im Zusammenhang mit jener Anschauung, an den padago-
gischen Drehorgelmann, dessen Vater in Hellas zur Welt gekommen, und
der die Liebe zum Hochgebild als Politik, Rebellion und Eloquenz erlduter-
te, indem er die Pike des Biirgers am Altar der Menschheit weihte; dachte
auch an den Kameraden Krokowski und an das, was er seit einiger Zeit im
verdunkelten Zimmergelafd mit ihm trieb, besann sich tiber das doppelte
Wesen der Analyse und wie weit sie der Tat und dem Fortschritte forderlich
sei, wie weit dem Grabe verwandt und seiner anriichigen Anatomie. Er rief
die Bilder der beiden Grofdviter neben- und gegeneinander auf, des rebel-
lischen und des getreuen, die Schwarz trugen aus unterschiedlichen Griin-
den, und erwog ihre Wiirde; ging ferner mit sich zu Rate (iber so weitlaufige
Komplexe wie Form und Freiheit, Geist und Korper, Ehre und Schande, Zeit
und Ewigkeit,—und unterlag einem kurzen, aber stiirmischen Schwindel bei
dem Gedanken, dafk die Akelei wieder blihte und das Jahr in sich selber lief.
Er hatte ein sonderbares Wort fir diese seine verantwortliche Gedankenbeschiif-
tigung am malerischen Orte seiner Zurlickgezogenheit: er nannte sie »Re-
gieren«, — gebrauchte dies Spiel- und Knabenwort, diesen Kinderausdruck
dafir, als fir eine Unterhaltung, die er liebte, obwohl sie mit Schrecken,

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

Schwindel und allerlei Herztumulten verbunden war und seine Gesichtshit-
ze iibermaRig verstirkte. Doch fand er es nicht unschicklich, daf die mit
dieser Tatigkeit verbundene Anstrengung ihn nétigte, sich der Kinnstiitze
zu bedienen, denn diese Haltung stimmte wohl mit der Wiirde (iberein, die
das »Regieren«angesichts des vorschwebenden Hochgebildes ihm innerlich
verlieh. (Z 588f., Herv. meine)

Hinter dieser grofien und vielversprechenden Bezeichnung des »Regierens«
versteckt sich scheinbar zunichst >nur« das Verweilen an seinem Lieblingsort,
einer »abgeschiedenen, wildwasserdurchrauschten Waldschlucht mit Steg
und Ruhebank« (Z 584), wo er iiber all das nachdenkt, was er im Sanatorium
Berghof erlebt hat — er denkt an Settembrini, den »piddagogischen Drehorgel-
mann, den »Kameraden Krokowski«, an »Zeit und Ewigkeit« und an vieles
mehr. Alles scheint darauf hinzudeuten, dass es sich beim Regieren um einen
euphemistischen Ausdruck fiir Denken handelt. Schliefdlich bezeichnen die
Verben in diesem Passus — vorschweben, denken, besinnen, Bilder aufrufen,
Gedanken machen, erwigen — allesamt geistige Titigkeiten ohne Eingriff in
die Welt. Sie gehoren in Hannah Arendts Vorstellung zur vita contemplativa.
>Regieren< im konventionellen Sinne des >Herrschens< hingegen impliziert
einen klaren Weltbezug, und gehort damit zur vita activa: wer regiert, der ist
im »besitz der gewalt« iiber etwas, oder mit der »leitung der geschifte« betraut. 5!
Die Kombination von korperlicher Untitigkeit und der Tatigkeit des Denkens
kommt fur Hannah Arendt im politischen Kontext einem Nichtstun gleich,
das gerade nicht politisch sein kann, weil politisches Handeln eine soziale,
und deswegen korperlich aktive Titigkeit ist.5?

Auch suggeriert der Rahmen der Zauberberg-Geschichte mit grofi-
ter Emphase, dass Castorp weder Geschift noch Gewalt im Sinn haben
kann - das Sanatorium ist ja gerade ein Ort, der von der Welt, und damit
auch von okonomischen und politischen Realititen abgeschottet ist. Die
ausgepragte Selbstbeziiglichkeit der meisten Romanfiguren (Castorp mit-
eingerechnet), scheint die Moglichkeit, dass er mit >Regieren< tatsichlich

81  Regieren. In: Deutsches Warterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Quellenverzeichnis
Leipzig (1854-1961). Leipzig: S. Hirzel (1971), Bd. 14, Sp. 528. Nachfolgend mit Sigle DWB
abgekiirzt.

82  »[S]o bedarf das Handeln und Sprechen der Mitwelt, an die es sich richtet. [...] das
Handeln und Sprechen vollzieht sich in dem Bezugsgewebe zwischen den Menschen«.
Arendt: Vita activa, 234.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Nichtstun als politische Praxis

>iiber etwas herrschen< meint, von vornhinein auszuschliefRen. Viele Zauber-
berg-Interpretationen verweisen gerade deshalb auf die reflexive, d.h. Ich-
bezogene Form dieses Verbs — ssich selbst« regieren heifSt »sich verhalten,
sich gestalten« - und legen die politische Konnotation (des Regierens als
sHerrschend) als Metapher aus. So argumentiert Hans Wysling zum Beispiel,
dass aus dem Topos des »Regierens« Castorps Bestreben gelesen werden
kann, »sich eine Verfassung, eine Welt- und Werteordnung zu geben«.®* In
dieser Auslegung wird die Spannung zwischen >Regieren als Herrschen< und
>Regieren als Denken« aufgelést, indem >Herrschenc« ins Innere des Subjekts
verlegt und als rein geistiger Vorgang verstanden wird.

Tatsichlich passiert in diesem Abschnitt des Romans aber auch noch et-
was Politisches, auch wenn es nicht sofort erkennbar ist: Hans Castorp spielt
ein Spiel. Dass das »Regieren« als »Kinderausdrucks«, »Spiel- und Knaben-
wort« (s.0., Z 589) beschrieben wird, verdeutlicht, dass es sich hier um ein
(Schau-)Spiel handelt — Castorp spielt einen Regenten, und zwar einen spe-
ziell >dstlichen< Regenten. Die »6stliche« Firbung seines Spiels verrit die Ein-
leitung des Abschnittes, Castorps Nachdenken iiber das »Hochgebild organi-
schen Lebens, [..] wie in jener Frost- und Sternennacht anliflich gelehrter
Studien« (s.0.), da diese direkt auf Castorps sexuelle Phantasie aus dem Ka-
pitel »Forschungen« verweist — der einzigen beschriebenen »Frostnacht« (Z
428) des Romans bis zu diesem Zeitpunkt. Wie oben bereits ausgefiithrt wur-
de, nimmt in der dort imaginierten Kuss-Szene der >westliche« Castorp die
passive, devote Rolle ein, die Settembrini (und dem Orientalismus-Diskurs)
zufolge dem >Osten« zugeschrieben ist. Aufgrund dieses Verweises sollte Cas-
torps »Regieren« in diesem Licht gelesen werden: als eine passive, »ostliche«
Praxis.

Der Aspekt der Leidenschaftlichkeit aus der Frostnacht ist hier jedoch durch
den der Politik ersetzt, denn Castorps »Regieren« stellt die experimentelle
Ausfithrung einer >6stlichen< Herrschaftsform dar: der daoistischen, die so-
wohl das Nichtstun als auch das Denken in ihrem Zentrum hat. Beim Tao-
Té-King von Lao-Tse — dessen Erwdhnung im Zauberberg (vgl. Z 568) wurde

83  Regieren. In: DWB Bd. 14, Sp. 531.
84  Wysling: Der Zauberberg, 402. Herv. meine. Joachim Schoepf schldgt analog dazu vor,

die politische Komponente des Regierens auszublenden (es sei doch ansonsten etwas
»merkwirdig«) und es stattdessen im Sinne des Lenkens oder Fithrens zu verstehen,
welche, so impliziert Schoepf, lediglich auf die Gedankenginge Castorps zu beziehen
sind. Joachim Schoepf: Die pddagogischen Konzepte in Thomas Manns »Zauberberg« und
ihre Wirkung auf die Hauptfigur Hans Castorp. Marburg: Tectum (2001), 97.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

hier bereits kurz besprochen — handelt es sich nimlich nicht nur um einen
philosophischen, sondern auch um einen politischen Text, eine Herrschafts-
Anleitung, wie Hans-Georg Moeller ausfithrt: »[TThe Laozi was used by this
group [the cultural elite] as a guideline for the exercise of social power«, und
»[i]nsofar as the Laozi was a text about rulership, it was just as much a guide-
book for political leaders as many other »philosophical« writings in China were
at that point.«®® Entgegen der westlichen Tradition ist in der Vorstellung des
Tao der ideale Herrscher eine neutrale, interessenlose Person, die paradoxer-
weise regieren kann, ohne handeln zu miissen: »Tao ist ewig Nicht-Tun,/und
doch bleibt nichts ungetan./Wenn Fiirsten und Konige (es) zu halten vermo-
gen,/werden alle Wesen von selbst sich umwandeln«.8¢ Der Zweck dieser Re-
gierungsform ist die Unterbindung eigenniitziger politischer Aktivitit, die
Unruhe in die kosmische Ordnung bringen wiirde. So erklirt Moeller:

The ruler certainly does not encourage people to »participate in govern-
ment.« He himself has no intentions to actively govern and no ambitions to
steer the people in a particular direction—and the last thing he wants is to
encourage the people to become political agents themselves. The ideal of
government is certainly not »democratic.« Even the ruler refrains from ruling
and from forming a political will. One important function of his restraint is
that it prevents his people from developing ambitions and the correspond-
ing »political« means for getting their interests recognized at the cost of
others. Once the political arena is opened, the scheming among the people
will begin and they will use all sorts of cunning and deceitful behavior to
gain power or influence.”

Castorp, der nur 20 Romanseiten vor der >Regierungs<-Episode von Settem-
brini erfahren hat, dass »Lao-Tse lehrte, dafd Nichtstun férderlicher sei als
jedes Ding zwischen Himmel und Erde« (Z 568), probt hier die Rolle des dao-
istisch inspirierten Herrschers. Er bestitigt damit einmal mehr Settembrinis
Furcht vor der Kontamination mit »6stlichem« Gedankengut, die im vorheri-
gen Kapitel ausfithrlich besprochen wurde. Nicht nur Settembrini ist mit der
vermeintlich >dstlichen« Ineffizienz infiziert, auch Castorp hat sich mit »6st-
lichen< Ideen angesteckt. Obwohl in der Episode iiber das Regieren das »>6st-
liche« Motiv keine konkrete Erwdhnung findet, so wird es trotzdem indirekt

85  Moeller: The Philosophy of the Daodejing, 2, 57.
86  Lao-tse: Tao-Té-King, 104 (XXXVII). Vgl. den Abschnitt »Herrschaft« in diesem Buch.
87  Moeller: The Philosophy of the Daodejing, 61f. Herv. meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

173


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Nichtstun als politische Praxis

verhandelt. Denn mit einer daoistischen Herrscherfigur verbindet Castorp
viel: Auch er hat eigentlich »no intentions to actively govern« (s.0.) und bildet
keinen konkreten »political will« (s.0.) aus. Auflerdem ist der politische Fith-
rer in der daoistischen Konzeption absolut neutral, weil er iiber kein Wissen
verfiigt, das ihn leiten oder zu Entscheidungen verfithren konnte. So heifit es
bei Lao-Tse:

Die Menschen haben alle Uberfluf:

Ich allein bin wie ausgeleert.

Oh, ich habe eines Toren Herz!,

ich bin so verwirrt!

Die gewohnlichen Menschen sind sehr erleuchtet:
Ich allein bin wie verfinstert.8®

Auch Castorp, der den »Tor« schon im Namen trigt, ist unwissend und iiber
weite Strecken der Geschichte »verwirrt« (s.0.) und »verfinstert« (s.o.), wih-
rend seine Gegenspieler Settembrini und Naphta »sehr erleuchtet« (s.o0.) sind.
Man erinnere sich an die Episode, in der Settembrini Castorp in seinem Zim-
mer besucht, um ihn mittels des Licht-Motivs »aufzukliren¢, wihrend dieser —
sich der Aufklirung verweigernd — im Dunkeln liegt und sogar zum Sinnie-
ren zu faul ist. Obgleich Castorp nicht gerade als »ausgeleert« (s.0.) bezeich-
net werden kann — dafiir konsumiert er einfach zu viel, sei es Essen, Trinken,
Literatur, Musik usw. — so fiihlt er sich der Leere doch zugeneigt. Seit sei-
ner Kindheit neigt er zum »désen«, d.h. dazu, »mit schlaffem Munde und
ohne einen festen Gedanken ins Leere zu triumen« (Z 50), und ist mit Zu-
friedenheit erfiillt, wenn »zwei leere und sicher gefriedete Stunden vor ihm
lagen, diese durch die Hausordnung geheiligten Stunden der Hauptliegekur«
(Z 158). Im daoistischen Denken besteht die Aufgabe des chinesischen Kai-
sers, so schreibt der Kiinstler und Philosoph Ernst Fuhrmann in einem 1921
erschienenen »Umriss« iiber China, darin, mittels dieser Leere eine andere
Form des Wissens zu erlangen. Dieses Wissen wird allerdings nicht Mittel
zu einem konkreten Zweck, und entfaltet gerade durch diese Zweckfreiheit®
seine Bedeutsamkeit:

dem Herrscher in China [bleibt] nach den rituellen Vorschriften fast nichts
zu tun: In die Kleinigkeiten der praktischen Regierung soll er sich nicht ein-

88  Lao-tse: Tao-Té-King, 80 (XX). Herv. meine.
89  Vgl. hierzudieim Abschnitt»Handlung und Geschichte«ausgefiihrte Idee, dass Zweck-
freiheit die Pramisse politischer Handlung ist.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

mischen, sondern ersoll sich ins das tiefste Wissen der Zusammenhdnge versen-
ken, und es ist dem Orientalen dann sicher, da das ganze Reich die wohlta-
tigen Einfliisse dieses reinen Denkens und Lernens erfahren wird.®

Bei der Beschreibung des daoistischen Kaisers durch Ernst Fuhrmann ist die
Unbeweglichkeit der Herrscherfigur mit einer intellektuellen Tatigkeit ver-
bunden, dem Versenken in »das tiefste Wissen der Zusammenhinge«, dem
»reinen Denken« (s.0.). Eine Verbindung, die im Ubrigen auch der westlichen
Philosophie nicht fremd ist: Hannah Arendt postuliert dieselbe Koinzidenz:
beim Denken handele es sich um eine »reine Titigkeit des Geistes in Verbin-
dung mit vélliger Unbeweglichkeit des Kérpers«.”!

Auch die Figur Castorp empfindet diese Koinzidenz als notwendige Vor-
aussetzung fiir eine rege geistige Aktivitit. So berichtet er (dessen »Regieren«
wie bereits erwihnt in der Forschung sowieso schon als reines Denken ver-
standen wird), davon, nirgendwo seinen Geist so angestrengt zu haben wie
auf seinem Liegestuhl — dem hauptsichlichen Thron-Mdbel des Romans —,
und zwar mit den Formulierungen, die er in der »Regieren<-Episode des dar-
auffolgenden Kapitels fast Wort fiir Wort wiederholen wird.:

[Castorp] dufderte ins Leere blickend:

Beschaulichkeit, Abgeschiedenheit. Es hat was fir sich, es 1af8t sich héren.
Wir leben ja ziemlich hochgradig abgeschieden, wir hier oben, das kann
man sagen. Fiinftausend Fuf} hoch liegen wir auf unseren Stiihlen, die auf-
fallend bequem sind, und sehen auf Welt und Kreatur hinunter und machen
uns unsere Gedanken. Wenn ich mir’s iiberlege und soll die Wahrheit sagen,
so hat das Bett, ich meine damit den Liegestuhl, verstehen Sie wohl, mich in
zehn Monaten mehr geférdert und mich auf mehr Gedanken gebracht, als
die Miihle im Flachlande all die Jahre her, das ist nicht zu leugnen. (Z 569)

Die Parallelitit der Formulierungen — in der »Regieren«-Episode heifit es:
»wo man aus der beschaulichen Abgeschiedenheit von finftausend Fufl auf
Welt und Kreatur hinabblickte und sich seine Gedanken machte« (Z 588) —
zeigt auch die funktionelle Gleichwertigkeit der beiden Orte (Ruhebank in
der Waldschlucht und Liegestuhl auf dem Balkon) auf. Castorp regiert auch

90  Fuhrmann: China, 15. Herv. meine.
91 Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

175


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Nichtstun als politische Praxis

wihrend des Liegedienstes — unbewegt,”* mit Wissen erfiillt und doch »wie
ausgeleert«;”> das Regieren selbst ist ein Liegedienst.

In der »Regieren«-Episode bewahrheitet sich, wie bereits gesagt, die
Angst Settembrinis, Castorp konnte sich mit dem Virus eines >6stlichenc
Denkens infizieren. Sie bespielt auferdem seine Angst, der >Westen« konnte
vom >Osten< vereinnahmt und dominiert werden. Zwar impliziert diese
Episode, dass das »Regieren« nichts weiter ist als eine ironische Uberhéhung
eines untitigen Protagonisten — immerhin gibt er zu, dass es keine »ernsthaf-
te« Tatigkeit sei, sondern ein »Kinderausdruck [...] fiir eine Unterhaltung, die
er liebte« (s.0., Z 589) — doch die Beschaffenheit der Diegese schwicht diese
Implikation gleichzeitig ab. Denn obwohl das Denken ohne Handlung, das
im Zentrum der daoistischen Herrschaft steht, dem >Westen« konkret nichts
anhaben zu kénnen scheint, so passt doch die Topologie des »Regierens«
im Roman zu >westlichen< Herrschaftsvorstellungen. Castorp befindet sich,
so sagt er mehrmals, >oben« in »funftausend Fuf’« (Z 588) Hohe, iiber dem
Flachland >unten«. Diese Erhéhung ist auch in der Topologie des >westlichen«
Regierens enthalten, unter dem man gemeinhin »die Ausiibung staatlicher
Souverinitit und Herrschaft von »oben nach unten« in territorial begrenzten

94 versteht. Hans Castorp sitzt auf dem Berg wie ein Kénig auf

Riumenc«
dem Thron. In Anbetracht der vorhandenen Raumsemantisierungen im Zau-
berberg — der obige Berghof ist »>6stlichs, das untere Flachland ist >westlich« —
ergibt sich durch Castorps »Regieren« das Bild eines iiber den >Westenx
herrschenden >Ostens«.

Dieses >stliche« Herrschaftsmotiv wird auferdem noch durch ein ande-
res Nichtstun untermauert, das eigentlich zum >westlichen« Kolonialismus
gehort: das vereinnahmende Sehen. Das Sehen ist integraler Bestandteil der
Regierungs-Episode, immerhin findet diese an einem Ort statt, »wo man aus
der beschaulichen Abgeschiedenheit von fiinfrausend Fuf} auf Welt und Krea-
tur hinabblickte« (Z 588f., Herv. meine). Der Topos des Sehens ist ein belieb-
ter Kunstgriff aus der Reiseliteratur des 18. und 19. Jahrhunderts: der Land-
schaftsbeschreibung von einer erhéhten Position aus, die Mary Louise Pratt

92 Fuhrmann schreibt Gber den taoistischen Herrscher, er konne »aus der volligen Unbe-
wegtheit den ganzen Staat von sich aus lenken«. Fuhrmann: China, 15.

93 Lao-tse: Tao-Té-King, 80 (XX).

94  Brigitte Kerchner: Genealogie und Performanz. Uberlegungen zu einer kritischen Ana-
lyse des Regierens. In: Politisierung und Ent-Politisierung als performative Praxis. Hg. v.
Detlef Ceorgia Schulze u.a. Minster: Westfilisches Dampfboot (2006), 58. Herv.
meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

»promontory description« nennt.”® Solche Beschreibungen stellen Pratt zu-
folge das Kernelement spezifisch imperialer Reiseliteratur dar, das mittels der
physischen Erhéhung des Beschreibenden dessen koloniale Ubermacht ver-
mittelt. Pratt gibt diesen Beschreibungen den Beinamen »the monarch-of-all-
I-survey scene«.® Castorps Modus des »Regierens« schlieft an diese literari-
sche Strategie des >monarchischen< Uberblickens an, und zwar auch aufgrund
seiner korperlichen Passivitit. Diese gehort nimlich Pratt zufolge zur Erobe-
rungsdarstellung, stellt sogar ihren Héhepunkt dar. Denn die Passivitit und
das Nichtstun, wie in der theoretischen Einleitung zu Beginn dieser Arbeit
bereits ausgefithrt wurde, eignet auch im >westlichen« Denken typischerwei-
se dem Monarchen. Nichtstun ist ein Zug des Adels, Tun hingegen gehort
zum Leben des Untergebenen. Deswegen wurde das Sehen als passiver Akt in
der literarischen Verarbeitung von Entdeckungs- oder Eroberungsreisen im
Gegensatz zu den aktiveren Momenten der Unternehmung (dem Besteigen
eines Bergs zum Beispiel) absolut privilegiert:

what actually constituted the heroic dimension of this kind of discovery,
namely the overcoming of all the geographical, material, logistical, and
political barriers to the physical and official presence of Europeans in places
such as Central Africa [was set aside rather aggressively]. | wish to fore-
ground the contradictions in the heroic perspective. In the end, the act of
discovery itself, for which all the untold lives were sacrificed and miseries
endured, consisted of what in European culture counts as a purely passive
experience — that of seeing.®’

Pratts Argument zeigt, dass auch der >westliche< Imperialismus eine Passivi-
tit miteinschlief3t. Das ist eine wichtige Erkenntnis: Denn wenn nicht nur der
>Ostens, sondern auch der >Westen«< im Nichtstun, der Passivitit ein Macht-
potential erkennt, sind sie doch nicht so verschieden, wie Settembrinis Op-
position suggeriert. Wie auch an anderen Stellen des Romans lisst die »Re-
gieren«-Episode erkennen, dass die Topoi >Ost< und >West« nicht klar vonein-
ander getrennt werden konnen, sondern sich stets und stindig tiberlappen,

95  Mary Louise Pratt: Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. London: Routledge
(1992), 202. »Promontory« lasst sich etwa mit »Gebirgsvorsprung« ibersetzen, meint

aber im Prinzip jede erh6hte Landmasse.
96  Pratt: Imperial Eyes, 201.
97  Pratt: Imperial Eyes, 203f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

171


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Nichtstun als politische Praxis

indem sie Ahnlichkeiten aufweisen. Anstatt die Polarisierungen des orienta-
listischen Diskurses zu tibernehmen, inszeniert sie der Zauberberyg in einer oft
nur schwer nachvollziehbaren Verstrickung. Eine Verstrickung, die einer ein-
deutigen Interpretation dieser Episode entgegensteht, denn die Gleichwer-
tigkeit von »Ost< und >West, die sich durch die Gemeinsambkeit des Nichtstuns
hier ergibt, kann verschieden interpretiert werden.

Einerseits kann man es als Aufwertung des >Ostens« lesen. Die Erkennt-
nis, dass Castorps Hinabblicken aus »fiinftausend Fuf« (Z 588) ein beliebtes,
passives Moment europiischer Eroberungsnarrative zitiert, legt nahe, dass es
wirklich eine >6stlichec Dominanz iiber den >Westen«< geben kann. Und zwar,
weil dies den Widerspruch zwischen dem >Westen< und der >Passivitit« auf-
hebt, und damit die Paradoxitit eines politischen Nichtstuns liquidiert. Ganz
zu schweigen von der Tatsache, dass >westliche< Vorstellungen von Macht ganz
generell auch das Nichtstun zum Charakteristikum haben. So wiirde Cas-
torps »Regieren« also Settembrinis Angst vor dem >Ostenc bestitigen. Auf ei-
nem Berg zu sitzen und auf die umgebende Landschaft hinabzublicken, ist
ein symbolischer Moment der Besitzergreifung — und ein rhetorischer Kniff
des Romans, die Idee einer »>dstlichen< Herrschaft zu stirken. Wenn >westli-
cher<Kolonialismus mit Passivitit operiert, so lisst sich auch einer >dstlichen
Passivitit ein kolonialisierendes, beherrschendes Potential zuschreiben. Die
Verwendung des Wortes »Regieren« bedeutet eben nicht die ironische Uber-
héhung eines untitigen Protagonisten, sondern verweist auf eine politische
Realitit: Nichtstuer konnen auch Herrscher sein, egal ob im >Osten< oder im
»Westenc.

Andererseits kann man die Gemeinsamkeit des Nichtstuns als Abwertung
der Regierungspraktiken von sowohl sWest«als auch >Ost« verstehen. Das wiir-
de heiflen, das »Regieren« Castorps insgesamt als Ironie zu lesen. In dieser
Lesart wiirde der »dstliche« (in diesem Fall daoistische) Herrscherstil nicht nur
zitiert, und konnte so als glaubhaft wirksam verstanden werden, sondern er
wird parodiert: Der >6stliche< Herrscher versteht sich als der Konig, der iiber
»Welt und Kreatur« (Z 588) blickt und herrscht, ist aber tatsichlich machtlos,
weil sein Nichtstun keine Weltwirkung entfalten kann. Denn auch wenn die
Topologie des Romans eine Herrschaft von >Ost« iiber >West« nahelegt, so kann
man Castorp selbst keine solche >Wirkung« nachweisen. Der daoistische Kai-
ser, so Fuhrmann, »ist selbst ein Zentrum, das nun zentrifugal auf die Umwelt
wirkt in kleinen oder grofen Kreisen«.?® Doch das Gebiet oben< im Roman

98  Fuhrmann: China, 16.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

hat keine Verbindung zu dem Flachland, dem >Untens, und Castorp kann die-
se Grenze nicht itberschreiten und deshalb auch nicht »zentrifugal« auf seine
Umwelt wirken. Er sagt selbst: »Ich habe gar keine Fithlung mehr mit dem
Flachland, die ist mir abhanden gekommen.« (Z 898) Diese Lesart impliziert
auch, dass ein >westliches< Regieren, das ein Nichtstun miteinschlief3t, ebenso
unwirksam sei. Die Episode wirft iiberhaupt die Frage auf, ob Nichtstun Teil
eines Regierens sein kann. Oder, wenn das Konzept von Herrschaft tatsich-
lich so eng mit dem Nichtstun verbunden ist, ob ein >richtiges< Regieren von
dem »Regieren« Castorps eigentlich unterschieden werden kann. Vielleicht
ist die Idee, die hier ironisiert wird, die, dass es eine aktive Regierung wirklich
gibt.

SchlieRlich gibt die Tatsache, dass Castorp mit dem »Regieren« nur ein
»Spiel« spielt, auch die Frage auf, ob er einen bestimmten Regenten dar- oder
gar nachstellt. Die »>dstlichen< Konnotationen der Episode deuten auf einen
>dstlichen«< Herrscher hin, einen Kaiser, vielleicht sogar einen Despoten. Doch
wenn Nichtstun ein konstitutives Merkmal des Herrschens ist — egal ob »st-
lich< oder >westlich« —, dann kann sein Spiel auch als Imitation eines >westli-
chen« Herrschers verstanden werden. Kaiser Wilhelm II. zum Beispiel - ihn
parodierte er auch in seinem zweiten, dem Zauberberg vorangegangenen Ro-
man Konigliche Hoheit (1909). Wilhelm II. war zwar kein michtiger Nichtstuer
im Sinne eines erfolgreiches Kolonisators oder eines >6stlichen« Herrschers,
doch das nichtstuerische »Regieren« kann ja, wie gesagt, auch als Zeichen
einer Ohnmacht verstanden werden.

Vielleicht verweist Castorps »Regieren«, den abwertenden Aspekt des
Nichtstuns funktionalisierend, aus der Nachkriegsperspektive des Schrift-
stellers Thomas Mann auf den Niedergang des letzten deutschen Kaiserrei-
ches. Vielleicht ist der Topos der Herrschaft durch Nichtstun eine Kritik des
spateren Demokraten Mann an der iberkommenen Monarchie — schlieRlich
tat Montesquieu knapp 200 Jahre zuvor etwas dhnliches, als er iiber die
Idee einer orientalischens, nichtstuerischen Despotie die Regierung der
Bourbon Monarchie kritisierte.”” In dem Fall stellt das »Regieren« eine
weitere Projektion dar: die vermeintlich »6stliche« Untatigkeit verweist auf die
Handlungsunfihigkeit des sWestens«.

Oder, in einer besonders amiisanten Variante der Uberlappung zwischen
»Ost« und >West<: Castorp spielt im »Regieren« einen >westlichen< Herrscher,

99 In De l'esprit de lois (1748) Montesquieu »used the threat of Oriental despotism to cri-
tique the perceived despotism of the Bourbon monarchy«. Dobie: Foreign Bodies, 37.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

179


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Nichtstun als politische Praxis

der eigentlich ein >6stlicher« sein will. Genau diesen Wunsch attestiert Suzan-
ne L. Marchand Wilhelm II. Sie berichtet, dass er sich gerne einbildete, ein
>orientalischer< Konig zu sein:

[He] fancied himself as something of a reincarnated late Roman Emperor,
tolerant and yet all-powerful, uniting in his person classical culture (with-
out democracy), oriental kingship (without being an »oriental«), and Christian
sacrality (without any actual Christian content).’®

Vielleicht unterhilt sich Castorp letztlich mit einem »Spiel«, in dem er ein
>westliches« Begehren des >Ostens, das er selbst empfindet, an einer anderen
Person durchspielt — und noch dazu an niemand geringerem als dem Staats-
oberhaupt des Deutschen Reiches.

Der Zauberberg gibt keine Hinweise auf die >richtige« Lesart der »Regie-
ren«-Episode, doch klar ist, dass sie ein Spiel mit verschiedenen Vorstellun-
gen politischer Fithrung inszeniert. Der Topos des Nichtstuns steht im Zen-
trum dieser Inszenierung, und fungiert als Knotenpunkt des Spiels, der >Ost«
und >West« zugleich trennt und verbindet. Auch hier wird der >Osten« mit dem
Nichtstun auf eine Art und Weise gekoppelt, die einen Kommentar iiber die
mogliche Handlungsunfihigkeit des sWestens«< suggeriert, wihrend sie eine
paradoxe Macht durch das Nichtstun im >Osten< impliziert. Die Tatsache, dass
die Frage, welche Seite letztlich stirker und erfolgreicher ist, nicht beantwor-
tet wird, zeigt auch beim »Regierenc, dass Settembrinis Opposition zwischen
>West« und >Ost« nicht haltbar ist.

»Politischer Faktor« - Gemeinschaft statt Politik

Der Zauberberg kreiert einen literarischen Raum, in dem unentwegt Gegensit-
ze aufeinandertreffen. Die Opposition zwischen >Ost« und sWest« als Verdeut-
lichung eines Gegensatzes zwischen Nichtstun und Handlung steht dabei im
Zentrum. Doch dieser Opposition geht es wie den anderen im Roman: aus ih-
rer Konfrontation geht kein Gewinner hervor, auch wenn manche Figuren -
ebenso wie die Diskurse, die sie zitieren — sich bereits auf einen geeinigt hat-
ten. Der >Westen« als Ubermacht und Ort der Tat, der sich als dieser Gewinner
abgezeichnet hatte, wird im Zauberberg jedoch abgesetzt. Der Roman zeigt im
Gegenteil, dass diese Gegensitze nur scheinbar sind. In dem, was vermeint-
lich >westlich« ist, steckt >Ostliches<, und andersherum. Was wie Nichtstun

100 Marchand: German Orientalism in the Age of Empire, 341f. Herv. meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

aussieht, kann tatsichlich eine machtvolle Tatigkeit sein, die vormals ein-
flussreiche Handlung als nichtig abwertet. Im Zauberberg werden nicht nur
Gegensitze inszeniert, sondern auch ihre Aushebelungen.

Indem der Roman etablierte Polarisierungen — wie die zwischen >Ost<und
»Wests, oder die zwischen >Nichtstun« und >Handlung< - subvertiert, zeigt
er Abweichungen von der Norm an. Zu diesem Zweck greift der Zauberberg
auf das Genre des russischen Kurortromans aus dem 19. Jahrhundert zu-
riick. Denn das dort entstandene »Kurortparadigmax, so Olga Kulishkina,
ist ein Raum, der das Individuum aus »traditionellen alltiglichen Daseins-
formen« herauslést und deshalb »antinormatives Verhalten<!®' erméglicht.
Das Nichtstun stellt dabei sicherlich die gréfite Abweichung von der Norm
dar, und auflerdem eine hiufig mit dem Topos des Kurorts assoziierte. Mi-
chel Foucault postuliert dies in seinen Uberlegungen zur Heterotopie. He-
terotopien sind in seinem Verstindnis Riume, in denen auflergewdhnliche
Erfahrungen stattfinden, die vom Normalen abweichen. Das Sanatorium ist
ein Ort des Miifdiggangs, und deswegen eine typische »Abweichungshetero-
topie« (Foucault nimmt als Beispiel das Erholungsheim), »da in unserer Ge-
sellschaft[...] der Miifliggang eine Art Abweichung ist«.'®*

Die Tatsache, dass das Sanatorium und das Nichtstun diskursiv mitein-
ander verflochten sind, lenkt jedoch méglicherweise davon ab, dass es im Zau-
berberg nicht primir um das Nichtstun als Unterwanderung des Normativen
geht. Denn das antinormative Verhalten, auf das der Roman fokussiert, be-
steht in der Infragestellung dessen, was als politischer Status quo gelten soll-
te: so zum Beispiel die bereitwillige Annahme eines >6stlichen< Denkens durch
Hans Castorp anstelle der Aufrechterhaltung der Vorstellung einer unhinter-
fragten >westlichen< Dominanz. Die Bevorzugung des Nichtstuns im Berghof
anstelle der Arbeit im Flachland vermittelt diese Priferenz lediglich; sie selbst
ist nicht das Problem.

Uber das Nichtstun also inszeniert der Roman einen Raum, der wie eine
Abweichungsheterotopie nach Foucault aussieht. Doch da das Nichtstun nur
als Medium fiir ein politisches Problem fungiert, ist das Sanatorium nicht

101 Olga Kulishkina: Walter Scotts »St Ronan’s Well« und die Konstruktion des Kurort-
Diskurses in der Russischen Literatur. In: Die Produktivitit des Plagiats. The Productivity
of Plagiarism. Hg. v. Charlotte Krauss u.a. Miinster: LIT (2018), 124, 125.

102 Michel Foucault: Andere Radume. In: Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer
anderen Asthetik. Ubers. v. Walter Seitter. Hg. v. Karlheinz Barck. Leipzig: Reclam (1992),
40, 41.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

181


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Nichtstun als politische Praxis

nur Ort einer Abweichung, sondern stellt die Bithne fiir eine politische Iden-
tititskrise zur Verfiigung. Deswegen erzdhlt Der Zauberberg stattdessen eine
»Krisenheterotopie«, die den »Individuen vorbehalten [ist] [...], welche sich
im Verhiltnis zur Gesellschaft und inmitten ihrer menschlichen Umwelt in
einem Krisenzustand befinden«.’®3 Dieser Krisenzustand betrifft sowohl Hans
Castorp selbst als auch den >sWestens, dem er als Biirger des Deutschen Rei-
ches zugehort, ihre Schicksale sind untrennbar miteinander verbunden. In
der Zeit, in der Thomas Mann den Zauberberg schreibt, findet ein Umbruch im
politischen System Deutschlands statt: das Kaiserreich wird nach dem Ersten
Weltkrieg zur Weimarer Republik. Die Konkurrenz zwischen den Anhidngern
konservativer Monarchie und progressiver Demokratie, die sich schon lange
vor dem Systemwechsel entwickelte, ist anhand der Figur Castorp im Roman
abgebildet. Dieser wird zu Beginn der Geschichte als eine Art Prognoseinstru-
ment beschrieben, als zukiinftiger »politischer Faktor« (s.u.). Die Passagen,
die im Flachland und in der frithen Kindheit Castorps spielen, zeigen nimlich

104 _ die auch Settembrini

nicht nur die Wichtigkeit der biirgerlichen Arbeit
bevorzugt aufruft (vgl. Z 92) —, sondern dass das dadurch seit Generationen
gewonnene soziale Ansehen auch an die Erwartung eines politischen Enga-

gements gekniipft ist:

Wenn erinden Ferien nach Hause kam, sehr sauber, sehr gutangezogen, mit
einem kleinen rotblonden Schnurrbart in seinem schlafrigen jungen Patri-
ziergesicht und offenbar auf dem Wege zu ansehnlichen Lebensstellungen,
so sahen die Leute, die sich mit kommunalen Dingen befafsten, auch mit
Familien- und Personalverhiltnissen gut Bescheid wufdten —und das tun die
meisten in einem sich selbst regierenden Stadtstaat—, so sahen seine Mit-
biirger ihn priifend an, indem sie sich fragten, in welche 6ffentliche Rolle
der junge Castorp wohl einmal hineinwachsen werde. Er hatte ja Uberlie-
ferungen, sein Name war alt und gut, und eines Tages, das konnte beinahe
nicht fehlen, wiirde man mit seiner Person als mit einem politischen Faktor
[Herv. meine] zu rechnen haben. [..] Man konnte neugierig sein, wie er wohl
einmal Partei bekennen wiirde, derjunge Castorp. Auferlichkeiten mochten

103 Foucault: Andere Riume, 40.

104 »Wasdir gehort, liegtja ganz gut und tragt dir was Sicheres.«—so spricht Castorps On-
kel Tienappel zuihm.»Abervon Zinsen zu leben, dabei ist heutzutage kein SpaR mehr,
wenn man nicht wenigstens fiinfmal so viel hat, wie du, und wenn du was vorstellen
willst hier in der Stadt und leben wie du’s gewohnt bist, dann muf3t du ordentlich zu-
verdienen, das merk’ dir lieber, min Séhn.« (Z 55)

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

tauschen, aber eigentlich sah er ganz so aus, wie man nicht aussah, wenn
die Demokraten auf einen rechnen konnten, und die Ahnlichkeit mit dem
Grofdvater war unverkennbar. Vielleicht wiirde erihm nacharten, ein Hemm-
schuh werden, ein konservatives Element [Herv. meine]? Das war wohl mog-
lich— und ebensowohl auch das Gegenteil. Denn schliefilich war er ja Inge-
nieur, ein angehender Schiffsbaumeister, ein Mann des Weltverkehrs und
der Technik. Da konnte es sein, dafR Hans Castorp unter die Radikalen [Herv.
meine] ging, ein Draufgdnger wurde, ein profaner Zerstorer alter Gebdaude
und landschaftlicher Schénheiten, ungebunden wie ein Jude und pietitlos
wie ein Amerikaner, geneigt, den riicksichtslosen Bruch mit wiirdig Uberlie-
fertem einer bedichtigen Ausbildung natiirlicher Lebensbedingungen vor-
zuziehen und den Staat in wagehalsige Experimente zu stiirzen [Herv. meine], —
das war auch denkbar. (Z 58f.)

In dem Kapitel, aus dem diese Passage stammt, wird expliziert, dass die durch
Arbeit erlangten »ansehnlichen Lebensstellungen« (s.0.) des Biirgertums na-
helegen, dass Castorp zukiinftig ein politisches Amt bekleiden wird — so wie
auch Franco Moretti iiber den biirgerlichen Roman sagt: »work has become
the new principle of legitimation of social power«, »the bourgeoisie [is] on its way
to being the ruling class«.’®> Dass Castorp in dieser »ruling class« einen Platz
finden wird, nimmt die Flachland-Gesellschaft als gegeben hin. Die Frage ist
nur, ob er »konservatives Element« (s.0.), d.h. kaisertreu wird bzw. bleibt, oder
ob er sich den »Radikalen« (s.0.), d.h. den Demokraten anschliefRen wird.*®®

Castorp entzieht sich dieser Entscheidung, indem er im Bergsanatori-
um bleibt und nicht wieder ins Flachland zuriickkehrt. Dies entspricht auch
der Raumlogik im Roman: da das Flachland Arbeit und das Bergsanatorium

105 Moretti: The Bourgeois, 30, 74.

106 Auch hier ist die Parallele zu Manns eigener politischer Haltung offenbar. Der Um-
stand, dass eine radikale/demokratische Wendung des Protagonisten nicht nur die
Kommunalpolitik, in der man ihn in der Zukunft vermutet, sondern gleich den ganzen
Staat in »wagehalsige Experimente« stiirzen wiirde, trigt dem Umstand Rechnung,
dassesim Wilhelminismus eine ausgeprigte Angstvor politischen Querschldgern gab,
wie Wolfgang Schivelbusch ausfiihrt: »Die Vorstellung von einem inneren Feind, der
nurdarauf wartete, die herrschende Ordnung umzustiirzen, und gegen den der Einsatz
jedes Mittels gerechtfertigt war, gehdrt zum politisch-psychologischen Grundbestand
des Wilhelminismus. Dieser Feind war die Sozialdemokratie.« Wolfgang Schivelbusch:
Die Kultur der Niederlage. Der amerikanische Siiden 1865, Frankreich 1871, Deutschland 1918.
Berlin: Fest (2001), 245.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

183


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Nichtstun als politische Praxis

Nichtstun impliziert, kann Castorp es durch den Riickzug ins Bergland ver-
meiden, sich politisch zu engagieren, so wie es eine biirgerliche Arbeit und
Stellung im Flachland verlangen wiirden. Der weitere Romanverlauf macht
klar, dass dies Castorps Wunsch entspricht. Er selbst hat ndmlich keinerlei In-
teresse an politischen Fragen oder der Ausbildung einer politischen Haltung.
Diese Interesselosigkeit — oder vielleicht kann man es auch Neutralitit nen-
nen — ist iiberhaupt einer der groflen Witze des Romans. Der Zauberberg ver-
handelt Unmengen von Fakten, Thesen und Wissensbereichen, ohne jemals
eine/n zu priorisieren oder zu einem Argument zu gestalten, und das trifft
auch auf die im Roman diskutierten Politiken zu. Diese Ambivalenz wird be-
sonders im rhetorisch-didaktischen Schussfeuer zwischen Settembrini und
Naphta vorgefiihrt, die Castorp erfolglos mit zahllosen einander entgegen-
gesetzten Meinungen und Haltungen konfrontieren. Dieser jedoch lsst sich
nie iiberzeugen, und genief3t stattdessen das gedankliche >Spielc mit all den
unterschiedlichen Ideen, die sie vertreten. Die Losung »Placet experiri« (lat.
fiir »es ist angenehm, zu experimentierenc, vgl. Z 150), unter der dieses >Spiel«
liuft, ist eine Metareferenz auf den Roman, der »the ironies, the ambivalence,
the yes-and-no, as opposed to yes-or-no« zur Darstellung bringt.'®’

Diese Ambivalenz bildet den Kern der oben beschriebenen Krisenhetero-
topie. Einer der Griinde fiir Castorps itberlangen Aufenthalt im Bergsanato-
rium ist sein Unwillen und seine Unfihigkeit, sich politisch festzulegen. Die-
se Stasis kennzeichnet die Unsicherheit der Zukunft der deutschen Politik.
Doch auch wenn Castorp offensichtlich keine Anstalten macht, sich zwischen
den beiden verfiigbaren Positionen zu entscheiden, so haben doch die Aus-
fihrungen dieses Kapitels gezeigt, dass seine Praktiken des Nichtstuns poli-
tische Dimensionen eréffnen. Das oben diskutierte »Regieren« zum Beispiel
hat eindeutig politische Bedeutung, die im Hinblick auf sowohl >6stliche« als
auch >westliche« Herrschaftsformen gelesen werden kann — so auch auf ver-
schiedene zeitgenossische Kaiserfiguren. Es ist moglich, dass Castorp hier
nicht nur seine Infektion mit »>6stlicher«< Philosophie unter Beweis stellt, in-
dem er einen daoistischen Kaiser mimt, sondern dass er im Rahmen des »Pla-
cet experiri« (Z 150) in die Rolle des deutschen Kaisers Wilhelm II. schlipft,
um seine Neigung zur konservativen Kaisertreue zu testen. Das Ergebnis die-
ses Experiments offenbart sich schnell: nach nur wenigen Romanseiten been-
det Castorp sein »Regierenc, weil es in ihm »stiirmischen Schwindel« (s.o0., Z

107 Irvin Stock: The Magic Mountain. In: Modern Fiction Studies 32 (4), 1986, 491.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

589) hervorruft. Darin deutet sich eine Abneigung gegeniiber der Machtaus-
ibung an, die von der konservativen Politik einer Monarchie verlangt wird —
ein schwindelnder Herrscher hat nicht die notwendige Kontrolle, die er zum
Regieren braucht.®

Der Abbruch des Regierens durch Castorp ist ein Hinweis darauf, dass er
kein »konservatives Element« (Z 58f.) sein will, und die Tatsache, dass das Re-
gieren im weiteren Romanverlauf kaum Erwihnung findet, bezeugt die Dau-
erhaftigkeit dieser Abneigung. Diese Abneigung kennzeichnet itberhaupt die
soziale Struktur der Gesellschaft im Sanatorium Berghof, die Roland Bart-
hes zufolge von einer genuinen Machtferne gekennzeichnet ist. Barthes hat
den Zauberberg, neben einigen anderen Romanen, zum Ausgangspunkt seiner
Idee der Idiorrhythmie gemacht. Idiorrhythmie beschreibt eine Lebensweise,
die zwischen Isolation und Riickkehr in die Gemeinschaft oszilliert. Es han-
dele sich dabei um »eine auf geregelte Weise unterbrochene Einsamkeit, in
der jedes Subjekt jedoch grundsitzlich »seinem eigenen Rhythmus« folgt.’*°
Barthes bringt den Zauberberg mit dieser Idee in Verbindung, weil das Sa-
natorium eben diese Idiorrhythmie erméglicht: Zu den Mahlzeiten kénnen
die Patienten zusammenkommen (Pflicht ist das jedoch nicht), wihrend sie
die »Liegekur« (Z 109) sowie ihre sonstige Freizeit (den sogenannten »dienst-
lichen Lustwandel«, Z 484) selbst gestalten — und das meistens allein. Diese
Form des individuell gestalteten Lebens weise, so Barthes, ein »negative[s]
Verhiltnis zur Macht« auf, denn

[w]as die Macht in erster Linie auferlegt, ist ein Rhythmus (von allem mog-
lichen: des Lebens, der Zeit, des Denkens, des Diskurses). Die Forderung

108 DerSchwindel passt (ibrigens hervorragend in Pratts Narrativ der»the monarch-of-all-
I-survey scene«: Kathrin Maurer schreibt tiber den panoramatischen Blick (in den Ori-
entalischen Briefen |da von Hahn-Hahns), dieser involviere ein widerspriichliches »Ne-
beneinandervon Erhabenheit und Schwindel«, womitauch impliziertist, dass mitdem
>Uberblick< nicht nur Kontrolle iiber das Gesehene einhergeht, sondern dass diese Per-
spektive auch das eigene Gleichgewicht stéren und so die Macht des Blickenden negie-
ren kann. Kathrin Maurer: Der panoramatische Blick auf das Andere in Ida von Hahn-
Hahns ReiseberichtsOrientalische Briefe« (1844). In: The German Quarterly 83 (2), 2010,
154.

109 Barthes: Wie zusammen leben, 42f. Barthes beschreibt die Idiorrhythmie in Anlehnung
an die Lebensweise der Koinobiten-Mdénche der vorreformatorischen byzantinisch-or-
thodoxen Kirche, die urspriinglich in ablegenden Bergen lebten (vgl. ebd. 75) — wahr-
scheinlich eine topologische Verbindung zum Zauberberg.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

185


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Nichtstun als politische Praxis

nach einem eigenen Rhythmus richtet sichimmer gegen die Macht. [...] Idior-
rhythmie = Schutz des rhythmos, das heifdt eines geschmeidigen, anpas-
sungsfihigen, beweglichen Rhythmus; fliichtige Form, aber doch Form.™°
Es ist gerade die Abweichung vom Lebensrhythmus des Flachlandes, die Cas-
torp interessant findet. Das Faszinierende an der »Kleingruppex, so Barthes,
sei eben ihre Autarkie, ihre »Selbstgeniigsamkeit, Selbstzufriedenheit«.’ In
der Autarkie, und das trifft auch auf das Sanatorium zu, gibt es eine »star-
ke Intradependenz« und »keinerlei Extradependenz«."** Das bedeutet auch,
dass die im Flachland relevanten Politiken im Bergsanatorium fiir Castorp
keine Relevanz haben, da er wie die meisten anderen Giste auch vollkommen
in dieser neuen sozialen Struktur aufgeht. Weder konservative noch progres-
sive Tendenzen sind im Berghof wichtig. Im Gegensatz zum Flachland ist das
Leben dort nimlich gar nicht politisch, weder im traditionserhaltenden Sinn,
noch im progressiven Sinn, wie bei Hannah Arendt, die politische Handlung
als »etwas Neues Anfangen« definiert."”> Das erklirt sich auch aus der dem
Roman so hiufig attestierten >zyklischen« Zeit, die der Entwicklung seiner
Geschichte zugrunde liegt. Die Zeit zeitige zwar Verinderung, doch das sei
ein relativer Begriff: »Da aber die Bewegung, an der man die Zeit mifit, kreis-
laufig ist, in sich selber beschlossen, so ist das eine Bewegung und Verin-
derung, die man fast ebensogut als Ruhe und Stillstand bezeichnen kénnte;
denn das Damals wiederholt sich bestindig im Jetzt, das Dort im Hier.« (Z
521) Die Zeitvorstellung, die im Roman entwickelt wird, beschreibt die ewige
Regelmifigkeit des Lebens im Berghof. Dort gibt es weder konservative noch
progressive Haltungen, weil dort nichts bewahrt werden muss oder verindert
werden kann. Alles, was es dort gibt, kommt von selbst wieder.

Die relevante soziale Dimension im Berghof ist nicht die Politik, sondern
die Gemeinschaft. Sie ist, wie so hiufig von Settembrini kritisiert wird, an der
Nihe aller Bewohner zu Krankheit und Tod ausgerichtet. Die »Gemeinschaft
Derer hier oben« (Z 713) ist eine »Gemeinschaft mit den Leidensgenossen« (Z
362). Castorp empfindet dies besonders stark, sucht die Nihe zu jenen, die
bald sterben werden, oder zu den Hinterbliebenen der Verstorbenen. Diese
aus dem geteilten Todes-Charakteristikum hervorgegangene Gemeinschaft

110 Barthes: Wie zusammen leben, 81.

111 Barthes: Wie zusammen leben, 82.

112 Barthes: Wie zusammen leben, 83.

113 Arendt: Vita activa, 215.

114 Vgl. zum Beispiel Castorps Besuch bei der Witwe des Herrenreiters (Z 441-445).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ost</Inaktiv vs. »West</Aktiv

wirkt morbid, dennoch zieht Castorp sie dem politischen Leben im Flach-
land vor. Auch dies folgt aus der Topologie des Romans: in dem semantischen
Raum des Sanatoriums, in dem nicht Arbeit, sondern das Nichtstun die Norm
ist, wird eine Gemeinschaft nicht gemacht, sondern ergibt sich auf der Basis
der Menschen die dort sind. Wie in den theoretischen Ausfithrungen zu Be-
ginn dieser Arbeit beschrieben wurde, erméglicht dieser Raum >oben< in den
Bergen die Existenz einer gewaltfreien Gemeinschaft, in der es keine Anpas-
sung an Arbeitszwange oder andere ideologische Produktionsnotwendigkei-
ten gibt — weil Arbeit und Produktion dort dem Nichtstun weichen miissen.
Daraus ergibt sich, wie Maurice Blanchot in seiner Gemeinschaftsphilosophie
postuliert, eine Reduktion der Gemeinschaft auf das, was wirklich allen Men-
schen von der Natur aus gemein ist: den Tod. Sich im Angesicht des Todes
beizustehen wird zur einzigen Aufgabe:

Im Unterschied zu einer sozialen Zelle untersagt sie [die Gemeinschaft], ein
Werk zu schaffen, und sie hat keinerlei Produktionswert zum Ziel. Wozu
dient sie? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den
Tod hinein gegenwartig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde
geht'>

Vor diesem Hintergrund kann man Castorps Neigung zum Tod in einem neu-
en Licht betrachten. Der Erzihler des Romans stellt mehrfach heraus, dass
diese Neigung problematisch ist — er degradiert zum Beispiel Castorps Er-
zihlen iiber die Vornehmheit des Todes als das »Gesellschaftsunfihige seiner
Rede« (Z 699) — doch der Begrift der »Gesellschaft« bezieht sich in diesem Fall
auf die Gesellschaft im Flachland. Im Bergsanatorium jedoch entwickelt sich
mit der >Todesgemeinschaft< ein Gegenentwurf zu dieser Gesellschaftsvor-
stellung, dessen soziale Kohision vielfach stirker ist. Castorp spricht davon,
sich einer »gebundeneren Gemeinschaft zugehdorig« (Z 714) zu fithlen. Die-
se durch das Nichtstun ermdglichte Gemeinschaft funktioniert grundlegend
anders als die Gesellschaft des Flachlandes. Sie entbehrt vor allem der Polari-
sierungen, die die Politik im Flachland bestimmen: Sie kennt weder die hier-
archisierte Opposition zwischen >Ost« und >West«, noch interessiert sie sich
fiir den Gegensatz zwischen konservativer und progressiver Politik, zwischen
Monarchie und Demokratie.

115  Blanchot: Die uneingestehbare Cemeinschaft, 25.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Nichtstun als politische Praxis

Der Zauberberg kreiert einen literarischen Raum, in dem Gegensitze auf-
einandertreffen, um aufgelost zu werden. Das Nichtstun, was den seman-
tischen Raum des Berghofs bestimmt, iibernimmt diese diegetische Aufls-
sungsfunktion, indem es allen Romanfiguren eine gemeinsame Basis gibt,
die Polarisierungen zwar nicht verhindert — Settembrini bleibt bei seiner Op-
position — aber letztlich unhaltbar macht.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Der dritte Topos dieses Buches hat viele Namen: Neutralitit, Gleichgiiltig-
keit, Indifferenz sind die geldufigsten. Ich verwende sie synonym, priferiere
aber den Begriff >Indifferenz«, weil er das am konkretesten transportiert, was
ihnen gemeinsam ist: die Abwesenheit eines Unterschieds, und, auf die Titig-
keit hin, das Nicht-Stattfinden einer Unterscheidung. Die Indifferenz ist ge-
nau deshalb eine Auspriagung des Nichtstuns, weil in ihr die Tatigkeit des Un-
terscheidens wegfillt, die Voraussetzung fiir jedes Urteil, und damit auch fiir
menschliches Handeln ist.! Sie zeigt so auch eine grundsitzliche Problemati-
sierung des Verhiltnisses zwischen Menschen und Welt, insofern der indiffe-
rente Mensch keinen verindernden Einfluss auf die Welt ausiibt. »Der gleich-
gilltige Mensch [..]«, so fasst es Manfred Geier, »verzichtet auf Proteste und
hat der Welt seine leidenschaftliche Aufmerksamkeit entzogen. Teilnahmslos
und indolent lebt er vor sich hin und verzichtet darauf, sich zu engagieren.«*
Die Indifferenz, mehr als die anderen diese Arbeit dominierenden Themen,
trigt eine deutlich anti-politische Konnotation. Das indifferente Individuum
macht keine Unterschiede zwischen den Dingen und Ereignissen der Welt
und steht allem in gleicher Weise gegeniiber. Es hat keine Haltung. Dieser
Begriff ist in Bezug auf das Nichtstun von grofiter Relevanz, denn eine Hal-
tung lasst sich nur aus vorangegangen Handlungen ableiten. So wird der Be-
griff der Haltung (hexis) in der Nikomachischen Ethik als kumulatives Ergebnis
menschlicher Einzelhandlungen definiert.? Wer indifferent ist, hat gewissen-
maflen nicht haltungsbildend gehandelt, hat nichts getan. Diese Bewegung

1 Vgl. Arendt: Vom Leben des Ceistes, 77.

2 Manfred Ceier: Das Cliick der Gleichgiiltigen. Von der stoischen Seelenruhe zur postmodernen
Indifferenz. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt (1997), 30. Herv. meine.

3 Vgl. z.B. Aristoteles: Werke. Bd. 6. Nikomachische Ethik. Ubers. v. Franz Dirlmeier. Hg. v.
Ernst Grumach. Berlin: Akademie (1956), 70f. [1119a—1120b]. Vgl. auch die kurze Notiz
zum Begriff der Haltung im Kapitel »Gemeinschaft«in diesem Buch.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Nichtstun als politische Praxis

gilt auch fiir Zukiinftiges: Wer keine Haltung hat, der kann nur unbedeuten-
des tun, der kann nur Nichtstun. Das folgende Unterkapitel nimmt diesen
Zusammenhang als Ausgangspunkt fiir eine weitergehende Betrachtung der
Indifferenz. Die These lautet auch hier, dass Indifferenz, gerade im Bereich
des Literarischen, nicht einfach da ist — sie wird durch Tatigkeiten und Wor-
te erzihlt, gezeigt, behauptet. Und weil sie kommuniziert werden muss, wird
sie auch praktiziert, auf der Ebene des Erzihlens wie in der Diegese selbst.
In der Betrachtung der Indifferenz als Praxis des Nichtstuns, wie zu zeigen sein
wird, ist sie letztlich gar nicht so handlungs- und haltungslos, wie sie wirkt
und behauptet wird. So schreibt zum Beispiel Kathrin Glosch spezifisch tiber
die franzosische Literatur des 20. Jahrhunderts, Apathie und Indolenz seien
zwar »Spielarten« der Gleichgiiltigkeit, doch Indifferenz impliziere trotzdem
»nicht notwendigerweise Handlungslosigkeit«; in der Literatur der Moderne
fielen Indifferenz und Handlung nicht selten zusammen.* Indifferenz mag
ein Nichtstun zur Vorbedingung oder als Konsequenz haben, doch sie muss
nicht darin verbleiben - sie kann auch eine Praxis ihrer selbst entwickeln, und
sich aus dem indifferenten Nichtstun zur Handlung aufschwingen.

Es gibt einige Strémungen in der europiischen Ideengeschichte, die
Gleichgiiltigkeit mit Handlung assoziieren. Die Stoa zum einen, und der
Existentialismus zum anderen. Letzterer hat einen grofien Eindruck in
der Philosophie des 20. Jahrhunderts hinterlassen. Ein Kernmerkmal der
existentialistischen Philosophie (besonders der Sartres), die sie jedoch mit
dhnlichen Philosophien teilt, ist die Uberzeugung, dass es in der Welt keine
absoluten Werte gibt. So gibt es weder eine kosmische Ordnung, einen gott-
lichen Willen, noch entfaltet sich die Weltgeschichte nach einem bestimmten
historischen Prinzip. All diese bis ins 19. Jahrhundert als sicher angenom-
menen Gegebenheiten geraten, spitestens mit Nietzsche, ins Wanken, und
weichen der Vorstellung einer unendlich differenzierten Interpretierbarkeit:
Die Bedeutung der Welt ist nicht gegeben, sondern vom Menschen kon-
struiert, und deshalb unsicher. Das ist ein ernstzunehmendes epistemisches
Problem. Die Realisierung, dass man als Mensch nicht in einen bestimmten,
sicheren Sinnzusammenhang eingebettet, sondern >haltlos< in der Welt ist,
wie Martin Heidegger es formuliert, kann angsteinfloflend und lihmend
sein. Diese Realisierung kommt Heidegger zufolge beispielsweise in der
tiefen Langeweile zustande, die »alle Dinge, Menschen und einen selbst

4 Kathrin Glosch: »Cela m'était égal«. Zu Inszenierung und Funktion von Gleichgiiltigkeit in
der franzdsischen Literatur des 20. Jahrhunderts. Stuttgart: Metzler (2001), 1, 5.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

mit ihnen in eine merkwiirdige Gleichgiiltigkeit zusammen([riickt]«.” In
einer Welt, in der es keinen absolut gesetzten Wert gibt, kann einem alles
gleichgiiltig sein — zudem es ja auch impliziert, dass einem die Welt ebenso
gleichgiiltig gegeniibersteht wie man ihr. Natiirlich stellt dieses Gleichgiil-
tigkeitsverhidltnis auf den ersten Blick auch die Moglichkeit einer Ethik,
und vielleicht auch des Handelns iiberhaupt, in Frage. Denn was sollte man
angesichts dieser Sinnleere, die sich einem offenbart, noch tun kénnen?

Aus der existentialistischen Perspektive kann man in dieser Situation
durchaus viel tun. In einer Welt ohne absolute Bedeutung ist das Individu-
um frei, Bedeutung selbst zu kreieren. Die Erlangung dieser Freiheit hat
zur Folge, dass man selbstverantwortlich handeln kann und muss. Befreit
von konventionellen Entscheidungsmodellen, anerkannten Meinungen und
vermeintlichen Objektivititen kann man endlich eigene Werte kreieren und
ihnen gemifR agieren. Es gilt also, Gleichgiiltigkeit als Freiheit zu deuten, wie
es auch Albert Camus getan hat. Auf die selbstgestellte Frage, was es bedeute,
in einem Universum zu leben, das man als absurd (d.h. eines absolut gesetz-
ten Sinns ermangelnd) erkannt hat, antwortet er: »Nichts anderes zunachst
als die Gleichgiiltigkeit einer Zukunft gegeniiber«.® Diese Gleichgiiltigkeit
gebe dem Menschen seine »Handlungsfreiheit wieder und feiert siec; statt
einer Einschrinkung bedeutet dieser »Verlust an Hoffnung und Zukunft [...]
fitr den Menschen einen Zuwachs an Beweglichkeit.«” Auch Heidegger betont
den Gewinn einer neuen Handlungsfihigkeit, die fir ihn in der Bewusst-
werdung der zeitlichen Existenz des Menschen begriindet liegt, die sich in
der Gleichgiiltigkeit einstellt. Die Freisetzung seines Handlungspotentials
beschreibt er als einen temporalen Bruch, den er >Augenblick<« nennt: »Es
ist einem langweilig. Darin sagt die im Ganzen bannende Zeit sich selbst
als das an, was gebrochen werden soll und einzig gebrochen werden kann
im Augenblick, darin die Zeit selbst als das eigentliche das Dasein in seinem

5 Martin Heidegger: Was ist Metaphysik? Frankfurt a.M.: Klostermann (1992), 31.

6 Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos. Ubers. v. Vincent von Wroblewsky. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt (2015), 73.

7 Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Man muss kaum erwédhnen, dass diese Vorstellung
vielfach als anti-ethisch kritisiert wurde. Vgl. Mary Warnock: Existentialism. Oxford: UP
(1970), 132. Das tut in diesem Kontext jedoch nichts zur Sache. Mein Anliegen ist es, zu
zeigen, dass die Verbindung von Cleichgiiltigkeit und Handlung eine philosophische
Tradition hat.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

191


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Nichtstun als politische Praxis

Handeln Erméglichende am Werk ist.«® Ausgehend von der Annahme, dass
vor allem die Beziehung zur Zeit das Subjekt konstituiert, birgt die tiefe
Form der Langeweile (eine Langeweile, die nicht durch einen Zeitvertreib
verscheucht werden kann), die Moglichkeit, das Subjekt die zeitliche Be-
dingtheit seiner Existenz realisieren zu lassen. Durch das Langwerden der
Zeit wird es vor seine Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft (den drei-
fachen Zeithorizont) gestellt und eine Perspektive auf das Dasein erdffnet
sich, die von der alltiglichen Geschiftigkeit normalerweise verschleiert wird.
Kann der Mensch in der Regel auf solche Alltiglichkeiten nur reagieren,
bringt die Langeweile eine »Entschlossenheit zum Handeln<«® hervor, die ihm
ermoglicht, zu agieren, d.h. aktiv zu handeln.

Selbst bei den Ausfithrungen zum Neutralen durch Maurice Blanchot, der
einen viel weniger optimistischen Ton anschligt, als es bei Heidegger der Fall
ist, gibt es einen zumindest leisen Anklang einer solchen Handlungsmaog-
lichkeit. Auch Blanchot spricht vom Neutralen, dhnlich wie Heidegger vom
Nichts, als einer absoluten Unbestimmbarkeit, zu der man sich nicht verhal-
ten kann. Man kann iiber das Neutrale (er nennt den Tod als ein Beispiel) nur
sagen, »dass der Sinn nicht gesetzt wird, weder positiv noch negativ, da er
»auflerhalb jeder Affirmation und Negation affirmiert ist«.'® Doch wihrend
das Individuum unfihig ist, der Gleichgiiltigkeit, die es erfihrt, etwas ent-
gegenzusetzen, so kann er sie doch zumindest aushalten. So resiimiert Alice
Lagaay:

for Blanchot there still seems to be something of an imperative at work in
the neutral. [...] it appears to result in a[n] [...] ethical appeal, an infinite re-
sponsibility even though this does not translate into action as such, but in-
stead into a kind of radical withdrawal, a resistance to any kind of attempt (or
temptation) to escape the night, nothingness, the neutral, in that the poet
and philosopher explicitly choose not to turn towards the world, things and
meaning[..].”

8 Martin Heidegger: Gesamtausgabe. Il Abt. Vorlesungen. Bd. 29/30. Die Grundbegriffe der
Metaphysik. Welt— Endlichkeit — Einsamkeit. Hg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann.
Frankfurt a.M.: Klostermann (1983), 224.

9 Heidegger: Grundbegriffe der Metaphysik, 226.

10 Maurice Blanchot: Einklammerungen. In: Ders.: Das Neutrale. Schriften und Fragmente
zur Philosophie. Ubers. u. hg. v. Marcus Coelen. Ziirich: Diaphanes (2010), 24.

11 Alice Lagaay: Sleepwalking Through the Neutral. In: Performance Research 21 (1), 2016,
41.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Die Erfahrung des Neutralen und die Gleichgiiltigkeit, in die man dabei hin-
eingerait, ist, so Lagaay, nicht passiv, sondern Ergebnis einer aktiven Entschei-
dung: Eine Entscheidung, die, auch wenn Lagaay sie nicht als Handlung (»ac-
tion«) versteht, doch ein Urteil iiber richtige Verhaltensweisen miteinschlief3t.
Nicht zuletzt setzt Blanchot das Neutrale auch immer in Bezug zum »litera-
rische[n] Akt«.”* Er hort nie auf zu implizieren, dass die Erfahrung des Neu-
tralen auch die Geburtsstunde der Literatur ist. Die Literatur kann eigentlich
nur eines: das Neutrale erscheinen lassen. Das heifst natiirlich auch, dass nur
derjenige sie schriftstellerisch zu realisieren und produzieren vermag, der
Neutralitit schon erfahren hat. Sie ist also auch hier nicht etwa ein Zeichen
von Indolenz, sondern Auftakt zu einem Schaffensakt.

Auch Roland Barthes’ Verstindnis des Neutralen fingt auf der sprachli-
chen Ebene an, und setzt sich auf der politischen fort. In seiner Vorlesung
Le Neutre, die er 1977-78 am Colleége de France hilt, pliddiert er dafiir, die aus-
bleibende Sinnsetzung im Neutrum als bedeutsame Handlung zu verstehen,
da sie eine Stérung des Normativen hervorbringen kann. Er nennt das Neu-
trum »dasjenige, was das Paradigma aufier Kraft setzt«, wobei er unter dem
Paradigma strukturalistisch eine »Opposition zweier virtueller Terme« ver-
steht, von denen im Sprechen (und nicht weniger im Handeln) immer einer
der Terme aktualisiert, d.h. ein bestimmter Sinn hervorgebracht, wihrend
ein anderer zuriickgewiesen wird.”> Das Neutrum verkdrpert fiir Barthes ei-
nen dritten Term, der diesen »unerbittlichen Binarismus« aufer Kraft setzt,
und es so schafft, das Paradigma im Ganzen einfach zu vermeiden.* Die-
se Vermeidung ist fiir Barthes alles andere als eine passive Leistung, er sieht
darin eine »leidenschaftliche, inbriinstige Aktivitit«.”® Darin zeigt sich die
Umwertung der Gleichgiiltigkeit bei Barthes: sie bezeichnet nicht ein fehlen-
des, sondern ein anwesendes Engagement. Durch eine gleichgiiltige Haltung
revoltiert sie gegen herkdmmliche Wege des Revoltierens. Die Indifferenz re-

duziert den »Oppositionsgestus auf Null«, um eine neue Form der Opposition
zu bilden.'®

12 Blanchot: Einklammerungen, 25.

13 Roland Barthes: Das Neutrum. Vorlesung am Collége de France 1977-1978. Ubers. v. Horst
Brihmann. Hg. v. Eric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2005), 32.

14 Barthes: Das Neutrum, 33.

15 Barthes: Das Neutrum, 34.

16 Glosch: Gleichgiiltigkeit, 9.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

193


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Nichtstun als politische Praxis

PRATENTION in Un homme qui dort von Georges Perec, 1967

Die Lektiire widmet sich der literarischen Darstellung von Indifferenz. Darin wird die
These vertreten, dass Indifferenz eine Praxis des Nichtstuns darstellt, insofern sie ei-
nen Versuch unternimmt, iibliche Titigkeitsmuster zu durchbrechen und etwas Neu-
es zu beginnen. Anhand von Georges Perecs Un homme qui dort (1967) wird dieser
Versuch allerdings als Pritention entlarvt. Er nimmt zwar kurzzeitig die Form einer
Handlung an, ist jedoch aufgrund der sozialen Isolation, die die Indifferenz bewirkt,
auf Dauer nicht haltbar.

Das dritte Werk des franzésischen Schriftstellers Georges Perec, Un homme qui
dort,"7 setzt sich mit der Hoffnung auseinander, aus dem Gefiihl der Indiffe-
renz ein neues Handlungspotential schépfen zu konnen. Die Romangeschich-
te handelt von einem Universititsabbrecher, einem Studenten der Soziologie,
der sein Abschlussexamen nicht ablegt und sich im Folgenden von der Hoch-
schule und seinen Kommilitonen abschottet, um seine Zeit schlafend, liegend
und durch Paris laufend zu verbringen. Das erste Unterkapitel (Rund um das
Handlungsparadigma 1968) skizziert die Entstehungszeit des Romans. Darin
wird die These vorgestellt, dass der Roman einen wichtigen Punkt der histo-
rischen Genese hin zum Ereignis der Pariser Revolten im Mai 1968 markiert —
und zwar nicht trotz, sondern wegen seiner Fokussierung auf das Nichtstun.
Dieses Nichtstun wird vom Protagonisten aktiv gestaltet und damit zur Praxis
erhoben. Zu Beginn des Romans wird er zunichst von einer umfassenden In-
differenz ergriffen, die ihn geradezu zwingt, nichts mehr zu tun. Doch schnell
kommt es zu einer Umwertung: der Protagonist begriifdt seine Indifferenz
und macht es sich zur Aufgabe, sie in vollem Umfang auszuleben. Die Stra-
tegien, mit denen er diese Mission realisiert, sind im zweiten Unterkapitel
auf diegetischer und formaler Ebene beschrieben (Das Projekt Indifferenz).
Derselbe Abschnitt widmet sich dem Erzidhlakt des Romans, der vom Protago-
nisten selbst ausgefiihrt wird, und der Paradoxitit der Behauptung, indiffe-
rent zu sein. Die daraus mehrfach sich ergebene Vermutung, hinter der be-
haupteten und performierten Indifferenz kénne etwa doch eine differenzierte

17 Georges Perec: Un homme qui dort. Paris: Editions Denoél (1967). Wird nachfolgend mit
der Sigle Hqd und der Seitenzahl im Text zitiert. Soweit nicht anders angegeben, be-
ziehen sich die deutschen Zitate auf die Ubersetzung Eugen Helmlés in Georges Perec:
Ein Mann der schldft. Zirich: Diaphanes (2012).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Haltung stecken, wird im dritten Unterkapitel (Handlung und geschichtsphi-
losophische Fremdbestimmung) bestitigt. Dort wird demonstriert, dass sich
der Protagonist mit seinem Nichtstun tatsichlich gegen eine Geschichtsphi-
losophie des Fortschritts wendet, in der menschliche Handlung ihrer Kernei-
genschaft — der Unvorhersehbarkeit ihrer Resultate — beraubt ist. Seine Pra-
xis des Nichtstuns setzt der Heteronomie, die mit dieser Geschichtsphilosophie
verbunden ist, eine Autonomie entgegen, in der der Protagonist eine alterna-
tive Geschichte entwirft — und somit, zumindest vermeintlich, handelt. Diese
vermeintliche Handlung wird im zweiten Unterkapitel dieses Kapitels jedoch
wieder demontiert, indem aufgezeigt wird, dass die neugefundene Selbstbe-
stimmung zur megalomanen Herrschaftsphantasie auswuchert. In ihr und
durch sie kommt dem Protagonisten zu Bewusstsein, wie sehr er an der Ein-
sambkeit leidet, die mit seinem indifferenten Nichtstun einhergeht — und dass
Handlung in Isolation unmdoglich ist. Das letzte Unterkapitel (Aufgabe der In-
differenz und Riickkehr in die Gemeinschaft) widmet sich der Umwertung des
Nichtstuns zum Ende des Romans: War es zunichst als mogliche Handlung
gekennzeichnet, so stellt sich dies als Missverstindnis heraus. Doch im Riick-
griff auf die Historisierung zu Beginn des Kapitels lisst sich das Nichtstun
zumindest als Auftake fiir tatsichliche (d.h. unvorhersehbare, soziale, poli-
tische) Handlung verstehen, die dem Ereignis »1968«*® zugeschrieben wird.
Und zwar, weil es genug Leid produziert, um seine eigene Uberwindung in
Form von Handlung herbeizufiihren.

Rund um das Handlungsparadigma 1968

Un homme qui dort erscheint 1967, ein knappes Jahr vor den Studentenprotes-
ten 1968. Diese zeitliche Nihe ist kein Zufall, denn zwischen der Geschichte
des Romans und dem Mai ’68 besteht ein direkter Zusammenhang. Beide ha-
ben als Ausgangspunkt die Institution der Universitit, zudem sind die Akteu-
re von 1968 Studierende, ebenso wie der Protagonist in Perecs Roman. Doch
wihrend erstere die Verinderung der Universitit (und der Gesellschaft im
Ganzen) anstreben, wendet sich der Protagonist Perecs von beidem ab und

18 Wieimwissenschaftlichen Diskurs iiber dieses Thema tiblich geworden, markieren die
Anfithrungszeichen, dass die Jahreszahl 1968 Chiffre fir eine Vielzahl von Umbriichen
und heterogenen Bewegungen ist. Vgl. Wolfgang Kraushaar: 1968 als Mythos, Chiffre
und Zisur. Hamburg: Hamburger Edition (2000). Sie werden im Folgenden graphisch
weggelassen, aber immer mitgedacht.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

195


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Nichtstun als politische Praxis

tut nichts. Trotz dieser unterschiedlichen Haltung zur Universitit zeigt sich
in diesem Nichtstun der Romanhandlung eine dhnlich kritische Ausrichtung
wie in den 68er Aufstinden, und muss deshalb im Kontext dieses Ereignisses
gelesen werden.

Auf den ersten Blick steht das Nichtstun im krassen Gegensatz zu dem
>Ereignis 68¢, das vielfach als Ergebnis genuin politischen Handelns verstan-
den wird. Dabei darf man nicht vergessen, dass vor 1968 die Vorstellung, Stu-
dierende konnten politisch bedeutsam handeln, vielfach unterminiert worden
war. In den frithen und Mitt-1960er-Jahren bildete sich ein Diskurs heraus,
der diese Moglichkeit explizit ausschloss. Und der damit in gewisser Hin-
sicht >Nichtstun« als politische Handlungsunfihigkeit zur studentischen Ei-
genschaft deklarierte. Die Idee, dass Studierende wirklich handeln konnen,
hat sich erst in Folge der Ereignisse 1968 wirklich ergeben. Erst nach den
Aufstinden schrieb Hannah Arendt, im Jahr 1968 sei »seit sehr langer Zeit
zum ersten Mal eine spontane politische Bewegung entstanden, die nicht nur
Propaganda treibt, sondern handelt, und zwar nahezu ausschliefSlich aus movali-
schen Motiven.<** Auch Jacques Ranciére attestierte den 68ern die »Wieder-
entdeckung grundlegender Eigenschaften der Politik«,”® und meint damit
vor allem eine gesellschaftliche Re-appropriation des Handelns. Diese po-
sitive Haltung wird allerdings nicht von allen geteilt. Tatsichlich geriet die
Bewegung vielfach in die Kritik, weil sie (unter anderem) keine langfristigen
Veranderungen bewirken konnte (oder iiberhaupt wollte), was die Bedeutung
ihrer Handlungen teilweise negierte. Dementsprechend kritisierte Theodor W.
Adorno das Handeln von ’68 als »Aktionismus, als »Scheinpraxis«, die keine
Verdnderung bedeutet, sondern den »alten gewalttitigen Gestus von Praxis
ungebrochen {ibernehme«.?* Ranciére hat solcher Kritik einen interessanten
Einspruch entgegengesetzt: Die Besonderheit des Ereignisses 1968 liefde sich
nicht an seinen Effekten beurteilen, sondern sollte auf seine Bedingungen hin
untersucht werden. Denn den Ereignischarakter hitten die Unruhen nicht er-
halten, weil sie eine positive und bleibende Verinderung geschaffen haben,
sondern weil sie nicht erwartbar waren. Ein studentischer Aufstand war bis
1968 eine ungewdhnliche Idee. Die Studierenden konnten 1968 nur deshalb

19 Arendt: Macht und Gewalt, 108. Herv. vor dem letzten Komma meine, nach selbigem
im Original.

20 Vortrag am Berliner Centre Marc Bloch am 19. Januar 2018: »Interpréter 68«.

21 Theodor W. Adorno: Marginalien zu Theorie und Praxis. In: Ders.: Gesammelte Schriften.
Bd. 10.2. Kulturkritik und Gesellschaft Il: Eingriffe. Stichworte. Anhang. Hg. v. Rolf Tiede-
mann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977), 762, 759.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

als Handelnde erscheinen, weil sie vorher als Nicht-Handelnde, als Nichtstu-
er verstanden worden waren.

Folgt man Ranciéres Forderung, nicht die Zeit nach, sondern vor 1968 zu
betrachten, so muss man sich mit dem Topos des Nichtstuns auseinander-
setzen, der eben auch in Perecs Un homme qui dort verarbeitet wird. In der
Tat hatte sich im Vorfeld der Proteste iiber etwas mehr als ein Jahrzehnt eine
(vor allem akademische) Position entwickelt, die an der Idee eines politisch
wirksamen Handels von Seiten der franzdsischen Studierenden grofle Zwei-
fel hatte. Viele dieser Einwidnde kamen aus dem Gebiet der Soziologie. So
kommen Pierre Bourdieu und Jean-Claude Passeron 1964 in ihrer Studie des
franzosischen Bildungssystems zu dem Schluss, dass dort gesellschaftliche
Ungleichheit nicht abgebaut, sondern eher perpetuiert wird. Die Benachtei-
ligung bildungsferner Schichten wird aufrechterhalten. Dies treffe insbeson-
dere auf die Universitit zu, zu deren Logik es zwar gehért, sich zu hinter-
fragen — nie aber in einem Modus, der sie wirklich abschaffen konnte. In Les
héritiers: les étudiants et la culture heifdt es:

Gehorcht nicht auch die Infragestellung der Universitat und der von ihr ver-
mittelten Bildung dem universitaren Modell einer komplizenhaften und fik-
tiven Infragestellung der disputatio de quodlibet und dissertatio de omni re
scibili, jenen hoch formalisierten Ubungen, mit denen die Universitit die
unter Zwang stehende Ubung intellektueller Freiheit lehrt? Wie kann man
bersehen, dass die Revolte gegen das Bildungssystem und die Flucht in ei-
nen heterodoxen Enthusiasmus auf Umwegen letztlich die Zwecke der Uni-
versitat verfolgt?*?

Ein Zusammenhang zwischen Bildung und Emanzipation, so verdeutlichen
Bourdieu und Passeron hier, sei illusorisch. Gerade Studierende der Ficher
ohne klares Berufsziel identifizieren sich véllig mit der Universitit und wiir-
den so »konformistische[...] Konsumenten« ihrer Lehrinhalte.?? Dass sie sich
in der gegebenen Situation gegen diese Institution (ebenso wie gegen das ih-
nen bereits zugestandene Privileg der Aufnahme in dieselbe) auflehnen wiir-
den, um mehr Bestimmungsmacht iiber sie zu gewinnen und Bildungsres-
sourcen gerechter zu verteilen, schien so in den Mitt-60ern immanent un-
wahrscheinlich.

22 Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 64.
23 Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 61.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

197


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Nichtstun als politische Praxis

Neben der weitgehend neutralen Perspektive von Bourdieu und Passe-
ron gab es innerhalb der Universitit ebenfalls Stimmen, die die Moglichkeit
studentischer Handlung aus politischen Griinden negierten. So zum Beispiel
der konservative Raymond Aron, der von 1955-1968 Soziologie an der Sorbon-
ne lehrte. Aron bezweifelte in den 1950er-Jahren das politische Handlungspo-
tential linker Intellektueller, indem er in L’Opium des intellectuels behauptete,
der Marxismus habe keine revolutionire, sondern eine betiubende Wirkung
(im Echo der Marx’schen Feststellung, Religion sei das Opium der Massen).>*
In seiner Nachwirkung in den 1960er-Jahren diskreditierte diese These na-
tiirlich auch die Neue Linke, die mit den Studentenprotesten strukturell und
ideologisch eng verbunden war. Auf die Ereignisse im Mai ’68 reagierte Aron
mit der Publikation der kurzen Abhandlung La Révolution introuvable noch im
selben Jahr, in der er die angebliche Revolution der Studierenden fiir nich-
tig erkldrte. Er greift dabei im Wesentlichen auf die Argumente aus L’'Opium
des intellectuels zuriick, verweist so auf den Revolutionsmythos 1789, der dem
franzésischen Volk, und vor allem der Linken, kontinuierlich aber filschlich
Hoffnung auf eine erneute Revolution gebe.?® Im Zuge dieser Argumentati-
on fithrt er ebenfalls aus, dass die franzdsischen Studierenden vor 1968 sehr
unter einer allgemein verbreiteten Einsamkeit gelitten hitten. So heif3t es in
La Révolution introuvable:

les étudiants francais, en particulier a Paris, constituent une foule solitaire.
Nombre d’entre eux souffrent de la solitude, de I'absence de vie communau-
taire. Pas seulement de I'absence de contacts avec les professeurs lointains —
ce qui est souvent vrai— mais aussi d’absence de contacts avec leurs cama-
rades. Et certaines enquétes montrent que des étudiants, venus de la pro-
vince, ont fait des années d’études a la Sorbonne sans vraiment appartenir
a aucun groupe, sans avoir un cercle d’amis. Cette espéce de fraternité juvé-
nile dans une communauté semi-délinquante, c’'est la surcompensation de
la solitude dans laquelle vivent ordinairement les étudiants francais.?

Aron argumentiert hier, psychologisierend, dass die Unruhen 1968 nicht aus
ideologischen Griinden stattgefunden hitten, oder um wirklich eine Verbes-

24 Vgl. Raymond Aron: Opium fiir Intellektuelle oder Die Sucht nach Weltanschauung. Ubers.
v. Klaus Peter Schulz. KéIn: Kiepenheuer & Witsch (1957).

25  Raymond Aron: La révolution introuvable. Réflexions sur les événements de Mai. Paris:
Fayard (1968), 31.

26  Aron: La révolution introuvable, 31.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

serung der Arbeits- und Studienbedingungen hervorzubringen, sondern weil
die Studierenden einsam gewesen seien. Im Zusammenschluss zu einer gro-
Ben Gruppe haben sie vor allem diese Einsamkeit kompensieren wollen (»c’est
la surcompensation de la solitude«). Er impliziert damit, dass die Unruhen
aus den >falschen«< Griinden stattgefunden hitten, und delegitimiert sie zu
Nicht-Handlungen ohne politische Tragweite. Darin zeigt sich, wie es um 1968
steht mit der Idee studentischer Handlung: Vor den Unruhen hielt man sie fiir
unwahrscheinlich, im Moment ihrer Realisierung wird ihre Bedeutung unter-
graben, indem sie als >uneigentlich« deklariert wird. Das sind die Bedingun-
gen des Ereignisses 68, deren Untersuchung Ranciére fordert. Ironischerwei-
se gehort zur heutigen Betrachtung von 1968 als Geburtsstitte eines neuen,
ereignishaften Handelns gerade das Element, was Aron zur Delegitimierung
benutzen wollte: das Soziale. Denn der Standpunkt Hannah Arendts ist, dass
es nur Handlung geben kann, wenn sie in der Gruppe stattfindet. Handeln
»ist in Isolierung niemals méglich.«*

Zweifel an der studentischen Handlungsfihigkeit gab es ebenfalls inner-
halb der kommunistischen Partei, durchaus von prominenter Seite. 1964 er-
schien das Essay »Probléemes étudiants«, in dem Louis Althusser den Stu-
dierenden, und vornehmlich den Studentenorganisationen der Neuen Lin-
ken, den Eingriff in die politische Praxis aufgrund ihrer fehlenden theoreti-
schen Fundierung nicht zutraute. Damit wandte er sich konkret gegen das
bereits in den fritheren 60er-Jahren begonnene studentische Bestreben, die
Universitit zu demokratisieren. Stattdessen sprach er sich explizit fir die
Lehrer/Schiiler Hierarchie aus, da sie die effektivste Strategie fiir die Vermitt-
lung wissenschaftlicher Inhalte sei. Nur richtig ausgebildete Wissenschaftle-
rInnen konnten der Revolution dienlich sein, meinte Althusser: »la cause révo-
lutionnaire est toujours indissolublement liée a la connaissance, c’est-a-dire
3 la science«.® Die Moglichkeiten der Studierenden, sich gegen mangelhafte
Wissensvermittlung an der Universitit zu wehren, seien, so Althusser, auf ein
Nichtstun beschrinkt: »ils résistent par leur passivité«.> Althusser impliziert
hier, dass es zwei Formen des Widerstands gibt — den aktiven und dem pas-
siven —, von denen die erste die K6nigsdisziplin darstelle, und die letzte nur
die Anfingerliga. Im Gegensatz zu Bourdieu und Aron schreibt er Studieren-
den immerhin die Méglichkeit zur widerstindigen Handlung zu — aber eben

27  Arendt: Vita activa, 234.
28  Louis Althusser: Problémes étudiants. In: La Nouvelle Critique 152 (Januar), 1964, 94.
29  Althusser: Problémes étudiants, 89. Herv. meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

199


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Nichtstun als politische Praxis

snur< in passiver Form, und bestenfalls als eine Vorstufe >richtigen< Wider-
stands. Im Kontext des franzésischen Universititssystems der 1960er-Jahre
kommt dieses Zugestindnis jedoch keiner Affirmation gleich, sondern einer
Einschrinkung.

Diese Beispiele weisen auf die Existenz eines wissenschaftlich und po-
litisch geprigten Diskurses tiber studentische Handlungsunfihigkeit in den
frithen 60er-Jahren hin. Perec nimmt in Un homme qui dort auf diesen Diskurs
Bezug, vor allem auf die von Althusser vorgestellte Idee eines passiven Wi-
derstandes. In seinem Roman inszeniert Perec studentisches Nichtstun nicht
als Fakt oder Resignation, sondern als Widerstand, als Streik und den Versuch
zu handeln. Im Gegensatz zu dem eben referierten Diskurs wird dem Studen-
ten bei Perec das Nichtstun jedoch nicht zugeschrieben, sondern er verordnet
es sich selbst, um sich von den gesellschaftlichen Institutionen und Konven-
tionen zu distanzieren, die er ablehnt. Dieses Nichtstun stellt so eine Praxis
dar, die widerstindig und kritisch ist, und damit wesentliche Charakteristi-
ka der ’68er Revolten vorwegnimmt — wenn auch in ganz anderer Form. Die
Ergebnisse unterscheiden sich wesentlich. So wird das Nichtstun im Roman
dargestellt als eine Art Experiment — das Projekt >Indifferenz« —, um aus der
Ordnung auszutreten, das aber letzten Endes scheitert. Dennoch bezeich-
net das Nichtstun bei Perec eben nicht nur eine Limitierung oder ein Unver-
mogen. Es ist ein Anfangspunkt, um die Frage zu verhandeln, wie politische
Handlung iiberhaupt aussehen konnte.

Das Projekt Indifferenz

Perec nimmt in Un homme qui dort den Diskurs iiber die Handlungsunfihig-
keit von Studierenden in den frithen 1960er-Jahren auf. Dies ist besonders zu
Beginn der Geschichte der Fall, in dem die Universitit eine Rolle spielt: Der
Protagonist geht nicht zu seinem Abschlussexamen und bricht seine Ausbil-
dung ab. Statt seinem urspriinglichen, konventionellen Lebensplan zu fol-
gen (Studium, Beruf, Heirat usw.), tut er nichts. Er schlift viel, verldsst sein
Zimmer kaum, trifft keine Freunde. Dann wieder liuft er nichtelang ziellos
durch Paris. Dieses Nichtstun kann verschieden gedeutet werden. Gerade vor
dem Hintergrund des oben beschriebenen Diskurses wirkt der Protagonist
zum Beispiel wie ein Verlierer der zeitgendssischen akademischen Dynami-
ken. Er ist nicht nur unfihig zu einer emanzipatorischen Handlung, er kann
nicht einmal sein Studium abschliefRen. Es ist jedoch ebenso méglich, die-
ses Nichtstun als einen Widerstand, einen Streik gegen die Institution der

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Universitit zu deuten — man denke nur an Walter Benjamins These, die »Un-
terlassung von Handlungen, ein Nicht-Handeln« im Streik wende sich mit
voller Kraft gegen die bestehende und als ungerecht empfundene Rechtsord-
nung.>® Der Romantext bestitigt allerdings weder die eine noch die andere
Deutung. Er begegnet der Mehrdeutigkeit des Nichtstuns auf ungewchnliche
Weise: Der Protagonist, der zugleich der Erzihler der Geschichte ist, weist
alle méglichen Deutungen zuriick und behauptet, mit seinem Nichtstun gar
nichts aussagen zu wollen. Er behauptet, vollkommen indifferent zu sein. Er
sei»un dur noyau d’indifférence, un regard neutre« (Hqd 37) — »ein harter Kern
aus Gleichgiiltigkeit, ein neutraler Blick« (23).

Diese Behauptung wiederholt sich im Laufe des Romans oft. Sie wird vom
Protagonisten selbst artikuliert, der auch der Erzahler ist. Er erzihlt in einem
»self-to-self monologue«,? in dem er sich selbst als Du (»tu«) anspricht. In
dieser Sprecherrolle betont er immer wieder, dass er gegeniiber seiner Um-
welt vollkommen indifferent ist. Er tut dies, indem er behauptet, dass sein
Nichtstun auf keine Art und Weise gedeutet werden kann:

Plus tard, le jour de ton examen arrive et tu ne te léves pas. Ce n’est pas un
geste prémédité, ce n’est pas un geste, d’ailleurs, mais une absence de geste,
un geste que tu ne fais pas, des gestes que tu évites de faire. [...] Ton réveil
sonne, tu ne bouges absolument pas, tu restes dans ton lit, tu refermes les
yeux. (Hqd 23)

Spater kommt der Tag deiner Priifung, und du stehst nicht auf. Es ist kein
vorbedachtes Handeln, es ist (ibrigens gar kein Handeln, sondern ein Nicht-
handeln, ein Handeln, das du unterldsst, das du vermeidest. [...] Dein Wecker
ldutet, du rithrst dich tiberhaupt nicht, du bleibst im Bett liegen, du machst
die Augen wieder zu. (14)

In diesem Passus besteht der Protagonist darauf, dass sein Fernbleiben von
der Pritfung, das Unterlassen der Priifungshandlung keine Geste (»geste«)

30 Benjamin: Gewalt, 184. Siehe Kapitel »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

31 David Gascoigne: The Games of Fiction. Georges Perec and Modern French Ludic Narrative.
Bern: Peter Lang (2006), 132. Es gibt verschiedene Interpretationen dieser Erzdhlsitua-
tion; fiir eine nuancierte narratologische Analyse mit abweichenden Moglichkeiten
vgl. Roman Kuhn: Zweite Person Singular Prisens. Uberlegungen zu »Ein Mann der
schlaft« von Georges Perec. In: Der Prisensroman. Hg. v. Armen Avanessian u.a. Berlin:
De Gruyter (2013), 210-217.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

201


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Nichtstun als politische Praxis

darstelle. Er sagt es ganze fiinfmal. Mit der Verwendung gerade dieses Be-
griffs verweigert er die Deutbarkeit seines Nichtstuns. Sowohl im Deutschen
als auch im Franzésischen impliziert das Wort »Geste« eine Tat, die inter-
pretierbar ist. Im Deutschen driickt die Geste eine »bestimmte innere Haltung«
aus,>® und auch im Franzosischen bedeutet »geste« ein »[m]ouvement du
corps (principalement des bras, des mains, de la téte) volontaire ou involon-
taire, révélant un état psychologique, ou visant a exprimer, a exécuter quelque
chose«.?® Eine Geste ist eine korperliche Bewegung, die nicht fiir sich steht,
sondern auf eine Haltung, einen bestimmten psychologischen Zustand hin-
weist. Sie enthillt etwas (»révélant«), ist Ausdruck von etwas (»exprimer«),
vollzieht etwas (»exécuter«). Sie ist ein lesbares Zeichen. Sie ist, wie Adam
Kendon dargelegt hat, »visible action as utterance«, und hat so stets eine ex-
pressive oder reprisentative Funktion.>*

Die unterlassene Handlung des Protagonisten erfiillt aber gerade diese
kommunikative Funktion nicht, weil sie keine Geste ist — das behauptet der
Erzihler-Protagonist. Denn anstelle der Artikulation einer Haltung strebt er
eine Ent-Positionierung an. Er moéchte nicht fiir oder gegen eine Institution
eintreten, sondern verwehrt sich jeglicher Wertung und Meinung, die man
aus einer von ihm stammenden Geste herauslesen konnte. Die Verneinung
der >gestischen« Qualitit seines Nichtstuns ist Teil der Indifferenz.

Um dies zu verdeutlichen, verharrt der Protagonist, zumindest zu Beginn
des Romans, in korperlicher Stasis — als ob man ihm keine Geste anhingen
konnte, wo auch keine Bewegung stattfindet. Der oben zitierten Negation
der Geste folgt die Behauptung kérperlicher Immobilitit auf dem Fufi: »tu ne
bouges absolument pas« (Hqd 23), »du rithrst dich itberhaupt nicht« (14). Im
unmittelbaren Anschluss an diese Stelle beschreibt der Erzihler-Protagonist
seinen Korper, als wire er ein fremdes Objekt, das er gar nicht kontrollieren
konne. Er denkt zum Beispiel, nicht mit seinem Koérper auf dem Bett zu lie-
gen, sondern auf seinem Korper selbst: »tu es sur quelque chose de trés mou
qui es ton propre corps« (Hqd 17).3° Sein Korper stellt keine lenkbare Einheit
dar, sondern »erstreckt sich in Wirklichkeit in alle Richtungen« (12), »le corps,
a cet instant, ne présente plus du tout la belle unité de tout a 'heure, en fait,

32 Ceste. In: Duden. Die deutsche Sprache. Bd. 2. Hg. v. Werner Scholze-Stubenrecht. Berlin:
Dudenverlag (2014), 829.

33 Ceste. In: Le grand Robert de la langue francaise. Bd. 3. Hg. v. Alain Rey u.a. Paris: Diction-
naires Le Robert (2001), 1326. Herv. meine.

34  Adam Kendon: Cesture. Visible Action as Utterance. Cambridge: UP (2004), 2.

35 »[D]u liegst auf etwas sehr Weichem, was dein eigener Korper ist« (Ubers. meine).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

il s’étale dans tous les sens« (Hqd 18). Jede Beschreibung seines Kérpers im-
pliziert einen anderen Mangel. Mal ist der Korper nicht erreichbar, mal zu
ausgeweitet, um ihn zu kontrollieren, mal scheinen ihm sowohl Knochen als
auch Muskeln abhandengekommen zu sein - so schildert er die »I'impression
doucereuse et étouffante d’étre sans muscles et sans os« (Hqd 21)%¢ - sodass
der Eindruck entsteht, ihm gehe jegliche Funktionalitit ab. Dabei sind beson-
ders die Korperteile, die in der obigen Definition des Robert die Bedeutungs-
trager der Geste darstellen — Arm, Hand, Kopf -, in Mitleidenschaft gezogen.
So benutzt er zum Beispiel seine Hand nicht mehr zum Rauchen, die Zigaret-
te verbrennt einfach von selbst: »une cigarette qui se consume« (Hqd 22). Er
hat nurmehr eine abwesende Hand, eine »main absente« (Hqd 37) Uberhaupt
sind seine Glieder, Arme wie Beine, schwer (»lourdeur de tes membres«, Hqd
29) und steif (»tes jambes engourdies«, Hqd 23). Auch sein Kopf ist schwer
(»[t]a téte est lourde«, Hqd 23), weil er in der Vorstellung des Protagonisten
den Rest seines Korpers beherbergt: »Les trois quarts de ton corps se sont ré-
fugiés dans ta téte« (Hqd 125).37 All diese Beschreibungen zeichnen das Bild
eines Mannes, dessen korperliche Integritit fraglich geworden ist, und der
keinerlei »mouvement« unternehmen kann, in dem man eine Geste vermu-
ten konnte.

Doch die Beschreibung korperlicher Stasis kann letztlich nichts daran
indern, dass auch die Abwesenheit von Bewegung als Geste verstanden
werden kann. Das zeigen Giorgio Agambens »Noten zur Geste«. Dort
argumentiert Agamben entgegen der (beispielsweise von Adam Kendon
vertretenen) konventionellen Bedeutung der Geste, dass diese eben nicht
Teil eines Vermittlungs- und Kommunikationsprozesses sei, der interpre-
tiert werden kénne. Sie sei nicht Mittel zum Zweck der Kommunikation,
sondern vielmehr reines Mittel ohne semantische Bestimmung. Er situiert
die Geste zwischen den zwei aristotelischen Tatigkeitsformen der poiesis
(ein Schaffungsprozess, der Mittel zum Zweck ist) und praxis (ein Handeln,
das sein eigener Zweck ist). In Abgrenzung zu diesen Handlungsformen
sei die Geste hingegen weder Mittel noch Zweck, sie verweist lediglich auf
ihr kommunikatives Potential: »Die Geste ist die Darbietung einer Mittelbarkeit
[medialita], das Sichtbarmachen eines Mittels [mezzo] als solchem. [...] Die Geste ist
in diesem Sinne Mitteilung einer Mitteilbarkeit.«*® Diese Definition bezieht

36  Der»erstickende Eindruck, keine Muskeln und keine Knochen zu haben« (13).
37  »Dreiviertel deines Korpers sind in deinen Kopf gefliichtet« (76).
38  Agamben: Mittel ohne Zweck, 54f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

203


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Nichtstun als politische Praxis

sich vornehmlich auf &sthetische Gesten, wie Josef Friichtl argumentiert:
»Eine isthetische Geste, nicht die Geste iiberhaupt, hilt dann die Mitte
zwischen Mittel und Selbstzweck, Herstellung und Handlung, Referenz und
Selbstreferenz.«**

Daraus folgt, dass die Behauptung des Erzihler-Protagonisten, er fithre
keine Geste aus, ein Selbstwiderspruch ist. Die Behauptung selbst stellt in-
sofern eine Geste dar, als sie auf ihre eigene Mittelbarkeit verweist. Die ver-
meintliche Gestenlosigkeit ist selbst gestisch. Dieser literarische Sprechakt,
der in Un homme qui dort vollzogen wird, ist eine dsthetische Geste. Sie hat al-
lerdings auch eine politische Bedeutung. Dies ergibt sich aus einer strukturel-
len Analogie mit Hannah Arendts Verstindnis von Politik. Diese zeichne sich
Arendt zufolge dadurch aus, zuvorderst ein Mittel ohne konkreten Zweck zu
sein (allerhéchstens ist der Zweck die Erlangung der Freiheit).*®> Auch Agam-
ben versteht die Geste als genuin politisches Phinomen. Er definiert sie als
»Kreuzungspunkt zwischen Leben und Kunst, Akt und Potenz«, und damit als
»reine Praxis«.*' Im Vorwort zu Mittel ohne Zweck findet sich gar der Vermerk,
die Geste stelle die »eigentliche Sphire der Politik« dar.** Zieht man also in
Betracht, dass Agambens Konzept der Geste, das die Situation im Roman ein-
schligig beschreibt, mit dem Handeln nach Arendt die >reine Mittelbarkeit«
als Gemeinsamkeit teilt, so ist es moglich, die >gestische Gestenlosigkeit< in
Un homme qui dort als politisch bedeutsam, und vielleicht sogar als Handlung
zu begreifen.

Es gilt also, den Topos der Indifferenz dualistisch zu betrachten, d.h. zwi-
schen Inhalt und Form der Erzihlung zu unterscheiden. Auf der inhaltlichen
Ebene ist die Indifferenz das dominante Motiv des Romans. Doch auf der for-
malen Ebene zeigt sich ein Widerspruch. Un homme qui dort bringt keineswegs
reine Indifferenz zur Darstellung. Denn die Aussage, dem Nichtstun wohne
keine Bedeutung inne, stellt trotzdem eine Verweigerung dar,* — und ist da-

39 Josef Friichtl: Eine Kunst der Geste. Den Bildern Geschichte und Bewegung zuriickge-
ben. In: Ders.: Vertrauen in die Welt. Eine Philosophie des Films. Miinchen: Fink (2013),
155. Es spricht auch Agambens Verweis auf Kants dsthetisches Urteil (das sich auf die
ZweckmiRigkeit ohne Zweck richtet) dafiir, dass er hier eine Frage der Asthetik adres-
siert.

40  Arendt: Was ist Politik?, 69.

41 Agamben: Mittel ohne Zweck, 70.

42 Agamben: Mittel ohne Zweck, 9.

43 Man ist unweigerlich an das Kommunikationsaxiom von Watzlawick u.a. erinnert,
demzufolge man nicht nicht kommunizieren, also auch nicht nicht handeln kénne. Vgl.
Paul Watzlawick, Janet H. Beavin u. Don D. Jackson: Menschliche Kommunikation. For-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

mit bedeutsam. Der Protagonist verweigert sich der Interpretation: er will sie
weder erfahren, noch ausfithren. Die entschlossene Verweigerung einer Ges-
te, wie sie im eingangs zitierten Passus zum Ausdruck kam, ist schlieflich
auch gestisch. Der folgende Abschnitt (Performativer Widerspruch) widmet
sich der Analyse dieses performativen Widerspruchs, der fiir die Interpreta-
tion des Romans als Ganzem bedeutend ist. In Un homme qui dort, so lautet
meine These, ist Indifferenz nicht theoretisch strikt ausexerziert und ideal-
typisch dargestellt, sondern ist ein kommunikatives Mittel, durch das Un-
zufriedenheit ausgedriickt wird. Die Indifferenz, die durch das Erzihlen des
Protagonisten entwickelt wird, ist also eine Pritention. Die vorgetauschte, also
pratentiose Indifferenz ist das grofRe Projekt des Protagonisten, seine Praxis
des Nichtstuns. Er tut so, als wire ihm alles gleich, doch tatsichlich versteckt
und verweist diese Indifferenz auf eine ausgeprigt kritische Haltung. Der
zweite Abschnitt dieses Unterkapitels (Indifferenz als Kritik) widmet sich dem
kritischen Aspekt der Indifferenz. Insgesamt wirft dieses Unterkapitel einen
genauen Blick auf die formale Darstellung der Indifferenz und ihrer semanti-
schen Dissonanzen. Im weiteren Verlauf des Kapitels »Pritention« verschiebt
sich der Fokus von einer kleinen, detaillierten Betrachtung textueller Strate-
gien auf eine groflere Ebene: der politischen Bedeutung der Indifferenz und
des Nichtstuns in der Diegese. Beide Perspektiven tragen dazu bei, zu zei-
gen, dass die Performanz der Indifferenz eigentlich auf den Wunsch verweist,
zu handeln. Ein Wunsch, der zwar letztlich scheitern wird, aber dessen Aus-
fithrung dennoch die Frage aufwirft, wie eine Handlung prinzipiell aussehen
konnte.

Performativer Widerspruch

Der Protagonist in Un homme qui dort versteht sein Nichtstun nicht als Geste,
es handele sich vielmehr um eine »absence de geste« (Hqd 23). Er behauptet
s0, seinem Tun bzw. Nichtstun lige keine >innere Haltung« zugrunde. Im Ro-
man gibt es einige Strategien, die diese Indifferenz srealisierenc sollen. Doch
eben diese Strategien rufen Zweifel daran hervor, sodass eine Diskrepanz

men, Storungen, Paradoxien. Ubers. v. Paul Watzlawick. Bern: Huber (1969). Es hat in
meinem Argument allerdings keinen Platz, weil das literarische Material andere Deu-
tungsvoraussetzungen hat. Da der Erzéhler bereits kommuniziert, dass keine Kommu-
nikation stattfinden soll, ist klar, dass es sich um Kommunikation handelt. Die Frage,
ob man ohne den literarischen Vermittlungsakt das Verhalten das Protagonisten kom-
munikativ deuten konnte, stellt sich nicht.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

205


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Nichtstun als politische Praxis

zwischen der Selbsteinschitzung des Protagonisten und der Wirkung seiner
Selbst-Erzihlung entsteht.

Eine zentrale Strategie der Indifferenz ist eine Sprachreduktion. Die Spra-
che ist zwar zentrales Erzdhlmedium, doch der Erzahler-Protagonist will sie
von allen Elementen befreien, die eine Haltung zu den Dingen ausdriicken
konnte, die sie bezeichnet. Er versucht, die Kategorie der Eigenschaftsbe-
zeichnungen von ihr abzul6sen. Das fillt besonders in seinem Konsumverhal-
ten auf. Spricht der Protagonist zu Beginn des Romans tiber die Gegenstinde
seines Apartments durch Verweise auf Markenprodukte (»un bol de Nesca-
fé« oder ein »cendrier publicitaire«, Hqd 22), so entfillt diese Spezifizierung
im weiteren Verlauf des Romans. Der Protagonist trinkt zwar noch Kaffee,
dieser jedoch — obwohl anfangs mehrmals durch die Nennung des Nescafés
etabliert, der mit gesiifiter Kondensmilch getrunken wurde — ist nunmehr
geschmacklos (»sans gofit«, Hqd 58). Diese Geschmacklosigkeit ist dabei kei-
ne Abwertung, sondern bezeichnet die neutralisierte, indifferente Wahrneh-
mung des Protagonisten: da es keinen Geschmack gibt, kann er ihn weder gut
noch schlecht finden. Er hilt sich, um Maurice Blanchot zu paraphrasieren,
abseits von sowohl Affirmation als auch Negation; er ist neutral. Uberhaupt
macht sich im Erzdhlen von den Lebensmitteln des Protagonisten seine re-
duktionistische Indifferenz bemerkbar:

Mais ton estomac ne fait plus, s’il I'a jamais faite, la différence, et ton pa-
lais non plus. Le langage a été plus résistant : il t'a fallu quelque temps pour
que la viande cesse d’étre mince, coriace, filandreuse, les frites huileuses
et molles, le vin poisseux ou acide, pour que ces qualificatifs éminemment
dépréciateurs, porteurs au début de sens tristes, évocateurs de repas pour
pauvres, de nourritures de clochards, de soupes populaires, de fétes foraines
de banlieue, perdent petit a petit leur substance, et pour que la tristesse, la
pauvreté, la pénurie, le besoin, la honte qui s’y étaient inexorablement at-
tachés — cette graisse devenue frite, cette dureté devenue viande, cette aci-
dité faite vin —cessent de te frapper, de te marquer, de méme qu’a 'opposé
cessent de te convaincre les signes nobles, exacts envers de ceux-ci, de I'a-
bondance, de labombance, de la féte [..]. Nulle énergie sacrée, nul divin nec-
tarn’emplissent désormais ton assiette et ton verre. Nul point n’accompagne
tes repas. Tu manges de la viande et des frites, tu bois du vin. (Hqd 84f.)

Doch dein Magen macht keinen Unterschied mehr, wenn er je einen ge-
macht hat, und dein Gaumen ebenso wenig. Die Sprache ist widerstandsfa-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

higer gewesen: du hast einige Zeit gebraucht, bis das Fleisch aufhérte, diinn,
zih, faserig zu sein, die Fritten 6lig und weich, der Wein triib und sauer, bis
diese ungeheuer abwertenden Eigenschaftsworter, anfinglich Trager trauri-
ger Bedeutungen, Beschworer von Armenmabhlzeiten, von Nahrung fiir Clo-
chards, von Volkssuppen, von Vorstadtkirmes, allmahlich ihre Substanz ver-
lieren, und damit auch die Traurigkeit, die Armut, das Elend, die Not, die
Schande, die unausléschlich damit verbunden waren — dieses zu Frittierdl
gewordene Fett, diese Fleisch gewordene Zihheit, diese zu Wein gemachte
Saure —aufhoren, dich zu treffen, dich zu zeichnen, genauso wie umgekehrt
die edlen Zeichen der Fiille, des Schlemmens, des Feierns, diese genauen
Gegenstiicke, aufhdren, dich zu tiberzeugen [..] Keine heilige Energie, kein
gottlicher Nektar fiillen von nun an deinen Teller und dein Glas. Kein Ausru-
fezeichen begleitet deine Mahlzeiten. Du i3t Fleisch und Fritten, du trinkst
Wein. (51f.)

Hier zeigt sich, dass der Protagonist — wohlbemerkt gegen einen Widerstand
der Sprache (»[l]e langage a été plus résistant«) — seine Nahrung ent-charak-
terisiert hat. Die Pommes frites waren mal 6lig und weich (»huileuses et mol-
les«), das Fleisch war mal zih (»coriace«), der Wein sauer (»acide«), und all
diese Dinge waren auch mal auf symbolischer Ebene edel (»nobles«), doch
nun sind sie eigenschaftslos: »Tu manges de la viande et des frites, tu bois du
vin.« Der Protagonist strebt also eine semantische Verflachung an, weil ihm
die differenzierende Funktion der Sprache sinnlos erscheint.

Dabei ist die Abwendung von der Handlung des Wihlens ganz zentral.
Dies ist vor dem Hintergrund der Romangeschichte besonders bedeutsam:
der Protagonist charakterisiert die Gesellschaft, in der er lebt, als eine, in
der sein Lebensweg bereits vorgezeichnet ist. Individuelle Entscheidungen,
wie die eigene Zukunft gestaltet werden soll, gebe es darin nicht. In diesem
Denken ist jede Handlung, die man vollzieht, und jede Wahl, die man trifft,
nur eine Illusion. Sie sollen den Glauben an die eigene Handlungsfihigkeit
erhalten, die man aber tatsichlich eingebuflt hat. Das Nichtstun des Prot-
agonisten ist die Auflehnung gegen eine solche Illusion von Agens. Es ist ein
Befreiungsversuch: Wenn jedes Sprechen, jedes Handeln auch bedeutet, sich
Konventionen zu unterwerfen und in diesem Sinne fremdbestimmt zu wer-
den, erscheint der Entzug in Form des Nicht-Handelns als letzter Ort der ver-
meintlichen Freiheit. Diese Idee gehort zu einer grofien Tradition des abend-
lindischen Denkens: Man wirft der »Spontanitit des Handelns« vor, »dafd sein
Neuanfang ein Schein ist, der sich sofort in dem pradeterminierten Bezugs-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

207


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Nichtstun als politische Praxis

gewebe verliert, in dem sich gerade der Handelnde verstrickt« — »Freiheit, so
scheint es, kann nur der bewahren, der sich des Handelns enthilt«.**

Der Roman wird, analog zu Arendts Handlungstheorie, zeigen, dass diese
Annahme falsch ist. Doch bis der Protagonist dies realisiert, ist die Verwei-
gerung einer sprachlichen Prizisierung, der Wahl bestimmter Eigenschaften
seine Strategie, um Freiheit zu erlangen. So heif3t es spiter im Roman: »Lin-
différence dissout le langage, brouille les signes|...] tu es libre et tu ne choisis
pas« (Hqd 113, Herv. meine) — »Die Gleichgiiltigkeit 16st die Sprache auf, ver-
wischt die Zeichen[...] du bist frei, und du wéhlst nicht« (69, Herv. meine).** Die
Verweigerung der Wahl ist im Ubrigen auch eine Funktion des Neutrums, wie
Barthes es beschreibt: Im Paradigma beruht der Sinn auf »dem Konflikt (die
Wahl des einen Terms und nicht des anderen)«, das Neutrum ist die Aufhe-
bung der »drohende[n] Aufforderungen der Welt, »eine Wahl zu treffen« und
die Bestrebung, den »Sinn [vom Paradigmal] abzukoppeln.«46

Die gewollte Reduktion der Ausdruckspalette teilt Un homme qui dort mit
einem seiner wichtigsten Intertexte: »Bartleby, The Scrivener« von Herman
Melville.*” Auch die Figur Bartleby ist absolut gleichgiiltig, was sie mit dem
Ausspruch »I am not particular«*® ausdriickt — sie ist nicht wéhlerisch. Gilles
Deleuze zufolge weist Bartleby so darauf hin, dass »alles weitere, was man
ihm vorschlagen kénnte, noch eine Besonderheit, eine Wahl wire, die ihrer-
seits noch in den Bereich der grofRen, unbestimmten Formel ICH MOCHTE LIE-
BER NICHT fillt«.* Diese vermeintlich der Indifferenz dienende Ablehnung

44 Arendt: Vitaactiva, 298. Es muss kaum erwahntwerden, dass dies nicht Arendts eigener
Vorstellung entspricht.

45  Die Erwdhnungder Freiheitistauch ein Hinweis auf das existentialistische Fundament
des Romans. Vgl. die Hinweise zum Thema Freiheit in der Einleitung dieses Kapitels.

46  Barthes: Das Neutum, 33.

47 Die folgende Stelle am Ende des Romans zeigt die intertextuelle Beziehung zwischen
den beiden Geschichten auf: »Jadis, 2 New York, & quelques centaines de métres des
brisants ol viennent battre les derniéres vagues de I'Atlantique, un homme s’est lais-
sé mourir. Il était scribe chez un homme de loi. Caché derriére un paravent, il restait
assis a son pupitre et n’en bougeait jamais. Il se nourrissait de biscuits au gingembre.«
(Hqd 171) Dt.: »Frither einmal, in New York, einige hundert Meter von den Felsenriffen
entfernt, an die die letzten Wellen des Atlantiks schlagen, hat sich ein Mensch sterben
lassen. Er war Schreiber bei einem Juristen. Hinter einem Wandschirm versteckt, blieb
eran seinem Pult sitzen und verliefd es nie. Er erndhrte sich von Ingwerbiskuits.« (104)

48  Herman Melville: Bartleby, The Scrivener. In: Amerikanische Meistererzihlungen/Famous
American Short Stories. K6In: Anaconda (2013), 158.

49  Deleuze: Bartleby, 10.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

des Wihlens enthilt einen Hinweis darauf, dass der Protagonist nicht ganz
indifferent, sondern vielmehr ebenso kritisch und radikal eingestellt war wie
die Studierenden 1968. Denn der Unwille zur Wahl rekurriert implizit auch
auf die von Raoul Vaneigem ebenfalls 1967 publizierte Schrift Traité de savoir-
vivre a l'usage des jeunes générations. Vaneigem, ein anarchistischer Kulturkri-
tiker mit einigem Einfluss auf die 68er, bringt dort das in der Kapitalismus-
kritik haufig wiederholte Argument vor, dass die >Wahl in der Konsumgesell-
schaft keine eigenstindige Handlung, sondern ideologische Untergebenheit
sei. »Loutil dans la production, le choix conditionné dans la consommation
deviennent les supports du mensonge, schreibt er, »les médiations qui, in-
citant 'lhomme, producteur et consommateur, a agir illusoirement dans une
passivité réelle«.® Liest man Perecs Roman aus dieser Perspektive, so lisst
sich seine Indifferenz ohne weiteres als Versuch einer tatsichlichen Handlung
lesen (nur eben ohne die terroristische und emotionale Tendenz, wie sie von
Vaneigem propagiert wird). Die Erzihlung laboriert im Grofen und Ganzen
an eben dieser Idee: dass was man iiblicherweise als Handlung begreift —
ein Sich-Entscheiden, Urteilen, zur Priifung gehen, arbeiten — illusorisch ist.
Dass, in Folge, nichts zu tun bedeutet, zu handeln.

Die Indifferenz des Protagonisten kommt nicht nur in der sprachlichen
Verflachung zum Ausdruck. Sie wird auch durch die wiederholten Behaup-
tungen performiert, indifferent zu sein.>! Der Protagonist, der im Modus des
»tu« sich selbst anspricht, betont immer wieder, wie egal ihm alles ist, und wie
gleichgiiltig er der Welt gegeniibersteht. Variationen dieser Erklirung sind
in fast jeden Abschnitt des Textes eingewebt. Bei dieser Strategie fallen zwei
Dinge auf: Zum einen wiederholt sich der Protagonist diesbeziiglich sehr hiu-
fig, und zum anderen benutzt er sehr viele verschiedene Ausdriicke — zu viele
eigentlich, in Anbetracht der Neutralitits-Strategie der Sprachreduktion.

50 Raoul Vaneigem: Traité de savoir-vivre a I'usage des jeunes générations. Paris: Gallimard
(1967), 8s.

51 Auch de Chalonge stellt fest, dass im Roman Indifferenz nicht nur thematisch, sondern
auch wortlich bestimmend ist. Florence de Chalonge: Stylistique de l'indifférence. Un
homme qui dort. In: Georges Perec. Artisan de la Langue. Hg. v. Véronique Montémont u.a.
Lyon: Presses Universitaires (2012), 146.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

209


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 Nichtstun als politische Praxis

Tabelle: Ausgewdhlte Ausdriicke und Hiufigkeit ihves Auftretens

nul bzw. nulle 47
detaché (3), l'indifférent (8), ignorant (5) 16
inerte (3), immobile (12) 15
creuse (1), vide (13), peu importante (1) 15
neutre 8
absurde (2), inutile (5) 7
faible 5

Die Haufigkeit und Varianz der Neutralititsbehauptungen lassen sich
auch hier besonders anschaulich im Vergleich mit dem Intertext »Bartleby,
The Scrivener« darstellen. Der Unterschied zwischen dem Protagonisten
Perecs und seinem Melville'schen Vorbild ist quantitativ greifbar: verwendet
Bartleby (in einem Werkumfang von ca. 15 000 Wortern) seine Formel 12-mal
in exakt dem gleichen Wortlaut, so enthilt Un homme qui dort (bei ungefihr
35 000 Wortern) eine ungleich stirkere Gleichgiiltigkeits-Isotopie’® mit ca.
100 Erwdhnungen vieler verschiedener Schliisselbegriffe wie »l'indifférentc,
»ignorant« und »inutile« (siehe Tabelle) und doppelt so vielen gleichsam
gefluchteten Negationen — »tu nas plus besoin d’excuses, de regrets, de
nostalgies. Tu ne rejettes rien, tu ne refuses rien« (Hqd 32£.)°> oder »que tu
n'entreprends plus jamais de les [tes repas] varier« (Hqd 110).>*

Die Anzahl der neutralen bzw. negierenden Aussagen ist bei Perec also
achtfach grofRer als bei Melville, und um ein Vierfaches gréfRer, wenn man
den groReren Werkumfang einkalkuliert.> Wie aber wirkt dieser quantita-
tive Unterschied? Die Meinungen in der Forschung sind zweigeteilt. Die ei-
nen nehmen die Proklamation der Indifferenz ernst — Kathrin Glosch zum
Beispiel hilt den Roman fiir eine genuine »Odyssee der Indifferenz«, da alle

52 Ich verwende den Isotopie-Begriff nach Greimas. Vgl. Algirdas J. Greimas: Struktura-
le Semantik. Methodologische Untersuchungen. Ubers. v. Jens lhwe. Wiesbaden: Vieweg

(1971), 45f., 60f.
53  »[D]u brauchst keine Entschuldigungen, keine Reue, keine Sehnsiichte mehr. Du ver-

wirfst nichts, du lehnst nichts ab.« (20)
54  »[D]u unternimmst nie mehr den Versuch, sie [deine Mahlzeiten] zu variieren« (67).
55  Nicht zuletzt vielleicht deshalb, weil der Protagonist im CGegensatz zu Bartleby auch
der Erzdhler ist, und deshalb die Geschichte beeinflussen, seine Meinungen freier ar-
tikulieren kann.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

»Momente der Sinnstiftung« ausgeschlossen werden.>® Auch Robert Stock-
hammer ist dieser Meinung. Er bezeichnet gleichermaflen das Verhalten des
Studenten als Verfahren, das »zu einem Indifferenzpunkt fithren [soll], an
dem das menschliche Subjekt die Massen von Informationen [...] verarbeitet,
oder eher durch sie hindurch passieren lasst, als sei es eine IT-Maschine.«*”
Andere WissenschaftlerInnen, und dazu gehére auch ich, bezweifeln, dass im
Roman reine Indifferenz erzihlt wird. Klar ist, dass der Protagonist indiffe-
rent werden will. Deshalb spricht er davon als von etwas, das noch nicht ist,
aber was er lernen muss: »Tu as tout a apprendre, tout ce qui ne s'apprend pas:
la solitude, l'indifférence, la patience, le silence« (Hqd 68) — »Du musst alles
lernen, alles, was man nicht lernen kann: die Einsamkeit, die Gleichgiltigkeit,
die Geduld, das Schweigen« (41). Vor diesem Hintergrund ist jedoch die stin-
dige Behauptung des Protagonisten, indifferent zu sein, keinesfalls wortlich
zu verstehen — >indifferent« sagen hat schliefilich eine andere Bedeutung als
sindifferent« sein. Dass er es sich stindig sagt, kann viele andere Griinde ha-
ben: Vielleicht handelt es sich dabei um Beschworungen einer noch nicht ein-
getretenen Indifferenz, die mittels der performativen Macht der Sprache zur
Tatsache werden soll. Vielleicht kompensiert er dadurch seine Unfihigkeit,
wirklich indifferent zu sein. Vielleicht ist er trotzig, oder obsessiv. Wie dem
auch sei: Die Frequenz der Erwihnung suggeriert, dass er seinen Anspruch
per definitionem unterliuft. Seine Indifferenz ist pritentids. So schreibt auch
David Gascoigne: »In a sense, a struggle for indifference can never be won,
for struggle itself contravenes indifference.«*® Indem der Student seine In-
differenz zum dominanten Thema seiner Erzihlung macht, driickt er eine
Neigung aus, die von diesem Thema eigentlich logisch ausgeschlossen ist.

Indifferenz als Kritik

Im Topos der Indifferenz ist ein performativer Widerspruch enthalten, der
signalisiert, dass der Erzihler-Protagonist gar nicht indifferent, sondern viel-
mehr kritisch ist. Das sieht man in der Perec-Forschung zumeist anders, was
vor allem an einem kurzsichtigen Verstindnis des Neutralitits-Topos liegt.
Der Umstand, dass der Erzihler-Protagonist sein Nicht-Tun nicht als Ges-
te verstanden wissen will, scheint die Moglichkeit einer kritischen Intention
vermeintlich von vornherein auszuschliefRen. Leonhard Fuest nimmt in seiner

56  Glosch: Gleichgiiltigkeit, 210, 211.
57  Robert Stockhammer: 1967. Pop, Grammatologie und Politik. Paderborn: Fink (2017), 170.
58  Gascoigne: The Games of Fiction, 135.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

pAll


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

Studie Poetik des Nicht(s)tuns (2008) gerade diese Abwesenheit einer kritischen
Intention zum Anlass, dem Erzdhler-Protagonisten die Kritikfihigkeit gleich
ganz abzusprechen. Anstatt in der Art der Artikulation von Indifferenz eine
Kritik zu sehen, sucht Fuest sie abseits von ihr, in den Lerninhalten des auf-
gegebenen Soziologiestudiums (Erwihnung finden Aron, Tocqueville, Marx,
Weber und Lukacs). Weil diese Positionen nur erwihnt, aber nicht verarbeitet
werden, unterstellt Fuest dem Roman, das darin gegebene gesellschaftskriti-
sche Potential nicht auszuschépfen:

Wire aus dieser Themenstellung nicht eine treffliche politische Unterfiitte-
rung der Verweigerung zu ziehen? Mifite nicht iber Industrialisierung und
Entfremdung, Gber Ausbeutung, iber die Verkiirzung der Arbeitszeit, viel-
leicht noch unter Hinzuziehung von Lafargues Recht auf Faulheit, gesprochen
werden? [..] Und obwohl der Student die damit einhergehenden »frommen
Liigen« (»pieux mensonges«) durchschaut, entziindet sich hieran kein kriti-
scher Funke, kein Widerstand [...].5°

Fuests Interpretation zeigt ein Unverstindnis des historischen Kontexts, in
dem Perecs Roman situiert ist. Die Tatsache, dass der Erzidhler-Protagonist
die von der Universitit bereitgestellten 6konomischen und soziologischen
Theorien nicht als Werkzeug einer Gesellschaftskritik zur Hand nimmt,
spiegelt die oben von Bourdieu und Passeron umrissene Feststellung, dass
die franzosische Universitit jedes systemkritische Verhalten unterbindet,
das auch ihr selbst schaden kénnte. Die neutrale Distanz zu den Theorien,
die Fuest zufolge »eine treffliche politische Unterfiitterung der Verweige-
rung« (s.o0.) abgeben wiirden, zeigt an, dass der Protagonist innerhalb dieses
Diskurses und mit diesem Material eben keine Moglichkeit (mehr) sieht, sich
kritisch zu duflern.

Die Indifferenz im Roman wird auch aus epistemologischen Griinden als
unkritisch wahrgenommen. Robert Stockhammer zum Beispiel hilt Indiffe-
renz in Un homme qui dort fir historisch >nachvollziehbar, weil in den spiten
60er-Jahren eine Art Relativitits-Bewusstsein entstanden sei, das die Mog-
lichkeit von Kritik iberhaupt in Frage stellt — indifferent zu sein bedeute in
dem Fall, dies zu akzeptieren. Stockhammer meint, die Verlagerung vom ei-
nen in das andere Episteme — von der Moéglichkeit zur Unméglichkeit der
Kritik — an Perecs Werk ablesen zu konnen. In seinem ersten Roman Les Cho-
ses (1965) habe es so noch Artikulationen von Kritik gegeben, zum Beispiel

59  Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns, 245. Herv. meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

eine Ablehnung des sogenannten »Coca-Cola-way-of-life«, der »nicht blof3
den Konsum bestimmter typischer Waren, sondern den konsum-geprigten
Lebensstil iiberhaupt« problematisiert.®® In Un homme qui dort sei es jedoch
anders. Zwar gebe es auch hier eine Abwendung von Markennamen (z.B. Nes-
café) und eine Entdifferenzierung von Sprache, die auf die Unterschiedslosig-
keit materieller Waren hinweise. Doch dadurch werde keine Kritik formuliert.
Es handele sich vielmehr um Verfahren, die zu einem »Indifferenzpunkt fith-
ren« sollen,® um die eigene Kritikunfihigkeit anzunehmen:

Die Auseinandersetzung mit der Warenkultur entzieht sich im Paradigma 67
der Alternative von Kritik und Affirmation schon deshalb, weil bemerkens-
wert viele Teilnehmer an dieser Warenkultur selbstreflexiv genug geworden
sind, um zu wissen, dass sie keinen archimedischen Punkt der Kritik von au-
Ren mehr beziehen kénnten.%?

Die Indifferenz von Perecs Protagonisten ist, so impliziert Stockhammer, die
logische Folge der Einsicht, dass man gar nicht mehr >objektiv« kritisieren
kann. Diese Auslegung lisst jedoch eine wichtige Frage offen. Und zwar, ob
die Indifferenz auch affirmativ ist, oder ob sie nicht vielmehr als Resignation,
und damit auch als Geste des Bedauerns oder gar der Verzweiflung gelesen
werden kann, in der auch kritisches Potential verborgen liegt. Die Tatsache,
dass der Protagonist unter seiner Indifferenz leidet und sie letztlich aufgibt,
spricht fiir letzteres. Die Indifferenz des Protagonisten ist nimlich nicht ein-
fach eine bereitwillige Anpassung an die Gegebenheiten seiner Zeit, es ist die
Zurschaustellung des Nicht-Kritisieren-Kénnens als ein Problem.

Die Indifferenz in Un homme qui dort wurde in der Forschung bisher zu Un-
recht als unkritisch betrachtet. Im Roman wird nimlich doch Kritik geiibt,
und zwar im Sinne Michel Foucaults. Foucault versteht Kritik als eine »be-
sondere Haltung neben dem grofden historischen Prozef} der Regierbarma-
chung der Gesellschaft«, die sich gegen diese >Regierbarmachung« wendet.®?
Kritik sei damit, so Foucault, »die Kunst nicht dermafien regiert zu wer-
den.«%* So verstanden bedeutet Kritik also ein Hinterfragen von Macht, Ge-
setz und Wahrheit, und beschreibt sie als »Funktion der Entunterwerfung«.65

60 Stockhammer: 1967, 67.

61  Stockhammer: 1967, 170.

62  Stockhammer: 1967, 70.

63  Michel Foucault: Was ist Kritik? Ubers. v. Walter Seitter. Berlin: Merve (1992), 16f., 12.
64  Foucault: Was ist Kritik?, 12.

65  Foucault: Was ist Kritik?,15.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

23


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

Auf den ersten Blick konnte man indessen meinen, dass eine derart negative
Haltung zur Norm in der Indifferenz prinzipiell nicht gegeben ist. Indiffe-
renz ist, um noch einmal Blanchots einschligige Gedanken zum Neutralen
zu zitieren, »weder Affirmation noch Negation« zuzuordnen.®® Indifferentes
Sprechen schlief3t so eigentlich die Méglichkeit von Kritik aus, da es keiner-
lei Urteil zulisst, weder Zustimmung noch Ablehnung. Doch tatsichlich be-
zeichnet dieser Unwille zum Urteil ebenfalls eine Abwendung von der Macht:
der Macht des Urteils. Die »Erfahrung des Neutralen, fithrt Blanchot aus,
bedeutet ja gerade,

in jene Verantwortung des Sprechens einzutreten, welches spricht, ohne ir-
gendeine Form der Macht auszuiiben, selbst diejenige Macht, die sich voll-
zieht, wenn wir blicken, da wir, wenn wir blicken, dasjenige und denjenigen,
dersichvoruns befindet, innerhalb unseres Horizonts und unseres Sichtkrei-
ses®’

halten. Eben diese >Machtferne« findet sich in Un homme qui dort. Sie findet
Ausdruck im Plan des Protagonisten, nicht zu wihlen, nicht zu interpretie-
ren und auch nicht interpretierbar zu sein. Er mochte der Macht, also der
Interpretation des dominanten Diskurses, weder unterliegen noch sie unter-
stittzen. Seine Indifferenz ist Ausdruck dieser sEntunterwerfung« insofern sie
eine Weigerung darstellt, diese Macht durch ein affirmatives oder negieren-
des Verhalten als gegeben zu akzeptieren und damit zu legitimieren. In der
gleichen Art und Weise, wie der proletarische Generalstreik bei Benjamin das
bestehende Recht weder erhalten noch ersetzen, sondern abschaffen will, um
die ihm inharenten Fehler nicht zu reproduzieren,®® so ist auch das Ziel der
Indifferenz nicht ein blof >legitimierendes< Verhalten zu Bestehendem, son-
dern eine Unterbrechung. Eine Unterbrechung, die sich auf ein ablehnendes
Urteil stiitzt, ohne jedoch in den Mechanismen partizipieren zu wollen, in de-
nen eine Ablehnung tiblicherweise ausgedriickt werden kann. Es ist demnach
ein Urtelil, das sich nicht als solches ausdriickt — eine Kritik ohne Kritik, ein
Nichtstun. Darin liegt die Befreiung, die die Indifferenz zu leisten vermag.
Roland Barthes schreibt in Le Degré zéro de Iécriture (1953) dem Neutrum eben

66  Blanchot: Einklammerungen, 25.

67 Blanchot: René Char und das Denken des Neutralen. In: Ders.: Das Neutrale, 21. Herv.
meine.

68  Vgl. Kapitel »Handlung und Geschichte«in diesem Buch.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

diese Funktion auf der Ebene der Sprache und der Literatur zu: »In dem Stre-
ben nach Befreiung der literarischen Sprache hier eine andere Losung: eine
neutrale Schreibweise schaffen, die von aller Unterwerfung unter eine gekenn-
zeichnete Ordnung der Sprache befreit ist.«*

Diese sprachliche >Entunterwerfung« findet in Perecs Roman statt und
verweist dariiber hinaus auch auf die Ebene des Politischen. Die Indifferenz
seines Protagonisten bedeutet, im Foucault’schen Sinn, eine Unzufriedenheit
mit der Art und Weise, wie er >regiert« wird. Diese >Regierung« bezieht sich im
Roman vornehmlich auf die Geschichtsphilosophie des Fortschritts und den
Wert, den sie auf die Idee eines aktiven, zielgerichteten und strebsamen Men-
schen legt. Indem er nichts tut, unterminiert er die Werte dieser >Regierung:.
Die Performanz der Indifferenz ist also ein Hinweis auf Systemkritik, und
das nichste Unterkapitel (Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbe-
stimmung) widmet sich der Analyse ihrer Inhalte. Dort wird argumentiert,
dass die in der Indifferenz entwickelte Praxis des Nichtstuns einen Versuch
darstellt, aus der bestehenden bestimmten Gesellschaftsordnung auszutre-
ten. Was dieser Austritt fiir den Protagonisten bedeutet, verindert sich im
Laufe des Romans. Wihrend es zunichst den Anschein erweckt, er wiirde
dadurch im Sinne Hannah Arendts handeln, so wendet sich dies zum Ende
der Geschichte. Die neugewonnene Kontrolle des Protagonisten tiber sein Le-
ben steigt ihm zu Kopf und entwickelt sich zu einer unhaltbaren Herrschafts-
phantasie. Mit ihrem Zusammenbruch endet auch das Nichtstun.

Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung

Der Topos des Nichtstuns ist im Roman Un homme qui dort auch auf einer po-
litischen Ebene bedeutsam. In ihm duflert sich eine bestimmte Gesellschafts-
kritik, und zwar eine Ablehnung der Geschichtsphilosophie des Fortschritts. Die
Idee eines solchen Fortschritts, wie sie im folgend zitierten Abschnitt umris-
sen wird, ist in der Wahrnehmung des Protagonisten kausal an menschliche
Handlung gekniipft. Diese Kausalitit wird, ebenso wie die Méglichkeit eines
verindernden Tuns tiberhaupt, im Roman geleugnet.

autour de toi tu as vu, de tout temps, privilégier 'action, les grands projets,
I'enthousiasme : homme tendu en avant, homme les yeux fixés sur I'hori-

69  Roland Barthes: Am Nullpunkt der Literatur. Ubers. v. Helmut Scheffel. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp (1985), 88. Herv. meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

215


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Nichtstun als politische Praxis

zon, homme regardant droit devant lui. Regard limpide, menton volontaire,
démarche assurée, ventre rentré. La ténacité, I'initiative, le coup d’éclat, le
triomphe tracent le chemin trop limpide d’une vie trop modéle, dessinent
les sacro-saintes images de la lutte pour la vie. Les pieux mensonges qui
bercent les réves de tous ceux qui piétinent et s’embourbent, les illusions
perdues des milliers de laissés-pour-compte, ceux qui sont arrivés trop tard,
ceux qui ont posé leur valise sur le trottoir et se sont assis dessus pour s'é-
ponger le front. (Hqd 32, Herv. meine)

[D]u hast zu allen Zeiten um dich herum gesehen, dass man der Tat, den
grofen Pldnen, der Begeisterung den Vorzug gab: dem nach vorne streben-
den Menschen, mit dem Blick auf den Horizont, dem geradeaus schauen-
den Menschen. Klarer Blick, willensstarkes Kinn, sicherer Gang, eingezoge-
ner Bauch. Hartnackigkeit, Initiative, Glanzleistung, Triumph, zeichnen den
allzu Gberschaubaren Weg eines allzu beispielhaften Lebens, zeichnen die
sakrosankten Bilder vom Kampf ums Dasein. Die frommen Liigen, die die
Traume all derer einlullen, die sich abstrampeln und im Dreck steckenblei-
ben, die verlorenen Illusionen der Tausenden, die den Anschluss verpasst
haben, derer, die zu spat gekommen sind, derer, die ihren Koffer auf den
Birgersteig gestellt und sich draufgesetzt haben, um sich die Stirn abzuwi-
schen. (20, Herv. meine)

In diesem Abschnitt wird durch die Verwendung von Formulierungen wie
»nach vorne strebend« (»en avant«), »geradeausschauend« (»regardant droit
devant lui«), »sicherer Gang« (»démarche assurée«), »Glanzleistung« (»coup
d’éclat«) und »Triumph« (»triomphe«), sowie den »allzu iiberschaubaren Weg
eines allzu beispielhaften Lebens« (»le chemin trop limpide d’une vie trop mo-
dele«) das Konzept einer garantiert positiven Progression des menschlichen
Lebens evoziert. Die Tat (»I'action«) hat in dieser Idee eine privilegierte Stel-
lung: das geplante, enthusiastische Tun kénne angeblich den Fortschritt ga-
rantieren. Dies gelte fiir das Leben des Individuums ebenso wie fir die Gesell-
schaft im Ganzen bzw. die Menschheitsgeschichte, darauf verweist die Ver-
wendung des Plurals in der zweiten Hilfte des Abschnitts (»tous ceux«, »des
milliers«). Der >Triumphc ist dabei Zeichen eines im 20. Jahrhundert vorherr-
schenden Geschichtsoptimismus, der sich in liberal-wirtschaftlichen Vorstel-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

lungen eines unendlichen Wachstums oder der epistemologischen Perfektio-
nierung im Bereich der Naturwissenschaften manifestiert.”®

Im zweiten Teil des zitierten Abschnittes wird dieser Fortschrittsoptimis-
mus demontiert: Es handele sich bei dieser Vorstellung um fromme Liigen
(»pieux mensonges«), Triume (»réves«) und verlorene Illusion (»illusions per-
dues«), da diejenigen, denen der Triumph versprochen wurde, im Dreck ste-
ckenbleiben (»s’embourbent«), wenn sie in der Chronologie dieses Fortschrei-
tens etwas falsch gemacht haben. Sie werden abgehingt und zuriickgelassen
(»laissés-pour-compte«), weil sie zu spit gekommen sind (»sont arrivés trop
tard«). Der Protagonist macht mehrmals deutlich, dass ihm diese geschichts-
philosophische Sichtweise sein Leben lang aufgedringt wurde. Sein Austritt
aus der Universitit, und das damit einsetzende Nichtstun, sind Zeichen fiir
das Ende seiner Bereitschaft, an dieses Konzept zu glauben:

rien ne reste de cette trajectoire en fléche, de ce mouvement en avant ol
tu as été, de tout temps, invité a reconnaitre ta vie, C’est-a-dire son sens, sa vérité
(Hqd 28, Herv. meine).

nichts bleibt von dieser pfeilférmigen Flugbahn, von dieser Vorwartsbewe-
gung, in der du von jeher aufgefordert worden bist, dein Leben zu erkennen, das
heifdt, seinen Sinn, seine Wahrheit (17, Herv. meine)

Diese Aussage impliziert, dass der Protagonist dieser Ideologie eigentlich nie,
héchstens zum Schein,” gefolgt ist. Heif’t es doch, dass er immer aufgefor-

70 Vgl hierzu David Engels Ausfiihrungen: »Der Aufschwung der frithneuzeitlichen Staa-
tenwelt, der EinfluR der Reformation und der grofien Entdeckungsfahrten und schlieR-
lich die beginnende Industrialisierung des 18. Jahrhunderts sollten dann den Glau-
ben an einen uneingeschrankten »Fortschritt« fiir lange Zeit zur leitenden Doktrin der
abendlandischen Geschichtsphilosophie erheben.« David Engels: Biologistische und
Zyklische Geschichtsphilosophie. Ein struktureller Annaherungsversuch. In: Von Pla-
ton bis Fukuyama. Biologistische und zyklische Konzepte in der Geschichtsphilosophie der An-
tike und des Abendlandes. Hg. v. Dems. Briissel: Editions Latomus (2015), 42. In seiner
ideengeschichtlichen Aufarbeitung stellt Engels fest, dass sich immer wieder »grund-
legende Zweifel an der Natur jenes »Fortschritts« offenbaren sollten«, so zum Beispiel
bei Giambattista Vico und Oswald Spengler, von denen dieser Fortschritt »eher als we-
sentlich spatzeitliche und ephemere Besonderheit der europiischen Kultur empfun-
den wurde« (ebd. 42f.).

71 Diese scheinhafte ideologische Anpassung kénnte auch mit der Studienrichtung des
Protagonisten, der Soziologie, zusammenhangen. So schreiben Bourdieu und Passe-
ron: »Die geisteswissenschaftliche Fakultat mit ihren Disziplinen wie Soziologie, Psy-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

27


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

dert worden war (»invité a reconnaitre«), in der Vorwirtsbewegung (»mouve-
ment en avant«) sein Leben zu erkennen, nicht jedoch, dass er es wirklich auch
erkannt habe. Die Konsequenz, die er aus dieser Absage zieht, ist das Kern-
element des Fortschritts, d.h. die Handlung (»I'action«) zu verweigern. Diese
Entscheidung ist insofern hochinteressant als sie der Strategie der 68er dia-
metral entgegengesetzt ist — obwohl auch sie die Idee des Fortschritts als ge-
fahrlich und verantwortungslos anprangerten. So merkte Hannah Arendt an,
dass der Zweifel an den positiven Effekten eines solchen Fortschrittdenkens
die Studentenbewegung der spiten 1960er-Jahre als Ganze charakterisiere:

[Wlenn man fragt, was denn nun eigentlich diese ganzlich unvorhergesehe-
ne Entwicklung an den Universitaten in der ganzen Welt ausgelést hat, kann
man nicht gut ibersehen, daR eine Erfahrung dieser Generation in der Tat
berall gemeinsam ist, die (iberdies ohne Beispiel und ohne Analogie ist—
die Erfahrung, dafs gerade der »Fortschritt« in mancherlei Hinsicht das Le-
ben auf der Erde katastrophal bedroht [...]. Mit diesen »Fortschritten«, bzw.
ihren wissenschaftlichen Grundlagen, werden sie an den Universitaten ver-
traut gemacht, und was sie dabei lernen, ist unter anderem auch, dafd die
Wissenschaften nicht nur unfiahig scheinen, die verhidngnisvollen Folgen ih-
rer eigenen Technik riickgdngig zu machen, sondern dafl man nun nachge-
rade das Stadium erreicht hat, »where there’s no damn thing you can do that
can’t be turned into war«.”?

Perecs Ablehnung eines progressiven Geschichtsdenkens ist ein Vorliufer der
von Arendt den 68ern attestierten Angst, dass es keine Absicherung fiir das
Fortbestehen der Welt gibt. Die unterschiedliche Reaktion auf diese gemein-
same Angst verweist auf die Verschiedenheit der Einschitzungen in Bezug
auf das Wirkpotential von Handlung. Arendt attestierte den Studierenden ei-
ne »Lust am Handelng, die sich erklirt aus einem »noch nicht aufgebrauch-

chologie oder Sprachen kann solchen Studenten aus dem Bildungsbiirgertum als ein
Refugium dienen, die sich gesellschaftlich zu einem Hochschulstudium »verpflichtet,
ohne rechte Neigung diesen Fichern zuwenden, um zumindest den Schein sozialer
Vernunft zu wahren.« Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 17.

72 Arendt: Macht und Gewalt, 20. Am Schluss zitiert Arendt Jerome Lettvin vom M.I.T. in
The New York Times Magazine vom 18. Mai 1969. Auch Stephen Spenders Augenzeu-
genbericht des Mai 1968 in Paris gibt einige Hinweise auf die Fortschrittsskepsis der
Bewegung, z.B.: »Students, refuse categorically the ideology of soutput« [rendement],
of sprogress< and such-called pseudo-forces.« Stephen Spender: The Year of the Young
Rebels. London: Widenfeld and Nicolson (1969), 45.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

ten Vorrat an Vertrauen in die Mdglichkeit, durch Handeln die Welt zu verindern«.”
Perecs Protagonist hingegen hat dieses Vertrauen verloren:

quoi que tu fasses, ot que tu ailles, tout ce que tu vois n'a pas d’'importance,
tout ce que tu fais est vain, tout ce que tu cherches est faux. (Hqd 140)
was du auch tust, wohin du auch gehst, alles, was du siehst, ist ohne Bedeu-
tung, alles, was du tust, ist sinnlos, alles, was du suchst, ist falsch. (86)

Doch der Protagonist hilt nicht nur sein eigenes Tun fiir sinnlos, sondern

auch das seiner Mitmenschen. Diese, so suggeriert er, glaubten weiterhin an

den Fortschritt und agierten diesen aus. Allerdings scheint gerade die ideo-

logische Zugehorigkeit, in der es einen Glauben daran gibt, durch Handlung

den Fortschritt voranzutreiben, aus der Sicht des Protagonisten den Wert ih-

res Tuns aufzuheben, wie im folgenden Passus dargelegt wird:

Tu ne sais rien des lois qui font se rassembler ces gens qui ne se connaissent
pas, que tu ne connais pas, dans cette rue ol tu viens pour la premiére fois de
ta vie, et ol tu n’as rien a faire, sinon regarder cette foule qui va et vient, se
précipite, s’arréte : ces pieds sur les trottoirs, ces roues sur les chaussées, que
font-ils tous ? Ou vont-ils tous ? Qui les appelle ? Qui les fait revenir? Quelle
force ou quel mystére les fait poser alternativement le pied droit puis le pied
gauche sur le trottoir avec, d’ailleurs, une coordination qui saurait difficile-
ment étre plus efficace ? Des milliers d’actions inutiles se rassemblent au
méme instant dans le champ trop étroit de ton regard presque neutre. (Hqd
73)

Du weifdt nichts von den Gesetzen, nach denen diese Leute, die sich nicht
kennen und die du nicht kennst, in dieser Strafie zusammenkommen, in der
du zum ersten Mal in deinem Leben bist, in der du eigentlich nichts zu tun
hast, hochstes diese Menge anzuschauen, die kommt und geht, sich beeilt,
stehenbleibt: diese Fie auf dem Biirgersteig, diese Rideraufder Fahrbahn,
was machen sie nur alle? Wo wollen sie hin? Wer ruft sie? Wer lasst sie zu-
riickkommen? Welche Kraft oder welches Mysterium lasst sie abwechselnd
den rechten, dann den linken Fufd mit einer Koordination (ibrigens, wie sie

73

Arendt: Macht und Gewalt, 19. Herv. meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

219


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Nichtstun als politische Praxis

kaum wirksamer sein kénnte, auf den Biirgersteig setzen? Tausende sinn-
loser Handlungen kommen im selben Augenblick im allzu engen Sehfeld
deines fast neutralen Blicks zusammen. (44f.)

Der Protagonist sieht die anderen Menschen um sich herum nicht als eigen-
stindige Akteure, sondern stilisiert sie zu Puppen an einem Strang, die von
einer mysteridsen Kraft gelenkt werden — eine »force ou [un] mysteére les fait
poser alternativement le pied droit puis le pied gauche sur le trottoir«. Die
Begriffe Kraft (»force«), Mysterium (»mystére«) und vor allem Gesetz (»lois«)
zu Beginn des Absatzes verweisen auf die geschichtsphilosophisch privalente
Idee, dass die Ausbildung der Geschichte nach einem bestimmten Formprin-
zip, einem Gesetz, von statten geht. Die Vorstellung dabei ist, dass im Verlauf
der Geschichte die »bestimmung einer hoheren macht« erkennbar ist,”* bzw. dass
aufgrund einer Kenntnis dieser Bestimmung die zukiinftige geschichtliche
Entwicklung vorhergesagt werden kann.

Diese Vorstellung bringt eine Komplikation der Handlungsverantwort-
lichkeit mit sich. Glaubt man an die geschichtliche Lenkung durch eine hohe-
re Macht — Arendt nennt den géttlichen Drahtzieher Platos oder Adam Smiths
»unsichtbare Hand« als Beispiele — so macht man damit einen iitbermensch-
lichen »Jemand« fiir die »sich ergebende Geschichte verantwortlich«.” Was
in der Folge bedeutet, dass dem Menschen die historische Verantwortlichkeit
fiir sein Handeln entzogen und so auch die Motivation zur Handlung genom-
men wird.”® Der Erzihler-Protagonist in Un homme qui dort ruft eben dieses
Problem auf, indem er nicht nur die Existenz eines geschichtlichen Gesetzes
evoziert, sondern die Kraft dieses Gesetzes sogar personifiziert: »Qui les ap-
pelle? Qui les fait revenir?« (Herv. meine). Durch den Riickgriff auf das passive
Element des geschichtsphilosophischen Determinismus stellt der Protagonist
das Leben als Spiel dar, in dem der Mensch nur eine Spielfigur ist, nie aber
der eigenverantwortliche Spieler. Die Konsequenz daraus ist, dass der Prot-
agonist den Verlauf seines zukiinftigen Lebens schon vor sich ausgebreitet
sieht, allerdings ohne Moglichkeit, darin einzugreifen:

74  Cesetz. In: DWB Bd. 5, Sp. 4071.

75  Arendt: Vita activa, 230.

76  Die mogliche Verleitung zur Apathie ist der zentrale Grund fiir Arendts Ablehnung
deterministischer Geschichtsphilosophie. »[D]eterminism[...] can be construed as re-
lieving human beings of responsibility for their actions,« schreibt Kang. Taran Kang:
Origin and Essence: The Problem of History in Hannah Arendt. In: Journal of the History
of ldeas 74 (1), 2013, 143.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Tun’as que vingt-cing ans, mais ta route est toute tracée. Les r6les sont préts,
les étiquettes : du pot de ta premiére enfance au fauteuil roulant de tes vieux
jours, tous les sieges sont |a et attendent leur tour. Tes aventures sont si bien
décrites que la révolte la plus violente ne ferait sourciller personne. Tu auras
beau descendre dans la rue et envoyer dinguer les chapeaux des gens, cou-
vrir ta téte d'immondices aller nu-pieds, publier des manifestes, tirer des coups
de revolver au passage d’un quelconque usurpateur, rien n’y fera : ton lit est déja
fait dans le dortoir de I'asile, [..]. Tout est prévu, tout est préparé dans les
moindres détails : les grands élans du cceur, la froide ironie, le déchirement,
la plénitude, I'exotisme, la grande aventure, le désespoir. (Hqd 53f., Herv.
meine)

Dubisterst fiinfundzwanzigJahre alt, aber dein Weg ist fertig vorgezeichnet.
Die Rollen sind verteilt, die Etikette liegen bereit: vom Topf deiner frithen
Kindheit bis zum Rollstuhl deiner alten Tage stehen alle Sitze da und war-
ten, bis sie dran sind. Deine Abenteuer sind so genau beschrieben, dass der
gewaltigste Aufruhr niemanden mit der Wimper zucken liefie. Selbst wenn
Du auf die Strafle ldufst und den Leuten die Hiite herunterschldgst, wenn
du deinen Kopf mit Kehricht bedeckst, barfufs gehst, Manifeste verdffentlichst,
mit dem Revolver aufirgendeinen Usurpator schief3t, es wird sich nichts daran in-
dern: dein Bett im Schlafsaal des Altersheims ist bereits gerichtet, [..]. Alles
istvorhergesehen, alles ist bis auf die kleinsten Einzelheiten vorbereitet: die
groflen Regungen des Herzens, die kalte Ironie, die Zerrissenheit, die Fiille,
das Fremdartige, das grofie Abenteuer, die Verzweiflung. (33, Herv. meine)

Diese Vorstellung des Lebens, das wie eine Strafenbahn in fest eingestell-
ten Schienen auf ein lingst festgelegtes Ziel zufihrt — »ta route est toute
tracée« —, bedeutet die radikale Unterminierung jeglicher Kontingenz. Darin
driicke sich ebenfalls ein verlorener Glaube an das Ereignis aus. Das Ereignis ist
ein Vorfall, der nicht vorauszusehen ist, weil er aus der bekannten Ordnung
fillt — eine »rupture in the normal run of things«, wie Slavoj ZiZek sagt.”” Ereig-
nisse sind, Hannah Arendt zufolge, an die Bedingung des menschlichen Han-
delns gekniipft. Denn zu handeln heifit, etwas Neues anzufangen und damit
ein Ereignis auszulosen.”® Doch der Erzahler-Protagonist schliet Handlung

77  Zizek: Event, 38.
78  Vgl. Arendt: Vita activa, 215f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

221


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Nichtstun als politische Praxis

und Ereignis kategorisch aus. Die Gesellschaft, in der er lebt, hat paradoxer-
weise bereits vorgefertigte Ideen von Ereignissen — »les grands élans du cceur,
la froide ironie, le déchirement, la plénitude, l'exotisme, la grande aventure,
le désespoir« — die dem Individuum nicht unerwartet zustofRen, sondern ihm
wie nach Plan erscheinen. Ereignisse, die die bestehende Ordnung verindern,
sind so undenkbar. Nicht zufillig werden in obigem Passus auch Handlun-
gen/Ereignisse erwihnt, die konventionell mit dem Herbeifiihren einer po-
litischen Veridnderung assoziiert werden — »la révolte la plus violente«, »pu-
blier des manifestes«, »tirer des coups de revolver au passage d’'un quelconque
usurpateur« —, nur um ihnen dann ihre Ereignishaftigkeit, d.h. ihr Verinde-
rungspotential abzusprechen: »rien n’y fera«. Dabei ist es die Konventionalitat
der Mafnahme, die einer moglichen Ereignishaftigkeit im Wege steht. Das
Ereignis bestehe aber darin, so Derrida, »das Unmégliche zu tun«.” Doch
der Protagonist nimmt seine Umwelt als eine wahr, in der nur das Mégliche
getan, und deshalb auch nicht gehandelt werden kann.

Der Erzihler-Protagonist zeigt damit den statischen Charakter einer Ge-
sellschaft auf, die substanzielle Verinderungen verhindert. So bilden sich im
Roman zwei verschiedene Formen des Nichtstuns heraus:

(1) Zum einen die Handlungsunfihigkeit aller Gesellschaftsmitglieder, die
vielleicht meinen, wirklich zu handeln, aber tatsichlich der Handlungsillusi-
on der Fortschrittsideologie unterliegen. Johanna-Charlotte Horst argumen-
tiert analog, der Einzelne wire in diesem System »zwar zu Aktionismus, aber
zu keinem selbststindigen Handeln getrieben« — diese »Art von Praxis lief3e
sich als passive Aktivitit beschreiben, in der Titigkeiten zwar stattfinden und
auf bestimmte Ziele gerichtet sind, allerdings auf radikal heteronome, die den
Handelnden zum bloR Ausfithrenden degradieren«.®°

(2) Zum anderen das reaktive Nichtstun des kritisch indifferenten Prot-
agonisten, der diese Handlungsillusion aufgegeben hat und direkt, quasi oh-
ne Umschweife, nicht handelt. Der Effekt, der sich daraus ergibt, steht in di-
rektem Gegensatz zu dem Motiv des Protagonisten. »Dem willenlosen Funk-
tionieren als passive Aktivitit stellt der indifferente Protagonist eine Haltung
entgegen, so meint wiederum Horst, »die entsprechend als passive Aktivitit

79 Jacques Derrida: Eine gewisse unmagliche Moglichkeit, vom Eveignis zu sprechen. Ubers. v.
Susanne Lidemann. Berlin: Merve (2003), 30.

80 Johanna-Charlotte Horst: Perecs Erbschaften. Zur Poetik der oulipotischen Freiheit. Disser-
tation. Miinchen: Ludwig-Maximilians-Universitat (2017), 103.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

beschrieben werden kann.«®! Der Protagonist tut durch sein Nichtstun etwas
genuin Unerwartetes, und wird somit nicht nur aktiv, sondern scheint sogar
zu handeln. Die noch so vehement verleugnete Moglichkeit, dass sich in der
Indifferenz des Protagonisten ein Protest, ein Streik verbergen konnte, wie er
zu Beginn der Arbeit im Anschluss an Benjamin und Hamacher beschrieben
wurde, bestitigt sich — zumindest vorerst.

Das Nichtstun ist zu einer lesbaren Geste geworden, die auch, aber nicht
nur auf ihre eigene Mittelbarkeit verweist. Sondern auf die Bedingungen ih-
rer Entstehung. Daraus ergibt sich die Moglichkeit, auf eine neue Art und
Weise zu handeln, die jedoch im Verlauf der weiteren Geschichte auRer Kon-
trolle gerit. Der einsame Protagonist steigert sich in eine Herrschaftsphan-
tasie hinein, die seine Praxis des Nichtstuns als unhaltbar offenbart und zu
einem Ende bringt. Seine Indifferenz, die von Beginn an nicht rechts, son-
dern pritentios war, unterliegt dem Druck ihrer eigenen Tiuschung, und ver-
schwindet.

Nichtstun als geschichtliche Selbstbestimmung

Die im vorherigen Abschnitt erdrterte Ablehnung des Fortschritts als domi-
nanter Geschichtsphilosophie liefert die Begriindung fiir das Nichtstun, und
den Widerwillen gegeniiber der Interpretation und die Indifferenz des Prot-
agonisten. Er verweigert sich der Handlung (»l'action«), weil sie in dieser
Ideologie das antriebstechnische Kernelement darstellt (= Nichtstun). Er ver-
weigert sich ebenso einer Rationalisierung seines Verhaltens durch die episte-
mische Brille dieser Ideologie (= Interpretationswiderwillen). Schlieflich will
er zu ihr in keinerlei Verhiltnis stehen, nicht mal in einem ablehnenden (=
Indifferenz). Er will stattdessen Distanz zwischen sich und der Macht — der
Geschichte, der Interpretation — etablieren.

Das heif3t vor allem, sich ihrem geschichtlichen >Gesetz« nicht mehr lin-
ger zu unterwerfen. Zur Kritik gehort nimlich auch, so Foucault, der einen,
dominanten Geschichte eine individuelle entgegenzusetzen, sich »seine ei-
gene Geschichte zu machen«.%? Roland Barthes hat in Comment vivre ensemble
die Emanzipation von der Konvention und ihren Gesetzmifigkeiten mithilfe
des Rhythmus-Begriffes umrissen: »Was die Macht in erster Linie auferlegt,
ist ein Rhythmus (des Lebens, der Zeit, des Denkens, des Diskurses usw.).
Die Forderung nach einem eigenen Rhythmus richtet sich immer gegen die

81  Horst: Perecs Erbschaften, 103.
82  Foucault: Was ist Kritik?, 26.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

223


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Nichtstun als politische Praxis

Macht.«®? Der Protagonist tut also genau dies, und zwar in zweifacher Hin-
sicht. Zum einen fungiert er selbst als Erzdhler der Romangeschichte und
tibt so narrative Kontrolle aus. Indem er dabei sich selbst anspricht, koppelt
er sich vom Rest der Gesellschaft ab. Zum anderen schreibt er durch sein
Nichtstun eine Alternative zu der omniprasenten Geschichte der Handlung
und des Fortschritts. Diese alternative Geschichte zeichnet sich unter ande-
rem durch Wahllosigkeit aus, die auch schon die Sprachreduktion zu Beginn
des Romans bestimmte. Er kreiert einen neuen Lebens- und vor allem auch
Tages-Rhythmus, der weder Konvention, noch individuellen Wiinschen folgt,
d.h. weder Anpassung (Folge leisten) noch Individualisierung (eigene Wahl
treffen) ist. Er will eine ganz andere Geschichte erzihlen, die gar nicht mehr
verstanden, nicht mehr interpretiert werden kann. Denn, wie Barthes eben-
falls (etwas eigentiimlich) formuliert: »Den »grofSen Brauch« abschiitteln wird
dann zu einer unverstindlichen (unlesbaren) Hancllung.«84

Der Protagonist wendet sich also gegen das Gesetz der Geschichte, gegen
den Rhythmus der Konvention. Zu diesem Zweck erfindet er fiir sich einen
neuen Rhythmus. Dieser besteht in einer alternierenden Abfolge von (1) Pha-
sen der Isolation und kérperlicher Stasis, wihrend derer er in seiner Mansar-
de ist, und (2) langen Spaziergingen durch die Stadt. Was wie ein durchaus
normaler Rhythmus klingt, ist tatsichlich etwas ungewo6hnlich, weil die Ta-
geszeiten, in denen diese Titigkeiten normalerweise passieren — Stillstand in
der Nacht, Bewegung am Tag — umgedreht sind:

Tu ne sors qu’a la nuit tombée, comme les rats, les chats et les monstres.
Tu traines dans les rues, tu te glisses dans les petits cinémas crasseux des
Grands Boulevards. Parfois, tu marches toute la nuit ; parfois, tu dors tout le
jour. (Hgd 31)

Du gehst erst bei Einbruch der Nacht aus dem Haus, wie die Ratten, die Kat-
zen und die Ungeheuer. Du ldufst ziellos durch die Strafden, du schleichst
dichindie kleinen, schmuddeligen Kinos an den Grands Boulevards. Manch-
mal [dufst du die ganze Nacht hindurch; manchmal schlafst du den ganzen
Tag. (19)

Der Protagonist unterwandert die Konvention, indem seine Aktivitit in die
Zeit fillt, in der dezidiert nicht andere Menschen, sondern Tiere und Phanta-

83  Barthes: Wie zusammen leben, 81.
84  Barthes: Wie zusammen leben, 197.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

siewesen aktiv werden (»les rats, les chats et les monstres«). Wihrend andere
Menschen schlafen, liuft er durch die Nacht (»tu marches toute la nuit«) und
schlift dafiir dann, wenn sie wach sind. Neben dieser Inversion setzt er dem
»Gesetz der Geschichte« eine Reihe selbsterfundener Regeln entgegen, die die
Riickgewinnung von Kontrollierbarkeit anzeigen. Die Regeln lassen »Hetero-
nomie in Autonomie umschlagen«.35 Auch auferhalb seiner Mansarde, wenn
er durch die Pariser Strafien liuft, sind seine Routen streng reglementiert:

Avec une rigueur louable, tu regles tes itinéraires. Tu explores Paris rue par
rue, du Parc Montsouris aux Buttes-Chaumont, du Palais de la Défense au
Ministére de la Guerre, de la Tour Eiffel aux Catacombes. (Hqd 150)

Du ordnest deine Wege mit einer lobenswerten Strenge. Du kundschaftest
Paris Strafle um Strafe aus, vom Parc Montsouris bis zu den Buttes-
Chaumont, vom Palais de la Défense bis zum Kriegsministerium, vom
Eiffelturm bis zu den Katakomben. (92)

Ihm gelingt ein, so Horst, »reibungslos funktionierendes Selbstreglement,
dessen Ziel nicht blofRe Freiheit von konformistischen Handlungsweisen ist,
sondern vielmehr die Bestimmung einer befreienden Ordnung«.3¢ Von be-
sonderer Relevanz dabei ist die klare Absage an ein bestimmtes Ziel oder eine
Richtung. Der Protagonist erkundet nicht bestimmte Strafien, sondern al-
le. Die Eckpunkte, die er nennt (Parc Montsouris usw.), sind lediglich Bei-
spiele, nicht aber Andeutungen einer weiteren Teleologie. Er gleicht in dieser
Hinsicht den interesselosen und erschopften Figuren, die Deleuze in seiner
Analyse der Fernsehfilme Becketts beschrieben hat: er hat »auf alle Bediirfnis-
se, Vorlieben, Ziele oder Sinngebungen verzichtet« und muss deshalb »wohl
oder iibel die Projekte durch sinnlose Tabellen und Programme ersetzen«.%”
Das Motiv der »gleichgiiltige[n] Richtungslosigkeit«,3® in den Worten Man-
fred Geiers, deutet auf eine nihilistische Haltung hin, die weder Wert noch
Ideal kennt. Sie ist Indikator fiir eine absolute Freiheit, die Camus zufolge
dem Menschen auch die »Handlungsfreiheit« wiedergibt.®®

85  Horst: Perecs Erbschaften, 102.

86  Horst: Perecs Erbschaften, 108.

87  Gilles Deleuze: Erschopft. In: Ders.: He, Joe, Quadrat | und Il, Nacht und Trdume, Geister-
Trio: Filme fiir den SDR. Ubers. v. Erika Tophoven. Frankfurt a.M.: Suhrkamp; Absolut
Medien (2008), 8.

88  Ceier: Das Gliick der Gleichgiiltigen, 23.

89  Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Vgl. die Einleitung dieses Kapitels.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

225


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Nichtstun als politische Praxis

Beide Elemente dieses neuen Rhythmus, sowohl die Stasis als auch die Be-
wegung, tragen dazu bei, dass der Protagonist durch indifferentes Handeln
eine neu geordnete Geschichte entwerfen kann. Michel de Certeau greift in
Arts de faire (1980) in Bezug auf die Benutzung des urbanen Raums auf die Me-
tapher des Geschichtenerzihlens zuriick. Dabei sei es maéglich, sowohl im (1)
Stillstand als auch in (2) Bewegung eine Distanz zur >allgemeinen« Geschichte
zu etablieren. (1) So ist es auch mit dem Aufenthalt des Protagonisten in sei-
ner Mansarde. Vom Dachgeschoss aus kann er auf die Stadt hinunterschauen.
Mag er sich auch nicht ganz so weit oben befinden wie de Certeau — der steht
auf dem World Trade Center — so macht die riumliche Distanz ihn dennoch
unabhingig. Bei de Certeau heifit es:

emporgehoben zu sein, bedeutet, dem machtigen Zugriff der Stadt entris-
sen zu werden. Der Korper ist nicht mehr von den Straflen umschlungen,
die ihn nach einem anonymen Gesetz drehen und wenden; er ist nicht mehr
Spieler oder Spielball und wird nicht mehr von dem Wirrwarr der vielen Ge-
gensitze [..] erfaft.®

Auch de Certeau erkennt in den stidtischen Strafien ein »anonyme[s] Gesetz«,
das die Kérper der Fuginger »dreh[t] und wende[t]« — dieses riumliche Ge-
setz funktioniert analog zu dem geschichtlichen Gesetz, das Leute auf einer
Strafle zusammenkommen lisst, und das der Protagonist nicht versteht.”
(2) Doch auch das Laufen in der Stadt sei de Certeau zufolge eine urbane
Praxis, die mit den theoretischen Moglichkeiten der Begehbarkeit des stad-
tischen Raums stets und stindig bricht. Im eigenwilligen Laufen durch die
Stadt ist man ein »praktisch Handelnde[r]«, der je nach Gelegenheit sein »ei-
genes Spiel« spielt und dabei »itberall wieder die Undurchsichtigkeiten der
Geschichte« einfithrt.”* Auf dieselbe Weise versucht der Protagonist, sich aus
dem Gesetz (der Anderen) herauszuhalten und gleichsam ein neues zu erfin-
den, nach dem er — und nur er allein — sich richten kann. Form und Bedeu-

90  Michel de Certeau: Kunst des Handelns. Ubers. v. Ronald Voullié. Berlin: Merve (1988),
180.

91 Vgl. die Ausfithrungen des vorherigen Abschnitts zu dieser Stelle: »Tu ne sais rien des
lois qui font se rassembler ces gens qui ne se connaissent pas, que tu ne connais pas,
dans cette rue ol tu viens pour la premiére fois de ta vie« (Hqd 73). Dt.: »Du weifst
nichts von den Gesetzen, nach denen diese Leute, die sich nicht kennen und die du
nicht kennst, in dieser Strafde zusammenkommen, in der du zum ersten Mal in deinem
Leben bist« (44f.).

92 De Certeau: Kunst des Handelns, 184.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

tung dieser neuen Geschichte weichen natiirlich wesentlich von ihrem her-
kémmlichen Erscheinungsbild und Bedeutungshorizont ab. Die alte Version
von >Geschichte« — individuelle Selektion méglicher Handlungen, die zu ei-
nem vor-definierten Ziel fithren — wird abgel6st von einer >neuen« Geschichte,
in der nichts mehr selektiert wird, weil einfach alles gemacht wird, und das
ohne jegliches Ziel. Dieser Prozess gleicht, um noch einmal auf Deleuzes Ur-
teil iiber Becketts Fernsehfilme zuriickzukommen, einer kreativen Erschop-
fung - ein scheinbarer Widerspruch, der jedoch schon in der Etymologie des
Begriffs angelegt ist. Das Grimm'sche Worterbuch fithrt zwei Bedeutungen
fiir sie auf: »creatio« auf der einen Seite — »fiir des menschen erschépfung« —
und »exinanitio« (Leere) auf der anderen — »erschopfung der krifte«. Deleu-
ze beschreibt dabei ein genuin Beckett’sches Phinomen: Dessen Charaktere
handeln nicht, da ihre Tdtigkeiten nichts verindern. Vielmehr wiederholen
sie, mit nur kleinsten Variationen, stindig dieselben Handgriffe oder Wort-
gruppen. Deleuze betont, dass diese Wiederholungs-Reihen (»exhaustive Se-
rien«)®* keine Inhalte transportieren, sondern vielmehr, durch den metare-
ferentiellen Verweis auf ihre Form, die Abwesenheit von Inhalt anzeigen.95
Doch auch diese vermeintliche Inhaltslosigkeit, die auch der Protagonist rea-
lisieren will, ist kreativ und zeichenhaft. Sie zeigt die Stérung konventioneller
Sinnproduktion an.

Der Prozess, eine konventionelle Regel gegen eine selbstgewihlte zu tau-
schen, erinnert nicht zufillig an die Methoden der Schriftsteller-Gruppe Ouli-
po, der Perec 1967 (allerdings erst nach der Publikation von Un homme qui dort)
beitrat. Stockhammer betont die Signifikanz der Programmatik: Der Roman

93 Erschopfung. In: DWB Bd. 3, Sp. 969.

94  Deleuze: Erschopft, 21.

95 Deleuze verwendet fiir diese Art von erschopfter Kunst den Begriff des Bilder-
Ritornells — eine sich wiederholende (it. ritornello = Wiederkehr) Bewegung, die sich
aus der Aneinanderreihung statischer Bilder ergibt, die weder semantisch noch narra-
tiv wirken kann, und die metareferentiell auf genau diesen Mangel hinweist. So heif3t
es:»Das Bild [af3t sich ndmlich nicht durch das Erhabene seines Inhalts definieren, son-
dern durch seine Form, das heifst durch seine »innere Spannung, oder durch die Kraft,
die es weckt, um eine Leere zu schaffen oder Locher zu bohren, die Umklammerung der
Worte zu |6sen, das Hervorsickern von Stimmen zu ersticken, um sich vom Cedacht-
nis und der Vernunft zu befreien, ein kleines alogisches Bild, gedédchtnislos, beinahe
sprachlos, bald im Leeren schwebend, bald zitternd im Offenen.« Deleuze: Erschopft,
16.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

221


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Nichtstun als politische Praxis

folge zwar noch keinem »oulipotischen Programm, handelt aber von jeman-
dem, der nach einem selbstentwickelten Programm lebt.<*® Auch Gascoig-
ne spricht von einer »systematic [...] cultivation of a flat, uncontoured de-
gré zéro of existence«.®” Die Parallele zur oulipotischen Schreibstrategie, auch
wenn sie in Un homme qui dort nicht offensichtlich erscheint, liegt darin, dass
dieser Regel-Ersatz »Moglichkeiten aktualisiert, die bis dahin von der Kon-
vention verdeckt worden sind.«*® Es geht in den Neuregelungen des Prot-
agonisten, wie schon vielfach beschrieben wurde, natiirlich um eine Verfla-
chung - Stockhammer spricht zum Beispiel von einem Versuch, alle Erfah-
rung durch »Ent-Wertung und De-Funktionalisierung« zu neutralisieren.”
Aber der letztendliche Zweck aus der Sicht des Protagonisten ist doch, mit
dieser Verflachung etwas Neues zu tun, eben eine Moglichkeit fiir ein Han-
deln zu entdecken, das bisher »von der Konvention verdeckt« war.

In der neugefundenen Selbstbestimmung findet der Protagonist zunichst
vor allem eine Routine, die ihm das Gefiihl von Sicherheit gibt — »Vie sans
surprise. Tu es d labri. Tu dors, tu manges, tu marches, tu continues a vivre«
(Hqd 117, Herv. meine)'®® - in ganz ihnlicher Weise, wie der konventionelle
Lebenslauf (Ausbildung, Familie, Arbeit) Sicherheit bieten kann, auch wenn
er beim Protagonisten nur Entfremdung hervorgerufen hat. Die Sicherheit
der Selbstbestimmung, die der Protagonist im reglementierten und erschép-
fenden Nichtstun findet, steigert sich jedoch im Laufe des Romans, bis sie
sich mit iberraschender Plotzlichkeit zu einer Herrschaftsphantasie trans-
formiert.

Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie

Der Entwurf einer eigenen Geschichte, die sich aus der Praxis des Nichtstuns
ergibt, markiert so einen Hohepunkt in der Autonomie des Protagonisten.
Endlich, so scheint es, hat er sich von der festgefahrenen und handlungslih-
menden Struktur seines bisherigen Lebens verabschiedet. In dieser Entwick-
lung scheint er die ethischen Anforderungen existentialistischer Philosophie,

96  Stockhammer: 1967, 170.

97  Gascoigne: The Games of Fiction, 134.

98  Anita Miller: Georges Perec. Zwischen Anamnese und Struktur. Bonn: Romanistischer Ver-
lag (1996), 70.

99  Stockhammer: 1967, 171.

100 »Leben ohne Uberraschung. Du bist geschiitzt. Du schlafst, du isst, du gehst, du lebst
weiter vor dich hin« (72).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

wie sie im einfithrenden Abschnitt dieses Kapitels umrissen wurden, zu be-
stitigen: Er hat sich der Indifferenz gestellt und eigene Werte geschaffen.
Doch im weiteren Verlauf des Romans entpuppt sich die Handlung, die er zu
vollziehen hoffte, als Illusion.

Durch den Entwurf einer alternativen Geschichte wird in Un homme qui
dort nach und nach die Méglichkeit aktualisiert, Kontrolle auszuiiben. Diese
Art des Agens war fur den Protagonisten zuvor unvorstellbar. Dass er nun
doch gewissermafien handlungsfihig geworden ist, liegt nicht zuletzt an sei-
nem Bestreben, neue Regeln und Gesetze fir sich zu erfinden. Schlieflich,
so betont auch Roland Barthes in Comment vivre ensemble, ist das Erfinden von
Regeln alles andere als eine passive Titigkeit: »Regeln heiflt der Idee nach =
lenken, fithren, steuern: die Zeit, die Begierden, den Raum, die Objekte«.!
Doch den Wechsel von der zunichst so stark empfundenen Handlungsunfi-
higkeit hin zu dieser Riickgewinnung von Kontrolle und Handlungspotenti-
al findet beim Protagonisten keinen gemifRigten Ausdruck. Zum einen wir-
ken seine eigenen Regeln, die ihn von denen der Gesellschaft befreien sollten,
eben nicht nur befreiend, sondern zum Teil auch einschrinkend. So versucht
der Protagonist eine Zehe oder seinen Daumen zu bewegen, scheitert aber,
weil er sich nicht an eine bestimmte Regel erinnern kann (»il y a une regle que
tu oublies«, Hqd 18).°* Zum anderen, und dies wirkt noch schwerer, schligt
sein neugewonnenes Kontrollgefithl in einen Wahn um. Plétzlich stilisiert er
sich zur Herrscherfigur:

Parfois, maitre du temps, maitre du monde, petite araignée attentive au
centre de ta toile, tu régnes sur Paris : tu gouvernes le nord par I'avenue de
I'Opéra, le sud par les guichets du Louvre, I'est et I'ouest par la rue Saint-
Honoré. (Hqd 67, Herv. meine)

Manchmal, Herr der Zeit, Herr der Welt, eine kleine, aufmerksame Spinnein
der Mitte ihres Netzes, herrschst du iber Paris: du regierst den Norden (iber
die Avenue de I'Opéra, den Siiden tber die gew6lbten Durchgiange des Lou-
vre, den Westen und den Osten (iber die Rue Saint-Honoré. (41, Herv. meine)

In diesem Abschnitt hallen die von Barthes beschrieben Kontrollmechanis-
men des Regelns ziemlich genau wider: Der Protagonist meint, sowohl die
Zeit (»maitre du temps«) als auch den Raum (»maitre du monde«) als ihr>Herr«

101 Barthes: Wie zusammen leben, 194. Herv. meine.
102 »[A]berjedes Mal gibt es da eine Regel, die du vergisst.« (12)

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

229


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Nichtstun als politische Praxis

zu steuern. Dieses Gefiihl von Kontrolle artikuliert der Protagonist mithilfe
eines politischen Vokabulars: er herrscht (»tu régnes sur Paris«) und regiert
(»tu gouvernes le nord«) nicht nur tiber Paris, sondern tiber die ganze Welt
und in alle Himmelsrichtungen. Diese Ausweitung der Kontrolle sei, so Ro-
land Barthes, eben auch in der Titigkeit des Regulierens angelegt: »Die Regel:
Funktion und Instrument von Herrschaft.«'®> Noch konkreter als bei Hans

104 erméglicht die

Castorps >Regieren< in Thomas Manns Der Zauberberg (1924)
Isolation bei Perecs Protagonisten eine megalomane Herrschaftsphantasie.
Darin bewahrheitet sich Hannah Arendts Diktum, Freiheit und Souverinitit
seien nicht dasselbe. Souveridnitit, also »unbedingte Autonomie und Herr-
schaft iiber sich selbst« sei unmoglich.’®> Kein Mensch wire souverin, weil
er in allen seinen Unternehmungen von anderen Menschen abhingig sei. Bei
dem Versuch, Freiheit zu erlangen, indem man die Abhingigkeit von ande-
ren Menschen iiberwindet, bindet man sich nur wieder an die Welt und die
Gesellschaft — nicht jedoch im sozialen oder welterhaltenen Sinn. Es wiir-
de dabei »nicht so sehr eine souverine Herrschaft iiber sich selbst als eine
willkiirliche Herrschaft itber andere herauskommen«.’*® So ist es auch in der
Imagination und Selbsterzihlung des Protagonisten von Un homme qui dort. Er
stilisiert sich zum Hobbes’schen Leviathan, der als absoluter Souverin nicht
nur iber sich, sondern tiber den gesamten Globus herrscht — deswegen wird
auch das franzosische »maitre« nicht mit dem milderen »Herr«, sondern dem
stirkeren »Herrscher« iibersetzt. Man sieht, dass sich das Korpergefithl des
Protagonisten im Laufe der Romangeschichte vollkommen wandelt: der be-
wegungslose, dysfunktionale Kérper wird nicht nur kontrollierbar, sondern
hat vermeintlich auch die Fihigkeit, seine Umwelt zu kontrollieren. In seiner
Einsamkeit interpretiert der Protagonist die neugewonnene Kontrolle iiber
seinen Korper, den er mithilfe seiner Verhaltensregeln durch ganz Paris be-
wegt, als Regierungsleistung. Damit findet, dhnlich wie in Robert Walsers Der
Gehiilfe (1907), eine Umkehrung der bekannten Metapher statt, nach der die
Funktionsweise eines Staates am Beispiel des menschlichen Korpers erklirt
wird (im Kopf sitzt die Regierung etc.).’%” Bei Perec stellt nicht der Korper

103 Barthes: Wie zusammen leben, 194.

104 Siehe Abschnitt »Regierenc Herrschaft durch Nichtstun« in der Zauberberg-Analyse
dieses Buches.

105 Arendt: Vita activa, 299.

106 Arendt: Vita activa, 299.

107 Vgl. den Abschnitt »Unverhaltnismafiigkeiten der Arbeit« im Kapitel zu Walsers Der
Gehiilfe.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

die Metapher fiir den Staat, stattdessen steht der Staat metaphorisch fiir den
Korper. Das Subjekt regiert sich selbst, wie ein Leviathan in einer menschen-
leeren Welt.

Dieses Motiv der Eigen-Regierung durch Selbstregulation wird auf narra-
tiver Ebene in erster Linie durch die bereits erwihnte Spaltung der Erzahlin-
stanz erzeugt, in der »Protagonist und Erzihler identisch und zugleich in
ein Distanzverhaltnis zueinander gesetzt sind«.'°® Denn auch wenn der Ro-
man von nur einer Person handelt, gibt es in dieser Art des Erzihlens im-
mer zwei >Figurenc: den Sender und den Empfinger. Entweder der Erzihler
spricht zum Protagonisten, oder der Protagonist spricht mit sich selbst und
nimmt so in einer Art Verdoppelung beide Rollen ein; und natiirlich kénnten
sie jeweils auch zum Leser sprechen. In diesem Erzihlen ist demnach die An-
wesenheit von nicht einer, sondern zwei Personen impliziert. Das erméglicht
die Entstehung der Subjekt-Objekt Struktur, die ein direktes Herrschaftsver-
hiltnis voraussetzt. Was der Protagonist selbst nicht reflektieren kann, ist
jedoch, dass er beide Seiten dieses Herrschaftsverhiltnisses bedienen muss.
Er kann nicht nur der Herrscher sein, er muss ebenso die passive Rolle des
Beherrschten einnehmen. Daraus folgt, dass er nicht allmichtig ist und sein
neugewonnener Agens einer Beschrinkung unterliegt, und zwar einer sozia-
len. Er kann keine Verbindung zu anderen Menschen aufer sich selbst ein-
gehen und leidet unter Einsambkeit.

Die Herrschaftsphantasie ist fiir den Protagonisten deshalb auf Dauer
nicht tragbar, sie wird zum Ende des Romans aufgeldst. Ihre positive Kon-
notation schligt in eine negative um, als der Protagonist bemerkt, dass er
zwar Kontrolle zuriickgewonnen hat, aber auch einsam ist. Der folgende Ro-
manausschnitt exemplifiziert dies:

Maintenant tu es le maitre anonyme du monde, celui sur qui I’histoire n’a plus
de prise, celui qui ne sent plus la pluie tomber, qui ne voit plus la nuit venir.
Tu ne connais que ta propre évidence : celle de ta vie qui continue, de ta res-
piration, de ton pas, de ton vieillissement. Tu vois les gens aller et venir, les
foules et les choses se faire et se défaire. [...] tu passes ton chemin : tu es in-
accessible. (Hqd 120, Herv. meine)

Du bist jetzt der anonyme Herr der Welt, der, iber den die Geschichte keine
Macht mehr hat, der, der den Regen nicht mehr fallen spiirt, der die Nacht

108 Kuhn: Zweite Person Singular Prasens, 214.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

231


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Nichtstun als politische Praxis

nicht mehr kommen sieht.

Du kennst nur deine eigene Gewissheit: die deines Lebens, das weitergeht,
deines Atems, deines Schrittes, deines Alterns. Du siehst die Leute kommen
und gehen, siehst die Menge und die Dinge sich bilden und sich auflésen.
[..] du gehst deinen Weg: du bist unzugdnglich.« (73, Herv. meine)

Hier zeigt sich der Zusammenhang zwischen Herrschaftsphantasie und Iso-
lation. Der »Herr der Welt« ist, im Gegensatz zur typischen Herrscherfigur,
nicht bekannt oder verehrt, sondern anonym — »tu es le maitre anonyme du
monde«. Er hat sein Ziel erreicht, die Geschichtsvorstellung der Anderen, und
damit die empfundene Fremdsteuerung, hinter sich zu lassen (»'histoire n’a
plus de prise [sur lui]«), und hat damit auch die Scheinhaftigkeit ihres Tuns
iiberwinden konnen. Doch der Preis, den er dafiir zahlt, ist die vollige soziale
Abkoppelung. Wenige Seiten vor dem obigen Zitat heif’t es, er sei frei — »tu es
libre« (Hqd 113) — und nachfolgend kommt zum Vorschein, wie umfassend die-
se Freiheit tatsichlich ist: Als anonymer Herrscher ist er namenlos, und damit
unerkennbar. Er ist nicht Teil der Menschenmenge in der Grof3stadt, sondern
sieht sie nur an sich vorbeiziehen (»[t]u vois les gens aller et venir, les foules
et les choses se faire et se défaire«). Ein Kontakt zwischen ihm und anderen
Menschen ist unvorstellbar (»tu es inaccessible«). Er hat das Gefiihl volliger
korperlicher Losgelostheit von der Materialitit der Welt, denn er spiirt nicht
einmal mehr den Regen fallen (»[tu] ne sen[s] plus la pluie tomber«).

In dieser Uberzeichnung von Freiheit und Selbstbestimmung steckt auch
eine in den 1960ern erstarkende Liberalismus-Kritik. Dies wird im Riickgriff
auf John Stuart Mills Essay On Liberty (1859) realisiert, in dem Mill fordert,
staatliche Eingriffe in das Leben des Individuums auf ein Minimum zu be-
schrinken. Er betont besonders, dass weder Konvention noch Moral dafiir ge-
nutzt werden konnen, dem Individuum den Willen eines anderen aufzuzwin-
gen. So konne die Etablierung eines passiven, durch den Staat bestimmten
Objekts zugunsten eines aktiven Subjekts verhindert werden, das sein eige-
ner Herr ist: »In the part which merely concerns himself, his independence
is, of right, absolute. Over himself, over his own body and mind, the individ-
ual is sovereign.«"®® Der Roman hinterfragt diese These, indem er zeigt, dass
die Freiheit des so iiber sich herrschenden Protagonisten auch Probleme mit

109 John S. Mill: On Liberty. And Considerations on Representative Government. Hg. v. Ronald B.
McCallum. Oxford: Blackwell (1948), 9.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

sich bringt: zum Beispiel die Unfihigkeit politisch zu handeln. Denn die Iso-
lation, die diese Freiheit fordert, schliefSt auch das aus, was das Politische
konstituiert: Gemeinschaft. Hannah Arendt, die sich in ihrer Politischen Phi-
losophie vornehmlich an republikanischen bzw. demokratischen Ideen und
Idealen abarbeitet, unterstreicht, dass Politik auf der Tatsache der »Pluralitit
der Menschen« beruhe: »der Mensch ist a-politisch«."!® Das Regieren als T4~
tigkeit braucht gemeinschaftliches Handeln, so Arendt. Eine Regierung kénne
sich erst ergeben, wenn man es schafft »sich mit anderen zusammenzuschlie-
Ren und im Einvernehmen mit ihnen zu handeln.«'"! Vor diesem Hintergrund
hebt die Beschreibung des Protagonisten als »maitre« und ihre Assoziation
mit Mills Vorstellung des Individuums als »sovereign« lediglich seine einsa-
me Isolation hervor. Der Roman im Ganzen stellt so die Perversion des libera-
len Individualismus-Denkens heraus, die die Idee eines gemeinschaftlichen
Handelns negiert. Denn »die Gemeinschaft ist nicht der Ort der Souverani-
tit«, schreibt gleichermaflen Maurice Blanchot in Die uneingestehbare Gemein-

schaft,'?

und wer in ein soziales Netz eingebunden sein will, der kann kein
Souverin sein. Die Fokussierung des liberalen Denkens auf das angeblich un-
abhingige Individuum allein, so Blanchot, ist fehlerhaft: »das isolierte Wesen
ist das Individuum, und das Individuum ist nur eine Abstraktion, die Exis-
tenz, wie die schwachsinnige Auffassung des geldufigen Liberalismus sie sich
vorstellt.«!® Der Mensch existiert nur in Beziehung zu anderen Menschen.
Was von ihm iibrigbleibt, wenn man diese Beziehung ausklammert, ist nicht
mehr lebensfihig: Die Idee des Individuums, so argumentiert Blanchot, ist
nichts weiter als ein Phantasma. Diese Kritik an der Prioritit des unabhin-
gigen Individuums wird im Roman auflerdem durch die Darstellung einer in
sich kollabierenden Despotie™* fortgefiihrt.

Indem der Roman zeigt, dass ein kompletter Riickzug in die eigene Exis-
tenz zwar Selbstbestimmung bedeutet, aber auch megalomane Einsambkeit
zur Folge hat, kritisiert er die Zentralitit des Individuums im Denken des Li-
beralismus. Er ruft damit ebenfalls das Problem der studentischen Einsam-
keit im franzésischen Universititssystem auf, das Raymond Aron 1968 in La
Révolution introuvable beschrieben hatte: »Et certaines enquétes montrent que

110  Arendt: Was ist Politik?, 9, 11.

111 Arendt: Macht und Gewalt, 45.

112 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 26.

113 Blanchot: Die uneingestehbare Cemeinschaft, 37.

114 Die ideengeschichtliche Verbindung des Nichtstuns mit der Despotie wurde bereits
beschrieben, vgl. Abschnitt »Herrschaft«in diesem Buch.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

233


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Nichtstun als politische Praxis

des étudiants, venus de la province, ont fait des années d’études a la Sorbonne
sans vraiment appartenir 3 aucun groupe, sans avoir un cercle d’amis.«"** Der
Protagonist ist der Prototyp eines solchen verlassenen Studenten. Perec, der
Geschichte und Soziologie an der Sorbonne studierte, kreiert in ihm ein Al-
ter Ego, das ebenfalls vom Land kommt (aus der Nihe von Auxerre, vgl. Hqd
45), das zwar Bekannte hat, jedoch niemanden, der es aus seiner Einsambkeit
holen kénnte.

Dass die selbstgewihlte Isolation fir ihn zum Problem wird, zeigt sich
vornehmlich an der despotischen Auspriagung seiner Herrschaftsphantasie. Die
Despotie, wie sie von Montesquieu in De Lesprit des Lois (1748) beschrieben
wurde, ist ja gerade aufgrund der Isolation des Despoten eine heikle Herr-
schaftsform. Da der Despot sich nimlich vor seinen Subjekten ebenso fiirch-
tet wie diese sich vor ihm, lebt er »ganz eingeschlossen« und ohne Kontakt
zur Offentlichkeit.™® Diese Abschottung bewirke eine Erhéhung des Ich, die
in einem untitigen Solipsismus kulminiere. So sei der »naturgemaf faul[e]«
Despot ein Mensch, »dem seine fiinf Sinne unaufhérlich sagen, er sei alles
und alle anderen nichts«."” In der Hochphase seiner Herrschaftsphantasie
ist bei Perecs Protagonisten eben dieser Solipsismus sehr ausgeprigt. Er hilt
sich auch fiir den einzigen, allmichtigen Akteur in der Welt, auch wenn er nur
tiber sich selber herrschen kann. Dieser Zustand wihrt jedoch nicht lange.
Der Umschwung, d.h. der Niedergang dieser Herrschaftsphantasie, kiindigt
sich durch eine Wiederaufnahme von Interpretation und Interpretierbarkeit
an. Denn im Unterschied zum Montesquiewschen Despoten ist er nicht voll-
kommen abgeschottet: er ist nicht in einem Serail isoliert, sondern in einer
kleinen Mansarde mit ditnnen Winden oder auf den Straflen von Paris inmit-
ten von Menschenmengen. Seine fiinf Sinne werden ohne Pause stimuliert.
Die Herrschaftsphantasie endet in dem Moment, in dem er auf diese Stimuli
wieder reagiert.

Doch bevor sie endet, steigert sich die Herrschaftsphantasie auf einen
Hohepunkt. Denn mit dem weiteren Voranschreiten seines Einsamkeits-
Experiments beginnt er, andere Menschen wieder wahrzunehmen. Nicht
jedoch, um sich zu resozialisieren, sondern um sie in seine Herrschafts-
phantasie zu integrieren. So beginnt er, zu imaginieren, das Leben seines

115 Aron: La révolution introuvable, 31. Vgl. auch die Ausfiihrungen im Abschnitt »Rund um
das Handlungsparadigma 1968«.

116  Montesquieu: Vom Geist der Cesetze, 86 (5/14).

117 Montesquieu: Vom Geist der Cesetze, 31 (2/5).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Nachbarn bestimmen zu kénnen. Sie sind sich nie begegnet, nur ihre Zim-
mer grenzen aneinander. Und der Protagonist, noch iberzeugt davon, »er
sei alles und alle anderen nichts« (s.0.), glaubt, zumindest manchmal, der
allmichtige und gefiirchtete Herrscher dieses Nachbarn zu sein:

Pourtant, parfois, sa vie t’appartient, ses bruits sont a toi, puisque tu les écoutes,
les attends[..]. Il timporte peu que tu te trompes, ou interprétes, ouinventes.
[..] I vit la mince vie que tu lui laisses vivre, s'évanouissant a peine sorti du
champ de ta perception, mort dés que le sommeil te gagnel[...] Il peut seule-
ment déceler ta présence, et, s’il y est attentif, c’est qu'il a peur, c’est que tu
I'inquietes : il est comme ce vieux blaireau dans son terrier jamais trop bien
protégél[..]. Il cherche a se protéger, il tente maladroitement de te tendre
des piéges, de te faire croire qu'il est puissant, qu’il ne te craint pas, qu’il ne
tremble pas [...].

Il ne te déplait pas, imbécile, de croire parfois que tu le fascines, qu’il a vraiment
peur : tu t'efforces de rester silencieux le plus longtemps possible; ou bien tu
grattes avec un bout de bois, une lime, un crayon, le haut de la cloison qui
sépare vos deux chambres, produisant un bruit minuscule et énervant. (Hqd
159-162, Herv. meine)

Und doch gehért dir manchmal sein Leben, seine Gerdusche sind dein, weil
du ihnen lauschst, auf sie wartest[...]. Es ist dir ziemlich gleichgtltig, ob du
irrst oder deutest oder erfindest. [..] Er lebt das unbedeutende Leben, das
du ihn leben ldsst und verschwindet, kaum dass er aus deinem Blickwinkel
geraten ist, ist tot, sobald der Schlaf dich bermannt[..]. Er kann deine Ce-
genwart nurahnen, und wenn er darauf achtet, so deshalb, weil er Angst hat,
weil du ihn beunruhigst: er ist wie dieser alte Dachs, der in seinem Bau nie
geniigend geschiitzt ist[..]. Er versucht sich zu schiitzen, er versucht unge-
schickt, dir Fallen zu stellen, dich glauben zu machen, dass er machtig ist,
dass er sich nicht fiirchtet, dass er nicht zittert [...]!

Es missfallt dir nicht, du Dummkopf, manchmal zu glauben, dass du ihn fas-
zinierst, dass er wirklich Angst hat: du bemiihst dich, so lange wie moglich still
zu bleiben; aber du kratzt mit einem Stiick Holz, einer Feile, einem Bleistift
oben an der Wand, die eure beiden Zimmer voneinander trennt, ein winzi-
ges, nerventétendes Gerdusch dabei erzeugend. (98f., Herv. meine)

In diesem Passus kiindigt sich eine Peripetie der Roman-Handlung an, denn
hier zeigt sich mit aller Deutlichkeit, dass der Protagonist seine Interpreta-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

235


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Nichtstun als politische Praxis

tionsverweigerung'® aufgegeben hat. In diesem Moment befindet sich die
Herrschaftsphantasie in ihrem Zenit, zeigt aber auch Zeichen einer Abnah-
me, denn die Indifferenz, die den Protagonisten in diesen Zustand versetzt
hat, ist in ihrer Uberwindung begriffen. Er interpretiert die Aktivititen seines
Nachbarn und mochte selbst auch von ihm interpretiert werden. Noch tut er
dies im Rahmen seiner Herrschaft. Er produziert ein kleines, aber nervtéten-
des Gerdusch (»un bruit minuscule et énervant«), das die Angst des Nachbarn
schiiren soll - und Angst (»il a peur, »tu I'inquiétes«) ist Montesquieu zufol-
ge die Grundhaltung des Despotismus. Das Auditive nimmt eine besondere
Stellung in der Herrschaftsphantasie ein. Der Protagonist hilt nimlich seine
Hor-Wahrnehmung nicht nur fiir einen rezeptiven Prozess, sondern glaubt
an dessen vereinnahmende Wirkung. Es heif3t: »sa vie t'appartient, ses bruits
sont a toi, puisque tu les écoutes« — das Leben des Nachbarn gehore ihm,
weil er ihm zuhort. Seine Sinne sagen ihm nicht nur, »er sei alles und alle
anderen nichts«, sondern auch, dass alles von ihm sinnlich Wahrgenomme-
ne in seinen Besitz fillt. Die Macht des Protagonisten dufiert sich in einer
Art extremem Konstruktivismus, der Vorstellung also, die Wirklichkeit durch
seine Wahrnehmung und seine Interpretation der Dinge itberhaupt erst zu
konstituieren — »II vit la mince vie que tu lui laisses vivre.

Ein weiterer Indikator fir den Niedergang der Herrschaftsphantasie liegt
im Element der Angst. Im zitierten Abschnitt heif3t es, es wiirde dem Protago-
nisten gefallen, seinem Nachbarn Angst einzujagen — ihn einzuschiichtern,
wie es der Herrscher mit dem Beherrschten tut. Das Problem, das in der li-
mitierten Perspektive des Protagonisten gar nicht erst zur Reflexion kommt,
ist allerdings, dass der Protagonist weiterhin in der Spaltung der Erzihlin-
stanz gefangen ist, und deshalb nicht nur Herrscher, sondern immer auch
Beherrschter ist. Wenn er einem Beherrschten Angst einjagt, so heifst das,
dass auch er selbst Angst empfindet. Darauf verweist der implizite Vergleich
mit Franz Kafkas Kurzgeschichte »Der Bau«."™ Der Nachbar, so der Erzihler-
Protagonist, verhalte sich ebenso paranoid wie das Tier in dieser Geschichte,
das sich stindig bedroht fiihlt, »il est comme ce vieux blaireau dans son ter-
rier jamais trop bien protégé«.’*° Doch die Angst des vermeintlichen Dachs-

118  Vgl. Abschnitt »Performativer Widerspruch« in diesem Kapitel.

119  Franz Kafka: sBau«Konvolut. [Der Bau]. In: Ders.: Schriften, Tagebiicher, Briefe. Kritische
Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente I1. Hg. v. Jiirgen Born u.a. Frankfurta.M.:
Fischer (1992).

120 Der Protagonist sieht sich als Ursache dieser Bedrohung. Der Witz an der Geschichte
Kafkas bestehtjedoch darin, dass es diese Bedrohung gar nicht gibt. Sie existiert nurin

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Nachbarn ist eigentlich seine eigene — einmal aufgrund der Spaltung in der
Erzihlinstanz, und auflerdem, weil der Protagonist genauso ein Phantast ist
wie das Tier (er imaginiert, eine Bedrohung zu sein ebenso wie das Tier ima-
giniert, bedroht zu werden). Dass er dennoch den Nachbarn fiir das Tier und
sich selbst fiir eine Bedrohung hilt ist eine Ubertragung, die sich aus seiner
Einsamkeit ergibt. Tatsichlich hat der Protagonist in seiner Isolation regel-
rechte Angst von seinen Mitmenschen entwickelt. Sowohl jene, die nach den
Idealen leben, die er ablehnt — »les malins, les contents-d’eux« (Hqd 146)*** -
als auch diese, die dhnlich wie er aus der Ordnung fallen — »les brutes, les

vieillards, les idiots« (Hqd 143)*** sind ihm zuwider:

tu les hais: monstres tapis dans leurs chambres de bonne, monstres en
chaussons qui trafnent leurs pieds prés des marchés putrides, [..] monstres
aux gestes mécaniques, monstres radotants. [..] lIs sont venus a toi, ils t'ont
agrippé par le bras. [..] comme si, solitaire, tu voyais fondre sur toi tous les
autres solitaires. (Hqd 143f.)

du hasst sie: in ihren Dachkammern sitzende Ungeheuer in Socken, die ihre
Fiifie Gber angefaulte Stufen schleppen, [..] Ungeheuer mit mechanischen
Gebarden, Unsinn redende Ungeheuer. [..] Sie sind zu dir gekommen, sie
haben dich am Arm gekrallt. [..] als ob du, ein Einsamer, alle anderen
Einsamen auf dich zustiirzen sdhest. (87f)

Der Protagonist hasst sie alle (»tu les hais«), fithlt sich von ihnen angegriffen
(»ils tont agrippé par le bras«) und fiirchtet, von ihnen iiberwiltigt zu werden
(»tu voyais fondre sur toi tous les autres solitaires«). So geht sein Experiment
mit einem letzten Haltungswechsel zu Ende: Indifferenz wird durch die Pra-
xis des Nichtstuns zur Uberlegenheit, welches erst von Hass, dieser dann von
Angst abgelést wird. Genau diese Angst versucht er zu kompensieren, indem
er sie auf seinen Nachbarn tibertrigt. Auch David Gascoigne mutmafit, der
»invisible neighbour could be understood as an ‘alter ego’, a mirror-image

der Imagination des Tiers und nahrt sich an seiner paranoiden Angst. Es ist kein Zufall,
dass der Erzdhler-Protagonist unter allen (literarischen oder anderen) Bedrohungssze-
narien gerade ein solches herausgreift, in dem es keine materielle, keine personifizier-
te Gefahr gibt, sondern eine imaginierte. Dies reflektiert den wahnhaften Zustand des
Protagonisten.

121 »[Dlie Schlauen, die Selbstzufriedenen« (89).

122 »[Dlie Hohlkopfe, die Creise, die Idioten« (88).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

237


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Nichtstun als politische Praxis

of himself«.’*? Der minimalistische >Gewaltakt« des An-die-Wand-Kratzens,
um dem Nachbarn Furcht einzufléfRen, ist ebenfalls Ausdruck eines erneuten
Kontrollverlustes. Despotie und jede andere Form der Gewaltherrschaft ge-
hen ja letztlich nicht aus Stirke hervor, so argumentiert auch Hannah Arendst,
sondern sind Antworten auf ein Gefiihl von Ohnmacht.’** Das gilt auch fiir
die unscheinbarsten Titigkeiten, solange ihnen die Intention innewohnt, ge-
waltig zu wirken und Angst zu produzieren.

Diese Uberlagerung von Macht und Ohnmacht kommt in der Motivge-
schichte des Nichtstuns immer wieder vor. Komik wie Tragik des Motivs sind
in dieser Verschrinkung angelegt. So auch bei Samuel Beckett, von dem Perec
stark beeinflusst worden ist. Das Paradox, welches entsteht, wenn Charakte-
re in einer handlungsfeindlichen Welt plotzlich einen Kontrollzwang entwi-
ckeln, weil ihnen Handlung verwehrt ist, hat Theodor W. Adorno an der Fi-
gur Hamm aus Becketts »Endspiel« (1956, uraufgefithrt 1957) beschrieben, der
ahnlich agiert« wie der Protagonist in Un homme qui dort. Hamm lebt mit sei-
nen Eltern in einer Wohnung, drauflen geht trostlos die Welt unter. Obwohl es
klar scheint, dass sie alle bald sterben werden, verwehrt er seinen Eltern den
Zugang zur Speisekammer und hilt den Schliissel dafiir unter Verschluss. Er
iibt die letztmdgliche Kontrolle iiber sein Leben aus, dessen Umrisse sich be-
reits nahezu vollstindig aufgeldst haben. Er ist damit, so Adorno, »Schliissel-
gewaltiger und ohnmichtig in eins«, ein »K6nig, um den alles sich dreht und
der selber nichts vermag«.'?® Die Parallelen zu Un homme qui dort sind frappie-
rend. Doch Perec, der intertextuelle Referenzen bekanntermafien verwendet,
um Unterschiede zu literarischen Vorgingern zu markieren,'?® reproduziert
die Beckett’sche Schwermut nur zum Teil. Denn immerhin ist die Praxis des
Nichtstuns, wie der Protagonist sie lebt, nicht gesetzt, sondern selbst gewdhlt
und geschaffen. Er kann sie jederzeit unterbrechen. Und tatsichlich tut er

123 Gascoigne: The Games of Fiction, 136.

124 Arendt: Macht und Gewalt, 55.

125 Theodor W. Adorno: Versuch, das Endspiel zu verstehen. In: Ders.: Gesammelte Schriften.
Bd. 2. Noten zur Literatur. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1974), 312,
316.

126 »For him [Perec] the task is not to insert new books into shelves which are already
full, so as to provoke a thoroughgoing rearrangement, but to discover gaps between
existing books and to fill them.« Chris Andrews: Puzzles and Lists: Georges Perec’s »Un
Homme qui dort«. In: MLN 111 (4), 1996, 776. Vgl. auch Gascoigne: The Games of Fiction,
144-146.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

das. Anstatt folgenlos im Nichts zu verlaufen bildet die despotische >Gewalt«-
Herrschaft des Protagonisten einen Auftakt zur Kommunikation, in dem sich
eine endgiiltige Zisur der vermeintlich gleichgiiltigen Inaktivitit ankiindigt.
Der folgende und letzte Absatz der Nachbars-Sequenz zeigt dies:

Ou bien, au contraire, pris d’'une sympathie soudaine, tu as presque envie de
lui envoyer des messages salutaires, en frappant du poing contre la cloison,
un coup pour A, deux coups pour B... (Hqd 162).

Oder du mochtest ihm, von einer plotzlichen Sympathie ergriffen, plétzlich
heilsame Botschaften hiniiberschicken, mit der Faust an die Wand pochen,
ein Schlag fiir A, zwei Schlage fir B ... (99).

Bereits der >Gewalt<-Akt des Kratzens, der diesem Passus vorangeht, hatte
eine kommunikative Funktion, die nun ausgeweitet wird. Nicht nur Angst
und Furcht kénnte er verbreiten, sondern seinem Nachbarn eine aufmuntern-
de Nachricht tibermitteln (»tu as presque envie de lui envoyer des messages
salutaires«). Beide Kommunikationsimpulse — das angsteinflofiende Kratzen
wie das wohlwollende Klopfen — markieren eine Abwendung von der eingangs
beschriebenen Neutralitit, die der Protagonist durch sein Nichtstun ausagie-
ren wollte. Auferdem zeigen sie eine rudimentire, da zunichst auf einzelne
Buchstaben beschrinkte, Riickwendung zur Sprache an (»un coup pour A,
deux coups pour B«). Besonders signifikant dabei ist, wie viel mehr physische
Kraft der positiven Botschaft zukommt: Das angsteinfléfiende Gerdusch ist
winzig (»minuscule«) und leise, die heilsame Botschaft wird laut mit der Faust
an die Wand gepocht (»en frappant du poing contre la cloison«). Der Protago-
nist will ihm unbedingt eine Botschaft senden. Auch, weil er eigentlich selbst
wieder eine empfangen mochte. Schon einige Seiten vor dem obigen Zitat
beschreibt der Erzihler-Protagonist den erhebenden Effekt des einfachsten
menschlichen Kontakts:

les garcons de café, les ouvreuses, les caissiéres des cinémas, les marchands
dejournaux, les receveurs d’autobus, [..] lls t'identifient, ils te reconnaissent.
IIs ne savent pas que ces simples saluts, ces seuls sourires, ces signes de téte
indifférents sont tout ce qui chaque jour te sauve (Hqd 148).

die Kellner, die Platzanweiserinnen, die Kassiererinnen an den Kinokassen,
die Zeitungsverkaufer, die Busschaffner[..]. Sie identifizieren dich, sie erken-
nendich wieder. Sie wissen nicht, dass diese einfachen Griifie, dieses Lacheln

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

239


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Nichtstun als politische Praxis

nur, dieses gleichgiiltige Kopfnicken genau das ist, was dich jeden Tag rettet
(o).

So kiindigt sich also das Ende des Nichtstuns als Praxis an. Der urspriingli-
che Plan fir die Realisierung der Neutralitit beinhaltete die Abschaffung von
Erkenntnis und Interpretation. Er wollte selbst nichts mehr erkennen und
suchte auch von anderen keine Zeichen des Erkennens mehr (»signes de re-
connaissance«, Hqd 70). Die Tatsache, dass er nun wieder von anderen Men-
schen erkannt wird (»[i]ls t'identifient, ils te reconnaissent«), ja dass er diese
Wiirdigung sogar braucht, weil sie ihn rettet (»ces signes de téte indifférents
sont tout ce qui chaque jour te sauve«) — all das markiert eine Riickwendung
zu einem Willen, einer Meinung, einer Haltung. Dabei ist zentral, dass er den
Blick der anderen wieder zuldsst. Darin steckt auch ein Hinweis auf die von
Jean-Paul Sartre geschilderte Szene im Park aus Létre et le néant (1943). Dort
halt sich dieser solange fiir den >Herrn< des Parks, seines visuellen Kénig-
reichs (iiber das er seinen Blick schweifen lassen und es so passiv >besitzen«
kann),’*” bis das Eintreten eines anderen, der Blick eines Zweiten, ihn aus
dieser solipsistischen Phantasie reifit.’?® Dass der Protagonist aus Un homme
qui dort diesen Blick wieder zulisst, signalisiert das Ende seiner Herrschafts-
phantasie, seinen Austritt aus der Isolation und nicht zuletzt eine mégliche
Riickkehr in die Gesellschaft. Der spiter folgende kommunikative Impuls, an
die Wand seines Nachbarn zu klopfen, zeigt auch, dass er nicht mehr nur in
seiner Passivitit erkannt werden will, sondern als aktiv Kommunizierender.
Die Episode mit dem Nachbarn, um noch einmal Gascoignes Position zu zi-
tieren, zeugt so von seinem »desire for contact as the mark of a yearning for
a reintegration of the self, a closing of the je-tw’ gap.«**® Das Regelsystem

127 Vgl. hierzu die im vorangegangen Orientalismus-Kapitel beschriebene »monarch-of-
all-lI-survey scenec, in der koloniale Besitzanspriiche durch die Darstellung passiven
Sehens vermittelt werden. Pratt: Imperial Eyes, 202-204.

128 Norman Bryson fingt eben diesen herrschaftlichen Modus in seiner Beschreibung die-
ser Szene aus L'étre et le néant ein: »[E]verything in the park is there for him to regard
from an unchallenged center of the visual field. All of the park unfolds before this abso-
lute center of a lived horizon: the subject resides at the still point of the turning world,
master of its prospects, sovereign surveyor of the scene. In this initial exhilaration of
self-possession, nothing threatens the occupancy of the self as focus of its visual king-
dom.« Norman Bryson: The Gaze in the Expanded Field. In: Vision and Visuality. Hg. v.
Hal Foster. Seattle: Bay Press (1988), 88.

129 Gascoigne: The Games of Fiction, 136.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

des Protagonisten itberkommt sich selbst, es ist gescheitert: »Vielleicht ver-
wandelt sich jede Regel, selbst wenn sie eine innere ist, nach einer gewissen
(geschichtlichen, lebensgeschichtlichen) Zeit in Mif3brauch? Vielleicht muss

man in bestimmten Momenten seine eigene Regel abschiitteln?«'*°

Aufgabe der Indifferenz und Riickkehr in die Gemeinschaft

Die zu Beginn des Romans vom Protagonisten angenommene Indifferenz, und
die daraus resultierende Praxis des Nichtstuns, markierten zunichst den An-
fang einer neuen Selbstbestimmung. Die Unterwanderung des dominanten
Handlungs- und Geschichtsparadigmas durch das Nichtstun hatte eine Wei-
le lang den Anschein einer Handlung, scheitert jedoch am Ende des Romans.
Seine Strategie entpuppt sich als reines Nichtstun, ohne den erhofften prak-
tischen und ethischen Effekt:

Tu n’as rien appris, sinon que la solitude n'apprend rien, que I'indifférence
n'apprend rien : c'était un leurre, une illusion fascinante et piégée. [...] Lindiffé-
rence est inutile. Tu peux vouloir ou ne pas vouloir, qwimporte ! Faire ou ne
pas faire une partie de billard électrique, quelqu'un, de toute fagon, glissera
une piece de vingt centimes dans la fente de I'appareil. Tu peux croire qu’a
manger chaque jour le méme repas tu accomplis un geste décisif . Mais ton re-
fus est inutile. Ta neutralité ne veut rien dire. (Hqd 177, Herv. meine)

Du hast nichts gelernt, hochstens, dass die Einsamkeit nichts lehrt, dass die
Gleichgiiltigkeit nichts lehrt: es war ein Kdder, eine faszinierende Illusion voller
Fallen. [..] Die Gleichgiiltigkeit ist sinnlos. Du kannst wollen oder nicht wol-
len, was liegt schon daran! Du kannst eine Partie Flipper spielen oder nicht,
irgendjemand wird auf jeden Fall ein Zwanzigcentimestiick in den Schlitz
des Apparats stecken. Du magst glauben, dass du eine entscheidende Tat voll-
bringst, wenn du taglich die gleiche Mahlzeit zu dir nimmst. Aber deine Wei-
gerungistsinnlos. Deine Neutralitat hat nichts zu sagen. (107f., Herv. meine)

Hier wird das schon mehrfach beschriebene Konzept eines Handelns durch
Nichtstun ganz konkret artikuliert. Der Protagonist hatte geglaubt, durch die
Etablierung neuer Regeln zu handeln und eine ganz eigene Geschichte zu ent-
werfen, die ihn von den Fesseln der Konvention befreit: »Tu peux croire qua
manger chaque jour le méme repas tu accomplis un geste décisif.« Doch nun

130 Barthes: Wie zusammen leben, 197.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

241


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Nichtstun als politische Praxis

wird ihm klar, dass diese versuchte Unterminierung bedeutungslos ist: »Mais
ton refus est inutile. Ta neutralité ne veut rien dire.« Man sieht hier, wie sich
der am Anfang des Romans etablierte Wunsch der Undeutbarkeit in sein Ge-
genteil verkehrt. Wollte der Protagonist zu Beginn des Indifferenz-Projekts
nicht interpretierbar, nicht gestisch sein, so stellt sich nun heraus, dass all
dies doch eine Geste sein sollte. Sein Nichtstun war nicht nur Selbstzweck,
sondern sollte auch auf einer héheren Ebene Bedeutung erlangen und etwas
aussagen (»dire«). Dadurch wird die Sprachreduktion und sein isolations-be-
dingtes Schweigen im Nachhinein als Fehler markiert. Es gibt, so argumen-
tiert auch Arendt, kein Handeln ohne ein Sprechen, das erklirend mit ihm
einhergeht.”!
len Einsatz der Sprache erreichen konnte, stellt sich also als Irrtum heraus. Er

Dass er ein historisch bedeutungsvolles Handeln ohne den vol-

habe sich, so gibt er zu, von einer Illusion fehlleiten lassen (»’était un leurre,
une illusion fascinante et piégée«). Dieses Scheitern war im Text von vornhin-
ein angelegt, der ja auch nichts anderes als Sprache ist und so den Anspruch
des Erzihler-Protagonisten von Anfang an unterminiert hat.

Auch hierin transzendiert Perec ein Stiick Samuel Becketts, das noch we-
sentlich mehr Ahnlichkeit zu Un homme qui dort aufweist, als das darin refe-

132 11y dem frithen Stiick

renzierte En attendant Godot (1949, uraufgefiithrt 1953).
Eleutheria (geschrieben 1947, uraufgefiihrt 2005), dessen altgriechischer Ti-
tel iibersetzt >Freiheit« bedeutet, reagiert Beckett kritisch auf die im Nach-
kriegsfrankreich privalente Philosophie des Existentialismus.”? Das Stiick,
eine Parodie des im 19. Jahrhundert populiren naturalistischen Theaters im
Stile Ibsens, handelt von Protagonist Victor, der seit Jahren in einem Zustand

anhaltender »inertie sordide«*

verweilt, und seiner biirgerlichen Familie,
die sich um seine Zukunft sorgt. Die Parallelen zur Handlung von Un homme
qui dort, auch wenn Perec Eleutheria nicht gekannt haben mag, sind auffal-

lend.”®> Besonders die ihnen gemeinsame Gleichsetzung des Nichtstuns mit

131 Vgl. Arendt: Vita activa, 213-217.

132 Der Erzdhler-Protagonist spricht von den »deux vieux acteurs de seconde zone« (Hqd
173), und meint damit die Figuren Didi und Gogo.

133 Leeder bezeichnet, Nicholas Hewitt zitierend, den Existentialismus im Post-WW!I|
Frankreich als »the official philosophy of the Fourth Republic«. Natalie Leeder: Free-
dom and Negativity in Beckett and Adorno. Something or Nothing. London: Rowman &
Littlefield International (2017), 10.

134 Samuel Beckett: Eleutheria. Paris: Editions de Minuit (1995), 33.

135 Beide Protagonisten verbringen, von den Eltern finanziert und ihren Bekannten abge-
schottet, den grofsten Teil ihrer Zeit in einem winzigen Ein-Zimmer-Apartment, in dem
sich nicht viel mehr als ein Bett befindet. In der Beschreibung dieser Wohnung tre-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Freiheit — auch Victor spricht von seiner »inertie« als seiner »liberté[...] [plour

rien faire«,3®

die sich bei beiden aus der Folie der Sartre’schen Philosophie
speist. In Eleutheria verarbeitet Beckett satirisch Sartres Idee der Freiheit, in-
dem er sie auf ihren absurden Kern reduziert: Die absolute Gleichgiiltigkeit
gegeniiber und den Riickzug von aller Konvention. Diese Art der Freiheit, die
sich durch eine Praxis des Nichtstuns realisieren will, so impliziert Beckett, ist
aber weder wirklich frei (da sie immer in der Negation zur Norm und damit
in einem Abhingigkeitsverhiltnis verbleibt),”*” noch vermag sich in ihr ein

138 Das Nichtstun (»rien fai-

neuer, existentialistischer Ethos zu entwickeln.
re«) gibt Victor ja gerade nicht die »Handlungsfreiheit wieder und feiert sie,
wie Camus das Leben im Absurden definiert hatte; Nichtstun bedeutet keinen
»Zuwachs an Beweglichkeit«, sondern vielmehr einen Verlust.”®® Der markan-
te Unterschied zwischen Un homme qui dort und Eleutheria liegt schlief3lich dar-
in, dass sich Victor seiner falschen Freiheit nie bewusst wird, wihrend Perecs
Protagonist seinen Irrtum erkennt. Victor bleibt nur am Erhalt, nicht aber an
der Uberwindung des Nichtstuns interessiert. Als seine Verlobte Mademoi-
selle Skunk versucht, ihn an sein aktives Leben vor der Trigheit zu erinnern,

verwirft Victor dies als Tauschung (»bluff«):

MLLE SKUNK.—[...] Tu travaillais. Tu blaguais avec ton pere. Tu voyageais.
Tu...
VICTOR. — C'était du bluff. Et puis, assez ! Va-t'en.'4°

ten in beiden Fillen die Socken in den Vordergrund. Victor ist »[sJordidement vétu, en
chaussettes« (Beckett: Eleutheria, 71) und auch der Student erwdhnt gleich am Anfang
des Romans, und im Folgenden immer wieder, seine eingeweichten Socken —»Dans
une bassine de matiére plastique rose, tu mets a tremper trois paires de chaussettes«
(Hgd 25). Dt.: »In einer rosa Plastikschiissel weichst du drei Paar Socken ein.« (15) Die
Socke ohne Schuh, und Schuhe ohne Socken: In beiden Texten ist die mangelhafte Aus-
stattung zum Gehen ein Symbol der Fortschrittsverweigerung. Fiir Victor in Eleutheria
bedeutet diese Verweigerung eine Befreiung.

136 Beckett: Eleutheria, 90.

137 Bei Leeder heifit es tber die frithen Texte Becketts: »For all their obsession with free-
dom, neither Murphy nor Eleutheria sufficiently transfigure or reconstellate the content
that they lift from empirical reality. They are tied to the traditional even as they mock
it.« Leeder: Freedom and Negativity, 20.

138  So schreibt Leeder: »Victor’s personal search for freedom through withdrawal is not
only self-deceptive but fundamentally unethical«. Leeder: Freedom and Negativity, 16.

139 Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Vgl. die Ausfithrungen zu Beginn dieses Kapitels.

140 Beckett: Eleutheria, 92.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

243


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Nichtstun als politische Praxis

Zu Beginn von Un homme qui dort war auch der Protagonist dieser Meinung.
Nichtstun war fiir ihn eine Praxis: eine Befreiung von rigiden Handlungsnor-
men und Geschichtsparadigmen. Er betrachtete die Bevorzugung der kon-
ventionellen Tat — »privilégier 'action« (Hqd 32) — als eine Liige: »pieux men-
songes« (Hqd 32)."" Am Ende des Romans hat sich das Blatt gewendet. Er
konnte durch sein Nichtstun keine entscheidende Tat vollbringen (»accomplis
un geste décisif«, Hqd 177). Im Gegensatz zu Victor hilt er nun nicht mehr die
Phase vor und aufSerhalb der Inaktivitit fiir einen »bluff«, sondern sie selbst —
die ihr zugrundeliegende Indifferenz, die er durch das Nichtstun ausleben
wollte, sei vielmehr die Tiuschung gewesen (»une illusion fascinante et pié-
gée«, Hqd 177). Obwohl der Protagonist diese Tiuschung erst spit erkennt,
so war sie doch grundlegend fiir das Projekt Indifferenz als Praxis des Nichts-
tuns. Indifferenz sollte Kritik iiben, eine Handlung darstellen, etwas Neues
beginnen im Trott der gesellschaftlichen Erwartung konventioneller Hand-
lung. Doch ihr Fundament war nie »echte< Indifferenz, sondern Pritention. Die
Sprache der Erzihlung hat schon frith gezeigt, dass sich hinter der Sprachre-
duktion und der Ent-differenzierung der Sprache eigentlich eine Agenda ver-
birgt. Die Indifferenz war ein Projekt, das vielleicht hitte funktionieren kon-
nen, wenn es nicht einen unerfiillbaren Anspruch erhoben hitte. Was sich am
Ende des Romans enthiillt, ist also nicht, dass das Nichtstun keine Handlung
sein kann, sondern dass ein auf pritentioser Indifferenz aufbauendes Nichts-
tun keinen Bestand haben kann.

Mit dem Zusammenbruch der Indifferenz geht natiirlich auch die Hoff-
nung unter, durch das Nichtstun frei sein und handeln zu kénnen. Un homme
qui dort iberwindet damit auch die Form des Absurden, die Adorno Becketts
spiteren Theaterstiicken zusprach. In ihnen wiirde, so Adorno, das »nichts

142 Auch der Protagonist Perecs hat-

Bedeuten [...] zur einzigen Bedeutung.«
te urspriinglich dieses Ziel: die Nichtbedeutung zur einzigen Bedeutung zu
machen, vielleicht mit einer dhnlich mystischen Motivation, wie sie Beckett

zugeschrieben wird.’*? Am Ende des Romans wandelt sich diese reduktionis-

141 Vgl. den Abschnitt »Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung« in
diesem Kapitel.

142 Adorno: Versuch, das Endspiel zu verstehen, 305.

143  Dem Werk Becketts wurden solche Bedeutungsstiftungen zum Beispiel auch durch
Analogie zur Negativen Theologie attestiert. So schreibt Marius Buning: »Beckett’s
work might be considered in the light of and analogous to the via negativa of clas-
sic negative or apophatic mysticism. Predicated on systematic and indeed obses-
sive negation on both sentence and word level, the via negativa (a term coined by

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

tische Einstellung um in die Hoffnung, mehr zu erreichen als Nichtbedeu-
tung, und zwar doch Bedeutung zu schaffen, eine sinnvolle Weigerung zu er-
reichen. Seine Indifferenz soll etwas aussagen, sein Nichtstun einen seman-
tischen Gewinn produzieren. Er schliefit das Experiment mit der Erkenntnis
ab, dass Bedeutungslosigkeit eben dies nicht leisten kann. Gleichgiiltigkeit ist
sinnlos (»indifférence est inutile«), Nichtbedeutung ist und bleibt nur Nicht-
bedeutung. Das unterwirft auch seine Praxis des Nichtstuns einer neuen Be-
wertung. Nichtstun heif3t doch nicht handeln im Sinne eines (bedeutsamen)
Tuns durch (unbedeutendes) Nichtstun. Sondern nur, Unbedeutendes zu tun,
Bedeutendes nicht zu tun.

Die vom Protagonisten erhoffte Transzendenz stellt sich letztlich noch
ein, nur transzendiert er nicht das Denken der Anderen, gegen das er re-
belliert hatte, sondern seine eigene, nichtstuerische Rebellion. In den letzten
Absitzen des Romans macht er das deutlich, indem er seine Herrschaftsphan-
tasie und seine Unzuginglichkeit fur itberwunden erklirt:

Cest un jour comme celui-ci, un peu plus tard, un peu plus tot, que tout re-
commence, que tout commence, que tout continue. [..] Non. Tu n’es plus le
maitre anonyme du monde, celui sur qui I'histoire n’avait pas de prise, celui
qui ne sentait pas la pluie tomber, qui ne voyait pas la nuit venir. Tu n’es plus
I'inaccessible, le limpide, le transparent. Tu as peur, tu attends. Tu attends,
place Clichy, que la pluie cesse de tomber. (Hqd 181f.)

Es ist ein Tag wie dieser hier, ein wenig spater, ein wenig frither, an dem al-
les neu beginnt, an dem alles beginnt, an dem alles weitergeht. [...] Nein. Du
bist nicht mehr deranonyme Herr der Welt, der, (iber den die Geschichte kei-
ne Macht hatte, der, der den Regen nicht fallen spiirte, der die Nacht nicht
kommen sah. Du bist nicht mehr der Unzugéngliche, der Reine, der Durch-
sichtige. Du hast Angst, du wartest. Du wartest an der Place Clichy, dass der
Regen aufhort zu fallen. (110)

Hier kehren zwei Formeln, die frither im Roman, auf dem Héhepunkt der
Isolation, vorkamen, in negierter Form zuriick. Sagte er da, er sei der anony-

Thomas Aquinas) emphasises dispossession, self-annihilation, solitude, silence— in
short snothingness«< or the void — as prerequisites for the mystical experience, that is,
the union between immanence and transcendence.« Marius Buning: The »Via Neg-
ativa« and Its First Stirrings in »Eleutheria«. In: Beckett and Religion. Beckett/Aesthet-
ics/Politics. Hg. v. Dems. u.a. Amsterdam: Rodopi (2000), 44.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

245


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Nichtstun als politische Praxis

me Herr der Welt — »tu es le maitre anonyme du monde« (Hgd 120) — so ist er
es nun nicht mehr: »Tu n’es plus le maitre anonyme du monde«. Er spiirt den
Regen auch wieder fallen, er lisst sich wieder >berithren<. Aus »tu es inacces-
sible« (Hqd 120) wird »[t]u n’es plus I'inaccessible«.

Das Romanende lisst offen, ob und wie der Protagonist wieder handeln
wird. Klar ist nur, dass er wieder in die Gesellschaft zuriickgekehrt ist. So
ldsst sich das »tout« aus dem obigen Zitat als »Gesamtheit« oder »Totalitit«
iibersetzen, in die der Protagonist nach seiner langen Isolation wieder ein-
tritt. Was fur Tatigkeiten er von nun an ausfithren wird, ist jedoch unklar.
Doch eben in dieser Kombination — dem Eintritt in die Gesellschaft und ei-
ner ungewissen Zukunft - liegt ein moglicher Auftakt fiir neue Handlung, die
ja nicht nur eine soziale, sondern auch eine unplanbare Praxis ist. Obwohl
der Protagonist gegen die Konvention und die dominante Ordnung handeln
wollte, hat sich herausgestellt, dass seine Methode fehlerhaft war. Handeln
heifdt eben, das Unmégliche zu tun - aber nicht nur einmal, sondern immer
wieder. Indem der Protagonist sich durch sein Nichtstun dem gesellschaftli-
chen Aktionismus entzogen hat, hat er es einmal geschafft. Die Regeln, die
er sich zu dieser Realisierung auferlegt hatte, helfen ihm zwar dabei, diesen
Ausstieg durchzuhalten, aber sie laufen stets auf dasselbe Ziel hinaus, was er
schon langst erreicht hat. Der Erfolg seiner Handlung ist von kurzer Dauer.
Die folgende Praxis des Nichtstuns zermiirbt sich, und kann das Erfolgshoch
nicht aufrechterhalten. Nicht zuletzt deshalb, weil ihr Fundament pritenti-
0s war. Eine im Roman unausgesprochene Konsequenz dieser Geschichte ist
dann auch, dass die Vorherbestimmung eines konkreten Ziels einer Titig-
keit ihren Handlungscharakter hemmt: Auf seine absolute Neutralitit hinzu-
steuern stellt dann, kontextunabhingig, ebenso wenig eine Handlung dar wie
seinem sicheren Hochschulabschluss oder der eigenen Hochzeit entgegenzu-
arbeiten. Die Offenheit des Romanendes scheint gerade diese Erkenntnis zu
performieren — und impliziert damit auch eine Korrelation mit dem Hand-
lungsbegriff, der um das Paradigma 68 herum formuliert wurde. Denn dort
ging es, das hat die franzosische Philosophie zuhauf affirmiert, um die Auf-
16sung von Kausalitit, die Entpragmatisierung menschlichen Handelns, um
das Ende der Klaffung von Theorie und Praxis, wie es bei Nancy heif3t:

Das mehr oder weniger klare Verlangen, die Dehiszenz [zwischen Theorie
und Praxis] zu (berwinden und in gewisser Weise die Wahrheitin actu—in
der Entelechie, sagt Husserl — einer praktischen Vernunft, oder wie man es
nennen will [..] zu bekraftigen, dieses Verlangen hat sich um 1968 aufgel6st.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Vielleicht kann man sogar sagen, dass die eigentliche Triebfeder von 68 auf
der Ebene des Denkens eine Spannung war, die an die Grenze dieses Verlan-
gensging, hinausging (iber das Streben nach einem theoretischen Ziel durch
eine daran orientierte Praxis, hinausging Gber alle Ebenen der Strategie, der
Politik und zu einer eigentiimlichen Praxis gelangte: der eines kompromiss-

losen Hic et nunc.'44

Was 1968 stattfand, und was auch den Grund fiir seine anhaltende mythische
Kraft darstellt, ist ein plotzlich auftretender Wille, nicht die Zukunft planvoll
zu gestalten, sondern die Gegenwart spontan zu bestimmen. Hic et nunc: hier
und jetzt, dort und da ist aus lockeren Impulsen und Ideen etwas entstanden,
was erstmal nichts aufler sich selbst realisieren wollte. Das, so argumentiert
auch Hannah Arendt, ist das Wesen des Handelns, und nur so entsteht Ge-
meinschaft. Die entscheidende Bedeutung des Sozialen fiir die ’68er belegt
auch das folgende Fazit Blanchots:

Der Mai 68 hat gezeigt, dafd sich ohne Projekt, ohne Verschworung, mit der
Plotzlichkeit eines gliicklichen Zusammentreffens eine explosive Kommuni-
kation affirmieren konnte (jenseits der gewohnten Formen der Affirmati-
on)[..]. Im Gegensatz zu den »herkdémmlichen Revolutionen« handelte es
sich nicht darum, nur die Macht zu ergreifen, um sie durch eine andere zu
ersetzen, [..] sondern es ging darum, auferhalb jedes Nutzenkalkiils eine
Méglichkeit des Zusammenseins sich manifestieren zu lassen[..].'#

Da der Protagonist am Ende des Romans seine Indifferenz und die zu ihr
gehorigen Regeln aufgibt und sich in einer Pariser Menschenmenge wieder-
findet, erméglicht er prinzipiell die Annahme der von Nancy und Blanchot
diagnostizierten Kernelemente der 68er Ereignisse. Sein ganz eigener Pro-
test, den er im Rahmen einer Praxis des Nichtstuns veranstaltete, richtete sich
ja sowieso schon gegen dieselben Feinde, die ’68 angeprangert wurden. Doch
ironischerweise perpetuierte sein Nichtstun auch eine Isolation, und damit
gerade einen der zentralsten Aspekte, gegen die sich die Studierenden 1968
richteten: Die Einsamkeit an der franzdsischen Universitit. Unabhingig da-
von, ob Perec diesen Effekt intendierte oder nicht, zeigt Un homme qui dort
das desolate Resultat eines falschen Protests, der bestehende Mangel nur ver-
schlimmert, statt sie aufzuheben.

144 Nancy: Was tun?, 61.
145 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 54f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

247


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

Das Sprechen ist, ebenso wie die Arbeit, ein paradoxes Paradigma des Nichts-
tuns, denn beide werden der Kategorie des Tuns, wenn nicht des Handelns
zugeordnet. Die Zugehorigkeit des Sprechens zu dieser Kategorie ist dabei
weniger eindeutig, als es bei der Arbeit der Fall ist, denn die Meinungen, ob
Sprache nun >nur« Wort oder >schon« Tat sei, gehen je nach Fach und Perspek-
tive auseinander. Aus sprachphilosophischer und literaturwissenschaftlicher
Sicht besteht allerdings kein grofier Zweifel mehr daran, dass Sprache auch
Sprechakte, d.h. Handlungen, hervorbringt. Wihrend die traditionelle Philo-
sophie davon ausging, dass die Funktion der Sprache eine >nur< beschreiben-
de im Verhaltnis zu den damit beschriebenen theoretischen oder praktischen
Inhalten ist, wurde ihr im Zuge des linguistic turn auch eine performative, das
heifit: weltbildende Funktion zugestanden.' Auf einer der formalen Linguis-
tik tibergeordneten Ebene zeigt beispielsweise die Entwicklung des epistemo-
logischen Diskursbegriffes durch Michel Foucault an, dass das Wirklichkeits-
verstindnis einer jeweiligen Epoche einerseits sprachlich hervorgebracht und
geregelt ist, und dass andererseits Diskurse (und damit die >Wirklichkeit<)
durch Sprache verindert werden kénnen. Diese Vorstellung baut unter ande-
rem auf den die Sprechakttheorie fundierenden Uberlegungen J. L. Austins
und John Searles auf, die zeigen, dass und wie durch sprachliche AuRerun-
gen Handlungen vollzogen werden kénnen. War Austin zunichst davon iiber-
zeugt, dass dies nur auf manche sprachlichen Aulerungen zutraf, so inderte

1 Sprache ist nunmehr, so lautet Christopher Fynsks einschlagiges Urteil, »no longer un-
derstood as an instrument in social practice, but rather as the site or>ground« for such
practice«. Christopher Fynsk: Linguistic Turn. In: International Encyclopedia of the Social
& Behavioral Sciences. Bd. 14. Hg. v. James D. Wright. Amsterdam: Elsevier (2015), 199.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Nichtstun als politische Praxis

er im Verlauf seiner Untersuchungen seine Auffassung und bestimmte alle
Auferungen als performativ.>

Linguistische Betrachtungsweisen der Frage, ob Sprache eine Handlung
darstellt, setzen jedoch zumeist Konditionen voraus, die sie aus handlungs-
theoretischen Auseinandersetzungen in der analytischen Philosophie iber-
nehmen. Donald Davidson zufolge ist Infentionalitit das Distinktionsmerk-
mal der Handlung — »a man is the agent of an act if what he does can be
described under an aspect that makes it intentional«.? Ebenso werden in der
Linguistik sprachliche Aktivititen als kommunikative Handlungen verstan-
den, wenn »sie mit bestimmten Ergebnissen verbunden sind« und wenn ihnen
fir die »Erzielung dieser Ergebnisse und ihrer sonstigen Wirkungen (also der
Folgen) bestimmte Intentionen« unterstellt werden kénnen.* Auch aufierhalb
der Sprachwissenschaft ist Intentionalitit der zentrale Faktor, an dem das
Handlungspotential von Sprache festgemacht wird. So geht Hannah Arendt
davon aus, dass Handeln, d.h. politisches Agieren (die wichtigste Wirkungs-
weise des Menschen in der Welt), nicht ohne Sprechen auskommt:

Handeln und Sprechen sind so nahe miteinander verwandt, weil das Han-
deln der spezifisch menschlichen Lage, sich in einer Vielheit einzigartiger
Wesen als unter seinesgleichen zu bewegen, nur entsprechen kann, wenn
es eine Antwort auf die Frage bereithilt, die unwillkiirlich jedem Neuan-
kommling vorgelegt wird, auf die Frage: Wer bist Du? Aufschluf dartiber,
wer jemand ist, geben implizite sowohl Worte wie Taten; aber so wie der
Zusammenhang zwischen Handeln und Beginnen enger ist als der zwischen
Sprechen und Beginnen, so sind Worte offenbar besser geeignet, Aufschlufs
iber das Wer-einer-ist-zu verschaffen, als Taten. Taten, die nicht von Reden
begleitetsind, verlieren einen grofien Teil ihres Offenbarungscharakters, sie
werden »unverstiandlich«[..].°

2 Vgl. Austin: How to do Things with Words. Diese Entwicklung kann von der ersten (vgl.
6f.) bis zur letzten Vorlesung nachvollzogen werden (147f.).

3 Donald Davidson: Agency. In: Ders.: Essays on Actions and Events. Oxford: Clarendon
Press (2002), 46.

4 Klaus Baumgirtner: Einleitung. In: Sprachliches Handeln. Hg.v. Dems. Heidelberg:
Quelle & Meyer (1977), XI. Herv. meine. Baumgartner paraphrasiert an dieser Stelle
einen Ansatz Rudi Kellers, doch seine Zusammenfassung Kellers ist auch nach dem
heutigen linguistischen Wissensstand reprasentativ. In der analytischen Handlungs-
philosophie hat das Sprechen kein gesondertes Interesse hervorgerufen, wahrschein-
lich, weil es einfach als ein Ereignis unter vielen betrachtet wurde.

5 Arendt: Vita activa, 217f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

Die hier erorterte Position weicht von der oben beschriebenen, linguistisch
motivierten signifikant ab: Sprache und Handlung sind nicht miteinander
identisch, sondern formal voneinander getrennt. Das Sprechen fungiert als
unterstiitzendes Werkzeug, das die Intention des Handelns verstindlich ma-
chen soll. Dieses Modell ist reprisentativer fiir das allgemeine, alltigliche
(d.h. unwissenschaftliche) Verstindnis von Sprache, welches sie im Verhilt-
nis zur Handlung als mindestens sekundir, wenn nicht als minderwertig be-
trachtet. John Haiman verweist zur Unterstiitzung dieser Behauptung auf po-
pulire Sprichworter aus dem Englischen, zum Beispiel stalk is cheap< und »ac-
tions do speak louder than words«,® die man um viele weitere erginzen kénn-
te.” Diese Einschitzung ist adiquat fiir eine Weltanschauung, in der Verinde-
rungen nur in materieller Form auch als Verinderungen anerkannt werden.
Arendts Einschitzung ist, wie bereits in der theoretischen Einfithrung die-
ser Arbeit beschrieben wurde, dass in der Moderne vorrangig die Tatigkeiten
wertgeschitzt werden, die Mittel zum Zweck sind, und damit ein Produkt vor-
weisen kénnen.® Der Grund fiir die relative Abwertung der Sprache innerhalb
dieses Ideologems ist also ihre Distanz von der materiellen Welt. Und selbst
wenn Auflerungen materielle Anderungen bewirken kénnen, so Haiman, so
kénne dies trotzdem nicht direkt, sondern nur tiber Vermittlungswege pas-
sieren: »It is only after the message is interpreted and voluntarily obeyed that
the physical and social transformations which it »performs« are effected in
the real world. [...] Unlike physical action, then, talk is displaced or removed
from the world.«’

Fiir die literaturwissenschaftliche Betrachtung des Nichtstuns ist die Fra-
ge, ob Sprache als Handlung verstanden werden kann oder nicht, von gro-
Rer Bedeutung. Denn betrachtet man Sprache von vornherein als einen der
Handlung fremden Prozess, so ist sie umgekehrt de facto reprisentativ fur
das Nichtstun an sich. Diese These vertritt Leonard Fuest, und bezieht sie
insbesondere auf die Sprache der Literatur. In seiner einschligigen Arbeit
zur Poetik des Nicht(s)tuns (2008) behauptet er, dass Literatur sich von der »Ar-
beitssprache« abwendet und das Nichtstun deswegen nicht nur thematisie-
ren, sondern auch verkérpern kénne: »Die Literatur bietet diese Sprache. Sie

6 John Haiman: Talk Is Cheap. Sarcasm, Alienation, and the Evolution of Language. Oxford: UP
(1998), 3.

7 Zum Beispiel: »One needs to walk the walk, not just talk the talk«; im Deutschen:
»Taten sagen mehr als Worte«.

8 Vgl. hierzu die Ausfithrungen in »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

9 Haiman: Talk Is Cheap, 4.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

251


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Nichtstun als politische Praxis

ist miiRig, faul, trige, indolent, passiv, aber auch aggressiv, launisch, unwil-
lig unwirsch.«!° Mit dieser Verkniipfung von poetischer Sprache und Nichts-
tun will Fuest der Literatur und der Sprache im Allgemeinen jedoch nicht
die Wirkmacht in der Welt absprechen. Sie produziere vielmehr Stérungen,
sowohl im Text als auch in der Okonomie des Marktes, und wirke, so die Im-
plikation, sehr wohl auf die Welt ein." In Anlehnung an diese Position glaube
ich, dass Sprache (und Literatur) eine Handlung im Sinne Arendts (und die-
ser Arbeit) darstellen kann, wenn sie als Storung auftritt und zum Beispiel
herkémmliche Zweck-Mittel-Kategorien itberwindet. Die Sprache und Lite-
ratur, die sich mit dem Nichtstun auseinandersetzt, hat in dieser Hinsicht
ein besonderes Wirkpotential: sie kann nicht nur eine Handlung darstellen,
wo man keine vermutet, sondern lisst die Grenzen zwischen Handlung und
Nichtstun verschwimmen, indem sie sie in ein dynamisches Verhaltnis setzt.
Man kann und sollte sie vor dem Hintergrund dessen verstehen, was Jacques
Ranciére als das 4sthetische Regime der Kunst bezeichnet, und zwar die Fi-
higkeit der Kunst, die Konstitution der Politik grundlegend zu verindern —
womit Ranciére auch das Verhiltnis von Aktiv und Passiv miteinschlief3t. Die
Kunst konne, meint er, diese traditionelle Unterscheidung ganz autheben,
und die Titigkeiten, die vormals Gegensitze waren, gleichwertig machen.'*
In Le partage du sensible (2000) schreibt Ranciére:

literarische Aussagen wirken sich auf die Realitdt aus, und sie definieren Mo-
delle des Sprechens oder des Handelns|...]. Sie zeichnen Karten des Sichtba-
ren, ziehen Bahnen zwischen Sicht- und Sagbarem und stellen Beziehungen
zwischen Seinsweisen, Titigkeitsformen und Redeweisen her.”®

Dieses Bewusstsein des Stor -, Veranderungs- und Wirkpotentials der Spra-
che, und im Speziellen der Literatur itber das Nichtstun, ist der europiischen
Motivgeschichte des Nichtstuns eingeschrieben. Es duflert sich in einem ge-
nerellen Unbehagen, die Nichtstuer selbst sprechen zu lassen — aus Angst,
dass sich das von ihnen Gesprochene irgendwie verselbststindigen und die
Realitit verindern konne. Das, was vom Nichtstuer gesprochen wird, kann
und darf nicht fiir sich stehen, es muss in bereits bestehende Diskurse inte-
griert werden. Geschichten iitber das Nichtstun brauchen deshalb einen Er-

10  Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns, 12.

1 Vgl. Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns, 24-26.
12 Ranciére: Aufteilung des Sinnlichen, 15.
13 Ranciére: Aufteilung des Sinnlichen, 62.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

zihler, der Verantwortung fiir sie itbernimmt, und zwar indem er die diege-
tische Handlungslosigkeit durch die eigene Handlungsbereitschaft kompen-
siert.

Die kanonischen Untitigkeitserzidhlungen des 19. Jahrhunderts weisen
nicht selten Erzahler auf, die in der Diegese als fleifige Arbeiter beschrieben
werden, und gerade deswegen die Aussagen nichtstuerischer Protagonisten
irgendwie >geraderiicken« oder »ausbalancieren« wollen. In Melvilles »Bartle-
by« wird das Nichtstun des Protagonisten immer wieder durch den Erzihler,
Bartlebys Vorgesetzten, zum unhaltbaren Zustand erklirt und Handlung ge-
fordert — »Now one of two things must take place. Either you must do some-
thing or something must be done to you« —** und da sich bis zuletzt keine
Handlung einstellt, wird diese Leerstelle durch die Geschichte des Erzahlers
gefiillt. Die bereits erwihnte Formel, die der Protagonist selbst zu dieser Er-
zihlung beitrigt, und deren grof3e philosophische Resonanz im 20. Jahrhun-
dert ihrem Wirkpotential Rechnung trigt, wird ignoriert. Er wird stattdessen
als jemand beschrieben, »of whom nothing is ascertainable, except from the
original sources, and in his case those are very small« — und dass wegen die-
ses Informationsmangels keine Biographie von Bartleby angefertigt werden
kann, nennt er »an irreparable loss to literature«.”> Deswegen schreibt er sie
selbst.

In Iwan Gontscharows Oblomow spricht der Protagonist zwar mehr, doch
auch da wird das erzihlte Geschehen in eine Rahmenhandlung eingebettet,
deren Erzdhler implizit darauf verweist, dass die traurige Geschichte eines
nichtstuerischen Landadligen nur unter dem Vorzeichen der Warnung er-
zihlt werden kann. So spricht Stolz — der sich ganz gegenteilig verhaltende,
da handlungsfreudige und arbeitsame Freund Oblomows — die letzten Sitze
des Romans itber Oblomows Geschichte zu einem befreundeten Schriftsteller:
»Das werde ich Dir gleich erzihlen; [af} mir nur Zeit, meine Gedanken und
Erinnerungen zu sammeln. Und schreibe es dann auf, vielleicht niitzt es je-
mand. Und er erzihlte ihm das, was hier steht.«!® Die Erzihler in Bartleby und
in Oblomow sind hart arbeitende Figuren, die sich vermeintlich zum Erkliren
des Nichtstuns besser eignen als die Nichtstuer selbst, da sie selbst im Zeital-
ter der Arbeitsglorifikation gesellschaftlich hher geschitzt werden. Dahin-
ter verbirgt sich jedoch auch eine Angst vor der Wirkmacht des Nichtstuns:

14 Melville: Bartleby, 158.
15 Melville: Bartleby, 80.
16  Gontscharow: Oblomow, 648.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

253


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Nichtstun als politische Praxis

sie miissen anstelle der Nichtstuer sprechen, um eine mégliche revolutionire
Wirkung ihrer Geschichten und Sprechakte zu verhindern.

KOMPENSATION in Bombel von Mirostaw Nahacz, 2004

Die letzte Lektiive widmet sich einer zentralen Praxis des Nichtstuns, die auch in den
vorangegangenen Analysen immer wieder von Bedeutung war: dem Sprechen und dem
Erzihlen. Darin wird die These vertreten, dass das Sprechen eine Kompensation der
gesellschaftlichen Verurteilung des Nichtstuns darstellt. Anhand von Mirostaw Nah-
aczs Bombel (2004) wird gezeigt, dass das gesellschaftskritische Erzihlen die soziale
Funktionslosigkeit eines Arbeitslosen kompensieren soll, und dass es dem Nichtstun zu
einem Gffentlichen Erscheinen verhilft, wihrend dieses normalerweise hochstens gese-
hen, aber selten gehort wird.

Der zweite Roman des jungen Autors Mirostaw Nahacz, Bombel," spielt im
Polen des frithen 21. Jahrhunderts. Im ersten Unterkapitel (Dorf und Bushal-
testelle: Raume praktischen Nichtstuns) wird ausgefiihrt, dass darin aus der
Perspektive eines Arbeitslosen das Bild eines Dorfes gezeichnet wird, in dem
es keine (soziale) Mobilitit, keine Unterhaltungsmdglichkeiten und fast kei-
nen 6ffentlichen Raum gibt. Anhand des Topos der Bushaltestelle wird in die-
sem Kapitel gezeigt, wie diese Mingel durch das Nichtstun kompensiert wer-
den. Im zweiten Unterkapitel (Erzihlen) werde ich auf das Erzahlen als Praxis
des Nichtstuns eingehen, die den gesellschaftlichen Ausschluss des arbeitslo-
sen Protagonisten (und einige andere Umstinde) im Erzihlen zu kompensie-
ren versucht. Der nichtstuende Erzihler ist zwar als >wahnsinnig< konnotiert,
schafft es aber dennoch — oder vielleicht gerade deswegen - literarisch pro-
duktiv zu sein, und so auch politisch relevante Aussagen zu titigen. So kri-
tisiert er iiber das Motiv der Arbeit gesellschaftliche Missstinde (Arbeit, eine
Liige) und zeigt, dass der Glaube an den gesellschaftlichen Fortschritt eine
lusion darstellt (Fortschrittsillusion). Der Erzdhler-Protagonist Bombel pro-
blematisiert zudem, so demonstriert das dritte Unterkapitel (Biopolitik vs.

17 Mirostaw Nahacz: Bombel. Wotowiec: Wydawnictwo Czarne (2004). Wird nachfolgend
mit der Sigle Bund der Seitenzahl im Text zitiert. Soweit nicht anders angegeben, be-
ziehen sich die deutschen Zitate auf die Ubersetzung Renate Schmidgalls in Mirostaw
Nahacz: Bombel. Frankfurt a.M.: Weissbooks (2008).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

Organische Gemeinschaft), die biopolitische Kontrolle seines inaktiven Kor-
pers (Kontrolle des inaktiven Korpers), und itberwindet diese Kontrolle in der
Imagination einer Gemeinschaft von Nichtstuern (Gemeinschaft der Nichts-
tuer).

Dorf und Bushaltestelle: Raume praktischen Nichtstuns

Mirostaw Nahaczs Bombel (2004) handelt von einem arbeitslosen Alkoholiker,
der am frithen Morgen an einer dérflichen Bushaltestelle sitzt und dort oh-
ne Unterlass spricht; die gut 150 Seiten lange Romangeschichte besteht aus-
schlieRlich aus diesem Monolog. Der Protagonist Bombel erzihlt unter an-
derem von der Arbeitslosigkeit auf dem Land. Das Leben dort, so Bombel,
sei trist — »nie ma u nas na wsi miejsc pracy i po prostu szaros¢ zycia (B
116); »bei uns auf dem Land gibt es keine Arbeitsplitze, das Leben ist grau«
(128). Damit greift der Roman ein Problem seines Entstehungkontextes auf,
als das polnische Dorf hauptsichlich mit Arbeitslosigkeit assoziiert und da-
mit zum Inbegriff gesellschaftlicher Stagnation wurde. Der junge polnische
Autor Nahacz, der in den 1980er-Jahren in der lindlichen Umgebung Krakaus
aufgewachsen ist, lisst diese Geschichte im postsozialistischen Polen der frii-
hen 2000er-Jahre spielen, kurz vor dessen Eintritt in die Europiische Union.
Die Wirkung des Aufnahmeprozesses in die EU auf die Dritte Polnische Re-
publik war signifikant. Dieser Prozess pragte das Land nicht nur nachhaltig
mit westlich-liberalen Werten, sondern gab auch ungewollt einem langanhal-
tenden innerpolnischen Konflikt neues Futter: der kulturellen Abwertung des
Lindlichen. Der Ursprung dieser Abwertung liegt in der langen Geschichte
der Leibeigenschaft, die tiber Jahrhunderte hinweg eine Spaltung zwischen
Bauerntum und Adelskultur provoziert hat. Da das Land noch bis ins spi-
tere 20. Jahrhundert eine Agrargesellschaft war, ist diese Spaltung in Polen
heute deutlicher als in anderen europiischen Lindern. Die Adels- und Guts-
herrenkultur, die heute mit dem Leben in der Stadt gleichgesetzt wird, war
und wird als tiberlegen angesehen (die meisten Polen sollen sogar glauben,
selbst adeliger Abstammung zu sein),’® wihrend »die in der polnischen Kul-
tur tief verwurzelte Verachtung des biuerlichen Dorfs« immer noch virulent

18 Magdalena Marszatek: Dérfliches Coming-out. Autobiographische Stimmen aus dem
Dorf in der polnischen Gegenwartsliteratur. In: Uber Land. Aktuelle literatur- und kultur-
wissenschaftliche Perspektiven auf Dorf und Lindlichkeit. Hg. v. Ders. u.a. Bielefeld: tran-
script (2018), 213.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

255


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Nichtstun als politische Praxis

sei, so Magdalena Marszalek. In der polnischen Literatur, und nicht weniger
im polnischen Film, wird das Dorf deshalb meist als Anti-Idylle dargestellt.
Diese negative Asthetik ist als kiinstlerischer Zugang zum Thema >Dorf« eta-
bliert und stellt seit dem 19. Jahrhundert eine isthetische Konstante dar, die
sporadisch durch konkrete gesellschaftliche Notlagen aktualisiert wird."
Eine solche Aktualisierung findet in Bombel durch den Topos des Nichts-
tuns statt, den der arbeitslose Protagonist Bombel symbolisiert. Er ist ein Va-
gabund, ein aus der Arbeitsgemeinschaft Ausgeschlossener.>° Er gehort zu
den in Polen sogenannten »menele« (dt.: Penner), die vor Lebensmittelliden,
unter Briicken oder an Bushaltestellen herumlungern, und sich dadurch aus-
zeichnen, »[Ze] nic nie robig«.*! Im frithen 21. Jahrhundert sind das in Po-
len besonders problematische Figuren. Da die EU im Vorfeld des Beitritts
in Polen unter anderem die gestiegene Arbeitslosigkeit und die riickschritt-
liche Landwirtschaft bemingelt hatte,”* wurden Land und Dorf erneut als
Problem wahrgenommen, weil sie der Weiterentwicklung Polens vermeint-
lich im Wege standen.?®* Es kommt zu dieser Zeit zur Herausbildung einer

19 Vgl hierzu Magdalena Marszatek: Das Dorf als Anti-Idylle: Polnische literarische und
filmische Narrative des Verdrangten. In: Imagindre Dorfer. Zur Wiederkehr des Dérflichen
in Literatur, Film und Lebenswelt. Hg. v. Werner Nell u.a. Bielefeld: transcript (2014), 428-
431.

20 Vgl. Robert Castel: Die Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der Lohnarbeit.
Ubers. v. Andreas Pfeuffer. Konstanz: UVK (2000). Der Vergleich Bombels mit einem
Vagabunden ist strenggenommen nicht ganz korrekt, da Bombel z.B. 6rtlich gebunden
ist, wahrend Vagabunden auf der Suche nach Arbeit durch das Land ziehen. Ich benut-
ze diesen Vergleich dennoch, da die Ausschlussmechanismen, die Castel beschreibt,
auch auf Bombel zutreffen. Wie Michel Foucault auch, zeigt Castel, dass sehr unter-
schiedliche Arten von Abweichungen denselben gesellschaftlichen Ausschluss (Margi-
nalisierung, Internierung usw.) hervorrufen, sodass diese verschiedenen Abweichun-
gen (durch den Arbeitslosen, den Vagabunden, den Wahnsinnigen etc.) hinsichtlich
ihrer Problematisierung analog sind. Der Vagabund als Figur ist sicherlich anachro-
nistisch (eigentlich nimmt ihn Castel nur als Prototyp), doch der Modus des sozialen
Ausschlusses ist es nicht—und die Erkldrung Castels passt genau auf die Situation von
Nahaczs Protagonisten.

21 »[Dass] sie nichts tun« (Ubers. meine). So Natalia Stowiak in ihrer soziologischen Stu-
die tiber die Figur des Saufers bzw.>Vagabunden<am Fallbeispiel der stidlich von Kra-
kau gelegenen Kleinstadt Stréze. Natalia Stowiak: Menele. Subkultura o tozsamosci de-
wiacyjnej. Krakau: Oficyna Wydawnicza Impuls (2009), 74.

22 Vgl. hierzu Roland Freudenstein u. Henning Tewes: Wem die Glocken lauten. Ist Polen
auf den Beitritt zur EU vorbereitet? In: KAS-Auslandsinformationen, 17 (5), 2001, 103f.

23 In der polnischen Soziologie wird um die Jahrtausendwende eben dieses dorfliche
Nichtstun als politisches Problem identifiziert. Zum einen weil es der >westlichen<Ar-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

Topologie, die Dorf und Untitigkeit miteinander verschrinkt, und zugleich
mit (vor allem im Hinblick auf die EU-Mitgliedschaft) einer eindeutig nega-
tiven Konnotation versieht. Sie bestitigt die populire Meinung, das Landli-
che im Allgemeinen und das Dorf im Speziellen seien der Ursprung und Ort
des Schlechten. Frither war der Grund dafiir ein Zuwenig an Zivilisation, das
sich in verbrecherischem Verhalten duflerte, in den 2000er-Jahren ist es eine
durch Untitigkeit begriindete Ausbremsung politischen und wirtschaftlichen
Fortschritts.

Der Roman bezieht sich explizit auf diesen Diskurs, ohne ihn allerdings
zu reproduzieren. Er konstruiert zwar das Dorf als einen Ort der Untitigkeit,
fiigt ihm jedoch ein produktives Element hinzu: einen Erzihler. Der narrati-
ve Aspekt in der Geschichte hat von Anfang an eine starke Prisenz, beginnt
der Roman doch mit den Worten: »No wiec cze$¢ i strzalka. Jestem Bombel
na przystanku, bo siedz¢ wlasnie tu, i dlatego na przystanku« (B 5); »Halli-
hallo und hi! Ich bin Bombel von der Haltestelle, hier sitze ich nimlich, des-
halb von der Haltestelle« (9). Die Tatsache, dass der dorfliche Nichtstuer als
zwar arbeitslos, aber zumindest sprechend aktiv dargestellt wird, weist den
Roman als zu einem Gegendiskurs zugehorig aus, der zu der eben beschrie-
benen Abwertung des Lindlichen in Opposition steht. Er verleiht dem Dorf,
das im offentlichen Diskurs meist nur besprochenes Objekt, selten aber ein
sich selbst artikulierendes Subjekt ist, eine Stimme. Damit weicht der Ro-
man in zweierlei Hinsicht von dem dominanten Diskurs ab: Zum einen zeigt
er Aktivitit innerhalb eines vermeintlich nichtstuerischen Raums, zum an-
deren verleiht er einem Phinomen Sichtbarkeit, dem Reprisentation hiufig
verweigert wird.

beitsethik entgegenstehe (deren Nachahmung als der Aufnahme in die EU zutraglich
wahrgenommen wird), zum anderen sollen aus ihm noch andere politische Probleme
entspringen. Wenn z.B. Stadt und Land dadurch voneinander getrennt sind, dass erste-
re Arbeitnehmer, letzteres aber nur Arbeitslose (d.h. Sozialhilfeempfinger) beheima-
tet, dann bildet sich eine Zweiklassengesellschaft; infolge dessen ist die Landbevolke-
rung neben ihrer geographischen Marginalisierung auch noch sozial und wirtschaft-
lich abgeschottet und wird dadurch zur Brutstatte fremdenfeindlicher, spezifisch an-
ti-europdischer Phobien. Vgl. Maria Hirszowicz: Spory o przysztosc. Klasa, polityka, jed-
nostka. Warschau: Wydawnictwo IFiS PAN (1998), 124. AuRerdem Lucjan Kocik: Trauma
i eurosceptycyzm polskiej wsi. Krakau: Universitas (2001). Und Eugeniusz Ko$micki u.a.
(Hgs.): Problem barier Swiadomosciowych na wsi wobec integracji Polski z Unig Europejskq.
Poznar: AR (2000). In dieser Betrachtung wird der oben beschriebene Abwertungs-
mechanismus durch den Topos des Nichtstuns aktualisiert.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

257


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Nichtstun als politische Praxis

Beides zeigt sich in besonderer Weise an dem Setting der Romanhand-
lung: der Bushaltestelle.** Sie wird bereits im zweiten Satz des Romans
zum zentralen Zuordnungsmerkmal des Protagonisten-Erzihlers Bombel,
schlieRlich beschreibt er sich selbst als »Bombel von der Haltestelle«. Diese
Verquickung zwischen dem Nichtstuer und dem Ort der Bushaltestelle ist
kein Zufall. Die Funktion der Haltestelle besteht iiblicherweise darin, einen
Raum bis zu dem Beginn einer Reise bereitzustellen, in dem lediglich ge-
wartet werden soll, nichts sonst. Marc Augé nennt solch einen spezifisch mit
dem Reisen verkniipften Raum (dazu gehéren auch Autobahnen, Flughifen,
Hotels etc.) deshalb einen >Nicht-Ort¢, weil er sich dadurch auszeichnet, kein
»Ort der Titigkeit« zu sein.? Man kann dort nichts tun, weil das primire
Ziel immer ist, von dort weg und zu einem Ort (d.i. einem Raum) zu ge-
langen, an dem man wieder titig sein kann.?® Auch in Michel de Certeaus
Raumtheorie ist die Unterscheidung zwischen Ort und Raum durch die An-
bzw. Abwesenheit von Handlung geregelt — ein Ort verweist »auf das Dasein
von etwas Totem« und ist »im Abendland [..] immer durch einen reglosen
Kérper definiert«.?” Der Raum hingegen ist ein Ort, »mit dem man etwas
macht«, seine Erzeugung ist »durch eine Bewegung bedingt«.?®

Doch in Bombel weicht die Bushaltestelle von diesem konventionellen Ver-
stindnis ab: obwohl es sich um einen Nicht-Ort (Augé) bzw. einen Ort (de

24  Indiesem Zusammenhang ist auch auf den kiirzlich erschienenen Bildband zu verwei-
sen, der den ungewdhnlich hohen asthetischen Aufwand bei der architektonischen
Gestaltung sowjetischer Bushaltestellen darlegt; Christopher Herwig: Soviet Bus Stops.
London: FUEL (2015). Indessen handelt es sich bei der polnischen Bushaltestelle, um
die es im Folgenden gehen soll, um einen anderen Topos. Architekten der Sowjet-
zeit haben die notwendige Fiigung in die von der Politik vorgegebenen kiinstlerischen
Richtlinien durch die phantastische Gestaltung alltaglicher Gebaude wie Bushaltestel-
len kompensiert. In Polen hingegen (das in Herwigs Bildband nicht mit Beispielen ver-
treten ist) gibt es kein vergleichbares architektonisches Phanomen. Die Bushaltestelle
steht hier, so kann der Darstellung in Bombel entnommen werden, im Zentrum einer
zeitgenossischen Topologie des Nichtstuns, die ebenso Riickschlisse auf den politi-
schen Kontext zuldsst, der sich jedoch von dem sowjetischen mafgeblich unterschei-
det.

25  Marc Augé: Orte und Nicht-Orte. Voriiberlegungen zu einer Ethnologie der Einsamkeit.
Frankfurt a.M.: Fischer (1994), 80.

26  AhnlichwieinderTheorie Michel de Certeaus entstehen in der Raumkonzeption Augés
anthropologische Orte (d.h. Raume) erst durch soziales Handeln — nie andersherum.
Vgl. Augé: Orte und Nicht-Orte, 63-67.

27  De Certeau: Kunst des Handelns, 219. Herv. meine.

28  De Certeau: Kunst des Handelns, 218, 219. Herv. meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

Certeau) handelt, findet dort Titigkeit statt. Darin zeigt sich, dass die kausale
Verkniipfung zwischen Bushaltestelle und Nichtstun auch umgekehrt funk-
tioniert: Bombel sucht die Bushaltestelle bewusst auf, um dort nichts zu tun,
weil es der Ort des Nichtstuns ist. In Weiterfithrung von Augés Gedanken lasst
sich feststellen, dass solche Nicht-Orte das Nichtstun nicht unbedingt als Ef-
fekt produzieren, sondern dass sie kulturell so stark als >untitig« konnotiert
sind, dass sie gerade deswegen von Nichtstuern aufgesucht werden, weil sie
dem Nichtstun einen geeigneten, in gewissem Sinne sogar einen legitimen
Raum bieten. Wenn die Bushaltestelle so zum Ort nichtstuerischer Praxis
wird, findet eine Verwandlung des Ortes in einen Raum statt,” der nichts-
destotrotz die Konnotation der Untitigkeit weitertrigt. Dabei lassen sich drei
verschiedene lindliche Praktiken des Nichtstuns isolieren: die Ersatz-Reise
(1), die Suche nach Unterhaltung (2), und der Versuch, sich 6ffentlichen Raum
anzueignen (3).

(1) Reise: Zum ersten steht die Haltestelle stellvertretend fir den Topos des
Reisens, und der Aufenthalt in ihr funktioniert als Ersatz-Reise. In Polen war
und ist dieser synekdochische Gebrauch eine kulturelle Praxis, die sich aus der
stationiren Lebensweise der Landbevolkerung ableitet. Im Gegensatz zu sei-
nen westlichen Nachbarn waren in Polen bis ins spite 20. Jahrhundert mehr
Menschen in der Landwirtschaft als in jedem anderen Sektor beschiftigt, was
Ortgebundenheit auf der einen und ein oft geringes Einkommen auf der an-
deren Seite mit sich bringt und Mobilitit einschrinkt. Zeit an der Bushalte-
stelle zu verbringen bedeutet vor diesem Hintergrund, zumindest die Spur
dieser Mobilitit zu lesen und erleben, und die Hoffnung zu nihren, die sich
damit verbindet: auf Anderes und auf Besseres. Bombel sucht die Bushal-
testelle auf, um dem fiir ihn unerschwinglichen Luxus des Reisens niher zu
sein. »Wchodzimy do autobusu, ja i Pietrek, skromni, ale dumni, [...] jest piek-
nie i nikomu nie przeszkadza, ze nie mamy biletéw, triumt er, »[m]ogtoby
tak byé« (B 26).3°

(2) Unterhaltung: In Abwesenheit konventioneller Vergniigungsmoglich-
keiten wie dem Kino, einer Kneipe, oder zumindest einer Bibliothek war (und
ist) in vielen polnischen Dérfern die Bushaltestelle, oder auch die Telefonzel-
le, der interessanteste Ort fiir diejenigen, die freie Zeit zur Verfigung ha-

29  EineArbeit, die de Certeau zufolge typischerweise von Erzdhlungen geleistet wird. Vigl.
De Certeau: Kunst des Handelns, 220.

30 »Wirsteigen in den Bus ein, ich und Pietrek, bescheiden, aber stolz, [..] es ist wunder-
schon, und keinen stort es, daf wir keine Fahrkarten haben. So kdnnte es sein.« (33)

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

259


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Nichtstun als politische Praxis

ben. Auf der Suche nach Abwechslung trifft man dort Gleichgesinnte, sodass
auch beim Ausbleiben der Unterhaltung von auflerhalb sich die Gemeinschaft
durch ihr Zusammenkommen selbst unterhalten kann. Wahrend Augé be-
hauptet, Nicht-Orte wiirden Einsambkeit schaffen und »keinerlei organische

Gesellschaft« beherbergen konnen,

so ist die polnische Bushaltestelle im
Gegenteil ein sozialer Raum. Er bleibt jedoch >zweitklassigc, da er nur von
Subjekten aufgesucht und realisiert wird, die nicht schon anderweitig sozi-
al eingebunden und damit auch titig sind (z.B. durch Familie oder Beruf).
Deshalb sitzt Bombel dort: Er hofft, dass sich in seiner Not (er braucht Ziga-
retten und Alkohol) »pojawi [sie] jaki§ zapomniany kolega« (B 8),3* der ihm
aushelfen kann, und vertraut dabei auf die sGemeinschaft der Trinker<,?? die
sich regelmifig an diesem Ort bildet. Die Haltestelle dient als >Rettungsboot«
fur die Zeiten, in denen aus eigener Kraft nichts fiir die Sucht getan werden
kann: Die >Gemeinschaft der Trinker« versteckt dort Weinflaschen, und auch
Bombel hat zwischen den Balken eine Zigarette deponiert, fiir schlechte Zei-
ten.3*

() Offentlichkeit: Bombel hilt sich an der Bushaltestelle auf, weil er fiir
sich ein Stiick des 6ffentlichen Raums reklamieren will. Das Nichtstun ist,
wie bereits mehrfach besprochen wurde, oft in einem Kampf um sein eige-
nes Erscheinen begriffen, denn eine »Distanzierung vom Handeln<*® zieht
Hannah Arendt zufolge »Unsichtbarkeit«3® nach sich. Um in der Offentlichkeit
zu erscheinen, setzt sich Bombel an die wahrscheinlich einzige 6ffentliche
Sitzgelegenheit im Dorf, die sich an der Bushaltestelle befindet — deswegen
zieht er auch die Bank an der Bushaltestelle der von seinem Grofivater ge-
schnitzten, >privaten< Bank in seinem Garten vor (B 57). Anstatt, wie in der
modernen Gesellschaft iiblich, seine »soziale Zugehorigkeit« durch »Berufs-
arbeit« auszuweisen,3” definiert sich Bombel durch seinen éffentlichen Ort
des Erscheinens: »Jestem Bombel na przystanku, bo siedze wlasnie tu« (s.o.,

31 Augé: Orte und Nicht-Orte, 131.

32 »[l]rgendein vergessener Kumpel auftaucht« (13).

33 Siehe den Abschnitt »Gemeinschaft der Nichtstuer« spater in diesem Kapitel.

34  »[S]chowatem kiedys na tym przystanku papieroska na czarng godzine, czyli na teraz.«
(B 24); »[l1ch [hab] an dieser Haltestelle mal eine Zigarette fiir eine schwarze Stunde
versteckt [..], das heifdt, fiir jetzt.« (28)

35  Arendt: Vom Leben des Ceistes, 97.

36  Arendt: Vom Leben des Geistes, 77.

37  Afdlinder u. Wagner: Einfiihrung: Arbeit und Philosophie, 11.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

B 5); »Ich bin Bombel von der Haltestelle, hier sitze ich nimlich, deshalb von
der Haltestelle« (9). Er eignet sich diesen Raum mittels seiner Inaktivitit an.

Diese drei Praktiken des Nichtstuns haben alle kompensatorischen Charak-
ter: Bombel ist an der Bushaltestelle, um seine fehlende Mobilitit, seine ein-
same Langeweile, und seine fehlende 6ffentliche Erscheinung imaginativ zu
kompensieren. Neben diesen an den Ort der Bushaltestelle gebundenen Prak-
tiken widmet sich der Protagonist noch einer weiteren Kompensation: dem Er-
zahlen.

Erzahlen

Das Erzdhlen im Roman Bombel ist in vielerlei Hinsicht eine kompensatorische
Tatigkeit. Der Protagonist Bombel wartet in der Haltestelle darauf, dass je-
mand dort vorbeikommt. Die Langeweile, die er beim Warten empfindet, ver-
sucht er, der Benjaminschen Erzihler-Konzeption entsprechend, durch das
Erzihlen zu bannen.3®

Doch dem Erzihler-Protagonisten Bombel ist nicht nur langweilig, er lei-
det auch an seiner Alkohol- und Nikotinsucht. Er sitzt an der Bushaltestelle,
weil er darauf hofft, dort jemanden zu treffen, der ihm eine Zigarette oder ei-
nen Schluck Alkohol spendieren kann: »chce mi sie pi¢ dzisiaj[...]. Jesli sie nie
wydarzy, nie pojawi jaki§ zapomniany kolegal...]. Gorzej, jak nie« (B 8f.); »ich
will heute trinken[...]. Wenn nichts passiert, wenn nicht irgendein vergesse-
ner Kumpel [...] unverhofft kommt[...][,] siehts iibel aus« (12f.). Seine Trink-
sucht bereitet ihm Schmerzen und korperliches Unwohlsein — ihm ist kalt (B
8), seine Innereien scheinen zu jucken (B 59), er hat das Gefiihl, sein Bauch
konnte sich ausstiilpen (B 99). Dieses Unwohlsein sucht der Protagonist durch
das Erzihlen auszugleichen. Das zeigt sich mit besonderer Deutlichkeit in der
Abfolge von Bombels Erzihlinhalten: der Beschreibung seines geplagten Kor-

38  Benjamin begreift das Erzihlen als repetitives Handwerk und behauptet, dass sich im
Zustand der Langeweile — dem Héhepunkt geistiger Entspannung — die gehorten Ge-
schichten einpragen, die dann wihrend der Ausfithrung eines (ebenfalls repetitiven)
Handwerks wiedererzihlt werden. Benjamins Begriindung, der Rhythmus der Arbeit
wirke induktiv und >entfache< so das Erzahlen, misste man eigentlich auch um das
Gegenteil erweitern: Wenn man in der Langeweile keinem Rhythmus ausgesetzt ist,
so erzeugt man ihn im Erzdhlen. Walter Benjamin: Der Erzdhler. In: Ders.: Erzihlen.
Schriften zur Theorie der Narration und zur literarischen Prosa. Hg. v. Alexander Honold.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2007), 111.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

261


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262  Nichtstun als politische Praxis

pers folgt fast immer eine narrative Metabeobachtung, wie zum Beispiel in
der folgenden Passage:

juz nawet czuje w sobie te anomalia, jak we mnie drazg [sic!] i sie wwiercaja,
jak ktéci sie wszystko we mnie, zotgdek ze §ledziong, jak prawe ptuco razem
zlewym wspélnie napadajg z bronig w reku na serce, jak mi sie wszystko
przewraca i nazywa nie tak, jak powinno. Tak wigc, zeby umilic sobie czas, opo-
wiem sam do siebie[..].(B119, Herv. meine)

ich spiire die Anomalie sogar schon in mir, wie sie bohrt und sich hineinfrif3t,
wie alles in mir sich streitet, der Magen mit der Milz, wie die linke und die
rechte Lunge mit der Waffe in der Hand zusammen iiber das Herz herfallen,
wie alles durcheinanderkommt und nicht mehr heifit, wie es heifden soll. Al-
so erzihle ich mir selbst was, um mir die Zeit angenehmer zu gestalten[...]. (131f,
Herv. meine)

An dieser Abfolge, die sich im Roman oft wiederholt, zeigt sich die schmerz-
lindernde und sogar autheiternde Funktion des Erzihlens; eine Eigenschaft,
die auch in der narratologischen Forschung etabliert ist.>* Bombel kompensiert
also durch das Erzihlen sein Unwohlsein, das sein Nichtstun begleitet.
Doch das Erzihlen in Bombel ist nicht nur die Kompensation einer korper-
lichen Befindlichkeit, sondern auch der Stellung des Protagonisten im sozia-
len Abseits. Robert Castel hat die >Ausgeschlossenheit« als zentrales Merkmal
des Vagabunden beschrieben. Beim Vagabundendasein handele es sich, so
Castel, um den »Grenzfall eines Entkoppelungsprozesses«, d.h. einer Losgeldst-
heit von konventionellen sozialen Bindungen, die sich »aus der Instabilitit
des Verhiltnisses zur Arbeit und der Briichigkeit der Gemeinschaftsnetzwer-
ke speist«.*® Diese Entkoppelung hat eine wichtige sozial-phinomenologi-
sche Folge: der aus der Gemein- und Gesellschaft ausgeschlossene Arbeits-
lose verschwindet aus der Wahrnehmung der meisten anderen Menschen,
die weiterhin arbeiten. Er wird nicht mehr gehért und nicht mehr gesehen.
Der so >Verschwundene< mochte gegen diese Unsichtbarkeit ankimpfen, er
mochte wieder in den »Erscheinungsraumc treten, der Hannah Arendt zufol-
ge entsteht, »wo immer Menschen handelnd und sprechend miteinander um-

39  Formenti schreibt: »Words and stories have the power to [..] heal, to soothe«. Laura
Formenti: Auto/Biography. A Relational Journey. In: Constructing Narratives of Continuity
and Change. Hg. v. Hazel L. Reid u.a. London: Routledge (2016), 12f.

40  Castel: Die Metamorphosen der sozialen Frage, 87.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

gehen«.*! Da ihnen zur Handlung - oder zu der Titigkeit, die sozial am meis-
ten wertgeschitzt wird — jedoch Ressourcen fehlen (aus welchem Grund auch
immer), konzentrieren sich solche >unsichtbaren« Figuren auf erreichbare Er-
scheinungen: das Sitzen in der Offentlichkeit, und das Sprechen. Das ent-
spricht auch der 6ffentlichen Wahrnehmung. Die Soziologin Natalia Stowiak,
die eine Gruppe »menele« (dt.: Penner) in Siidpolen in den spiten 2000er-
Jahren untersucht, berichtet, dass ihren Umfragen zufolge »menele« allge-
mein als besonders redselig (»gadatliw[i]«) gelten.** Sie gibt auflerdem an,
dass Passanten gefiihlt wesentlich hiufiger in ein Gesprich verwickelt wer-
den, als um Geld gebeten.®® Der Protagonist Bombel ist eben so eine redselige
Figur, die das, was ihr widerfihrt, allen ihren Mitmenschen erzihlen muss.
Dies reflektiert er schon vor dem Erzihlen seiner ersten Geschichte zu Beginn
des Romans: »No wie¢ pamietam takg jedng rzecz, ktéra mi sie przytrafila,
juz wszystkim ja opowiedzialem« (B 10); »Ich erinnere mich also an eine Sa-
che, die mir widerfahren ist, ich habe sie schon allen erzihlt« (14). Bombel,
der in seinem Nichtstun weder durch Arbeit, Familie noch durch politisches
Wirken eine gesellschaftliche Rolle einnimmt, kompensiert seine soziale Funk-
tionslosigkeit also durch das Erzidhlen. Es bringt ihn mit anderen Menschen
in Kontakt, und manchmal kann er sich damit bei Touristen sogar ein Bier
serkaufenc (B 10)

Doch das Sprechen und das Erzihlen des Protagonisten, obwohl aus dem
Nichtstun heraus motiviert, hat gerade aufgrund des Nichtstuns des Erzih-
lers keine hohe Wahrscheinlichkeit, gehort zu werden. Das liegt an der allge-
mein negativen Wahrnehmung des éffentlichen Nichtstuns,** durch die ein
diskursiver Ausschluss des nichtstuerischen Sprechens begriindet wird. Das
bestitigt auch die Studie Natalia Stowiaks: die Mehrzahl der von Stowiak be-
fragten Passanten (71,9 % von 64 Befragten) geben an, so zu tun, als horten
sie die »menele« nicht.*> Eine solche, auf der Ebene der Sprache realisierte,
gesellschaftliche Delegitimierung — sowie der damit einhergehende riumli-
che Ausschluss - trifft in der Regel die Individuen, die sich normativen Hand-
lungszwingen nicht unterwerfen. Michel Foucault hat dieses Phinomen in Fo-

41 Arendt: Vita activa, 251.

42 Stowiak: Menele, 77.

43 Stowiak: Menele, 78.

44  >Vagabunden< werden in Polen i.d.R., wie Stowiak exemplarisch zeigt, als Problem
wahrgenommen: »Ogélne ustosunkowanie spotecznosci lokalnej do badanej grupy
»meneli«jest [..] negatywne«. Stowiak: Menele, 73.

45  Stowiak: Menele, 78.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

263


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Nichtstun als politische Praxis

lie et déraison (1961) fiir den Wahnsinn beschrieben. Aus seiner Arbeit lisst sich
Ahnliches iiber das Nichtstun ableiten. Das Nichtstun sei nimlich eine Folge
des Wahnsinns, schreibt er: der »Wahnsinn in seiner allgemeinsten aber kon-
kretesten Form« sei »das Fehlen einer Arbeit«.%® Foucault weist also den Wahn-
sinn auch als eine Form des Nichtstuns aus. In Anbetracht der Tatsache, dass
sowohl der Wahnsinn als auch das Nichtstun Normabweichungen darstellen,
kann man vermuten, dass sich diese Begriffe auch gegenseitig konnotieren,
d.h. dass das Nichtstun an sich auch einer Bestimmung als >wahnsinnig« un-
terliegt, ebenso, wie der Wahnsinn >nichtstuerisch« wirkt. Foucaults Folie et dé-
raison impliziert ja gerade, dass Mechanismen gesellschaftlichen Ausschlusses
nicht zwischen verschiedenen Arten der Normunterwanderung unterschei-
den, sondern mit allen gleich verfahren.*’

Diese gegenseitige Konnotation — deren wissenschaftliche Annahme iib-
rigens auch in Polen nachgewiesen werden kann —*? ist in Nahaczs Roman

46  Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Ver-
nunft. Ubers. v. Ulrich Képpen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1989), 1. Herv. meine.

47  Vgl. Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, 71.

48 Im polnischen Kontext scheint Kausalitat allerdings eine grofRere Rolle zu spielen als
bei Foucault. Der polnische PsychiaterJerzy Strojnowski hatin einer medizingeschicht-
lichen Arbeit (ebenfalls aus den 1960er-Jahren) festgestellt, dass (zumindestim spaten
18.Jahrhundert) MiRiggang —und, nebenbei bemerkt, Alkoholismus —als Ausléser fir
Psychopathologien verstanden wurde. In seinen Ausfithrungen zur polnischen Psych-
iatriegeschichte zitiert Strojnowski aus der von Ludwik Perzyna 1793 publizierten Ab-
handlung Lekarz dla wtoscian, in der die Korrelation von Mifliggang und Wahnsinn vor
allem fiir Frauen geltend gemacht wird: »Lekarze oSwiecenia dopatrywali sie zwigz-
ku miedzy pewnymi dolegliwo$ciami nerwowo-psychicznymi a takim trybem zycia;
postuchajmy np. Perzyny: 34: »Maciczne dolegliwosci bywaja dwojakie, jedne praw-
dziwe, [...] drugie [..] niby maciczne [..] takowe [..] najczesciej trafia sie zwykto ko-
bietom préznowanie lubigcym, zbytecznie si¢ objadajgcym [...] mitosnicom trunkéw
i pijaczkom [...] na bajkach zycie trawigcym [..]. Najprzdd: wszystkie ciotki, kumy [...]
powyganiaé na zawdy trzeba, wddki sie wyrzec statecznie, ujgc sie roboty«. Dt.: »Die
Arzte der Aufklirung vermeinten einen Zusammenhang zwischen gewissen neuro-
psychologischen Befindlichkeiten und einem solchen Lebenswandel auszumachen. So
horen wir von Perzyna: Uterése Beschwerden gibt es zweierlei, die einen wahrhaftig
.. die anderen ... angeblich uterds ... befallen am haufigsten Frauen, die dem Mifig-
gang fronen, sich iippigerndhren, alkoholische Triinke lieben, Trinkerinnen, die das Le-
ben in Mdrchenwelten vergeuden. Zuallererst: Jegliche Tanten und Kumpaninnen auf
Nimmerwiedersehen verscheuchen, dem Wodka standhaft entsagen und an die Ar-
beit machen.« (Ubers. meine) Jerzy Strojnowski: Polska psychiatria spoteczna w ujeciu
historycznym. In: Roczniki Filozoficzne 15 (4), 1967, 51. Fiir die Ausfiihrungen zum >polni-
schen<Alkoholproblem vgl. 49f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

ebenfalls prisent. Die motivgeschichtliche Tendenz zur Pathologisierung des
Nichtstuns adaptierend, zeigt Bombel nicht nur einen kdrperlich kranken (da
an Alkoholsucht leidenden), sondern auch einen geistig nicht ganz gesunden
Nichtstuer. Bombel gibt an, »Schikanen« mit dem »Kopf« zu haben — »mam
nie ten tego z glows, jakies takie szmery-bajery« (B 6),*° sie sollen ihn zum So-
zialhilfeempfang berechtigen, der seinen Unterhalt garantiert. Er bezeichnet
sich selbst mehrmals als Verriickten:

Jezu, tak méwie do siebie i nie poznaje tych stéw, ktére wychodzg z mojej
geby. Cadam jak nienormalny, bo tylko tacy do siebie méwig[...]. (B 24)
Jesses, ich rede mit mir selber und erkenne gar nicht wieder, was da aus mei-
nem Maul kommt. Ich quatsche wie ein Verriickter, denn nur die quatschen
mit sich selber [...]. (28)

Der Wahnsinn, der sich aus Bombels >Kopferkrankung« ergibt, findet auch auf
der Ebene der Erzihlung deutlichen Niederschlag. Er duflert sich in einem
Sprechen, das, Foucaults Charakterisierung des wahnsinnigen Sprechens ge-
maf, »auflerhalb des reflektierten Schweigens der Vernunft endlos seinen
Lauf nimmt«.’® Zum einen benutzt er am laufenden Band Schimpfworte,
zum anderen verliert er stindig den Faden seiner eigenen Erzihlung, iber
die er keine konstante Kontrolle auszuiiben scheint. Obwohl er behauptet,
ein selbstbestimmter Erzihler zu sein, der sich das Thema seiner Geschich-
te selbst aussucht und diese, seinem eigenen Willen nach, wiedergibt — er
will unbedingt »méwié [...] tylko na wlasciwy temat, ktory sam ustalitem, bo
jestem wolnym cztowiekiem w wolnym kraju« (B 33, Herv. meine)®! —, berichtet er
vielfach von narrativem Kontrollverlust. Mehrmals behauptet er, gerade et-
was gesagt zu haben, was er eigentlich gar nicht sagen wollte, was seine er-
zihlerische Selbstbestimmtheit ebenso wie die mégliche Unterstellung einer
Intention des Sprechens,”” in Zweifel zieht. Im folgenden Passus zu Beginn

49 »Denn ich hab da irgendwelche Schikanen, was mit dem Kopf« (10). Bombel um-
schreibt das mehrmals als den Besitz >gelber Papiere« (»z6tte papiery« B 21).

50 Michel Foucault: Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werks. In: Ders.: Schriften zur Lite-
ratur. Ubers. v. Hans-Dieter Gondek. Hg. v. Daniel Defert u.a. Frankfurta.M.: Suhrkamp
(2003), 182.

51 »[llchsollte [..] [nur] zum eigentlichen Thema [reden], das ich selbst bestimmt habe, weil
ich ein freier Mensch in einem freien Land bin.« (39, Herv. meine)

52 Vgl. die Einleitung in diesem Kapitel.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

265


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266  Nichtstun als politische Praxis

des Romans zeigt sich stattdessen, dass Bombel eine fiktive, andere Person
erfindet, der er die Verantwortung fir das von ihm Geduflerte zuschreibt:

Méwitem o czym innym, ale zauwazytem, ze jak tak mdwie do siebie i mé-
wieg, to w pewnym momencie nawet nie wiem, co mi wychodzi i az sam je-
stem ciekaw, co powiem, stucham uwaznie i czuje, jakby to méwit jakis inny
Bombel, jakis taki mniejszy, ale troche madrzejszy ode mnie, czyli Bombla
wiekszego, i jak gdyby on siedziat w Srodku i wymyslat to wszystko, moze na-
wet to ten sam, co mnie ssie, jak chce mi sie pali¢. Tak wiec to, ze zaczynam i
czasem nie koncze, to zastuga tego, ze kiedy méwie, to nie mysle, tylko licze
na tego we mnie, a on mnie czasami zdradziecko oktamie. (B 9)

Ich wollte eigentlich was anderes sagen, aber ich merke, wenn ich so mit mir
rede und rede, weifd ich manchmal gar nicht, was dabei raus kommt, und ich
bin selbst gespannt, was ich sagen werde, ich hér mir aufmerksam zu und
hab das Cefiihl, da redet ein anderer Bombel, biRchen kleiner, aber bifichen
gescheiter als ich, als der grofle Bombel, und es ist, als wiirde der in mir drin
sitzen und sich das alles ausdenken, vielleicht ist es sogar derselbe, der an
mir saugt, wenn ich Lust aufs Rauchen hab. Wenn ich also manchmal an-
fange und nicht fertigrede, dann kommt das daher, daf ich, wenn ich rede,
nicht denke, sondern mich auf den in mir drin verlasse, und der legt mich
manchmal ganz fies rein. (13f)

Aussagen dieser Art, er habe sich »etwas vergaloppiert« (»troche sie zapet-
liteme, B 11) - die eigentliche Ubersetzung von »zapetlié« lautet eigentlich:
sich endlos wiederholen, wie eine Schallplatte, die hingt -, oder wolle gar
nicht tiber diese, sondern eine andere Sache sprechen (»nie o tym mam
méwié«, B 16),5 stellen Bombel als unverniinftigen, unkontrollierten Er-
zihler heraus. Diesen Kontrollverlust méchte er durch die Metapher einer
Personlichkeitsspaltung (»jaki$ inny Bombel, jaki$ taki mniejszy, ale troche
mqdrzejszy«, Herv. meine) erkliren, was den Eindruck seiner Unkontrolliert-
heit allerdings noch verstirkt. Die Unfihigkeit, eine kohirente, verniinftige
Erzihlung zu produzieren, spiegelt die von Foucault in Bezug auf die Arbeit
ebenso wie auf die Sprache getitigte Feststellung der »Unvereinbarkeit von
Werk und Wahnsinn«.>* So fithrt der Roman den Grund fiir den diskursiven
Ausschluss von Bombel, und von Nichtstuern, »menele«, im Allgemeinen

53  »[NJicht dariiber wollte ich reden« (20).
54  Foucault: Der Wahnsinn, 183.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

vor, indem er ihr Sprechen als swahnsinnig¢, und damit als einen Sprechakt
markiert, der nicht ernst genommen werden kann und muss.

Doch wihrend der Roman die Unkonventionalitit eines nichtstuerischen
Sprechens, und damit die Griinde fiir seinen diskursiven Ausschluss hervor-
hebt, zeigt er zugleich seine literarische Produktivitit an. Die dargestellte Ta-
tigkeit Bombels werde vielleicht von der Gesellschaft als mangelhaft empfun-
den, doch, so die Implikation, aus kiinstlerischer Perspektive sei sie durch-
aus wertvoll. Und zwar nicht trotz, sondern wegen ihrer Normabweichung.
Denn die von der Gesellschaft entkoppelte Figur Bombel kann gerade deswe-
gen sprechen und erzihlen, weil sie nicht von konventionellen Titigkeiten in
Anspruch genommen wird. Zwar kann sie aufgrund ihrer Stellung als Auen-
seiter eigentlich keinen Sprechakt ausfithren, weil ihr Sprechen aufSerhalb der
diegetischen Konvention stattfindet.” Extradiegetisch betrachtet vollzieht sich
allerdings das genaue Gegenteil: Die Unkonventionalitit der Sprechsituati-
on legitimiert den Sprechakt als genuin literarischen. Denn obwohl Bombel
durch seine Arbeitslosigkeit geltende Normen unterwandert, so zeigt doch
schon allein die Tatsache, dass Nahacz mit diesem fiktiven Selbstgesprich ei-
nen ganzen Roman fillt, die kiinstlerische Qualitit dieses Sprechens an. Sein
Nichtstun, und damit seine soziale Funktionslosigkeit, ist eine Voraussetzung
fiir das Entstehen von Kunst, ganz gemaf} der Feststellung Terry Eagletons:
»The function of art [...] is not to have a function«.5¢ In diesen Bahnen bewegt
sich auch das Denken von Shoshana Felman, die, von den Thesen Foucaults
ausgehend, die Literarizitit des unkontrollierten, wahnsinnigen Sprechens
herausstellt:

As opposed to the subject of logos, the subject of pathos is a subject whose
position with respect to fiction (even when he is the author) is not one of
mastery, of control, of sovereign affirmation of meaning, but of vertige, of
loss of meaning. 1t could then be said that madness (as well as pathos and,
perhaps, literature itself) is the non-mastery of its own fiction; it is a blindness
to meaning.>’

55  Soschreibt]ohn L. Austin: »There must exist an accepted conventional procedure hav-
ing a certain conventional effect, that procedure to include the uttering of certain
words by certain persons in certain circumstances«. Austin: How to do Things with Words,
14.

56  Terry Eagleton: The Event of Literature. New Haven: Yale UP (2012), 24.

57  Shoshana Felman: Madness and Philosophy or Literature’s Reason. In: Yale French Stu-
dies 52,1975, 221.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

267


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Nichtstun als politische Praxis

So betrachtet ist das nichtstuerische Sprechen Bombels zwar unkontrolliert,
aber trotzdem und deswegen literarisch, denn »literature itself[...] is the non-
mastery of its own fiction«. Nahacz riickt diese Perspektive weiterhin in den Vor-
dergrund, indem er Bombel als einen Unterhaltungskiinstler darstellt. Dies
ist schon am Beginn des Romans durch Bombels Selbstverstindnis als eine
Art Schauspieler augenfillig, der sich vor einem vorgestellten Publikum in-
szeniert. Um die Langeweile in der Bushaltestelle zu bannen, gibt er vor, Teil-
nehmer einer Talkshow im Fernsehen zu sein:

No wiec ma by¢ ekspozycja i w jej ramach co$ o sobie, jak w teleturniejach,
mam piecdziesiat pie¢ lat, emeryt elektryk, dwie corki i zone, ktére teraz go-
raco pozdrawiam poprzez machanie im do kamery. Ale na powaznie, bez zar-
tow, to wcale nie mam piecdziesieciu lat i chyba sie skapneliicie, ze tylko tak
powiedziatem, zeby sie nudno nie zrobito. (B 5)

Also: Das soll eine Art Einleitung sein, das heifdt, etwas tiber mich, wie im
Fernsehquiz: Ich bin fiinfundfiinfzig, pensionierter Elektriker, zwei Tochter
und eine Frau, ich griifde sie herzlich und winke in die Kamera. Aber im Ernst,
ohne Quatsch: Ich bin nicht fliinfundfiinfzig [sic!], sicher habtihr kapiert, da
ich das blofd gesagt habe, damit’s nicht langweilig wird. (9)

An dieser Aussage Bombels wird erkennbar, dass er nicht nur fir sich selbst
erzahlt, sondern zu einem imagindren Publikum spricht. Diese Inszeniertheit
seines Sprechens stellt notwendig seinen Status als Wahnsinniger in Frage,
da er die Vermutung zulisst, dass auch die Behauptung, verriickt zu sein,
eben nur behauptet und nicht wahr ist. Betrachtet man nochmals Bombels
Reflexionen iiber seinen Kontrollverlust beim Sprechen, so scheint sich diese
Vermutung zu bestitigen. Dort behauptet er, er wiirde eigentlich ganz »gern«
und absichtlich abschweifen, weil es »angenehmc sei, »den Moment hinaus-
zuzdgern, bevor man zum Kern der Sache kommt und dann das Wichtigste
sagt« (18f.). Damit suggeriert er, Kontrolle iiber die Abschweifung, den Kon-
trollverlust ausiiben zu kénnen. Das polnische Original dieser Stelle unter-
stittzt diesen Eindruck, dort heiflt es nimlich: » Pozwolg sobie na dygresyjke, bo
przyjemnie jest tak oddala¢ ten moment, kiedy dojde do sedna sprawy i bede
mogt powiedzie¢ o tym najwazniejszymc« (B 14, Herv. meine). Die wortliche
Ubersetzung des ersten Teilsatzes lautet »ich erlaube mir eine Abschweifungs,
nicht, wie in Renate Schmidgalls Version, »ich schweife gern ein bisschen ab«
(18f., Herv. meine). Da mit dieser semantischen Vermischung von Agens und

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

Passivitit unsicher ist, ob man Bombel glauben kann oder nicht, erweist er
sich als unzuverlissiger Evzihler.

Die Verbindung zwischen Nichtstun und einem unzuverldssigen Ich-
Erzihler, die sich in Mirostaw Nahaczs Roman abzeichnet, hat eine lange
Tradition, an die der Roman offensichtlich ankniipft. So weist Bombel be-
sonders viele Parallelen zum pikaresken Roman des 16. Jahrhunderts aufs8
Auch der picaro (Schelm) zeichnet sich dadurch aus, dass er nie arbeitet®® —
um trotzdem zu iiberleben, nutzt er Betrug, Lige und Rollenspiel, die sei-
ner Erzihlung in ihrer Glaubwiirdigkeit schaden.®® Wie auch im (fiktiven)
autobiographischen Roman, wie der Schelmenroman ihn exemplifiziert,
berichtet der Erzihler in einem Moment der Ruhe® von frither stattgefunde-
nen Ereignissen im Modus des erlebenden Ichs (Bombel alterniert zwischen
dem Erzihlen von seiner Bushaltestellen-Inaktivitit und seinen vergangenen
Erlebnissen, die auch an anderen Orten stattfinden). Im Schelmenroman
ist der picaro typischerweise arm und bewegt sich — als Gauner, oder als
Diener — in der untersten Gesellschaftsschicht, und berichtet deshalb auch

58  Dassdie Literatur und Kunst im Osteuropa der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts ei-
nige »Spielarten des Schelms« beheimatet, bemerken auch Kliems und Golz. Christine
Golz u. Alfrun Kliems: Vorwort. In: Spielpldtze der Verweigerung. Gegenkulturen im dstli-
chen Europa nach 1956. Hg. v. Dens. KéIn: Béhlau (2014), 9. Magdalena Marszatek stellt
diese Verwandtschaft auch bei der zeitgendssischen Dorfprosa Zbigniew Masternaks
in der Trilogie Ksigstwo (2006-08) fest. Die Riickschliisse, die sie daraus zieht, behan-
deln die Distanzierungsmechanismen polnischer Erzdhler von ihren Heimatdorfern,
wihrend in Bombel im Gegenteil eine enge Bindung an das Dorf betont wird. Marsza-
tek: Dorfliches Coming-out, 220.

59  Joseph V. Ricapito definiert ihn als eine Figur »[who] has no particular profession and
isincapable of sustained effort or purpose«, »avoids worke, und »has a general disdain
for manual labour«. Joseph V. Ricapito: Toward a Definition of the Picaresque. A Study of
the Evolution of the Genre. Dissertation. Los Angeles: UCLA (1966), 631f.

60 Riggan zufolge ist die narrative Situation des picaro »a ready-made one for unreli-
able narration«. William Riggan: Picaros, Madmen, Naifs, and Clowns. The Unreliable First-
Person Narrator. Norman: University of Oklahoma Press (1981), 43.

61  Martinez und Scheffel deuten an, dass diese Form der Ich-Erzdhlung (nicht nur der
Schelmenroman) mitunter durch einen inaktiven Ausgangspunkt motiviert ist, aus dem
heraus erzdhlt wird, wie die Bushaltestelle ihn darstellt. Defoes Protagonist Robinson
Crusoe erzahle so die Geschichte seiner Jugend, weil er »gegen Ende seines Lebens zur
Ruhe gekommen ist« und der Erzdhler Oskar Matzerath aus Giinther Grass’ Die Blech-
trommel (1959) »nutzt seine Zeit als Insasse einer Heil- und Pflegeanstalt, um die Ge-
schichte seines Lebens zu erzdhlen«. Matias Martinez u. Michael Scheffel: Einfiihrung
in die Erzihltheorie. Miinchen: Beck (2007), 72f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

269


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Nichtstun als politische Praxis

»von unten« aus seinem Leben, und zwar »riickblickend mit der Erfahrung
eines Wissenden und Geliuterten.«®% Aus dieser Position sprechend, zeigt
sich in der Erzahlung eine privilegierte Einsicht in die hohere Gesellschaft -
trotz und aufgrund der narrativen Unzuverlassigkeit des Erzahlers, der ohne
sFilter< und Angst vor Schiden durch Dritte frei und, so die Annahme, >wahr«
spricht. Diese hohere Gesellschaft, so geht in der Regel die Geschichte,
hilt den picaro aufgrund seiner >falschen< Herkunft, Haltung und Hand-
lung >unten<, wihrend ihr eigenes Verhalten den von ihnen proklamierten
moralischen Standards ebenso wenig entspricht wie das seine.

Im Fall Bombels verhilt es sich dhnlich. Indem der Roman den Erzihler-
Protagonisten Bombel als verriickt und unkontrolliert sprechend darstellt,
entspricht er der gesellschaftlichen Erwartung der Verbindung zwischen
Nichtstun und Wahnsinn. Doch indem er zugleich die Figur Bombel seine
eigene Verriicktheit reflektieren wie inszenieren ldsst, subvertiert er subtil
diese gesellschaftliche Erwartung: Bombel wird dadurch im Roman ein Agens
zugesprochen, das ihm ermoglicht, auch etwas Verniinftiges zu artikulieren,
Kritik zu tben, und Wissen weiterzugeben. In Anbetracht von Bombels
marginalisierter gesellschaftlicher Stellung kann man von seiner Erzihlung
als von einem »Aufstand des >unterworfenen Wissens« im Sinne Michel
Foucaults sprechen,63 d.h. dem Sichtbarwerden von nicht-institutionali-
sierten Wissensformen, das »Dinge, Institutionen, Praktiken, Diskurse in
einem ungeheuren und ausufernden Mafe kritisierbar« macht.®* In Polen
war diese Form der Kritisierbarkeit, deren Beginn Foucault auf die 1960er-
Jahre datiert, fur den Grof3teil des 20. Jahrhunderts nicht moglich gewesen.
Zwar gab es seit dem Arbeiteraufstand 1956 (Poznanski Czerwiec) immer
wieder Kritik an der Staatsfithrung in Form von Protesten und versuchten
Revolten, doch erst 1989 konnte mit dem Ende der Zensur die akademische
Arbeit, und ebenso die Kunst, ihr kritisches Potential voll entwickeln. In
den 1990er Jahren beginnt in der polnischen Literatur die Diskursivierung
dessen, was Foucault »unterworfenes Wissen« nennt, indem iiber lange
Zeit tabuisierte Themen wie Homosexualitit, Kriminalitit und natiirlich

62 Hans C. Rotzer: Der europiische Schelmenroman. Stuttgart: Reclam (2009), 12. Mit der
Formulierung »»von unten« markiert Rotzer den Unterschied zum héfischen Idealro-
man.

63 Michel Foucault: [Von der Souverénitat zur Disziplin]. Vorlesung vom 7. Januar 1976.
In: Ders.: Kritik des Regierens. Schriften zur Politik. Ubers. v. Hans-Dieter Gondek. Hg. v.
Ulrich Brockling. Berlin: Suhrkamp (2010), 11.

64  Foucault: [Von der Souverdnitat zur Disziplin], 12f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

auch verschiedene Formen des Nichtstuns literarisch verarbeitet werden.®
Den Fuf’fesseln des polnischen Schriftstellerverbandes und der Doktrin
des Sozialistischen Realismus entledigt begann man, »alles gesellschaftlich
Etablierte in moglichst provozierender Weise in Frage zu stellen«.®® Diese
Infragestellung hatte zwei Effekte, die sich im Werk Mirostaw Nahaczs,
und besonders in Bombel niederschlagen: Zum ersten ist das Nichtstun, das
im Rahmen sozrealistischer Erwartungen subversiv war und deshalb kaum
thematisiert wurde, offen zur Darstellung gekommen und konstituiert damit
ein neues literarisches Wissen. Andererseits zeigt die Erzihlung der Figur
Bombel die Existenz eines umfangreichen individuellen Wissens innerhalb
des Nichtstun-Phinomens an - iiber die Geschichte des Dorfes, den per-
sonlichen Blick auf europiische Politik und die Einschitzung der lokalen
Regierung —, welches in den iiblichen Institutionen, die Wissen organisieren,
keinen Platz findet. Das Nichtstun als literarischer Topos in Nahaczs Bombel
schafft also den Raum fiir eine Erzihlung, die man sonst nicht héren wiirde,
und im Ergebnis entbirgt es das »lokale, diskontinuierliche, disqualifizierte,
nicht-legitimierte Wissen« des Erzihlers.’

Wer den Roman genau liest, wer dem Sprechen des vermeintlich Verriick-
ten lange genug zuhort, der wird auch — ebenso wie bei Lazarillo de Tormes,
oder der Figur des >weisen Narren< im Werk Bohumil Hrabals — ein desen-
gaiio beobachten kénnen, eine »Entlarvung des gesellschaftlichen Scheins«.®®
Mit dieser Aufdeckung artikuliert der Erzahler nicht nur eine aktive kritische
Haltung, die ihm durch sein Nichtstun ermdéglicht wird, sondern er vollzieht

65 Zum Beispiel etabliertsich eine schwule Literatur durch Werke wie Zakazana mito$¢ von
Tadeusz Gorgol (1990) oder Marcin Krzeszowiecs Bél istnienia (1992); die Romane Janusz
Leon Wisniewskis und Anna Boleckas inszenieren eine explizite Erotik; Andrzej Stasi-
uk legte mit Mury Hebronu (1992) den Grundstein fiir ein introspektives Schreiben tiber
die Kriminalitat; Jerzy Pilchs Pod Mocnym Aniotem (2000) und Tomasz Pigteks Heroina
(2002) brachten Sucht- und Rauschphianomene ins Zentrum der Aufmerksamkeit. Zu-
dem schreibt sich seit einigen Jahren, in klarer Abgrenzung zum Sozrealismus, eine
problematisierte Haltung gegeniiber der Erwerbsarbeitim neuen Polen ein —die Wer-
ke Stawomir Shutys sind exemplarisch fiir diesen Trend. Fiir einen Uberblick vgl. Lila
Zarnowski: A simple question. An overview of new Polish literature. In: New Zealand
Slavonic Journal 39, 2005, 121-138.

66 Jochen-Ulrich Peters: Enttabuisierung und literarischer Funktionswandel. In: Enttabui-
sierung. Essays zur russischen und polnischen Gegenwartsliteratur. Hg. v. Dems. u.a. Bern:
Peter Lang (1996), 11.

67  Foucault: [Von der Souveranitat zur Disziplin], 15.

68  Rotzer: Der europiische Schelmenroman, of.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

2N


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Nichtstun als politische Praxis

durch sein kiinstlerisches Sprechen auch einen politischen Akt, eine — mit Jac-
ques Ranciére gesprochen — Neu-»Aufteilung des Sinnlichen«.® Denn Bom-
bel, der eigentlich der gesellschaftlichen Kategorie derer zugehort, »die man
nicht sieht«, und »von denen es keinen Logos gibt, tritt in diesem und durch
diesen Roman heraus und gehért damit zu denen, »die wirklich sprechen«.”

Arbeit, eine Liige

Im Roman Bombel wird ein desengario, wie es dem Schelmenroman eigen ist,
tiber den Topos der Untitigkeit und in Bezug auf die Arbeit vollzogen. Im Po-
len der frithen 2000er-Jahre wurde, im Einklang mit vielen westlichen Stim-
men, der hohe gesellschaftliche Stellenwert der Arbeit kritisiert. Dies geschah
zum Beispiel in der Kinstlergruppe, die unter dem Namen »Generacja Nic«
(Generation Nichts) bekannt geworden ist, und der auch Mirostaw Nahacz zu-
gerechnet wird. Die Gruppe iibernahm als ihren Namen den Titel eines 2002
erschienenen Essays des Musikers Kuba Wandachowicz, der dort unter ande-
rem auch gegen die Dominanz der Arbeit in der Lebensphilosophie der Polen
polemisiert:

Problem bezrobocia, ktéry stat sie obecnie osig wszelkich niepokojéw spo-
tecznych, w zestawieniu ze spoteczno-ekonomicznym boomem wczesnych
lat 90. jawi sie jako dodatkowy, jezeli nie gtéwny katalizator ogélnego
rozprzezenia charakteryzujgcego pokolenie dzisiejszych dwudziesto- i trzy-
dziestolatkéw. Jezeli bowiem sytuacja rynku pracy przypomina w istocie
rzeczywisto$¢ postnuklearng, to niejako na mocy najpierwotniejszych praw
»dzungli« oczywiste jest, ze kazdy z trudem zdobyty etat bedzie broniony
z ponoszeniem coraz to wiekszych poswiecen[..]. [..] zarabianie pieniedzy
to w naszych czasach niezwykle wielki przywilej! Wmawia sie nam, ze juz
sam fakt posiadania pracy powinien wystarczac za realizacje najwiekszych
zyciowych aspiracji, i my sie tak czujemy.”’

Das Problem der Arbeitslosigkeit, welches zur Drehachse jeglicher gesell-
schaftlicher Unruhen wurde, im Vergleich zum sozial-6konomischen Boom
der frithen 9oer, erscheint als zusatzlicher, wenn nicht gar hauptsichlicher
Katalysator der allgemeinen Entkopplung der Generation der heutigen

69 Jacques Ranciére: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Ubers. v. Richard Steurer.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2002), 36.

70  Ranciére: Das Unvernehmen, 34.

71 Kuba Wandachowicz: Generacja Nic. In: Gazeta Wyborcza, 05.09.2002.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

Zwanzig- und Dreifigjahrigen. Wenn namlich die Situation des Arbeits-
marktes wesentlich an eine postnukleare Realitit erinnert, so ist es doch
auf Grund der urspriinglichsten Gesetze des »Dschungels« offenbar, dass
jede mit Miihe ergatterte Planstelle unter Inkaufnahme immer grofierer
Opfer verteidigt wird[..]. [...] Geldverdienen ist in unserer Zeit ein unge-
wohnlich grofdes Privileg. Man redet uns ein, dass allein die Tatsache, dass
wir eine Arbeit haben, hinreichen musste als Verwirklichung der hochsten
Bestrebungen im Leben, und wir fithlen uns [auch tatsichlich] so. (Ubers.
meine)

Wandachowicz lamentiert, dass durch den freien Markt auf der einen, und
die Arbeitslosigkeit auf der anderen Seite, der Wert der Arbeit enorm ange-
stiegen sei, was wiederum jegliche anderen Werte aus dem kulturellen Be-
wusstsein verdringt hitte. Bombel kniipft an diese Kritik von Nahaczs Kol-
legen Wandachowicz an. Als Protagonist verschliefRt sich Bombel gegeniiber
den »Systemanspriichenc; als Erzihler entlarvt Bombel die Art und Weise, in
der dominante polnische Ideologeme zu Unrecht mit einer Arbeitserwartung
verschrinkt sind, die ihn als Nichtstuer benachteiligt, und legt so Aussage
zum »Zustand der Nation« ab.”* Er hinterfragt die Verschrinkung in ihrer
Notwendigkeit und stilisiert sie in Folge zur Liige. Im Zentrum dieser Aufde-
ckungsstrategie stehen vor allem die katholische Kirche (1) und die postsozia-
listische Politik in Polen (2).

(1) Kirche: Fur den polnischen Katholizismus hat die Arbeit einen beson-
ders hohen Stellenwert, der in der Amtszeit des Papstes Jan Pawet 11 in sei-
ner dritten Enzyklika Laborem exercens (1981) Ausdruck gefunden hat. Darin
wird die Arbeit als Kerndimension im Leben des religiésen Menschen darge-
stellt. Die im Kapitel »Zwiastowanie« dargestellte Marienerscheinung vermit-
telt eben dieses Bild. Maria, die dem volltrunkenen Bombel erscheint, fordert
ihn dazu auf, seinen Rausch auszuschlafen, um am nichsten Tag arbeiten zu
kénnen:

A Ona mi powiedziata, ze to nie tak, zebym nie bit sie w piersi, tylko potozyt
na tézku, bo najwazniejsze wstac i wydoié wszystkie krowy, i nawrzucac im
siana, i w ogodle zrobic ze wszystkim porzadek, wtgczajac w to siebie. (B19f.)

Sie sagte, so war das ja gar nicht, ich soll mir nicht an die Brust schlagen,

72 Golz u. Kliems: Vorwort, 10, 12.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

273


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Nichtstun als politische Praxis

sondern mich ins Bett legen, denn das Wichtigste ist, daf ich schlafen gehe
und zu Kraften komme, damitich morgen so frith wie méglich aufstehen und
die Kithe melken kann, ihnen Heu geben und iberhaupt alles in Ordnung
bringen, einschliefilich mich selber. (24)

Indem Maria Bombel dazu auffordert, sich auszuruhen, damit er am nichs-
ten Tag »die Kithe melken« und »tiberhaupt alles in Ordnung bringen« kann,
tibernimmt sie die zwei Funktionen, die ihr durch die polnische Verehrungs-
geschichte iiberantwortet werden: Als Heerfithrerin »Hetmanka« (als die sie
1655 in der Schlacht bei Chestochowa den Polen zum Sieg iiber die protestan-
tischen Schweden verhalf)”® motiviert und ermutigt sie; als Frau und insbe-
sondere als Mutterfigur reprisentiert und fordert sie Arbeitsamkeit.”*

Doch im Roman wird die normative Kraft dieses religiosen Wertes her-
abgesetzt: Nachdem Bombel Marias Aufforderung zunichst Folge leistet und
sich um seine Wirtschaft kitmmert (»mam gospodarke na glowie«, B 20),”
vollzieht er eine blasphemische Kehrtwende. Er verkauft sein gesamtes Vieh,
zieht seinen besten Anzug an — falls Maria ihn nochmal besuchen kommt —
und betrinkt sich mit der Begriindung, dem Pfarrer wire Wein ja ebenfalls
erlaubt: »pomyslalem, ze jak ksiadz pije wino, to jak ja sie troche napije, nie
bedzie grzechu« (B 21).7® Durch die Auflésung der Wirtschaft wird die reli-
giose Arbeitsaufforderung aktiv negiert, und im gleichen Zug die Instituti-
on der Kirche (die Alkoholismus verurteilt, aber Pfarrern Wein erlaubt) als
heuchlerisch denunziert. Auch die von der Kirche oktroyierte Koppelung von
Religiositit und Arbeit stellt Bombel damit in Frage. Aus seiner Erzihlung
geht hervor, dass er an Gott glaubt, doch dieser Glaube existiert unabhingig
von seiner Arbeitsleistung, und damit auch von der Institution der Kirche.
Deshalb trigt er seinen Sonntagsanzug auch nicht fir den Kirchgang, son-
dern, um Maria zu imponieren. Das von der Kirche vorgeschriebene Titig-

73 Auch Bombel bemerkt eine Wunde im Gesicht derJungfrau, deren Ursprungerin eben
der Schlacht bei Chestochowa festlegt (B17). Fiir die ausgezeichnete Aufarbeitung die-
ser Verehrungsgeschichte vgl. Brian Porter: Hetmanka and Mother: Representing the
Virgin Mary in Modern Poland. In: Contemporary European History 14 (2), 2005, 151-170.

74  Papst Jan Pawet Il brachte dies pragnant zum Ausdruck: »In the light of Mary, the
Church sees in the face of women [..] limitless fidelity and tireless devotion to work«.
Zit. n. Stephen Benko: The Virgin Goddess. Studies in Pagan and Christian Roots of Mariol-
ogy. Leiden: Brill (1993), 227. Herv. meine.

75  Wortlich: »ich bin fiir die Wirtschaft verantwortlich« (Ubers. meine).

76  »[l]lch dachte mir, wenn der Pfarrer Wein trinkt, dann kann das keine Siinde sein, wenn
ich ein Schliickchen trinke« (25).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

keitsmodell — viel Arbeit, wenig Hedonismus — funktioniert fiir ihn nur mit
vertauschten Vorzeichen. Das daraus resultierende >Zuwenig< an Arbeit (um
davon zu leben) und >Zuviel< an Hedonismus (um zu iiberleben) fithrt letztlich
zu Bombels Tod, den er allerdings der kirchlichen Heteronomie vorzieht.

(2) Politik: Die an der Kirche getibte Kritik wiederholt sich auch in Bezug
auf die polnische Politik dort, wo diese Arbeit (vermeintlich) unnétig auf-
wertet. Im ideologischen Wechsel 1989 hat sich der polnische Blick auf die
Arbeit in mehrfacher Hinsicht geindert. War im Realsozialismus Arbeit ei-
nerseits ein gewohnlicher und systemischer Teil des Lebens, so avanciert sie
in den 1990er-Jahren zum Topos individueller Selbstverwirklichung.”” Ande-
rerseits war die Arbeit bis 1989 eine nationale Frage gewesen, doch seit dem
Beginn der EU-Beitrittsverhandlungen war sie in den Fokus internationalen
Interesses geriickt, insbesondere, da eine der Auflagen die Senkung der Land-
arbeitslosigkeit darstellte.”® Vor diesem Hintergrund schafft Nahaczs Roman
mit seiner Hervorhebung der Arbeitslosigkeit und Untitigkeit einen scharfen
Kontrast zu dem Ideal, das in Polen angestrebt wurde. In seiner Erzihlung
verweist die arbeitslose Figur Bombel mehrmals auf diesen Europa-Diskurs,
und impliziert, dass das Ideal eines arbeitsamen Polens die Realitit der anhal-
tenden Landarbeitslosigkeit nicht nur verdrangen, sondern vertuschen soll.
Das zeigt sich an der Episode mit dem Gerichtsvollzieher, der aufgrund aus-
gebliebener Alimente Bombels Nutztiere pfinden will. Weil Bombel die Tiere
verkauft (und den Erlos vertrunken) hat, gibt er vor, niemals solche Tiere ge-
habt zu haben, woraufthin ithm der Gerichtsvollzieher vorwirft, kein >ordent-
licher< Bauer zu sein — obwohl er ihm die Grundlage fiir das landwirtschaftli-
che Arbeiten in jedem Fall entzogen hitte. Diese Ironie kniipft an einen Dis-
kurs an, der im Sozialismus bereits in den 198cer-Jahren Konjunktur hatte:
Die Vorstellung, dass man in Polen auch ohne die Abdeckung der Grundbe-
dirfnisse volle Arbeitsleistung bringen kénne — und eine dariiber entriistete
Bevolkerung.” Arbeit wird so als ein unrealistisches Ideal dargestellt, was

77  Fiir die Haltungsverinderungen der Polen gegeniiber der Arbeit vgl. Martyna Sliwa: Is
Poland a Country of Roman Catholic Work Ethics? In: Journal of Management, Spirituality
& Religion 4 (4), 2007, 499.

78  Vgl. hierzu den vorhergehenden Abschnitt in diesem Kapitel.

79  Vgl. zum Beispiel Krauzes Karikaturen aus den 1970er-Jahren, in denen u.a. die Ratio-
nierung von Lebensmitteln kritisiert wird, die mit der Erwartung, damit kénne ganz-
tags harte, korperliche Arbeit verrichtet werden, unvereinbar ist. Andrzej Krauze: Lubta
mnie. Wybdr rysunkow z lat 1976-78. Warschau: Czytelnik (1980), 74.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

275


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276 Nichtstun als politische Praxis

weiterhin durch die absurde Idee bekriftigt wird, ein Bauer sollte eigentlich
im Anzug Traktor fahren, weil das noch besser aussihe:

On mi nie uwierzyt i sie wkurwit, bo powiedziat, ze z wtadzy kpié nie mozna. |
Ze nie mozna sie tak zachowywad, bo rolnik powinien by¢ ucywilizowany, bo
idziemy do Unii Europejskiej, a tam rolnicy jezdza traktorami w garniturach.
Ja mu na to, ze traktora nie mam, wiec mimo najszczerszych checi nic z tego,
ale mégt przyjsé przedwczoraj, bo tez chodzitem w garniturze po ojcu, Panie
Swie¢ nad jego dusza [...]. (B 22)

Er hat mir nicht geglaubt und ist stinksauer geworden, weil man sich tber
die Behorden nicht lustig macht, hat er gesagt. Und dafl man sich so nicht
benimmt, daf} der Bauer sich zivilisiert benehmen mufs, weil wir in die EU
eintreten, und da fahren die Bauern im Anzug Traktor. Daraufich, ich hitte
keinen Traktor, das geht also beim besten Willen nicht, aber wenn er vor-
gestern gekommen ware, hitte ich den Anzug von meinem Vater angehabt,
Cott hab ihn selig [...]. (26f.)

Die im Passus (im Rahmen von Bombels Nacherzihlung) formulierte Hyper-
bel des im Anzug arbeitenden Bauern zeigt eine Engfithrung der landwirt-
schaftlichen Arbeit mit dem Topos des Kostiimierens. In Bombels Wahrneh-
mung ist der Gerichtsvollzieher, der den Staat reprisentiert, mehr darauf be-
dacht, Arbeit zu inszenieren als sie tatsichlich zu erméglichen. Durch sei-
ne sarkastische Bereitschaft, zumindest die Kostiimierung leisten zu kon-
nen, zeigt er — der ja ohne Arbeit ist —, dass das Kostiim gerade nicht zur
Arbeitsausstattung gehort. Was dabei zum Ausdruck kommyt, ist keine Kri-
tik an der Arbeit an sich, sondern an der Politik, die sie dazu benutzen will,
die Schwachstellen in Polens Reformplan zu kaschieren. Obwohl zur Figur
des arbeitslosen Bauern in dieser Zeit eine anti-europiische Einstellung pas-
sen wiirde,®° ist Bombels Habitus kein europafeindlicher, sondern ein ganz

80  Wie zuvor schon kurz angedeutet wurde, ist der seit 1989 stattfindende Prozess des
Ubergangs in eine demokratische Zivilgesellschaft und hin zu einem freien Markt in
urbanen Gebieten besser gelungen alsaufdem Land. Vgl. Izabella Bukraba-Rylska: Pol-
ish Countryside in Times of Transition. Myths and Reality. In: Polish Sociological Review
168,2009, 575. Neben zahlreichen positiven Effekten hat der Balcerowicz-Plan, derden
Ubergang in eine kapitalistische Marktwirtschaft regelte, in den 1990er-Jahren einen
Anstieg der Arbeitslosenquote auf 20 % ausgelost, da viele der staatlichen Agrarwirt-
schaftsbetriebe geschlossen wurden. Vgl. Wiadystaw Kwasniewicz: Between a Post-
Feudal and a Post-Industrial Model. Polish Society in the 20th Century. In: Polish Soci-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

allgemein verinderungsunwilliger, der die Transformationslust seines Lan-
des tiber den Gegensatz Arbeit/Nicht-Arbeit kritisiert. Die Fihigkeit, trotz
und gerade wegen seiner Auflenseiterposition als Arbeitsloser Systemkritik
zu iiben, verweist erneut auf die Verwandtschaft mit der Gattung des Schel-
menromans. Wihrend der picaro im Lazarillo de Tormes die Machtgier des Kle-
rus aufdeckt, stilisiert Bombel die Politik zu einer duflerlich auf Arbeit be-
dachten Anpassungsmaschinerie.

Fortschrittsillusion

Neben der Kritik an mit Arbeit verschrinkten Ideologemen des zeitgendssi-
schen Polens stellt der Erzihler Bombel durch sein Nichtstun auch noch einen
anderen, im Westen weit verbreiteten Glauben in Frage: den des Fortschritts.
Fiir diese Kritik wird das Motiv der Bewegungslosigkeit Bombels funktionali-
siert: Die Tatsache, dass sich der Protagonist itber 151 Textseiten nicht von der
Stelle bewegt, obwohl er sich an einer Bushaltestelle befindet, steht einerseits
symbolhaft fiir die oben erwihnte allgemeine Stagnation, die dem polnischen
Dorf vorgeworfen wird, und andererseits fiir den nach dem Regimewechsel
ausgebliebenen Fortschritt, der doch vermeintlich mit dem Kapitalismus ein-
hergehen soll. Analog dazu stellt der Erzihler fest, dass im Bereich rund um
die Bushaltestelle die Zeit stehen geblieben ist. Bombel, der sich iiber die an-
haltende Ereignislosigkeit wundert, vergleicht die Haltestelle mit einer Ma-
schine, die nicht mehr weiterlaufen kann, weil in ihr das Ol eingefroren ist.
Dieses Sinnbild bringt gleichermafien Bombels Nutzlosigkeit und einen zeit-
lichen Stillstand zum Ausdruck, und suggeriert so eine korrelative Beziehung
zwischen ihnen:

wtedy mozna sie znajdowac ciagle w tym samym miejscu, wskazéwka moze
i niby pokazuje, ze idzie, ze pcha dalej swojg sitg wszystko dookota, ale takie
reczne zegarki ruszaja tylko gdzies tak na kilka metréw kwadratowych, niby
wokoto sig co$ dzieje, mozna liczy¢ sekundy, ale ciggle jest to samo, storice w tym

ological Review 144, 2003, 395. Die dadurch befeuerten fremdenfeindlichen Ressenti-
ments waren um die Jahrhundertwende gerade auf dem Land besonders stark: »[S]eit
den Parlamentswahlen vom Herbst 2001 stellen die EU-feindlichen politischen Krafte
[..] eine feste Grofe im Sejm dar. [...] [Dlie Quelle[..] der EU-kritischen Krafte in Po-
len [..] [ist] der Arger iiber die ungleiche Férderung der Landwirtschaft in alten und
neuen EU-Staaten und die Angst vor einem weiteren Niedergang des lindlichen Rau-
mes«. Andrea Gawrich: Vor dem Referendum in Polen. In: Internationale Politik1 (Janu-
ar), 2003, 19f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

271


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Nichtstun als politische Praxis

samym miejscu i chmury tez. Ze dziefi nie ma zamiaru sta¢ sie noca. (B 125,
Herv. meine)

dann kann es sein, dafs man sich immer am gleichen Ort befindet, der Zei-
ger zeigt zwar scheinbar, daf er geht, dafd er mit seiner Kraft alles rings-
um weiterschiebt, aber diese Armbanduhren bewegen sich nur auf einigen
Quadratmetern, scheinbar geschieht etwas ringsum, man kann die Sekunden
zdhlen, aber es ist immer das gleiche, die Sonne an der gleichen Stelle und die
Wolken auch. Der Tag hat nichtdie Absicht, zur Nachtzu werden. (137f., Herv.
meine)

Die Idee einer unendlich verflieRenden Zeit kann in diesem Kontext verschie-
den interpretiert werden: Einerseits liegt darin ein Vorwurf des fortschritt-
lich orientierten Polens an die verinderungsunwillige Landbevolkerung, und
schlieRt so an die oben beschriebene Dynamik an. Andererseits evoziert das
Bild des zeitlichen Stillstands eine motivische Verbindung zum Posthistoire,
d.h. dem Denken einer Zeit, in der sich der Fortschritt iberschlagen hat und
deshalb zum Stillstand gekommen ist. So ist im vorangegangenen Abschnitt
des Romans die Rede von einer eingefrorenen, kristallisierten Zeit — »czas
wokot przystanku jest teraz krysztalem« (B 124, Herv. meine)®! —, was ein Echo
der Metapher Arnold Gehlens ist, der das Posthistoire als »kulturelle Kris-
tallisation« bezeichnet.3? Dabei klingt weniger das von Gehlen formulierte
(Problem-)Bewusstsein einer allgemeinen modernen Handlungsblockade
an (die sich aus einer Verfestigung verschiedener operativer Systeme wie
Biirokratie und Wissenschaft ergibt)®® als vielmehr eine Skepsis gegeniiber
dem geschichtsphilosophischen Wechsel von einer sozialistischen Utopie
hin zum Glauben an einen durch den liberalen Kapitalismus angetriebenen
Fortschritt.

81  »[Dlie Zeit um die Haltestelle herum [ist] jetzt ein Kristall« (136, Herv. meine).

82  Gehlen: Uber kulturelle Kristallisation, 312.

83  Cehlenerklartdie nunmehrerreichte Unveranderlichkeit der zivilisierten Gesellschaft
durch einen nicht verwertbaren Informationsiiberfluss. Dem Individuum sei zwar
nicht die Moglichkeit zum Handeln tiberhaupt genommen, doch die Vorherbestimmt-
heit aller Handlungsziele und Problemfolgen habe eine ldhmende Wirkung auf den
Menschen. Vgl. Arnold Gehlen: Ende der Geschichte? In: Ders.: Gesamtausgabe. Bd 6.
Die Seele im technischen Zeitalter und andere sozialpsychologische, soziologische und kultur-
analytische Schriften. Frankfurt a.M.: Klostermann (2004), 350.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

Eine solche skeptische Haltung charakterisiert wiederum auch die Werke
der »Generacja Nic«. Kuba Wandachowicz bringt seine Zweifel an der Effekti-
vitit des ideologischen Wechsels zum Ausdruck: »Wir dachten, dass die Rea-
litit des neuen Polen uns 20-jihrigen erlauben wiirde, eine irgendwie spek-
takuldre Existenz zu beginnen. Wir haben uns sehr geirrt« schreibt er, und
verweist ebenfalls wiederholt auf die intellektuelle und seelische Leere des
Kapitalismus.3* In diesem Sinne thematisiert auch die junge polnische Prosa
der folgenden Jahre die Tatsache, dass es keine >erfolgreiche« »Adaption an
die post-sozialistische Wirklichkeit« geben kénne,® weil ihr zufolge deren
Primissen — Freiheit und Fortschritt — nur hohle Schlagwérter seien. 3¢

Der Roman Nahaczs bringt diese Kritik mit der polnischen (Literatur-)Ge-
schichte in Verbindung. Das Setting der Bushaltestelle, in der die Zeit stehen
geblieben ist, zitiert implizit das Werk Marek Hlaskos. Htasko beschreibt das
in staatlich kontrollierten Bahnen verlaufende Leben der Arbeiterklasse wah-
rend der Tauwetterperiode, welche auf Verinderung hofft, die sich allerdings
nie einstellt. Zur Darstellung dieser Hoffnungslosigkeit wird ebenfalls der To-
pos des Wartens an einer Haltestelle funktionalisiert, wie im folgenden Knei-
pengesprich aus Osmy dzier tygodnia (Der achte Tag der Woche, 1957) geschildert
wird:

Hast du dir manchmal Gedanken dariiber gemacht, wie Polen aussieht? [..]
So ein Lackel [Télpel] in einer Tennismontur fiir 600 Zloty [sic!]. Ein bifRchen
beschwipst. In einem riesengrofien Wartesaal. Ohne Fahrplan. Um das Bild
komplett zu machen, kénnte er in der linken Hand den Kanigsgeist halten
[mystisch-philosophisches Werk des romantischen Dichters Juliusz Stowa-
cki]. Und in der rechten — nur wegen des Gleichgewichts —eine Flasche. Sehr
blod?%7

84  »MysleliSmy, ze rzeczywisto$¢ nowej Polski pozwoli nam 20-latkom jako$ spektakular-
nie zaistnie¢. Myliliémy sie bardzo.« Wandachowicz: Generacja Nic. Ubers. meine.

85  Matthias Schwartz: Karrieren des Scheiterns. Verweigerungsgesten in junger polni-
scher Gegenwartsliteratur. In: Die Welt der Slaven 58, 2013, 155.

86 Wandachowicz dufiert sich wie folgt: »Wolno$¢ w naszych czasach zaczeta oznaczaé
intelektualng pustke ludzi mtodych, ktérzy nie chca uczestniczy¢ w zadnym dyskur-
sie — spotecznym, politycznym czy jakimkolwiek innym.« Wandachowicz: Generacja
Nic. Dt.:»In unseren Zeiten erhielt Freiheit die Bedeutung intellektueller Leere beijun-
gen Menschen, die an keinem Diskurs teilnehmen wollen — ob gesellschaftlich, poli-
tisch, oder irgendwie anders.« Ubers. meine.

87  Marek Htasko: Der achte Tag der Woche. Ubers. v. Vera Cerny. Miinchen: DTV (1962), 68.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

279


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Nichtstun als politische Praxis

Nahaczs Roman transportiert diese vermeintlich genuin polnische Stimmung
in die frithen 2000er-Jahre, in denen individuelle Selbstverwirklichung und
neue Zukunftsperspektiven zwar moglich sein sollen, es aber tatsichlich nicht
sind. Es gibt eine teure »Tennismontur fiir 600 Zloty«, die vielversprechend
ist, doch man sitzt letztlich doch in einem »riesengrofien Wartesaal, »[o]hne
Fahrplan«, und wartet, anstatt Tennis zu spielen. Fiir all die Menschen, die
unter den verinderten Bedingungen keine Arbeit finden kénnen, dauert die
staatliche Abhingigkeit in neuer Form an — das politische System ist ein an-
deres, das Problem bleibt gleich. In Analogie zu Hlaskos Metapher des War-
tesaals beherbergt in Bombel die Bushaltestelle den Wartenden, der - in An-
lehnung an Juliusz Stowackis mystisches Theorem der kontinuierlichen mate-
riellen Progressivitit — ebenso hoffnungslos auf fortschrittliche Verinderung
hofft wie der Sozialist auf den Kommunismus. Im Vergleich dieser beiden
fiktionalen Situationen zeigt sich eine bittere Ironie: So wie der Alkohol in
Hiaskos Darstellung (die Flasche) als illusionsbildende Substanz fungiert, die
dem unwahrscheinlichen Glauben auf Verinderung Nahrung gibt, so soll er
auch in Nahaczs Text iiber die Enttiuschung des Ideologiewechsels 1989 hin-
weghelfen. Doch da Bombel aufgrund seines Nichtstuns mittellos ist, liegt die
Verdringung durch einen Rausch aufierhalb seiner finanziellen Méglichkei-
ten. So bleibt auch die illusionsbildende Wirkung aus — und der Kapitalismus
erscheint vielleicht noch aussichtsloser, als es der reale Sozialismus war.

Der paradoxe Topos der Bushaltestelle, von der man nicht wegkommt,
suggeriert somit den moglichen Illusionscharakter des Fortschrittsdenkens —
»scheinbar geschieht etwas ringsum, [...] aber es ist immer das gleiche« (137f.,
Herv. meine) —, der auch die Untitigkeit des Individuums in ein neues Licht
riickt. Bombel unterldsst es nicht etwa, sich zu bewegen und weiterzuent-
wickeln (z.B. indem er in den Bus einsteigt) — ihm fehlt iiberhaupt erst die
Moglichkeit dazu (da gar kein Bus kommt). Ebenso verhilt es sich mit der
Untitigkeit auf dem Dorfim Ganzen: das Herumlungern an der Bushaltestel-
le bezeichnet eben nicht die Verweigerung einer Teilhabe am gesellschaftli-
chen Fortschritt. Es zeigt vielmehr den praktischen Umgang mit der Tatsache,
dass den Bewohnern lindlicher Gegenden die Vorteile des vermeintlich sich
bereits im Gange befindlichen Fortschritts (Reisen, Vergniigungsstitten, be-
nutzbarer 6ffentlicher Raum) unzuginglich bleiben. Auch hier zeigt sich, dass
die Figur des Nichtstuers, dem Prototypen des picaro gleich, trotz und gerade
wegen ihrer Auflenseiterposition einen Fehler im System entdeckt. Als der-
jenige, der sich nicht bewegt, verweist der Nichtstuer darauf, dass sich auch

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

in der dominanten Anwesenheit des Fortschrittsglaubens nicht alles bewegt,
und schon gar nicht nach >Vorne«.

Biopolitik vs. Organische Gemeinschaft

Das vorhergehende Unterkapitel hat gezeigt, dass Bombels Erzihlen als ei-
ne Praxis des Nichtstuns eine kritische Funktion erfiillt, und damit andere ver-
meintliche Unzulidnglichkeiten kompensiert. In dem vorliegenden Unterkapitel
wird dieses Argument ausgeweitet: wo zuvor Bombels Kritik an der Idealisie-
rung der Arbeit und des Fortschritts analysiert wurde, wird hier nun Bombels
Kritik an der Politik beschrieben, die Nichtstuer wie ihn ausschlieRen und
aus dem Bereich des Sichtbaren entfernen will. AuRerdem wird gezeigt, dass
Bombel einen Gegenentwurf zu dieser Politik vorstellt: Eine Gemeinschaft der
Nichtstuer.

Um diese Kritik und die alternative Politik nachzuvollziehen, ist es wich-
tig, festzustellen, dass der Roman mit zwei unterschiedlichen Nichtstun-
Isotopien arbeitet, die in einem agonalen Verhiltnis zueinander stehen: Die
eine Isotopie setzt das Primat der >Arbeit und des Fortschritts< und bewertet
das Nichtstun negativ. Dies ist im Roman stets die Meinung der >Anderen
und entspricht implizit dem diegetisch als stirker wahrgenommenen Dis-
kurs. Die zweite, fiir den Charakter Bombel bedeutsamere Isotopie ist ein
positiv konnotiertes Nichtstun, das mit keiner Institution assoziiert (d.h.
machtlos) ist, dafiir aber eine echte« Gemeinschaft bezeichnet. In seinem
Erzihlen inszeniert Bombel den Konflikt zwischen diesen beiden Isotopien
und ihren Agenten. Die unterschiedlichen Einschitzungen des Nichtstuns -
und der Probleme, die sich bei ihrem Aufeinandertreffen ergeben — sind mit
verschiedenen politischen Modellen verbunden. Die Politik, die das Nichts-
tun strikt ablehnt, wird als aggressive, biopolitische Maschine dargestellt,88 als
die »Organisation der Michte«, die Jacques Ranciére »Polizei« nennt (mehr
dazu spéiter),89 wihrend diejenige, die sie affirmiert, als romantische und
organische Gemeinschaft figuriert (wie im letzten Abschnitt dieses Kapitels
ausgefiihrt wird).

88  Mit dem von Michel Foucault entwickelten Begriff der Biopolitik ist, in den konzisen
Worten Giorgio Agambens, die »wachsende Einbeziehung des natiirlichen Lebens des
Menschen in die Mechanismen und das Kalkiil der Macht« gemeint. Agamben: Homo
sacer, 127.

89  Ranciére: Das Unvernehmen, 39, 40.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

281


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Nichtstun als politische Praxis

Bombel vollzieht in seinem Erzihlen dieses agonale Verhiltnis. Im folgen-
den Passus stellt er die ihm zufolge im Sozialismus etablierte, lockere Ein-
stellung zur Arbeit und eine angespannte, kapitalistische Obsession mit der
Arbeit nebeneinander. Er identifiziert hier nochmals die zeitgendssische ge-
sellschaftliche Fokussierung auf die Arbeit, der scherzhafte Ton vom Beginn
des Romans weicht allerdings einer aggressiven Sprache:

wszyscy mieli prace, pienigdze byty, kazdy miat swoje miejsce na Swiecie,
kazdy byt potrzebny panstwu, nie takjak teraz, ze zdychajcie, a co nas, kurwa,
obchodzicie, jak nic nie umiecie [sic'], [..] na wino jako$ macie, a na jedzenie
nie starcza, do roboty, pedaty, jest dla kazdego, tylko musicie ruszy¢ swoje
przyro$niete dupy do miasta do urzedu, [...] na wino macie, a na bilety auto-
busowe nie macie, najlepiej siedzie¢ a narzeka¢, czekaé, az kto§ wam da za
darmo! (B 80of.)

[als] alle Arbeit hatten und Geld da war; jeder hatte seinen Platz in der Welt,
und der Staat brauchte jeden, nicht wie jetzt: Verreckt doch alle, was geht
uns das an, wenn ihr nichts konnt, [...] fir Wein habtihrimmer Geld, aber fir
Essen nicht, an die Arbeit, ihr schwulen Schweine, es reicht fir alle, aber ihr
mifit euren festgewachsenen Arsch hochkriegen, in die Stadt, zum Amt, [...]
fiir Wein reicht’s, aber fiir Busfahrkarten nicht, am liebsten sitzt ihr da und
jammert und wartet, bis euch jemand was umsonst gibt! (90)

Konkret das Problem der Landarbeitslosigkeit und der Spaltung zwischen
Arbeitnehmer und Sozialhilfeempfinger thematisierend, imitiert Bombel in
seinem Sprechen zwei unterschiedliche politische Positionen. Im ersten Teil
dieses Zitats summiert der Erzihler die nostalgischen Erinnerungen der ar-
beitslosen Dorfbewohner an den Sozialismus: alle hitten Arbeit und Geld ge-
habt, »jeder hatte seinen Platz in der Welt, und der Staat brauchte jeden«.
Diese Harmonie wird im zweiten Teil des Zitats von einem beunruhigenden
Bild abgelost. Dort imaginiert Bombel den Staat als zurechtweisend spre-
chende Person,’® deren Aggression er in seinem Erzihlen abbildet. Bis »te-
raz« (»jetzt«) spricht Bombel direkt aus der Position des Dorfbewohners, da-
nach beginnt ein an die Dorfbewohner gerichtetes Sprechen. Der Umstand,
dass der Wechsel von der einen in die andere Perspektive im Original nicht

90 Zum Thema eines Politischen Imaginiren vgl. Albrecht Koschorke u.a. (Hgs.): Der fik-
tive Staat. Konstruktionen des politischen Korpers in der Geschichte Europas. Frankfurt a.M.:
Fischer (2007), 10f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

angezeigt wird (im Deutschen wird er durch den Doppelpunkt markiert),
zeigt die von Bombel empfundene Diskrepanz dieser beiden Inhalte — d.h.
zwischen Vergangenheit und Gegenwart, und zwischen dem Arbeitslosen und
der Polizei —, zwischen denen es keine vermittelnde Instanz gibt.

Diese Diskrepanz ist auch sprachlich realisiert: in den ersten anderthalb
Zeilen des zitierten Passus findet sich eine grammatisch korrekte Aufzihlung,
die ohne Fliiche auskommt und in der der romantische Gedanke an eine ver-
gangene Welt entwickelt wird, in der das Leben vermeintlich besser und man
mit der Welt auf eine urspriingliche Weise verankert war.”* Dieser Modus
wird jih mit dem Imperativ »zdychajcie« (»verreckt«, ohne Ausrufungszei-
chen) abgebrochen, und durch eine mit Schimpfworten gespickte Verurtei-
lung des Bombel'schen Lebensstils (trinken, aber nicht arbeiten) fortgefiihrt.
Durch diese sprachlich sehr pointierte Zisur wird die als aggressiv empfun-
dene Haltung des Staates (in Gestalt eines sicherlich sehr realen Staatsdie-
ners) gegeniiber dem Schicksal der Nichtstuer (d.h. der Unangepassten) zum
Ausdruck gebracht. Bombel kritisiert, indem er das zitiert, was er selbst von
dieser Instanz zu héren bekommen hat und was ihm von anderen zugetragen
wurde; er kritisiert, indem er wiedergibt, Zeugnis ablegt. Die Verwendung
von Vulgirsprache ist dabei besonders relevant. Sie wurde in der polnischen
Literatur der 1990er und 2000er-Jahre hiufig als Zeichen einer Uberwindung
sprachlicher Tabus im postsozialistischen Polen gelesen,’ doch in Bombels
Fall driickt sie keine positiv konnotierte Freiheit von Systemzwangen aus. In
Bombel wird diese sprachliche Zwanglosigkeit gegen den Staat gerichtet, der
an Stelle der alten Zwinge neue eingerichtet hat, unter denen Aufienseiter-
Figuren mehr leiden als zuvor. Dass Bombels Sprache nicht prinzipiell vulgir
ist, sondern Vulgaritit als kritisches Mittel einsetzt, erkennt man daran, dass
sie vornehmlich in Momenten des Argers und Schmerzes eingesetzt wird —
und immer dann, wenn es um die offizielle Politik, die Polizei im Sinne Jac-
ques Ranciéres geht. Seine Empfindung von gemeinschaftlichen und schénen
Dingen hingegen wird durch einen zarteren, sogar liebevollen Ausdruck ver-
mittelt.

91  Die nostalgisch anmutende Feststellung, friiher hatten alle Arbeit gehabt, ist nicht als
Aufwertung der Arbeit selbst zu verstehen. Sie dient nur als Referenzpunkt einer Zeit,
in der Arbeit kein fetischisierter Aspekt des kapitalistischen Marktes war, sondern ein
normaler, vergleichsweise unproblematisierter Teil des Lebens.

92 Vgl. Matgorzata Warchot-Schlottmann: Polnische Sprache nach der Wende 1989. Frankfurt
a.M.: Peter Lang (2009), 112-115.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

283


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Nichtstun als politische Praxis

Diese beiden Positionen werden im Folgenden niher im Hinblick auf ihre
Politiken beleuchtet. Der negative Eindruck von der Polizei, die sich im ag-
gressiven Verhiltnis der biopolitischen Politik zum Koérper des Nichtstuers
Bombel ausdriickt, wird einer positiven, durch das Nichtstun sich neu kon-
stituierenden politischen Gemeinschaft gegeniibergestellt.

Kontrolle des inaktiven Kdrpers

Bombels Kritik an der Politik bzw. der Polizei wird tiber Kérperlichkeit kom-
muniziert. Zu diesem Zweck wird der Korper doppelt als Zeichen funktiona-
lisiert: Zum einen beschreibt Bombel seinen Korper als ein Objekt, mit dem
biopolitisch verfahren, und der als eine Art gesellschaftlicher Fremdkérper
behandelt wird (1). Zum anderen wird das Politische im Ganzen iiber eine
Korper-Metapher, die an Bombel selbst realisiert wird, gespiegelt und kom-
mentiert. In anderen Worten: Der Zustand der Politik wird mit dem Zustand
gleichsetzt, in dem sich Bombels Kérper befindet (2).

(1) Der Erzahler artikuliert seine Skepsis gegeniiber der bestehenden Po-
litik im Allgemeinen, weil ihre biopolitischen Praktiken mit dem Wohlbefinden
seines nichtstuenden Korpers kollidieren. Als inaktive Figur fiihlt sich Bombel
der Macht politischer Institutionen (das sind in seiner Vorstellung nur mehr
abstrakte Vorstellungen und bezeichnen alles von lokalen Behérden bis zu
internationalen Biindnissen) korperlich ausgeliefert. Dieser Aspekt wird in
der folgenden Passage sehr deutlich, die anhand der Marginalisierung des
Nichtstuns auch grundsitzlich die Funktionsweise der Politik infragestellt:

Bo juz mam niemal pewno$¢, ze wczoraj, jak spatem w dzien, to jezdzit woz
z sanepidu z zamontowanym gto$nikiem na pace, i puszczali najpierw dys-
kotekowe rytmy, zeby ludzie stuchali, a potem nagle przerywali muzyczng
impreze i wtaczali goscia, co czyta z kartki i ani razu sie nie myli, ze jutro od
rana zabrania sie chodzenia po wsi, bo prowadzone sg obowigzkowe natry-
skiwania gleb z powodu osiedlajgcych sie wszedzie zarazkéw wscieklizny,
ktére roznosza lisy z lasu poprzez gryzienie naszych domowych pséw, i od
tego nasze dzieci sie moga wiciec, ptaka¢ na widok wody i gryZ¢ niczego
niepodejrzewajacych rodzicéw. | ta bakteria jest rozniesiona na wszystkich
wiejskich powierzchniach, i mozna sie jej pozby¢ tylko za sprawg obecnego
woijta, ktéry dziekujgc za poparcie udzielone w wyborach, wezwat sanepid,
ktéry bedzie opryskiwat gratis te zaraski, zeby je pozabijaé¢ na miejscu, a
opryskiwanie bedzie szkodliwe i moze Smiertelne dla zywych ludzi, nawet
w ubraniach, bo ten $rodek przezre kazdg wetne i wniknie do skéry, powo-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

dujgc paraliz gérnych drég oddechowych i w rezultacie Smieré w drgawkach
i katuzy krwi. A rejony najbardziej narazone na skazenie to miedzy innymi
przystanek autobusowy, gzie poziom zarazkéwjest o dwadziescia osiem i p6t
raza wyzszy od europejskich standardéw[...]. No i na pewno tak tam méwili
i mnie czeka $mierc od tych natryskdw, juz nawet czuje w sobie te anomalia,
jak we mnie drazg i sie wwiercajg, jak ktdci sie wszystko we mnie, zotgdek
ze §ledziong, jak prawe ptuco razem z lewym wspélnie napadajg z bronig
w reku na sercel...]. (B118f.)

Denn ich bin mir fast sicher, dafk gestern, als ich tagsiiber schlief, ein Wa-
gen vom Gesundheitsamt mit einem Lautsprecher auf dem Kasten vorbei-
fuhr; zuerst spielten sie Diskorhythmen damit die Leute zuhoren, und dann
unterbrachen sie die Musikveranstaltung plétzlich und brachten einen Typ,
dervom Blatt liest und sich kein einziges Mal vertut, da es morgen von frith
an verboten ist, durchs Dorf zu gehen, weil ordnungsgemafd der Boden ge-
spritzt wird, aufgrund der ausgedehnten Ansiedlung von Tollwuterregern,
die von kranken Fiichsen aus dem Wald verbreitet werden, indem sie un-
sere Haushunde beifen, und davon kénnen unsere Kinder wiitend werden,
beim Anblick von Wasser weinen und ihre nichtsahnenden Eltern beifien.
Diese Bakterien sind auf allen Flachen des Dorfes verbreitet, und man kann
sie nur mit Hilfe des amtierenden Bilirgermeisters loswerden, der als Dank
fur die Unterstiitzung bei den Wahlen das Gesundheitsamt geschickt hat,
das gratis diese Erreger besprithen wird, um sie an Ort und Stelle zu téten,
und das Spriihen ist fiir Menschen schidlich oder sogar todlich, sogarin Klei-
dern, denn dieses Mittel frifst jede Wolle durch, dringt in die Haut ein und
bewirkt eine Lihmung der oberen Atemwege und im Endeffekt den Tod un-
ter Krampfen und in einer Blutlache. Und zu den am meisten verseuchten
Gebieten gehort unter anderem die Haltestelle, wo das Niveau der Erreger
um 28,5 mal hoher ist als im européischen Durchschnitt[..]. Das haben sie
ganz deutlich gesagt, und mich erwartet jetzt der Tod durch dieses Spriih-
zeug, ich spiire die Anomalie sogar schon in mir, wie sie bohrt und sich hin-
einfriflt, wie alles in mir sich streitet, der Magen mit der Milz, wie die linke
und die rechte Lunge mit der Waffe in der Hand zusammen {ber das Herz
herfallen[...]. (130f))

Dieser Monolog wird von Bombel selbst als moglicher Traum (»spalem w

dziefi«) oder Wahn markiert, kann deshalb vielleicht nicht als Bericht einer
wahren Begebenheit, aber dennoch — und vielleicht gerade deshalb — als Aus-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Nichtstun als politische Praxis

druck eines genuinen Gefiihls gelesen werden. Bombel fihlt sich hier als Sub-
jekt, das aufgrund seines Nichtstuns durch den politischen Modus Operan-
di wesentlich gefihrdet zu sein scheint — und damit zum Objekt wird. Der
Umstand, dass die Bushaltestelle von der Seuche in besonderem Mafle er-
griffen ist, steht sinnbildlich fir die Inkompatibilitit des inaktiven Korpers
und dem body politic im Ganzen. Er impliziert, dass sein Tod als moglicher
Kollateralschaden in Kauf genommen wird; vielleicht ist die Tollwut nur das
vorgeschobene Zeichen fiir eine Operation, die eine andere >Krankheit< — das
Nichtstun — beseitigen soll. Das Leben Bombels ist, zieht man die von Agam-
ben re-etablierte Aristotelische Unterscheidung heran, reines, nacktes Leben
(z0¢) und nicht (mehr) politisches Leben (bios).”> Die Figur Bombel entpuppt
sich so als homo sacer, der aus der Gesellschaft ausgeschlossen und dennoch
von ihr — auf Leben und Tod - kontrolliert wird. »Der Korper des homo sa-
cer selbst ist [...]J«, schreibt Agamben, »das lebende Pfand seiner Unterwer-
fung unter eine Macht iiber den Tod«. Die Metapher der Atemwegs-Lihmung
driickt eben diese »engste Symbiose mit dem Tod [..], ohne aber bereits der
4 aus, die Agamben meint. Nicht zu-
fillig sind gerade die Korperteile betroffen, an denen die Genussmittel des

Welt der Verstorbenen anzugehdrenc,

Nichtstuns den deutlichsten Schaden anrichten - die Lunge wird durch das
Rauchen angegriffen, Milz und Magen durch den Alkohol. An der Darstellung
ihrer Zersetzung offenbart sich die korperliche Schwiche des Nichtstuers in
vollem Umfang, die jedoch keine Schutz- sondern eine Strafreaktion hervor-
ruft.

Die Beschreibung dieser >Strafe« folgt im Text einer Ankiindigung Bom-
bels, seinen Durst durch einen Diebstahl zu stillen,”> was den Eindruck er-
weckt, dass diese Transgression schon vor ihrer Realisierung biopolitisch ab-
gestraft wird. Dass durch den Angriff auf die Lunge auch das organische In-
strument seines Erzdhlens in Mitleidenschaft gezogen wird, trigt der bio-
politischen Kontrolle in einem weiteren Aspekt Rechnung: das dysfunktiona-
le, nichtstuende Individuum soll noch seiner letzten aktiven Funktionalitit,
des Sprechens, beraubt werden. »Der Wahnsinn muss zum Schweigen ge-
bracht werdeng, schreibt Michael Foucault, und so verhilt es sich auch mit

93 Agamben: Homo sacer, 11.

94  Agamben: Homo sacer, 109.

95  »No ale jak ten wspomniany stan bedzie jeszcze trwat, to nie wiem, w celu uzyskania
pomocy pdjde krasé« (B 117). Dt.: »Tja, aber wenn der erwdhnte Zustand anhilt, ich
weifd nicht, dann werde ich wahrscheinlich stehlen, um mir zu helfen« (129f).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

dem Nichtstun.®® Bombel wird durch die Angst vor dem Verlust dieser Fa-
kultit zur manischen Berichterstattung angetrieben.

Die Tatsache, dass Bombel von der Existenz einer staatlichen Hilfsaktion
iberzeugt ist, die fur die Bewohner des Dorfes zwar anscheinend wichtig,
doch fiir sowieso schon marginalisierte Figuren gefihrlich oder gar lebens-
bedrohlich sein konnte, verweist auf den schwierigen Stand des Staates im
politischen Imaginidren des Erzdhlers Bombel. Es kommt so das Bild eines
Staates zustande, der in Ausiibung seiner Aufgaben einigen seiner Subjek-
te die Lebensgrundlage entzieht — eine Tendenz des ideologisch motivierten
Ausschlusses, den Geoffroy de Lagasnerie liberalen Demokratien der jiinge-
ren Zeitgeschichte zuschreibt, die in Bedrohungsmomenten spontan abso-
lutistische Regierungsformen ausbilden.®” In Bombels Vorstellung herrscht
zwischen ihm und der Politik ein Kampf, in dem er zwar durch sein Erzihlen
einen Agens bekommt, doch in dem er letztlich der schwichere Gegner ist.
Da die Bushaltestelle der einzig mogliche Aufenthaltsort fiir einen Nichtstuer
wie ihn darstellt, miisste er sich selbst aus dem 6ffentlichen Raum entfernen
und ins Private fliichten, um nicht der >verseuchten< Bushaltestelle zu erlie-
gen. In der Diegese fithlt er sich als jemand, den jeder »erschlagen kann, ohne
einen Mord zu begehenc, und dessen »ganze Existenz auf ein nacktes, aller
Rechte entkleidetes Leben reduziert« ist.®

Damit weist Bombel die Brutalitit des politischen Systems aus, in dem
er lebt. Gleichzeitig impliziert er, dass die polnische Politik leere, semantisch
ausgeholte Handlungen produziert. Durch die oben zitierte Parodisierung ei-
ner humanitiren Krise definiert Bombel die Politik als solipsistisches Unter-
nehmen, dessen Abliufe rhetorisch kalkuliert, aber inhaltsleer sind: sie er-
regen die Aufmerksamkeit der Bevolkerung durch dramatische Mittel (»dys-

96  Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, 159.

97 ImHinblickaufden politischen Aktivismus im Internet-Zeitalter schreibt dieser, Judith
Butler rezipierend: »Inasmuch as it is haunted by a certain ideology of the nation or of
its national identity, every nation-state has the innate propensity to create individuals
who are expelled because they do not match the idea, the unity, and/or the definition
of the nation, and therefore also to deprive them of the legal protections that states
are supposed to afford; these are the refugees, exiles, and the stateless.« Geoffroy de
Lagasnerie: The Art of Revolt. Snowden, Assange, Manning. Ubers. v. Erik Butler. Redwood
City: Stanford UP (2017), 34. Damit spiegelt er im Wesentlichen das Argument Agam-
bens in Homo sacer: die Normalisierung einer Ausnahmesituation (vermeintlich zum
Schutz des Staates), infolge derer es zur biopolitischen Umwertung von politischem
Leben in>nacktes¢, entrechtetes Leben kommt. Vgl. Agamben: Homo sacer, 98, 179f.

98  Agamben: Homo sacer, 192.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

287


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Nichtstun als politische Praxis

kotekowe rytmy«), bringen Losungen fiir erfundene Probleme vor (Kinder,
die »moga [...] ptakaé¢ na widok wody«), um sich selbst zu stirken (die Bak-
terien kann man »tylko za sprawg obecnego wojta« loswerden, Herv. meine).
Bombel, der finanziell vom Staat abhingig ist, zeigt eindriicklich, dass die-
ser nicht verlisslich ist, da er mit Tduschungen operiert: indem amtierende
Politiker Interesse am Gemeinwohl vortiuschen, wihrend sie eigentlich nur
auf die eigene Wiederwahl hinarbeiten.®® Der politische Raum ist kein Ent-
stehungsort menschlichen Handelns im Sinne Hannah Arendts, sondern nur
eine opportunistische Arena, in der mit scheinbaren Werten gehandelt wird.

(2) Aufgrund des Todes des Protagonisten (Bombel stirbt auf der letzten
Seite) kann man Bombel als posthistorische Ausdeutung eines Dekadenzro-
mans verstehen. Der Roman macht explizit, dass dieser Tod nicht individuell
verschuldet, sondern gesellschaftlich bedingt ist. Robert Castel beschreibt,
dass die meisten Gesellschaftsformen Auflenseiter-Typen wie den Vagabun-
den herausbilden, die durch ihr Anderssein sozial abgekoppelt sind und dar-
an ernsthaften kérperlichen Schaden nehmen. Uber den Vagabunden als Au-
Renseiter in der Arbeitnehmergesellschaft schreibt er: »Sein Korper ist sein
einziges Hab und Gut, sein einziger Bezugspunkt, den er bearbeitet, genie-
Ren lif8t und in einer Explosion von absolutem Individualismus zerstdrt.«'°°
Genau diesen Eindruck erhilt man auch von Bombel, der die Destruktion sei-
nes Korpers mit akribischer Genauigkeit in seiner Erzihlung festhilt. So be-

99  Hier greift Hannah Arendts Feststellung der frithen 1970er-Jahre, die heute zum Kor-
pus des selbstverstandlichen Wissens iiber das Politische zdhlt, dass sich die Politik
zunehmend um PR und Image-Optimierung kiimmert, anstatt materielle Ziele zu ver-
folgen. In Bezug auf den Vietnam-Krieg formuliert sie die pragnante Feststellung tber
die USA: »Image-Pflege als Weltpolitik — nicht Welteroberung, sondern Sieg in der Re-
klameschlacht um die Weltmeinung«. Arendt: Wahrheit und Liige, 19. In diesem Para-
digma >politisch< zu handeln heifdt dann auch, Entscheidungen vor allem in Hinsicht
auf die nichste Wahl zu treffen (vgl. ebd. 21). Uberhaupt hilt sie Tauschung an sich
fiir ein fundamentales politisches Problem. In ihren Uberlegungen zu den Pentagon-
Papieren schreibt sie: »Geheimhaltung nimlich und Tauschung— was die Diploma-
ten Diskretion oder auch die arcana imperii, die Staatsgeheimnisse, nennen —, gezielte
Irrefithrungen und blanke Liigen als legitime Mittel zur Erreichung politischer Zwe-
cke kennen wir seit den Anfingen der iiberlieferten Geschichte. Wahrhaftigkeit zahlte
niemals zu den politischen Tugenden« (ebd., 8). Analog hierzu heifdt es bei Stephen
Creenblatt tiber die Darstellung des Politischen bei Shakespeare: »[T]he word >politi-
cian,« for Shakespeare, was virtually synonymous with hypocrite.« Greenblatt: Tyrant,
32.

100 Castel: Die Metamorphosen der sozialen Frage, 408. Herv. meine.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

hauptet er, obwohl er schon lange nicht gegessen hat, sein Bauch wire zum
Bersten voll, nur nicht mit Nahrung, sondern mit Schlamm (vgl. B 53). Er
fiirchtet, dass seine Atemwege zu kollabieren drohen (vgl. B 119). Er fiihlt ein
Beiflen und Jucken an seinen inneren Organen, das er durch Kratzen nicht zu
stillen vermag — »drapanie przez skére nie dziala, nie pasuje, nie da sie tak
po prostu« (B 60).7°" Sein Hunger produziert in ihm gleichzeitig das Gefiihl
statischer Dichte — »wszystkie flaki razem sklejaja i strajk generalny mam w
sobie« (B 99)'°% — und plotzlicher Weite, als wire sein Kérper mit Leere aus-
gefiillt: »czuje, ze [...] moze mnie wzda¢ od niejedzenia [...] po prostu pustka
mie wypetni« (B 99).1%3

Bombels Korper erscheint maximal handlungsunfihig. Er wird als dys-
funktional beschrieben, und durch die Beschreibung von Wucherungen, Deh-
nungen und Kompressionen poetisch verformt, sodass man letztlich gar nicht
mehr daran glauben kann, dass Bombel seine Organe und Gliedmafien tiber-
haupt zu einer koordinierten Aktion bringen kénnte. Dennoch darf man diese
Beschreibungen nicht missverstehen: Bombel wirkt zwar wie ein passives, be-
wegungsunfihiges Opfer, doch dieser Eindruck kann erst durch sein Erzihlen
als Praxis des Nichtstuns hervorgebracht werden. Als Erzahler inszeniert er sich
als dieses Opfer, auch, um erneut Systembkritik zu tiben. Der chaotische Zu-
stand innerhalb seines Kérpers reflektiert nicht nur das individuelle destruk-
tive Verhalten Bombels, sondern auch den Zustand des politischen Kontextes,
der diese Zerstérung tiberhaupt erst ermdglicht hat. In diesem Verstindnis
ist es nicht Bombels Bauch, sondern der Staat, der mit Leere (»pustka«) aus-
gefiillt ist, und dessen Inneres gedffnet und richtiggestellt werden muss, so
wie Bombel sich das Jucken seiner Innereien (»flaki«) wegkratzen mochte. In-
dem er von seinen korperlichen Problemen berichtet, die er nicht in den Griff
bekommyt, erzahlt er auch von den Mingeln des politischen Systems. Joachim
Helfer zufolge gehéren Metonymien, die den Staatsverfall durch Korperpa-
thologien darstellen, zur Strategie der Dekadenzliteratur:

Aufbauend auf der alten Versinnbildlichung des Staates als einem mensch-
lichen Korper, versucht der Dekadenzbegriff, die vielfiltigen und oftmals

101 »[D]as Kratzen auf der Haut hilft nichts, das pafit nicht, das funktioniert einfach nicht.«
(68)

102 »[MJir kleben [..] alle Kutteln zusammen, in mir ist Generalstreik« (111).

103 »[Mir] schwantg, »[d]afd es mich vielleicht blahen kénnte von diesem Nicht-Essen [...]
es ist einfach so, dafd die Leere mich ausfiillt« (111f.).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

289


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Nichtstun als politische Praxis

widerspriichlichen Vorginge, die zum Untergang geschichtlicher Reiche ge-
fithrt haben, nach dem leichter fafilichen Vorbild des Schwach- und Schlaff-
werdens unserer Leiber zum Tode hin zu fassen.'®

Die Kdrper-Staat-Metapher lisst sich an der Beschreibung des Bombel’schen
Korpers erkennen, der itber den ganzen Roman hinweg als dysfunktionales
Konglomerat von Organen beschrieben wird, deren — anatomisch notwen-
dige - Harmonie untereinander aufgelost worden ist. Helfer stellt weiterhin
fest, dass der Vorwurf der Dekadenz immer auf bestimmte Korperstellen ge-
richtet ist: »entweder auf den Bauch, also auf Véllerei und Trigheit — oder
aber unter die Giirtellinie.«'®> Der Roman Nahaczs greift diese Topoi auf und
wandelt sie ab. So ist Bombel nicht trige, weil er etwa zu viel, sondern zu we-
nig gegessen hat. Auch die Funktionalitit seines Geschlechts wird stindig in
Frage gestellt. Nicht nur spricht er die ganze Zeit iiber Sex, ohne je welchen
zu haben, er ist sich auch nicht sicher, ob er den Akt iiberhaupt vollziehen
konnte. Das wird durch eine, die verquere korperliche Konstitution Bombels
noch verstirkende Metaphorologie deutlich gemacht. Im Kapitel »Podwdjne
duble« wird so zum Beispiel die Kastration eines Schafbocks im Detail nach-
erzihlt, auch, dass aus der »eingeschnittenen Stelle« »nichts Rundes« fillt,
sondern dass es aussieht, »als hitte sich da Eiter gesammelt, als wire der
Bock krank« — woraufthin Bombel zur Sicherheit kontrolliert, ob seine eige-
nen »Juvenalien« noch physisch intakt sind (B 101f.). Diese Dysfunktionaliti-
ten stellen auch den Staat im Ganzen in Frage.

Gemeinschaft der Nichtstuer

Dieser ungeniigenden und gefihrlichen Politik wird eine vereinfachte Form
der Gemeinschaft entgegengesetzt, die ausschlieRlich >Nichtstuer« als Mitglie-
der hat: eine Familie der AusgestoRenen.'®® Die Sehnsucht nach Gemein-
schaft entwickelt sich aus der Isolation heraus, die hiufig mit dem Nichts-
tun einhergeht (und die zum Beispiel in der Analyse von Georges Perecs Un
homme qui dort gezeigt wurde).’®” Robert Castel hat diese Isolation zum zen-

104 Joachim Helfer: Unter der Giirtellinie. Von den Ordnungen des Geschlechtlichen. In:
Merkur 61 (700), 2007, 860.

105 Helfer: Unter der Giirtellinie, 860.

106 Vgl. hierzu Deleuzes Ausfithrungen zur Bruderschaft der Ausgestofienen im Kapitel
»Gemeinschaft«in diesem Buch.

107 Vgl. den Abschnitt »Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie« im betreffenden Kapi-
tel.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

tralen Merkmal des Vagabunden erhoben. Beim Vagabundendasein handele
es sich, so Castel, um den »Grenzfall eines Entkoppelungsprozesses«, d.h. ei-
ner Losgeldstheit von konventionellen sozialen Bindungen, die sich »aus der
Instabilitit des Verhiltnisses zur Arbeit und der Briichigkeit der Gemein-
schaftsnetzwerke speist«.’°® Diese Instabilitit habe sich aus der modernen
Transformation von der Gemeinschaft zur Gesellschaft ergeben, die den bio-
politischen Ausschluss des Vagabunden (heute: des Arbeitslosen) beférdert
habe.'® Diese Isolation ist hier, im Gegensatz zu der Ausgangssituation in
Un homme qui dort, jedoch ein ungewollter Zustand. Bombel sitzt ja gerade
an der Bushaltestelle, um jemanden zu treffen. Die variiert immer wieder-

119 jst nicht nur der Lust

kehrende Formel »Jeden Moment kommt Pietrek«
auf Alkohol und Zigaretten, sondern der Sehnsucht nach Gemeinschaft ge-
schuldet.™ Tatsichlich sind diese beiden S(ehns)iichte nicht voneinander zu
trennen, denn die Gemeinschaft, die Bombel sich vorstellt, setzt sich aus all
den NichtstuerInnen zusammen, die er — hauptsichlich vom gemeinsamen
Trinken — kennt. Im Gegensatz zu der aggressiven und schonungslosen Po-
litik ist diese Gemeinschaft altruistisch, einer Familie gleich — was Bombel
bezeichnenderweise daran festmacht, dass sie immer ihren Alkohol mitein-
ander teilen: »bo wszyscy jestescie dla mnie bardziej niz rodzina, jestescie
moimi ojcami i matkami, moimi braémi i siostrami, i dlatego stawiam kaz-
demu z was po winie« (B 119)."* Diese Art der Gemeinschaft ergibt sich aus
der Affirmation der Mingel, die im Bereich des Politischen nicht auf Nach-
sicht, sondern auf Ablehnung stofRen: des Nichtstuns und des Alkoholismus.
In direkter Anlehnung an iltere Staatstheorien wie Hobbes’ Leviathan nimmt
diese Gemeinschaft in der Vorstellung des Erzihlers die Form eines gemein-
samen Kollektivkorpers an:

| kiedy Pietrek sobie uzmystawia, jak on tez nas kocha, ze chcemy tego sa-
megoidlasiebie,idlaniego, to wtedy opanowuje nas razem wspélnie ta sita,

108 Castel: Die Metamorphosen der sozialen Frage, 87.

109 Vgl. Castel: Die Metamorphosen der sozialen Frage, 401-406.

110 »lada chwila przyjdzie Pietrek« (B 25).

111 Diese Formel gehort im Ubrigen ebenso zum kompensatorischen Sprechen: Bombel
kiindigt an, dass sein Freund bald kommen wird, weil erim Moment noch einsam und
allein ist. Das Sprechen sucht diesen sozialen Mangel auszugleichen.

112 »[D]ennihrseid fiir mich alle mehrals Familie, ihr seid meine Vater und Miitter, meine
Brider und Schwestern, deshalb spendiere ich jedem von Euch eine Flasche Wein.«
(132) Dieser Satz wird Pietrek zugeschrieben.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

291


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Nichtstun als politische Praxis

nie ze kazdego osobno, tylko nasze gtowy taczg sie w jedng. A jak juz jeste-
Smy wszyscy jedng wielkg podpitg osobg, ktéra ma te same problemy zdro-
wotne i rodzinne, tfgczymy sie w co$ ponad naszymi osobami i kazdy wtedy
przystaje i zastanawia sie nad sobg i dochodzi do takiego samego wyniku, ze
jesteSmy dla siebie najlepsi na Swiecie, ze kochamy sie ponad nasze rodziny
i zycie. [..] to jakby cztowiek dostat odpust zupetny od Pana Boga, jakby sie
wyspowiadat i od razu poszedt do komunii, zeby nie zdazy¢ czasami zgrze-
szy¢. (B120)

Und wenn Pietrek sich klarmacht, wie er uns liebt, dafd wir das gleiche wol-
len, fiir uns und fiir ihn, dann beherrscht uns zusammen diese Kraft, nicht
jeden einzeln, sondern alle zusammen, und unsere Kopfe verbinden sich zu
einem einzigen. Und wenn wir dann alle eine einzige betrunkene Person
sind, die die gleichen Probleme mit der Familie und mit der Gesundheit hat,
vereinigen wir uns zu etwas, was unsere Personen (ibersteigt, und dann halt
jederinne, denkt iber sich nach und kommt zu dem gleichen Ergebnis, dafs
wir fiireinander das Beste auf der Welt sind, da wir uns mehr lieben als un-
sere Familien und unser Leben. [...] dann ist das, als hatte man die Absoluti-
on vom lieben Gott personlich erhalten, als hitte man gebeichtet und ware
gleich darauf zur Kommunion gegangen, um nicht zufillig zwischendurch
zu slindigen. (132)

Diese Textstelle bezeugt die Wertschitzung und Sehnsucht nach einer Ge-
meinschaft, die die gesellschaftliche Ausgeschlossenheit kompensiert, indem
sie den Grund fiir ihren Ausschluss — das Nichtstun — affirmiert. Darin voll-
zieht sich das, was Jacques Ranciére als den Grund fiir die Existenz von Politik
ansieht: »Es gibt Politik, weil diejenigen, die kein Recht dazu haben, als spre-
chende Wesen gezihlt zu werden, sich dazuzihlen und eine Gemeinschaft
dadurch einrichten, dass sie das Unrecht vergemeinschaften«.’ Dass es sich
bei der Gemeinschaft um einen Zusammenschluss von Zechbriidern- und
schwestern handelt, deutet eine Aufwertung der Verliererseite in der sozialen
Spaltung Polens an. Sie mdgen ihre Arbeit verloren haben, doch unter ihnen
herrscht der humanere Zusammenhalt, abgebildet durch die Metapher eines
(zwar alkoholkranken aber in der Solidaritit hochgesunden) Kollektivkorpers.
Bombel bestitigt so die Auslegung Castels, transzendiert sie aber auch. Die

113 Ranciére: Das Unvernehmen, 38.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

Entkoppelung des Protagonisten von der Gesellschaft ist nicht nur das Resul-
tat einer briichigen, sondern auch der Anfang einer neuen Gemeinschaft, die
sich jenseits von Arbeit, Produktivitit und gesellschaftlich legitimer Aktivi-
tit situiert.”* Die Verwendung der Kérper-Metapher in der Vereinigung der
einzelnen TrinkerInnen zu einer groflen, betrunkenen Person im Roman —
»jesteSmy wszyscy jedna wielka podpitg osoba« (B 120) —, kopiert eine gin-
gige europaische Staatsfiktion.> Damit wird in dem von Bombel erzihlten
Gegendiskurs die Formierung einer Alternativgemeinschaft zum Staat ange-
zeigt.

In Anbetracht der Tatsache, dass die Metapher des politischen Kérpers
in demokratischen Regierungsformen, wie das postsozialistische Polen sie
darstellt, schon lingst keine Verwendung mehr findet,"™® kann ihr Auftau-
chen an dieser Stelle als Ausdruck einer Sehnsucht nach einer organischen
Gemeinschaft gelesen werden (im Gegensatz zu einer als smechanisch< emp-
fundenen Gesellschaft).’*” Damit wird auch die Ende des 19. Jahrhunderts von
Ferdinand Ténnies aufgestellte (und vielfach reproduzierte) Opposition — Ge-
meinschaft als »lebendiger Organismus«, Gesellschaft als »ein mechanisches
Aggregat und Artefact« '8 aufgerufen. Bei Tonnies ist diese Unterscheidung
auch eine topographische: Die Gesellschaft ist der Stadt, die Gemeinschaft

114 Vgl. Kapitel »Gemeinschaft« in diesem Buch. Diese Tendenz zur Gruppenbildung bei
den »menele« behauptet iibrigens auch Stowiak. Uber die Landstreicher der Gegend,
in der Bombel spielt, schreibt sie: »Wyizolowani ze spoteczenstwa alkoholicy organizuja
sie czesto w charakterystyczne grupy na réznych jednostkach terytorialnych«. Stowiak:
Menele, 10. Allerdings legen ihre empirischen Untersuchungen eine weitaus weniger
emphatische Gruppenidentititin der Selbstwahrnehmung der Landstreicher nahe, als
es in Bombel der Fall ist. Fir eine summative Beschreibung der Gruppenidentitit siehe
123-125.

115 Vgl. Ethel Matala de Mazza: Der verfafSte Kérper. Zum Projekt einer organischen Gemein-
schaft in der politischen Romantik. Freiburg i.Br.: Rombach (1999).

116 Claude Lefort spricht in diesem Zusammenhang von einer >Leerstelle« der Macht, die
keine reprasentative Funktion mehr hat und deshalb auch keine >Gestaltcannehmen
konne. Vgl. Claude Lefort: Die leere Mitte. Essays 1945-2005. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
(2009).

117  Diese>Gestaltlosigkeitcmoderner Regierungsformen ist aufs Engste mit der Metapher
der Gesellschaft als sMaschine<verbunden, der im Zuge des in der Moderne entstan-
denen Entfremdungsphanomens die Gemeinschaft als organisches Gebilde entgegen-
gesetzt wurde.

118 Ferdinand Tonnies: Gemeinschaft und Gesellschaft. Abhandlung des Communismus und des
Socialismus als empirischer Culturformen. Leipzig: Fue’s Verlag (1887), 5.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

293


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Nichtstun als politische Praxis

hingegen dem Leben auf dem Land zugeordnet. Diese topographische Un-
terscheidung ist auch im Roman relevant. Fiir Bombel ist die Stadt negativ
konnotiert, da sie als Ort der Arbeit charakterisiert wird, und da sich dort
auch das Kontrollorgan >Amt« befindet (»urzad«, B 81). Im Gegensatz dazu
sind Land und Dorf fiir Bombel nicht nur mit dem Nichtstun verschrinkt,
sondern werden von ihm auch als Orte genuiner Schénheit verstanden. In
der Stadt konnte er deshalb nicht leben:

prébowatem mieszkaé w miescie, ale to nie dla mnie, bojajestemjak te géry
i taky razem wziete, ze po prostu mam juz je w swojej duszy i jak musiatbym
mieszkaé nie w gérach, to ona by uschta z tesknoty za pieknem. (B 65)

[Ich] habe [versucht], in der Stadt zu wohnen, aber das ware nichts fir mich
gewesen, denn ich bin wie die Berge mitsamt den Wiesen, ich habe sie ein-
fach in der Seele, und wenn ich woanders als in den Bergen wohnen mufte,
wiirde die Seele aus Sehnsucht nach dem Schénen vertrocknen. (73)

Bombel ruft also den Topos der Gemeinschaft auch deshalb auf den Plan, um
damit seine Wertschitzung fiir das Lindliche in seiner kontemporiren Form
in Polen auszudriicken, und zwar indem er behauptet, swahre« Gemeinschaft
konne nur dort und nur von solchen Individuen gebildet werden, die wihrend
der Transformation Polens auf der Strecke geblieben sind: den Nichtstuern.
Diese Verkniipfung stellt einen Riickgriff auf die Romantik dar,"™ nicht zu-
letzt, weil sie aufgrund der Hervorhebung des Genuss-Faktors an Friedrich
Schillers Konzeption des isthetischen Staates erinnert.**°

Schiller, der ebenfalls die Metapher des Mechanischen in der Beschrei-
bung des Staates verwendete, hatte vornehmlich in der ersten Fassung der
Asthetischen Erziehung, den Augustenburger Briefen, ein klassisches Humani-
titsideal entworfen, welches die Wertschitzung des Schoénen als zentralen
Schritt zu einem friedlichen Zusammenleben beinhaltet, das die grobe Ge-
waltherrschaft des >normalen« Miteinanders transzendiert. Wolfgang Diising
fasst diese Idee sehr konzise zusammen, weshalb ich seinen einschligigen
Kommentar hier zitiere:

119 Vgl. hierzu den kurzen Kommentar zu der Korrelation zwischen Nichtstun und Ge-
meinschaftim Kapitel »\Gemeinschaft«in diesem Buch, und aufSerdem Matala de Maz-

za: Der verfaf3te Korper.
120 Vgl. hierzu auch Ranciére: Aufteilung des Sinnlichen, 40f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen vs. Handeln

Nicht mehr Starke und Gewalt regeln das alltidgliche Miteinander, sondern
der Wunsch zu gefallen. Mit dem Asthetischen wird etwas entdeckt, das
iber den Nutzen und das Notwendige hinausgeht, ein erster Spielraum fiir
Freiheit und Humanitat er6ffnet sich. Man kann noch einen Schritt weiter
gehen und annehmen, dafd bei einem Menschen, dem das Schéne um sei-
ner selbst willen gefillt, eine Einstellung vorbereitet wird, die auch den an-
dern um seiner selbst willen respektiert und in ihm nicht mehr ein Objekt
fiir egoistische Ziele sieht.'”’

Auch in Bombel wird die Gemeinschaft der Nichtstuer als eine auf dem Land,
in der Nihe von natiirlicher Schénheit, realisierte entworfen, die sich von
der »Stirke und Gewalt« abwendet, die die Stadt, die Arbeit und die Politik
bestimmt. Die Hinwendung zum Schénen und dem, was »iiber den Nutzen
und das Notwendige hinausgeht« (d.h. zur Zweckfreiheit),”** findet in der
Gemeinschaft, die sich Bombel ausmalt, iiber die Nihe zu Natur einerseits,
und das Nichtstun andererseits statt. Wie zu Beginn dieser Arbeit ausgefiihrt
wurde, kann die Transzendenz der politischen Gewalt durch die Aufhebung
des Zweck-Mittel-Verhiltnisses im Nichtstun als Streik, und damit als Hand-
lung betrachtet werden. Bombels Erzihlung des familidren Kollektiv-Korpers
stellt eine solche Handlung dar, indem sie die Gewalt der Polizei im Sinne
Ranciéres iiberwindet und eine neue Gemeinschaft konstituiert, die sich un-
abhingig von gingigen Tatigkeitserwartungen realisiert.

Doch auch diese Gemeinschaft ruht auf einem prekiren Fundament.
Denn der Kollektivkérper, den Bombel imaginiert, mag den hochsten hu-
manistischen und solidarischen Idealen entsprechen, doch er ist auch
offensichtlich krank. Nahacz unterwandert die Staatsmetapher des Levia-
than von Hobbes,"? indem die Mitglieder in Bombels Gemeinschaft zwar
einen gemeinsamen Korper bilden, es diesem jedoch an einem klaren Kopf
(»podpitg osoba«), und deshalb an souveriner Fithrung und, leider, auch an
Uberlebensfihigkeit fehlt. Die bittere Ironie liegt darin, dass diese Gemein-
schaft nicht von Dauer sein kann. Wenn die anderen >Korperteile« dieses
solidarischen Kérpers genauso krank sind wie Bombel, dann sind sie dem
Tod auch ebenso nah wie er. Bombel bringt diese Metapher kurz von seinem

121 Wolfgang Diising: Friedrich Schiller. Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer
Reihe von Briefen. Text, Materialien, Kommentar. Miinchen: Hanser (1981), 132.

122 Vgl. Kapitel »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

123 Vgl. hierzu die im Abschnitt»Unverhaltnismafigkeiten der Arbeit« beschriebene Um-
kehrung der staatsmetaphorischen Hierarchie in Walsers Cehiilfen.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

295


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Nichtstun als politische Praxis

Tod auf, die Gemeinschaft der nichtstuenden Trinker in seinem eigenen
Schwanengesang idealisierend.

Doch weder Erzihler noch Roman suggerieren, dass darin ein Grund
zum Verzweifeln besteht, vielmehr steht die Vermutung im Raum, dass
Gemeinschaft nur unter diesen prekiren Bedingungen stattfinden kann.'>*
Im >Auflen< der Gesellschaft kann ein »Nicht-Ort« entstehen, ein unbe-
stimmter »Freiraum«, so Ethel Matala de Mazza und Uwe Hebekus, »in
dem Gemeinsam-Sein als unmogliche Einheit« erfahren werden kann.** Als
solche ist Gemeinschaft in gewisser Hinsicht unmoglich, und kann nicht
dauerhaft bestehen. Das besagt auch die Gemeinschaftstheorie Maurice
Blanchots, in der die sWerklosigkeit< (désceuvrement) den Kern der Gemein-
schaft bildet, die also in Opposition zur Arbeitsgesellschaft definiert ist. Eine
Gemeinschaft kénne nicht durch Arbeit gemacht oder produziert werden,
sondern ergibt sich spontan im Angesicht des Todes:

Im Unterschied zu einer sozialen Zelle untersagt sie [die Gemeinschaft], ein
Werk zu schaffen, und sie hat keinerlei Produktionswert zum Ziel. Wozu
dient sie? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den
Tod hinein gegenwartig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde
geht [..].126

Die Alkoholkranken und Ausgeschlossenen werden in dieser Auslegung zum
Gemeinschafts-Korper ad mortem, dessen Tod allerdings weniger schmerzhaft
ist als das Leben, das sie fithren. In Bombels Vorstellung ist der Tod die Erfiil-
lung seiner Wiinsche, denn, so stellt er sich vor, »fiir Bombel werden sie einen
Wagen schicken, noch dazu einen frisch lackierten blauen Metallic« (170),"*”
in dem er ganz ohne Fahrkarte endlich den Vergniigungen entgegenfahren

kann, von denen er so lang nur triumen konnte.

124 Das ist es auch, was sie von den nostalgischen Gemeinschaftsvorstellungen unter-
scheidet, die Jean-Luc Nancy kritisiert. Vgl. das Kapitel »Gemeinschaft« in diesem
Buch.

125 Ethel Matala de Mazza u. Uwe Hebekus: Einleitung. Zwischen Verkérperung und Er-
eignis. Zum Andauern der Romantik im Denken des Politischen. In: Das Politische. Figu-
renlehren des sozialen Korpers nach der Romantik. Hg. v. Dens. u.a. Miinchen: Fink (2003),
14. Jacques Ranciéres Theorie des Politischen weist Ahnlichkeiten zu dieser Position
auf.

126  Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 25.

127 »[Plo Bombla wyslg wielki czterodrzwiowy samochéd, do tego Swiezo polakierowany
na niebieski metalik« (B 155).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fazit und Ausblick

Wie zu Beginn dieses Buches ausgefiihrt wurde, lassen sich in der Handlungs-
philosophie Hannah Arendts zwei Formen des Nichtstuns isolieren: die geis-
tige Titigkeit des Denkens und der passive Widerstand.! Wihrend Arendt
den passiven Widerstand gleich nach seiner ersten Erwihnung den »aktivs-
ten und wirksamsten Formen des Handelns« zuordnet,? und ihn damit zu
einem Teil der Vita activa erhebt, verfihrt sie mit dem denkenden Nichtstun
anders. Sie kommt in Vita activa nur marginal darauf zu sprechen, um dann
aber das Werk mit einer bemerkenswerten Ausfithrung tiber das Denken ab-
zuschliefRen. Das Denken sei zwar »niemals als eine Tatigkeit der Vita activa
verstanden worden«, dennoch, vermutet Arendt, wiirde das »reine Denken al-
le Titigkeiten [der Vita activa] an schierem Titigsein iibertreffen«.? Im letzten
Satz dieses Abschnittes verweist sie auf einen Spruch Catos: »Niemals ist man
titiger, als wenn man dem dufleren Anschein nach nichts tut, niemals ist man
weniger allein, als wenn man in der Einsamkeit mit sich allein ist.«* Dieser
Satz versinnbildlicht das Ergebnis der vorliegenden Untersuchung.® Er kann
fir die Praxis des Nichtstuns stehen, die aus philosophischen, politischen und
literarischen Texten herausgeschilt worden ist.

Niemals ist man titiger, als wenn man dem dufSeren Anschein nach nichts tut.

1 Vgl. das Kapitel »Handlung und Geschichte« in diesem Buch. Hinzu kommt noch
Arendts Form der Herrschaftskritik (vgl. das Kapitel »Herrschaft« in diesem Buch), die
hier jedoch aufier Acht gelassen wird.

Arendt: Vita activa, 253.

Arendt: Vita activa, 414.

Arendt: Vita activa, 415.

Dies ist wohlbemerkt metaphorisch gemeint, denn, wie bereits in der Einleitung ge-
sagt wurde, wird in dieser Arbeit nicht die Form des Nichtstuns untersucht, die als
Denken stattfindet.

v AW N

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Nichtstun als politische Praxis

Dieses Buch hat gezeigt, dass das Nichtstun als eine Tatigkeit, und vielleicht
sogar als eine Handlung verstanden werden kann. Die Grundlage fiir diese
These lieferte Hannah Arendts Konzept des passiven Widerstands und Walter
Benjamins Streik-Konzept. Beide argumentieren, dass eine gewaltvolle Po-
litik transzendiert werden kann, wenn man die Logik des Handelns von der
Zweck-Mittel-Relation befreit — und zwar in einem Nichtstun.® Die Uberwin-
dung dieser Relation durch ein Nichtstun ist vor allem in der Lektiire von Ge-
orges Perecs Un homme qui dort (1967) in Erscheinung getreten. Der Erzihler-
Protagonist zieht sich ohne Ziel und Agenda aus der Welt des Handelns zu-
riick und behauptet, vollkommen indifferent zu sein. Er sei »un dur noyau d’in-
différence, un regard neutre« (Hqd 37) — »ein harter Kern aus Gleichgiiltig-
keit, ein neutraler Blick« (23). Er schafft es so, das ihm sinnlos erscheinende
dominante Tatigkeitsparadigma seiner Umwelt zu tiberwinden, und schiit-
telt durch sein — zum Teil systematisches — Nichtstun die historische Hetero-
nomie, die Vorherbestimmung seines Lebensverlaufs ab. In dieser Praxis des
Nichtstuns bt er nicht nur politische Kritik, sondern fingt etwas Neues an,
und bringt ein Ereignis hervor, eine Handlung im Sinne Arendts.”

Nicht weniger eindriicklich zeigt sich das Nichtstun als Titigkeit in
Mirostaw Nahaczs Bombel (2004). Der Roman Nahaczs fokussiert einen
Arbeitslosen, der an einer Bushaltestelle sitzt, und skizziert damit — zumin-
dest vordergriindig — ein Bild vélliger Untitigkeit. Doch dieses Bild ist nur
vordergriindig statisch; es entpuppt sich als eine dynamische Inszenierung:
Wie ein Schauspieler im Fernsehen (»jak w teleturniejach«, B 5) unterhilt der
Erzihler-Protagonist Bombel ein abwesendes Publikum mit seinen Geschich-
ten. Dies versinnbildlicht die Strategie des Romans: die Bushaltestelle ist
eine Art 6ffentliche Bithne, und der arbeitslose Protagonist tritt auf ihr durch
sein Sprechen in Erscheinung. Damit schlieRt der Roman an eine von Hannah
Arendt genutzte Metapher fiir das Handeln an: Der handelnde Mensch ist
jemand, der »vor der Allgemeinheit erscheint«,® indem er »auf die Bithne der
Welt« tritt.” Der Protagonist ist zwar verinderungsunwillig und will den Ort
der Bushaltestelle nicht verlassen, aber er handelt dennoch, indem er sich
durch sein Sprechen wahrnehmbar macht und so den Status des homo sacer
laut Agamben revidiert. Seine selbstzweckhafte Praxis des Nichtstuns steht im

Arendt: Vita activa, 291; Benjamin: Cewalt, 184.

Handeln heifit, »etwas Neues Anfangen«. Arendt: Vita activa, 215.
Arendt: Vita activa, 63. Herv. meine.

Arendt: Vita activa, 219.

O 0 N O

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fazit und Ausblick

volligen Gegensatz zu der biopolitischen Gewalt, die ihn zu kontrollieren
versucht. Der Roman enthilt die subtile Hoffnung, dass sein 6ffentliches
Erscheinen diese Gewalt nicht nur aufzeigen, sondern auch beenden konnte.

An Thomas Manns Der Zauberberg (2004) konnte die Analyse die reflexive
Funktion der Praxis des Nichtstuns zeigen. Indem der Roman die Opposition
»Osten¢/Inaktivitit und >Westen</Aktivitit (durch die Figur Settembrini) zwar
behauptet, aber umgekehrt darstellt, weist er sie als arbitrir und projiziert
aus - ebenso wie die mit ihr einhergehende Hierarchie, die eine Uberlegen-
heit des >Westens« aufgrund seiner Aktivitit voraussetzt. Wahrend Perecs Un
homme qui dort und Mirostaw Nahaczs Bombel individuelle Erfahrungen der Fi-
guren innerhalb eines bestimmten politischen Systems in den Blick nehmen,
reflektiert Der Zauberberg makropolitische Zusammenhinge, indem er mehre-
re Charaktere in eine entsprechende Konstellation bringt. Uber den Topos ei-
ner >Ostlichen« Inaktivitit zeigt er, den orientalistischen Diskurs des 19. Jahr-
hunderts spiegelnd, ein koloniales Begehren des Deutschen Reiches an. Die
deutschen (und allgemein die >westlichen<) Figuren stecken sich mit dieser
»dstlichen« Inaktivitit an, werden gar von ihr vereinnahmt — »Asien verschlingt
uns« warnt Settembrini Castorp (Z 366). So schreibt der Roman durch ihre Per-
spektive, zeitgendssische Diskurse aufgreifend, dem >Ostenc semantisch Stir-
ke zu. Dies wird verstirkt, indem das dem >Osten< zugeschriebene Nichts-
tun mit einer potentiell machtvollen, >6stlichen< Herrschaft assoziiert wird.
Die Infragestellung der Opposition >Osten¢/Inaktivitit und >Westen</Aktivi-
tit in der Praxis des Nichtstuns, die der Roman seine Figuren ausiiben lisst,
spielt so mit den realen politischen Gegebenheiten des frithen 20. Jahrhun-
derts, und reflektiert Prozesse politischer Macht- und Ohnmachtszuschrei-
bung. Castorps idiosynkratische Variante des >Regierens« versinnbildlicht das
von Cato formulierte Paradoxon: Wenn er am wenigsten zu tun scheint, iibt
er die scheinbar souverdnste, wirkungsvollste Tatigkeit aus.

In Robert Walsers Der Gehiilfe zeigt sich eine inverse Variante von Catos
Paradoxon: Die Figur Marti ist zwar dem duferen Anschein nach im Rahmen
ihrer Arbeit als Gehilfe iberaus titig, wihrend sie tatsichlich keiner Tatigkeit
nachgeht - zumindest keiner wirklichen Arbeit (im Sinne einer zur Lebenser-
haltung dienenden Erwirtschaftung von Lohn).'® Marti widmet sich vielmehr
der Simulation von Arbeit; sie ist einerseits miifliges Spiel und legitimiert an-
dererseits den Vollzug einer reinen Mufle, da die Simulation von Arbeit die

10  Arendt zufolge bedeute Arbeit »Lebensnotwendigkeiten herbeizuschaffen«. Arendt:
Vita activa, 101.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

299


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Nichtstun als politische Praxis

MufRe wie rerarbeitet« wirken lisst. Ahnlich wie Manns Zauberbery reflektiert
Walsers Roman durch die gleichzeitige Abbildung vermeintlich gegensatzli-
cher Vorginge gesellschaftliche Prozesse des frithen 20. Jahrhunderts, und
zwar klassenspezifische Identitits- und Titigkeitsdynamiken. Der Gehiilfe bil-
det so itber das Nichtstun Wiinsche des Bitrgertums ab, der Aristokratie an-
zugehoren, und wiederum die Sehnsucht der Klasse der Angestellten nach ei-
ner Teilhabe am relativen Luxus des Biirgertums. Sowohl der Angestellte als
auch der Biirger leben ihren Wunsch nach sozialem Aufstieg iiber ostentative
Mufie aus, die allerdings, wie es ihre gesellschaftliche Position verlangt, nicht
nur an Arbeit gekoppelt sein muss, sondern auch mit der Verehrung der Ar-
beit zusammenfallen soll: »Es ist eine Ehre, es sich auch ein bifichen sauer zu
machen.« (G 55f.) Die Praxis des Nichtstuns zeigt im paradoxen, gleichzeitigen
Vollzug von Muf3e und Arbeit die Arbitraritit der Koppelung von gesellschaft-
lichen Klassen-Identititen mit bestimmten Titigkeiten auf, und kritisiert im-
plizit die hohe Wertschitzung der Arbeit in der Moderne.

Niemals ist man weniger allein, als wenn man in der Einsamkeit mit sich allein ist.

All diese Werke zeigen insbesondere, dass das Nichtstun wesentlich mit Fra-
gen der Gemeinschaftsbildung verkniipft ist. Denkend nichts zu tun bedeu-
tet Arendt zufolge, Heidegger zitierend, sich »aufSer der Ordnung« zu befin-
den, weil dadurch »jedes Tun, jede normale Titigkeit« unterbrochen wiirde.™
Dieses Aus-der-Ordnung-fallen beschreibt das Nichtstun im Allgemeinen. Da
sich Gemeinschaft im 20. Jahrhundert wesentlich als iiber die Titigkeit der
Arbeit gestiftete Gemeinschaft definiert, zieht ein Heraustreten aus dieser
Ordnung in diesem Diskurs angeblich zwangsliufig Einsamkeit nach sich.
Die vorliegende Untersuchung hat jedoch demonstriert, dass das Nichtstun
zwar mit sozialem Ausschluss einhergeht, aber auch, dass gerade dieser Aus-
schluss und das Aus-der-titigen-Ordnung-fallen zur neuen Primisse einer
Gemeinschaftsbildung werden kann. Was anhand der Gemeinschaftsphilo-
sophien von Jean-Luc Nancy, Maurice Blanchot, Giorgio Agamben und auch
Gilles Deleuze — und ihrem Riickgriff auf Herman Melvilles Figur Bartleby —
theoretisch nachvollzogen wurde, zeigt sich in verschiedener Ausprigung in
den Lektiiren.

In Walsers Der Gehiilfe sucht der Protagonist Marti so nach einer Gemein-
schaft, die sich nicht durch Arbeit, sondern durch Mufle und Spiel auszeich-
net. Er sehnt sich nach einem familidren Zusammenhalt, in dem er, »Spiele

11 Arendt: Vom Leben des Geistes, 84.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fazit und Ausblick

erfindend und betreibend« (G 100), sein Gliick finden kann. Die Vorstellung
einer Gemeinschaft durch Arbeit, wie sie im Roman zum Beispiel durch den
Sozialismus skizziert ist, wird von Marti abgelehnt. Der Roman impliziert,
dass sich Marti in einer Masse arbeitender Menschen einsamer fithlt als in
einer kleinen Gruppe von Untitigen, dass also Gemeinschaft nur innerhalb ei-
nes iiberschaubaren sozialen Nichtstuns zustande kommen kénne. Die Idee,
eine Gemeinschaft durch Arbeit zu bilden, wird kritisiert, wihrend das Ge-
genteil (die Gemeinschaft der Nichtstuer) jedoch als wirtschaftlich unhaltbar
herausgestellt wird.

Der Topos der Gemeinschaft von Nichtstuern ist auch in Thomas Manns
Der Zauberberg prasent. Die Topographie des Romans stellt das aktive Unten
des Flachlands dem inaktiven Oben des Sanatoriums gegeniiber; zwischen
ihnen gibt es eine klar markierte Abgrenzung. Die Patienten im Sanatorium
verwenden wiederholt die Formel »wir hier oben« (Z 569) im Gegensatz zum
»Flachlande drunten« (Z 588) und bilden so itber das gemeinsame Nichtstun
einerseits, und die geteilte Krankheit andererseits, eine der Gesellschaft im
>Flachland« entgegengesetzte Gruppe mit starker sozialer Bindung. So wird
die im Roman zunichst als >Schwiche« ausgelegte pathologische Untitigkeit
gerade durch »das negative Verhiltnis zur Macht«,'* wie Roland Barthes sagt,
umgewertet: Weil es dominanten Diskursen fern ist, die Aktivitit, Arbeit und
bestimmte Formen der Politik voraussetzen, kann es gemeinschaftsstiftende
Wirkung jenseits dieser Formen entfalten.

Mirostaw Nahaczs Bombel zeichnet ebenfalls ein bemerkenswertes Ge-
meinschaftsbild. Der arbeitslose Protagonist imaginiert in Abgrenzung
zu einer als aggressiv und gewalttitig wahrgenommen Politik eine Ge-
meinschaft von Nichtstuern, die, in Anlehnung an die Staatsmetapher des
Hobbes’schen Leviathan, zusammen »jedng wielkg podpitg osobe« (B 120)
darstellen — »eine einzige betrunkene Person« (132). In dieser Gemeinschaft
sind die Probleme, die gesellschaftlich einen Ausschluss oder biopolitische
Kontrolle herbeifithren, gerade die Grundlage fiir eine — ebenfalls als familiir
konnotierte — humanistische Ethik des Miteinanders. Diese ist, im Gegensatz
zu der im Roman als wertvoll definierten Arbeit, kein »product of the working
community«, wie Jean-Luc Nancy sagt.”® Sie ergibt sich in und aus einer
Gemeinschaft jenseits der totalitiren Gleichmachung durch Arbeit, weil sie
Unterschiede und Singularititen nicht problematisiert, sondern akzeptiert.

12 Barthes: Wie zusammen leben, 81.
13 Nancy: The Inoperative Community, xxxviiif.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

301


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Nichtstun als politische Praxis

Die Tatsache, dass auch diese Gemeinschaft eigentlich homogen ist — alle
sind arbeitslos und betrunken — kann allerdings gar nicht erst zu einem neu-
en Problem werden, da die Gemeinschaft nicht lange genug bestehen kann,
um moglicherweise eine eigene aus der Homogenitit und den daraus folgen-
den uniformierenden Kriften gespeiste Gewalt zu entwickeln. Der Tod der
Figur Bombel kiindigt allerdings auch die Verginglichkeit der Gemeinschaft
an; das Prekariat, aus dem sie entsteht, ist auch ihr Todesurteil.

Die Gemeinschaft, die sich in dem und durch das Nichtstun bildet, ist
in all diesen Fillen nicht von Dauer. Die Lektiiren erweisen die soziale Kom-
ponente des Nichtstuns als genussvoll, freundschaftlich und loyal, aber un-
bestindig, in stindiger Nihe zum wirtschaftlichen Ruin (Walser) oder dem
Tod (Mann, Nahacz). In Perecs Un homme qui dort stellt sie sich gar nicht
erst ein: Der Protagonist ist der einzige Nichtstuer, der tatsichlich einsam
bleibt. Er findet eine andere Losung aus seiner sozialen Ex- bzw. Inklusion: er
spricht mit sich selbst wie mit jemand anderem; er teilt sich, um mit jeman-
dem zu sein, auch wenn dieser jemand nur er selbst ist. Doch obwohl auch
diese >Zweisamkeit« im Nichtstun am Ende der Erzihlung aufhért, so geht
damit keine generelle Abwertung des gemeinschaftlichen Nichtstuns einher.
Eine Gemeinschaft von Nichtstuern, so zeigt der Roman, miisste allerdings
lernen, sich dem Anderen - hier dem Nachbarn — erneut und ergebnisoffen
anzunihern. Das hief3e, sich nicht jeglicher Deutbarkeit zu verweigern — eine
generelle »absence de geste« (Hqd 23) zu behaupten —, wie der Protagonist es
lange tut, sondern alle Deutungen zuzulassen.

Das Nichtstun stellt so in jeder der Erzihlungen eine Erleichterung dar,
und fungiert zunichst als Ruhepause von einer anstrengenden, leistungs-
und fortschrittsfokussierten Gesellschaft, die iiber ihre Obsession durch Akti-
vitdt und Arbeit individuelle Bediirfnisse auf der Strecke lidsst. Das Nichtstun
verbirgt hinter sich eine ebenso relevante alternative Tatigkeit, welche Indi-
vidualitit zuldsst und so rechte« Gemeinschaft méglich macht.

Dieses Buch hat versucht zu zeigen, dass die literarische Darstellung von
Nichtstun sich an einem philosophischen und politischen Diskurs iiber Hand-
lung und Untitigkeit in ihr eigener Weise beteiligt. Ob dies auf eine eigene,
aktive politische Praxis der Literatur verweist, wire noch zu erforschen. Be-
zieht man Hannah Arendts Metapher des Theaters auf Literatur selbst, so
konnte man sie auch als ein Erscheinen auf der Biithne der Welt betrachten,
als »representation that simultaneously supplements or improves [...] poli-

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fazit und Ausblick

tiCS«,14

wie Richard Halpern iiber Arendts Theater-Konzept bemerkt. Lite-
rarische Praktiken des Nichtstuns, die die Opposition zwischen Handlung und
Nicht-Handlung aufheben, kénnten so Teil von deren Infragestellung auch
auf gesellschaftlicher Ebene sein. Fiir die Kunst im Allgemeinen hat Jacques

Ranciére diese Moglichkeit immerhin schon postuliert:

Die Politik der Kunst beruhtinnerhalb des dsthetischen Regimes der Kiinste
auf dem grundlegenden Paradox dieser »Freiheit der Gleichgiiltigkeit«, die
die Identitat von Arbeit und Untatigkeit, von Bewegung und Unbeweglich-
keit, Aktivitit und Passivitit, Einsamkeit und Gemeinsamkeit bedeutet.'

Ausblick

In diesem Buch wurde eine Frage ausgespart, die fiir eine weitere Unter-
suchung der literarischen Darstellung des Nichtstuns fruchtbare neue Wege
weist. Mit Blick auf das Potential von literarischen Praktiken des Nichtstuns, ge-
sellschaftspolitische Diskurse zu reflektieren und deren Grundoppositionen
in Bewegung zu versetzen, lieRe sich weiter fragen, inwiefern das Phinomen
des Nichtstuns, wie es in der europdischen Literatur zur Darstellung kommt,
einem gendering unterworfen ist. Sicher ist, dass die ausgewahlten Roma-
ne die Konformitit ihrer Protagonisten mit einem existierenden minnlichen
Rollenbild in Frage stellen. Ebenso wie die semantische Nihe des Nichtstuns
zum Tod ist die Unfihigkeit zur sexuellen Erfillung, in manchen Fillen sogar
ihre Asexualitit, typisch fiir die Literatur tiber das Nichtstun im 20. Jahrhun-
dert.

Man kann und muss deshalb auch fragen, welche Rolle Weiblichkeit in den
ilteren wie neueren Untitigkeitsdiskursen spielt. Franziska Schofilers rezen-
te Monographie iiber die Verschrinkung von Geschlecht und Arbeitsvermo-
gen in der europdischen und amerikanischen Literatur hat ergeben, dass sich
eigentlich fast immer eine »Desemantisierung weiblicher Arbeit«!® feststel-
len lasst. Weibliche Arbeit ist so entweder im hiuslichen, emotionalen oder
isthetischen Bereich verortet — und demnach weder professionalisiert noch
als lebenserhaltend konnotiert. Spater, besonders ab der Literatur der Neuen
Sachlichkeit, wird Frauen zwar ein Platz in der Arbeitswelt eingerdumt, doch

14  Richard Halpern: Theater and Democratic Thought: Arendt to Ranciére. In: Critical In-

quiry 37 (3), 2011, 549.

15 Ranciére: Aufteilung des Sinnlichen, 83.

16  Franziska Schofller: Femina Oeconomica. Arbeit, Konsum und Geschlecht in der Literatur. Von
Goethe bis Hindler. Frankfurt a.M.: Peter Lang (2017), 287.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

303


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Nichtstun als politische Praxis

weibliche Arbeit bleibe »bis in die Gegenwart hinein auf Kérperlichkeit und
Sexualitit fixiert«.'” Solche und andere Untersuchungen, mégen sie auch his-
torisch und geographisch disparate Phinomene untersuchen, bestitigen ei-
gentlich einen Trend, der sich schon lange in den Gender Studies gezeigt hat:
Den Ausschluss der Frau aus machtvollen Diskursen, in diesem Fall dem seit
der Moderne hochgeschitzten Diskurs der Arbeit, und die Eingeschranktheit
ihrer Integration in demselben.

Dieser Ausschlussmechanismus ist nicht nur mit Bezug auf einen neu-
zeitlichen Begriff von Arbeit, sondern auch in Bezug auf Titigkeit im Allge-
meinen beschrieben worden. In Das andere Geschlecht (1949) legt Simone de Be-
auvoir die Inferiorisierung der Frau mit besonderem Fokus auf die Ebene des
Handelns dar. Die Frau werde vom Mann der Faulheit bezichtigt - eine Ein-
schitzung, die Beauvoir bestitigt, jedoch nicht ohne die méinnlich bestimmte
Organisation der Gesellschaft dafiir verantwortlich zu machen. De Beauvoir
nimmt an, dass die riumliche und intellektuelle Einschrinkung der Frau da-
zu beigetragen habe, dass diese sich nicht als handlungsfihiges Individuum
begreife. Sie fithle sich vielmehr fiir die von Minnern bestimmte Welt iiber-
haupt nicht verantwortlich, sondern »erfaflt [...] sich als passiv angesichts der
Gétter mit menschlichem Antlitz, die Zwecke und Werte definieren.«!® Die
Frau wisse nicht, »was eine wirkliche Handlung ist, durch die man die Welt

9 »s0 ist es denn nur natiirlich, daf} sie selbst wiederholt,

verindern kanne,’
von vorn beginnt, ohne je Neues zu erfinden, dafs die Zeit sich fiir sie im Kreis
zu drehen scheint, ohne irgendwohin zu fithren. Sie beschiftigt sich, ohne je
etwas zu tun.«*° De Beauvoir betont die Abwesenheit des Tuns deshalb so
eindringlich, weil es einerseits die sichtbarste Manifestation ihrer vermeint-
lichen Minderwertigkeit ist, und andererseits der folgenreichste Grund fiir
ihre weiter anhaltende gesellschaftliche Hintanstellung. Und wenn Sara Ah-
med in Willful Subjects (2014) schreibt, dass »[t]o become woman is to submit
to a weakening of the will« (87),%" dann schligt sie in dieselbe Kerbe wie Si-

mone de Beauvoir. Eigenwilligkeit ist als Eigenschaft fir Frauen ein grofieres

17 SchoRler: Femina Oeconomica, 286.

18 Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. Ubers. v. Uli Aumiil-
ler u.a. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt (1995), 748.

19 De Beauvoir: Das andere Geschlecht, 750.

20 De Beauvoir: Das andere Geschlecht, 755.

21 Sara Ahmed: Willful Subjects. Durham: Duke UP (2014), 87. Ich entnehme dieses Zitat
Ahmeds Analyse von George Eliots Daniel Deronda, da es ihr Hauptargument wieder-
spiegelt.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fazit und Ausblick

Problem als fiir Manner, weil der Wille Voraussetzung fiir das Handeln, und Han-
deln wiederum die Voraussetzung fir die Handhabe von Macht ist.

Es ist demnach auffillig, dass die Literatur nicht mehr untitige Frauen
darstellt, obwohl diese durch ihren Ausschluss aus der Welt der Arbeit ja pri-
destiniert sein miissten fiir diesen Topos. Doch bestitigt es im Grunde die
Reichweite des gender bias: Wenn die minnlichen Protagonisten, die nichts
tun, eben doch titig sind - ist diese uneigentliche Tatigkeit dann nicht trotz-
dem einzig Minnern zuzuschreiben? Oder ist der Ausschluss der Frau aus
dem Bereich der als einzig wertvoll fetischisierten Arbeit ein Zeichen fur die
Moglichkeit, dass dieser Ausschluss selbst — wie in den analysierten Praktiken
des Nichtstuns — den Weg zu einer alternativen Ermichtigung weisen konnte,
zumindest im Literarischen?

Die Uberlegungen dieses Buches in eine solche Richtung fortzufiihren,
scheint mir gerade heutzutage von grofier Relevanz. Denn zum einen findet
mehr denn je ein reger gesellschaftlicher Austausch iiber die iiberkommenen
Arbeitsparadigmen statt, die das Nichtstun in umgekehrter Wertung als Un-
terbrechung von Uberlastung und Stress idealisieren. Zum anderen entstehen
immer wieder Romane, die gerade nichtstuende Protagonistinnen vor diesem
Hintergrund inszenieren und die mégliche Idealisierung des Nichtstuns da-
bei kritisch reflektieren. Das eher >mannliche« Untitigkeitsnarrativ des 20.
und 21. Jahrhunderts wird nun durch mehr und mehr weibliche Stimmen
erginzt. Von Lisa Owens zum Beispiel, die mit Not Working (2016)** einen
Roman iiber eine junge Frau vorlegte, die ihren Marketing-Job freiwillig auf-
gegeben hat, um einen Beruf aufzugreifen, der sie wirklich gliicklich macht.
Da sie allerdings nicht weif3, was das sein konnte, lisst sie sich monatelang
treiben und registriert sich online bei Werbe-Gewinnspielen. In diesem Ro-
man kollabieren gesellschaftlich gefestigte Ideale einer wahrhaft erfiilllenden
Arbeit wie eines heilsamen Nichtstuns. Seine LeserInnen sind dazu heraus-
gefordert, diese Konzepte neu zu evaluieren.

Eine Lihmung beschreibt auch Roja von Rénne in ihrem ersten Roman
Wir kommen (2016), in der die Protagonistin Nora nie weif3, was sie tun soll,
weil sie sich nicht fir die >beste« Titigkeit entscheiden kann. »Ich kénnte
ein Crowdfunding-Projekt ins Leben rufen. Mich in Stand-up-Comedy versu-
chen. Mal wieder meine Grofmutter anrufen. Meinem Bruder ein Geschenk

22 Lisa Owens: Not Working. London: Picador (2017).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

305


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Nichtstun als politische Praxis

kaufen«®® — so listet sie mogliche Titigkeiten auf (im Roman sind es noch viel
mehr). Doch

in dem Moment, in dem ich dem einen Cefiihl folgen wollte, schaltete sich
schon etwas anderes ein, drehte und wendete das Cefiihl, hinterfragte die
Konsequenzen und die Motive des ersteren und machte es mir unmoglich,
mich zu entscheiden 24

Die durch Entscheidungsunfihigkeit hervorgerufene Stasis ist, auch ganz ab-
gesehen von Diskursen iiber Gender, ein auffilliges Merkmal zeitgendssischer
Literatur. »Ich wollte es allen recht machen,« schreibt so zum Beispiel Karl
Ove Knausgard, »aber ab und zu tauchten nun einmal Situationen auf, in de-
nen ich wihlen und handeln musste, und dann litt ich Héllenqualen, denn
das gehorte zum Schlimmsten, was mir iiberhaupt passieren konnte.«? Die
ethische Last der Folgen, die sich aus dem eigenen Handeln ergeben, ist auch
in Leif Randts zweitem Roman Schimmernder Dunst iiber Coby County (2011) pra-
sent, wird jedoch satirisch umgewertet. Der Protagonist Wim denkt:

Manchmal erstaunt es mich, dass mein vom Dasitzen und Lesen dominierter
Alltag trotzdem stdndig Risiken bereithilt. Jede Entscheidung kann falsch
sein, jede Formulierung gefahrlich, jede Email verletzend. In den seltenen
Augenblicken, in denen mir das schlagartig bewusst wird, komme ich mir
handlungsunfiahig vor. Aber dann handle ich meistens trotzdem, indem ich
weiter auf den Bildschirm blicke und lese und irgendwann Gruf3formeln und
Satze eintippe. Zu dieser Art von Aktion bin ich bislang immer fahig geblie-
ben, selbst wenn mir Sprechen schon unméglich erschien.2®

Der Roman erzahlt die Stasis der Handlungsunfihigkeit als etwas sUnechtess,
das vom Protagonisten itberwunden werden kann. Die Tatsache jedoch, dass
diese Uberwindung im Schreiben von Emails bestehen soll, deutet daraufhin,
dass das Handeln an sich in der Erzihlung nicht mehr ernstgenommen wird —
obwohl, so impliziert der Roman, es wieder ernstgenommen werden sollte.
Eine wirkliche Handlungslihmung gibt, auch wenn sie unangenehm ist, zu-
mindest wieder Anlass fiir die Frage, die Jean-Luc Nancy angesichts desselben

23 Ronjavon Ronne: Wir kommen. Berlin: Aufbau (2016), 93f.

24 Von Ronne: Wir kommen, 199.

25 Karl Ove Knausgard: Lieben. Ubers. v. Paul Berf. Miinchen: btb (2013), 415.

26  Leif Randt: Schimmernder Dunst iiber Coby County. Miinchen: Berlin Verlag (2017), 113f.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fazit und Ausblick 307

Problems jiingst formuliert hat: Was tun??’ So kénnte das Nichtstun auch in
der rezenteren Literatur des 21. Jahrhunderts eine neue Grundlage fiir ein
ethisches oder politisches Handlungsbewusstsein zu schaffen beginnen.

27  Vgl. Nancy: Was tun?.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W. (1974): Versuch, das Endspiel zu verstehen. In: Ders.: Ge-
sammelte Schriften. Bd. 2. Noten zur Literatur. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, 281-321.

Adorno, Theodor W. (1977): Marginalien zu Theorie und Praxis. In: Ders.: Ge-
sammelte Schriften. Bd. 10.2. Kulturkritik und Gesellschaft II: Eingriffe. Stich-
worte. Anhang. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 769-782.

Agamben, Giorgio (1999): Bartleby, or On Contingency. In: Ders.: Potentialities.
Collected Essays in Philosophy. Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford: UP,
243-271.

Agamben, Giorgio (1999): On Potentiality. In: Ders.: Potentialities. Collected Es-
says in Philosophy. Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford: UP, 177-184.
Agamben, Giorgio (1999): The Messiah and the Sovereign: The Problem of Law
in Walter Benjamin. In: Ders.: Potentialities. Collected Essays in Philosophy.

Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford: UP, 160-174.

Agamben, Giorgio (1999): Walter Benjamin and the Demonic: Happiness and
Historical Redemption. In: Ders.: Potentialities. Collected Essays in Philoso-
phy. Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford: UP, 138-159.

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben.
Ubers. v. Hubert Thiiring. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2003): Die kommende Gemeinschaft. Ubers. v. Andreas Hiep-
ko. Berlin: Merve.

Agamben, Giorgio (2006): Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Ubers. v. Sabine
Schulz. Ziirich: Diaphanes.

Agethen, Matthias (2018): Vergemeinschaftung, Modernisierung, Verausgabung.
Nationalokonomie und Erzihlliteratur in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts.
Gottingen: V&R unipress.

Ahmed, Sara (2014): The Cultural Politics of Emotion. Edinburgh: UP.

Ahmed, Sara (2014): Willful Subjects. Durham: Duke UP.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

Althusser, Louis (1964): Problémes étudiants. In: La Nouvelle Critique 152 (Ja-
nuar), 80-111.

Ammann, Ludwig (1989): Ostliche Spiegel. Ansichten vom Ovient im Zeitalter seiner
Entdeckung durch den deutschen Leser, 1800 — 1850. Hildesheim: Georg Olms.

Andrews, Chris (1996): Puzzles and Lists: Georges Perec’s »Un Homme qui
dort«. In: MLN 111 (4), 775-796.

Arendt, Hannah (1998): The Human Condition. Chicago: University of Chicago
Press.

Arendt, Hannah (2013): Vom Leben des Geistes. Das Denken, Das Wollen. Ubers. v.
Hermann Vetter. Hg. v. Mary McCarthy. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah (2015): Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaf3. Hg. v. Ursula
Ludz. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah (2016): Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah (2016): Wahrheit und Liige in der Politik. Zwei Essays. Miinchen:
Piper.

Arendt, Hannah (2017): Macht und Gewalt. Ubers. v. Gisela Uellenberg. Miin-
chen: Piper.

Argast, Regula (2007): Staatsbiirgerschaft und Nation. AusschliefSung und Integra-
tion in der Schweiz 1848-1933. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Aristoteles (1956): Werke. Bd. 6. Nikomachische Ethik. Ubers. v. Franz Dirlmeier.
Hg. v. Ernst Grumach. Berlin: Akademie.

Aristoteles (1991): Werke. Bd. 9. Politik. Ubers. v. Eckart Schiitrumpf.
Hg. v. Hellmut Flashar. Berlin: Akademie.

Aristoteles (2003): Metaphysik. Ubers. v. Hans Giinter Zekl. Wiirzburg: Kénigs-
hausen & Neumann.

Aron, Raymond (1957): Opium fiir Intellektuelle oder Die Sucht nach Weltanschau-
ung. Ubers. v. Klaus Peter Schulz. Kéln: Kiepenheuer & Witsch.

Aron, Raymond (1968): La révolution introuvable. Réflexions sur les événements de
Mai. Paris: Fayard.

ARlinder, Michael S.; Wagner, Bernd (2017): Einfithrung: Arbeit und Philoso-
phie. In: Philosophie der Arbeit. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Hg. v.
Michael S. Aflinder u. Bernd Wagner. Berlin: Suhrkamp, 11-26.

Assmann, Aleida (2000): Die Einsamkeit des Bosen. In: Einsamkeit. Hg. v. Alei-
da u. Jan Assmann. Miinchen: Fink, 129-144.

Augé, Marc (1994): Orte und Nicht-Orte. Voriiberlegungen zu einer Ethnologie der
Einsamkeit. Frankfurt a.M.: Fischer.

Austin, John L. (1962): How to do Things with Words. The William James Lectures
delivered at Harvard University in 1955. Oxford: Clarendon Press.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Bachelard, Gaston (1960): La Poétique de la Réverie. Paris: Presses Universitaires
de France.

Banuls, André (2001): Thomas Mann und die franzdsische Literatur.
In: Thomas-Mann-Handbuch. Hg.v. Helmut Koopmann. 3., aktualisierte
Aufl. Stuttgart: Kroner, 212-229.

Barthes, Roland (1985): Am Nullpunkt der Literatur. Ubers. v. Helmut Scheffel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Barthes, Roland (2005): Das Neutrum. Vorlesung am Collége de France 1977-1978.
Ubers. v. Horst Brithmann. Hg. v. Eric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Barthes, Roland (2007): Wie zusammen leben. Simulationen einiger alltaglicher
Réume im Roman. Vorlesung am Collége de France 1976-1977. Ubers. v. Horst
Brithmann. Hg. v. Eric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Baruzzi, Arno (1996): Machbarkeit. Perspektiven unseres Lebens. Freiburg i.Br.: Al-
ber.

Bataille, Georges (1975): Die Aufhebung der Okonomie. Ubers. v. Gerd Bergfleth.
Miinchen: Rogner und Bernhard.

Bataille, Georges (1994): Die Erotik. Ubers. v. Gerd Bergfleth. Berlin: Matthes
& Seitz.

Baudrillard, Jean (1981): Simulacres et simulation. Paris: Galilée.

Baudrillard, Jean (1982): Der Symbolische Tausch und der Tod. Ubers. v. Gerd
Bergfleth, Gabriele Ricke u. Ronald Voullié. Miinchen: Matthes & Seitz.

Baudrillard, Jean (1990): Das Jahr 2000 findet nicht statt. Ubers. v. Peter Geble u.
Marianne Karbe. Berlin: Merve.

Bauer, Manuel (2016): Okonomische Menschen. Literarische Wirtschaftsanthropolo-
gie des 19. Jahrhunderts. Gottingen: V&R unipress.

Baumgirtner, Klaus (1977): Einleitung. In: Sprachliches Handeln. Hg. v. Klaus
Baumgirtner. Heidelberg: Quelle & Meyer, X-XV.

Beauvoir, Simone de (1995): Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau.
Ubers. v. Uli Aumiiller u. Grete Osterwald. Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt.

Beckett, Samuel (1995): Eleutheria. Paris: Editions de Minuit.

Benjamin, Walter (1977): Zur Kritik der Gewalt. In: Ders.: Gesammelte Schriften.
Bd. 2,1. Hg. v. Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 179-203.

Benjamin, Walter (2007): Der Erzihler. In: Ders.: Erzihlen. Schriften zur Theorie
der Narration und zur literarischen Prosa. Hg. v. Alexander Honold. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 103-128.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

Benko, Stephen (1993): The Virgin Goddess. Studies in Pagan and Christian Roots of
Mariology. Leiden: Brill.

Berman, Nina (1997): Orientalismus, Kolonialismus und Moderne. Zum Bild des Ori-
ents in der deutschsprachigen Kultur um 1900. Stuttgart: Metzler.

Bernstein, Richard J. (1971): Praxis and Action. Contemporary Philosophies of Hu-
man Activity. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Befllich, Barbara (2002): Faszination des Verfalls. Thomas Mann und Oswald Speng-
ler. Berlin: Akademie.

Blanchot, Maurice (2007): Die uneingestehbare Gemeinschaft. Ubers. v. Gerd
Bergfleth. Berlin: Matthes & Seitz.

Blanchot, Maurice (2010): Einklammerungen. In: Ders.: Das Neutrale. Schrif-
ten und Fragmente zur Philosophie. Ubers. u. hg. v. Marcus Coelen. Ziirich:
Diaphanes, 23-30.

Blanchot, Maurice (2010): René Char und das Denken des Neutralen. In:
Ders.: Das Neutrale. Schriften und Fragmente zur Philosophie. Ubers. u. hg. v.
Marcus Coelen. Ziirich: Diaphanes, 15-21.

Blum, Bianca E. (2019): »Meiden Sie Untitigkeit, sie ist die Mutter aller Laster...«—
Zu MufSe und Weiblichkeit in der russischen Literatur des 19. Jahrhunderts. Ham-
burg: Kovac.

Bohme, Hartmut (1988): Natur und Subjekt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bon, Gustave Le (1953): Psychologie der Masse. [Ubers. v. Rudolf Eisler.] Stutt-
gart: Kroner.

Boone, Joseph A. (2015): The Homoerotics of Orientalism. New York: Columbia
UP.

Bordt, Michael (2011): Why Aristotle’s God is Not the Unmoved Mover. In: Ox-
ford Studies in Ancient Philosophy 40, 91-109.

Bourdieu, Pierre; Passeron, Jean-Claude (2007): Die Erben. Studenten, Bildung
und Kultur. Ubers. v. Stephan Egger u. Eva Kessler. Konstanz: UVK.

Brenner, Peter J. (1990): Der Reisebericht in der deutschen Literatur. Ein Forschungs-
iiberblick als Vorstudie zu einer Gattungsgeschichte. Tibingen: Niemeyer.

Brokoff, Jirgen (2002): Die apokalyptische Vernichtung des Rechts. Zur po-
litischen Theologie Walter Benjamins. In: Apokalypse und Erinnerung in der
deutsch-jiidischen Kultur des friihen 20. Jahrhunderts. Hg. v. Jirgen Brokoff u.
Joachim Jacob. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 39-57.

Bryson, Norman (1988): The Gaze in the Expanded Field. In: Vision and Visual-
ity. Hg. v. Hal Foster. Seattle: Bay Press, 87-108.

Bukraba-Rylska, Izabella (2009): Polish Countryside in Times of Transition.
Myths and Reality. In: Polish Sociological Review 168, 575-594.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Buning, Marius (2000): The »Via Negativa« and its First Stirrings in »Eleuthe-
ria«. In: Beckett and Religion. Beckett/Aesthetics/Politics. Hg. v. Marius Bun-
ing, Matthijs Engelberts u. Onno Kosters. Amsterdam: Rodopi, 43-54.

Busch, Kathrin (2013): Elemente einer Philosophie der Passivitit. In: Theorien
der Passivitit. Hg. v. Kathrin Busch u. Helmut Draxler. Miinchen: Fink, 14-
31.

Camus, Albert (2015): Der Mythos des Sisyphos. Ubers. v. Vincent von Wroblew-
sky. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Castel, Robert (2000): Die Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der
Lohnarbeit. Ubers. v. Andreas Pfeuffer. Konstanz: UVK.

Certeau, Michel de (1988): Kunst des Handelns. Ubers. v. Ronald Voullié. Berlin:
Merve.

Chalonge, Florence de (2012): Stylistique de l'indifférence. Un homme qui
dort. In: Georges Perec. Artisan de la Langue. Hg. v. Véronique Montémont
u. Christelle Reggiani. Lyon: Presses Universitaires, 145-153.

Conrad, Sebastian (2008): Deutsche Kolonialgeschichte. Miinchen: Beck.

Conrad, Sebastian (2008): Globalization effects. Mobility and nation in Impe-
rial Germany. 1880-1914. In: Journal of Global History 3 (1), 43-66.

Dahrendorf, Ralf (2006): Homo Sociologicus. Wiesbaden: VS Verlag fur Sozial-
wissenschaften.

Davidson, Donald (2002): Agency. In: Ders.: Essays on Actions and Events. Ox-
ford: Clarendon Press, 43-61.

Deich, Werner (1974): Der Angestellte im Roman. Zur Sozialgeschichte des Hand-
lungsgehilfen um 1900. Kéln: Grote.

Deines, Timothy J. (2006): Bartleby the Scrivener, Immanence and the Resis-
tance of Community. In: Culture Machine 8.

Deleuze, Gilles (1994): Bartleby oder die Formel. Ubers. v. Bernhard Dieckmann.
Berlin: Merve.

Deleuze, Gilles (2008): Erschopft. In: Ders.: He, Joe, Quadrat I und II, Nacht und
Tridume, Geister-Trio. Filme fiir den SDR. Ubers. v. Erika Tophoven. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp; Absolut Medien, 5-41.

Derrida, Jacques (2003): Eine gewisse unmagliche Moglichkeit, vom Ereignis zu spre-
chen. Ubers. v. Susanne Liiddemann. Berlin: Merve.

Desmarais, Jane (2001): Preferring not to. The Paradox of Passive Resistance
in Herman Melville’s »Bartleby«. In: Journal of the Short Story in English 36
(Spring), 25-39 [Online Absatzzahlen 1-22].

Detering, Heinrich (2010): Anfinge einer modernen China-Rezeption in deut-
schen Kulturzeitschriften um 1900. In: Perspektiven der Modernisierung. Die

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

Pariser Weltausstellung, die Arbeiterbewegung, das koloniale China in europdi-
schen und amerikanischen Kulturzeitschriften um 1900. Hg.v. Ulrich Malk,
Christoph Jirgensen u. Heinrich Detering. Berlin: De Gruyter, 155-170.

Dischner, Gisela (2014): Melancholie und Mufiggang — Eine Zustandsbe-
schreibung. In: Okonomie des Gliicks. Mufle, MiifSiggang und Faulheit in der
Literatur. Hg. v. Mirko Gemmel u. Claudia Loschner. Berlin: Ripperger &
Kremers, 7-15.

Dobie, Madeleine (2001): Foreign Bodies. Gender, Language, and Culture in French
Orientalism. Stanford: UP.

Diising, Wolfgang (1981): Friedrich Schiller. Uber die dsthetische Erziehung des
Menschen in einer Reihe von Briefen. Text, Materialien, Kommentar. Miinchen:
Hanser.

Eagleton, Terry (2012): The Event of Literature. New Haven: Yale UP.

Ehrenberg, Alain (2004): Das erschipfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der
Gegenwart. Ubers. v. Manuela Lenzen u. Martin Klaus. Frankfurt a.M.:
Campus.

Eickhoff, Hajo (2014): Thronen als Denken und Meditieren. Die Medialitit
von Thron und Stuhl. In: Mébel als Medien. Beitrige zu einer Kulturgeschichte
der Dinge. Hg. v. Sebastian Hackenschmidt u. Klaus Engelhorn. Bielefeld:
transcript, 33-45.

Engelberg, Edward (1999): Ambiguous Solitude. Hans Castorp’s Sturm und
Drang nach Osten. In: A Companion to Thomas Mann'’s The Magic Mountain.
Hg. v. Stephen D. Dowden. Columbia: Camden House, 95-108.

Engels, Johannes (2006): Merces auctoramentum servitutis — Die Wertschit-
zung bestimmter Arbeiten und Tatigkeiten durch antike heidnische Philo-
sophen. In: Arbeit im Mittelalter. Vorstellungen und Wirklichkeiten. Hg. v. Ve-
rena Postel. Berlin: Akademie.

Engels, David (2015): Biologistische und zyklische Geschichtsphilosophie. Ein
struktureller Anndherungsversuch. In: Von Platon bis Fukuyama. Biologis-
tische und zyklische Konzepte in der Geschichtsphilosophie der Antike und des
Abendlandes. Hg. v. David Engels. Briissel: Editions Latomus, 8-46.

Engler, Wolfgang (2005): Biirger, ohne Arbeit. Fiir eine radikale Neugestaltung der
Gesellschaft. Berlin: Aufbau.

Erwig, Andrea (2018): Waiting Plots. Paderborn: Fink.

Esposito, Fernando; Gumbrecht, Hans U. (2017): Posthistoire Then. Ein Ge-
sprich mit Hans Ulrich Gumbrecht iitber »unsere breite Gegenwart«.
In: Zeitenwandel. Transformationen geschichtlicher Zeitlichkeit nach dem Boom.
Hg. v. Fernando Esposito. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 255-278.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Fihnders, Walter (2015): »Generalstreik das Leben lang!«. Arbeit, Arbeits-
verweigerung und Vagabondage. In: Arbeit und Protest in der Literatur vom
Vormdrz bis zur Gegenwart. Hg. v. Iuditha Balint u. Hans-Joachim Schott.
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 65-87.

Felman, Shoshana (1975): Madness and Philosophy or Literature’s Reason. In:
Yale French Studies 52, 206-228.

Finkin, Matthew (2007): Arbeit, Arbeitsrecht und Wissenschaft. Webers Frage.
Ubers. v. Rudolf Buschmann. In: Arbeit und Recht 55 (12), 409-412..

Finlay, Christopher J. (2009): Hannah Arendt’s Critique of Violence. In: Thesis
Eleven 97 (1), 26-45.

Fischer, Annalisa (2018): Preface. In: Faking, Forging, Counterfeiting. Discredited
Practices at the Margins of Mimesis. Hg. v. Daniel Becker, Annalisa Fischer u.
Yola Schmitz. Bielefeld: transcript, 7-10.

FlaBpdhler, Svenja (2011): Wir Genussarbeiter. Uber Freiheit und Zwang in der Leis-
tungsgesellschaft. Miinchen: DVA.

Flaubert, Gustave (1980): Die Erziehung des Herzens. Geschichte eines jungen Man-
nes. Ubers. v. Emil Alphons Rheinhardt. Ziirich: Diogenes.

Formenti, Laura (2016): Auto/Biography. A Relational Journey. In: Constructing
Narratives of Continuity and Change. A Transdisciplinary Approach to Research-
ing Lives. Hg. v. Hazel L. Reid u. Linden West. London: Routledge, 11-24.

Foucault, Michel (1989): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im
Zeitalter der Vernunft. Ubers. v. Ulrich Képpen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1992): Andere Riume. In: Aisthesis. Wahrnehmung heute oder
Perspektiven einer anderen Asthetik. Ubers. v. Walter Seitter. Hg. v. Karlheinz
Barck. Leipzig: Reclam, 34-46.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik? Ubers. v. Walter Seitter. Berlin: Merve.

Foucault, Michel (2003): Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werks. In:
Ders.: Schriften zur Literatur. Ubers. v. Hans-Dieter Gondek. Hg. v. Dani-
el Defert u. Frangois Ewald. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 175-185.

Foucault, Michel (2010): [Von der Souverinitit zur Disziplin]. Vorlesung vom
7. Januar 1976. In: Ders.: Kritik des Regierens. Schriften zur Politik. Ubers. v.
Hans-Dieter Gondek. Hg. v. Ulrich Bréckling. Berlin: Suhrkamp, 9-26.

Freud, Sigmund (2009): Das Unbehagen in der Kultur. Und andere kulturtheoreti-
sche Schriften. Frankfurt a.M.: Fischer.

Freudenstein, Roland; Tewes, Henning (2001): Wem die Glocken liuten. Ist
Polen auf den Beitritt zur EU vorbereitet? In: KAS-Auslandsinformationen 17
(5), 95-108.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

Friichtl, Josef (2013): Eine Kunst der Geste. Den Bildern Geschichte und Be-
wegung zuriickgeben. In: Ders.: Vertrauen in die Welt. Eine Philosophie des
Films. Miinchen: Fink, 149-163.

Fuest, Leonhard (2008): Poetik des Nicht(s)tuns. Verweigerungsstrategien in der Li-
teratur seit 1800. Minchen: Fink.

Fuhrmann, Ernst (1921): China. Das Land der Mitte. Ein Umriss. Bd. 1. Hagen
1.W.: Folkwang-Verlag.

Fynsk, Christopher (2015): Linguistic Turn. In: International Encyclopedia of the
Social & Behavioral Sciences. Bd. 14. Hg. v. James D. Wright. Amsterdam: El-
sevier, 199-2.01.

Gamper, Michael (2007): Masse lesen, Masse schreiben. Eine Diskurs- und Imagi-
nationsgeschichte der Menschenmenge 1765 —1930. Miinchen: Fink.

Garcia, Tristan (2018): Wir. Ubers. v. Ulrich Kunzmann. Berlin: Suhrkamp.

Gascoigne, David (2006): The Games of Fiction. Georges Perec and Modern French
Ludic Narrative. Bern: Peter Lang.

Gawrich, Andrea (2003): Vor dem Referendum in Polen. In: Internationale Poli-
tik 1 (Januar), 19-20.

Gehlen, Arnold (1963): Uber kulturelle Kristallisation. In: Ders.: Studien zur An-
thropologie und Soziologie. Neuwied: Luchterhand, 311-328.

Gehlen, Arnold (2004): Ende der Geschichte? In: Ders.: Gesamtausgabe. Bd. 6.
Die Seele im technischen Zeitalter und andere sozialpsychologische, soziologische
und kulturanalytische Schriften. Frankfurt a.M.: Klostermann, 336-351.

Geier, Manfred (1997): Das Gliick der Gleichgiiltigen. Von der stoischen Seelenruhe
zur postmodernen Indifferenz. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Gimmel, Jochen (2019): Zum Begriff des Nicht/Handelns und der Hoffnung,
Geschichte zum Stillstand bringen zu kénnen. In: Zwischen Handeln und
Nichthandeln. Unterlassungspraktiken in der europdischen Moderne. Hg. v. Theo
Jung. Frankfurt a.M.: Campus, 293-317.

Gimmel, Jochen; Keiling, Tobias (2016): Konzepte der Muf3e. Tiibingen: Mohr
Siebeck.

Glosch, Kathrin (2001): »Cela métait égal«. Zu Inszenierung und Funktion von
Gleichgiiltigkeit in der franzisischen Literatur des 20. Jahrhunderts. Stuttgart:
Metzler.

Goldman, Harvey (1992): Politics, Death, and the Devil. Selfand Power in Max Weber
and Thomas Mann. Berkeley: University of California Press.

Gollwitzer, Heinz (1962): Die gelbe Gefahr. Geschichte eines Schlagworts. Studien
zum imperialistischen Denken. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Golz, Christine; Kliems, Alfrun (2014): Vorwort. In: Spielplitze der Verweigerung.
Gegenkulturen im stlichen Europa nach 1956. Hg. v. Christine Golz u. Alfrun
Kliems. Koln: Bohlau, 9-22.

Gontscharow, Iwan (2009): Oblomow. Roman in vier Teilen. Ubers. v. Clara Brau-
ner. Frankfurt a.M.: Fischer.

Graeber, David (2018): Bullshit Jobs. A Theory. London: Allen Lane (Penguin).

Greenblatt, Stephen (2018): Tyrant. Shakespeare on Power. London: The Bodley
Head.

Greimas, Algirdas J. (1971): Strukturale Semantik. Methodologische Untersuchun-
gen. Ubers. v. Jens Thwe. Wiesbaden: Vieweg.

Greven, Jochen (2009): Existenz, Welt und reines Sein im Werk Robert Walsers. Ver-
such zur Bestimmung von Grundstrukturen. Paderborn: Fink.

Gronau, Barbara; Lagaay, Alice (2008): Performanzen des Nichttuns. Wien: Pas-
sagen.

Gumbrecht, Hans U. (2016): Prisenz. Hg. v. Jiirgen Klein. Berlin: Suhrkamp.

Haiman, John (1998): Talk Is Cheap. Sarcasm, Alienation, and the Evolution of Lan-
guage. Oxford: UP.

Halpern, Richard (2011): Theater and Democratic Thought: Arendt to Ranciére.
In: Critical Inquiry 37 (3), 545-572..

Hamacher, Werner (1994): Afformativ, Streik. In: Was heif3t »Darstellen«? Hg. v.
Christiaan L. Hart Nibbrig. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 340-371.

Hamann, Richard; Hermand, Jost (1976): Epochen deutscher Kultur von 1870 bis
zur Gegenwart. Bd. 2. Naturalismus. Miinchen: Nymphenburger Verlags-
handlung.

Han, Byung-Chul (2010): Miidigkeitsgesellschaft. Berlin: Matthes & Seitz.

Haus Bartleby (Hg.) (2015): Sag alles ab! Plidoyers fiir den lebenslangen General-
streik. Hamburg: Edition Nautilus.

Hegel, Georg W. F. (1970): Werke. Bd. 12. Vorlesungen iiber die Philosophie der Ge-
schichte. Hg. v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Heidegger, Martin (1983): Gesamtausgabe. II Abt. Vorlesungen. Bd. 29/30.
Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit - Einsamkeit.
Hg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Heidegger, Martin (1992): Was ist Metaphysik? Frankfurt a.M.: Klostermann.

Helfer, Joachim (2007): Von den Ordnungen des Geschlechtlichen. Unter der
Giirtellinie. In: Merkur 61 (700), 860-869.

Herwig, Christopher (2015): Soviet Bus Stops. London: FUEL.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

317


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

Hesse, Hermann (1975): Chinesisches. In: Ders.: Eine Literaturgeschichte in Re-
zensionen und Aufsitzen. Hg. v. Volker Michels. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
25-40.

Hill, Leslie (2018): Nancy, Blanchot. A Serious Controversy. London: Rowman &
Littlefield International.

Hirszowicz, Maria (1998): Spory o przysztosc. Klasa, polityka, jednostka. War-
schau: Wydawnictwo IFiS PAN.

Htasko, Marek (1962): Der achte Tag der Woche/Die Friedhife. Ubers. v. Vera Cerny
(Der achte Tag der Woche) u. Maryla Reifenberg. Miinchen: DTV.

Hole, Kristin (2013): The Ethics of Community: Nancy, Blanchot, Esposito. In:
Angelaki 18 (3), 103-118.

Holona, Marian (1980): Arbeit, Mediocritas, Miissiggang. Zur Sozialethik in Robert
Walsers Kleinprosa. Warschau: Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskie-
go.

Hong, Kil-Pyo (2002): Selbstreflexion von Modernitit in Robert Walsers Romanen
»Geschwister Tanner«, »Der Gehiilfe« und »Jakob von Gunten«. Wiirzburg: Ko-
nigshausen & Neumann.

Honneth, Axel (2010): Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. Berlin:
Suhrkamp.

Horst, Johanna-Charlotte (2017): Perecs Evbschaften. Zur Poetik der oulipotischen
Freiheit. Dissertation. Miinchen: Ludwig-Maximilians-Universitit.

Hulme, Peter (1985): Polytropic Man. Tropes of Sexuality and Mobility in Early
Colonial Discourse. In: Europe and Its Others. Proceedings of the Essex Con-
ference on the Sociology of Literature, July 1984. Hg. v. Francis Barker, Peter
Hulme, Margaret Iversen u. Diana Loxley. Colchester: University of Es-
sex, 17-32.

Huysmans, Joris-Karl (2015): Gegen den Strich. Ubers. v. Brigitta Restorff. Miin-
chen: DTV.

Jaeggi, Rahel (2008): Wie weiter mit Hannah Arendt? Hamburg: Hamburger Edi-
tion.

Jameson, Fredric (1991): Postmodernism, or, The Cultural Logic of Late Capitalism.
Durham: Duke UP.

Jochum, Georg (2010): Arbeit als Grundlage menschlicher Existenz: Zur histo-
rischen Entwicklung des Verstindnisses von Arbeit. In: Handbuch Arbeits-
soziologie. Hg. v. Fritz Bohle, G. Giinter Vof8 u. Giinther Wachtler. Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 81-125.

Jung, Theo (2019): Einleitung. Bartleby und das Unterlassen: Elemente einer
historischen Praxeologie des Nicht/Handelns. In:Zwischen Handeln und

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Nichthandeln. Unterlassungspraktiken in der europdischen Moderne. Hg. v. Theo
Jung. Frankfurt a.M.: Campus, 9-39.

Kafka, Franz (1992): >Bau<-Konvolut. [Der Bau]. In: Ders.: Schriften, Tagebiicher,
Briefe. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente 1. Hg. v. Jur-
gen Born, Gerhard Neumann, Malcolm Pasley u. Jost Schillemeit. Frank-
furt a.M.: Fischer, 575-632.

Kafka, Franz (2012): Das SchlofS. Frankfurt a.M.: Fischer.

Kampffmeyer, Georg (1913): Plane Perspicere. In: Die Welt des Islams 1 (1), 1-6.

Kang, Taran (2013): Origin and Essence: The Problem of History in Hannah
Arendt. In: Journal of the History of Ideas 74 (1), 139-160.

Kantorowicz, Ernst H. (1957): The King’s Two Bodies. A Study in Mediaeval Political
Theology. Princeton: UP.

Kendon, Adam (2004): Gesture. Visible Action as Utterance. Cambridge: UP.

Kennedy, Paul M. (1982): The Rise of the Anglo-German Antagonism. 1860-1914.
London: George Allen and Unwin.

Kerchner, Brigitte (2006): Genealogie und Performanz. Uberlegungen zu ei-
ner kritischen Analyse des Regierens. In: Politisierung und Ent-Politisierung
als performative Praxis. Hg. v. Detlef Georgia Schulze, Sabine Berghahn u.
Frieder Otto Wolf. Miinster: Westfilisches Dampfboot, 58-81.

Kittstein, Lothar (2003): Politik im Zeitalter der Revolution. Untersuchungen zur
preufSischen Staatlichkeit 1792 — 1807. Stuttgart: Steiner.

Knauer, James T. (1980): Motive and Goal in Hannah Arendt’s Concept of Po-
litical Action. In: American Political Science Review 74 (3), 721-733.

Knausgard, Karl Ove (2013): Lieben. Ubers. v. Paul Berf. Miinchen: btb.

Koch, Manfred (2012): Faulheit. Eine schwierige Disziplin. Springe: zu Klampen.

Kocik, Lucjan (2001): Trauma i eurosceptycyzm polskiej wsi. Krakau: Universitas.

Kojeéve, Alexandre (1947): Introduction d la lecture de Hegel. Hg. v. Raymond Que-
neau. Paris: Gallimard.

Kontje, Todd (2004): German Orientalisms. Ann Arbor: University of Michigan
Press.

Koopmann, Helmut (1988): Der schwierige Deutsche. Studien zum Werk Thomas
Manns. Tibingen: Niemeyer.

Koschorke, Albrecht; Liidemann, Susanne; Frank, Thomas; Matala de Mazza,
Ethel (Hgs.) (2007): Der fiktive Staat. Konstruktionen des politischen Korpers in
der Geschichte Europas. Frankfurt a.M.: Fischer.

Ko$micki, Eugeniusz; Czaja, Zdzistaw; Janik, Wojciech (Hgs.) (2000): Problem
barier Swiadomosciowych na wsi wobec integracji Polski z Unig Europejskg. Poz-
nan: AR.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

319


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Nichtstun als politische Praxis

Kracauer, Siegfried (1971): Die Angestellten. Aus dem neuesten Deutschland. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Kracauer, Siegfried (1977): Die kleinen Ladenmidchen gehen ins Kino. In:
Ders.: Das Ornament der Masse. Essays. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 279-294.

Krause, Robert (2018): Mufle und Moderne. Zur Einfihrung. In: Mufle und
Moderne. Hg. v. Tobias Keiling, Robert Krause u. Heidi Liedke. Tibingen:
Mohr Siebeck, 1-6.

Kraushaar, Wolfgang (2000): 1968 als Mythos, Chiffre und Zisur. Hamburg:
Hamburger Edition.

Krauze, Andrzej (1980): Lubta mnie. Wybor rysunkéw z lat 1976-78. Warschau:
Czytelnik.

Kristiansen, Bgrge (1978): Unform — Form— Uberform. Thomas Manns Zauberberg
und Schopenhauers Metaphysik. Kopenhagen: Akademisk Forlag.

Kuechler Williams, Christiane (2001): Die Entdeckunyg des erotischen Paradieses.
Eine Untersuchung der europdischen Siidseerezeption im 18. Jahrhundert. Dis-
sertation. Evanston: Northwestern University.

Kuhn, Reinhard C. (2017): The Demon of Noontide. Ennui in Western Literature.
Princeton: UP.

Kuhn, Roman (2013): Zweite Person Singular Prisens. Uberlegungen zu »Ein
Mann der schlift« von Georges Perec. In: Der Prisensroman. Hg. v. Armen
Avanessian u. Anke Hennig. Berlin: De Gruyter, 210-223.

Kulishkina, Olga (2018): Walter Scotts »St Ronan’s Well« und die Konstruktion
des Kurort-Diskurses in der russischen Literatur. In: Die Produktivitit des
Plagiats. The Productivity of Plagiarism. Hg. v. Charlotte Krauss, Christine
Baron u. Larissa Polubojarinova. Miinster: LIT, 117-128.

Kurbacher, Frauke A. (2017): Zwischen Personen. Eine Philosophie der Haltung.
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Kwasniewicz, Wladystaw (2003): Between a Post-Feudal and a Post-Industrial
Model. Polish Society in the 20th Century. In: Polish Sociological Review 144,
387-397.

Lagaay, Alice (2016): Sleepwalking Through the Neutral. In: Performance Re-
search 21 (1), 37-41.

Lagasnerie, Geoffroy de (2017): The Art of Revolt. Snowden, Assange, Manning.
Ubers. v. Erik Butler. Redwood City: Stanford UP.

Lave, Jean; Wenger, Etienne (1991): Situated Learning. Legitimale Peripheral Par-
ticipation. Cambridge: UP.

Lao-tse (1959): Tao-Té-King. Ubers. v. Victor von Strau. Hg. v. Willy Y. Tonn.
Ziirich: Manesse.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Lederer, Emil (1912): Die Privatangestellten in der modernen Wirtschaftsentwick-
lung. Tubingen: Mohr Siebeck.

Leeder, Natalie (2017): Freedom and Negativity in Beckett and Adorno. Something or
Nothing. London: Rowman & Littlefield International.

Lefort, Claude (2009): Die leere Mitte. Essays 1945-2005. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Lenin, Vladimir I. (1971): Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung. Berlin:
Dietz.

Lepenies, Wolf (1998): Melancholie und Gesellschaft. Mit einer neuen Einleitung: Das
Ende der Utopie und die Wiederkehr der Melancholie. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Lillge, Claudia; Unger, Thorsten; Weyand, Bjérn (2016): Arbeit und MiRiggang
in der Romantik. Eine Einfuhrung. In: Arbeit und MiifSiggang in der Roman-
tik. Hg. v. Claudia Lillge, Thorsten Unger u. Bjérn Weyand. Paderborn:
Fink, 11-36.

Locke, John (1952): The Second Treatise of Government. With an Introduction by
Thomas P. Peardon. Hg. v. Thomas P. Peardon. New York: Liberal Arts Press.

Loomba, Ania (2015): Colonialism/Postcolonialism. Abingdon, Oxon: Routledge.

Lotman, Jurij M. (1972): Die Struktur literarischer Texte. Ubers. v. Rolf-Dietrich
Keil. Miinchen: Fink.

Mann, Thomas (2002): Der Zauberberg. GrofSe kommentierte Frankfurter Ausgabe.
Bd. 5,1. Hg. v. Heinrich Detering, Eckhard Heftrich, Hermann Kurzke u.a.
Frankfurt a.M.: Fischer.

Marchand, Suzanne L. (2009): German Orientalism in the Age of Empire. Religion,
Race, and Scholarship. Cambridge: UP.

Marszatek, Magdalena (2014): Das Dorf als Anti-Idylle: Polnische literarische
und filmische Narrative des Verdringten. In: Imagindre Dorfer. Zur Wieder-
kehr des Dorflichen in Literatur, Film und Lebenswelt. Hg. v. Werner Nell u.
Marc Weiland. Bielefeld: transcript, 425-438.

Marszalek, Magdalena (2018): Dérfliches Coming-out. Autobiographische
Stimmen aus dem Dorf in der polnischen Gegenwartsliteratur. In: Uber
Land. Aktuelle literatur- und kulturwissenschaftliche Perspektiven auf Dorf und
Léndlichkeit. Hg. v. Marc Weiland, Magdalena Marszalek u. Werner Nell.
Bielefeld: transcript, 211-225.

Martinez, Matias; Scheffel, Michael (2007): Einfiihrung in die Erzihltheorie.
Miinchen: Beck.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

32


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Nichtstun als politische Praxis

Marx, Karl (1844): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: Deutsch-
Franzosische Jahrbiicher. Hg. v. Karl Marx u. Arnold Ruge. Paris: Bureau der
Jahrbiicher, 71-8s.

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1970): Historisch-Kritische Gesamtausgabe. 1. Abt.,
Bd. 5. Deutsche Ideologie. Hg.v. Vladimir Adoratskij. Glashiitten: Auver-
mann.

Matala de Mazza, Ethel (1999): Der verfafSte Korper. Zum Projekt einer organischen
Gemeinschaft in der politischen Romantik. Freiburg i.Br.: Rombach.

Matala de Mazza, Ethel; Hebekus, Uwe (2003): Einleitung. Zwischen Verkor-
perung und Ereignis. Zum Andauern der Romantik im Denken des Politi-
schen. In: Das Politische. Figurenlehren des sozialen Korpers nach der Romantik.
Hg. v. Ethel Matala de Mazza, Uwe Hebekus u. Albrecht Koschorke. Miin-
chen: Fink, 7-22..

Matthes, Joachim (Hg.) (1983): Krise der Arbeitsgesellschaft? Verhandlungen des 21.
Deutschen Soziologentages in Bamberg 1982. Frankfurt a.M.: Campus.

Maurer, Kathrin (2010): Der panoramatische Blick auf das Andere in Ida
von Hahn-Hahns Reisebericht »Orientalische Briefe« (1844). In: The German
Quarterly 83 (2), 153-171.

McClintock, Anne (1995): Imperial Leather. Race, Gender and Sexuality in the Colo-
nial Contest. New York: Routledge.

McCormick, John (2008): Review: Ambiguous Immediacy. The Assistant by
Robert Walser. In: The Sewanee Review 116 (4), Ixxxviii—xc.

Melville, Herman (2013): Bartleby, The Scrivener. In: Amerikanische Meister-
erzihlungen/Famous American Short Stories. Zweisprachige Ausgabe. K6In: Ana-
conda, 80-173.

Mill, John S. (1948): On Liberty. And Considerations on Representative Government.
Hg. v. Ronald B. McCallum. Oxford: Blackwell.

Miller, Anita (1996): Georges Perec. Zwischen Anamnese und Struktur. Bonn: Ro-
manistischer Verlag.

Minden, Michael (1997): The German Bildungsroman. Incest and Inheritance. Cam-
bridge: UP.

Moeller, Hans-Georg (2006): The Philosophy of the Daodejing. New York: Colum-
bia UP.

Montesquieu (1951): Vom Geist der Gesetze. Bd 1. Ubers. v. Ernst Forsthoff. Tiibin-
gen: H. Laupp'sche Buchhandlung.

Moretti, Franco (2014): The Bourgeois. Between History and Literature. London:
Verso.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Murti, Kamakshi P. (2001): India. The Seductive and Seduced »Other« of German
Orientalism. Westport: Greenwood.

Musil, Robert (2014): Der Mann ohne Eigenschaften. Erstes und zweites Buch. Hg. v.
Adolf Frisé. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Naguib, Nagi (1969): Studien zu den Romanen Robert Walsers. Miinchen: Fink.

Nahacz, Mirostaw (2004): Bombel. Wolowiec: Wydawnictwo Czarne.

Nahacz, Miroslaw (2008): Bombel. Ubers. v. Renate Schmidgall. Frankfurt
a.M.: Weissbooks.

Nancy, Jean-Luc (1991): The Inoperative Community. Ubers. v. Peter Connor, Lisa
Garbus, Michael Holland u. Simona Sawhney. Hg. v. Peter Connor. Min-
neapolis: University of Minnesota Press.

Nancy, Jean-Luc (2017): Was tun? Ubers. v. Martine Hénissart u. Thomas Laugs-
tien. Zirich: Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc (2018): Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht. Ubers.
v. Esther von der Osten. Wien: Turia + Kant.

Nicholls, Roger A. (1985): Thomas Mann and Spengler. In: The German Quarterly
58 (3), 361-374.

Nietzsche, Friedrich (1964): Siamtliche Werke. Bd. VII. Jenseits von Gut und Bése.
Zur Genealogie der Moral. Stuttgart: Kréner.

O’Connor, Brian (2018): Idleness. A Philosophical Essay. Princeton: UP.

Osterhammel, Jiirgen (1989): China und die Weltgesellschaft. Vom 18. Jahrhundert
bis in unsere Zeit. Miinchen: Beck.

Owens, Lisa (2017): Not Working. London: Picador.

Perec, Georges (1967): Un homme qui dort. Paris: Editions Denoél.

Perec, Georges (2012): Ein Mann der schlift. Ubers. v. Eugen Helmlé. Ziirich:
Diaphanes.

Peters, Jochen-Ulrich (1996): Enttabuisierung und literarischer Funktions-
wandel. In: Enttabuisierung. Essays zur russischen und polnischen Gegenwartsli-
teratur. Hg. v. Jochen-Ulrich Peters u. German Ritz. Bern: Peter Lang, 7-17.

Porter, Brian (2005): Hetmanka and Mother: Representing the Virgin Mary in
Modern Poland. In: Contemporary European History 14 (2), 151-170.

Pratt, Mary Louise (1992): Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation.
London: Routledge.

Proust, Marcel (1997): Auf der Suche nach der verlovenen Zeit. In Swanns Welt.
Ubers. v. Eva Rechel-Mertens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ranciére, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Ubers. v.
Richard Steurer. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

323


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Nichtstun als politische Praxis

Ranciére, Jacques (2008): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und
ihre Paradoxien. Ubers. v. Jitrgen Link. Hg. v. Maria Muhle. Berlin: b_books.

Randyt, Leif (2017): Schimmernder Dunst iiber Coby County. Miinchen: Berlin Ver-
lag.

Reinhardt, Volker (2014): Geschichte der Schweiz. Miinchen: Beck.

Ricapito, Joseph V. (1966): Toward a Definition of the Picaresque. A Study of the
Evolution of the Genre. Dissertation. Los Angeles: UCLA.

Rifkin, Jeremy (1995): The End of Work. The Decline of the Global Labor Force and the
Dawn of the Post-Market Era. New York: G. P. Putnam’s Sons.

Riggan, William (1981): Picaros, Madmen, Naifs, and Clowns. The Unreliable First-
Person Narrator. Norman: University of Oklahoma Press.

Rolli, Marc (2004): Einleitung: Ereignis auf Franzdsisch. In: Ereignis auf Fran-
zdsisch. Von Bergson bis Deleuze. Hg. v. Marc Rolli. Miinchen: Fink, 7-40.

Ronne, Ronja von (2016): Wir kommen. Berlin: Aufbau.

Rétzer, Hans G. (2009): Der europdische Schelmenroman. Stuttgart: Reclam.

Rubiés, Joan-Pau (2005): Botero to Montesquieu: Oriental Despotism and Eu-
ropean Orientalism. In: Journal of Early Modern History 9 (1), 109-180.

Riisch, Lukas (1983): Ironie und Herrschaft. Untersuchungen zum Verhiltnis von
Herr und Knecht in Robert Walsers Roman »Der Gehiilfe«. Konigstein/Ts.: Fo-
rum Academicum.

Said, Edward W. (1979): Orientalism. New York: Vintage.

Schaffner, Anna K. (2016): Exhaustion. A History. New York: Columbia UP.

Schivelbusch, Wolfgang (2001): Die Kultur der Niederlage. Der amerikanische Sii-
den 1865, Frankreich 1871, Deutschland 1918. Berlin: Fest.

Schlegel, August W. (1812-13): Uber das Mittelalter. Eine Vorlesung, gehalten
1803. In: Deutsches Museum. Bd. 2. Hg. v. Friedrich von Schlegel. Wien: Ca-
mesina, 432-462.

Schlegel, Friedrich (1975): Uber die Sprache und Weisheit der Indier [1808].
In: Ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 8. Studien zur Philosophie
und Theologie. Unter Mitarbeit v. Jean-Jacques Anstett u. Hans Eichner.
Hg.v. Ernst Behler u. Ursula Struc-Oppenberg. Miinchen: Ferdinand
Schoéningh, 105-433.

Schlegel, Friedrich (1980): Lucinde. Mit: Friedrich Schleiermacher. Vertraute Briefe
iiber Schlegels >Lucinde<. Hg. v. Ursula Schroder. Frankfurt a.M.: Ullstein.

Schnabel, Ulrich (2010): Mujf3e. Vom Gliick des Nichtstuns. Miinchen: Blessing.

Schoepf, Joachim (2001): Die pidagogischen Konzepte in Thomas Manns »Zauber-
berg« und ihre Wirkung auf die Hauptfigur Hans Castorp. Marburg: Tectum.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Schéfler, Franziska (2017): Femina Oeconomica. Arbeit, Konsum und Geschlecht in
der Literatur. Von Goethe bis Hindler. Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Schwartz, Matthias (2013): Karrieren des Scheiterns. Verweigerungsgesten in
junger polnischer Gegenwartsliteratur. In: Die Welt der Slaven 58, 152-183.

Serres, Michel (1987): Der Parasit. Ubers. v. Michael Bischoff. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Shakespeare, William (2002): King Richard I1. Arden Shakespeare Third Series.
Hg. v. Charles R. Forker. London: Bloomsbury.

Sieber, Jan (2013): Schweigen, Streiken, Vergessen. Zur Aktivierung durch Pas-
sivierung bei Walter Benjamin. In: Theorien der Passivitit. Hg. v. Kathrin
Busch u. Helmut Draxler. Miinchen: Fink, 217-235.

Sliwa, Martyna (2007): Is Poland a Country of Roman Catholic Work Ethics?
In: Journal of Management, Spirituality & Religion 4 (4), 486-504.

Stowiak, Natalia (2009): Menele. Subkultura o tozsamosci dewiacyjnej. Krakau:
Oficyna Wydawnicza Impuls.

Smith, Adam (2007): An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations.
Hg. v. Jonathan B. Wight. Petersfield: Harriman House.

Spender, Stephen (1969): The Year of the Young Rebels. London: Widenfeld and
Nicolson.

Spengler, Oswald (1979): Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morpholo-
gie der Weltgeschichte. Bd. 2. Miinchen: Beck.

Spitta, Juliane (2013): Gemeinschaft jenseits von Identitit? Uber die paradoxe Renais-
sance einer politischen Idee. Bielefeld: transcript.

Stock, Irvin (1986): The Magic Mountain. In: Modern Fiction Studies 32 (4), 487-
520.

Stockhammer, Robert (2017): 1967. Pop, Grammatologie und Politik. Paderborn:
Fink.

Strissle, Thomas (2013): Gelassenheit. Uber eine andere Haltung zur Welt. Miin-
chen: Hanser.

Straub, Eberhard (2004): Vom Nichtstun. Leben in einer Welt ohne Arbeit. Berlin:
Wis.

Strojnowski, Jerzy (1967): Polska psychiatria spoleczna w ujeciu historycznym.
In: Roczniki Filozoficzne 15 (4), 39-56.

Strowick, Elisabeth (2009): Sprechende Korper— Poetik der Ansteckung. Performa-
tiva in Literatur und Rhetorik. Miinchen: Fink.

Thomas von Aquin (1934): Summa theologica. Die deutsche Thomas-Ausgabe. Bd.
1. Gottes Dasein und Wesen. Ubers. v. Dominikanern u. Benediktinern

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

325


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Nichtstun als politische Praxis

Deutschlands u. Osterreichs. Hg.v. Katholischen Akademikerverband.
Salzburg: Anton Pustet.

Thum, Gregor (2006): Ex Oriente lux— ex Oriente furor. Einfithrung.
In: Traumland Osten. Deutsche Bilder vom dstlichen Europa im 20. Jahrhundert.
Hg. v. Gregor Thum. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 7-15.

Tonn, Willy Y. (1959): Vorwort. In: Lao-tse: Tao-Té-King. Ubers. v. Victor von
Straufd. Hg. v. Willy Y. Tonn. Ziirich: Manesse, 5-10.

Tonnies, Ferdinand (1887): Gemeinschaft und Gesellschaft. Abhandlung des Com-
munismus und des Socialismus als empirischer Culturformen. Leipzig: Fues’s
Verlag.

Trojanow, Ilija (2015): Der iiberfliissige Mensch. Miinchen: DTV.

Vaneigem, Raoul (1967): Traité de savoir-vivre a l'usage des jeunes générations. Paris:
Gallimard.

Veblen, Thorstein (1934): The Theory of the Leisure Class. An Economic Study of In-
stitutions. New York: Random House.

Volkening, Heide (2016): Uber Europiische Arbeit und die Orientalische Kunst
der Passivitit. Friedrich Schlegels »Idylle iiber den Maiggang«. In: Arbeit
und MiifSiggang in der Romantik. Hg. v. Claudia Lillge, Thorsten Unger u.
Bj6rn Weyand. Paderborn: Fink, 115-128.

Wagner, Karl (1980): Herr und Knecht. Robert Walsers Roman »Der Gehiilfe«. Wien:
Wilhelm Braumiiller.

Walser, Robert (1985): Der Gehiilfe. Samtliche Werke in Einzelausgaben. Bd. 10.
Hg. v. Jochen Greven. Ziirich: Suhrkamp.

Wandachowicz, Kuba (2002): Generacja Nic. In: Gazeta Wyborcza, 05.09.2002,
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirect
s=true [zuletzt besucht am 11.04.2021].

Warchot-Schlottmann, Malgorzata (2009): Polnische Sprache nach der Wende
1989. Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Warnock, Mary (1970): Existentialism. Oxford: UP.

Wasihun, Betiel (2017): Nichtstun und dennoch Haltung beobachten — Robert
Walser und Samuel Beckett. In: Muf3e— Faulheit— Nichtstun. Fehlende und
fehlschlagende Handlungen in der russischen und europdischen Literatur seit der
Aufklirung. Hg. v. Sonja Koroliov u. Andrea Zink. Wiener Slawistischer Al-
manach, Sonderband 91. Frankfurt a.M.: Peter Lang, 217-238.

Watzlawick, Paul; Beavin, Janet H.; Jackson, Don D. (Hgs.) (1969): Menschliche
Kommunikation. Formen, Storungen, Paradoxien. Ubers. v. Paul Watzlawick.
Bern: Huber.

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true

Literaturverzeichnis

Weber, Max (1991): Studienausgabe der Max-Weber-Gesamtausgabe. Abt. I, Bd. 19.
Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Konfuzianismus und Taoismus. Schriften
1915 -1920. Hg. v. Helwig Schmidt-Glintzer. Tibingen: Mohr Siebeck.

Weisinger, Kenneth (1999): Distant Oil Rigs and Other Erections. In: A Com-
panion to Thomas Mann'’s The Magic Mountain. Hg. v. Stephen D. Dowden.
Columbia: Camden House, 177-220.

Wysling, Hans (2001): Der Zauberberg. In:Thomas-Mann-Handbuch. Hg. v.
Helmut Koopmann. 3., aktualisierte Aufl. Stuttgart: Krdner, 397-422..
Zantop, Susanne (1997): Colonial Fantasies. Conquest, Family, and Nation in Pre-

colonial Germany, 1770-1870. Durham: Duke UP.

Zarnowski, Lila (2005): A simple question. An overview of new Polish litera-
ture. In: New Zealand Slavonic Journal 39, 121-138.

Zizek, Slavoj (2014): Event. Philosophy in Transit. London: Penguin.

Abbildungen
Abbildung 1. Jan van der Straet (Stradanus): Allegory of America, ca. 1587-89.
Mafe: 19 x 26.9cm. Bildquelle: The Metropolitan Museum of Art.

Bibel
Die Bibel nach der Ubersetzung Martin Luthers. Berlin: Evangelische Haupt-
Bibelgesellschaft zu Berlin (1968).

Filme/Serien

The Crown. Staffel 1, Episode 4: Act of God. Regie: Julian Jarrold. Drehbuch: Pe-
ter Morgan. GB/USA: Left Bank Pictures/Sony Pictures Television (2016):
Fassung: Netflix 2016.

Worterbiicher

DWB. Deutsches Waorterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Quellenverzeichnis
Leipzig (1854-1961). Leipzig: S. Hirzel (1971).

Duden. Die deutsche Sprache. Worterbuch in drei Binden. Hg. v. Werner Scholze-
Stubenrecht. Berlin: Dudenverlag (2014).

Le grand Robert de la langue frangaise. Bd 3. Hg. v. Alain Rey u. Paul Robert. Paris:
Dictionnaires Le Robert (2001).

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

327


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturwissenschaft

Klaus Benesch

Mythos Lesen

Buchkultur und Geisteswissenschaften
im Informationszeitalter

Mérz 2021, 96 S., Klappbroschur, Dispersionsbhindung
15,00 € (DE), 978-3-8376-5655-8

E-Book:

PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5655-2

Werner Sollors

Schrift in bildender Kunst
Von agyptischen Schreibern zu lesenden Madonnen

2020, 150 S., kart., Dispersionsbindung,

14 Farbabbildungen, 5 SW-Abbildungen
16,50 € (DE), 978-3-8376-5298-7

E-Book:

PDF: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5298-1

Achim Geisenhansliike
Der feste Buchstabe
Studien zur Hermeneutik, Psychoanalyse und Literatur

Januar2021, 238 S., kart.

38,00 € (DE), 978-3-8376-5506-3

E-Book:

PDF: 37,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5506-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturwissenschaft

Ulfried Reichardt, Regina Schober (eds.)
Laboring Bodies and the Quantified Self

2020, 246 p., pb.

40,00€ (DE), 978-3-8376-4921-5

E-Book:

PDF: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4921-9

Renata Cornejo, Gesine Lenore Schiewer,
Manfred Weinberg (Hg.)

Konzepte der Interkulturalitat
in der Germanistik weltweit

2020, 432 S., kart., Dispersionshindung, 6 SW-Abbildungen
50,00 € (DE), 978-3-8376-5041-9

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5041-3

Wilhelm Amann, Till Dembeck, Dieter Heimbdckel, Georg Mein,
Gesine Lenore Schiewer, Heinz Sieburg (Hg.)

Zeitschrift fiir interkulturelle Germanistik

11. Jahrgang, 2020, Heft 2:

Das Meer als Raum transkultureller Erinnerungen

Januar2021, 258 S., kart., Dispersionsbindung,

25 SW-Abbildungen

12,80 € (DE), 978-3-8376-4945-1

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-4945-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783830457399 - am 14.02.2026, 18:02:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	Einleitung
	Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis
	Handlung und Geschichte
	Überwindung der Zweck-Mittel-Relation
	Ereignis und Geschichte
	Rekonzeptualisierung des Handelns

	Gemeinschaft
	Gemeinschaft durch Tätigkeit und Arbeit
	Gemeinschaft 2.0: Werklosigkeit
	Bartleby: kollektive Distanz, reine Potenz

	Herrschaft
	Macht
	Ohnmacht
	Kritik


	Poetische Überlegungen: Binäropposition und Uneigentlichkeit
	Binäropposition
	Uneigentlichkeit

	Arbeit vs. Muße
	SIMULATION in Der Gehülfe von Robert Walser, 1907
	Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit
	Simulationen
	Ostentative, unechte Muße
	Hyperarbeit

	Gemeinschaft und Illusion


	›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv
	PROJEKTION in Der Zauberberg von Thomas Mann, 1924
	›Orientalisiertes‹ Nichtstun
	Inaktivität begehren
	Angst vor dem Osten

	Politiken des Nichtstuns
	»Regieren«: Herrschaft durch Nichtstun
	»Politischer Faktor« – Gemeinschaft statt Politik



	Indifferenz vs. Handlung
	PRÄTENTION in Un homme qui dort von Georges Perec, 1967
	Rund um das Handlungsparadigma 1968
	Das Projekt Indifferenz
	Performativer Widerspruch
	Indifferenz als Kritik

	Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung
	Nichtstun als geschichtliche Selbstbestimmung
	Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie

	Aufgabe der Indifferenz und Rückkehr in die Gemeinschaft


	Sprechen vs. Handeln
	KOMPENSATION in Bombel von Mirosław Nahacz, 2004
	Dorf und Bushaltestelle: Räume praktischen Nichtstuns
	Erzählen
	Arbeit, eine Lüge
	Fortschrittsillusion

	Biopolitik vs. Organische Gemeinschaft
	Kontrolle des inaktiven Körpers
	Gemeinschaft der Nichtstuer



	Fazit und Ausblick
	Literaturverzeichnis

