
https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Agatha Frischmuth
Nichtstun als politische Praxis

Studien der Kulturwissenschaftlichen Gesellschaft  |  Band 1

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Editorial

Die Studien der Kulturwissenschaftlichen Gesellschaft versammeln innovative Bei-
träge, die aus theoretisch-programmatischer oder empirischer Perspektive kul-
turwissenschaftlichen Fragestellungen nachgehen. Die Buchreihe nimmt Sam-
melbände und Monographien auf, die vornehmlich den einzelnen Sektionen der 
Kulturwissenschaftlichen Gesellschaft (KWG) entstammen und folgende themati-
sche Bereiche umfassen: Materielle Kulturen, Kulturphilosophie und Kulturtheo-
rie, Kulturwissenschaftliche Ästhetik, Kulturwissenschaftliche Border Studies, 
Medienkulturen, Naturen/Kulturen, Sprache und kommunikative Praktiken, 
Transkulturelle Lebenswelten, Raum und Kultur, Wissenskulturen und Kritische 
Methodologie. Über die Arbeiten der KWG hinaus begrüßt die Reihe Forschungs-
arbeiten, die zur Stärkung methodischer, theoretischer und anwendungsorien-
tierter Ansätze im Umgang mit kulturellen Praktiken beitragen. 

Die Reihe wird herausgegeben von Thomas Metten, Giulia Pelillo und Teresa Pin-
heiro.

Agatha Frischmuth, geb. 1986, lebt in Berlin, wo sie an der Freien Universität in 
Allgemeiner und Vergleichender Literaturwissenschaft promovierte. Für Ihre 
Doktorarbeit »Nichtstun als Praxis« erhielt sie 2020 den Dissertationspreis der 
Kulturwissenschaftlichen Gesellschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Agatha Frischmuth

Nichtstun als politische Praxis
Literarische Reflexionen von Untätigkeit in der Moderne

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Buch ist eine überarbeitete Fassung der Dissertation »Nichtstun als Pra-
xis«, die von 2014 bis 2019 am Peter Szondi-Institut der Freien Universität Ber-
lin entstanden ist und von Georg Witte und Michael Gamper betreut wurde. Ihre 
Entstehung wurde ermöglicht durch ein Promotionsstipendium der Friedrich-
Naumann-Stiftung für die Freiheit. 

Der Druck wurde gefördert durch die Ernst-Reuter-Gesellschaft der Freunde, 
Förderer und Ehemaligen der Freien Universität Berlin e.V. und die digitale Pu-
blikation wurde ermöglicht durch eine Ko-Finanzierung für Open-Access-Mono-
grafien und –Sammelbände der Freien Universität Berlin.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für be-
liebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/
by/4.0/deed.de)  
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.   

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld 
© Agatha Frischmuth

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielelfeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5739-5
PDF-ISBN 978-3-8394-5739-9
https://doi.org/10.14361/9783839457399

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Danksagung ........................................................................ 7

Einleitung .......................................................................... 9

Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis .................... 23

Handlung und Geschichte .......................................................... 24

Überwindung der Zweck-Mittel-Relation ....................................... 26

Ereignis und Geschichte ...................................................... 32

Rekonzeptualisierung des Handelns ........................................... 35

Gemeinschaft ...................................................................... 40

Gemeinschaft durch Tätigkeit und Arbeit ....................................... 41

Gemeinschaft 2.0: Werklosigkeit .............................................. 46

Bartleby: kollektive Distanz, reine Potenz....................................... 51

Herrschaft ......................................................................... 57

Macht ........................................................................ 59

Ohnmacht .................................................................... 65

Kritik......................................................................... 69

Poetische Überlegungen: Binäropposition und Uneigentlichkeit ................... 73

Binäropposition .................................................................... 74

Uneigentlichkeit ................................................................... 75

Arbeit vs. Muße..................................................................... 81

SIMULATION in Der Gehülfe von Robert Walser, 1907.................................. 90

Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit ............................................ 91

Simulationen ................................................................ 99

Ostentative, unechte Muße ........................................... 100

Hyperarbeit .......................................................... 106

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemeinschaft und Illusion .................................................... 117

›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv ..................................................... 131

PROJEKTION in Der Zauberberg von Thomas Mann, 1924.............................. 141

›Orientalisiertes‹ Nichtstun ................................................. 142

Inaktivität begehren .................................................. 144

Angst vor dem Osten.................................................. 154

Politiken des Nichtstuns .................................................... 169

»Regieren«: Herrschaft durch Nichtstun .............................. 169

»Politischer Faktor« – Gemeinschaft statt Politik ...................... 180

Indifferenz vs. Handlung ......................................................... 189

PRÄTENTION in Un homme qui dort von Georges Perec, 1967 ........................ 194

Rund um das Handlungsparadigma 1968 ..................................... 195

Das Projekt Indifferenz ...................................................... 200

Performativer Widerspruch ........................................... 205

Indifferenz als Kritik .................................................. 211

Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung ...................215

Nichtstun als geschichtliche Selbstbestimmung ....................... 223

Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie ............................. 228

Aufgabe der Indifferenz und Rückkehr in die Gemeinschaft ...................241

Sprechen vs. Handeln ............................................................ 249

KOMPENSATION in Bombel von Mirosław Nahacz, 2004 .............................. 254

Dorf und Bushaltestelle: Räume praktischen Nichtstuns ...................... 255

Erzählen .....................................................................261

Arbeit, eine Lüge ..................................................... 272

Fortschrittsillusion ................................................... 277

Biopolitik vs. Organische Gemeinschaft ...................................... 281

Kontrolle des inaktiven Körpers ....................................... 284

Gemeinschaft der Nichtstuer.......................................... 290

Fazit und Ausblick ................................................................ 297

Literaturverzeichnis.............................................................. 309

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danksagung

Dank gilt

 

Georg Witte für sein Vertrauen, kritisches Fragen, und gute Laune

Meinen Eltern Kurt und Bożena für ihre Güte, Großzügigkeit und die Freiheit,

die sie mir ließen

Meinem Vater für die unschätzbar wertvolle redaktionelle Hilfe vor der Abgabe

MeinemMann Maximilian für das Schaffen einer humorvoll-harmonischen

Welt außerhalb dieser Arbeit

Elisa Leroy, Thomas Erthel, und Clemens Günther für stets produktives

Mitdenken

Markus Krumm für Foucault und seine Freundschaft

Christina Färber und Therese Hoy für ihre Kameradschaft

Ruth Signer für ihr Lektorat und Annett Kamke für das Korrekturlesen

Der Stabi-Gang für lustige Pausen

Dem Doktorandenkolloquium für die dort praktizierte Ehrlichkeit

Meinen Studierenden für ihr Engagement

Dirk Linowski für seine Hilfe bei der Stipendiumsbewerbung

Michael Gamper, Alfrun Kliems, Kathrin Busch und Leonie Achtnich für ihren

Zuspruch und ihr Interesse an dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Liestman ein Buchwie Georges PerecsUnhomme qui dort (1967), dessen Erzäh-

ler – ein junger Student – davon berichtet, nicht zu seiner Abschlussprüfung

zu gehen, dann wirft das Fragen auf. Obwohl die Hauptfigur ohne Unterlass

wiederholt, dass sie nichts tut, liegt die Sache nicht so eindeutig, wie man

meinen möchte. Denn ist nicht schon der Bericht über eine solche Nicht-

Begebenheit von einer bezeichnenden Ambiguität geprägt?

Plus tard, le jour de ton examen arrive et tu ne te lèves pas. Ce n’est pas un

geste prémédité, ce n’est pas un geste, d’ailleurs, mais une absence de geste,

un geste que tu ne fais pas, des gestes que tu évites de faire. […] Ton réveil

sonne, tu ne bouges absolument pas, tu restes dans ton lit, tu refermes les

yeux.1

–––

Später kommt der Tag deiner Prüfung, und du stehst nicht auf. Es ist kein

vorbedachtes Handeln, es ist übrigens gar kein Handeln, sondern ein Nicht-

handeln, einHandeln, das du unterlässt, das du vermeidest. […]DeinWecker

läutet, du rührst dich überhaupt nicht, du bleibst im Bett liegen, du machst

die Augen wieder zu.2

Die Bewegungslosigkeit, das Liegen, das Schließen der Augen, all das mag

tatsächlich wie Nichthandeln anmuten. Doch es regen sich gleichzeitig Zwei-

fel. Denn spricht der Erzähler nicht jemanden an, indem er wiederholt »tu«

sagt? Selbst wenn er mit sich selbst spricht, ist nicht auch so ein Sprechen ei-

ne Handlung? Nicht zuletzt gibt der Begriff »geste« Rätsel auf: wird hier die

Anwesenheit einer Handlung verneint, oder die Lesbarkeit einer Geste? Ist

1 Georges Perec: Un homme qui dort. Paris: Éditions Denoël (1967), 23.

2 Georges Perec: Ein Mann der schläft. Übers. v. Eugen Helmlé. Zürich: Diaphanes (2012),

14.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Nichtstun als politische Praxis

entscheidend, ob die Handlung »prémédité« ist, ja ist nicht die Vermeidung

oder Unterlassung einer Handlung auch eine Tätigkeit?

DasThema des Nichtstuns verlangt es von der literaturwissenschaftlichen

Forschung, sich mit solchen Fragen zu beschäftigen. Eine kann ich schon vor-

ab beantworten: Der Student ist tätig, trotz seiner Behauptung, nichts zu tun.

Ein in der Literatur dargestelltes Nichtstun, das ist die Prämisse dieses Bu-

ches, ist in den meisten Fällen mit Tätigkeit verbunden. Nichtstun ist also

kein negatives, sondern ein positives Phänomen. Obwohl das einige Studien

ganz anders sehen und das Nichtstun hauptsächlich als Mangel darstellen,3

ist die Idee des Nichtstuns als positives Phänomen in der Literaturwissen-

schaft nicht neu. Leonhard Fuest, Autor der bislang umfangreichsten Studie

zur Poetik des Nichtstuns im deutschen Raum, sieht dies ähnlich: »So wie

also in der Passivität das Schreiten [frz. »pas« bedeutet dt. »Schritt«] noch

anwesend ist, ist zumindest auch das Nichtstun nie frei von allem Tun«.4 So

wie Fuest zufolge im Nichtstun noch ein Tun enthalten ist, betrachten Barba-

ra Gronau und Alice Lagaay das Nichtstun als gleichbedeutendmit einem Tun,

indem sie behaupten, dass Nichtstun und Nichtsprechen mit John L. Austins

Konzept des performative speech auch als Sprechakt angesehen werden müs-

sen. »Muss ein Denken des Performativen nicht so angelegt sein, dass nicht

nur das Handeln, sondern vielmehr auch das Unterlassen von Handlungen

performativ wirksam werden kann?«5 Aus ihrer Perspektive ist ein Nichtstun

(bzw. ein ›Nichttun‹) nicht weniger performativ als jedes andere Tun. Über

3 Demgegenüber stehen eine Reihe von Studien, die das Nichtstun wirklich im Sin-

ne einer Abwesenheit untersuchen, so wie Schaffner in ihrer Motivgeschichte der Er-

schöpfung derselben tatsächlich »apathy«, »paralysis and inaction« zuschreibt. Anna

K. Schaffner: Exhaustion.AHistory.NewYork: Columbia UP (2016), 13, 26. Studien ande-

rer Fachrichtungen tendieren ebenfalls dazu, das Nichtstun als ein negatives Phäno-

men, d.h. nur in Bezug auf seinen ›Mangel‹ zu verstehen. So zum Beispiel bei dem So-

ziologen Alain Ehrenberg, der einen psychopathologischen Zusammenhang zwischen

dem Nichtstun und den dominanten Tätigkeitsansprüchen der zeitgenössischen Ge-

sellschaft festgestellt. Ansprüche wie hohe Arbeitsleistung und Selbstoptimierung in

einer Welt, in der prinzipiell alles möglich sein soll, provozieren Überforderung und

Erschöpfung. Aus dieser Spannung heraus entwickele sich die Depression, die gekenn-

zeichnet sei von der »Unfähigkeit zu handeln«. Alain Ehrenberg: Das erschöpfte Selbst.

Depression und Gesellschaft in der Gegenwart. Übers. v. Manuela Lenzen u.a. Frankfurt

a.M.: Campus (2004), 157.

4 Leonhard Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns. Verweigerungsstrategien in der Literatur seit 1800.

München: Fink (2008), 15.

5 Barbara Gronau u. Alice Lagaay: Performanzen des Nichttuns.Wien: Passagen (2008), 11.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 11

das literarische Motiv der Gelassenheit sagtThomas Strässle, es bedeute zwar

»Sein über Tun« (und komme so einem Nichtstun nah), das hieße aber »nun

nicht, dass die Gelassenheit mit Tatenlosigkeit zu verwechseln wäre«.6 Im

Gegenteil: »In allen Fällen bezeichnet das Lassen eine Form des Handelns«.7

Betrachtet man das Nichtstun als ein Tun, stellt sich eine Folgefrage: Was

für eine Art des Tuns spielt sich in diesem und durch dieses Nichtstun ab?

Welchen Status hat es im Vergleich mit anderen menschlichen Tätigkeiten?

Auch auf diese Frage gibt es in der Forschung bereits einige Antworten. Die

Literaturwissenschaft, die das Nichtstun in all seinen verschiedenen Formen

und Begriffen untersucht – als Müßiggang, Melancholie, Muße, Langeweile,

Ennui und anderen – kommt in der Frage, inwiefern diese Phänomene Tätig-

keit aufweisen, oft auf zwei Ideen zurück: geistige Beschäftigung und kreatives

Schaffen (im Gegensatz zu einer Leistung mit greifbarem Produkt, oder ei-

ner Arbeit). »Wie der Müßiggang kann die Melancholie eine Voraussetzung

für Denken und Dichten sein«, schreibt Gisela Dirschner.8 Ulrich Schnabel

behauptet, dass sich der menschliche Einfallsreichtum direkt aus der Muße

speise.9 Auch Byung-Chul Han argumentiert aus der Perspektive des Kul-

turwissenschaftlers, dass ein Abrücken von Hyperaktivität und das Zulassen

von Langeweile notwendig sind für den »kreativen Prozess«.10 Dieser kreative

Prozess wird in den Literaturwissenschaften nicht zufällig häufig als litera-

rische Produktion verstanden. Wer unter Ennui leide, so Reinhard Kuhn, der

werde dadurch zu einem »creative act« literarischer Art verleitet – »if there

is one trait that most victims of boredom have in common, it is the desire to

express in writing their state of mind«.11 Wenn es der Literaturwissenschaft

also nicht um die Darstellung eines denkenden Subjekts geht, so entzünden

sich am Topos des Nichtstuns Fragen über das Schreiben, Konzepte der Au-

6 Thomas Strässle: Gelassenheit. Über eine andere Haltung zur Welt. München: Hanser

(2013), 50.

7 Strässle: Gelassenheit, 21.

8 Gisela Dischner: Melancholie und Müßiggang – Eine Zustandsbeschreibung. In: Öko-

nomie des Glücks.Muße,Müßiggang und Faulheit in der Literatur. Hg. v.Mirko Gemmel u.a.

Berlin: Ripperger & Kremers (2014), 7.

9 Vgl. Ulrich Schnabel:Muße. Vom Glück des Nichtstuns.München: Blessing (2010).

10 Byung-Chul Han:Müdigkeitsgesellschaft. Berlin: Matthes & Seitz (2010), 26.

11 Reinhard C. Kuhn: The Demon of Noontide. Ennui in Western Literature. Princeton: UP

(2017), 4.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Nichtstun als politische Praxis

torschaft und nach der Beschaffenheit von Kunst.12 Dass so auch der Begriff

der »Technik« eines Nichtstuns aufkommt, ist nicht verwunderlich.13

Doch ich glaube, dass Nichtstun als literarisches Motiv mehr darstellen

kann als das Denken, undmehr zu reflektieren vermag als künstlerische Krea-

tivität. In diesemBuch geht es darum, dass Nichtstun auch Praxis sein kann –

eine andere Art der Praxis jedoch, die sich nicht auf eine Tätigkeit beschränkt,

die wie die literarische Produktion mit körperlicher Untätigkeit und einer

gewissen Welt-Entzogenheit assoziiert ist. Im Gegenteil: Indem es normale

Aktivitäten unterbricht, verweigert, und verändert, zieht es die Art der täti-

gen Gestaltung des menschlichen Lebens prinzipiell in Zweifel. Es eröffnet

damit die Möglichkeit, sich zu fragen, ob Dinge auch anders getan werden

können – nicht nur, ob man etwas anderes tun könnte, sondern ob Tun und

Handeln anders gedacht werden können. So stellt sich in Georges Perecs Un

homme qui dort nicht nur die Frage, warum der Student nicht zu seiner Prü-

fung geht, sondern auch, ob und warum Prüfungen notwendig sind. Oder,

um noch einen Schritt weiter zu gehen, warum man überhaupt die Univer-

sität besuchen sollte, ob sie im Frankreich der 1960er-Jahre eine sozial ge-

rechte Institution ist, ob die Gesellschaft von ihrer Existenz profitiert – ob

dieses Tun also überhaupt auf sinnvolle Weise gestaltend in die Gesellschaft

eingreift. Wo ein Nichtstun dargestellt wird, provoziert es ethische und politi-

sche Grundsatzfragen: Sind die Tätigkeiten, denen wir konventionellerweise

nachgehen, die besten Tätigkeiten? Wollen wir so unser politisches Leben ge-

stalten? Welche Handlungen sind dafür relevant, welche nur scheinbar?

Für genau solche Fragen habe ich mich interessiert. Ich bin letztlich zu

dem Schluss gekommen, dass das Nichtstun eine politische Tätigkeit ist, und

dass seine literarische Darstellung Reflexionsprozesse über das Politische abbildet.

12 Robert Krause führt aus, dass »Muße in der Moderne« als ein »Schlüsselkonzept für

die Ausbildung von Subjektivitäts-, Kunst- und Autorenentwürfen« fungiere. Robert

Krause: Muße und Moderne. Zur Einführung. In: Muße und Moderne. Hg. v. Dems. u.a.

Tübingen: Mohr Siebeck (2018), 3.

13 Claudia Lillge u.a. verweisen auf einen aus dem 18. Jahrhundert stammendenWörter-

bucheintrag zum Begriff »Müßiggang«, der denselben nicht nur als »unthätige Unter-

lassung der pflichtmäßigen Arbeit« definiert, sondern auch als »die Fertigkeit dieser

Unterlassung«. Darauf aufbauend heißt es später: »Muße undMüßiggang werden von

den Romantikern auf vielfältigeWeise als entscheidende Selbsttechniken der romanti-

schen Existenzweise reflektiert und praktiziert.« Claudia Lillge u.a.: Arbeit undMüßig-

gang in der Romantik. Eine Einführung. In: Arbeit undMüßiggang in der Romantik. Hg. v.

Ders. u.a. Paderborn: Fink (2016), 17, 28. Beide Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 13

Aus dieser These leiten sich auch die zwei Kernbegriffe dieses Buches ab:

Nichtstun und Praxis. Ich definiere das Nichtstun als Abwesenheit nicht allen

Tuns, sondern eines als ›wichtig‹ konnotierten Tuns. Es stellt eine kontex-

tuell, historisch oder diskursiv als ›mangelhaft‹ ausgewiesene Tätigkeit dar.

Eine Tätigkeit, die einem (beliebig) gesetzten Standard, einer bestimmten

Erwartung, einer gesellschaftlichen Konvention nicht genügt. Man muss

es immer neu definieren, indem man den Rahmen bestimmt, gegen den

es im jeweiligen Kontext gesetzt ist. Dabei stellen sich viele Fragen immer

neu: Fragen der Wertigkeit und Wertschätzung (Bringt es Glück oder Leid?),

der sozialen Akzeptanz (Wird es gefeiert oder verdammt?), des historischen

Kontextes (Hat es – beispielsweise – ein Krieg ausgelöst, oder die Arbeits-

losigkeit?), der Freiwilligkeit (Ist es selbstgewählt oder aufgezwungen?), des

Zeitgeistes (Könnte es ein Problem der Moderne sein?), des intellektuellen

oder spirituellen Ursprungs (Kommt es aus der Religion, der Philosophie,

oder gar der Pädagogik?), einer möglichen Pathologie (Ist es Ausdruck einer

Depression?), der Absolutheit des Nichtstuns (Ist wirklich die Abwesenheit

jeglicher Tätigkeit gemeint, geistig wie körperlich? Ist es eine Umschreibung

des Todes?). In vielen Fällen ist heute beispielsweise der Standard, an dem

sich die Wertschätzung des Nichtstuns orientiert, die Arbeit. Weil in der

Neuzeit die Arbeit und das Herstellen – beide Begriffe werden im Folgenden

genauer herzuleiten sein – zu den am meisten geschätzten Tätigkeiten

avanciert sind, bezieht sich der Mangel im Nichtstun so oft, wenn auch

nicht ausschließlich, auf das Fehlen einer Arbeit oder eines Produktes. Meine

Definition des Nichtstuns als eine Tätigkeit, die aus der Konvention heraus-

tritt und außerhalb von üblicherweise wertgeschätzten Tätigkeitsmodellen

situiert ist, nähert sich an Brian O’Connors Verständnis von »idleness« an:

idleness […] encapsulates a form of experience that places us outside the

norms or conventions of societies like ours. It is not only a state of not work-

ing, though that is a key marker. It involves a departure from a range of val-

ues that make us the kinds of people we are supposed to be in order to live

well.14

Ebenso wie O’Connor »idleness« als Abweichung von einem gesellschaftlich

als ›richtig‹ verstandenen Lebensmodell ansieht, verstehe ich das Nichtstun

als Normabweichung. Eine Normabweichung, die infrage stellt, ob norma-

le bzw. normative Tätigkeiten wirklich zu dem guten Leben führen (»to live

14 Brian O’Connor: Idleness. A Philosophical Essay. Princeton: UP (2018), 5.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Nichtstun als politische Praxis

well«), welches sie angeblich ermöglichen sollen. Die Frage nach einem gu-

ten Leben, die sich so im Nichtstun stellt, führt zu dem zweiten in diesem

Buch wichtigen Begriff: dem der Praxis. Ich benutze den Begriff Praxis laut

Aristoteles, wie ihn Richard Bernstein zusammenfasst:

Aristotle […] uses »praxis« to designate one of the ways of life open to a free

man, and to signify the sciences and arts that deal with the activities charac-

teristic ofman’s ethical and political life. […] These disciplines, which require

knowledge and practical wisdom, can be contrasted with »theoria« because

their end is not knowing orwisdom for its own sake, but doing – livingwell.15

Der Begriff Praxis bezieht sich auf die ethischen und politischen Tätigkeiten

des menschlichen Lebens. Die Praktiken lassen sich dabei danach bewerten,

inwiefern sie dem Gesamtziel der bestmöglichen Lebensweise dienen. Basie-

rend auf diesen Definitionen ergibt sich eine weitere für die von mir soge-

nannte Praxis des Nichtstuns: diese bezeichnet den Versuch, durch die und mit

der Abwesenheit normativer Tätigkeiten eine bestmögliche Lebensgestaltung

zu erreichen – sei es im Sinne eines Ethos für das gesamte Leben, oder einer

politischen Stellungnahme oder Aktion.16

Ich habe auch deswegen den Begriff desNichtstuns gewählt,weilmein Er-

kenntnisinteresse sich auf die ethische und politische Dimension von Hand-

lung und Nicht-Handlung richtet: Er enthält das »Tun« und verweist somit

explizit auf den Tätigkeitsaspekt dieses Phänomens, sodass es sich ohne Pro-

bleme auf das politische Handeln, die politische und ethische Praxis im Sinne

Aristotelesʼ rückbeziehen lässt.Während dasNichtstunmein zentraler Begriff

15 Richard J. Bernstein: Praxis and Action. Contemporary Philosophies of Human Activity. Phil-

adelphia: University of Pennsylvania Press (1971), ix–x.

16 Der Begriff der Praxis oder Praktik taucht in Verbindung mit dem Nichtstun bereits

in der Forschungsliteratur auf, jedoch nicht in Verbindung mit dem Politischen, son-

dern mit individuellen Erfahrungen und Tätigkeiten. Bianca Blum spricht z.B. von der

Handarbeit u.Ä. als »Mußepraktiken«, die, ähnlich dem Handwerk in Walter Benja-

mins Erzähler-Aufsatz, das Tagträumen und Phantasieren befördern. Vgl. Bianca E.

Blum: »Meiden Sie Untätigkeit, sie ist die Mutter aller Laster…« – Zu Muße und Weiblichkeit

in der russischen Literatur des 19. Jahrhunderts. Hamburg: Kovac (2019), 13. Gimmel und

Keiling sprechen von einer »Praxis der Achtsamkeit«. Vgl. Jochen Gimmel u. Tobias

Keiling: Konzepte der Muße. Tübingen: Mohr Siebeck (2016), 32. Andrea Erwig bezieht

sich auf eine institutionelle Praxis, wenn sie den Topos des Wartens mit den Begriff

Praxis und Technik beschreibt; sie meint damit klinische und psychoanalytische ›An-

wendungen‹ desWartens. Vgl. Andrea Erwig:Waiting Plots. Paderborn: Fink (2018), 19.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 15

ist, verwende ich ›Untätigkeit‹ oder ›Inaktivität‹ gelegentlich synonym. Ich be-

nutze diese Begriffe, wie diskursiv etabliert, als Gegensätze zu ›Tun‹ und ›Tä-

tigkeit‹ – um diesen Gegensatz aber im Laufe meiner Ausführungen immer

wieder aufzuheben. Ich verwende den Begriff des Handelns ausschließlich im

Sinne Hannah Arendts (wie er im Folgenden ausgeführt wird).

Die Praktiken des Nichtstuns, die in dieser Arbeit beschrieben werden, ha-

ben auch eine kritische Funktion, insofern sie normative Ethiken und Poli-

tiken abzulösen versuchen. »So kann ein Nicht/Handeln die Sinn- und Wir-

kungslosigkeit etablierter Praktiken anzeigen«, schreibt Theo Jung, »und so

bestehende Strukturen symbolisch infrage stellen.«17 O’Connor bezieht eine

ähnliche Position: »idleness is not mindless: no less than non-idle behavior,

it contains conceptual components and judgments«, »[it is] implicitly dis-

satisfied with the usual social arrangements«.18 Die Kritik dieser Praktiken

des Nichtstuns in diesem Buch richtet sich gegen verschiedene Tätigkeitspa-

radigmen der Moderne: die große Wertschätzung der Arbeit, die Fetischisie-

rung von Produktivität, und die Idee eines geschichtlichen Fortschritts durch

menschliche Aktivität. Die kritische Funktion des Nichtstuns ist dabei durch-

aus ernst gemeint: Literarische Darstellungen des Nichtstuns entfalten die

Fähigkeit, die Tätigkeitsparadigmen der Moderne auf ihre inneren Wider-

sprüche, Bedingtheiten und Beschränkungen hin zu untersuchen und damit

auf die Kontingenz der Abgrenzung zwischen Tun und Nichttun hinzuwei-

sen. Das Nichtstun, das sie darstellen, erweist sich in diesem Sinne als Praxis,

und die Praxis der Texte selbst als Kritik gesetzter Paradigmen des Tuns. An-

ders gesagt: Nichtstun wird in der Philosophie wie in der Literatur zur Hand-

lung umgedeutet,was insgesamt die Auflösung der imwestlichenDenken fest

verankerten Binäropposition zwischen Handlung und Nichthandlung, Tun

und Nichtstun befördert.

Die Analyse der Paradigmen des Tuns hat in Hannah Arendts Denken,

welches meinen Fokus wesentlich bestimmt hat, viel Raum eingenommen.

In Vita activa (1958) drückt Arendt ein Unbehagen darüber aus, dass seit der

Neuzeit Tätigkeitenwertgeschätzt werden, die demWohl derMenschheit und

derWelt abträglich sind. Sie problematisiert das große Interesse an der Arbeit

und demHerstellen von Dingen, und fokussiert stattdessen – in Anlehnung an

17 Theo Jung: Einleitung. Bartleby und das Unterlassen: Elemente einer historischen Pra-

xeologie des Nicht/Handelns. In: Zwischen Handeln und Nichthandeln. Unterlassungs-

praktiken in der europäischen Moderne. Hg. v. Dems. Frankfurt a.M.: Campus (2019), 23.

18 O’Connor: Idleness, 6,7.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Nichtstun als politische Praxis

die Aristotelische Praxis – das Handeln als soziale Interaktion, durch das die

Welt gemeinschaftlich gestaltet werden kann.19 Hannah Arendt vermisst eine

solche Form der Tätigkeit, die ihr zufolge von der Arbeit und dem Herstellen

ersetzt worden ist. Ausgehend von dieser Beobachtung habe ich mich gefragt

(sowohl theoretisch als auch anhand von literarischen Texten), ob die Tätig-

keitsform des Handelns die Form eines Nichtstuns annehmen kann. Diesen Gedan-

ken beschrieb Arno Baruzzi bereits in den 1990er-Jahren: Wenn in der Neu-

zeit das, was in der Antike Praxis bzw. Handeln war, mit Arbeit gleichgesetzt

wird, so kann eine Rückkehr zur tatsächlichen Praxis nur erfolgen, indem

man ein »wirkliches Nichtstun« bzw. »Nichttun« vollzieht.20 Der Praxisbe-

griff, so Baruzzi, müsse um das Nichtstun erweitert werden, weil »im Nicht-

tun ein wesentliches Tun sich abspielt«.21 Arendt und Baruzzi differenzieren

ihrerseits also zwei Formen der Tätigkeit, die sie unterschiedlich bewerten:

(1) Die in der Neuzeit auf Arbeit beschränkte Tätigkeit, der gegenüber alle

anderen Tätigkeiten als Nichtstun abgewertet werden. Und (2) eine andere

Tätigkeit, eine ›echte Praxis‹, welche soziale Kollektivität hervorbringt. Die-

se andere Tätigkeit könnte sich im neuzeitlichen Paradigma des Tätigseins,

welches auf Arbeit beschränkt ist, in dem als dessen Gegensatz definierten

Nichtstun bzw. »Nichttun« (Baruzzi) verbergen. Es würde so die Beschrän-

kung der als Arbeit definierten Tätigkeit kritisch in Frage stellen und eine

Alternative dazu formulieren. Das vorliegende Buch widmet sich der Erörte-

rung dieses neuen ethischen Interesses amNichtstun, und supplementiert so

die Forschung der letzten Jahrzehnte, die sich demNichtstun eher in Form ei-

ner Apologie genähert hat – die jedoch keiner ethischen Re-Evaluierung des

gesellschaftlichen Stellenwerts von Arbeit und Tätigkeit, sondern ›nur‹ der

notwendigen Re-Konzeptualisierung des Arbeitsmarktes im späten 20. und

frühen 21. Jahrhunderts Rechnung trägt.22

19 Vgl. Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tätigen Leben. München: Piper (2016), 278f. Für

den Begriff der ›Welt‹ bei Arendt vgl. den Abschnitt »Binäropposition und Uneigent-

lichkeit« in diesem Buch.

20 Vgl. Arno Baruzzi: Machbarkeit. Perspektiven unseres Lebens. Freiburg i.Br.: Alber (1996),

173-207, zit. 203.

21 Baruzzi:Machbarkeit, 203.

22 Eine Tendenz zur gesellschaftlichen Rehabilitierung des Nichtstuns lässt sich seit dem

späten 20. Jahrhundert feststellen. Dies ist sicherlich auch eine Antwort auf die seit

den 1980er-Jahren verstärkt diskutierte Krise der Arbeitsgesellschaft. Zentrale Zeug-

nisse dieser Debatte finden sich in JoachimMatthes (Hg.): Krise der Arbeitsgesellschaft?

Verhandlungen des 21.Deutschen Soziologentages in Bamberg 1982. Frankfurt a.M.: Campus

(1983). Der mit dem Wirtschaftswachstum einhergehende Wegfall von Arbeitsplät-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 17

Der erste Teil dieses Buches widmet sich der Ausführung dieses Gedan-

kens ausgehend von Hannah Arendts Vorstellung des passiven Widerstands

und von Walter Benjamins Konzept des Streiks. Er beschäftigt sich anhand

philosophischer und politischer Diskurse mit der Möglichkeit, dass sich im

Nichtstun eine neue, ethische Form der Gemeinschaft bilden könne. Er rekur-

riert zu diesem Zweck auf französische und italienische Gemeinschaftsphi-

losophien von Jean-Luc Nancy, Maurice Blanchot, Gilles Deleuze und Giorgio

Agamben aus den 1980er-Jahren, die auf verschiedene Ideen des Nichtstuns

zurückgreifen, um eine neue, gewaltfreie Gemeinschaftsethik zu umreißen.

Zuletzt erkundet das Kapitel auch die Konnotation des Nichtstuns im Topos

des Herrschens, und inwiefern sich in dieser Verbindung Macht, Ohnmacht,

oder Kritik ausdrückt. Dabei zeichnet sich bereits ab, dass die philosophi-

sche Handlungstheorie und analogeTheorien des Nicht-Handelns eine »Neu-

bewertung des Verhältnisses von Aktivität und Passivität« durchführen, wie

Kathrin Busch feststellt.23 Beide Begriffe werden von einer scheinbaren Op-

position auf verschiedene Weise in eine Dynamik gebracht, in der sie nur

miteinander und durch einander gedacht werden können.

Der zweite Teil dieses Buches widmet sich der Analyse des Untätigkeits-

paradigmas in vier europäischen Romanen des 20. und frühen 21. Jahrhun-

derts: Der Gehülfe (1907) von Robert Walser, Der Zauberberg (1924) von Thomas

zen, so die häufig formulierte Sorge, zwinge Menschen in die ›Berufsunfähigkeit‹, die

schmerzlich als Identitätsverlust empfundenwerde. In einer Gesellschaft, in der nichts

so wichtig ist wie die Arbeit, während doch keine zu haben ist, sei man als Nichtstuer

ein ›überflüssiger‹ Mensch, so schreibt Ilija Trojanow. Vgl. Ilija Trojanow: Der überflüs-

sige Mensch.München: DTV (2015). Man müsse deshalb, so Wolfgang Engler, das lange

als dominant gesetzte ›Recht auf Arbeit‹ umdenken in ein ›Recht auf Einkommen‹ –

und damit die Idee normalisieren, dass die Hauptbeschäftigung des Menschen eben

nicht die Arbeit ist. Vgl.Wolfgang Engler: Bürger, ohne Arbeit. Für eine radikaleNeugestal-

tung der Gesellschaft. Berlin: Aufbau (2005). Im Zuge dieser Bemühungen haben viele

der Publikationen über das Nichtstun den impliziten Anspruch, der Verzweiflung über

diese so empfundene ›Überflüssigkeit‹ eine positive Vision der Arbeitsfreiheit entge-

genzusetzen. So ist Eberhard Straubs Vom Nichtstun (2004) um eine motivgeschicht-

liche Beweisführung darüber bemüht, dass die »Befreiung von übermäßiger Arbeit«

keine Verdammung des Menschen bedeute, sondern seine Befreiung, die ihm die Ge-

legenheit verschafft, »in freier Zeit sein Inneres zu bilden und seine personale Würde

zu entfalten.« Eberhard Straub: Vom Nichtstun. Leben in einer Welt ohne Arbeit. Berlin:

Wjs (2004), 118.

23 Kathrin Busch: Elemente einer Philosophie der Passivität. In: Theorien der Passivität.

Hg. v. Ders. u.a. München: Fink (2013), 16.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Nichtstun als politische Praxis

Mann, Un homme qui dort (1967) von Georges Perec, und Bombel (2004) von Mi-

rosław Nahacz. Diese vier Romane weisen die Neuaushandlung der Oppositi-

on zwischen Nichtstun und Handlung bzw. Arbeit nicht nur als Marker ihres

jeweiligen Entstehungs- und Publikationskontextes, sondern als für die Mo-

derne prägendes Phänomen aus. Während man darüber streiten kann (und

sollte), was genau ›Moderne‹ in diesem Zusammenhang bedeutet, so scheint

es ausreichend, darauf zu verweisen, dass aus heutiger Sicht die Moderne als

ideengeschichtliche Kategorie mit einer enorm hohen Arbeitswertschätzung

einhergeht. Dies hat, wie literaturgeschichtlich längst bekannt ist, eine ganze

Reihe von künstlerischenGegenbewegungen herausgefordert, die den absolu-

ten Wert der Arbeit infragestellen. Die in diesem Buch analysierten Romane

verweisen alle auf spezielle Entstehungskontexte und nationale Konfliktla-

gen, die sie verhandeln, und die ihnen einen besonderen politischen Impetus

verleihen. Ihre Protagonisten praktizieren ein Nichtstun in dem Sinne, wie es

oben beschrieben wurde. Sie wenden sich auf verschiedene Arten undWeisen

von konventionellen Tätigkeiten ab – vornehmlich der Arbeit und der Ausbil-

dung –, um die politischen und sozialen Möglichkeiten innerhalb des Nichts-

tuns auszuloten. Sie versuchen, Gemeinschaften auf der Basis des Nichtstuns

zu gründen, probieren im Nichtstun Herrschaftskonzepte aus, und experi-

mentieren mit dem Nichtstun als einer neuen Form von Handlung. Die lite-

rarischen Texte nehmen die Dynamisierung des Zusammenhangs zwischen

Konzepten des Handelns und des Nichtstuns, die in der Literaturtheorie und

Philosophie nachvollzogen wird, auf, und reagieren darauf mit literarischen

Verfahren, welche in den Lektüren genauer bestimmt werden. Dabei zeich-

nen sich zwei zentrale Gemeinsamkeiten aller untersuchten Texte ab:

(1) Alle Texte interessieren sich für das Phänomen des sozialen Ausschlusses,

das potentiell mit dem Nichtstun einhergeht. Die Lektüren verfolgen daher

häufig das Ziel, die Handlungsphilosophie Hannah Arendts mit den Über-

legungen von Michel Foucault zur gesellschaftlichen Exklusion anomischen

Verhaltens zu kombinieren.24 Die Lektüren befragen deshalb die Romane

auch auf die gesellschaftlichen Inklusions- und Exklusionsmechanismen hin,

24 Die Verbindung zwischen Arendt und Foucault wurde bereits 1995 von Giorgio Agam-

ben gemacht, der behauptet, die thematische Überschneidung der beiden Philoso-

phInnen sei weder von ihnen selbst realisiert, noch von der Forschung erarbeitet wor-

den. Dabei verbinde sie der Umstand, dass der »homo laborans und mit ihm das bio-

logische Leben zunehmend ins Zentrum der politischen Bühne der Moderne« gerückt

sei. Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben. Übers. v.

Hubert Thüring. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2002), 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 19

denen das Nichtstun in ihren Diegesen unterliegt. Dass gesellschaftlicher

Ausschluss in allen Romanen eine Rolle spielt, zeigt sich an einer poetischen

Gemeinsamkeit der Texte: sie alle stellen das Nichtstun in einem Modus der

Uneigentlichkeit dar, der die gesellschaftliche Ablehnung des Nichtstuns re-

flektiert. Mit Uneigentlichkeit ist dabei der Versuch gemeint, das Nichtstun zu

verstecken, oder, wiederum anders, etwas durch das Nichtstun zu verschlei-

ern. Jede der vier Lektüren ist nach dem Verfahren der Uneigentlichkeit benannt,

mit dem der jeweils analysierte Roman operiert: Simulation, Projektion, Präten-

tion und Kompensation. Jedes von ihnen bezeichnet eine vom jeweiligen Roman

vorgestellte Weise, das Nichtstun nie direkt und absolut darzustellen – son-

dern als Kehrseite, Verhüllung, als das Andere einer Aktivität, die in seinem

Hintergrund stattfindet, ohne dass beide Pole der Opposition sich gegenseitig

ausschließen würden.

(2) Jeder der Romane verfolgt eine Destabilisierung bekannter Binärop-

positionen wie Aktivität/Inaktivität, Arbeit/Muße usw., in denen das Nichts-

tun im Verhältnis zum gesetzten Standard von wertvoller Tätigkeit eine Ab-

wertung erfährt, laut der es den schwächeren, untergeordneten, und den

vermeintlich gesellschaftlich bedeutungslosen Teil der Opposition einnimmt.

Die thematische Einleitung des jeweiligen Kapitels zeigt an, welche Norm

von wertvoller Tätigkeit hinterfragt und wie diese mit einem als ihr Gegen-

teil imaginierten Nichtstun dynamisch in Verbindung gebracht wird. Dabei

ermöglichen die literarischen Werke auf ihre je eigene Weise, diese Dynami-

sierung zweier scheinbar entgegengesetzter Pole von Nichtstun und Hand-

lung zu verfolgen, ohne dass sie – wie im politischen oder philosophischen

Diskurs selbst – eine endgültige Wertung oder Erkenntnis zum Ergebnis ha-

ben müssten, aus der sich dann eine ethische oder politische Handlungsan-

weisung ableiten ließe. Die Uneigentlichkeit der Darstellungsverfahren ermög-

licht, die Protagonisten als zugleich tätige und untätige wahrzunehmen.

Die Lesbarkeit dieser Verfahren hängt dabei in höchstemMaß von der dis-

kursiven Situierung des Nichtstuns der jeweiligen Romane ab. Die Notwen-

digkeit dieser kontextuellen Einordnung ist in der Forschung schonmehrfach

bemerkt worden. »Jedes Nichttun[…] erhält seine Anerkennung und Relevanz

nur im Rahmen der jeweiligen historischen Situation«,25 schreiben Gronau

und Lagaay. Die Bedeutung des Nichtstuns, so sagt auch Theo Jung über sei-

nen Begriff des Nicht/Handelns, ist nicht autonom, sie konstituiert sich »im-

mer erst im Kontext des jeweils gegebenen gesellschaftlichen Interessengefü-

25 Gronau u. Lagaay: Performanzen des Nichttuns, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Nichtstun als politische Praxis

ges«.26 Auch vor diesemHintergrund erklärt sich die Verwendung des Begrif-

fes Nichtstun in diesem Buch: in der Reihe anderer Begriffe ähnlicher Art –

Faul- oder Trägheit, Muße, Müßiggang, Acedia, Langeweile, Ennui, Melan-

cholie, Apathie u.v.m. – erweist er sich als der allgemeinste.Weil er keine nen-

nenswerte Begriffsgeschichte aufweist, und unabhängig von Entstehungs-

oder Verwendungskontexten ist, lässt er sich gerade als neutraler heuristi-

scher Begriff an die unterschiedlichen historischen Kontexte anlegen, die den

Romanen als Hintergrund dienen. So erlaubt er eine offene und weitreichen-

de Befragung der Phänomene, die er zu beschreiben versucht. Um der jewei-

ligen historischen Bedeutung des Nichtstuns in den vier ausgewählten Ro-

manen interpretativ gerecht zu werden, weisen ihre Leküren eine anteilige

diskursanalytische Ausrichtung auf, die mit zahlreichen close readings kombi-

niert und abgeglichen wird.

Auch das Nichtstun in Georges Perecs Un homme qui dort (1967) ist nur in

Anbetracht seines historischen Entstehungskontexts in seiner vollen Bedeu-

tung zu erfassen. Das zeigt sich im Vergleich mit Leonhard Fuests Lektüre

des Romans. Dessen fast ausschließlich auf den Romantext fokussierte Ar-

beit sieht in Un homme qui dort den Spiegel einer selbstreflexiven Moderne,

ein Echo poststrukturalistischer Theorie, übersieht darüber aber die Gesell-

schaftskritik, die der Protagonist formuliert. So glaubt Fuest, dem Nichts-

tun fehle politische Unterfütterung, während man unter Einbezug der Vor-

geschichte der Studierendenproteste imMai 1968 in Paris klar erkennen kann,

dass der Protagonist sich durch sein Nichtstun gegen etablierte Tätigkeitsmo-

delle wehrt und so einen neuen Modus der Handlung beginnt. Was Fuest als

»Nutzlosigkeit der Verweigerung« bezeichnet,27 ist tatsächlich eine Rückkehr

zum Sozialen über den Weg des Nichtstuns.

Diese historische Scharfstellung hat also weitreichende Folgen für die

Deutung der Darstellung des Nichtstuns, auch für die anderen drei Romane.

Dabei zeigt sich beispielsweise, dass Robert Walsers Der Gehülfe (1907) durch

die Verbindung von Muße und Arbeit den Grenzverlauf zwischen den gesell-

schaftlichen Klassen im frühen 20. Jahrhundert aufzeigt und in Frage stellt.

Eine Einbettung des Nichtstuns im Kontext des Orientalismus hingegen de-

monstriert, dass Der Zauberberg (1924) von Thomas Mann die etablierte Do-

minanz des aktiven ›Westens‹ über den inaktiven ›Osten‹ in Zweifel zieht.

Das Nichtstun in Bombel (2004) von Mirosław Nahacz formuliert, so wird im

26 Jung: Bartleby und das Unterlassen, 19.

27 Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns, 244.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 21

Kontext des EU-Beitritts Polens sichtbar, eine Kritik an der Fetischisierung

von Arbeit in der noch jungen Dritten Republik. All diese Lektüren fördern

eine konkrete politische Dimension in der Darstellung des Nichtstuns zu Ta-

ge, und räumen so mit dem Diktum ›nutzlosen‹ Nichtstuns auf, ohne seine

Wirkungskraft auf den Bereich kreativen oder intellektuellen Schaffens zu re-

duzieren. Das Potential des Nichtstuns als politische Praxis wird erkennbar.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als

politische Praxis

Das Phänomen des Nichtstuns hat im 20. und 21. Jahrhundert eigentüm-

licherweise ein Denken über das Politische vorangetrieben. Gesellschaftlich

betrachtet gilt weiterhin die Vorstellung, Nichtstun sei eine wertlose, dys-

funktionale Abweichung, aber parallel dazu hat sich ein gegenläufiger Dis-

kurs entwickelt. Aus dem Bereich der Kunst, Literatur und Philosophie kom-

men Impulse für eine andere Deutung des Nichtstuns: man versteht es zu-

nehmend als genuin politischen Akt. Dieses Verständnis bricht jedoch mit

der europäischen Ideengeschichte, die das Nichtstun seit jeher als unpolitisch

wahrgenommen hat – schließlich bedeutete die Muße in der Antike (griech.:

scholé, lat.: otium) nicht nur die Abwesenheit von Sorge und Mühsal, sondern

auch »Freiheit von politischer Tätigkeit«;1 und auch andere, weniger genuss-

volle Formen des Nichtstuns weisen in der herkömmlichen Sicht einen zu

großen Grad von Isolation oder Nonkonformität auf, um als politisches Agie-

ren zu gelten. Doch die moderne Politisierung des Nichtstuns konzentriert

sich gerade auf das anomische Element des Nichtstuns, und zeigt, dass Po-

litik aus einer Abweichung heraus gedacht werden kann. Das Denken über

das Nichtstun im 20. Jahrhundert interessiert sich für die Möglichkeit, Po-

litik nicht elitär, exklusiv, oder an bestimmte Tätigkeitsformen gebunden zu

denken, sondern als eine unkonventionelle Praxis, die keiner vorangegangen

Art politischer Führung oder Partizipation gleicht. In diesem Kontext wird

das Nichtstun deshalb auch mindestens als Kritik oder Störung, und sogar

als eine aktive Veränderung des politischen Status quo verstanden.

Dieser Teil des Buches widmet sich drei verschiedenen Möglichkeiten,

Nichtstun als politische Praxis zu denken. Im ersten Theoriekapitel wird

Nichtstun als eine Handlung im Sinne Hannah Arendts betrachtet, die ein

1 Arendt: Vita activa, 418.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Nichtstun als politische Praxis

Ereignis darstellt, und damit sowohl gesellschaftliche Veränderung generie-

ren kann als auch die zukünftige geschichtliche Entwicklung zu beeinflussen

vermag. Im zweiten Theoriekapitel wird das Nichtstun als Voraussetzung

zur Bildung einer neuen Gemeinschaft betrachtet, die sich üblichen sozialen

Normen verweigert. Im dritten Theoriekapitel geht es, abweichend von den

ersten beiden, um die Korrelation zwischen Nichtstun und Herrschaft, die

sowohl Macht als auch Ohnmacht bedeuten kann. In allen drei Fällen wird

das Nichtstun als eine Praxis betrachtet, die entweder Konventionen bricht,

neue Ethiken etabliert oder einfach neue Perspektiven auf das Politische

eröffnet.

Handlung und Geschichte

Nichts zu tun heißt, zu handeln. Es ist ein Ereignis, und beeinflusst die Geschichte.

Dem Nichtstun als Idee und als literarisches Motiv wohnt ein hartnäckiges

Paradox inne. Und zwar, um die Leibniz’sche Frage umzuformulieren, dass

Nichtstun überhaupt etwas ist, und nicht etwa nichts. Damit wird gefragt, ob

das Nichtstun, ebenso wie das Tun,Wirkungen in derWelt produzieren kann.

Daran knüpfen sich zwei Ideen, die eng miteinander verbunden sind. Zum

einen, dass diese Wirkungen als politische Handlungen verstanden werden

können, dass also Nichtstun zu einem der wesentlichsten menschlichen Tä-

tigkeitsbereiche gehört: der Politik. Zum anderen, dass das Nichtstun ein Er-

eignis produziert, und damit auch die Geschichte beeinflussen kann. Der Zu-

sammenhang zwischen diesen beiden Begriffen – Handlung und Ereignis –

als Teil einer Praxis des Nichtstuns ist Thema dieses Kapitels.

Dass das Nichtstun eine Handlung, und damit gar politisch und ge-

schichtlich relevant ist, suggerieren verschiedene Handlungs- und Ge-

schichtsphilosophien des 20. Jahrhunderts. Einen zentralen Hinweis liefert

Hannah Arendt. In ihrer Handlungsphilosophie umreißt sie grob zwei Arten

des Nichtstuns. Zum einen meint sie damit – und zwar aus der Perspektive

der Vita activa heraus – das Denken. Es sei »reine Tätigkeit des Geistes

in Verbindung mit völliger Unbeweglichkeit des Körpers«.2 Diese Art des

Nichtstuns hält Arendt nicht für eine Handlung, weil man ohne körperliche

Aktivität nicht in der Welt und mit Menschen zusammen sein kann – ihr

2 HannahArendt:VomLebendesGeistes.DasDenken,DasWollen. Übers. v.HermannVetter.

Hg. v. Mary McCarthy. München: Piper (2013), 127.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 25

Handlungsbegriff aber setzt beides voraus. Es gäbe allerdings noch eine an-

dere Form des Nichtstuns, so Arendt, die trotz körperlicher Untätigkeit eine

Handlung darstellen könne. Diese Ausnahme von der Regel ihrer Handlungs-

philosophie wird in den Ausführungen zum Verhältnis vonMacht und Gewalt

in Vita activa formuliert. Im Kontext einer Gewaltherrschaft könne nämlich,

so Arendt, der passive Widerstand durchaus eine Handlung darstellen:

So können auch Volksaufstände gegen die materiell absolut überlegenen

Gewaltmittel eines Staates eine fast unwiderstehliche Macht erzeugen, und

zwar gerade, wenn sie sich selbst der Gewalttätigkeit enthalten, in der sie

ohnehin dieUnterlegenenwären.Diesmagmanden »passivenWiderstand«

nennen, aber man sollte sich bewusst sein, daß dieser Name im Ernstfall

nicht ohne Ironie ist. Denn der passive Widerstand auf seinem Höhepunkt,

auf dem er der Gewalt nicht weicht, gehört zweifellos zu den aktivsten und

wirksamsten Formen des Handelns, die je ersonnen worden sind, und zwar

gerade, weil er sich nicht einemKampf stellt, dessen Resultat dieNiederlage

oder der Sieg wäre, und man ihm daher im Prinzip nur durch einen organi-

siertenMassenmord begegnen kann, der für den Sieger ein Pyrrhus-Sieg ist,

weil ja niemand über Tote herrschen kann.3

Die These Arendts lautet, dass durch ein Nichtstun in Form des passiven Wi-

derstands Macht entstehen kann. Dieser Gedanke ist nicht unbedingt nahe-

liegend. Man würde eigentlich eher davon ausgehen, dass Nichts zu tun im

Rahmen einer Gewaltherrschaft einem Todesurteil gleichkäme. Wenn in so-

zialdarwinistischer Manier das Recht des Stärkeren gilt, dann gehen zual-

lererst diejenigen zugrunde, die nicht für ihr Leben kämpfen. Doch Arendt

sieht gerade darin ein Machtpotential, denn: Indem man auf Gewaltmittel

verzichtet, hebelt man die Aktionslogik des Gegners aus, und vermag ihn so

zu bezwingen.4 Das englische Original vermittelt dies besonders pointiert.

3 Arendt: Vita activa, 253.

4 Dabeimussman betonen, dass in Arendts Verständnis dasMachtpotential des Nichts-

tuns nicht nur, aber auch auf seiner kollektiven Demonstration gründet. Der passive

Widerstand ist an sich eine Handlung. Macht entsteht aber erst dann, wenn es sich

um eine Aktion vielerMenschen handelt, denn Pluralität ist für Arendt eine Vorausset-

zung für Macht: »Macht entspricht der menschlichen Fähigkeit, nicht nur zu handeln

oder etwas zu tun, sondern sich mit anderen zusammenzuschließen und im Einver-

nehmen mit ihnen zu handeln. Über Macht verfügt niemals ein Einzelner; sie ist im

Besitz einer Gruppe«. Hannah Arendt: Macht und Gewalt. Übers. v. Gisela Uellenberg.

München: Piper (2017), 45.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Nichtstun als politische Praxis

Dort liest man, »passive resistance« sei eben deswegen »one of the most ac-

tive and efficient ways of action ever devised, because it cannot be countered

by fighting«.5 Wer nicht kämpft, der kann nicht besiegt werden, auch wenn

er/sie im Falle eines Kampfes unterlegen gewesen wäre. Man kann also aus

der Perspektive des Gewaltinhabers das Nichtstun nicht ›kontern‹, ihm nichts

entgegensetzen, weil es – immer schon – außerhalb des Handlungsparadig-

mas situiert ist, in dem Gewalt entstehen kann. Das Nichtstun ist dennoch

ein wichtiger Bestandteil des Aufstandes, weil es einen Bruch mit der Norm

darstellt, durch den die bis dahin geltende Gewalt des Staates von der Macht

des Volkes abgelöst werden kann. Daraus erklärt sich auch die Tatsache, dass

Arendt dem passivenWiderstand Handlungscharakter zuspricht. Zu handeln

heißt ihr zufolge nämlich konkret, »etwas Neues Anfangen«,6 womit sie auch

andeutet, dass Handlungen überkommene gesellschaftliche Prozesse (wie ge-

nau ein Staat geführt, Staatsgewalt durchgesetzt wird usw.) unterbrechen

und ersetzen können. Und das Nichtstun, wenn es die Form eines passiven

Widerstandes annimmt, könne dies eben auch. Seine genaue Funktionalität

lässt sich als Überwindung des Zweck-Mittel-Verhältnisses nachvollziehen.

Überwindung der Zweck-Mittel-Relation

Das Nichtstun, vor allem die Form des passiven Widerstands, macht auf ein

ethisches Problem aufmerksam. Dieses Problem ergibt sich Arendt zufolge

aus der Veränderung des Handlungsverständnisses in der Neuzeit. Wenn

man heute von Handlung spricht, dann sind daran generell drei Dinge

notwendig beteiligt: Ein verantwortliches Subjekt, ein Wille, und ein Ziel.

Arendt kritisiert vor allem die Tendenz, das letzte Element, also das Ziel im

Sinne des Ergebnisses einer Handlung zu ernst zu nehmen. Und tatsächlich

ist das Ergebnis auch in den Handlungstheorien des 20. Jahrhunderts in

der Regel nicht relevant. Es geht dort zumeist um die Feststellung und

Feststellbarkeit einer inneren Tendenz – wie man sie auch nennen mag:

Grund, Intention, Wille, Motivation, Neigung usw. – zur Handlung bevor sie

stattfindet, denn erst diese Tendenzmacht ein Geschehen zur Handlung.7 An

5 Hannah Arendt: The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press (1998), 201.

6 Arendt: Vita activa, 215.

7 JochenGimmel summiert als die drei zentralen Strukturmerkmale desHandlungskon-

zeptes in den dominanten Handlungstheorien von Donald Davidson (Analytische Phi-

losophie) und MaxWeber (Soziologie): 1. den Akteur, 2. seine Intention, und 3. die Ra-

tionalität der Handlung, die ihre Erklärbarkeit garantiert. Jochen Gimmel: ZumBegriff

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 27

der Relation zwischen der Motivation und dem Zustand nach der Handlung,

dem Ergebnis, ist die Handlungstheorie eher nicht interessiert. Das gilt auch

für Hannah Arendt, die, antike Positionen rezipierend, davon ausgeht, dass

Handlung zwar Motiven folge, aber nicht über ihr Ergebnis definiert werden

kann – Handlung ist Selbstzweck.8 »Handeln und Sprechen sind Vorgänge,«

so Arendt, »die von sich aus keine greifbaren Resultate und Endprodukte

hinterlassen.«9

Hierin entzweit sich die theoretische Position von einer praktischen, le-

bensweltlichen, denn im Alltag ist nicht nur von Interesse, wer handelt, oder

ob jemand gehandelt hat, sondern auch, ob die Handlung erfolgreich war.

Diese vor allem im Bereich der Wirtschaft relevante Frage widmet sich gera-

de dem Ziel, dem Ergebnis, dem Produkt von Handlungen. Arendt fürchtet,

dass dieses Interesse in der Neuzeit dominiert, sodass nun Handlung nicht

mehr als Selbstzweck, sondern als Produktionsprozess wahrgenommenwird.

Das Produkt jedoch gehört Arendt zufolge nicht zum Handeln, sondern zum

Herstellen:

DerdurchschlagendeErfolg derUmwandlungdesHandelns in eine Formdes

Herstellens ließe sich leicht an der uns selbstverständlich gewordenen Ter-

minologie politischer Theorie und des praktisch-politischen Denkens erwei-

sen. Sie macht es nämlich nahezu unmöglich, über Fragen der Politik auch

nur zu sprechen, ohne uns der Zweck-Mittel-Kategorie zu bedienen. Viel-

leicht noch überzeugender für diesen Tatbestand ist die Einstimmigkeit, mit

der uns die volkstümlichen Sprichwörter und Redensarten aller lebendigen

Sprachen sagen, daß wer A gesagt hat, auch B sagen müsse, daß der Zweck

die Mittel heilige, daß »he who wants an end must also want the means«

oder daß »on ne fait pas d’omelette sans casser des oeufs«. Vielleicht hat

des Nicht/Handelns und der Hoffnung, Geschichte zum Stillstand bringen zu können.

In: Zwischen Handeln und Nichthandeln, 296.

8 Hannah Arendt situiert das Handeln außerhalb der Mittel-Zweck-Kategorie, gesteht

aber dennoch ein, dass Handlungen in der Regel interessengeleitet und zielgerichtet

sind. Wichtig sei für Arendt jedoch, dass sich der Bereich des Politischen nicht aus-

schließlich durch diese Interessen und Ziele definiert, so James Knauer: »Political ac-

tion involves motives and goals but is not determined by them. And in transcending

these specific concerns, action transcends purely instrumental categories.« James T.

Knauer: Motive and Goal in Hannah Arendt’s Concept of Political Action. In: American

Political Science Review 74 (3), 1980, 729.

9 Arendt: Vita activa, 225.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Nichtstun als politische Praxis

keine Generation vor uns so reichlich Gelegenheit gehabt, sich von denmör-

derischen Konsequenzen dieser Vorstellungen zu überzeugen, denen zufol-

ge alle Mittel, sofern sie wirksam sind, berechtigt sind, wenn sie nur einem

Zweck dienen, der sie zu rechtfertigen imstande ist. […] Solange wir uns ein-

bilden, daß wir im Politischen uns im Sinne der Zweck-Mittel-Kategorie be-

wegen, werden wir schwerlich imstande sein, irgend jemand davon abzu-

halten, jedes Mittel zu benutzen, um anerkannte Zwecke zu verfolgen.10

Das von Arendt beschriebene Problem bezieht sich explizit auf die Verbre-

chen gegen die Menschlichkeit im Nationalsozialismus. Sie behauptet, dass

das Denken und die Realisierung von Politik über die Zweck-Mittel-Kategorie

gefährlich ist, weil so die Möglichkeit entsteht, die Grenzen der Moral im

Einzelnen zu überschreiten (d.h. unmoralische Mittel einzusetzen), um einen

vermeintlich moralischen Zweck zu erfüllen bzw. ein moralisches Ziel zu er-

reichen. Die enge Verbindung zwischen Mittel und Zweck kreiert in der Folge

die Illusion, die so erfolgte Handlung sei im Ganzen moralisch. Im Bereich

des Herstellens funktioniere das allerdings sehr wohl, dort seien die Mittel

(des Herstellens) immer durch den Endzweck (die Produktion bestimmter

Dinge) legitimiert: »Der Zweck rechtfertigt die Gewalt, die der Natur ange-

tan wird, wenn man Material aus ihr gewinnen will, wie das Holz das Fäl-

len des Baumes rechtfertigt, wie der Tisch schließlich die nochmalige Zer-

störung des Materials, das Zersägen des Holzes, rechtfertigt.«11 Doch – und

darin liegt der Unterschied zwischen Herstellen und Handeln – man kann

mit Menschen nicht wie mit der Natur verfahren, da kein Zweck Gewalt am

Menschen rechtfertigen könne. Genau dies kann aber geschehen (weil es be-

reits in der Vergangenheit geschehen ist), wennman die Politik grundsätzlich

als vom Zweck-Mittel-Verhältnis abhängig begreift.Wennman Politik primär

als Zweck-Mittel-Verhältnis versteht, so erklärt James Knauer das Argument

Arendts, dann verhindere man die Wahrnehmung und Diskursivierung von

politischem Verfall: »to define politics in terms of the nature of its purposes

makes it impossible to talk about instrumentalizing the public realm. And it

is exactly this kind of perversion of politics that concerned Arendt and that

she sought to warn us against.«12

10 Arendt: Vita activa, 291.

11 Arendt: Vita activa, 181f.

12 Knauer: Motive and Goal, 730.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 29

Weil innerhalb der pervertierenden Zweck-Mittel-Logik kein Widerstand

möglich ist, stellt das Nichtstun – in seiner konkreten Form des passiven Wi-

derstands,wie oben beschrieben – für Arendt eineMöglichkeit dar, die Unter-

brechung einer solchen Zweck-Mittel-Politik zu denken. Denn dieses Nichts-

tun weicht gewissermaßen von den bekannten Skripten politischer Interak-

tion und Konfliktaustragung ab. Es disqualifiziert sein Gegenüber, indem es

etwas anderes tut als dieses, nämlich gar nichts. Der passiveWiderstand stellt

sich gerade nicht einemKampf, »dessen Resultat die Niederlage oder der Sieg

wäre« (s.o.),13 er entzieht sich der Möglichkeit eines Resultats überhaupt, und

damit auch seiner eigenen Zweckhaftigkeit.

Dieser von Arendt formulierte Vorschlag des passiven Widerstands als

Gegenentwurf zu einer pervertierten Gewaltpolitik ist ein dominantes The-

ma in der Philosophie des Nichtstuns, die sich im 20. Jahrhundert in Euro-

pa entwickelt hat. Ein weiterer bedeutender Referenzpunkt für dieses Den-

ken ist die Ausführung zum Streik in Walter Benjamins Aufsatz »Zur Kri-

tik der Gewalt« (1921). In diesem Text, der Arendts Denken wesentlich be-

einflusst haben muss,14 kritisiert Benjamin die Tatsache, dass das Zweck-

Mittel-Verhältnis das »elementarste Grundverhältnis jeder Rechtsordnung«

darstellt,15 weil dieses Verhältnis die Funktionalität des Rechts missbrauchs-

anfällig macht. Denn obwohl im Idealfall Rechtsmittel wie Rechtszwecke ›ge-

recht‹ sind, kann es passieren – Benjamin geht sogar davon aus, dass das im-

mer der Fall ist –, dass ungerechte Mittel durch die Gerechtigkeit der Zwe-

cke gerechtfertigt werden, oder dass umgekehrt durch die »Berechtigung der

Mittel« die »Gerechtigkeit der Zwecke« fälschlich garantiert wird.16 Auch hier

lautet die Befürchtung, dass die Koppelung von Mittel und Zweck ein ge-

genseitiges Alibi ermöglicht, in der die so womöglich entstehende Gewalt le-

gitimiert wird. Diese Verschränkung von Recht und Gewalt ist für Benja-

min problematisch, weil sich dadurch ein hermetisches System bildet, in das

man nicht durch Handlung eingreifen, und in dem auch keine Gerechtigkeit

durchgesetzt werden kann. »Was Benjamin im Grunde beklagt,« so schreibt

13 Arendt: Vita activa, 253.

14 Es fällt auf, dass Arendt sich in ihren Ausführungen zur Gewalt nicht auf Benjamin

stützt, obwohl es signifikante Ähnlichkeiten zwischen ihren Ansätzen gibt. Vgl. hierzu

Christopher J. Finlay:HannahArendt’s Critique of Violence. In: Thesis Eleven 97 (1), 2009,

insb. 38-42.

15 Walter Benjamin: Zur Kritik der Gewalt. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 2,1. Hg. v.

Rolf Tiedemann u.a. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977), 179.

16 Benjamin: Gewalt, 180.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Nichtstun als politische Praxis

Jürgen Brokoff, »ist das Fehlen einer über dem Recht stehenden Instanz, die

zur Kritik fähig ist.«17 Es fehlt also ein ›Außen‹ des Systems. Die Frage, die

sich in Benjamins Aufsatz stellt, ist die nach der Möglichkeit einer solchen

äußeren, kritischen Instanz. Die Antwort ist wesentlich mit dem Nichtstun

verbunden.

Das Recht ist Benjamin zufolge ein von Gewalt durchzogener Bereich,

der durch verschiedene Formen dieser Gewalt entweder gestützt oder erneu-

ert wird – er spricht von ›rechtserhaltenden‹ oder ›rechtssetzenden‹ Gewalt-

mitteln.18 Doch wie auch immer das Recht durch diese Gewalten modifiziert

wird, so bleibt es doch immer im Kern eine unbegründete, gewalttätige Kraft,

die es Benjamin zufolge um der Gerechtigkeit willen zu unterbrechen gilt.

Diese Unterbrechung kann nur – und hier wechselt Benjamin das Register,

von der Rechtsphilosophie in die politische Theologie – durch eine gänzlich

andere Form der Gewalt vollzogen werden, die er »göttliche reine Gewalt«

nennt.19 Sie vermag, das Rechtssystem zu stören, denn: im Gegensatz zu den

anderen Gewaltmitteln verfolgt sie keinen Zweck (ist also reines Gewaltmit-

tel), und wirkt deswegen weder ›rechtserhaltend‹ oder ›rechtssetzend‹, son-

dern rechtszerstörend.

Entscheidend für die politische Wirkkraft des Nichtstuns ist nun folgen-

des: Während Benjamin diese ›reine‹ Gewalt als göttliche Intervention denkt,

so glaubt er dennoch daran, dass sich diese Intervention auch auf mensch-

licher Ebene realisiert, und zwar durch den Streik (genauer: den proletari-

schen Generalstreik).20 Der Streik als die »Unterlassung von Handlungen,

ein Nicht-Handeln« kann dort, wo er nicht Mittel zum Zweck ist (zum Bei-

spiel als Druckmittel in der Verhandlung für bessere Arbeitsbedingungen),

gerade aufgrund seiner Zwecklosigkeit zur (zer)störenden Kraft werden. Wo

er, so Benjamin, einem »›Abbruch von Beziehungen‹ gleichkommt,« da ist er

17 Jürgen Brokoff: Die apokalyptische Vernichtung des Rechts. Zur politischen Theologie

Walter Benjamins. In:Apokalypse undErinnerung in der deutsch-jüdischenKultur des frühen

20. Jahrhunderts. Hg. v. Dems. u.a. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht (2002), 49.

18 Benjamin: Gewalt, 190.

19 Benjamin: Gewalt, 200. Den polito-theologischen Aspekt, insbesondere das Thema

des Messianischen, wurde bereits von Agamben umfangreich bearbeitet, vgl. Giorgio

Agamben: TheMessiah and the Sovereign: the Problem of Law inWalter Benjamin. In:

Ders.: Potentialities. Collected Essays in Philosophy. Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford:

UP (1999), 160-174.

20 Benjamin gebe, so Brokoff, den proletarischenGeneralstreik als »die unmittelbareMa-

nifestation der apokalyptischen und reinen Gewalt Gottes durch den Menschen aus«.

Brokoff: Die apokalyptische Vernichtung des Rechts, 54.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 31

ein »völlig gewaltloses, reines Mittel«,21 das die ›alte‹ Ordnung des Rechts ab-

lehnt, ohne ein konkretes Interesse an der Gründung einer neuen Ordnung

zu haben: »Dieser Generalstreik bekundet ganz deutlich seine Gleichgültig-

keit gegen den materiellen Gewinn der Eroberung, indem er erklärt, daß er

den Staat aufheben will«.22 Benjamin verankert das Nichtstun konkret im Be-

reich des Politischen. Da üblicherweise jedes, und besonders politisches Han-

deln interessengeleitet, und damit zweckhaft ist, bricht die zwecklose »Nicht-

Handlung« mit der Norm. Die Hoffnung, auf die auch Benjamin anspielt, ist

die, dass dieser Normbruch nicht gekontert, d.h. auch nicht gekittet werden

kann.

Die Idee, dass dieses »Nicht-Handeln« im Streik kein Ergebnis produzie-

ren und so auch nicht zweckhaft sein kann, ist bei Benjamin auch auf der

Ebene der göttlichen Intervention beschrieben. Das messianische Element in

seinemDenken, so die Auslegung Giorgio Agambens, fundiere ebenso auf der

Idee einer Zwecklosigkeit, einer Resultat- undErgebnislosigkeit: »theMessiah

fulfills every historical event, […] the reign of God is not goal but end.«23 Die

grausame Kausalität von Mittel und Zweck kommt in Benjamins Denken zu

einem Ende – auf der Ebene der politischenTheologie durch denMessias, auf

der Ebene der Rechtsphilosophie durch den Streik, das »Nicht-Handeln«, d.h.

das Nichtstun. Giorgio Agamben, dessen Philosophie der Arbeit Benjamins

und Arendts zu großen Teilen verpflichtet ist, nimmt diesen Gedanken auf:

indem er den Protagonisten aus Herman Melvilles »Bartleby, The Scrivener«

zu eben der göttlichen Symbolfigur einer neuen Rechtsordnung macht – den

Nichtstuer Bartleby, der zentralen Figur der literarischenMotivgeschichte des

Nichtstuns in der Moderne. Bartleby, der Schreiber hört auf, zu schreiben

(»stop[s] copying«) gibt seine Arbeit auf (»give[s] up his work«),24 und zeigt

durch dieses Nichtstun die Befreiung von der alten Ordnung an, wie Benja-

min sie beschrieben hat. Bartlebys »renunciation of copying is also a reference

to the Law, a liberation from the ›oldness of the letter‹«,25 und ist in seiner

Unnachgiebigkeit, die ihn in den Tod führt, so absolut, dass sie für Agam-

21 Benjamin: Gewalt, 184.

22 Benjamin: Gewalt, 194.

23 Agamben: Walter Benjamin and the Demonic: Happiness and Historical Redemption.

In: Ders.: Potentialities, 144. Herv. meine.

24 Agamben: Bartleby, or On Contingency. In: Ders.: Potentialities, 268.

25 Agamben: Bartleby, 270.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Nichtstun als politische Praxis

ben eine göttliche Intervention darstellt. Bartleby, der Nichtstuer ist »a new

Messiah«, »the new savior«,26 der ultimativ Streikende.

Melvilles Bartleby wird spätestens seit der Lektüre Agambens als Figur be-

trachtet, die passiven Widerstand leistet. Während er in der Kurzgeschichte

selbst eine »challenge to capitalist, corporatist ideologies« darstellt,27 fungiert

er in anderen Kontexten als symbolischer Hoffnungsträger einer neuen Poli-

tik im Allgemeinen. So heißt es auch bei Michael Hardt und Antonio Negri:

»[Bartleby’s] refusal of work and authority, or really the refusal of voluntary servitude,

is the beginning of a liberatory politics.«28 Das Nichtstun kommt einer Befreiung

gleich.

Ereignis und Geschichte

Die Aushebelung der Zweck-Mittel-Relation bei Arendt und Benjamin bringt

auch mit sich, dass das Nichtstun geschichtliche Bedeutung erlangt. Hannah

Arendt hält Handlung im Allgemeinen für geschichtlich relevant, sie bedeu-

tet, etwas Neues anzufangen: »Dem Handeln ist es eigentümlich […], einen

neuen Anfang zu setzen, etwas Neues zu beginnen, die Initiative zu ergreifen

[…] die Menschen [sind], solange sie handeln können, das Unwahrscheinliche

und Unberechenbare zu leisten imstande«.29 Die Möglichkeit, etwas Neues

und Unwahrscheinliches zu tun, macht das Handeln für Arendt ereignishaft;

der »Geschichtsprozess« sei ihr zufolge aus »menschlichen Initiativen ent-

standen« und wird »durch neue Initiativen dauernd durchbrochen«.30

Während für Arendt der passive Widerstand nur eine von vielen Möglich-

keiten für ein ereignishaftes Handeln darstellt, ist bei Benjamin der Streik

nicht eins unter vielen möglichen Ereignissen, sondern er ist das eine Ereig-

nis. In der Ereignisphilosophie wird das Ereignis gemeinhin als einzigartig

und unvorhersehbar betrachtet, und ist deshalb nicht nur Teil der Geschich-

te, sondern bewirkt eine historische Zäsur. Ein Ereignis ist, in den Worten

26 Agamben: Bartleby, 270.

27 Jane Desmarais: Preferring not to. The Paradox of Passive Resistance in Herman

Melville’s »Bartleby«. In: Journal of the Short Story in English 36 (Spring), 2001, 1 [Ab-

satzzahl].

28 Michael Hardt u. Antonio Negri: Empire. Cambridge: Harvard UP (2000), 204.

29 Hannah Arendt: Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaß. Hg. v. Ursula Ludz. Mün-

chen: Piper (2015), 34f.

30 Arendt:Was ist Politik?, 33. Zum Thema Ereignishaftigkeit vgl. ebd. 23 u. Arendt: Vita

activa, 216.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 33

Slavoj Žižeks, eine »rupture in the normal run of things«,31 ein radikaler Ein-

schnitt in den normalen Verlauf der Dinge. Es bewirkt so eine phänomenolo-

gische Verschiebung, erzwingt geradezu einen neuenWahrnehmungsmodus:

»[A]t its most elementary, event [sic!] is not something that occurs within the

world, but is a change of the very frame through which we perceive the world and

engage in it«.32 Genauso versteht auch Werner Hamacher den Streik im Ben-

jaminschen Sinne, den er ein »afformatives Ereignis« nennt – und dadurch in

Kontrast setzt zu dem handlungsspezifischen, »performative[n] Akt«.33 Der

Begriff des Afformativen34 drückt die Unbestimmtheit des Nicht-Handelns

und seiner Folgen aus; er beschreibt, dass sich darin eben nichts ›formieren‹

kann, schon gar nicht Affirmation oder Negation. Der Streik ist ein Wider-

stand, der die Politik, den Staat, das Recht weder erhalten noch umgestalten

will, sondern zunächst einmal vollkommen außer Kraft setzt. Damit wird,

so argumentiert Hamacher, eine Umkehrung der Perspektive klassischer po-

litischer Theorie vollzogen, indem sie Politik nicht in Bezug auf affirmative,

sondern auf subversive Konfrontationenmit den Imperativen der Produktion

definiert:

31 Slavoj Žižek: Event. Philosophy in Transit. London: Penguin (2014), 38. Dieses Verständ-

nis orientiert sich an demKonzept des Ereignisses, wie es nicht nur, aber insbesondere

in der französischen Philosophie des 20. Jahrhunderts dominant ist. Vgl. hierzu Marc

Rölli: Einleitung: Ereignis auf Französisch. In: Ereignis auf Französisch. Von Bergson bis De-

leuze. Hg. v. Dems. München: Fink (2004), 7-40. Die Abwertung des Ereignis-Konzepts

in der Geschichtswissenschaft, zum Beispiel im Rahmen der Annales Schule, ist in die-

sem Kontext irrelevant.

32 Žižek: Event, 10.

33 Werner Hamacher: Afformativ, Streik. In: Was heißt »Darstellen«? Hg. v. Christiaan L.

Hart Nibbrig. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1994), 359.

34 Hamacher kommentiert die linguistische Grundlage für diesen Neologismus nicht.

Wahrscheinlich ist, dass er eine Doppelkonnotation erwirken will: einerseits sugge-

riert das doppelte »f« eine Nähe zum Begriff des Affirmativen, andererseits sugge-

riert er durch das Alpha privativum eine Negation der Form, und damit des Perfor-

mativen. Diese Doppeldeutigkeit verleiht der Tatsache Ausdruck, dass Hamacher den

Streik zwar als negierende Unterbrechung denkt, aber eben auch als positiven Neu-

anfang, der sich jedoch von den positiven Setzungen des Performativen abhebt. So

schreibt Jan Sieber: »Für eine Theorie des Passiven ist der Begriff des Afformativen

insofern interessant, als dass er es ermöglicht, die strikte Dichotomie von passiv und

aktiv zu überwinden und zugleich Passivierung als Voraussetzung von Aktivierung zu

denken.« Jan Sieber: Schweigen, Streiken, Vergessen. Zur Aktivierung durch Passivie-

rung beiWalter Benjamin. In: Theorien der Passivität. Hg. v. Kathrin Busch u.a.München:

Fink (2013), 228.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Nichtstun als politische Praxis

Im Unterschied zur historisch-transzendentalen Pragmatik, die es auf die

geschichtlichen Formen sprachlichen und gesellschaftlichen Handelns

absieht, ist Benjamins Skizze einer Politik der reinen Mittel eine Theorie

nicht der setzenden, herstellenden und darstellenden, der formierenden

und transformierenden Handlung, sondern eine Theorie ihrer Unterlassung;

sie ist, wenn man will, eine Theorie des transzendentalen Streiks, der die

Bedingungen historischen Handelns freilegt, seine bisherigen Formen

suspendiert und eine andere Geschichte eröffnet, die nicht mehr von Formen

der Setzung und der Arbeit, der Darstellung und der Herstellung und nicht

mehr von Formen beherrscht wäre. Also eines Streiks, der noch die Form

des Transzendentals, die Form reiner paradigmatischer Formen selber und

damit die Möglichkeit seiner Erkenntnis betrifft.35

In dieser Passage zeigt Hamacher eine neue Dimension des Benjamin’schen

Streik-Konzepts auf. Der Streik eröffne »eine andere Geschichte«, weil er die

bis dahin unvorstellbare Abweichung von einer Norm darstellt, die danach

nicht mehr restituiert werden kann. Der Konnotation eines geschichtlichen

Endes der Geschichte, die durch das messianische Element in Benjamins

Text zustande kommt (und auch in den Interpretationen Agambens stark

betont wird), fügt Hamacher noch die eines Anfangs der Geschichte hinzu.

Das Nichtstun im Sinne des Streiks ist also ein paradoxes Phänomen. Es ist

gleichermaßen Ende und Anfang der Geschichte; es bezeichnet das Ende des

Handelns und eröffnet zugleich »die Möglichkeit eines anderen sittlichen

Handelns«.36 Für Benjamin kann Geschichte also nur dort »›gemacht‹« wer-

den, so resümmiert Jochen Gimmel, »wo sich Menschen dem geschichtlichen

Handlungszwang durch eine Strategie der Stilllegung und Unterbrechung

entziehen.«37

Dieser Gedanke ist im höchstenMaße ungewöhnlich, da in den dominan-

ten westlichen Geschichtsphilosophien das Nichtstun lediglich mit dem Ende

der Geschichte korreliert, selten aber mit ihremWechsel oder Neubeginn. So

sieht Karl Marx die klassenlose Gesellschaft im Kommunismus als das En-

de der Arbeit an, der geschichtsfördernden Aktivität überhaupt;38 Alexandre

35 Hamacher: Afformativ, 357f. Herv. meine.

36 Sieber: Schweigen, Streiken, Vergessen, 226.

37 Gimmel: Zum Begriff des Nicht/Handelns, 315.

38 Die Revolution habe, so Arendt, nach Marx »nicht etwa die Aufgabe, die arbeitende

Klasse zu emanzipieren, sondern die Menschen von der Arbeit zu befreien.« Aus dem

Kapital zitierend schreibt sie weiter: »das Reich der Freiheit beginnt in der Tat erst da,

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 35

Kojève spricht von Hegels Vollendung der Geschichte als dem »Beenden aller

›Aktion‹«;39 Arnold Gehlen beschreibt das (von ihm begründete) Posthistoire

als das Ende eines »unmittelbaren Handelnkönnen[s]«.40 Die Vorstellungen

eines historischen Endes gehen in vielen Fällen auch mit dem Ende des Han-

delns einher, vor allem dort, wo Geschichte als von menschlicher Handlung

gemacht verstanden wird. Seit diese Prämisse mit Adorno und Horkheimers

Dialektik der Aufklärung (1944) aus der Geschichtsphilosophie verbannt wur-

de,41 ist die Verbindung von Nichtstun und Geschichte zwar weniger überra-

schend, aber dennoch kaum beschrieben worden. Dieser Umstand hat viel-

fach zur Abwertung des menschlichen Agens geführt,42 selten aber zur histo-

rischen Aufwertung des Nichtstuns. Dabei kann, wie Jochen Gimmel richtig

bemerkt, gegenüber der Idee einer Geschichte als Handlungsaufforderung an

denMenschen (die natürlich nicht wenig Druck erzeugt), »gerade Nicht/Han-

deln zur eigentlich geschichtlichen Tat und Ermöglichung einer Freiheit wer-

den«.43

Rekonzeptualisierung des Handelns

Die von Arendt identifizierte neuzeitliche Reduktion des Handlungsbegriffs

durch die Zweck-Mittel-Relation hat mehrere ethische Komponenten, die

auch das Nichtstun jeweils in ein anderes Licht rücken. Mitte und Ende des

20. Jahrhunderts haben Arendt und Benjamin, ebenso wie Agamben und

andere, eine mögliche Wende zur Gewalt im Handeln fokussiert – in ihrem

wo das Arbeiten, das durch Not und äußere Zweckmäßigkeit bestimmt ist, aufhört.«

Arendt: Vita activa, 123.

39 »[L]a cessation de lʼAction«. Alexandre Kojève: Introduction à la lecture de Hegel. Hg. v.

Raymond Queneau. Paris: Gallimard (1947), 435. Übersetzung bei und von Hans U.

Gumbrecht in: Präsenz. Hg. v. Jürgen Klein. Berlin: Suhrkamp (2016), 12.

40 Arnold Gehlen: Über kulturelle Kristallisation. In: Ders.: Studien zur Anthropologie und

Soziologie. Neuwied: Luchterhand (1963), 324.

41 Vgl. hierzu auch Gumbrecht: Präsenz, 12f.

42 »Die Annahme, dass man Geschichte in die Hand nehmen und entscheiden könne, ob

man jetzt in Richtung rechts oder links geht, war eineÜberschätzung, die auf der einen

wie auf der anderen Seite zu skandalösen totalitären Konsequenzen geführt hat. Man

sollte die menschliche agency nicht so überschätzen«. Fernando Esposito u. Hans U.

Gumbrecht: Posthistoire Then. Ein Gespräch mit Hans Ulrich Gumbrecht über »unse-

re breite Gegenwart«. In: Zeitenwandel. Transformationen geschichtlicher Zeitlichkeit nach

dem Boom. Hg. v. Fernando Esposito. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht (2017), 271.

43 Gimmel: Zum Begriff des Nicht/Handelns, 310.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Nichtstun als politische Praxis

Denken hebelt das zweckfreie Nichtstun bestehende Logiken des Handelns

aus, es ist eine rettende Nicht-Handlung. Agamben widmet diesem Gedan-

ken die Textsammlung Mezzi senza fine (1996), in der er die Zweckfreiheit (er

nennt es »reine Mittelbarkeit«) zum idealen Standard des Politischen erhebt:

Politik ist dieDarbietung einerMittelbarkeit, das Sichtbarmachen einesMit-

tels als solchem. Sie ist weder die Sphäre eines Zwecks an sich, noch die

Sphäre der einem Zweck untergeordneten Mittel, sondern die einer reinen

Mittelbarkeit ohne Zweck als Feld des menschlichen Handelns und Den-

kens.44

Doch in den heutigen zeitgenössischen Philosophien liegt, auch durch den

größeren zeitlichen Abstand zu den Weltkriegen, der Fokus auf einem ande-

ren Problem. Man fürchtet nicht die Vorstellung der Zweck-Mittel-Relation

aufgrund ihrer möglichen Legitimation von Gewalt, sondern vielmehr den

Wegfall einer grundsätzlichen ethischen Motivation des Handelns im Fall ei-

ner Auflösung der Zweck-Mittel-Relation. Dieses mit der Postmoderne as-

soziierte Problem hat Jean-Luc Nancy 2016 in Que faire? beschrieben. In der

Essaysammlung, die denselben Titel trägt wie eine programmatische Schrift

Lenins aus dem Jahr 1902,45 behauptet er, dass zwar »›tun‹ untrennbar ist

von ›existieren‹«, doch dass heute sowohl das Tun »fragilisiert« als auch die

Wirklichkeit »destabilisiert« worden sei.46

Die Fragilisierung des Praktischen ergibt sich für Nancy aus einem epis-

temischen Problem: Die kontinuierliche Erweiterung des menschlichen Wis-

sens verunsichere die Vorhersehbarkeit der Ergebnisse des eigenenHandelns,

wie sie konventionellerweise durch das Zweck-Mittel-Modell suggeriert wird.

Weil Wissen nicht mehr überschaubar sei, könne man Mittel und Zwecke

44 Giorgio Agamben:Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Übers. v. Sabine Schulz. Zürich:

Diaphanes (2006), 101. Guilia Pelillo-Hestermeyer wies mich zum einen darauf hin,

dass der OriginaltitelMezzi senza fine eine Anspielung auf und zugleich eine provokati-

ve Verdrehung des italienischen Sprichwortes »il fine giustifica i mezzi« ist, zu deutsch

»das Ziel rechtfertigt die Mittel«. Zum anderen, dass Agamben damit natürlich auch

HannahArendts Bemerkung über die ideologische Prägung volkstümlicher Sprichwör-

ter bestärkt, die durch die Rechtfertigung der Mittel zum Erreichen entsprecher Zwe-

cke denWert des ›erfolgreichenAbschlusses‹ einerHandlung über denWert derHand-

lung selbst stellen. Ich danke ihr für den entsprechenden richtigen Hinweis.

45 Vladimir I. Lenin:Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung. Berlin: Dietz (1971).

46 Jean-Luc Nancy:Was tun? Übers. v. Martine Hénissart u.a. Zürich: Diaphanes (2017), 47,

71.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 37

nicht mehr vernünftig koppeln: Man kennt zu viele, kleinteiligste Zwecke,

weiß aber nicht, mit welchen Mitteln sie erreicht werden können, oder ob

sie nicht vielmehr zu neuen Mitteln für unliebsame Zwecke werden. Es sei in

einer solchen Welt geradezu unmöglich, eine Ethik aufrechtzuerhalten. Des-

halb sei die ethische Frage überhaupt, Was tun?, in unserer Zeit »nur noch

undeutlich zu hören«, weil man

nicht mehr an die geringste wirkliche Antwort glaubt, auch wenn alle mög-

lichen Zeitungen überquellen vor informierten Analysen und kundigen Rat-

schlägen. Der Gipfel unserer Verunsicherung ist, dass wir nicht einmal mehr

wagen, die Frage zu stellen. […] [N]ichts erlaubt uns […], eine Frage zu stellen,

deren Begriff uns bereits entgeht: die eines Handelns, das mit verfügbaren

Mitteln zu einem bestimmten Ziel führt.47

Bei Nancy hallt die Idee der »kulturellen Kristallisation« wieder, die Arnold

Gehlen Anfang der 1960er vorgebracht hatte: ein Zustand der Verfestigung

aller Wissens- und Operationsbereiche, der das Ende eines »unmittelbaren

Handelnkönnen[s]« bedeute.48 Im Gegensatz zu Gehlen, der dies als neutrale

Zeitdiagnose formulierte und damit das Denken des Posthistoire einleitete,

ist Nancys Beobachtung jedoch von einem besorgten Ton und einer ethischen

Verunsicherung geprägt. Wenn Mittel und Zweck nicht mehr kausal mitein-

ander verknüpft sind, wie will man dann noch etwas tun – und warum sollte

man überhaupt? Nancy reißt also ein anderes Problem an als Benjamin und

Arendt:Wennman,wie es Nancy zufolge üblich ist, Handlung als die Verwen-

dung eines Mittels zu Erreichung eines bestimmten Zwecks versteht, dann ist

Handlung nunmehr unmöglich, weil Zwecke und Mittel nicht mehr zugeord-

net werden können – das Resultat ist ein Nichtstun.DochNancys Verständnis

des Nichtstuns ist ein anderes als bei Benjamin und Arendt. Es ist keine ret-

tende, ergreifende Handlung, sondern Resignation. Es ist nicht der Anfang

einer neuen Ethik, sondern das Ende von Ethik überhaupt. Mit der Setzung

des Nichtstuns als Problem will Nancy den Zeitgeist beschreiben, der ihn zu

der Publikation von Que faire? motiviert hat: Die Menschen ›heute‹ haben das

47 Nancy:Was tun?, 9f.

48 Gehlen: Über kulturelle Kristallisation, 324. Dabei handelt es sich bei Nancys und Geh-

lens Ansätzen um zwei völlig verschiedene Modi der Problembetrachtung. Gehlen

geht im Gegensatz zu Nancy nicht von einer Überforderung des Menschen durch den

wissenschaftlichen Fortschritt aus, sondern von einer Art ›Vorentschiedenheit‹ aller

Handlungsergebnisse, wegen der nichts Neues mehr getan werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Nichtstun als politische Praxis

Gefühl, nichts mehr tun zu können, und schweben deshalb in Gefahr, tatsäch-

lich nichts mehr zu tun. Die Gefahr, die Nancy darin sieht, ist nicht nur eine

mögliche aktive Hinwendung zur Gewalt, sondern auch ein passives Hinneh-

men der schlechten Zustände auf der Welt, eine resignative Akzeptanz ihrer

Verwahrlosung.

Dennoch geht Nancys Idee,wie dieses Dilemma zu lösen ist, in eine ähnli-

che Richtung wie bei Arendt und Benjamin. Er schlägt vor, die Trennung von

Zweck und Mittel nicht als die Verunmöglichung von Handlung im Nichts-

tun zu denken, sondern diese Trennung als konstitutiv für eine neue Form

der Handlung zu setzen (ohne sie jedoch als Nichtstun zu beschreiben):

WennWas tun? bisher mal auf das Anstreben eines Endziels, mal auf die Be-

stimmung der richtigen Mittel orientiert war, so erfährt nun das Tun selbst

eine Wendung, die vielleicht genauso charakteristisch ist wie jene, die es

ins Rampenlicht der Geschichte und des Denkens treten ließ. Die Sache des

Tunswird nicht mehr nur auf der Ebene des Projekts verfolgt, auch nicht nur

auf derjenigen des Kampfes (die Frage war zwischenzeitlich gerade aus dem

SinndermilitantenAktion entsprungen, die ihreAkteure opfert). Siewird al-

so nicht mehr in der Perspektive einer zumindest tendenziellen Einstellung

derMittel auf die Ziele verfolgt. Es gilt vielmehr dem Tun eine nie dagewese-

ne Distinktion zuzuerkennen. Auf die Dehiszenz zwischen Theorie und Pra-

xis und auf den Willen, ihren Abstand zu beseitigen in der Verwirklichung

des Projekts, folgt eine Befragung über das Tun selbst.49

Nancy hebt in diesem Passus hervor, dass man das Handeln nicht mehr

als Mittel-Zweck-Relation verstehen dürfe. Die Verstandesoperation, die

der Mensch zur Wahl der richtigen Mittel für die gewünschten Endziele

vollziehen müsse, sei nicht durchführbar – vollständiges Wissen ist keine

ausreichende Voraussetzung für das Handeln mehr. Nancy markiert so den

Unterschied seines Denkens zu dem Lenins, den er im Titel referenziert:

Lenins Idee einer expertokratisch geführten Arbeiterbewegung, die dieser in

Was tun? (1902) gegen die Vorstellung einer durch spontanes Handeln hervor-

gebrachten Umwälzung verteidigte, ist für Nancy heute nicht mehr denkbar.

Die Folge für Nancy ist jedoch nicht die Glorifikation eines posthistorischen

Nichtstuns, wie man es zum Beispiel in Kojèves Hegel-Auslegung liest.50

49 Nancy:Was tun?, 63.

50 Das Ende der Geschichte in Hegels Denken impliziere natürlich auch das Ausbleiben

weiterer Veränderung. Kojève spricht vom »Beenden aller ›Aktion‹« im Sinne einer po-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 39

Er propagiert vielmehr die Abschaffung des Zweck-Mittel-Verhältnisses im

Verständnis des Handelns.

Dieses neue, aktualisierte Verständnis des Handelns weist zwei Bezie-

hungen zum Nichtstun auf: es stellt zum einen eine Überwindung des apa-

thischen, unethischen Nichtstuns im Sinne Nancys dar; aber zum anderen

entspricht es dem streikenden, rechtszerstörenden Nichtstun im Sinne von

Benjamin und Arendt. Nancy etabliert, wenn auch aus einer anderen Situa-

tion heraus, dasselbe Verständnis von Handlung wie Benjamin und Arendt:

eine Handlung, die die Struktur eines Nichtstuns annimmt, und die gerade

dadurch eine neue Potenz erlangt.

Nancy bedient sich hier allerdings anderer Termini: Theorie und Praxis

(statt Mittel und Zweck). Er verweist dabei jedoch auf dasselbe Prinzip:

das eines Handelns, das den Abläufen des Herstellens folgt. Der Herstel-

lungsprozess ist Arendt zufolge nämlich in materieller Hinsicht von der

»Zweck-Mittel-Kategorie bestimmt« (zum Herstellen eines Produkts braucht

man ein bestimmtes Material, bestimmte Werkzeuge),51 aber immateriell

auch von der Existenz einer theoretischen Vorstellung des Endprodukts im

Denken des Herstellenden. »Die eigentliche Herstellung nun vollzieht sich

stets unter Leitung eines Modells, dem gemäß das herzustellende Ding an-

gefertigt wird. Ein solches Modell mag dem inneren Blick des Herstellenden

nur vorschweben«.52 Dieses Verhältnis wird von Nancy, wie umgangssprach-

lich üblich, als die Verknüpfung von Theorie und Praxis bezeichnet. Die

Lösung ist ihm zufolge die Aufhebung dieser Verknüpfung, das heißt also

die Re-Konzeptualisierung des Handelns im Allgemeinen als ein Tun ohne

vorausgehendes Modell und ohne die Erwartung eines vorab vorstellbaren

Ergebnisses.

Das Fazit, das Nancy zieht, ähnelt dem von Arendt und Benjamin. Ihre

Kritiken der handlungsspezifischen Zweck-Mittel-Relation kommen alle zu

demselben Ergebnis: Handlung muss als zweckfrei re-konzeptualisiert wer-

den, Praxis muss von der Theorie getrennt sein. Bemerkenswert dabei ist,

dass gerade das Nicht-Handeln, der Streik, der passive Widerstand, also das

sitiven Stabilisierung, die das Glück des Menschen ermögliche. Praktisch bedeute das

Beenden aller Aktion nämlich: »das Verschwinden von Kriegen und blutigen Revolu-

tionen. […] Alles andere aber kann unendlich aufrechterhalten werden: die Kunst, die

Liebe, das Spiel usw.; kurz: alles, was den Menschen glücklich macht.« Zit. n. Gum-

brecht: Präsenz, 12f.

51 Arendt: Vita activa, 168.

52 Arendt: Vita activa, 166.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Nichtstun als politische Praxis

Nichtstun zum Inbegriff dieser neuen Handlung wird. Es steht für die Um-

gehung und Auflösung einer moralischen Verirrung im Handeln, und – auch

wenn Nancy es nicht ebenso konkret benennt wie Arendt und Benjamin –,53

es ebnet denWeg für eine realistische, zu bewältigende zeitgenössische Ethik.

Eine, die sich nicht daran abarbeite, dass jede Handlung ein ganz bestimm-

tes Ergebnis produzieren muss. Man kann so im 20. Jahrhundert, wenn nicht

einen epistemischen Bruch, so doch zumindest eine diskursive Spaltung er-

kennen: auf der einen, konventionellen Seite ist Handlung ohne Zweck kei-

ne Handlung, sondern erfährt eine Abwertung zum Nichtstun. Auf der an-

deren, hier untersuchten Seite ist eine Handlung ohne Zweck im positiven

Sinn ein Nichtstun, das aufgrund seiner Abwendung vom konventionellen

Handlungsmodell eine neue Art der Handlung etabliert. Einer Handlung im

Arendt’schen Sinne, denn: »Handeln und Sprechen sind Vorgänge, die von

sich aus keine greifbaren Resultate und Endprodukte hinterlassen.« Arendts

Handlungskonzept zeichnet sich, auch wenn sie selbst dies nicht expliziert,

dadurch aus, wesentliche Eigenschaften des Nichtstuns als politisch wirk-

samer Tätigkeit aufzuweisen.54 Weil es keinem bestimmten Plan folgt und

auch nicht an der Produktion eines bestimmten Ergebnisses interessiert ist –

sondern die Möglichkeiten von Handlung selbst jenseits der Zweck-Mittel-

Relation, und der damit möglicherweise einhergehenden Gewalt, freilegt.

Gemeinschaft

Nichtstun schafft Gemeinschaft. An die Idee des Nichtstuns ist auch die

Hoffnung geknüpft, dass sich auf seiner Grundlage eine neue Art der

Gemeinschaft bilden könnte – wobei ich unter Gemeinschaft eine sozia-

le Bindung zwischen mehreren Menschen unter Rückbezug auf geteilte

Werte oder Eigenschaften verstehe. Die Koppelung des Nichtstuns mit

Gemeinschaftlichkeit ist allerdings nicht selbstverständlich. Zwar gibt es

53 Nancy hat allerdings in seiner Gemeinschaftstheorie das Konzept der ›Werklosigkeit‹

vorgestellt, und folgt darin derselben Logik wie Arendt: Gemeinschaft kann nicht pro-

duziert werden. Dieses Element seines Werks, das im folgenden Kapitel diskutiert

wird, zeigt seine Zugehörigkeit zu diesem Denken an.

54 Finlays Analyse ist zu entnehmen, dass der Zusammenhang von Arendts Politikver-

ständnis mit Benjamins Nicht-Handlung als reines Mittel sich nicht nur auf das Ereig-

nis einer Revolution, eines geschichtlichen Umbruchs bezieht, sondern auf Politik im

Allgemeinen. Vgl. Finlay: Hannah Arendt’s Critique of Violence, 42.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 41

in der Literaturgeschichte einige Hinweise auf diese Assoziation, so zum

Beispiel Vergils Arkadien-Utopie, die er in den Hirtengedichten (Eclogae)

entwirft. Darin dominiert, in Manfred Kochs Worten, die Vorstellung des

»musisch beflügelten Gemeinschaftslebens« eines von beschwerlicher Arbeit

verschonten Hirtenvolks, das sich mit Vorliebe dem Flötenspiel widmet.55

Es ist sicher auch kein Zufall, dass die deutsche Romantik einerseits dazu

tendierte, »das ›Andere‹ des tätigen Lebens (neben dem Müßiggang auch

den Schlaf, die Muße und Faulheit) auf[zu]werten«,56 und andererseits

ihre Gemeinschaftsphilosophien nicht nur an Natur, Gefühl und Religion

ausrichtete, sondern auch über den expliziten Ausschluss zweckrationalen

Handelns definierte.57 Doch von solchen Ausnahmen abgesehen ist die Idee

der Gemeinschaft in der Motivforschung zum Nichtstun bisher nicht von

allzu großem Interesse gewesen, weil die bekanntesten Nichtstuer-Figuren

gerade nicht gemeinschaftlich orientiert, sondern vielmehr Einzelgänger

sind.

Gemeinschaft durch Tätigkeit und Arbeit

Die These dieses Kapitels lautet, dass Nichtstun als Fundament eines neuen

Gemeinschaftstyps verstanden werden kann, der sich gegen übliche Gemein-

schaftsvorstellungen richtet. Gemeinschaft wird gemeinhin entweder als

durch Immanenz oder Tätigkeit hergestellt verstanden. Die Idee einer sich auf

Immanenz gründenden Gemeinschaft bezieht sich auf die den Mitgliedern

gegebenen, unveränderlichen Eigenschaften – dazu gehören zum Beispiel

Gender, Alter, Ethnie, Geburtsland, Muttersprache, Sexualität usw. Hingegen

die Idee einer auf Tätigkeit basierenden Gemeinschaft, die unter anderem

von Hannah Arendt vertreten wird, fokussiert die Aktivität ihrer Mitglieder.

55 Manfred Koch: Faulheit. Eine schwierige Disziplin. Springe: zu Klampen (2012), 38.

56 Lillge u.a.: Arbeit und Müßiggang in der Romantik, 21.

57 »Mit Leidenschaft wandten romantische Denker sich gegen Hobbes und alle Theori-

en, welche die staatliche Gemeinschaft aus einer zweckrationalen Vertragsüberein-

kunft ausgehen ließen.« Juliane Spitta: Gemeinschaft jenseits von Identität? Über die pa-

radoxe Renaissance einer politischen Idee. Bielefeld: transcript (2013), 139. Die in diesem

Kapitel diskutierten Gemeinschaftstheorien, die sich um den Begriff der Werklosig-

keit zentrieren (von Maurice Blanchot und Jean-Luc Nancy), weisen ebenfalls Bezüge

zur deutschen Romantik auf. Dies zeigt Leslie Hill anhand von Blanchots und Nancys

früher Theoretisierung der romantisch idealisierten literarischen Form des Fragments

als ›werklos‹ (»l’œuvre de l’absence d’œuvre«). Leslie Hill:Nancy, Blanchot. A Serious Con-

troversy. London: Rowman & Littlefield International (2018), 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Nichtstun als politische Praxis

Sie ist, kurz gesagt, nicht vom Sein, sondern von dem Handeln der Menschen

abhängig. Arendt schreibt:

Handeln[…] ist in Isolierung niemals möglich; jede Isoliertheit, ob gewollt

oder ungewollt, beraubt der Fähigkeit zu handeln. So wie das Herstellen der

Umgebung derNatur bedarf, die esmitMaterial versorgt, und einer Umwelt,

in der das Fertigfabrikat zur Geltung kommen kann, so bedarf das Handeln

und Sprechen der Mitwelt, an die es sich richtet. […] das Handeln und Spre-

chen vollzieht sich in dem Bezugsgewebe zwischen den Menschen, das sei-

nerseits aus Gehandeltem und Gesprochenem entstanden ist, und mußmit

ihm in ständigem Kontakt bleiben.58

Wer in diesem Verständnis nichts tut, der zieht sich von anderen Menschen

zurück, und kann auch nicht Teil einer Gemeinschaft sein. Auch außerhalb

von Arendts Verständnis gehört das Nichtstun nicht zum Kanon der Kondi-

tionen zur Gemeinschaftsbildung: es ist weder eine gültige immanente Eigen-

schaft, noch wird es als gemeinschaftskonstituierende Tätigkeit wahrgenom-

men. Die heute oft angeführte antike Auffassung, die Republik könne davon

profitieren, wenn manche Individuen ein kontemplatives Leben zurückgezo-

gen von der Öffentlichkeit führen,59 ist mit neuzeitlichen Gemeinschaftside-

en nicht kompatibel. Besonders in und seit der Aufklärung wird das Nichts-

tun als unwürdig empfunden, da es den sozialenMöglichkeiten desMenschen

nicht gerecht wird. Das Denken der Aufklärung erlaubte den Menschen, so

Brian O’Connor,

to realize themselves individually as autonomous beings and, collectively, as

a rational community. Idleness, in this light, is a denial of Enlightenment. It

58 Arendt: Vita activa, 234.

59 O’Connor nennt als Beispiel Seneca, der in De Otio behauptet, »that studious contem-

plation, anda leisurelywithdrawal fromcivic life, can lead to an enhancement of the re-

public.« O’Connor schließt ebenfalls eine Begründung dafür an, dass diese Sichtweise

heute nicht allgemeingültig sein kann: »In this essay, Seneca posits the idea of a re-

public that is not reducible to the existing arrangements of the state. He is speaking

about the kinds of ideal political actor that wemay sometimes be able to become only

when we have the freedom to spend our time in philosophical reflection. We can be

theorists when we no longer have to compromise our principles to meet the needs of

everyday politics.« O’Connor: Idleness, 34f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 43

amounts to a refusal to meet the challenge of taking responsibility for one-

self and the institutions of the state.60

Gemeinschaft wird also als Ergebnis der Aktualisierung durch Handlung ver-

standen, die sich bis auf die Staatsebene vollzieht. Im sogenannten ›Westen‹

ist seit dieser Zeit bis heute die Idee einer tätigen Gemeinschaft besonders

prävalent. Dabei gibt es unterschiedliche Vorstellungen, wie genau diese Tä-

tigkeit beschaffen sein soll undmuss. Für Arendt besteht diese Tätigkeit idea-

lerweise im zweckfreien Handeln. Doch für die westliche Gesellschaft des 20.

und 21. Jahrhunderts ist ein solches Handeln nicht so relevant wie die Arbeit

einerseits, und das Herstellen andererseits. In der Neuzeit, so behauptet auch

Arno Baruzzi, wird »Arbeit eine Praxis genannt«, als stelle sie ein Handeln

dar.61 Die Tätigkeitsformen Arbeit und Herstellen genießen sogar eine we-

sentlich größere Wertschätzung als das Handeln, sodass sie nun auch für das

Konzept von Gemeinschaft konstitutiv sind.62

Besonders die Arbeit ist bekanntermaßen in den letzten Jahrhunderten

von einer Lebensnotwendigkeit zu einem der wichtigsten gesellschaftlichen

Werte avanciert. »Die Neuzeit hat im siebzehnten Jahrhundert damit begon-

nen, theoretisch die Arbeit zu verherrlichen,« schreibt Arendt, »und sie hat zu

Beginn unseres Jahrhunderts damit geendet, die Gesellschaft im Ganzen in

eine Arbeitsgesellschaft zu verwandeln.«63 Damit ist sie auch zum zentralen

Merkmal der Gemeinschaft im 20. Jahrhundert geworden – wobei gerade im

Fall der Arbeit Gesellschaft und Gemeinschaft gleichbedeutend zu sein schei-

nen. Folgt man der gesellschaftlichen Erwartung, zu arbeiten, so die Logik,

kann man immer und überall Gemeinschaft finden. Tut man es nicht, fällt

man sowohl aus der Gesellschaft wie aus der Gemeinschaft heraus. Bildeten

also in früheren Gemeinschaftsphilosophien noch Sprache, Religion, Natur

oder gar Ethnie den gemeinsamen Fixpunkt, so ist es im späteren 20. Jahr-

hundert die Arbeit. Sigmund Freud drückt es 1930 in Das Unbehagen in der Kul-

60 O’Connor: Idleness, 38f. Herv. meine. Für eine Diskussion der Asozialität des Nichtstuns

bei Kant vgl. ebd. 43-45.

61 Baruzzi:Machbarkeit, 187.

62 Ein gutes Beispiel hierfür ist das von Lave undWenger etablierte Konzept der »Commu-

nity of Practice«, das sich vornehmlich auf professionelle Gruppierungen bezieht und

eine Gemeinschaft über den gemeinsamen Nenner der Arbeit postuliert. Jean Lave u.

Etienne Wenger: Situated Learning. Legitimate Peripheral Participation. Cambridge: UP

(1991), 98-100.

63 Arendt: Vita activa, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Nichtstun als politische Praxis

tur wie folgt aus: »Keine andere Technik der Lebensführung bindet den ein-

zelnen so fest an die Realität als die Betonung der Arbeit, die ihn wenigstens

in ein Stück der Realität, in die menschliche Gemeinschaft sicher einfügt.«64

So wird Arbeit im Denken des Gemeinschaftlichen zum neuen Gegenbegriff

des Nichtstuns.

Das heißt im Rückschluss natürlich auch, dass jedes Subjekt, das nicht ar-

beitet, aus eben dieser Gemeinschaft, die die größte ihrer Art darstellt, aus-

geschlossen ist. Das zeigt sich besonders in den starken Arbeiterbewegun-

gen des frühen 20. Jahrhunderts: »Die Proletarier formieren sich zur Klasse,

die Vagabunden [d.h. Nicht-Arbeitenden] nicht.«65 Erstere streben ins Kol-

lektiv, Letztere zum Individualismus. Die Gemeinschaftslosigkeit der Nichts-

tuer besteht allerdings auch außerhalb des Klassenkampf-Kontextes. Denn,

so schreibt beispielsweise Wolfgang Lepenies im Hinblick auf die soziolo-

gische Betrachtung der Melancholie im 20. Jahrhundert, Nichtstun ist eine

Abweichung von konventionellen Verhaltensweisen, also Anomie, und »per

definitionem können Anomie Praktizierende nicht Gesellschaft bilden.«66 Im

Rückbezug auf Robert KingMertons Sozialtheorie argumentiert Lepenies, die

Gesellschaftsunfähigkeit sei zentrales Element der Handlungsenthaltung. Er

schreibt:

Das Rückzugsverhalten unterliegt gesellschaftlicher Verdammung, weil es

Gesellschaft in Frage stellt, ohne sie anzugreifen: das Abweichen beruht auf

purer Passivität. Nach Merton schaffen sich die »Abweichler« (deviants), die

im wirklichen Leben verdammt werden, ihre Kompensation in der Phanta-

sie. Immer aber bleiben sie vereinzelt. Die Passivität ihrer Reaktion gestattet

ihnen kein Gruppen -, sondern nur ein privates, singuläres Dasein.67

64 Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. Frankfurt a.M.: Fischer (2009), 46.

65 Walter Fähnders: »Generalstreik das Leben lang!«. Arbeit, Arbeitsverweigerung und

Vagabondage. In: Arbeit und Protest in der Literatur vom Vormärz bis zur Gegenwart. Hg. v.

Iuditha Balint u.a. Würzburg: Königshausen & Neumann (2015), 78.

66 Wolf Lepenies:Melancholie undGesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1998), 10. Als Be-

leg hierfür zieht er auch Ralf Dahrendorf heran, der in Bezug auf die deutsche Gesell-

schaft nachWilhelm II. von einer »Un-Gesellschaft« spricht, die durch einen andauern-

den »Zustand tendentieller Anomie«, d.h. also durch die »Abwesenheit von Handeln

überhaupt« charakterisiert sei. Die ersten beiden Zitate stammen ausDahrendorfsGe-

sellschaft und Demokratie in Deutschland (1965), zit. n. Lepenies, das dritte Zitat von Le-

penies selbst.

67 Lepenies:Melancholie und Gesellschaft, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 45

Der gesellschaftliche Ausschluss, den Lepenies beschreibt, ist in der For-

schung eine gängige Annahme. Meine These vertritt die gegenteilige An-

nahme eines gemeinschaftsstiftenden Nichtstuns. In der üblichen, von

Lepenies dargestellten Position kann es eine Ko-Existenz von Nichtstun

und Gemeinschaft jedoch allerhöchstens in der Imagination geben. Eine der

wenigen denkbaren Relationen zwischen Nichtstun und Gemeinschaft ist

also die von Lepenies diagnostizierte »Kompensation in der Phantasie« –

der Nichtstuer kann sich ausmalen, Teil einer Gemeinschaft zu sein. Ein

Beispiel hierfür findet sich in einer modernen Urszene des Nichtstuns, in

Iwan Gontscharows Oblomow, dessen Protagonist sich die Aufhebung seiner

Isolation wünscht, ohne jedoch sein Nichtstun aufgeben zu müssen. Seine

Vorstellung des idealen Lebens umfasst nicht nur das Nichtstun, denn dies

lebt er, der die meiste Zeit allein auf seinem Diwan zubringt, bereits vom Be-

ginn der Fiktion an. Er träumt im Gegenteil von einer sozialen Version dieses

Nichtstuns, aus der eine Sehnsucht nach »unverdorbener Natürlichkeit« und

»Empfindsamkeit« spricht,68 die dem romantischen Gemeinschaftsdenken

in Deutschland ähnlich ist. Der Teil der Gesellschaft, von dem Oblomow

sich distanziert, ist nämlich nicht nur von einer ungesunden Erfolgslust

getrieben, sondern leidet auch an einer daraus resultierenden sozialen Kälte.

Nach seinem Dafürhalten wird das Nichtstun, welches im Übrigen nur den

finanziell abgesicherten vergönnt ist, diese Kälte überwinden, und »Gast-

freundschaft«, »Güte« und »Sympathie« zwischen den Menschen wieder

aufleben lassen.69 Ein ideales Leben, so beschreibt Oblomow seinem besten

Freund, dem arbeitsamen Stolz, verlebe man ohne viel Tätigkeit in einer

ländlichen Idylle mit guter Gesellschaft:

Jetzt kommen die Gäste, zum Beispiel Du mit Deiner Frau. […] Dann noch

zwei, drei Freunde, immer dieselben Gesichter. Wir setzen das gestrige,

unvollendete Gespräch fort; es wird gescherzt oder es tritt auch ein be-

redtes Schweigen, eine Nachdenklichkeit ein – nicht infolge des Verlustes

eines Amtes oder einer Angelegenheit im Senat, sondern infolge der Fülle

verwirklichter Wünsche – das Sinnen des Glückes. […] In den Augen der

Anwesenden sieht man Sympathie, beim Scherz hört man ein aufrichtiges,

gutmütiges Lachen … Alles kommt von Herzen!70

68 Spitta: Gemeinschaft, 105, 141.

69 Iwan Gontscharow: Oblomow. Übers. v. Clara Brauner. Frankfurt a.M.: Fischer (2009),

227.

70 Gontscharow: Oblomow, 233.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Nichtstun als politische Praxis

Die Imagination einer solchen Gemeinschaft stellt also zumindest eine der

»inneren Aktivität[en]« dar, von denen Andrea Erwig sagt, dass sie mit

der »äußeren Passivität« korrespondieren. Die »gesteigerte[…] Imagina-

tionskraft«,71 die man Nichtstuern gemeinhin nachsagt, mag Bilder und

Vorstellungen von Gemeinschaft produzieren, und auch Zeugnis vom krea-

tiven Potential des Nichtstuns ablegen. In der Realität jedoch bleiben sie

weiterhin allein, und sind oft einsam.

Gemeinschaft 2.0: Werklosigkeit

In den 1980er und 1990er-Jahren hat sich in der politischen Philosophie

(vordergründig in Frankreich) allerdings eine andere Gemeinschaftstheorie

herausgebildet, die Gemeinschaft und Nichtstun miteinander verknüpft.

Die Philosophen Jean-Luc Nancy, Maurice Blanchot, Gilles Deleuze und auch

Giorgio Agamben entwerfen in dieser Dekade Gemeinschaftsideen, die weder

auf Immanenz noch auf Tätigkeit basieren. Sie definieren die ideale Gemein-

schaft als einen offenen sozialen Raum, der jede Form der menschlichen

Existenz akzeptiert, ohne sie zu verstoßen. Diese Gemeinschaft verlangt

von ihren Mitgliedern keinerlei Form der Gleichartigkeit in Eigenschaften

(Immanenz) oder Handlungsweisen (Tätigkeit).

Bei den frühen Texten zu diesem Thema ist hierfür der Begriff des »dé-

sœuvrement« (Werklosigkeit) maßgeblich, den Nancy in La communauté dé-

sœuvreé (1982) etabliert.72 Dort äußert er fundamentale Kritik am Gemein-

schaftsdenken der Moderne: Die an Entfremdung und ideologischer Zersplit-

terung leidende Gesellschaft neige dazu,73 sich nach einer ›ursprünglichen‹

und ›wahren‹ Gemeinschaft zu sehnen. In ihr, so hofft sie, gäbe es einige we-

sentliche Elemente, die all ihre Mitglieder auf eine eindeutige Art vereine,

und damit eine Identität schaffe. Dieses Schaffen ist das, was Nancy mit dem

Begriff »oeuvre« meint. Das Werk der Gemeinschaft ist ihre Kohäsion. Nancy

vertritt jedoch die Auffassung, dass eine Gemeinschaft ein solches Werk nicht

71 Erwig:Waiting Plots, 8.

72 Vgl. Jean-Luc Nancy: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht. Übers. v. Esther

von der Osten. Wien: Turia + Kant (2018).

73 »Among others, the impending collapse of communism in the Eastern bloc, the con-

tradictory resurgence of religious belief and beliefs throughoutmuch of theworld, war

in theMiddle East, social conflicts and civil disobedience in France and elsewhere, and

the increasingly rampant phenomenon of technological globalisation[…] could not do

other than add to the urgency of Nancy’s agenda.« Hill: Nancy, Blanchot, 6.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 47

schaffen kann. Sein Hauptanliegen dabei ist, darauf hinzuweisen, dass der

Versuch, eine solche Gemeinschaft zu etablieren, potentiell gewaltsam ist –

wobei ihm die in der NS-Ideologie zentrale Idee der ›Volksgemeinschaft‹ stets

als negativer Richtwert dient.74 Gleichzeitig übt er Kritik an der modernen

Erwartung, dass alle gesellschaftlichen Prozesse ein Produkt hervorbringen

müssen. Damit kritisiert er im weiteren Sinne auch die Vorstellung, dass die

Gemeinschaft als Produkt der arbeitenden Bevölkerung angesehen wird.75

Tatsächlich aber entstehe Gemeinschaft gerade aus dem, was nicht geschaf-

fen, nicht erwirkt, nicht erarbeitet wird. Die folgende, aus Nancys Vorwort

zur englischen Erstausgabe des Aufsatzes stammende Passage zeigt dies in

aller Deutlichkeit:

community ismade or is formed by the retreat or by the subtraction of some-

thing: this something, which would be the fulfilled infinite identity of com-

munity, is what I call its »work.« All our political programs imply this work:

either as the product of the working community, or else the community it-

self as work. But in fact it is the work that the community does not do and

that it is not that forms community.76

Gemeinschaft, so Nancy, ist jenseits von Identität und einer möglichen to-

talitären Gleichmachung angesiedelt: sie ist und greift dort, wo es Distanz,

Unterschiede, und Singularitäten gibt.77 Ebensowenig ist sie »the product of

74 Hill zufolge ist diese Verbindung logisch motiviert; die 1980er Jahre, in denen Nancy

verstärkt an seiner Gemeinschaftsphilosophie arbeitet, weisen ähnliche Krisenherde

auf wie die späten 1930er-Jahre: »politics oncemore seemed to be facing a similar sen-

se of exhaustion and crisis as in the 1930s«. Hill: Nancy, Blanchot, 10.

75 So schreibt Hole: »Nancy, along with Blanchot, is concerned with refiguring commu-

nity in such a way that it no longer leads to some property that we would possess or an

essence that we would produce in common. It cannot be defined in terms of function

or the productive value generated by its members.« Kristin Hole: The Ethics of Com-

munity: Nancy, Blanchot, Esposito. In: Angelaki 18 (3), 2013, 106.

76 Jean-Luc Nancy: The Inoperative Community. Übers. v. Peter Connor u.a. Hg. v. Dems.

Minneapolis: University of Minnesota Press (1991), xxxviiif.

77 In der Philosophie Jacques Rancières gibt es einen ähnlichen Gedanken, der jedoch

umgekehrt (durch Gleichheit statt durch Unterscheidung) beschrieben wird. In Le par-

tage du sensible (2000) schreibt Rancière, das ästhetische Regime der Künste hebe alle

Unterschiede, die in der polizeilichen Ordnung der Mächte aufrechterhalten werden,

auf – darunter fällt auch der Gegensatz zwischen »Aktiv/Passiv«. Stattdessen wird ei-

ne »Politik der Gleichgültigkeit« begründet, die Rancière zufolge ebenfalls einen »Ge-

meinsinn« begründet. Jacques Rancière: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Nichtstun als politische Praxis

the working community«, sie existiert abseits der Ideologie, die Arbeit als

Voraussetzung zur Teilhabe an der Gemeinschaft postuliert. Hierbei bezieht

sich Nancy, dessen philosophisches Werk sich nicht selten an die Handlungs-

philosophie Hannah Arendts anlehnt, auch auf Arendts Urteil über die Arbeit

als gesellschaftliche ›Gleichstellungsmaschine‹: »Antipolitisch an diesen, von

der Arbeit bedingten, gesellschaftlichen Bildungen ist die Verschmelzung der

Vielen in ein Kollektiv, also die Aufhebung der Pluralität; dies ist der genaue

Gegensatz jeglicher Gemeinschaft«.78

Das Nichtstun ist in zweifacher Hinsicht bedeutsam in diesem Kontext.

Zum einen ist die mit ihm verbundene Anomie kein Ausschlusskriterium für

die Gemeinschaftszugehörigkeit, die dadurch entstehende Abweichung von

der Norm der Tätigkeit ist vielmehr konstitutives Merkmal einer ›guten‹ Ge-

meinschaft. Nancys Ansatz hat eine klare ethische Dimension: Es gilt, An-

dersheiten und Uneindeutigkeiten auszuhalten, sie als Teil der Welt, in der

man lebt, zu akzeptieren. Eine Haltung,79 die man als Gelassenheit bezeich-

nen kann, da sie von einer, in denWorten Strässles, »existentielle[n] Offenheit

für das, was einem begegnen kann« zeugt.80 Zum anderen definiert Nancy

das Tätigkeitsparadigma der Gemeinschaft neu, indem er es – in Arendts Ter-

minologie – von Arbeit undHerstellenweg und in die Nähe zumHandeln rückt,

d.h. auch zur Ergebnisoffenheit und Zweckfreiheit. Kristin Hole beschreibt

dies wie folgt:

For Nancy, then, ethics becomes a matter of what he terms »making sense.«

The meaning of our being here is precisely undecided and undecidable.

»Making sense« is a matter of conducting oneself so as to maintain and

heed that responsibility. But conduct as a kind of ethics must be understood

Kunst und ihre Paradoxien. Übers. v. Jürgen Link. Hg. v. Maria Muhle. Berlin: b_books

(2008), 15.

78 Arendt: Vita activa, 272.

79 Die ohne Zweifel bestehende konzeptuelle Relation zwischen Nichtstun und Haltung

bedürfte genauerer Erörterung. Ein guter, wenn auch nur knapp ausgeführter Ansatz

findet sich bei Frauke A. Kurbacher. Im Rahmen ihrer Ausführungen zu »Haltungen

zwischen Aktivität und Passivität« schreibt sie in Anlehnung an Aristoteles, Haltung

sei »in sich ruhende, befriedete Tätigkeit, die ihren Zweck in sich selbst trägt«, und

zieht ebenfalls Parallelen zu Hannah Arendts Handlungsbegriff. Frauke A. Kurbacher:

Zwischen Personen. Eine Philosophie der Haltung.Würzburg: Königshausen & Neumann

(2017), 373.

80 Strässle: Gelassenheit, 13.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 49

in a much more passive form than it may seem to imply. Here it is a ques-

tion of living with the question, refusing to stabilize its meaning or fix an

answer, but maintaining that question in all of its messiness as it impacts

the way we are in the world. In fact, Nancy is careful to distinguish conduct

(Handeln) from production, making ethics, like community, unproductive or

désoeuvrée[…].81

Hole betont, dass die Ethik der Gemeinschaft in gewissem Sinne passiv ist.

Diese Passivität ist Teil der Gelassenheit, bei der es ja gerade nicht darum

geht, seine Umwelt zu kontrollieren, sondern sich selbst, um die Anderen

sein zu lassen.82 Doch obwohl das Seinlassen, so Strässle, in »allen Fällen«

eine »Form des Handelns« bezeichnet,83 so wirkt es Hole zufolge aufgrund

der Abwesenheit eines Produkts wie eine reduzierte Tätigkeit. Man könnte

sagen, das Handeln als die Tätigkeitsform der idealen Gemeinschaft sei, den

Maßstäben heute herkömmlicher Gemeinschaftsvorstellungen nach zu urtei-

len, ein relatives Nichtstun.

Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt Maurice Blanchot, der in Antwort

auf Nancy nur ein Jahr später ebenfalls eine Gemeinschaftsphilosophie in La

communauté inavouable (1983) skizziert. Er übernimmt von Nancy den Begriff

des »désœuvrement« als den Kern der Gemeinschaft, und stellt ihn damit

ebenfalls implizit in Opposition zur Arbeitsgesellschaft. Eine Gemeinschaft

könne nicht durch Arbeit gemacht oder produziert werden, noch nicht einmal

insoweit, sich selbst als Gemeinschaft begreifen oder benennen zu können.

Deshalb ist ›wahre‹ Gemeinschaft »inavouable« – uneingestehbar. Sie formie-

re sich nur ungeplant und spontan, und folge keinem Konzept. Ein (reales

oder bevorstehendes) Ereignis, das zu dieser spontanen Formierung beiträgt,

sei Blanchot zufolge der Tod. Nur im Angesicht des Todes könne sich eine

›wahre‹ Gemeinschaft bilden, die kein anderes Ziel habe, als die Einsamkeit

der Todesnähe gemeinsam zu ertragen:

Im Unterschied zu einer sozialen Zelle untersagt sie [die Gemeinschaft], ein

Werk zu schaffen, und sie hat keinerlei Produktionswert zum Ziel. Wozu

dient sie? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den

81 Hole: The Ethics of Community, 108.

82 Vgl. Strässle: Gelassenheit, 28.

83 Strässle: Gelassenheit, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Nichtstun als politische Praxis

Tod hinein gegenwärtig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde

geht.84

Ebenso wie Nancy entwickelt Blanchot eine ausdrückliche Gemeinschafts-

ethik, die sich in seinem Fall nicht nur an Akzeptanz des Anderen, sondern

auch an der Sorge um ihn ausrichtet.85 Dieses Verhältnis schließt jedeHierar-

chie aus; die ideale Gemeinschaft existiert immer in Distanz zur Macht.86 Als

Beispiel führt Blanchot den Trauerzug zum Gedenken an die Opfer des Mas-

sakers an, das sich 1962 in der Metrostation Charonne ereignete. Die Menge,

die sich versammelt hatte, um den Toten zu gedenken, die bei einer Demons-

tration gegen den Algerienkrieg durch Polizeigewalt ums Leben gekommen

waren, sei als Volk (»people«) zu begreifen, das sich auszeichne durch sei-

ne »instinktive[…] Weigerung, irgendeine Macht auszuüben, in seinem ab-

soluten Mißtrauen, sich in eine Macht zu verwickeln«, und letztlich durch

seine »Erklärung der Machtlosigkeit«. Blanchot meint mit »Machtlosigkeit« je-

doch keinesfalls Ohnmacht, sondern vielmehr die aktive Entscheidung, keine

Macht auszuüben, obwohlman es vielleicht könnte. Blanchot schreibt, wieder

in Bezug auf den Trauerzug: »Gegenwart des »Volkes« in seiner grenzenlosen

Macht, die, um sich nicht zu begrenzen, auf sich nimmt, nichts zu tun«.87 Auch

in der Philosophie Blanchots ist die Tätigkeit innerhalb der Gemeinschaft an

die Abweichung von konventionellen Tätigkeiten geknüpft, an ein Nichtstun

84 Maurice Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft. Übers. v. Gerd Bergfleth. Berlin:

Matthes & Seitz (2007), 25.

85 Man erkennt hier Blanchots Verbundenheit zur Levinas’schen Ethik. Vgl. Hill: Nancy,

Blanchot, 7.

86 DieseDynamik ist auch in RolandBarthesʼ Vorlesung Comment vivre ensemble zufinden.

Darin imaginiert er eine ideale soziale Form, die sich weder im isolierenden Individua-

lismus noch in der Massengesellschaft verliert. Er sucht, so sagt er, nach einer »mittle-

ren, utopischen, paradiesischen, idyllischen Form«, und findet als Antwort die »Idior-

rhythmie« – eine Lebensweise, die zwischen Isolation und Rückkehr in die Gemein-

schaft oszilliert. Roland Barthes: Wie zusammen leben. Simulationen einiger alltäglicher

Räume im Roman. Vorlesung am Collège de France 1976-1977. Übers. v. Horst Brühmann.

Hg. v. Éric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2007), 47. Zentral dabei ist ihre Machtfer-

ne; es geht darum, ein Leben individuell zu gestalten und keinem »Apparat« zu unter-

werfen, d.h. »die Macht ablehnen, der Macht widerstehen« (ebd. 68). Dabei handelt

es sich, wie im Folgenden mehrfach ausgeführt wird, um eine Handlung bzw. ein Er-

eignis, die bzw. das Barthes mit dem Begriff der Anachorese beschreibt: »gegründet

auf einen aktiven Bruch[…], eine Handlung, eine Markierung, das Überschreiten einer

Schwelle« (ebd. 68).

87 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 57.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 51

also, das trotz undwegen dieser Abweichung alsHandlung figuriert. Es knüpft

damit auch an das vonWalter Benjamin und Hannah Arendt herausgehobene

Nichtstun des Streiks und des passiven Widerstands als revolutionäres Mo-

ment an.

Bartleby: kollektive Distanz, reine Potenz

Die Koppelung der ›neuen‹ Gemeinschaft an das Nichtstun hat in den späten

1980ern noch eine Steigerung erfahren, zu der der Protagonist von Herman

Melvilles »Bartleby,The Scrivener« zur exemplarischen Gründungsfigur beru-

fenwurde. So tut es Gilles Deleuze in seinemAufsatz »Bartleby, ou la formule«

(1989). Deleuze attestiert der Formel »I would prefer not to« eine von ihm so

genannte »Agrammatikalität«,88 die den Sprecher Bartleby aus der Struktur

der Sprache und des Gesellschaftlichen zugleich heraushebt:

Würde Bartleby verweigern, könnte er noch als Rebell oder als aufsässig aus-

gemacht werden und in dieser Eigenschaft noch eine gesellschaftliche Rolle

übernehmen.Doch die Formel entschärft jeden Sprechakt, zur gleichen Zeit,

wie sie aus Bartleby einen reinen Ausgeschlossenen macht, dem keinerlei

gesellschaftliche Stellung mehr zuerkannt werden kann.89

Bartlebys Nichtstun ist für Deleuze bezeichnend, weil es kein allgemein aner-

kanntes Verhältnis zu seiner Umwelt etabliert. Es bedeutet weder Scheitern,

noch Anpassung, auch ahmt es nichts nach, und lehnt nichts ab. Sein Verhal-

ten ist nicht am Bekannten orientiert. Bartleby ist ein »Original«: seine Aktio-

nen gehorchen nicht den »allgemeinen Gesetzen«, es kennzeichnet ihn eine

»extreme und rationalitätslose Logik«.90 Dieser Austritt aus der Rationalität,

der in einem von der Aufklärung informierten Denken auch die Abkoppelung

von der Gemeinschaft bedeutet,91 ist für Deleuze hingegen ein Zeichen für

deren Neubildung. Er sieht in Bartleby einen neuen Menschen, der abseits

der Gesellschaft und ihrer gängigen Gesetze spricht und agiert, aber von des-

sen Art es mehrere geben muss, denen eben diese Transzendenz gemeinsam

88 Gilles Deleuze: Bartleby oder die Formel. Übers. v. Bernhard Dieckmann. Berlin: Merve

(1994), 21.

89 Deleuze: Bartleby, 20.

90 Deleuze: Bartleby, 42.

91 Die Ausführungen O’Connors zum Verhältnis von Nichtstun, Vernunft, und Gemein-

schaft bei Kant sind in dieser Hinsicht sehr erhellend. Vgl. O’Connor: Idleness, 37-57.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Nichtstun als politische Praxis

ist: eine »Gesellschaft von Brüdern«, eine »Gemeinschaft anarchistischer In-

dividuen«.92 Er stellt es sich vor wie die ersten ›Siedler‹ in Amerika, die sich

vom Vater – dem Gesetz – abkapselten und

gegen die europäische Moral des Heils und der Nächstenliebe eine Moral

des Lebens [etablieren], in der die Seele sich nur erfüllt, indem sie denWeg

ohne weiteres Ziel einschlägt, […] ohne andere Vollendung als die Freiheit

und stets bereit, sich zu befreien, um sich zu vollenden.93

In Deleuzes Vorstellung ist, anders als bei Nancy und Blanchot, keine ethische

Komponente verankert. Die Figur Bartleby steht für die Überwindung aller

Gesetze, die das Handeln des Menschen leiten wollen. Durch sein Nichtstun

befreit er sich von diesen Gesetzen, erlangt also »Freiheit« im Sinne von Sou-

veränität,94 die Deleuze zur quasi-genetischen Verbindungslinie zwischen

Brüdern stilisiert,95 die sich in der absoluten Andersheit des Nichtstuns end-

gültig vom gemeinsamen Vater emanzipieren. Ihre Gemeinschaft beruht le-

diglich auf der gemeinsamen »Zugehörigkeit zur Distanz«,96 nicht aber in

einer gegenseitigen Abhängigkeit.

Giorgio Agambens La comunità che viene (1990) knüpft an die vorhergegan-

genenGemeinschaftsphilosophien an.Er übernimmt zweimit demNichtstun

92 Deleuze: Bartleby, 48f.

93 Deleuze: Bartleby, 54.

94 Man muss hier anmerken, dass der Aspekt der Souveränität (im Sinne von Unabhän-

gigkeit), den Deleuze betont, nicht unbedingt mit den anderen in diesem Kapitel be-

schriebenen Gemeinschaftskonzepten übereinstimmt. Hannah Arendt zum Beispiel,

derenHandlungskonzept hier prinzipiell mit demNichtstun in eine Linie gesetzt wird,

hält Handlung zwar für gemeinschaftsstiftend, versteht Souveränität allerdings als

Widerspruch zur Idee der Gemeinschaft. Arendt hält die – schon im Stoizismus gel-

tende – Gleichsetzung von Freiheit und Souveränität für einen Irrtum, da letztere als

»unbedingte Autonomie und Herrschaft über sich selbst, der menschlichen Bedingt-

heit der Pluralität widerspricht«, d.h. das soziale Element des Menschseins ignoriert.

Arendt: Vita activa, 299.

95 Ein »Sinn der Brüderlichkeit«, so Tristan Garcia, kann das Gefühl eines höheren »›Wir‹«

erzeugen: »›Wir Brüder‹ ist die stärkste Intensität, dieman einer politischen Person ge-

ben kann. ›Unsere Brüder‹ spielen wie ›unsere Genossen‹ oder ›unsere Freunde‹ eine

pastorale Rolle: Wenn man den Kreis eines ›Wir‹ des Glaubens, der Ideen und Wer-

te nachzeichnet, muss man in einen gemeinsamen Schoß zurückbringen, was sich in

individuellen Identitäten und partikularen Sekten zerstreut hat.« Tristan Garcia: Wir.

Übers. v. Ulrich Kunzmann. Berlin: Suhrkamp (2018), 32f.

96 Garcia:Wir, 59. Garcia spricht ebenfalls über Gemeinschaftsbildungen jenseits ande-

rer, größerer Gemeinschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 53

in engster Verbindung stehende Elemente seiner Vorgänger: Zum einen stellt

auch er Bartleby, den Schreiber, in den metaphorischen Dienst für seine Vor-

stellung von Politik.97 Zum anderen gilt auch sein Interesse dem Prinzip der

›Werklosigkeit‹, das er jedoch als »Impotenz« neu definiert. Ein Kommentar

zu seinem Verständnis dieser Begriffe findet sich in Homo sacer (1995):

Das Thema des désœuvrement als Figur der Fülle des Menschen am Ende

der Geschichte, das zum ersten Mal in Kojèves Rezension von Queneau auf-

taucht, ist von Blanchot und Nancy wiederaufgenommen worden; letzterer

hat es ins Zentrum seines Buches La Communauté désœuvrée gestellt. Hier

hängt alles davon ab, was man unter désœuvrement versteht. Es kann weder

die einfache Absenz des Werks [opera/œuvre] sein noch (wie bei Bataille)

eine souveräne und untätige [senza im-piego][…] Form der Negativität. Die

einzige kohärente Auffassung von désœuvrementwäre die einer unbestimm-

ten Existenz der Potenz, die sich nicht (wie die individuelle Tätigkeit oder

die kollektive Haltung, die als Summe der individuellen Tätigkeiten begrif-

fen wird) in einem transitus de potentia in actum erschöpft.98

Agamben ist davon überzeugt, dass »désœuvrement« nicht nur Unprodukti-

vität oder souveräne Untätigkeit bedeutet, sondern Impotenz. Diese Impo-

tenz, oder besser: die Potenz eines ›Nicht-zu‹, ist jedoch nicht das Gegenteil

der Potenz, sondern ein ihr wesentlicher Bestandteil. Damit knüpft Agamben

an das Argument Nancys an: er hält den gesellschaftlichen Ausschluss dessen,

was gemeinhin als negativ empfunden wird, für problematisch. Die Gemein-

schaft, die Agamben sich als kommende vorstellt, darf keine eingeschränkte

Vorstellung des menschlichen Wirkens haben, da jede Einschränkung auto-

matisch Abweichungen ausschließt, verstößt, oder sich gar von ihnen bedroht

fühlt und sie vernichtet. Das Tian’anmen-Massaker von 1989 ist stetiger Refe-

renzpunkt in La comunità che viene. Die Figur Bartleby symbolisiert für Agam-

ben jene Negativität, die zum gesellschaftlichen Ausschluss anregt, aber tat-

sächlich Teil des gesamten Spektrums dessen ist, was der Mensch sein und

tun kann. Dieses gesamte Spektrum nennt Agamben ›Potenz‹, und versichert

nachdrücklich, dass es einerseits die Möglichkeit eines Werdens und Han-

delns einschließt, aber auch die ebenso wahrscheinliche Möglichkeit eines

Nicht-Werdens und Nicht-Handelns. Es gehört zum Wesen des Menschen,

97 Vgl. das Kapitel »Bartleby« in Giorgio Agamben: Die kommende Gemeinschaft. Übers. v.

Andreas Hiepko. Berlin: Merve (2003), 37-40.

98 Agamben: Homo sacer, 72f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Nichtstun als politische Praxis

so Agamben, dass er eben nicht nur zum Tun, sondern auch zum Nichtstun

befähigt ist: »The greatness – and also the abyss – of human potentiality is

that it is first of all potential not to act«.99 Bartleby macht durch sein Nicht-

Schreiben eben darauf aufmerksam, und ist reine Potentialität:

As a scribe who has stopped writing; Bartleby is the extreme figure of the

Nothing from which all creation derives; and at the same time, he consti-

tutes the most implacable vindication of this Nothing as pure, absolute po-

tentiality.100

Durch sein Nichtstun repräsentiert Bartleby ein ›Nichts‹, in dem sich absolut

alles ereignen und verwirklichen kann. Auch hier erscheint, ähnlich wie in der

oben erwähnten Oblomow’schen Phantasie, das Nichtstun als eine kreative

Tätigkeit. Agamben versteht Bartleby als Metapher für eine ethische Gemein-

schaft, in der nichts bestimmtes passierenmuss, sondern potentiell alles – und

eben auch nichts – passieren kann. Das Anerkennen einer »absolute poten-

tiality«, die sich im Nichtstun offenbart, habe, so die Implikation, in einer

neugegründeten Gemeinschaft das Ende von Gewalt zur Folge.

Diese Philosophien der Gemeinschaft, die sich in den 1980ern bis in die

1990er-Jahre entwickelt haben, verstehen das Nichtstun als einen Weg zu ei-

ner neuen, besseren, humaneren Gesellschaft. Ob sich die Gemeinschaft mit

dem Nichtstun bereits realisiert oder, wie Michael Hardt und Antonio Ne-

gri behaupten, nach dem passiven Widerstand erst noch als »new social body«

kreiert werden muss,101 ist letztlich ungeklärt geblieben und unterliegt der

Interpretation. Ersichtlich ist nur, dass diese Philosophien dezidiert keine

›Gemeinschaft der Nichtstuer‹ skizzieren, die mit Vergils Arkadien vergleich-

bar wäre. Es geht nicht um die Kreation einer luxuriösen, weil arbeitsfreien

Idylle. Vielmehr steht eine gemeinsame Unterminierung dominanter Tätig-

keitsparadigmen im Vordergrund. Gegenüber Ordnungen, in denen Handeln

auf Gewalt, Arbeit oder Herstellen reduziert wird, ist das Nichtstun ein Ge-

genentwurf, der ein anderes Handeln und eine neue Form der Gemeinschaft

denkbar macht. Die oft bemerkte Nähe zum Tod, die das Nichtstun – be-

sonders der passive Widerstand Bartlebys – aufweist,102 und von der man

behaupten kann, dass sie sowohl der Bildung einer neuen Politik als auch

99 Agamben: On Potentiality. In: Ders.: Potentialities, 181.

100 Agamben: Bartleby. In: Ders.: Potentialities, 253f.

101 Hardt u. Negri: Empire, 204.

102 Vgl. z.B. Desmarais: Paradox of Passive Resistance, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 55

der Formierung einer neuen Gemeinschaft entgegensteht, ist dabei von gro-

ßer symbolischer Bedeutung. Timothy J. Deines schlägt vor, mit besonderem

Blick auf Nancys Gemeinschaftsphilosophie, dass ein abstraktes Verständnis

des Todes »constitutes the presupposition of every humanist formation«,103

wenn man ihn als ständige Neuverhandlung von Identität begreift. Versteht

man den Tod also metaphorisch als ein Abdanken vormals festgeschriebener

Bedeutungen vonGemeinschaft (vor allem solcher, unter denenMenschen lei-

den mussten), so ermöglicht der Tod in dieser Hinsicht eine humanistische

Neukonstitution von Gemeinschaft.

Dieses Denken ist nicht zufällig in einer Zeit entstanden, als der Wert

der Arbeit – zum Beispiel im Rahmen der Debatte um die ›Krise der Arbeits-

gesellschaft‹ – begann, hinterfragt zu werden. Seit den 1980er-Jahren wurde

deshalb die Idee populär, dass die vomWert der Arbeit so durchdrungene Ge-

sellschaft selbst gar keine richtige Gemeinschaft bilden kann, weil sie sich zu

sehr auf marktwirtschaftliche Dynamiken konzentriert. Axel Honneth zufol-

ge bestehe einer der zentralen »Mißstände der kapitalistischen Arbeitswelt«

darin, im Arbeitsmarkt »Effizienzsteigerung« statt »Sozialintegration« anzu-

streben.104 Mit dem Begriff »Sozialintegration« meint Honneth auch die für

sein philosophisches Gesamtwerk konstitutive soziale Anerkennung, die dem

(in diesem Fall) arbeitenden Individuum das Gefühl »allgemeiner Wertschät-

zung« vermittelt.105 Um das zu erfüllen, müsse der Markt zwei Dinge schaf-

fen: einmal zur Absicherung seiner Angestellten einen Mindestlohn einfüh-

ren, und zweitens »den vollzogenen Tätigkeiten eine Gestalt« geben, die sie

»als Beiträge zum allgemeinen Wohl erkennbar sein läßt.«106 Das Beitragen

zum allgemeinenWohl ist für Honneths Argument zentral. Es sei, so behaup-

tet er im Rückgriff auf Hegels Rechtsphilosophie, eines der schlagenden Ar-

gumente gegen das Nichtstun. Betrachtet man den kapitalistischen Markt

103 Timothy J. Deines: Bartleby the Scrivener, Immanence and the Resistance of Commu-

nity. In: Culture Machine 8, 2006.

104 Axel Honneth:Das Ich imWir. Studien zur Anerkennungstheorie. Berlin: Suhrkamp (2010),

95, 101. Vgl. im Besonderen den ganzen Aufsatz »Arbeit und Anerkennung«, 78-102.

»Ein wachsender Teil der Bevölkerung kämpft überhaupt nur noch um den Zugang

zu Chancen subsistenzsichernder Beschäftigung, ein anderer Teil vollzieht Tätigkeiten

unter rechtlich kaum mehr geschützten, stark deregulierten Verhältnissen, ein drit-

ter Teil schließlich erfährt im Augenblick die rapide Entberuflichung und Entbetrieb-

lichung ihrer vormals noch statusmäßig gesicherten Arbeitsplätze.« (Ebd. 78)

105 Honneth: Das Ich imWir, 92.

106 Honneth: Das Ich imWir, 94.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Nichtstun als politische Praxis

nämlich, wie Hegel es tut, als Form der Befriedigung der Bedürfnisse aller

Gesellschaftsmitglieder, dann impliziere es eine moralische Aufforderung an

den Einzelnen, »persönliche Neigungen des Müßiggangs abzustreifen und

durch eigene Arbeit zum allgemeinen Wohl beizutragen.«107 Wenn die ange-

messene Gegenleistung – die Sicherung der eigenen Subsistenz zum einen,

die gesellschaftliche Anerkennung zum anderen – ausbleibt, ist die Folge eine

Unsicherheit der Lohnarbeit, aber auch das Fehlen einer »Solidarität, die nö-

tig ist, um auch moderne Gesellschaften zu integrieren«.108 Die Konsequen-

zen für denDiskurs des Nichtstuns sind ebenfalls weitreichend.Honneth ver-

sichert zwar, dass es trotz dieser Missstände nicht zu einem »Relevanzverlust

der Arbeit in der gesellschaftlichen Lebenswelt« gekommen ist.109 Doch es ist

auch das genau Entgegengesetzte geschehen: Die Tatsache, dass die Aufgabe

des Müßiggangs nicht die notwendigen sozialen Ergebnisse gezeitigt hat, hat

einer neuen Legitimation des Nichtstuns Raum gegeben. Und das nicht nur

im Bereich der präferierten Tätigkeiten. Vor allem konnte sich in diesem Zu-

sammenhang die Idee entwickeln, dass die fehlende Solidarität der Arbeits-

gesellschaft woanders zu finden sein könnte, nämlich in einer Gemeinschaft,

die auch das Nichtstun als Wirkungsprinzip anerkennt.

Viele Formen der Passivität, so attestierte jüngst Theo Jung, weisen ei-

ne »ausgeprägte symbolische Dimension« auf, die vor allem im sozialen Be-

reich große Tragkraft entwickelt hat.110 Nichtstun markiere so zum Beispiel

»performativ ein widerspenstiges Heraustreten aus der konventionellen Ord-

nung, ein ›ich nicht‹, das für Subjektivierungs- und Gruppenbildungsprozesse

konstitutiv werden kann«.111 Der Tatsache, dass die Idee einer Gemeinschaft

der Nichtstuer heute populärer ist denn je, trägt auch der 2014 gegründe-

te, gemeinnützige Berliner Verein Haus Bartleby Rechnung. Der Verein tritt

in öffentlichen Diskussionsrunden, Performances und Publikationen als re-

volutionäre Gruppe auf, die der durch Arbeit perpetuierten kapitalistischen

Ausbeutung ein Ende setzen will. Viele ihrer Mitglieder haben für die Ver-

einsarbeit ihre Karrieren beendet, und rufen in ihrer ersten Essaysammlung

gemeinsam zum »lebenslangen Generalstreik« auf.112 Sie teilen die Überzeu-

107 Honneth: Das Ich imWir, 89.

108 Honneth: Das Ich imWir, 97.

109 Honneth: Das Ich imWir, 79.

110 Jung: Bartleby und das Unterlassen, 24.

111 Jung: Bartleby und das Unterlassen, 24. Herv. meine.

112 Haus Bartleby (Hg.): Sag alles ab! Plädoyers für den lebenslangen Generalstreik. Hamburg:

Edition Nautilus (2015), 9.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 57

gung, dass sie durch die Abwendung von der Arbeit zur Entwicklung einer

egalitären Gesellschaft beitragen, und nennen sich deshalb die »Conjuration

des Ègaux«, die »Verschwörung der Gleichen«.113 Unter dem Banner der Bart-

leby’schen Verweigerung versteht sich das Haus Bartleby als eine Gemein-

schaft,114 die über das Mittel des Nichtstuns Gerechtigkeit schaffen und pro-

pagieren will – ebenso wie Benjamin es für den Streik, das reine Mittel, an-

gedacht hatte.

Herrschaft

Herrscher tun nichts, deshalb herrschen Nichtstuer. Die dritte Praxis des Nichts-

tuns, die ich hier vorstellen möchte, unterscheidet sich wesentlich von den

beiden vorhergehenden. Die zuvor diskutierten philosophischen Ansätze

schlagen eine ernsthafte Theorie des Nichtstuns als echte Handlung in der

Welt vor. In diesem Kapitel hingegen wird der Topos ›Nichtstun als Herr-

schen‹ nicht unbedingt als reale Praxis, sondern eher als diskursives bzw.

literarisches Konstrukt betrachtet, an dem sich Fragen sozialer und politi-

scher Handlungsfähigkeit in einer nichtstuerischen Isolation entzünden. Im

Kontext der Herrschaft kann das Nichtstun auch eine fundamental andere

Rolle einnehmen als hier zuvor besprochen wurde. Während sich beim Streik

und dem passivenWiderstand (ebenso wie bei der Gemeinschaft) das Nichts-

tun als Gegenentwurf zu einem bestehenden Handlungsparadigma entpuppt

und so ein neues, gerechteres gesellschaftliches System begründet, kann

ein Nichtstun auch in das Gegenteil dieser positiven Visionen umschlagen.

Die Abkoppelung von bestehenden Handlungs- und Gesellschaftsstrukturen

im Nichtstun kann nicht nur mit Handlung und Gemeinschaft, sondern

im Gegenteil auch mit einem Ohnmachtsgefühl einhergehen. Dieses Ohn-

machtsgefühl, so suggerieren die späteren Lektüren in diesem Buch, ist

113 Haus Bartleby: Generalstreik, 10.

114 Die durch das Nichtstun sich konstituierenden Gemeinschaften müssen allerdings

daraufhin befragt werden, ob sie die Paradigmen, die sie zu transzendieren suchen,

nicht doch aus Versehen fortführen. Leslie Hill gibt dies bei der Verwendung des Be-

griffs ›Gemeinschaft‹ in der Philosophie vonNancy undBlanchot zu bedenken: sie kön-

nen »rethink, rearticulate, even deconstruct what the term implied, [but] it [the term

›community‹] also represented a danger, which was that, by using the word, one would

be simply reiterating, rather than overcoming, its often disturbing, frequently compro-

mised political past.« Hill: Nancy, Blanchot, 18.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Nichtstun als politische Praxis

häufig eng mit einer vorhergehenden Imagination von Macht, einer Eigen-

wahrnehmung als Herrscher verbunden, die nach gewisser Zeit kollabiert.

Das vorliegende Kapitel widmet sichmöglichen diskursiven Vorläufern dieser

semantischen Engführung, die den Stoff für die Imagination von Nichtstuern

liefern, wie sie zuvor bei Gontscharows Oblomow gezeigt wurde. Es hat zum

Ziel, das Denken über das Nichtstun um die Dimension des Herrschens zu

erweitern, um damit zu zeigen, dass das Nichtstun nicht nur ein Phänomen

sozialer Exklusion nach ›Unten‹ darstellt, sondern dass es sich ebenso im

gesellschaftlichen ›Oben‹ manifestiert – und, nicht zuletzt, dass sich in die-

ser Verbindung eine ungewöhnliche Dynamik zwischen ›Unten‹ und ›Oben‹

ausbilden kann. In anderen Worten: in diesem Abschnitt wird Nichtstun

nicht philosophisch zur politischen Handlung umgedeutet, sondern es wird

ein Panorama möglicher, teils widersprüchlicher Deutungen des Verhält-

nisses von Nichtstun und Herrschaft entfaltet. Dazu gehören auch negativ

konnotierte Verhältnisformen des Nichtstuns zum Bereich des Politischen.

Wie man später in den Lektüren sehen wird, werden eben diese negativen

Konnotationen häufig literarisch aufgegriffen und verschieden verarbeitet.

So verfallen die nichtstuenden Protagonisten zum Teil selbst dem (imagi-

nären) Herrschaftspotential des Nichtstuns, um es entweder zugunsten der

positiven Auslegung von Nichtstun als kritischer, politischer Handlung zu

verwerfen, oder aber auch, um das Projekt Nichtstun als Handlung ganz

scheitern zu lassen.

Das zeitgenössische Verständnis eines politischen Nichtstuns, welches

oben im Detail beschrieben wurde, klammert in der Regel die seit langem

bestehende Verbindung zwischen Nichtstun und Herrschaft aus. Dass diese

Verbindung bis in die Antike zurückreicht, zeigt Wolfgang Lepenies am

Beispiel einer spezifischen Form des Nichtstuns: der Melancholie.115 In

Aristoteles’ Problemata Physica läge »das Paradigma verborgen«, welches »als

Prototyp des Melancholikers den Herrscher sieht«, d.h. also Herrschaft im

Kontext des Nichtstuns einbettet.116 Dieser Zusammenhang funktioniere in

115 Hartmut Böhmebeschreibt denMelancholiker als einen Praktiker desNichtstuns ganz

im Sinne dieser Arbeit. EinMelancholiker sei der, der »nicht dazugehört, nicht von den

kodifizierten Zielen des Handelns – Gottgefälligkeit, Glück, Erfolg, Reichtum – getra-

gen scheint«, habe aber nichts mit einer »handlungsgehemmten Apathie zu tun«; er

hält sich in »Distanz zur gesellschaftlichen Praxis«, aber »er ist produktiv«. Hartmut

Böhme: Natur und Subjekt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1988), 259, 272.

116 Lepenies:Melancholie und Gesellschaft, 46.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 59

beiden Richtungen, so Lepenies, indem einerseits bestimmte Herrscherfi-

guren als Inbegriff der Melancholie gelten (Kierkegaard wählte hierfür zum

Beispiel Nero), aber auch andersherum. So zitiert er den Leibarzt Hein-

richs IV. André du Laurens, der behauptet, dass der Melancholiker davon

träume, Herrscher zu sein: »If an ambitious man become melancholike, he

straightway dreameth that he is a King, an Emperor, a Monarke.«117

Diese Verbindung ist in derMotivforschung, vonwenigen Ausnahmen ab-

gesehen, bisher kaum gewürdigt worden. Auch sie ist, wie es beim Denken

eines Nichtstuns als Handlung und beim Nichtstun als Gemeinschaftskon-

stituens der Fall ist, nicht naheliegend. Üblicherweise kann weder derjenige

herrschen, der nichts tut, noch kann ein Herrscher als Nichtstuer bezeich-

net werden. Nichtsdestotrotz besteht diese Verbindung; sie findet sich in ver-

schiedenen literarischen Texten, philosophischen Ausführungen und wissen-

schaftlichen Analysen.Man kann sie in drei Kategorien unterteilen: 1. Nichts-

tun als Zeichen der Macht eines Herrschenden; 2. Nichtstun als Zeichen der

Ohnmacht eines Regenten; 3. Die Zuschreibung des Nichtstuns zum Zweck

der Herrschaftskritik. Diese Kategorien schließen sich allerdings keineswegs

untereinander aus, in manchen Fällen sind zwei, oder sogar alle drei zutref-

fend.

Macht

Eine zentrale Korrelation zwischen Nichtstun und Herrschen gründet in

christlich religiösen Vorstellungen göttlicher Herrschaft. Gott als der Herr-

scher über das von ihm Geschaffene ist ein in der Bibel vielthematisiertes

Motiv. In den sogenannten ›Königspsalmen‹ des Alten Testaments zum

Beispiel heißt es: »Der HERR ist König«.118 Das Motiv des Nichtstuns ist,

zumindest als Teil dieser Herrschaft, in der Bibel allerdings nicht prävalent.

Der göttliche Herrscher ist vielmehr ein Alles-Tuer: »Ich bin Gott, und sonst

keiner mehr, ein Gott, dem nichts gleicht. […] Ich sage: Was ich beschlossen

habe, geschieht, und alles, was ich mir vorgenommen habe, das tue ich.«119

Das Element des Nichtstuns weist eine andere Abstammung auf: es kommt

117 Lepenies:Melancholie undGesellschaft, 47. Herv.meine. Lepenies fährt in diesemKapitel

allerdings fort, die Langeweile des Adels zu beschreiben anstelle der Melancholie des

Herrschers. Auch hier wird, bis auf diese kurz zitierten Anmerkungen, das Potential

des Zusammenhangs Herrschen-Nichtstun nicht ausgeschöpft.

118 Ps 10,16, LU. Ebenso in: Ps 93,1; 97,1; 99,1.

119 Jes 46,9-11, LU.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Nichtstun als politische Praxis

mithin nicht aus biblischen Texten, sondern aus der Theologie und ihren

Versuchen, die Existenz Gottes zu beweisen. Diese Beweise weisen zwei

Tendenzen auf: Sie suchen erstens nach dem Ursprung von allem Seienden,

und zweitens beschreiben sie diesen Ursprung mit Eigenschaften, die von

denen des Seienden zum Teil wesentlich abweichen, also als ihr ›Anderes‹

verstanden werden können. Zu diesen Abweichungen gehört auch eine in

bestimmter Weise reduzierte, oft als geistig ausgewiesene ›Tätigkeit‹, die

man mit dem Motiv des Nichtstuns zumindest in eine grobe Verbindung

bringen kann. Zu beachten ist, dass zwar eine Abwesenheit oder Andersheit

ausgedrückt wird, die allerdings nicht – wie im konventionellen Verständnis

des Nichtstuns Gang und Gäbe ist – Zeichen eines Mangels, sondern von

Allmacht ist.

So zum Beispiel bei Thomas von Aquin. In der Summa theologica führt er

mehrere Argumente für einen Gottesbeweis an, die alle Gott als den Ursprung

des Seienden darstellen. Der Fokus des ersten Arguments liegt auf der Be-

wegung: Was sich auf der Welt in Bewegung befinde, müsse erst in Bewe-

gung gebracht werden, und zwar ursprünglich von etwas bzw. jemandem, der

sich dezidiert nicht bewegt – ein erstes Bewegendes, »das von keinem bewegt

ist«.120 Diese Stelle ist eine der Kernreferenzen der philosophischen Idee des

unbewegten Bewegers – der Vorstellung also, dass Gott zwar die Quelle jeder

Bewegung sei, ohne sich selbst jedoch zu bewegen. Diese Idee ist bereits bei

Aristoteles ausgeführt. Es gebe eine Seinswesenheit, heißt es in derMetaphy-

sik, die, »selber nicht in Bewegung, (anderes) in Bewegung setzt«.121 Aristo-

120 Die entsprechende Stelle in Gänze lautet: »Wenn demnach das, wovon etwas seine

Bewegung erhält, selbst auch in Bewegung ist, so muß auch dieses wieder von einem

anderen bewegt sein, und dieses andere wieder von einem anderen. Das kann aber

unmöglich so ins Unendliche fortgehen, da wir dann kein erstes Bewegendes hätten.

Denn die späteren Beweger bewegen ja nur in Kraft des ersten Bewegers, wie der Stock

nur insoweit bewegen kann, als er bewegt ist von der Hand. Wir müssen also unbe-

dingt zu einem ersten Bewegenden kommen, das von keinem bewegt ist. Dieses ers-

te Bewegende aber meinen alle, wenn sie von »Gott« sprechen.« Thomas von Aquin:

Summa theologica. Die deutsche Thomas-Ausgabe. Bd 1. Gottes Dasein und Wesen. Übers. v.

Dominikanern u. Benediktinern Deutschlands u. Österreichs. Hg. v. Katholischen Aka-

demikerverband. Salzburg: Anton Pustet (1934), 45 (Teil 1, Frage 2, Artikel 3).

121 Aristoteles: Metaphysik. Übers. v. Hans Günter Zekl. Würzburg: Königshausen & Neu-

mann (2003), 348 (XII, Kap. 7, 1072a). Der Vollständigkeit halber verweise ich darauf,

dass die hier angenommene Idee, Aristoteles stelle den unbewegten Bewegermit Gott

gleich, auch angefochten worden ist. Vgl. hierzu Michael Bordt: Why Aristotle’s God is

Not the Unmoved Mover. In: Oxford Studies in Ancient Philosophy 40, 2011, 91-109.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 61

teles postuliert konkrete Unterschiede zwischen der Aktivität der Bewegung

und der ihrer Impulsgebung: Was in Bewegung ist, sei in »wirkender Tätig-

keit«, der unbewegte Beweger jedoch sei in »tätiger Wirklichkeit« begriffen.122

Der Akt des Beginnens weist also eine Veränderung des Tätigkeitsgrades auf,

von ›wirklich‹ zu ›wirkend‹. Zudem wird das göttliche Prinzip mit dem »Den-

ken, rein für sich« gleichgesetzt.123 Diese Verbindung zwischen Unbewegt-

heit und dem Denken gibt es im Übrigen auch in Arendts Konzeption der vita

contemplativa, also des unpolitischen Nichtstuns: das Denken sei »reine Tätig-

keit des Geistes in Verbindung mit völliger Unbeweglichkeit des Körpers«;124

»die Unbewegtheit ist die eigentliche[…] Hauptforderung der Vita contempla-

tiva«.125 Im Gegensatz zu dem von Arendt aufgegriffenen historischen Ver-

ständnis des körperlich untätigen Denkens, dessen Haupteigenschaften eine

»Distanzierung vom Handeln«126 und eine »Unsichtbarkeit«127 in der Welt der

Erscheinungen darstellen, ist Gott als der unbewegte Beweger gleichermaßen

mehr und weniger tätig als die restliche Bewegung des Seienden. Gott ist das

Denken, und damit nicht bewegt, und bewegt doch alles. Der unbewegte Be-

weger ist Nichtstuer und Allestuer zugleich. Dass in und seit der Antike »das

Verlangen nach dem leichten, von Mühe und Arbeit befreiten, göttergleichen

Leben« besteht, schließt gedanklich an diese Assoziation an.128

Diese paradoxe Verbindung von Allmacht, Denken und Bewegungslosig-

keit scheint auf einige menschliche Herrschaftskonzeptionen transponiert

worden zu sein. In einer Analogie zumgöttlichen Prinzip des unbewegtenBewe-

gerswerden Herrscher überhöht, indem ihnenMacht zugesprochen wird, oh-

ne dass sie körperliche Kraft anwendenmüssen (sie unterstehen denGesetzen

der Logik nicht – das macht sie unberechenbar); und nicht zuletzt bedeutet

es die privilegierte Enthebung des Herrschers aus ›normalen‹ Tätigkeitszu-

sammenhängen: er muss nicht arbeiten, er darf nichtstun. Ein Zeugnis dafür

findet sich in einer Monographie des Historikers Lothar Kittstein über die

preußische Politik um 1800, die sich auf die Regentschaft von Friedrich Wil-

helm III. bezieht, der ab 1797 regierte. Kittstein zitiert aus einer Schrift des

damaligen Beamten Christian vonMassenbach, in der ebenfalls die Idee eines

122 Aristoteles:Metaphysik, 348 (XII, Kap. 7, 1072a).

123 Aristoteles:Metaphysik, 349 (XII, Kap. 7, 1072b).

124 Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.

125 Arendt: Vita activa, 386.

126 Arendt: Vom Leben des Geistes, 97.

127 Arendt: Vom Leben des Geistes, 77.

128 Arendt: Vita activa, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Nichtstun als politische Praxis

passiven und trotzdem wirkmächtigen Herrschers ausgeführt wird. Massen-

bach, der an der politischen Einheit Preußens interessiert war, behauptet,

diese sei nur möglich, wenn der König in ihrem Zentrum stünde und nicht

durch »konkretes Wirken«, sondern nur durch seinen Blick diese Einheit stif-

tete.129 Kittstein schreibt, diesen Gedanken ausführend:

Die Untätigkeit des Monarchen, der den Dingen lediglich zusah, war das

Prinzip. Der bloße Zusammenhang, den der königliche Blick stiftete, würde

aktives Zusammendrängen in Einheit und Energie erzeugen. Nicht Macht-

ausübung, nicht Organisation bestimmte die Vision, sondern das Vertrauen

auf aktivesDrängen nach Einheit, das der ideale herrscherliche Überblick er-

zeugte.130

Die hier geschilderte Vorstellung, der König könne durch reines Nichtstun –

nur durch einen Blick, dem keine Tat folgen sollte – eine Aktivität in seinem

Staat bewirken, ähnelt strukturell der Idee eines unbewegtenBewegers als göttli-

chemHerrscher. Die Aktivität, die der Monarch hier bewirken können soll, ist

das Zusammendrängen des Staates in eine Einheit. Der konkrete politische

Kontext suggeriert jedoch, dass es sich hier bei dem Motiv des Nichtstuns

nicht unbedingt um ein Zugeständnis von Macht handelt, sondern vielleicht

umden Versuch, demMonarchen einNichtstun aufzunötigen, um ihn zu ent-

machten. Immerhin entstand in Preußen unter Friedrich Wilhelm III. 1808

erstmals eine Ministerregierung, was die Macht des Königs zumindest ge-

ringfügig einschränkte (ohne, dass die absolutistische Staatsform jedoch tat-

sächlich verändert oder in Gefahr gebracht worden wäre). Vielleicht stellt das

Nichtstun-Motiv im Herrschaftsverständnis ein frühes Zeichen einer Macht-

verlagerung dar, eine Kritik der als zu umfassend empfundenen Autorität des

Monarchen.131

129 Lothar Kittstein: Politik im Zeitalter der Revolution. Untersuchungen zur preußischen Staat-

lichkeit 1792-1807. Stuttgart: Steiner (2003), 559. Vgl. hierzu auch die in der Zauberberg-

Analyse ausgeführte Verbindung zwischen Herrschaft und Blick im Abschnitt »›Regie-

ren‹: Herrschaft durch Nichtstun«.

130 Kittstein: Politik, 559.

131 Ein Herrscher, der nach außen hin zwar als stark gilt, aber innerhalb seines Hofes prak-

tisch nicht in Regierungsgeschäfte involviert ist, gibt immer Macht frei, über die an-

dere glauben verfügen zu können. So ähnlich erzählt es Stephen Greenblatt über die

Darstellung von politischer Macht in Shakespeares King Henry VI: »[T]he nobles […] ac-

tually prefer a weak ruler[…]. The power vacuum at the center gives the rivals space to

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 63

Die Vorstellung, dass gerade das Nichtstun als Mittel der Machtausübung

gelten könnte, stellt außerdem eine zentrale Aussage des Tao-Tê-Kings dar. Die

aus dem 4. Jahrhundert vor Christi stammende chinesische Spruchsamm-

lung ist der Gründungstext des Taoismus – eine chinesische Philosophie und

Religion, die von einer unabänderlichen kosmischen Ordnung ausgeht, in

die aktives Handeln gar nicht einzugreifen vermag. Der Taoismus formuliert

deswegen die ›Handlungsmaxime‹ des Nichtstuns. Der Anwendungsbereich

des Tao-Tê-King als Anleitung zur Lebensführung umfasst allerdings nicht nur

den ethischen, sondern auch den politischen Bereich. Denn der Text skiz-

ziert auch eine Staatslehre, die von dem Staatsoberhaupt verlangt, nicht zu

intervenieren.132 So wenig wie möglich zu tun, das sei die Voraussetzung für

eine gute Herrschaft zum Wohl der Beherrschten. »Wessen Regierung recht

zurückhaltend,/dessen Volk kommt recht empor«, so schreibt Lao-tse.133 Das

Nichtstun ist ein häufig wiederkehrendes Motiv im Tao-Tê-King, und nimmt

dort vor allem im politischen Kontext eine zentrale Rolle ein:

Tao ist ewig Nicht-Tun,

und doch bleibt nichts ungetan.

Wenn Fürsten und Könige (es) zu halten vermögen,

werden alle Wesen von selbst sich umwandeln.134

Im staatlichen Führungsmodell des Taoismus steht das Nichtstun im Vorder-

grund, und die Tatsache, dass der ideale Herrscher eine unbewegte, neutrale

Person ist, dient imWesentlichen demMachterhalt des Herrschers. Seine In-

teressenlosigkeit hat eine wichtige Vorbildfunktion für das Volk, welches ihm

nacheifern und so das Aufkommen von Konflikten verhindern soll, die an-

maneuver and to plot against one another.« Stephen Greenblatt: Tyrant. Shakespeare on

Power. London: The Bodley Head (2018), 24f.

132 Hans-GeorgMoeller zufolgewurdedas Tao-Tê-King in seiner Entstehungszeit und lange

hernach spezifisch als Herrschaftsanleitung gelesen: »[T]he Laozi was used by this

group [the cultural elite] as a guideline for the exercise of social power«, und »[i]nso-

far as the Laozi was a text about rulership, it was just as much a guidebook for politi-

cal leaders as many other ›philosophical‹ writings in China were at that point.« Hans-

Georg Moeller: The Philosophy of the Daodejing.New York: Columbia UP (2006), 2, 57.

133 Lao-tse: Tao-Tê-King. Übers. v. Victor von Strauß. Hg. v. Willy Y. Tonn. Zürich: Manesse

(1959), 137 (LVIII). Unsichtbarkeit gehört zur idealen Erscheinungsform vonHerrschaft:

»Von den großen Herrschern wußten/die Untertanen kaum,/daß sie da waren.« (Ebd.

77, XVII)

134 Lao-tse: Tao-Tê-King, 104 (XXXVII).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Nichtstun als politische Praxis

sonsten vielleicht die Autorität des Herrschers in Frage stellen könnten. So

erklärt der Sinologe Hans-Georg Moeller:

The ruler certainly does not encourage people to »participate in govern-

ment.« He himself has no intentions to actively govern and no ambitions to

steer the people in a particular direction–and the last thing he wants is to

encourage the people to become political agents themselves. The ideal of

government is certainly not »democratic.« Even the ruler refrains from ruling

and from forming a political will. One important function of his restraint is

that it prevents his people from developing ambitions and the correspond-

ing »political« means for getting their interests recognized at the cost of

others. Once the political arena is opened, the scheming among the people

will begin and they will use all sorts of cunning and deceitful behavior to

gain power or influence.135

Moellers Ausführungen entbergen, anders als es bei Aristoteles der Fall ist,

eine realpolitische Komponente des Nichtstuns, die auch plausibel zeigt, war-

um Nichtstun eine Voraussetzung von Macht sein kann. Erhebt man die Ab-

wesenheit von und den Unwillen zur Veränderung zur Tugend, und lebt sie

seinem Volk vor, so macht man damit die eigene Absetzung unwahrschein-

lich – und sichert so den eigenen Machterhalt.

Der Taoismus ist seit dem 19. Jahrhundert in Europa mit viel Interesse

studiert worden. Unter den Zeugnissen dieses Interesses finden sich viele

Erklärungen des taoistischen Denkens, um es den unerfahrenen Europäern

nahezubringen. Dabei scheinen zum Zwecke der Nachvollziehbarkeit einige

Anleihen in der europäischen Geistesgeschichte getätigt worden zu sein. In

einer solchen, von Ernst Fuhrmann in den frühen 1920er Jahren verfassten,

Erklärung fällt beispielsweise auf, dass sie die Beschreibung des taoistischen

Regierens um Elemente erweitert, die zwar nicht im Tao-Tê-King vorkommen,

dafür aber dem europäischen Denken des nichtstuenden Herrschers eigen

sind. Fuhrmann schreibt:

In diesem Sinnewerden schließlichHeilige undHerrscher identisch. […] und

so bleibt dem Herrscher in China nach den rituellen Vorschriften fast nichts

zu tun: In die Kleinigkeiten der praktischen Regierung soll er sich nicht ein-

mischen, sondern er soll sich in das tiefsteWissen der Zusammenhänge ver-

senken, undes ist demOrientalendann sicher, daßdas ganzeReichdiewohl-

135 Moeller: The Philosophy of the Daodejing, 61f. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 65

tätigen Einflüsse dieses reinen Denkens und Lernens erfahren wird. […] Wer

Anstrengungenmacht, versucht immer nur das Unmögliche, aber wer unbe-

dingt gehorcht und sich tun läßt, ohne selbst zu tun, der ist selbst ein Zentrum,

das nun zentrifugal auf die Umwelt wirkt in kleinen oder großen Kreisen, je

nach der Weite seiner Erkenntnisse, und so kann er am Ende seinen Einfluß

auf ein ganzes Reich ausdehnen. […] Wie der Polarstern steht also der Kaiser

regungslos in der Welt.136

Auch Fuhrmann übernimmt, ganz in der Art, wie man es bei Kittsein auch

gesehen hat, die Vorstellung eines unbewegten Bewegers, indem er sagt, dass

der Herrscher »ohne selbst zu tun«, »zentrifugal auf die Umwelt wirkt« und

so seinen »Einfluß auf ein ganzes Reich« ausdehnt. Die hier erläuterte Idee,

der Herrscher sei zugleich ein absoluter Ruhepol – wie »der Polarstern steht

also der Kaiser regungslos ist derWelt« – und der energetische Ursprung und

Beeinflusser der restlichenWelt, ist nicht unbedingt nurWiedergabe des tao-

istischen Denkens, sondern möglicherweise auch ein Echo westlicher Got-

tesvorstellungen. Auch die von Fuhrmann ins Zentrum gerückte Auffassung,

der Herrscher widme sich dem Denken und Lernen, ist europäisch geprägt.

In Lao-Tses Darstellung ist der Herrscher nämlich weder Denker noch Ge-

lehrter, sondern vielmehr »ausgeleert« und »verwirrt«.137 Die Tatsache, dass

Fuhrmanns Erklärungen des Tao so viele Transponierungen enthalten, zeigt

vor allem eins: die Idee, dass Nichtstun Allmacht und Herrschaftsfähigkeiten

konnotieren – sei es in der theologischen Konzeption des unbewegten Bewe-

gers, oder in der politischen Annahme eines nichtstuenden Herrschers – ist

ein griffbereites Konzept der europäischen Geistesgeschichte.

Ohnmacht

Doch das Nichtstun in Herrschaftszusammenhängen besteht nicht nur

aus Privilegien. Häufig geht es auch mit zum Teil heftigen Entbehrungen

einher, die die Macht des Monarchen in Ohnmacht umwandeln.138 Herr-

136 Ernst Fuhrmann:China.Das LandderMitte.Hagen i.W.: Folkwang-Verlag (1921), 15f. Herv.

meine.

137 Lao-tse: Tao-Tê-King, 80 (XX).

138 Ein besonders schöner Verweis auf die Entbehrung durch das Nichtstun findet sich in

der populären Netflix-Serie The Crown, in der Queen Mary ihre Enkelin und neue Re-

gentin Elisabeth II. über die Schwere der königlichen Aufgabe aufklärt, die letztlich

im Nichtstun besteht: »To do nothing is the hardest job of all. And it will take every

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Nichtstun als politische Praxis

schaftskonzeptionen, in denen Herrscherfiguren eine Verbindung zu Gott

aufrechterhalten sollen, sind dafür besonders anfällig. Denn von Gott einge-

setzte Monarchen sind effektiv keine autonomen Agenten, sondern Medien.

Das Narrativ dieser Herrschaftskonzeption versteht Monarchen als von ei-

nem göttlichen Willen durchflossen, was einerseits Omnipotenz suggeriert,

andererseits aber auch impliziert, dass Monarchen nur Marionetten sind

und selbst nichts tun. In der Funktion des Mediums ist der Monarch nämlich

lediglich ausführender Helfer des göttlichen Willens, und handelt so nicht.

Denn er selbst – als Mensch, nicht als Monarch – ist handlungsunfähig, da er

durch seine Funktion als Medium an einen anderenWillen als seinen eigenen

gebunden ist. Diese Instrumentalisierung von Herrscherfiguren habe es, so

behauptet Hajo Eickhoff, zum Beispiel schon im Alten Ägypten gegeben.

Dessen Könige seien – und das nicht nur metaphorisch – weitestgehend an

ihren Thron gefesselt gewesen, als eine Art lebendes Opfer an die Götter. Das

Opfer des Königs läge

in der Begrenzung undUntätigkeit infolge des Sitzens. Der Gewinn, den eine

Gemeinschaft aus der Tötung einesMenschen zieht, währt nur eine begrenz-

te Zeit, doch im thronenden König, dem die Ruhigstellung und Sitzhaltung

spirituelle Fähigkeiten verleiht, verfügt eine Gemeinschaft über ein perma-

nentes Opfer.139

Auch Eickhoff spricht über den Dualismus von Macht und Ohnmacht, der in

der Figur des Königs zusammenkommt. Seine Attribute gründen »nicht allein

in seiner Macht und Stärke,« schreibt er, »sondern gleichermaßen in seiner

Ohnmacht.«140 Diese physische Restriktion sollte der Ausbildung geistiger,

und hier speziell »spiritueller« Fähigkeiten Vorschub leisten.141 Die Funktion

ounce of energy that you have. To be impartial is not natural, not human. People will

always want you to smile or agree or frown. And the minute you do, you will have de-

clared a position. A point of view. And that is the one thing as sovereign that you are

not entitled to do.« Act of God. In: The Crown. Staffel 1, Episode 4. 2016. Regie: Julian

Jarrold. Drehbuch: PeterMorgan. GB/USA: Left Bank Pictures/Sony Pictures Television.

Fassung: Netflix 2016.

139 Hajo Eickhoff: Thronen als Denken und Meditieren. Die Medialität von Thron und

Stuhl. In: Möbel als Medien. Beiträge zu einer Kulturgeschichte der Dinge. Hg. v. Sebastian

Hackenschmidt u.a. Bielefeld: transcript (2014), 35.

140 Eickhoff: Thronen, 33.

141 Vgl. Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 67

des passiven Königs war es, zu meditieren. Er sollte so zum »Medium« wer-

den, das »Menschen und Götter verbindet«.142 Seine Aufgabe war es, selbst

nichts zu tun, er ›wurde getan‹. Man kann dem Monarchen also auch eine

Opferrolle zuschreiben. Er erfüllt eine religiöse und staatliche Aufgabe, die

wörtlich zu nehmen ist: er bzw. sie gibt sich auf, um den Anforderungen an

die Rolle des Monarchen gerecht zu werden.

Herrschaft hat, so könnte man sagen, auch eine eingebaute Falle: Mit der

Macht, die sie verleiht, geht eine Verantwortung einher, die die Privatper-

son, die den Titel trägt, gleichzeitig ohnmächtig macht. Sie wird nicht im-

mer unbedingt als problematisch empfunden, doch diese Macht-Ohnmacht-

Überlagerung kann, so lernt man aus Shakespeares King Richard II, auch zum

Untergang eines Monarchen beitragen. Richard ist, der politischen Theolo-

gie des Mittelalters folgend, durch göttliche Bestimmung König von England,

und fühlt sich deshalb unangreifbar:

Not all the water in the rough rude sea

Can wash the balm off from an anointed king;

The breath of worldly men cannot depose

The deputy elected by the Lord:143

Niemand, so Richard, könne ihm seinen Titel streitigmachen, da er der recht-

mäßige Monarch sei – er ist immerhin der Stellvertreter Gottes, der »depu-

ty elected by the Lord«. Diese Überzeugung allerdings ist einer der Gründe

seines Niedergangs durch seinen Cousin, Henry Bolingbroke, der ihn später

vomThron stoßenwird.Überzeugt davon, dass er aufgrund seiner Erwählung

durch Gott nichts Falsches tun kann – und damit auch nicht bestimmtes tun

muss – unterlässt Richard es, die Adeligen in seinem Umfeld mit genügend

Kalkül zu behandeln, und bringt sie gegen sich auf. Die Sicherheit, die er

durch die göttliche Bestimmung empfindet, hindert ihn daran, einen eige-

nen Agens auszubilden, der ihn vielleicht retten könnte. Selbst als er von dem

Komplott gegen sich erfährt, verweist er auf die Übermacht Gottes, die ihn

retten wird:

And though you think that all, as you have done,

Have torn their souls by turning them from us,

And we are barren and bereft of friends,

142 Eickhoff: Thronen, 34.

143 William Shakespeare: King Richard II. Arden Shakespeare Third Series. Hg. v. Charles R.

Forker. London: Bloomsbury (2002), 3.2, 54-57.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Nichtstun als politische Praxis

Yet know: my Master, God omnipotent,

Is mustering in His clouds on our behalf

Armies of pestilence, and they shall strike

Your children, yet unborn and unbegot,144

Seine Gegner mögen glauben, dass er nichts mehr tun könne, da seine Res-

sourcen für das Handeln nun erschöpft seien – »you think that […] we are bar-

ren and bereft of friends« – doch sein Herr (»my Master, God omnipotent«)

bereite Armeen im Himmel vor, wo sie auf Erden fehlen, und diese werden

nicht nur seine Gegner, sondern auch alle ihre Nachfahren vernichten. Diese

Stelle zeigt den König selbst als handlungsunwillige Figur, die für Ihre Wirk-

macht auf die Kraft Gottes vertraut – die sich jedoch nicht wie gewünscht

manifestiert. Diese Spaltung zwischen ohnmächtigem König und allmächti-

gemGott hat Ernst H. Kantorowicz in seiner StudieTheKing’s Two Bodies (1957)

beschrieben. In der »Theology of Kingship« des englischen Mittelalters wur-

de der König als Einheit zweier Körper betrachtet: Dem konkreten physischen

Körper (»body natural«) und dem symbolischen politischen Körper (»body po-

litic«).145 Die tatsächliche Macht liegt in letzterem, dem »body politic«,146 er

überdauert die materielle Existenz der Regenten, die körperlich rein mensch-

lich, also ohne jede besondereMacht ausgestattet sind.Die Ohnmacht der Re-

genten offenbart sich allerdings nur selten, da sie zu ihren Lebzeiten von der

Macht des »body politic« verdeckt wird. Im Fall Richards II., der sich selbst

›entkrönen‹ muss und so als abgespaltener »body natural« zurückbleibt, zeigt

Shakespeare jedoch die Schwachstelle der doppelten königlichen Körperlich-

keit, die ohne Hoffnung auf göttliche Hilfe zu einem resignierten Nichtstun

zusammenfällt. »Gone […]«, so Kantorowicz, »is the fiction of royal prerogati-

ves of any kind, and all that remains is the feeble human nature of a king«.147

144 Shakespeare: King Richard II, 3.3, 82-89.

145 Ernst H. Kantorowicz: The King’s Two Bodies. A Study in Mediaeval Political Theology.

Princeton: UP (1957), 16, 7.

146 Der »body politic« wird auch als eine Art perfekter Handlungsträger bezeichnet. Kan-

torowicz schreibt, er sei »incapable of doingwrong«. Kantorowicz: The King’s Two Bodies,

4. Zit. n. Sir William Blackstones Commentaries on the Laws of England (1765).

147 Kantorowicz: The King’s Two Bodies, 30.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 69

Kritik

Das Phänomen des Nichtstuns bedeutet: eine Tätigkeit, der etwas (aber nicht

alles) fehlt. Eine Tätigkeit, die einem (beliebig) gesetzten Standard, oder ei-

ner bestimmten Erwartung nicht genügt.Manmuss es immer neu definieren,

indemman den Standard bestimmt, zu dem es im jeweiligen Kontext in Kon-

trast gesetzt wird. In vielen Fällen ist heute dieser Standard die Arbeit. Für

ein Verständnis des Herrschens als mangelhafte Tätigkeit, d.h. als Nichtstun,

gelten allerdings andere, spezifischer auf das Politische ausgerichtete Stan-

dards. In der politischen Philosophie Hannah Arendts zum Beispiel ist das

Grundelement des Politischen das menschliche Handeln. In ihrem Sinne be-

deutet Handeln »etwas Neues Anfangen«.148 Es zeichnet sich zudem darin

aus, sozial zu sein, es vollzieht sich »im Bezugsgewebe zwischen den Men-

schen«, und ist »in Isolierung niemals möglich«.149 Das Herrschen jedoch er-

füllt diese beiden Voraussetzungen für das Handeln nicht.

Der politische Standard, den Arendt in ihrer Philosophie etabliert, steht

im Einklang mit republikanischen, auch demokratischen Vorstellungen. Das

Prinzip des Herrschens, dessen ›Reinform‹ hingegen der absolutistischen

Staatsform zugerechnet werden kann, geht mit diesem Ideal natürlich nicht

konform. Herrschen ist für Arendt so eine politisch mangelhafte Tätigkeit,

und wird deshalb zu einer Form des Nichtstuns abgewertet, die im Gegensatz

zum oben ausgeführten passiven Widerstand keine ethische Handlungsform

darstellt. Arendt tut dies im Rückgriff auf den Dialog über den »Staats-

mann«, in dem Plato das Handeln in zwei Stadien (das anfangende und

das durchführende Stadium) teilt.150 Der Herrscher (bei Arendt: der Führer)

zeichne sich dadurch aus, nur der Anfänger, nicht aber der Vollzieher der

von ihm angefangenen Handlung zu sein. Diese Teilung zwischen ›begin-

nen‹ und ›vollenden‹ sei im Begriff der Handlung zwar in einigen Sprachen

angelegt (so im Griechischen und Lateinischen), doch wenn sie nicht nur

im Denken, sondern auch auf funktionaler Ebene realisiert würde – z.B.

in der Aufgabenteilung zwischen Herrscher (er fängt an) und Untertan (er

vollendet) – dann würden »weder der Befehlende noch die Vollstreckenden

je wirklich handeln.«151 Hinzu kommt, dass das Herrschen auch der für

148 Arendt: Vita activa, 215.

149 Arendt: Vita activa, 234.

150 Vgl. Arendt: Vita activa, 281.

151 Arendt: Vita activa, 236.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Nichtstun als politische Praxis

das Handeln konstitutiven sozialen Komponente entbehrt. Indem er nur

die Initiative ergreift, die Ausführung jedoch anderen überlässt, isoliert

sich der Herrscher. Deshalb sagt Arendt über den Herrscher, dass er »sich

von eigentlichem Handeln fernhält und in Distanz bleibt von denen, die seine

Befehle empfangen, so daß er, »praktisch« gesprochen, nichts tut.«152 Sie

entkräftet damit ebenfalls die (durchaus plausible) Vorstellung, dass solch

ein Herrscher mächtig sei. Wer in Alleinherrschaft ohne die Absprache mit

anderen so agiere, der übe nur Gewalt aus, verfüge aber nicht überMacht. Die

Ausübung von Gewalt, so Arendt, ist immer ein Zeichen von Ohnmacht.153

Arendt kritisiert die Idee der Alleinherrschaft, indem sie der Figur des

Herrschers das Nichtstun vorwirft. Damit ist sie nicht allein. Eine solche

Funktionalisierung dieses Motivs für politische Zwecke hat im europäischen

Denken Tradition.Montesquieus Skepsis gegenüber den absolutistischen Re-

genten der Bourbonen bewegte ihn dazu, 1748 in De L’esprit des Lois die Gewal-

tenteilung zu propagieren. Um die französische Monarchie nicht direkt zu

kritisieren, beschrieb Montesquieu in Anlehnung an Aristoteles die Figur des

›orientalischen‹ Despoten, und stattete ihn mit all den Eigenschaften aus, die

er bei Ludwig XIV. und Ludwig XV. für problematisch hielt.154 Dabei standen,

wie auch in der oben ausgeführten Stelle von Arendt, Isolation und Untätig-

keit im Vordergrund. Der Despot sei von seinen Untertanen abgeschottet und

lebe »ganz eingeschlossen«, ohne Kontakt zur Öffentlichkeit.155 Diese Abge-

schnittenheit vom Rest der Gesellschaft befördert eine solipsistische Charak-

terentwicklung, die auch erkläre, warum der Despot »naturgemäß faul« ist:

Wer, wie er, denkt, »er sei alles und alle anderen nichts«, der krümmt keinen

Finger, umAnsehen zu erlangen oder seine Situation zu verbessern, da er sich

schon an der Spitze der sozialen Hierarchie befindet.156

Kritik amHerrschen, wie sie hier durch die Charakterisierung als Nichts-

tun geübt wird, taucht auch, aber in umgedrehter Weise, in der Literatur auf.

152 Arendt: Vita activa, 282. Herv. meine.

153 Arendt:Macht und Gewalt, 55.

154 Für die detaillierte Erklärung dieser in der Montesquieu-Forschung gängigen These

siehe u.a. Joan-Pau Rubiés: Oriental Despotism and European Orientalism: Botero to

Montesquieu. In: Journal of Early Modern History 9 (1), 2005, 109-80.

155 Montesquieu: Vom Geist der Gesetze. Bd 1. Übers. v. Ernst Forsthoff. Tübingen: H.

Laupp’sche Buchhandlung (1951), 86 (5/14).

156 Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, 31 (2/5). Herv. meine. Es heißt zudem: »Bildet die

Furcht das Prinzip, so ist die Ruhe das Ziel der despotischen Regierung« (ebd. 88; 5/14).

Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 71

Esmag sicher literarische Texte geben, die gelangweilte oder faule Herrscher-

figuren darstellen. Doch bezeichnend scheint ebenfalls, dass im Gegenteil

das literarischeMotiv des Nichtstunsmit herrschaftlichen und sogar despoti-

schen Eigenschaften ausgestattet, und so kritisiert wird.157 Ein gutes Beispiel

hierfür findet sich im ersten Teil von Marcel Prousts À la recherche du temps per-

du (1913). Dort heißt es über die Figur Tante Léonie, die aufgrund einer mehr

oder weniger imaginierten Krankheit ihr Zimmer nicht verlässt, dass sie eben

solche Eigenschaften entwickele:

eine alte Dame in der Provinz, wenn sie nur hemmungslos ihren Launen und

einer aus Muße gezeugten Bosheit folgt, ohne daß sie dabei jemals an Ludwig

XIV. gedacht hat, es erleben kann, daß ihre unbedeutendsten täglichen Be-

schäftigungen, die mit ihrem Aufstehen, ihremMittagessen, ihrer Ruhe zu-

sammenhängen, durch ihren despotischen Eigenwillen etwas von dem Interes-

se bekommen,wie es dem innewohnte,was Saint-Simonden ›Mechanismus‹

des Lebens in Versailles genannt hat.158

In diesem sehr bezeichnenden Passus zeigt sich die Isolation und Abgeschie-

denheit, die sowohl Arendt als auch Montesquieu als Problem der Herrscher

und Despoten ausweisen. Ohne soziale Kontrolle steht es Tante Léonie frei,

ihren »Launen« freien Lauf zu lassen. Dabei präge sich in ihrem Verhalten,

ohne dass sie sich dessen im Geringsten bewusst ist, in ihrer freien Zeit (ihrer

»Muße«) eine Bosheit aus,159 die als despotisch bezeichnet wird.

Diese Verbindung, wie Proust sie expliziert, findet sich in vielen literari-

schen Texten über das Nichtstun. Die Lektüren in den folgenden Kapiteln

zeigen diese Prävalenz exemplarisch auf. Die Genese der nichtstuerischen

Herrschaft folgt dabei in vielen Fällen der thematischen Reihenfolge dieses

Kapitels: Zunächst entsteht bei den Nichtstuern ein Gefühl von Macht, das

157 Eine ähnliche Dynamik beschreibe ich in diesem Buch in der Zauberberg-Analyse im

Abschnitt »›Regieren‹: Herrschaft durch Nichtstun« sowie bei Un homme qui dort im

Abschnitt »Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie«.

158 Marcel Proust:Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. In SwannsWelt.Übers. v. Eva Rechel-

Mertens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1997), 159f.

159 Aleida Assmann hat bereits vor Längerem die literarische Verbindung zwischen Ein-

samkeit und Bosheit erörtert, noch dazu anhand derMonarchen-Figur in Shakespeares

Richard III. Aleida Assmann: Die Einsamkeit des Bösen. In: Einsamkeit. Hg. v. Ders. u.a.

München: Fink (2000), insb. 129-133. Ein Verweis auf die Rolle der Muße bzw. des

Nichtstuns (die im Band an anderer Stelle als einsamkeitsrelevant in den Fokus ge-

rückt wird) mit den Topoi Bosheit und Herrschen bleibt allerdings aus.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Nichtstun als politische Praxis

sich im weiteren Verlauf ihrer Geschichte als Illusion entpuppt und in eine

Ohnmacht umkehrt, die letztlich ebenfalls eine Kritik impliziert. Der kritische

Impetus der Texte funktioniert in beiden Richtungen: Prinzipien des Herr-

schens werden durch die Zuschreibung des Nichtstuns ebenso kritisiert, wie

das Nichtstun, das durch den Modus des Herrschens problematisiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poetische Überlegungen: Binäropposition

und Uneigentlichkeit

Nachdem die politischen Dimensionen des Nichtstuns ausgeleuchtet worden

sind, bedürfen die nun folgenden Analysen literarischer Werke einer klaren

Einordnung als von der philosophischen Reflexion auf Untätigkeit eindeutig

unterschiedene künstlerische Verfahren. Das philosophische Verständnis des

Nichtstuns als der Beginn von etwas Neuem und als realem Phänomen mit

Handlungscharakter, das bisher entfaltet wurde, ist eine Theorie. Sie ermög-

licht, Nichtstun als Handlung zu denken. Sie kann so als Ausgangspunkt für

eine literaturwissenschaftliche Analyse dienen, nicht aber als Anleitung, wie

etwa eine These – Nichtstun ist Handlung – deduktiv aus den Texten herzu-

leiten wäre.

Tatsächlich kann auch nur einer der Romane als affirmative Inszenierung

einer Theorie des Nichtsuns als Handlung beschrieben werden. Lediglich in

dem 1967 publizierten kurzen Roman Un homme qui dort von Georges Perec

wird das Nichtstun als passiver Widerstand, als Streik gegen die bestehen-

de Ordnung inszeniert, in der es in Wirklichkeit keine ›echten‹ Handlungen

oder Ereignisse gibt, weil man, nur scheinbar handelnd, lediglich vorgefer-

tigten Lebensentwürfen folgt. Hier erscheint das Nichtstun des namenlosen

Protagonisten tatsächlich als neue Praxis, als ›echte‹ Handlung. Die anderen

Analysen hingegen weichen von diesem ›Idealtypus‹ ab: sie sind nicht explizit

als Formen des Widerstands markiert, das in ihnen entwickelte Nichtstun ist

auf der Ebene der Diegese nicht immer eine neue Art der Handlung, die alte

Konventionen durch ein Nicht-Agieren überwindet.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Nichtstun als politische Praxis

Binäropposition

Dennoch verleihe ich jeder der in den Romanen gestalteten Formen des

Nichtstuns das Attribut der Praxis. Der Grund dafür liegt nicht etwa in einer

genauen Analogie zu dem Theorem des Streiks bzw. des passiven Wider-

stands, sondern vor allem in der Tatsache, dass jeder dieser Romane die

Binäropposition zwischen Nichtstun und vermeintlicher Handlung erschüt-

tert. Indem sie das tun, stellen die Romane die Frage neu, was überhaupt als

Handlung gelten darf.

In jedem Roman bildet eine Binäropposition den Ausgangspunkt, die

die Geschichte maßgeblich strukturiert. Diese Opposition nimmt immer

die Form ›Nichtstun vs. Handlung‹ an, wobei ›Nichtstun‹ und ›Handlung‹

jeweils idiosynkratisch ausgedeutet und benannt sind. In Der Gehülfe steht

Muße gegen Arbeit, in Der Zauberberg ›Ost‹/Inaktiv gegen ›West‹/Aktiv, in Un

homme qui dort opponieren Indifferenz und Handlung, im Bombel Sprechen

und Handeln. Während all diese Oppositionen in den Romanen etabliert

werden, diegetisch vielleicht sogar Vertreter haben, die sie immer wie-

der zu performieren und zementieren versuchen (so wie Settembrini im

Zauberberg für den aktiven ›Westen‹/Aktiv), oder von den Erzählern selbst

aufgerufen werden, so setzen die Romane jeweils spezifische literarische

Verfahren ein, um dieser Ausgangslage eine klare Destabilisierung der

Nichtstun-Handlungs-Opposition entgegenzusetzen.

So wird sich in Walsers Gehülfen zeigen, dass dort Muße nicht das Ge-

genteil der Arbeit ist, sondern dass Muße eine andere Form von Arbeit dar-

stellt, die ich Hyperarbeit nenne. Im Gegenzug folgt daraus, dass als Arbeit

gekennzeichnete Tätigkeiten gleichzeitig auchmüßig sein können. Im Zauber-

bergThomas Manns zeigt sich, dass sich der topographische Grundgegensatz

des Romans zwischen einem mit der Inaktivität assoziierten ›Osten‹ und ei-

nemmit Aktivität verbundenen ›Westen‹ nicht aufrechterhalten lässt. Mittels

Projektionsverfahren weist der Roman den Osten als aktiv aus, während er

den Westen als inaktiv konnotiert. In Georges Perecs Un homme qui dort wird

die Inaktivität, die sich zunächst prätentiös als Indifferenz präsentiert, zum

zentralen Vehikel eines Streiks, und damit – zumindest zeitweise – gleichbe-

deutend mit Handlung. Konventionelle Formen des Protests hingegen wer-

den als sinnlos entlarvt. In Mirosław Nahaczs Bombel entpuppt sich ein zu-

nächst als wahnsinnig konnotiertes Sprechen aus dem Nichtstun heraus als

ein kompensatorischer, kritischer Sprechakt, und damit als ein Versuch, die

bestehende Ordnung durch Sprachhandlungen zu verändern. Die Kritik und

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poetische Überlegungen: Binäropposition und Uneigentlichkeit 75

vermeintliche Aktion von anderen Figuren innerhalb der Diegese erscheinen

in diesem Licht viel eher wie Wahnsinn und sinnlose Tätigkeit als das Nichts-

tun des Protagonisten-Erzählers.

Jenseits der jeweils verschiedenen Ausgestaltung der Oppositionsterme

ist den Romanen gemein, dass sie die Dekonstruktion der Binäropposition

über Wege vornehmen, die sich als Verfahren der Uneigentlichkeit beschrei-

ben lassen.

Uneigentlichkeit

Von dem Strukturmerkmal der Binäropposition ausgehend lässt sich auch

eine interessante Ableitung für die Darstellung des Nichtstuns in der Litera-

tur feststellen. Geht man von einer übergeordneten Opposition ›Nichtstun vs.

Handlung‹ aus, so stellt das Nichtstun aufgrund seiner gesellschaftlichen Ver-

achtung seit der Moderne immer den schwächeren Term dar. Diese Schwäche

führt dazu, dass sich die literarische Darstellung des Nichtstuns durch den

Modus derUneigentlichkeit auszeichnet. Damit ist eine Art der Darstellung ge-

meint, die von Ambiguität geprägt ist, weil sie das Motiv des Nichtstuns nicht

›direkt‹ und ›als solches‹ darstellt, sondern gleichzeitig auch als etwas anderes.

In den Romanen, die im Folgenden analysiert werden, wird das Nichtstun als

vermeintlich schwächeres Paar der Binäropposition versteckt, als etwas an-

deres getarnt, oder dient selbst als Deckung, um etwas anderes zu verbergen.

Diese Verschiebungen lassen sich allesamt als Verfahren der Uneigentlichkeit de-

finieren. Dieses Buch behandelt vier solcher Verfahren: Simulation, Projekti-

on, Prätention, und Kompensation.

Diese Darstellungsverfahren sind in besondererWeise mit demMotiv des

Nichtstuns verknüpft, denn während sie dem Nichtstun zum Erscheinen ver-

helfen, stellen sie stets eines der zentralen Probleme des Nichtstuns mit dar:

die Möglichkeit seines öffentlichen Erscheinens. Um diese Problematik näher

zu betrachten, lohnt sich ein weiterer Blick auf die Handlungsphilosophie

Hannah Arendts. Arendt schreibt der Öffentlichkeit eine wichtige Rolle zu,

da sich erst dort eine mit anderen Menschen geteilte, gemeinsame ›Wirklich-

keit‹ konstituiere. Das Wort ›öffentlich‹ bedeute, so schreibt sie,

daß alles, was vor der Allgemeinheit erscheint, für jedermann sichtbar und

hörbar ist, wodurch ihmdie größtmögliche Öffentlichkeit zukommt. Daß et-

was erscheint und von anderen genau wie von uns selbst als solches wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Nichtstun als politische Praxis

genommen werden kann, bedeutet innerhalb der Menschenwelt, daß ihm

Wirklichkeit zukommt. Verglichen mit der Realität, die sich im Gehört- und

Gesehenwerden konstituiert, führen selbst die stärkstenKräfte unseres Innen-

lebens – die Leidenschaften des Herzens, die Gedanken des Geistes, die Lust

der Sinne – ein ungewisses, schattenhaftes Dasein.1

Nur was in der Öffentlichkeit erscheint, so Arendt, unterliegt dem gemeinsa-

men Wirklichkeitsverständnis der Menschen. In der Öffentlichkeit, von der

auch als »Erscheinungsraum« die Rede ist, können allerdings nur einige der

menschlichen Tätigkeitsformen erscheinen.2 Ursprünglich seien es das Han-

deln und das Sprechen gewesen, in der Neuzeit habe sich aber auch die Arbeit

zu einer öffentlich vollzogenen Tätigkeit entwickelt.3

In diesem Kontext betrachtet ist das Nichtstun vor ein Problem derWahr-

nehmbarkeit gestellt. Da es sich zumeist dadurch auszeichnet, außerhalb do-

minanter Tätigkeitsformen wie der Arbeit zu stehen, und deswegen zum Teil

abgewertet wird, ist das Nichtstun in Gefahr, nicht gesehen und gehört, das

heißt öffentlich zu werden. Das gilt Arendt zufolge zum Beispiel für Formen

des Nichtstuns, die sich auf körperliche Untätigkeit beschränken, wie es bei

geistigen Tätigkeiten der Fall ist. Über das Denken sagt Arendt, es gehe mit

»völliger Unbeweglichkeit des Körpers« einher,4 und zeichne sich durch eine

»Distanzierung vom Handeln«5 aus – weshalb eine seiner Haupteigenschaf-

ten »Unsichtbarkeit« sei.6 ImBereich der geistigen Tätigkeit ist die Unsichtbar-

keit des Subjekts in der Regel nicht problematisch, da die Personen, die sich

der Vita contemplativa zuwenden, Arendt zufolge nicht unbedingt das »Be-

dürfnis« haben, »als tätiges [Ich] zu erscheinen«.7 Bei anderen Formen des

Nichtstuns kann diese Unsichtbarkeit allerdings ein Problem darstellen. Bei

solchen Subjekten nämlich, denen die Möglichkeiten, Anlagen oder Fähigkei-

ten zu einemErscheinen in der Öffentlichkeit fehlen, obwohl sie ein Bedürfnis

danach empfinden; oder die auf eine andereWeise erscheinenmöchten, als es

der öffentliche Raum zulässt, und die vielleicht den öffentlichen Raum durch

1 Arendt: Vita activa, 63. Herv. meine.

2 Arendt: Vita activa, 251.

3 Arendt: Vita activa, 61.

4 Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.

5 Arendt: Vom Leben des Geistes, 97.

6 Arendt: Vom Leben des Geistes, 77.

7 Arendt: Vom Leben des Geistes, 77.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poetische Überlegungen: Binäropposition und Uneigentlichkeit 77

das Nichtstun selbst umgestalten wollen, es aber aufgrund ihrer Unsichtbar-

keit nicht können.

Wer nichts tut und so auch nicht in der Welt erscheinen kann, befindet

sich in einem Zustand der »Weltlosigkeit«.8 Rahel Jaeggi, die Hannah Arendt

als Sozialphilosophin der Exklusion versteht, weist diesen Zustand nicht als

statisches Faktum, sondern als dynamischen Prozess aus. Das vom öffentli-

chen Leben und der Gestaltung derWelt ausgeschlossene Prekariat, so Jaeggi,

akzeptiere diese Exklusion nicht, sondern befinde sich in einem »Kampf[…]

um Sichtbarkeit«.9 Texte, die sichmit demNichtstun literarisch auseinander-

setzen, bilden diesen Kampf um Sichtbarkeit ab – indem sie zeigen, wie ein

Nichtstun versteckt oder inszeniert werden muss, damit es (und die Person,

die es praktiziert) in der Welt erscheinen kann.

In der ersten Lektüre geschieht dies durch eine Simulation von Arbeit. Sie

soll den Luxus der Muße legitimieren, dem sich die Protagonisten aus Ro-

bert Walsers Der Gehülfe (1907) hingeben wollen. Die Simulation ist eine so-

wohl von der Muße als auch von der Arbeit unterschiedene, dritte Tätigkeits-

form, ein Nichtstun, das gesellschaftlich nicht legitimiert ist und das sich

durch den Anschein einer anderen, ›vollwertigen‹ Tätigkeit kaschieren will.

In der zweiten Lektüre zeigt sich, dass das Nichtstun auch durch Projektion

versteckt werden kann. In Thomas Manns Der Zauberberg (1924) soll von ei-

nem ›europäischen‹ Nichtstun, das dem ›westlichen‹ Ideal des Fortschritts

zuwiderläuft, abgelenkt werden – und zwar indem das Nichtstun als genuin

›asiatisches‹ Phänomen deklariert wird. Um selbst nicht unter der Verurtei-

lung des verachteten Nichtstuns zu leiden, schreiben es die Protagonisten des

Romans in einem orientalistischen Modus dem ›Osten‹ zu – um als der im

Gegensatz aktive ›Westen‹ zu erscheinen. Die dritte Lektüre exemplifiziert,

dass dieses Spiel auch umgekehrt, und zwar als Prätention funktioniert. Der

Erzähler-Protagonist aus Georges Perecs Un homme qui dort (1967) gibt vor, er

würdewegen seiner Indifferenz derWelt gegenüber nichts tun. Tatsächlich ist

ihm die Welt alles andere als gleichgültig. Er hält nur die bestehenden Hand-

lungsmodelle für sinnlos. Er will als Nicht-Erscheinender erscheinen, um zu

testen, ob die Welt und ihre Handlungsmodelle so verändert werden können.

In der letzten Lektüre zeigt sich die Kompensation als Mittel der Überblendung

eines gesellschaftlich verurteilten Nichtstuns. Der Protagonist aus Mirosław

Nahaczs Bombel (2004) kompensiert die Erniedrigung, die er als arbeitsloser

8 Arendt: Vita activa, 139.

9 Rahel Jaeggi:Wie weiter mit Hannah Arendt? Hamburg: Hamburger Edition (2008), 22.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Nichtstun als politische Praxis

›Penner‹ erleiden muss, durch exzessives Sprechen. Er will so in einer ande-

ren, neuen Rolle erscheinen: als Entertainer, als Chronist und Geschichtener-

zähler, und auch als Kritiker bestehender Verhältnisse – eine Rolle, in der er

durch sein Sprechen aktiv die bestehenden Verhältnisse verändern möchte.

Diese literarischen Texte stellen die gesellschaftliche Problematisierung

des Nichtstuns mit dar. Denn sie signalisieren, dass dem Nichtstun aufgrund

seiner gesellschaftlichen Ablehnung ein uneigentliches Sprechen (der Protago-

nisten, der Erzähler, der Romane imGanzen) eignet.Dabei handelt es sich um

ein Sprechen, das von etwas anderem ablenken, und seine eigentliche öffent-

liche Erscheinung bewirken, beeinflussen und manipulieren will. Dieses un-

eigentliche Sprechen ist darin dem Schauspiel ähnlich. Durch das Schauspiel

kann das Nichtstun als etwas anderes (meist Aktives) erscheinen, und wirkt da-

durch wie eine öffentlich legitime Tätigkeit (Handeln oder Arbeit), während es

gleichzeitig sein eigenes Schauspiel entlarvt und sich als Nichtstun zu erken-

nen gibt. Im gleichen Zug, in dem diese Geschichten das Nichtstun zu einem

Versteckspiel funktionalisieren, legen sie das offen,was versteckt werden soll.

Diese Geschichten sind in diesem Sinne keine Rätsel, die es aufzulösen gilt.

Sie zeigen vielmehr sehr offensichtliche Sachverhalte und Beziehungen, um

sie dann von den nichtstuenden Charakteren verzerren zu lassen, was komi-

sche, aber auch tragische Effekte produziert. Ohne dominante Diskurse der

Auf- oder Abwertung des Nichtstuns zu übernehmen, gelingt es der Literatur

mittels dieser Verfahren die Paradoxien, die Handeln und Nichtstun mitein-

ander verbinden, offenzulegen und beide Pole in neuer Weise miteinander

ins Spiel zu bringen.

Die Literatur, die sich mit dem Nichtstun beschäftigt, zeichnet sich so

dadurch aus, den Gegensatz zwischen Nichtstun und Handeln aufzulockern,

indem sie beide Tätigkeiten gleichzeitig abbildet. Sie wirft damit auch eine

wichtige Frage auf: Wenn legitime Tätigkeiten gespielt und nachgestellt wer-

den können, kann man dann ein durch uneigentliches Sprechen überspieltes

Nichtstun überhaupt von ›echter‹ Handlung oder ›echter‹ Arbeit unterschei-

den? Folgt man nämlich der Logik von Arendt, so kann diese Art des uneigent-

lichen Erscheinens nicht unbedingt von dem Erscheinen durch eine ›legitime‹

Tätigkeit unterschieden werden. Dies leitet sich aus derTheater-Metapher ab,

die Arendts Werk durchzieht, und in der sie eine Parallelität zwischen dem

Handeln und dem Schauspielern bzw. dem Theater feststellt. Das Erscheinen

des Subjekts in der Welt sei, so Arendt, mit einer »Aufführung« im Theater

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poetische Überlegungen: Binäropposition und Uneigentlichkeit 79

vergleichbar.10 »Handelnd und sprechend offenbaren die Menschen jeweils,

wer sie sind, zeigen aktiv die personale Einzigartigkeit ihres Wesens, treten

gleichsam auf die Bühne der Welt«,11 schreibt sie. Aus der Behauptung einer

solchen Relation drängt sich eine Vermutung auf, die Arendt in ihrem Werk

kaum berücksichtigt hat: dass die auf das Handeln übertrageneMetapher des

Theaters auch umgekehrt funktioniert, dass also Handlung einerseits nur ge-

spielt werden kann, und dass das Schauspiel allein aufgrund seinesErscheinens

ebenfalls eine Handlung darstellt.12

Es ist also einerseits möglich, das Nichtstun als Tätigkeit zu beschreiben,

die dem Schauspiel verwandt ist, und andererseits das Schauspiel im Nichts-

tun auch als Handlung zu betrachten. Die Verfahren der Uneigentlichkeit, die in

der Literatur zur Darstellung des Nichtstuns funktionalisiert werden, bilden

so nicht nur seine gesellschaftliche Problematisierung ab. Die Uneigentlich-

keit wird außerdem zum Anker einer möglichen Relativierung zwischen Tun

und Nichtstun. Sie zeigt, dass sich das Nichtstun produzieren und etwas an-

fangen muss, um zu erscheinen. Damit ist es nicht weniger produktiv als die

Arbeit, und prägt den Erscheinungsraum ebenso wie das Handeln. Sie sugge-

riert auch, dass Tätigkeiten, die gesellschaftlich als ›legitim‹ und ›vollwertig‹

kodiert sind, ebenso schauspielerische Elemente enthalten können, weil auch

sie auf der »Bühne der Welt« (s.o.) erscheinen.

Die Literatur bildet das Verhältnis zwischen Nichtstun und ›richtigem‹

Tun nicht als Opposition ab, sondern stellt es als eine komplexe Dynamik

dar. Die literarischen Texte hinterfragen diesen oft als unauflösbar wahrge-

nommenen Gegensatz, ähnlich wie die philosophischen Betrachtungen des

Nichtstuns, die im vorangegangenen Kapitel vorgestellt wurden.

10 Arendt: Vita activa, 233.

11 Arendt: Vita activa, 219.

12 Arendt geht grundsätzlich davon aus, dass Handlung nicht mit Täuschungen operiert,

da sich der Mensch im Handeln und Sprechen als der zeigt, der er wirklich ist. Vgl.

Arendt:Vita activa, 219. Doch andererseits identifiziert sie das Lügen als genuineHand-

lung. Vgl. Hannah Arendt:Wahrheit und Lüge in der Politik. Zwei Essays.München: Piper

(2016), 73.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße

Die Simulation von Arbeit, wie sie im nächsten Abschnitt untersucht wird,

stellt nicht nur ein literarisches Phänomen dar. Die Tendenz zur Simulation

von Arbeit hat sich aus der historischen Veränderung der Arbeit, und ihrer

Wahrnehmung in der Gesellschaft entwickelt – und wird in der Literatur als

solche aufgegriffen. Dabei sind zwei Faktoren besonders relevant: Zum einen

die Aufwertung von Arbeit in der Neuzeit und die Tatsache, dass sie sich da-

durch an die Muße annähert. Zum anderen die Verknappung der Arbeit im

20. Jahrhundert und die daraus resultierenden Beschäftigungsmaßnahmen.

Diese beiden Faktoren, die im Folgenden weiter ausgeführt werden, tragen

zu einer Art ›simulativer Umwertung‹ von Arbeit bei.

Annährungen

Ein Grund, Arbeit überhaupt zu simulieren, liegt in der großen gesellschaft-

lichen Wertschätzung, die ihr seit einigen Jahrhunderten zukommt. Im Zuge

ihrer Aufwertung hat sich ein dominanter Diskurs entwickelt, der der Arbeit

einen ähnlichen Genusswert zuschreibt wie der Muße. Diese Nähe von Muße

und Arbeit, die auch bei Robert Walser durchscheint, ist historisch betrachtet

ein relativ neues Phänomen. Blickt man zurück zu den Anfängen der europäi-

schen Kultur, so stellt man eine strenge Trennung zwischen Arbeit und Muße

fest. In der griechischen Antike wurde Arbeit (ponos) als die Befriedigung von

Grundbedürfnissen verstanden, und als minderwertige Tätigkeit angesehen.

So schreibt Hannah Arendt, dass alle Beschäftigungen, die »nicht um ihrer

selbst willen unternommen wurden, sondern um die Lebensnotwendigkeiten

herbeizuschaffen«, dem »verachteten Stand der Arbeit gleichgestellt« wur-

den.1 Die Muße (scholé) hingegen war eine hochgeachtete Tätigkeit, gerade

weil sie die Freiheit von der Arbeit bedeutete:

1 Arendt: Vita activa, 101.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Nichtstun als politische Praxis

Die griechische σχολή [scholé] wie das lateinische otium bedeuten nicht

so sehr Muße als Freiheit von politischer Tätigkeit; allerdings werden beide

Worte auch gebraucht, um Freiheit von Arbeit und den Lebensnotwendig-

keiten zu bezeichnen. In jedem Fall handelt es sich nicht primär um Freizeit,

sondern um eine von Sorge und Mühe freie Lebenslage.2

Muße im antiken Sinne meint gerade einen Rückzug von dem Tätigkeitsprin-

zip der Notwendigkeit, was sie im Gegensatz zur einfachen Arbeit zu einer

hochkultivierten Tätigkeitsform machte: »Muße bildet […] die Voraussetzung

des bios theoretikos (Aristoteles) eines Philosophen als der vornehmsten anti-

ken Lebensform und des otium cum dignitate« der römischen Nobilität, die mit

dem niederen labor, der Werkarbeit, nichts zu tun hatte.3 Muße, Müßiggang,

Freizeit, Nichtstun und alle anderen Termini, die sich in diese Reihe einfügen

lassen, bilden seit der Antike und mindestens bis ins späte Mittelalter einen

positiven Gegenbegriff zur negativ konnotierten Arbeit als Tätigkeit aus der

Sphäre der Notwendigkeit.

Doch in der Neuzeit ändert sich diese Relation drastisch, weil Arbeit nun-

mehr als etwasGuteswahrgenommenwird. ImGegensatz zur Korrelation der

Arbeit mit Sorge und Mühe, wie Hannah Arendt sie für die Antike beschreibt,

entstand in der Neuzeit ein Diskurs, in dem Arbeit zu einer Möglichkeit um-

gedeutet wird, das eigene Leben selbstständig verbessern zu können. Zum

einen verbreitet sich durch die theoretische Arbeit von John Locke ab Ende

des 17. Jahrhunderts die Erkenntnis, dass Arbeit zur Akkumulation von Eigen-

tum führen kann.4 Adam Smith postulierte knapp hundert Jahre später, dass

sich daraus auf nationaler wie auf individueller Ebene Reichtum erwirtschaf-

ten lässt.5 Für den arbeitenden Menschen der Neuzeit war dies in vielerlei

Hinsicht eine segenreiche Kehrtwende: lange eingeschnürt in das Korsett des

Frondienstes und ähnliche Abhängigkeiten, versprach eine Aufwertung der

Arbeit für ihn auch eine Befreiung aus rigiden Beschäftigungssystemen und

die Möglichkeit eines sozialen Aufstiegs. Erfolgreiche Berufsarbeit, so heißt es

2 Arendt: Vita activa, 418.

3 Johannes Engels: Merces auctoramentum servitutis – Die Wertschätzung bestimmter

Arbeiten undTätigkeiten durch antike heidnische Philosophen. In:Arbeit imMittelalter.

Vorstellungen undWirklichkeiten. Hg. v. Verena Postel. Berlin: Akademie (2006), 60.

4 Vgl. John Locke: The Second Treatise of Government. Hg. v. Thomas P. Peardon. New York:

Liberal Arts Press (1952).

5 Adam Smith: An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations. Hg. v. Jona-

than B. Wight. Petersfield: Harriman House (2007), 293.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 83

bei Aßländer und Wagner, vermochte es angeblich, »Stand und Herkunft als

klassische gesellschaftliche Stratifikationsmerkmale« abzulösen.6

Es entwickelte sich zudem die Idee, dass der Mensch die ihm gegebe-

nen Möglichkeiten erst in der Arbeit vollkommen realisieren könne.Während

im Mittelalter noch eine große Skepsis gegenüber technisierter und indus-

trieller Arbeit vorherrschte, so hielt man sie in der Neuzeit zunehmend für

den Beweis des menschlichen Erfindungsgeistes. Der arbeitende Mensch ist

in dieser Perspektive ein schöpferisches Wesen, und die Arbeit Manifestati-

on seiner weltbildenden »Naturbeherrschung« und der Innovation seines Den-

kens.7 Den Höhepunkt dieses »glänzende[n] Aufstieg[s] der Arbeit von der

untersten und verachtetsten Stufe zum Rang der höchstgeschätzten aller Tä-

tigkeiten«, soHannah Arendt, ist imDenken vonKarlMarx erreicht, in dessen

Einschätzung die Arbeit nicht nur die »Quelle aller Produktivität« ist, sondern

auch »Ausdruck der Menschlichkeit des Menschen selbst«.8 Diese und ande-

re Würdigungen bilden seit dem 17. Jahrhundert einen Diskurs der Arbeits-

Idealisierung aus, der nachteiligere Beurteilungen der Arbeit in nicht unwe-

sentlichem Maße verdrängt hat. In diesem Diskurs ist Arbeit nicht mehr mit

»Sorge« und »Mühe« verbunden, wie Arendt es für die Antike beschreibt –

im Gegenteil. Mithilfe der eben genannten Vorteile der Arbeit – Eigentum,

Reichtum, sozialer Aufstieg, Innovation, Weltbildung – operiert dieser Dis-

kursmit der Suggestion, Arbeit sei nicht nur produktiv und nützlich, sondern

auch angenehm. Ebenso angenehm, so die Implikation, wie die Muße, die die

Arbeit doch eigentlich erst ermöglichen soll.

Arbeit als Zeichen

Diese Idee einer angenehmen, genussvollen Arbeit hat jedoch eine Kehrsei-

te: die positive Umwertung der Arbeit birgt nicht nur Vorteile für Arbeiter,

sondern ist auch von kapitalistischen Machtinteressen geleitet. Das verleitet

zu der Annahme, dass die Vorstellung, Arbeit sei eine angenehme Tätigkeit, in

gewisser Hinsicht nur eine Täuschung ist, die zu der tatsächlich weiterhin

mühseligen Arbeit animieren soll.

6 Michael S. Aßländer u. Bernd Wagner: Einführung: Arbeit und Philosophie. In: Philo-

sophie der Arbeit. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Hg. v. Dens. Berlin: Suhrkamp

(2017), 11.

7 Georg Jochum: Arbeit als Grundlage menschlicher Existenz: Zur historischen Entwick-

lung des Verständnisses vonArbeit. In:HandbuchArbeitssoziologie. Hg. v. Fritz Böhle u.a.

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften (2010), 99.

8 Arendt: Vita activa, 119f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Nichtstun als politische Praxis

Obwohl Arbeit bis heute einen hohen gesellschaftlichen Stellenwert in-

ne hat, wurde dieser Wert doch zugleich ›ausgehöhlt‹. David Graeber zufolge

hat sich nämlich die in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts häufig ge-

troffene Prognose über die Zukunft der Arbeit nicht bewahrheitet. Diese Pro-

gnose, für die Jeremy RifkinsThe End of Work (1995) als exemplarisch zu lesen

ist, beinhaltete die Behauptung, dass der technologische Fortschritt in gro-

ßem Ausmaß Arbeitsplätze im Industrie-, Landwirtschafts- und Dienstleis-

tungssektor überflüssig machen würde.9 Da in Folge nur wenige Menschen

Arbeit haben würden, so stellten sich Rifkin und andere vor, müsse sich die

Gesellschaft organisatorisch auf Arbeitslosigkeit einstellen. Diese Voraussage

ist Graeber zufolge nur zum Teil eingetroffen, denn während einige Sektoren

Arbeitsplätze abbauen mussten, haben sie sich in anderen schlagartig ver-

mehrt. Diese zusätzlich geschaffenen Arbeitsplätze seien allerding sinnlos,

so die These Graebers, da sie dem kapitalistischen Diktum der Effizienz zu-

widerlaufen. Es mag heute keinen Mangel an Arbeitsplätzen geben, doch bei

vielen von ihnen handele es sich um »jobs that don’t seem[…] to really domuch

of anything«.10 Er schreibt:

the same period that saw the most ruthless application of speed-ups and

downsizing in the blue-collar sector also brought a rapid multiplication of

meaningless managerial and administrative posts in almost all large firms.

It’s as if businesses were endlessly trimming the fat on the shop floor and

using the resulting savings to acquire evenmore unnecessary workers in the

office upstairs.11

Graebers Begründung für diese Entwicklung ist vielschichtig, operiert aber

im Kern mit Machtargumenten: jemanden viel Gehalt für eine Tätigkeit zu

zahlen, die demjenigen sinnlos erscheint, hält er für eine Form der Unter-

drückung. Insbesondere wenn sozial wertvolle Arbeit (Graeber spricht von

»social value«, und nennt dafür KindergärtnerInnen, ÄrztInnen usw. als Bei-

spiele) viel geringer entlohnt wird.12

The answer clearly isn’t economic: it’s moral and political. The ruling class

has figured out that a happy and productive population with free time on

9 Jeremy Rifkin: The End of Work. The Decline of the Global Labor Force and the Dawn of the

Post-Market Era.New York: G. P. Putnam’s Sons (1995).

10 David Graeber: Bullshit Jobs. A Theory. London: Allen Lane (2018), xiii.

11 Graeber: Bullshit Jobs, 18.

12 Graeber: Bullshit Jobs, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 85

their hands is a mortal danger. […] the feeling that work is a moral value

in itself, and that anyone not willing to submit themselves to some kind of

intense work discipline for most of their waking hours deserves nothing, is

extraordinarily convenient for them.«13

Graeber argumentiert, dass Arbeit zum Selbstzweck avanciert ist. »We have

become a civilization based on work – not even »productive work« but work

as an end and meaning in itself.«14

Ähnlich argumentierte bereits vierzig Jahre zuvor Jean Baudrillard.

Baudrillard leitet seine medientheoretische Idee einer simulierten Realität

(er nennt dies Hyperrealität), um die es später noch gehen wird, nämlich aus

einer post-marxistischen Betrachtung moderner Arbeitsmarktentwicklung

ab. Schon Marx hätte erkannt, heißt es da, »daß das Kapital dazu tendierte,

die Arbeitskraft zu reduzieren, wenn nicht gar vollständig aus seinem Pro-

zeß auszuschalten, und sie durch eine riesige Menge toter Arbeitskraft zu

ersetzen.«15 Anstelle des von Marx erhofften Schwindens der Herrschaft des

Kapitals, so argumentiert Baudrillard, hätte sich diese ›tote Arbeit‹ von der

»Produktivkraft« zu einem »Produkt« gewandelt:16

Denn die Arbeit ist keine Kraftmehr, sie ist Zeichen unter Zeichen geworden.

[…] Früher bezeichnete die Arbeit die Realität der gesellschaftlichen Produk-

tion, eines gesellschaftlichenZiels, Reichtumanzuhäufen. […]DieArbeitwar

in jedem Fall von einer Zweckbestimmung durchzogen – […] Heute gilt das

nicht mehr: Die Arbeit ist nicht mehr produktiv, sie ist zur Reproduktion der

Arbeitsanweisung geworden.17

Daraus folgt dieThese, Arbeit leiste nichts als die Kreation eines Abbilds ihrer

selbst. Sie sei damit eine Funktion des Imaginären: »[S]ie ist nur noch der Spie-

gel der Gesellschaft, ihr Imaginäres, ihr phantastisches Realitätsprinzip«.18

Die Vorstellung, dass auch nur einige Arten von Arbeit zum Selbstzweck

avanciert sind, bricht mit allen Arbeitskonzepten, die in den letzten Jahr-

tausenden erdacht worden sind. Hannah Arendt argumentiert, dass Arbeit

13 Graeber: Bullshit Jobs, xvi–xvii.

14 Graeber: Bullshit Jobs, xxiv.

15 Jean Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod. Übers. v. Gerd Bergfleth u.a. Mün-

chen: Matthes & Seitz (1982), 62.

16 Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod, 50.

17 Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod, 23f.

18 Baudrillard: Der Symbolische Tausch und der Tod, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Nichtstun als politische Praxis

immer einen konkreten Zweck verfolgt, und zwar »Lebensnotwendigkeiten

herbeizuschaffen«. Man arbeitet, um zu überleben: für Essen, Wärme und

Unterkunft. Diese Zweckgerichtetheit war in der griechischen Antike zu ei-

nem solchen Maße etabliert, dass alle Beschäftigungen als Arbeit galten, »so-

bald sie nicht um ihrer selbst willen unternommen wurden«.19 In der Neuzeit

sei die Zweckhaftigkeit der Arbeit sogar noch erweitert worden, indem man

ihr die Erzeugung eines Produktes nachsagte – eine Anschauung, die Arendt

nicht teilt. Ihrer Ansicht nach zeichnet sich die Arbeit dadurch aus, »daß sie

nichts objektiv Greifbares hinterläßt, daß das Resultat ihrer Mühe gleich wie-

der verzehrt wird«.20 Tatsächlich sei aber gerade die Vermischung von Arbei-

ten (homo laborans) und Herstellen (homo faber) einer der Gründe für die große

Wertschätzung der Arbeit in der Moderne. Arendt schreibt:

Denn ausschlaggebend für die neuzeitliche Rangerhöhung der Arbeit war

gerade ihre »Produktivität«, und Marxʼ blasphemisch gemeinte Formulie-

rung, daß die Arbeit (und nicht Gott) den Menschen erschaffen habe oder

daß die Arbeit (und nicht die Vernunft) ihn von allen anderen Tieren un-

terscheide, spricht nur in schockierender Radikalität aus, worüber sich die

gesamte Neuzeit im Grunde einig war.21

Graeber geht davon aus, dass in diesem über Jahrhunderte verfestigten Kon-

text eine Feststellung wie die, Arbeit sei nicht mehr zweckhaft, und schon gar

nicht mehr produktiv, problematisch sein könnte. Selbstzweck kann vor die-

semHintergrund kein anerkanntes Element von Arbeit sein; ihre gesellschaft-

liche Wertschätzung beruft sich weiterhin auf ihre produktive, und nicht auf

ihre selbstreflexive Kraft. Diese Diskrepanz erfordere Graeber zufolge eine

Täuschung, insofern man sich als ArbeitnehmerIn dazu gezwungen sähe, so

zu tun, als ob die eigene Arbeit tatsächlich sinnhaft ist:

Bullshit jobs are not just jobs that are useless or pernicious; typically, there

has to be some degree of pretense and fraud involved as well. The jobholder

must feel obliged to pretend that there is, in fact, a good reason, why her

job exists, even if, privately, she finds such claims ridiculous. There has to be

some kind of gap between pretense and reality.22

19 Arendt: Vita activa, 101.

20 Arendt: Vita activa, 104.

21 Arendt: Vita activa, 103f.

22 Graeber: Bullshit Jobs, 8.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 87

Aus Graebers Arbeit lassen sich also zwei wichtige Feststellungen ableiten.

Zum einen liegt damit ein Hinweis darauf vor, dass nicht nur die Arbeit ver-

schiedentlich in den Bereich der Freizeit (bzw. der Nicht-Arbeit) eindringt,

sondern auch andersherum. Die beiden Tätigkeitsbereiche opponieren dem-

nach weit weniger als bisher angenommen. Zum anderen scheint das Ein-

dringen des Nichtstuns in den Bereich der Arbeit einer ähnlichen Maskie-

rungsnotwendigkeit zu unterliegen, wie es anders herum der Fall ist. So wird

Arbeit, die man freiwillig in der eigenen Freizeit verrichtet, zum Beispiel als

Selbstverwirklichung getarnt, oder als Errungenschaft einer flexiblen Arbeits-

zeitenregelung. Analog dazu ist es konstitutiv für zwecklose Arbeit, dass sie

von denen, die sie verrichten, nicht offen als solche gekennzeichnet wird. Im

Gegenteil: sie täuschen anderen, besonders ihren Arbeitgebern, vor, dass ih-

re Arbeit einen externen Zweck erfüllt, dass sie sinnvoll ist. Ironisch daran

ist, dass diese Täuschung selbst, der Arbeit in vielerlei Hinsicht gleich, eine

spezialisierte Tätigkeit ist. Annalisa Fischer argumentiert entsprechend, die

Fälschung (»forgery« – die ja mit der Täuschung eng verwandt, wenn nicht

mit ihr identisch ist), müsse als »autonomous mimetic method of creation«

verstanden werden.23 Die Tatsache also, dass die topologische Verschiebung

des Nichtstuns in den Bereich der Arbeit wiederum mit einer anderen Art

von Arbeit verdeckt wird, suggeriert, dass eine zentrale, weil reale, Praxis des

Nichtstuns im Bereich der Arbeit stattfindet.

Diese Tendenz, die strikte Opposition von Arbeit und Nichtstun aufzu-

lösen, hat auch literarischen Niederschlag gefunden. In der Literatur über

das Nichtstun tauchen immer wieder Texte auf, die eine komplexere und vor

allem engere Beziehung zwischen Arbeit und Nichtstun etablieren, und in

denen sich diese vermeintlich diametral entgegengesetzten Tätigkeitsformen

Nichtstun und Arbeit räumlich, strukturell und semantisch überlagern. Mel-

villes Bartleby zum Beispiel hört auf als Schreiber zu arbeiten, bleibt aber

doch im Büro und wird weiterhin bezahlt. In Robert Musils Der Mann ohne

Eigenschaften dreht sich alles um die Arbeit an der ›Parallelaktion‹, die aller-

dings nie ein Ergebnis zu produzieren vermag, und deren Arbeitstreffen nicht

viel mehr sind als ein genussvoller Salon.24 In Kafkas Das Schloss ist K. im

23 Annalisa Fischer: Preface. In: Faking, Forging, Counterfeiting. Discredited Practices at the

Margins of Mimesis. Hg. v. Ders. u.a. Bielefeld: transcript (2018), 8.

24 Über das Ziel der ›Parallelaktion‹ heißt es dort bezeichnenderweise: »Es dürfe nicht nur

praktisch, es müsse eine Dichtung sein« – womit die Grenze zwischen Arbeit, Politik

und Ästhetik verunklart wird. Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften. Erstes Buch.

Hg. v. Adolf Frisé. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt (2014), 178.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Nichtstun als politische Praxis

Arbeitsauftrag als Landvermesser unterwegs, kann jedoch wegen der Uner-

reichbarkeit des Verwaltungsapparats nicht wirklich tätig werden – was ihn

jedoch nicht davon abhält, weiter an seinem Arbeitsort zu verweilen.25 Robert

Walsers Romane, die nicht zuletzt wegen ihres Einflusses auf Kafkas Werk

bekannt geworden sind, zeigen eine ähnliche, noch weitreichendere Überla-

gerung, die sich ganz konkret im Bereich des Tuns als solchem ansiedelt, und

so die traditionelle Trennung zwischen Arbeit und Muße aufhebt.

Walser tut dies, indem er der Opposition zwischen Arbeit und Nichtstun

das vermittelnde Element der Simulation hinzufügt. Diese eröffnet die Mög-

lichkeit zu denken, dass die Arbeit zwar Genuss nur simuliert, diese Simu-

lation aber genussreich sein kann. Arbeit zu simulieren kann also seinerseits

Gefallen hervorrufen. Dass Arbeit mit Genuss auf eine verschobene Weise in

Verbindung steht, besagt auch Sigmund FreudsThese der Triebsublimierung.

In Das Unbehagen der Kultur (1930) schreibt er:

Die Möglichkeit, ein starkes Ausmaß libidinöser Komponenten, narzißti-

sche, aggressive, und selbst erotische, auf die Berufsarbeit und auf die mit

ihr verknüpften menschlichen Beziehungen zu verschieben, leiht ihr einen

Wert, der hinter ihrer Unerläßlichkeit zur Behauptung und Rechtfertigung

der Existenz in der Gesellschaft nicht zurücksteht. Besondere Befriedigung

vermittelt die Berufstätigkeit, wenn sie eine frei gewählte ist, also bestehen-

de Neigungen, fortgeführte oder konstitutionell verstärkte Triebregungen

durch Sublimierung nutzbar zu machen gestattet.26

Arbeit, so Freud, hat also das Potential, den Menschen auf ebenso befriedi-

gende Weise zu beschäftigen, wie die Tätigkeiten, die dem Lustprinzip oh-

ne Umschweife folgen. Er impliziert, dass sie diese Triebregungen produktiv

umlenken und damit zumindest zeitweilig ersetzen kann. Indem Freud das

Angenehme und Lustvolle, dem sich der Mensch normalerweise in der Zeit

der Muße widmet, idealtypisch der Arbeit zuschreibt, vollzieht sein Denken

25 Die Aufhebung vonGrenzen – zwischen privat und öffentlich, bekannt und unbekannt,

Institution und Mensch –, für die Kafkas Werk bekannt ist, gilt auch für das Paar Ar-

beit/Nicht-Arbeit. Dies wird z.B. durch Funktionsvertauschungen dargestellt: K. will

mit demBeamtenKlamm,der ihnüber seineArbeit unterrichten soll, »als Privatmann«

sprechen, während er stattdessen mit seiner Wirtin, die ihm nichts über seine Arbeit

mitteilen kann, über seine Stelle spricht. Franz Kafka: Das Schloß. Frankfurt a.M.: Fi-

scher (2012), 98.

26 Freud: Das Unbehagen in der Kultur, 46f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 89

eine Integration von Muße und Arbeit, die ihre ursprüngliche Trennung auf-

hebt. Diese konzeptuelle Aufhebung bleibt bis ins 21. Jahrhundert relevant. So

schreibt Svenja Flaßpöhler mehr als 80 Jahre später: »Arbeit ist für uns heu-

te nicht mehr nur Mühsal. Wir, die wir unsere Arbeit gern tun und uns in ihr

verausgaben auch über das erforderlicheMaß hinaus, sind keine Pflichtarbei-

ter im herkömmlichen Sinne mehr, sondern Genussarbeiter.«27 Die Ansätze

von Freud und Flaßpöhler lassen sich beide mit dem Begriff der Simulation

in Verbindung bringen. Wenn die Arbeit eine »Befriedigung« (Freud), einen

»Genuss« (Flaßpöhler) simulieren kann, dann kann auch die Simulation von

Arbeit wiederum Befriedigung und Genuss bringen.

27 Svenja Flaßpöhler: Wir Genussarbeiter. Über Freiheit und Zwang in der Leistungsgesell-

schaft. München: DVA (2011), 9. Flaßpöhler benutzt den Begriff der Simulation nicht,

hält aber den Genuss von Arbeit für kulturell kodiert (eher als in der Tätigkeit selbst

angelegt), und deshalb auch für problematisch.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Nichtstun als politische Praxis

SIMULATION in Der Gehülfe von Robert Walser, 1907

Die folgende Lektüre setzt sich mit einem Phänomen auseinander, das – zumindest vor-

dergründig – in einem offensichtlichenWiderspruch zumNichtstun steht: die Arbeit. In

diesem Kapitel wird gezeigt, dass Arbeit auch eine Praxis des Nichtstuns sein kann,

und zwar wenn sie nicht einfach gemacht, sondern spielerisch simuliert wird, und sich

damit der Muße annähert. Anhand von Robert Walsers Der Gehülfe (1907) wird die-

se Simulation von Arbeit untersucht, die einem Lustprinzip folgt, dabei allerdings aus

gesellschaftlichen Gründen als Arbeit kodiert werden muss.

 

Im zweiten Roman Robert Walsers, Der Gehülfe,28 verschwimmt die in der

europäischen Geistesgeschichte so prävalente Trennung von Arbeit und Mu-

ße. Die Geschichte erzählt von einem Angestellten, JosephMarti, der imHaus

seines Vorgesetzten, des Ingenieurs Karl Tobler, sowohl arbeitet als auch lebt.

Im Haus gibt es zwei Bereiche, die unterschiedlich konnotiert sind: Im Büro

wird gearbeitet, im Rest des Hauses ist man frei,müßig zu sein (neben Tobler

arbeitet niemand sonst in der Familie). Schon früh im Text kündigt sich al-

lerdings an, dass diese Bereiche nicht ganz strikt voneinander getrennt sind:

Das Toblersche Haus war überdies noch zweiteilig, es bestund aus einem

Wohnhaus sowohl wie aus einem Geschäftshaus, und Josephs Pflicht und

Schuldigkeit war, beide Sorten Häuser ergründen zu lernen.Wo Familie und

Geschäft so nah beieinander sind, daß sie sich, man möchte sagen, körper-

lich berühren, kann man das eine nicht gründlich kennen lernen und zu-

gleich das andere übersehen. (G 27)

Die Nähe zweier so unterschiedlicher Räume – einer, in dem das Geschäftli-

che erledigt wird, der andere, in dem man mit dem Rest der Familie müßig

sein darf – ist so groß, dass man von einem In-Eins-Fallen sprechen kann.

Aus dieser Nähe geht das paradoxe Motiv des praktischen Nichtstuns in der

Form ›müßiger Arbeit‹ hervor. Das zeige ich in drei Schritten. Im folgenden,

ersten Unterkapitel (Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit) erörtere ich, dass

der Topos der Arbeit durch eine Reihe von Unverhältnismäßigkeiten umkodiert

wird in eine Tätigkeit, die der Muße nähersteht als die Arbeit, die damit ei-

gentlich denotiert werden soll. Im zweiten Unterkapitel (Simulationen) führe

28 RobertWalser: Der Gehülfe. SämtlicheWerke in Einzelausgaben. Bd. 10. Hg. v. Jochen Gre-

ven. Zürich: Suhrkamp (1985). Wird nachfolgendmit der Sigle G und der Seitenzahl im

Text zitiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 91

ich zwei verschiedene Simulationen aus. Zum einen die ostentative, unechteMu-

ße (Ostentative, unechte Muße), die als Auszeichnung bürgerlicher und aris-

tokratischer Lebensentwürfe die am höchsten wertgeschätzte Tätigkeitsform

der Diegese darstellt. Die beiden Protagonisten Tobler und Marti setzen alles

daran, so müßig wie möglich zu leben – der erste, um aus Eitelkeit seinen

Wohlstand öffentlich zu beweisen, der zweite, um indirekt an diesem Wohl-

stand teilhaben zu können, den er selbst nie erreichen wird. Um dies zuwe-

ge zu bringen, wird Muße in ihrer Auslebung regelrecht inszeniert. Die Arbeit

hingegen ist nicht etwa Grundlage dieserMuße, indem sie ihr die finanziellen

Mittel bereitstellt, sondern wird stattdessen Teil der Inszenierung. Diese Art

der semantischen Aushöhlung des Arbeitsbegriffs wird um ein weiteres Phä-

nomen ergänzt, das ich in Anlehnung an Jean Baudrillard Hyperarbeit nenne:

die Arbeit, die Marti als Angestellter notgedrungen ausführen muss, wird in

Muße umgewandelt, indem er die Arbeit nicht ›einfach so‹ ausführt, sondern

sie ebenfalls inszeniert wie ein Theaterspiel (Hyperarbeit). Die Semantik der

Arbeit kommt also nicht tatsächlich, sondern nur als Zeichen zum Ausdruck,

welches wiederum für die Legitimierung kostspieligen Müßiggangs funktio-

nalisiert wird: Weil es so aussieht, als ob gearbeitet wird, wird angenommen,

dass genug Geld da ist, um Feste zu feiern, gut zu essen usw. Im dritten und

letzten Unterkapitel (Gemeinschaft und Illusion) zeige ich, dass sowohl die

ostentative Muße als auch die Hyperarbeit mit einer Vorstellung von Gemein-

schaft korrespondiert, die Arbeit grundsätzlich ausschließt, aber aufgrund

ihrer gesellschaftlich hohen Stellung als Zeichen immer mittragen muss.

Es zeigt sich also insgesamt, dass Arbeit so engmit der Muße verschränkt

ist, dass ihr eigentlicher Referent in denHintergrund tritt, und zeitweise voll-

kommen verschwindet. Im Gehülfen ist der Topos der Arbeit, so dieThese, nur

mehr eine vom Nichtstun bzw. der Muße usurpierte Tätigkeitsform, die nur

in ihrer Darstellung, als Zeichen, als Spiel, als Theater wichtig ist.

Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit

Der Roman Der Gehülfe von Robert Walser zeichnet sich durch eine merkwür-

dige Ambivalenz aus: obwohl sein zentrales Thema die Arbeit ist,29 scheint es

29 Rüsch schreibt, dem Roman sei die »klare thematische Begrenzung« des Angestell-

tenverhältnisses gegeben. Lukas Rüsch: Ironie und Herrschaft. Untersuchungen zum Ver-

hältnis von Herr und Knecht in RobertWalsers Roman »Der Gehülfe«. Königstein/Ts.: Forum

Academicum (1983), 15.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Nichtstun als politische Praxis

dennoch, als würde niemand darin wirklich arbeiten. Zwar ist die Geschich-

te voll von Arbeitsdarstellungen, doch diese weichen in vielerlei Hinsicht von

einer konventionellen Vorstellung von Arbeit ab – es kommt dabei zu einer re-

gelrechten ›Aushöhlung‹ des Arbeitsbegriffs. Diese ›Aushöhlung‹ wird im Fol-

genden anhand von verschiedenenUnverhältnismäßigkeitenbeschrieben, bevor

im nächsten Kapitel die Gründe für diese ›Aushöhlung‹ und die jeweils zur

Anwendung kommenden performativen Strategien als Praktiken des Nichtstuns

ausgewiesen werden.

Der Roman beschreibt ein Angestelltenverhältnis – sein Beginn ist durch

den Eintritt des Protagonisten Marti in die Stelle des Gehülfen, das Ende

durch seinen Stellenaustritt markiert. Anstellung findet er bei dem kürzlich

selbstständig gewordenen Ingenieur Tobler, dessen Büro in seinen Familien-

sitz integriert ist, die »Villa Abendstern« im Dorf Bärenswil. Den Erwerb der

Villa und die finanziellenMittel zur Eröffnung seines Geschäftes verdankt To-

bler einer Erbschaft. Als ›Gründer‹ ist Tobler ehrgeizig, auch zeichnet er sich,

zumindest vordergründig, durch seine Arbeitsamkeit aus, der eine Reihe von

Erfindungen Rechnung trägt: Neben seinen ›Hauptwerken‹ – der Reklame-

Uhr und des Schützenautomaten (ein mit Münzen betriebener Munitions-

spender) – zählen zu seinen Geräte-Konzeptionen eine Bohrmaschine (G 141),

ein patentierter Krankenstuhl (G 141), und ein Dampfapparat (G 50). Für die

optimale Unterstützung dieser Schaffensfreude wünscht er sich einen geeig-

neten Mitarbeiter. Einen, wie es Tobler beim ersten Gespräch Marti gegen-

über ausdrückt, »Kopf als Angestellten«, eine »Intelligenz, eine selbstständig

arbeitende Kraft« (G 10). Da ihm jener, zwar etwas umständlich, aber affirma-

tiv, antwortet: »Was mich betrifft, ich glaube und hoffe des bestimmtesten,

daß ich jederzeit dasjenige zu leisten imstande sein werde, was Sie glauben

werden, vonmir verlangen zu dürfen« (G 10) – so ist hier, auf den ersten Blick,

ein fleißiges Arbeitsmilieu umrissen, in welchem ein fordernder Vorgesetz-

ter und dienstwilliger Angestellter zur idealen Übereinkunft kommen. Doch

Martis umständliche Versicherung gibt Anlass zur Verwunderung: Zu viel und

zu komplex wird hier gesprochen, als dass es mit einem einfachen ›Ja‹, was

hier verlangt wird, gleichgesetzt werden könnte. Es handelt sich dabei um

das erste Anzeichen einer für diesen Roman charakteristischen semantischen

Unverhältnismäßigkeit, die den Topos der Arbeit im Fundament definiert. Der

sprachliche Überfluss in der eben zitierten Rede Martis, deren Aussage un-

gleich kleiner ist als ihr Sprachvolumen, ist nur ein Beispiel für die Reihe von

Unverhältnismäßigkeiten, die im Weiteren auch materielle und finanzielle

Aspekte der Diegese markiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 93

ToblersWortwahl – seine Idee vom »Kopf als Angestellten« – enthält einen

ersten Hinweis auf die unverhältnismäßige Beschaffenheit seines Unterneh-

mens. Diese ausbuchstabierte Metonymie dreht die übliche Hierarchie vieler

Staatsmetaphern (wie Hobbesʼ Leviathan) um, in denen der Kopf das lenken-

de Oberhaupt, nicht aber das ausführende Organ ist. Diese Umkehrung ist

nicht nur komisch, sondern auch aufschlussreich. Tobler, der sich rasch als

ahnungsloser Geschäftsmann herausstellt und »nur einen sehr vagen Begriff

von seinem Unternehmen hat«,30 sucht nicht nur nach einer Arbeitskraft,

sondern nach jemandem, der die Aufgabe des Chefs (also Toblers eigene Auf-

gabe) übernimmt. Die harmonische Balance, die zunächst zwischen Tobler

und Marti herrscht, wird schnell von diesen Unverhältnismäßigkeiten ver-

drängt. Aus interpretativer Sicht hat dies zwei Konsequenzen: Zum einen

wird dadurch die Seriosität der Arbeit in Frage gestellt – darauf gehe ich im

Folgenden ein. Zum anderen – ich komme später darauf zurück – deuten die-

se Unverhältnismäßigkeiten darauf hin, dass die Arbeit im Roman nicht nur

unseriös ist, sondern überhaupt nur gespielt, nachgestellt und geschauspie-

lert wird. Denn die Arbeit, die die zwei Protagonisten verrichten, zeigt ein

größeres Interesse am (Schau-)Spiel als an den Grundvoraussetzungen ei-

nes erfolgreichen Geschäfts wie Leistung und Fleiß. Am Romantext zeigt sich

eindeutig, dass innerhalb der Diegese nicht gearbeitet, sondern dass Arbeit

inszeniert wird.

Zunächst allerdings zur ›Unseriosität‹ der Arbeit im Roman. Diese zeigt

sich schon zu Beginn der Geschichte. In der nachfolgenden Passage wird die

Arbeit als demHause und Geschäft Tobler unwesentlich etabliert, da während

einer Besichtigung des Büros die ungenügende Beschaffenheit des zukünfti-

gen Arbeitsplatzes Martis herausgestellt wird:

Nach dieser Rücksprachewies der Vorgesetzte demUntergebenen den Platz

an, woran er schreiben »könne«. Es war dies ein etwas zu enges, schmales

und zu niedrig gebautes Sitzpult mit einer Schieblade, worin sich die Mar-

kenkasse und einige kleinere Bücher befanden. Der Tisch, denn nur ein sol-

cher war’s und gar kein wahrhaftiges Pult, stand dicht an einem Fenster und

an der Gartenerde. (G 10)

Das hervorgehobene »›könne‹« wird durch die Anführungszeichen modali-

siert. Könnte man einen Satz wie ›Hier können Sie arbeiten.‹ ohne weiteres

30 Nagi Naguib: Studien zu den Romanen Robert Walsers. München: Fink (1969), 50.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Nichtstun als politische Praxis

als Einweisung verstehen, markiert die Hervorhebung zusätzlich die Abwe-

senheit eines Imperativs (›Hiermüssen Sie arbeiten.‹) oder zumindest die feste

Annahme eines zukünftigen Tätigseins (›Hier werden Sie arbeiten.‹). Vielmehr

ist impliziert, dass hier lediglich dieMöglichkeit gegeben ist, zu arbeiten – ein

Zwang aber besteht nicht. Mit der Beschreibung des zu engen, zu schma-

len und zu niedrigen Sitzpults ist sogleich eine weitere Destabilisierung des

Arbeits-Topos angedeutet, da das Pult – oder vielmehr der »Tisch« – Marti

nicht ausreichend Platz zum Arbeiten bietet. Dem Verweis auf diesen Man-

gel geht, im Kontrast dazu, eine üppige Mahlzeit vorweg, die ahnen lässt,

dass im Hause Tobler andere Bereiche durchaus großzügig ausgestattet sind:

»Setzen Sie sich. Irgendwo, das ist ganz egal. Und essen Sie, bis Sie satt sind.

Hier ist Brot. Schneiden Sie soviel davon ab wie Sie wollen. Genieren Sie sich

nur nicht. Schenken Sie nur mehrere Tassen ein. Kaffee ist genug da. Und da

ist Butter. Die Butter ist zum Zugreifen da, wie Sie sehen. Und da haben Sie

auch Konfitüre, falls Sie ein Liebhaber davon sind. Wollen Sie Bratkartoffeln

dazu essen?« (G 9)

Im Gegensatz zu dem in alle Richtungen begrenzten Arbeitsplatz sind am

Esstisch der Familie scheinbar unzählige Sitzmöglichkeiten gegeben; der da-

durch bezeichnete Raum ist so groß, dass die Platzzuweisung nicht genau

bestimmt werden muss (»[i]rgendwo«). Zusätzlich zu diesem (konventionell

zwar üblichen, aber dennoch stark markierten) Größenunterschied steht den

knappenMaßen des Arbeitspultes und den darin befindlichen »kleineren« Bü-

chern die regelrecht maßlose Zurverfügungstellung guter Lebensmittel ge-

genüber. So deutet sich durch diesen quantitativen Unterschied bereits auf

den ersten Seiten des Romans ein Ungleichgewicht zwischen der – die Er-

zählung vermeintlich bestimmenden – Arbeit auf der einen, und dem (in die-

sem Fall lukullischen) Genuss auf der anderen Seite an. Die Darstellung des

Arbeits-Topos ist hier durch quantitative Unverhältnismäßigkeiten geprägt, die

sich gegenseitig überlagern, und so den Status der Arbeit und ihrer Gestalt

verunsichern.

So wird die Arbeit im vorangegangenen Beispiel durch die verschiedenen

Tisch-Dimensionen und die Größenunterschiede zwischen Arbeitsmateriali-

en und Viktualien abgewertet, während im Umfeld der Villa bemerkenswert

viel gearbeitet wird – nur nicht vonMarti und Tobler. Stattdessen werden un-

zählige Aufträge an dieHandwerker undKauflaute derUmgebung verteilt: für

maßgeschneiderte Kleider, die Lieferung von Zigarrenstumpen, die Errich-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 95

tung einer Feengrotte (d.h. eines extravaganten Gartenunterschlupfes), oder

die festliche Ausrichtung des Schweizer Nationalfeiertags am 1. August. Wie

die Festvorbereitung für Letzteres zeigt, liegt das Interesse Toblers vielmehr

darin, arbeiten zu lassen, als selbst zu arbeiten:

Leute stellten sich plötzlich ein, um an der Dekorierung des Hauses zu hel-

fen, Leute, die einfach mit einmal da waren, und so begann man, überall an

Gesimsen und Nischen, an Borden und Fenstern und Gittern Fähnchen zu

befestigen und Lampen anzubringen. […] Wie glücklich sah Tobler aus. Das

war etwas für ihn. Für Feste und deren schöne Inszenierung schien er wie

kaum ein zweiter geschaffen zu sein. Beständig trat er vors Haus hinaus, um

da oder dort noch etwas anzuordnen oder selber einen Draht mit der Zan-

ge zu krümmen, eine schief hängende, elektrische Lampe gerade zu drehen

oder um bloß dem Ding zuzuschauen. Seine Reklame-Uhr schien er verges-

sen oder wenigstens verschoben zu haben. (G 60)

Dieser Passus zeigt, ebenso wie das vorangegangene Beispiel, die Prioritä-

tenverteilung Toblers, der das Vergnügen der Anleitung dem Aufwand der

Eigen-Arbeit (an der »Reklame-Uhr«) vorzieht. Tobler erscheint hier als Di-

rigent einer etwas unordentlichen Arbeits-Komposition, in der er nur punk-

tuell optimierende Handgriffe vornimmt, womit parodistisch auf die Adam

Smith’sche Metapher der »invisible hand« angespielt wird. Anstatt, wie von

Smith spekuliert, durch (1) die Unterstützung heimischer Gewerbe (»support

of domestic industry«) (2) seine eigenen wirtschaftlichen Interessen zu ver-

folgen (»direct that industry that its produce may be of the greatest value«)

und damit (3) ungewollt der Gesellschaft im Ganzen, wie von einer unsichtba-

ren Hand geleitet, zuWohlstand zu verhelfen (»promote the public interest«),

weichen Toblers Ziele in jedem Fall geringfügig davon ab:31 (1) Seine Aufträge

31 Die korrespondierende Stelle inWealth of Nations (1776) lautet wie folgt: »As every in-

dividual, therefore, endeavours as much as he can, both to employ his capital in the

support of domestic industry, and so to direct that industry that its produce may be of

the greatest value; every individual necessarily labours to render the annual revenue

of the society as great as he can. He generally, indeed, neither intends to promote the

public interest, nor knows how much he is promoting it. By preferring the support of

domestic to that of foreign industry, he intends only his own security; and by directing

that industry in such a manner as its produce may be of the greatest value, he intends

only his own gain; and he is in this, as in many other cases, led by an invisible hand to

promote an end which was no part of his intention.« Smith:Wealth of Nations, 293.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Nichtstun als politische Praxis

unterstützen zwar theoretisch die lokale Wirtschaft, doch sein schnell voran-

schreitender Konkurs lässt diese unbezahlt und schwächt somit Handel und

Handwerk im Dorf eher, als sie voranzutreiben; (2) die Vernachlässigung sei-

nes Geschäfts kombiniert mit der exorbitanten Verausgabung für ein Feier-

tagsfest läuft seinen wirtschaftlichen Interessen dezidiert zuwider; und (3)

entgegen der Smith’schenThese trennt Tobler den Arbeitsdiskurs von der Idee

des nationalen Wohlstandes, indem er behauptet, man sei es nicht wert, ein

schönes Vaterland zu haben, wenn man »nur noch die ganze Zeitlang auf sei-

nem Beruf und Geldschrank hocke« (G 61). Im zuletzt genannten Umstand ist

die ungewöhnliche Assoziation des Festefeierns mit einer Art staatsbürgerli-

chen Ethik zu beobachten, an der sich der hohe Stellenwert des Müßiggangs

in Toblers Weltbild ablesen lässt. So wird auch über Marti gesagt, er sei in der

Festnacht »ein Angestellter im Namen des großen, heiligen Vaterlandes« (G

66).32

Tobler, so stellt sich bald heraus, ist ein miserabler Geschäftsmann. Das

zeigt sich im ungleichen Verhältnis seiner Festaufwendungen zu seinen Ar-

beitsbemühungen. So zum Beispiel beim Aufsetzen einer Zeitungsannonce

für potentielle Investoren: er wendet sich dort ganz allgemein an »Kapitalis-

ten!«, und preist mit einem Minimum an Informationen ein »[g]ewinnbrin-

gendes, absolut risikofreies Unternehmen« (G 47) an – und demonstriert da-

mit seine Ignoranz gegenüber der Notwendigkeit detaillierten Wissens, der

unabdingbaren Voraussetzung für ökonomisches Handeln. An der Ernsthaf-

tigkeit seines Wunsches, dies möge funktionieren, mag nicht zu zweifeln

sein, dennoch schimmert auch hier die Unverhältnismäßigkeit seiner Auf-

wendungen für Spiel und Arbeit durch – immerhin zeigt sich an der zwei

32 Hier ist die Frage des Verhältnisses zwischen Nationalidentität und Tätigkeit interes-

sant. Während das Volksfest als müßige Tätigkeit in der Schweiz um die Jahrhundert-

wende in einigen Fällen bezüglich der nationalen Identität als bedeutsam wahrge-

nommen wurde, so zeigt zum Beispiel Matthias Agethen die Bedeutung der Arbeit

für die Idee der nationalen Gemeinschaft auf. Matthias Agethen: Vergemeinschaftung,

Modernisierung, Verausgabung. Nationalökonomie und Erzählliteratur in der zweiten Hälfte

des 19. Jahrhunderts. Göttingen: V&R unipress (2018), 32. Vgl. zum Thema des Volks-

festes bei Walser auch Karl Wagner: Herr und Knecht. Robert Walsers Roman »Der Gehül-

fe«.Wien:Wilhelm Braumüller (1980), 112. Es ist ebenfalls möglich – bedarf allerdings

noch einer weiterführendenUntersuchung –, dass diese hier so stark akzentuierte Ver-

bindung zwischen Patriotismus und dem Festefeiern ein parodistischer Fingerzeig auf

die leere Prunkhaftigkeit der vergangenen Gründerzeit ist. Vgl. Richard Hamann u.

Jost Hermand: Epochen deutscher Kultur von 1870 bis zur Gegenwart. Bd. 2. Naturalismus.

München: Nymphenburger Verlagshandlung (1976), 9f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 97

Sätze langen Annonce, im Vergleich zur Organisation des August-Festes, ein

verschwindend geringer Einsatz für das Geschäft.

Eine weitere Unverhältnismäßigkeit des Romans besteht darin, dass To-

bler zwar gern andere für sich arbeiten lässt, dass jedoch die Figur Marti eine

ambivalente Beziehung zur Arbeit hat. So wie das Sitzpult im Büro eigentlich

zu klein zum Arbeiten ist, so fehlt Marti auch das rechte Talent zum Arbei-

ten. Wiederholt artikuliert sich im Roman seine Schwierigkeit, ein »›rechter

Mensch‹ zu werden«, was in Martis Fall eine gewisse Unfähigkeit bezeich-

net, ein arbeitender Mensch zu bleiben. In der Vergangenheit haben ihm seine

fehlenden betriebswirtschaftlichen Kenntnisse die Anstellung in einer Fabrik

gekostet (vgl. G 24-26), und seine problematische Beziehung zur Disziplin

während des Militärdienstes führte zu mehrtägigem Karzer-Arrest (G 204),33

auch war er vor der Anstellung bei Toblers lange »stellenlos« gewesen (G 15).

Die Unterminierung seiner Pflichten deutet nicht nur auf Unfähigkeit hin –

in diesen Instanzen zeigt sich auch die Skepsis gegenüber einer Überhöhung

der Arbeit, die er mit Tobler zu teilen scheint.34 Bezüglich seiner Anstellung

bei Tobler ergeben sich drei weitere Elemente der Infragestellung des Werts

seiner Leistungen.

Erstens wirdmehrfach auf Martis ambivalentes Verhältnis zur Arbeit hin-

gewiesen, was auch den starken Zweifel über seine eigene Leistungsfähig-

keit miteinschließt. Nach dem eingangs beschriebenem Treffen mit Tobler

(er brauche eine »Intelligenz« usw.) beispielsweise, nachdem er in die »ge-

schäftlichen Unternehmungen kurz eingeweiht und mit den Pflichten, die er

zu erfüllen hatte, im allgemeinen vertraut gemacht« wurde, überkommt ihn

das Gefühl, inadäquat zu sein: »Es ging ihm dabei eigentümlich, er verstand

nur die Hälfte.Was denn nur mit ihm sei, dachte er undmachte sich Vorwür-

fe: »Bin ich ein Betrüger, ein Schwätzer? Will ich Herrn Tobler hintergehen?

33 Überhaupt wird der Militärdienst als ein unglückliches Tätigkeitsfeld dargestellt: »Die

Diensterfüllungen kamen nicht einem jeden so glatt gelegen, wie vielen andern, die

aus den Diensterfüllungen sogar ein Lebens- und Wertgeschäftchen zu machen wuß-

ten, indem sie sich auf Staatskosten unterhalten und beköstigen ließen. Manchem riß

der Dienst ein unangenehmes Loch in die Laufbahn, […] nicht einen jeden nahmen

dann Kontor und Fabrik oder Werkstätte sogleich wieder auf, sondern er mußte oft

langewarten, bis erwieder zu demKreis arbeitender, lernender, erwerbender und ziel-

bewußter Menschen gehörte.« (G 210)

34 Damit ist auch Martis Distanzierung vom Sozialismus zu erklären (vgl. Abschnitt »Ge-

meinschaft und Illusion« später in diesem Kapitel).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Nichtstun als politische Praxis

Er verlangt einen ›Kopf‹ und ich, ich bin heute absolut kopflos.« (G 12) Mar-

tis Umgang mit diesen wiederkehrenden Zweifeln an seiner Eignung gleicht

einer Selbstgeißelung – sogar der Verzehr des »ausgezeichnet[en]« Mittag-

essens, das seiner Einarbeitung folgt, wird sogleich durch seinen Minder-

wertigkeitskomplex bestraft: »Werde ich diesen unverschämten Appetit durch

entsprechende Leistungen rechtfertigen?« (G 12) So ist die Diegese von ei-

ner dualen Unwirtschaftlichkeit geprägt: Auf der einen Seite durch die Ver-

schwendung Toblers, die er zwar für rentabel hält, die es aber tatsächlich nicht

ist. Auf der anderen Seite durchMartis Unsicherheit, ob sich das Anstellungs-

verhältnis auch für seinen Arbeitgeber ›lohnt‹, ob es ökonomisch ist, obwohl

er die grundlegenden Voraussetzungen für diesen Beruf nicht mitzubringen

scheint.

Die zweite Infragestellung seines Arbeitswerts ergibt sich wie folgt: Mar-

ti zweifelt zwar zu Recht an der Wirtschaftlichkeit des Geschäfts, ist selbst

aber nicht der eigentliche Grund für dessen Mängel. Zwar unterlaufen Mar-

ti immer wieder kleinere Fehler, dennoch erfüllt er seine Pflichten – zuge-

geben recht banale, wie Postgänge, Einkäufe, kleinere Schreibarbeiten – im

Großen und Ganzen gewissenhaft. Misslingt ihm etwas, so sind auch ande-

re daran schuld; ist Tobler unzufrieden, so liegt es nicht minder an dessen

cholerischem Gemüt. Dennoch ist Marti explizit nicht an der Produktion von

Gewinn beteiligt. Im Gegenteil gleicht fast jede Aufgabe einem Eintrag in die

Soll-Spalte des Toblerʼschen Geschäftsbuches: Jedes Mal, wenn er beim Ta-

bakwarenhändler 500 Zigarrenstumpen oder beim Buchbinder Gebrauchs-

gegenstände besorgt, »indem erʼs ›ins Buch aufschreiben ließ‹« (G 153) wächst

der Schuldenberg Toblers, den Marti auch mit den Anschreiben, in denen er

um Fristverlängerungen für die Rückzahlungen bittet, nicht abbauen kann.

Dabei zeigt sich auch der Charakter der Schrift und des Schreibens im Ro-

man: Sowohl die von Marti produzierten Schriftstücke als auch die Schrift

des Romans selbst bilden allesamt Verschuldung ab, obwohl die diegetische

Intention Wohlstandsakkumulation ist – so wird angeschrieben statt gutge-

schrieben.

Drittens: Natürlich ist Martis eigene Existenzabsicherung eng mit der

Toblers verbunden. Sein Vorgesetzter versorgt ihn zwar – auf Kosten seiner

Schuldiger –mit Kost und Logis, zahlt ihm allerdings kein Gehalt (vgl.G 146).

Anstatt dessen bezieht er zuweilen nebst einer »gute[n], deutsche[n] Zigar-

re« lediglich »fünf Mark Taschengeld« (G 32), bleibt aber bis zum Ende seiner

Anstellung ohne Entlohnung. Seine Leistungen sind demnach von einem kon-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 99

kreten, allgemein anerkanntenWert abgekoppelt, was ihre Bedeutung selbst-

verständlich enorm unterminiert.

Daraus ergibt sich eine dreifache Unterminierung des titelgebenden Ar-

beitsverhältnisses: (1) Der Angestellte denkt, er kann seine Aufgaben nicht be-

wältigen, er besitze nicht genug »Kopf«; (2) das schwache Geschäftsmodell

seines Arbeitgebers zeigt, dass er gar nicht erfolgreich arbeiten kann, weil je-

ner selbst über zuwenig »Kopf« verfügt; (3) auch beflissene Tätigkeit zahlt sich

nicht aus, weil die Entlohnung jeder wirtschaftlichen Basis entbehrt. Weder

Tobler noch Marti arbeiten tatsächlich, im Sinne einer Tätigkeit, die mate-

rielle Lebensgrundlagen absichert. Die Romangeschichte kreist vielmehr um

einen Aktionismus, der die Arbeit als vordergründig wichtigste Tätigkeit der

erzählten Welt immer wieder neu entwertet, und damit als Praxis des Nichts-

tuns erscheint.

Diese Verschränkung von Arbeit und Nichtstun produziert im Roman-

text zwei weitere Unverhältnismäßigkeiten. Zum einen werden konventionel-

le und logische Verhältnisse von Arbeit undMuße umgekehrt, sodass es zu ei-

ner strukturellen Unverhältnismäßigkeit kommt. Dieses, vor allem Tobler betref-

fende, Phänomen zeigt sich an der ›ostentativen‹ Darstellung von ›Muße‹, die

den gesellschaftlichen Status des arbeits-aversiven Ingenieurs sichern soll,

aber nicht kann. In dieser Unverhältnismäßigkeit offenbart sich das fehlende

ökonomische Fundament der Muße-Ostentation. Zum anderen kommt es,

komplementär zur Muße-Inszenierung, zu einer hyperbolischen Zurschau-

stellung von Arbeitsabläufen, die jedoch kein Produkt herstellen oder Gewinn

produzieren. Dabei handelt es sich um eine semiotische Unverhältnismäßigkeit

insofern hier das Zeichen ›Arbeit‹ von seinem kulturell bestimmten Referen-

ten abgetrennt wird – ein Phänomen, das ich in Anlehnung an die Theorie

Baudrillards ›Hyperarbeit‹ nenne.

Simulationen

Die im vorherigen Abschnitt aufgezeigten Unverhältnismäßigkeiten werfen

eine Reihe von Fragen auf. Wenn Arbeit im Roman kein ernstzunehmender

Wert ist, warum steht sie dann überhaupt im Vordergrund der Geschichte?

Die Antwort liegt in der Bedeutung von Arbeit für die soziale Identität der

Protagonisten. Als Variation von ›Herr‹ und ›Knecht‹ repräsentieren sie, wie

Michel Serres treffend sagt, die gesellschaftlichen Klassen, zu denen sie gehö-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Nichtstun als politische Praxis

ren.35 In Walsers Roman treffen zwei Männer aufeinander, die einer höheren

Klasse angehören wollen als die, in der sie sich befinden. Tobler gehört dem

Bürgertum an, während er eigentlich zum Adelsstand gehören möchte.Marti

ist Angestellter, und befindet sich damit in einer mittleren Position zwischen

Arbeiterklasse und Bürgertum, will aber von ersterer nichts wissen und sich

stattdessen in ein bürgerliches Leben einfügen. Beide Protagonisten leiden

unter dem gleichen Problem: ihre tatsächliche gesellschaftliche Stellung erfor-

dert von ihnen, dass sie arbeiten, während in ihrer erwünschten Stellung die

Arbeit auf andere Personen ausgelagert oder – zumindest teilweise – vonma-

teriellem Luxus und freier Zeit ersetzt werden könnte.Die folgenden zwei Un-

terkapitel zeigen, dass beide Protagonisten dieselbe Lösung für ihr Problem

wählen: sie versuchen, die Anforderungen der Realität und die Verheißungen

ihrer Wünsche miteinander zu integrieren, d.h. gleichzeitig zu bewältigen

bzw. zu genießen. Dabei ist die Arbeit meist das Medium,während eigentlich

Muße im Vordergrund steht: Sie simulieren Arbeit, um ihre Muße zu recht-

fertigen; gelegentlich machen sie sogar ihre Arbeit zu einem müßigen Spiel.

Die Romangeschichte offenbart jedoch die Kurzlebigkeit dieser Praktiken des

Nichtstuns, indem sie das Fehlen ihres ökonomischen Fundaments durch den

Niedergang von Toblers Geschäft in den Vordergrund rückt.

Ostentative, unechte Muße

Eine signifikante Eigenschaft Toblers ist sein verdrehtes Verständnis des Ver-

hältnisses, in dem Muße und Arbeit zueinander stehen. Bevor er sich durch

eine Erbschaft selbstständig machen und eine bürgerliche Identität anneh-

men konnte, war er, ebenso wie Marti, einfacher Angestellter. Innerhalb die-

ser Beschäftigungsklasse ist das Verhältnis zwischen Arbeit und Muße klar

definiert: sie halten sich die Waage. Oder, in den Worten Hannah Arendts:

»Der Segen der Arbeit ist, daß Mühsal und Lohn einander […] [im] regelmä-

35 Michel Serres zufolge ist das Verhältnis zwischen Herr und Knecht immer ein reprä-

sentatives, in dem auch dasMachtverhältnis zwischen den Klassen gespiegelt wird. Es

sei »grundfalsch, das Verhältnis zwischen Herr und Knecht als ein Verhältnis zwischen

zwei einzelnen darzustellen[…]; ihr Verhältnis ist zumindest das zwischen dem einen

und den vielen, wenn nicht gar das zwischen dem einen und der Quasi-Totalität«. Mi-

chel Serres: Der Parasit. Übers. v. Michael Bischoff. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1987),

90f. Walsers Gehülfeweicht von diesemMachtverhältnis nur insofern ab, als Marti und

Tobler ähnliche Aufstiegssehnsüchte haben, was sie einander annähert und so die üb-

liche Distanz zwischen Herr und Knecht wesentlich mindert.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 101

ßigen Rhythmus folgen«.36 Tobler, nun ins Bürgertum aufgestiegen, verwirft

dieses Verhältnis in Folge und widmet sich verstärkt nicht der mühseligen Ar-

beit, sondern fast ausschließlich dem genussvollen Müßiggang. Er unterliegt

damit einem konzeptionellen Missverständnis, denn das Bürgertum, obwohl

es in der Klassengesellschaft eine Stufe über den Angestellten steht, zeich-

net sich nicht weniger durch die Ausführung von Arbeit aus. »The creation of

a culture of work has been, arguably, the greatest symbolic achievement of

the bourgeoisie as a class«, wie Franco Moretti postuliert.37 Tobler, vielleicht

aus dem Minderwertigkeitskomplex des ›nur‹ Neureichen heraus, ignoriert

dies, scheut sich vor der Arbeit und schwelgt im Luxus – als wäre er nicht nur

eine, sondern gleich zwei Gesellschaftsstufen aufgestiegen und lebe nun als

Aristokrat.

Für die Aristokratie gilt nämlich ein anderes Verhältnis zwischen Muße

und Arbeit: Die Muße ist von der Arbeit losgelöst – zumindest von der eige-

nen Arbeit; derWohlstand ermöglicht das Ausleben vonMuße ohne vorherige

Erarbeitung der dafür notwendigen finanziellen Mittel. Dieser Zusammen-

hang wird 1899 – nur wenige Jahre vor der Veröffentlichung des Gehülfen –

von Thorstein Veblen beschrieben. Die »superior pecuniary class«,38 erklärt

dieser, zeichnet sich durch die Ablehnung von Arbeit zugunsten von Muße

aus: »Abstention from labour is the conventional evidence of wealth and is

therefore the conventional mark of social standing ; and this insistence on the

meritoriousness of wealth leads to a more strenuous insistence on leisure.«39

Tobler hat also offensichtlich ein Abgrenzungsproblem, da er das Leben ei-

nes Adeligen mit den Mitteln eines nicht-arbeitenden Bürgers zu bestreiten

versucht. Der Roman spiegelt mit dieser fälschlichen Identifikation ein his-

torisches Phänomen, das Wolfgang Lepenies bereits ins 18. Jahrhundert da-

tiert: eine Spannung zwischen den Lebensnotwendigkeiten und Wünschen

eines neu entstandenen Bürgertums. Es »stoßen gerade im achtzehnten Jahr-

hundert, das – in Deutschland – den ökonomischen und politischen Aufstieg

des Bürgertums einleitet, der Wunsch und die Sehnsucht, den Adel nachzu-

ahmen, mit der Notwendigkeit zusammen, zu arbeiten, um erst einmal die

Grundlagen für hinreichende gesellschaftliche »Entlastung« zu schaffen«.40

36 Arendt: Vita activa, 126.

37 Franco Moretti: The Bourgeois. Between History and Literature. London: Verso (2014), 43.

38 Thorstein Veblen: The Theory of the Leisure Class. An Economic Study of Institutions. New

York: Random House (1934), 36.

39 Veblen: Leisure Class, 41.

40 Lepenies:Melancholie und Gesellschaft, 70.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Nichtstun als politische Praxis

Tobler widmet sich nicht der Grundlagenschaffung für die müßige »Ent-

lastung«, sondern der Nachahmung des Adels. Für diese Priorisierung, und

die Bequemlichkeit eines finanziell abgesicherten Lebens im Allgemeinen,

steht im Roman regelmäßig der Topos des Spiels ein. So berichtet der Er-

zähler von der Mode des Kartenspielens, die bei den »sogenannten besseren«

Frauen angekommen sei, »nämlich bei solchen, die nicht gar so streng zu

arbeiten brauchten, den Tag über, und das gerade sind ja die Besseren.« (G

48) Für Marti wird in der Anstellung bei Tobler das »recht[e]« Leben ganz von

einem arbeitsamen in ein freizeitliches umgewertet – »Josephmüsse das Kar-

tenspiel auch lernen, hieß es, es sei einer kein rechter Mann, wenn er dieses

Spiel nicht verstehe.« (G 87, Herv. meine)

Doch das Spiel ist nicht der einzige Ausdruck, den die von Veblen pos-

tulierte leisure annimmt, denn der Adelsstand zeichnet sich nicht nur durch

ein bequemliches Leben aus, sondern auch durch soziales Ansehen, das er

außerhalb der Berufsarbeit erlangen und erhalten muss. Zu diesem Zweck

übernimmt der finanziell abgesicherte Adlige unter anderem politische Auf-

gaben: »The normal and characteristic occupations of the [leisure] class […]

are government, war, sports and devout observances.«41 Tobler würde auch dies

gern tun, doch es ist ihm nicht möglich. Als neu Hinzugezogener ist es ihm

nicht erlaubt, sich im Dorf politisch zu engagieren, um seinen pseudo-aristo-

kratischen Status zu performieren.42 Zudem wird die Gegend um Bärenswil

vom handwerklichen Stand bewohnt, der den kapitalistischen Erfinder für

suspekt hält. Das zeigt sich unter anderem daran, dass die Bewohner des

Dorfes »an die gesunde Basis seiner technischen Unternehmungen nicht so

recht glauben wollen« (G 71). So kann Tobler durch seine tatsächliche bür-

gerliche Stellung und die Beschäftigung, der er in ihrem Rahmen nachgeht,

kein Ansehen erreichen. Die aristokratische Stellung, die er gerne einnehmen

würde, kann er auch nicht durch politisches Handeln performieren, da ihn

das Gesetz vorerst davon abhält. Er nutzt schließlich andere Möglichkeiten,

41 Veblen: Leisure Class, 40. Herv. meine.

42 Diese Beschränkung war in der Bundesverfassung von 1848 (Art. 41-42) festgelegt. Die

Niederlassung in einem neuen Kanton (wie der Kauf der Villa Abendstern sie wahr-

scheinlich erforderte) zog einen Ausschluss von der Partizipation in Gemeindeange-

legenheiten für bis zu zwei Jahren mit sich. Vgl. Regula Argast: Staatsbürgerschaft und

Nation. Ausschließung und Integration in der Schweiz 1848-1933. Göttingen: Vandenhoeck

&Ruprecht (2007), 106. Lokale Politik erforderte eine langjährige lokaleVerwurzelung,

die Tobler als Zugezogener nicht aufweisen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 103

um seinem Geltungsdrang nachzukommen: das Zurschaustellen von Muße,

und die Auslagerung von Arbeit an andere.

Es ist charakteristisch für die Art des Wohlstandes, die Tobler zu imi-

tieren versucht, diesen nicht im Geheimen zu genießen, sondern ihn nach

außen zu präsentieren. »In order to gain and to hold the esteem of men it is

not sufficient merely to possess wealth or power[…]«, so Veblen, »[t]he wealth

or power must be put in evidence, for esteem is awarded only on evidence.«43 Er

prägte hierfür den Terminus der conspicuous leisure, einer auffällig-ostentati-

ven Muße, die unübersehbar ist.44 Diese Sichtbarkeit wird auf zwei Arten pro-

duziert: Zum einen durch die Zurschaustellung des eigenen Müßiggangs. So

veranstaltet Tobler, wie im ersten Abschnitt bereits beschrieben, zum Beispiel

gleich zu Beginn des Romans ein großes Fest, um den Schweizer Nationalfei-

ertag am 1. August zu feiern. Ein zentrales Anliegen Toblers bei diesem Fest

(sowie all den anderen, die er im Verlauf der Geschichte organisiert) ist es,

gesehen zu werden. Der Höhepunkt dieses Festes ist ein großes Feuerwerk,

bei dem es Tobler wichtig ist, früher und mehr »Raketen«, »Feuerteufel« und

»Glutschlangen« in den Himmel zu schicken als »[d]ie im Dorf« (G 66), die

er als »Schlappschwänze« bezeichnet (G 67). Ähnlich aufwendig lässt Tobler,

schon längst in einer finanziell schwierigen Lage, für »tausendfünfhundert

Mark, eine Summe, wie man sie in der Villa Tobler schon seit langer Zeit

nicht mehr beisammen gesehen hatte« (G 172), eine sogenannte Feengrotte in

seinem Garten errichten – eine Art aufwendig produzierte Laube (»ein höh-

lenartiges, mit Zement ausgeschlagenes und tapeziertes Ding«, G 172). Ihre

Fertigstellung nimmt er zum Anlass, erneut ein Fest zu feiern, bei dem er sei-

nen letztenWein auftischt, undmit aller Mühe versucht, sich nicht anmerken

zu lassen, dass ihm das Geld ausgeht (vgl. G 173-175).

Neben diesen Festen, den häufigen Wirtshausbesuchen und Freizeitak-

tivitäten seiner Familie, mit denen Tobler ostentativ seinen Reichtum und

Erfolg zur Schau stellen will, verfolgt er noch eine weitere Strategie: Er zeigt

ebenfalls ostentativ, dass er es sich leisten kann, andere Leute für sich ar-

beiten zu lassen. Auch das gehört Veblen zufolge zum angemessenen Ver-

halten eines »gentleman of leisure«: »he should find some means of putting

in evidence the leisure that is not spent in the sight of the spectators«, zum

Beispiel durch »the labour performed for the gentleman of leisure by handi-

43 Veblen: Leisure Class, 36. Herv. meine.

44 Vgl. Veblen: Leisure Class, 35-67.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Nichtstun als politische Praxis

craftsmen and servants in his employ«.45 Die ostentative Muße des Adels, die To-

bler nachzuahmen versucht, ist also eng mit der Auslagerung von Arbeit an

Dritte verbunden – an den Gärtner, die Köchin, die Handwerker, die die Fe-

engrotte errichten und die Helfer, die beim Augustfest bei der »Dekorierung

des Hauses« (G 60) mitwirken. So zeigt Tobler nicht nur Reichtum und unpro-

duktiven Zeitvertreib, wie es dem Adelsstand angemessen ist, sondern funk-

tionalisiert auch die Kontrolle fremder Arbeitskraft für die Darstellung seiner

Überlegenheit. Die Ausrichtung des Feiertagsfests und der Bau der pompö-

sen Feengrotte tragen seiner Verfügungsgewalt über Arbeitskräfte, d.h. sei-

ner Macht, Rechnung. Er schart arbeitende Helfer um sich, um »sein maß-

loses Geltungsbedürfnis zu befriedigen, um nach außen einen Reichtum zur

Schau zu stellen, über den er in Wirklichkeit gar nicht verfügt.«46 Die Ein-

stellung des Gehülfen ist ebenfalls ein wichtiger Teil dieser indirekten Muße-

Darstellung durch die Arbeit anderer. Deswegen wird er auch bei scheinbar

jeder Gelegenheit »in seiner Eigenschaft als »mein Angestellter« den Leuten

vorgestellt« (G 54).47 Seine Anwesenheit bestätigt den mehrfach erwähnten

»wohlhabenden Eindruck« (G 104) der Villa Abendstern.

Doch Martis Anstellung soll nicht nur Toblers Wunsch nach einer aris-

tokratischen Auslagerung von Arbeit befriedigen, und damit der indirekten

Darstellung von Muße dienen. Dieser wünscht sich nämlich den Respekt der

Gemeinschaft im Dorf Bärsenswil, die zwar nicht aus Aristokraten besteht,

allerdings einen durch Arbeit erwirtschafteten Reichtum aufweist. »In die-

sen Gegenden«, so heißt es im Roman, ist »der stolze Gewerbefleiß wirklich

zum alten Land- und Stadtadel zu zählen« (G 71). Durch die AnstellungMartis

will Tobler nicht nur Reichtum beweisen, sondern auch, dass sein Geschäft

in Sachen »Gewerbefleiß« (G 71) der Dorfgemeinschaft in nichts nachsteht.

Marti erfüllt so eine Doppelfunktion: Er attestiert nicht nur einen pseudo-

aristokratischen Wohlstand, sondern auch den Fleiß seines Vorgesetzten als

Vertreter des Bürgertums. Dieses Attest stellt sich jedoch, wie bereits ange-

kündigt, als Fälschung heraus. Denn diesem »wohlhabenden Eindruck« (s.o.,

G 104), der durch Toblers exorbitante Aufwendungen hervorgebracht wird,

fehlt »die gesunde ökonomische Basis, die bürgerlicher Repräsentation eigen

45 Veblen: Leisure Class, 43f. Herv. meine.

46 Rüsch: Ironie und Herrschaft, 34.

47 In Marti hat Tobler eben – in seiner Eigenschaft als mäßiger, aber stolz präsentier-

ter Angestellter, wie Marti selbst sagt – einen zwar »nicht ganz tüchtigen, wohl aber

brauchbaren und schmiegsamen Menschen« gefunden (G 201).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 105

ist.«48 Die Erfolge des Toblerʼschen Unternehmens bleiben nämlich gänzlich

aus und stehen damit in frappantem Gegensatz zu seiner behaupteten Ge-

schäftigkeit. Den Respekt der anderen Bürger des Dorfes verdient er dadurch

nicht. Auch wenn seine ostentative Muße für sie zeitweilig Zerstreuung be-

deutet, so spricht sich doch schnell herum, dass er seine Rechnungen nicht

begleichen kann. Da sie ihn noch dazu selbst nie arbeiten sehen, halten sie

ihn für »prahlerisch« und »lächerlich« (G 174), für eine Fälschung eben. Toblers

Muße-Inszenierungen – vom Fest bis zum Angestellten – sind Ausgaben, für

die es an Einnahmen fehlt, sodass sich notgedrungen ein wirtschaftliches Un-

gleichgewicht ergibt: Es fließt stets mehr Kapital aus dem als in denHaushalt.

Die Aufrechterhaltung dieses Ungleichgewichts anstelle seiner Behebung –

auf der auch die dekadente Entwicklung des Romans gründet, der über die

rasant anwachsenden Schulden der zahlungsunfähigen Familie das Scheitern

des Ingenieursunternehmens erzählt –zeigt, wie wichtig die conspicuous leisu-

re für Toblers Selbstbild ist. Für dieses ökonomisch desaströse Festhalten an

einerMuße, dieman sich nicht leisten kann, hat Veblen ebenfalls einen Begriff

gefunden: er nennt sie »spurious« leasure, eine gefälschte, unechte Muße.49

Während in Veblens Sicht dieser Fehler nur dem abgestiegenen Adel unter-

läuft, der sich nicht von seinen lange gepflegten Gewohnheiten und Werten

trennen kann, zeigt der Roman anhand von Tobler, dass dies auch jemandem

passieren kann, der nie zum Adel gehört hat, sondern sich nur an seine Stelle

wünscht.

Durch die Figur Tobler wird im Roman eine Abweichung von dem Mo-

dell des homo oeconomicus generiert: Er ist kein idealtypischer »Unternehmer,

der alle Märkte und Börsen im Kopf vereinigt und sämtliche Entschlüsse an

diesem Wissen orientiert; der vollständig informierte, durch und durch ›ra-

tionale‹ Mensch«,50 sondern ein Unternehmer, der maßlos Geschäftserträ-

ge öffentlich zur Schau stellt, die er sich wünscht, tatsächlich aber gar nicht

verbucht. Die Idee des homo oeconomicus ist zwar von Ralf Dahrendorf (wie

von anderen) als unrealistisch verworfen worden,51 dennoch ist es eine Tat-

48 Wagner: Herr und Knecht, 90.

49 Veblen: Leisure Class, 42.

50 Ralf Dahrendorf: Homo Sociologicus. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften

(2006), 19.

51 Dahrendorf spricht vom homo oeconomicus nicht als realistischem Menschenbild, son-

dern als einem »höchst problematische[n]«, dem »wir in der Wirklichkeit unserer All-

tagserfahrung kaum je begegnen dürften.« Dahrendorf: Homo Sociologicus, 19. Auch

Bauer verweist auf die Fiktionalität und Simplifizierung, die demModell des vollkom-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Nichtstun als politische Praxis

sache, dass das ihm zugeschriebene wirtschaftliche Verhalten in vielerlei Hin-

sicht dem der bürgerlichen Gesellschaft des frühen 20. Jahrhunderts eignet.

So verhält sich der Bürger Tobler durch die Priorisierung und Ostentation

der Muße nicht-klassenkonform – er ist vielmehr ein ökonomischer Parasit,

wie ihn Michel Serres beschreibt.52 Anstatt selbst zu produzieren, lebt er von

dem, was von anderen produziert wird. Das schließt eine gewisse Form des

Reichtums zwar nicht aus – bei »den Parasiten ist der Tisch stets gedeckt«,

schreibt Serres –,53 jedoch ist dieser durch das ewige Abhängigkeitsverhält-

nis nicht nur prekär, sondern eben auch endlich. Diese Endlichkeit wird zu-

dem durch Toblers Verausgabung verstärkt, die Georges Bataille zufolge den

reichen Klassen vorbehalten ist. Die bürgerliche Gesellschaft, der Tobler ja

tatsächlich angehört, tendiere eigentlich dazu, ihren Reichtum für sich zu be-

halten und bewahren – sie zwinge sich »in bezug auf die Verausgabung zur

Sterilität«, »ihrer buchführenden Vernunft gemäß«.54 Nur die reichen Klassen

seien zur Verausgabung, d.h. zum Luxus, geneigt, ja, geradezu verpflichtet:

»der ostentative Verlust [ist] überall mit dem Reichtum verbunden als seine

eigentliche Funktion.« Der soziale Rang, der mit dem Reichtum einhergeht,

so Bataille, sei immer geknüpft an die Bedingung, »daß das Vermögen teil-

weise für unproduktive soziale Ausgaben geopfert wird wie Feste, Schauspiele

und Spiele.«55 Am Topos der Muße im Roman zeigt sich also eine Inkongru-

enz zwischen dem, was Tobler ist, und dem, was er sein möchte. Diese klas-

senspezifische Inkongruenz zwingt ihn geradezu zu dem, was bis hierhin als

Praxis des Nichtstuns beleuchtet wurde: der Wunsch, sozial anerkannt zu wer-

den, bringt ihn dazu, etwas darzustellen, was er nicht sein kann. Er simuliert

eine Muße, an deren Stelle eigentlich Arbeit stehen muss, weil seine gesell-

schaftliche Stellung ihm das Nichtstun nicht erlaubt.

Hyperarbeit

Der Gehilfe Toblers, Joseph Marti, unterliegt im Prinzip demselben parasitä-

ren Problem wie sein Vorgesetzter. Veblen hat in seiner Studie die »servants«

men rational wirtschaftendenMenschen zugrunde liegen.Manuel Bauer:Ökonomische

Menschen. LiterarischeWirtschaftsanthropologie des 19. Jahrhunderts. Göttingen: V&R uni-

press (2016), 26-28.

52 Serres: Der Parasit, 14.

53 Serres: Der Parasit, 13.

54 Georges Bataille: Die Aufhebung der Ökonomie. Übers. v. Gerd Bergfleth. München: Ro-

gner und Bernhard (1975), 24.

55 Bataille: Die Aufhebung der Ökonomie, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 107

der »gentleman of leisure« nicht viel beachtet,56 doch auch sie sind nicht da-

gegen immun, Muße nicht nur als angenehm, sondern auch als Merkmal ei-

ner hohen sozialen Stellung zu verstehen. Die Literaturgeschichte zeigt eine

Neigung des Dieners, die Verhaltensweisen ihrer Herren zu übernehmen –

das gilt auch und vor allem für deren Nichtstun.57 Roland Barthes vermerkte

in seiner Vorlesung »Comment vivre ensemble« aus den 1970er-Jahren zum

Verhältnis zwischen Herren und Bediensteten, es handele sich dabei um eine

»Struktur der Nachbildung, Nachahmung, Anamorphose, Verdoppelung: die

Herren kehren in den Domestiken wieder, jedoch in unvollständiger Gestalt,

als Karikatur.«58 Und tatsächlich schätzt Marti die Muße nicht weniger wert

als Tobler; man könnte sogar sagen, er wird von Tobler diesbezüglich in die

Schule genommen – die Einschätzung der Toblers, Marti würde nur durch

das Kartenspiel ein »rechter Mann« (G 87) werden, bezeugt dies.

Dass Marti Lust und Freude an dieser parasitären59 Muße empfindet,

liegt nicht nur daran, dass er durch seine Stellung als Gehilfe Glück vor-

nehmlich durch Muße finden kann, wie Nietzsche in seinen Überlegungen

zur Herren- und Sklavenmoral vermutet. Zum Thema Agens innerhalb die-

ser Hierarchie führt Nietzsche aus, dass die aktive Tat nur den Herren zuzu-

ordnen ist, während dem Unterlegenden (dem »Sklaven«) eine passive Verhal-

tensweise eignet, er sei höchstens im reaktiven Sinne ›tätlich‹. Das Tätigsein

würde bei den Herren »mit Notwendigkeit ins Glück hineingerechnet«, im

Gegensatz dazu trete das Glück »auf der Stufe der Ohnmächtigen […] wesent-

lich als Narkose, Betäubung, Ruhe, Frieden, »Sabbat«, Gemüts-Ausspannung

und Gliederstrecken, kurz p a s s i v i s c h auf«.60 Glaubt man dieser These in

Bezug auf Marti, so ließe sich seine generelle Affinität zur Muße (die »um-

fangreiche Portion Ruhe«,mit der er geboren wurde,G 55) aus seiner Stellung

heraus erklären. Doch der Roman bildet eine kompliziertere Konstellation ab:

Martis Muße-Genuss ist sicher durch seine gesellschaftlich niedrige Stellung

als Angestellter determiniert, doch im selben Zug verehrt er die Arbeit, die

das Bürgertum notwendigerweise definiert. Denn er erkennt, dass »work has

56 Veblen: Leisure Class, 43f.

57 Man denke an Sachar in Gontscharows Oblomow, oder Soliman, den Diener Arnheims

in Musils Der Mann ohne Eigenschaften.

58 Roland Barthes:Wie zusammen leben, 138.

59 Vgl. neben Serresʼ Der Parasit auch Bauer: Ökonomische Menschen, 274.

60 Friedrich Nietzsche: SämtlicheWerke. Bd. VII. Zur Genealogie der Moral. Stuttgart: Kröner

(1964), 265.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Nichtstun als politische Praxis

become the new principle of legitimation of social power«,61 wie Franco Moretti

über die Bourgeoisie sagt.

Er sieht, zumindest zu Beginn des Romans, dass Tobler als arbeitender,

bürgerlicher Ingenieur im Dorf Respekt entgegengebracht wird. Er selbst be-

wundert ihn schließlich auch – für seine »stattliche Figur« (G 15), sein »statt-

liches Haus« (G 27) und seine »Bürgersfrau von echtester Abstammung« (G

28). Diese soziale Anerkennung färbt auf ihn als seinen Mitarbeiter ab. Er

will arbeiten und etwas leisten, um sich diese Annehmlichkeiten ehrlich zu

verdienen. »Dulde du nur keine Trägheit in dir«, sagt er sich selbst, »[m]an

spaziert nicht immer, man leistet auch einmal etwas« (G 141). Diese Vereh-

rung der Arbeit, die ihm den Verbleib in einem bürgerlichen Haus garantiert,

mischt sich im Roman allerdings mit einer Nachahmung der aristokratischen

spurious leisure, die sein Chef Tobler ihm vorlebt. In dessen inszenierterMuße-

Illusion ist die Unterstützung des Ingenieur-Büros durch den Gehilfen ei-

gentlich nicht nötig, weil es dort aufgrund von Toblers eigener Untätigkeit

gar keine Arbeit zu verrichten gibt. Die Hilfe, die der Gehilfe geben soll, ist

nicht selten selbst müßig – zum Beispiel, als Tobler ihn auffordert, er »soll

kommen und ihm helfen, den Rest Rotwein noch auszutrinken« (G 46).

So sieht sich Marti einerseits mit der Erwartung konfrontiert, irgendet-

was zu arbeiten, um Toblers gewünschte Außenwirkung zu erzielen, während

er gleichzeitig die Möglichkeit hat, seine Zeit ebenfalls müßig zu gestalten.

Das verleitet ihn dazu, Arbeit und Muße auch selbstständig zusammenzule-

gen: Angenehme Tätigkeiten wie das gelegentliche Rasensprengen oder das

Begleiten der Familie auf Gondelfahrten (G 49-54) legt er sich als Arbeit aus.

Die wenige Arbeit hingegen, die im Büro zu erledigen ist, betrachtet er als

Spiel. So findet er in jedem Fall einen Weg, stets sowohl zu arbeiten als auch

müßig zu sein. Darin bewahrheitet sich die von Betiel Wasihun über Jakob

von Gunten getroffene Feststellung auch in Bezug auf den Gehülfen: »ein voll-

kommener Diener muss die Kunst des Schauspiels beherrschen.«62 Er wird

implizit nur deshalb beschäftigt, um denselben Schwindel wie Tobler zu trei-

ben.

61 Moretti: The Bourgeois, 30.

62 Betiel Wasihun: Nichtstun und dennoch Haltung beobachten – RobertWalser und Sa-

muel Beckett. In: Muße – Faulheit – Nichtstun: Fehlende und fehlschlagende Handlungen

in der russischen und europäischen Literatur seit der Aufklärung. Hg. v. Sonja Koroliov u.a.

Frankfurt a.M.: Peter Lang (2017), 223.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 109

Analog zur Toblers ›unechter‹ Muße ist Martis Arbeit keine ›wirkliche‹ Ar-

beit. Auch sie wird nicht ›einfach so‹ vollzogen, sondern inszeniert, d.h. sie

ist durch den Modus des als ob charakterisiert. Darin zeigt sich die semioti-

sche Unverhältnismäßigkeit im Topos der Arbeit: Das ›Lebenserhaltende‹ in der

Semantik des Arbeitsbegriffs kommt nicht tatsächlich zur Geltung (in Form

von Lohn bzw. Gewinn), sondern wird nur als Zeichen verwendet, das den

Anschein eines wohlhabenden, funktionierenden Haushalts aufrechterhalten

und weitere luxuriöse Ausgaben legitimieren soll. Normalerweise stehen, wie

oben bereits ausgeführt, in der Klasse der Angestellten wie auch im Bürger-

tum Arbeit und Muße in einem bestimmten Verhältnis zueinander: ersteres

bedingt letztes, und diese Kausalität kann nicht aufgehoben werden. Ebenso

wenig können diese beiden in einer Tätigkeit zusammenfallen; die gängigen

Arbeitstheorien, so schreibt Arendt, würden »nahezu einstimmig die Arbeit

im Gegensatz zum Spiel definieren«.63 Während diese beiden Tätigkeitsfor-

men –Arbeit und Spiel bzw.Muße – normalerweise entweder Antipoden dar-

stellen oder mindestens durch eine abwechselnde Abfolge ihre Gleichzeitig-

keit ausgeschlossen ist, fallenArbeit undSpiel in diesemRoman jedoch zusam-

men. Dieser Zusammenfall ist zum Beispiel durch die semantische Überla-

gerung von Schreib- und Küchentisch angezeigt, deren unverhältnismäßige

Größe ich eingangs beschrieben habe.64 Nach der EingewöhnungsphaseMar-

tis im Hause Toblers (nach ungefähr einem Drittel der Erzählung) wird sein

Sonntag wie folgt beschrieben:

Später ging er ins Bureau hinunter. Es war ja nicht viel zu machen da un-

ten, aber er setzte sich trotzdem, angezogen von einem beinahe lieblichen

Gewohnheitsgefühl, an den Schreibtisch, der wie ein Küchentisch aussah, und

korrespondierte. Ach, es war heute das reine Tändeln mit der sonst so ernst-

haften Feder. Das Wort »telephonische Unterredung« erschien ihm ebenso

sonntäglich geputzt wie das Wetter und die Welt draußen. Die Redewen-

dung »und gestatte ich mir« war blau wie der See zu Füßen der Villa Tobler,

und das »hochachtungsvoll« am Schluss des Schreibens schien nach Kaffee,

Sonne und Kirschenmarmelade zu duften. (G 90, Herv. meine)

In dieser Passage wird die gegenseitige Abhängigkeit von Arbeit und Muße

deutlich. Für jemanden in Martis Stellung kann es ideell keinen Genuss ohne

Arbeit geben. Doch die alltägliche Arbeit in Toblers Büro ist ja bereits durch

63 Arendt: Vita activa, 151.

64 Vgl. den Abschnitt »Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit« in diesem Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Nichtstun als politische Praxis

einen häufigenGenuss definiert, zumBeispiel wennMarti zumKartenspielen

angehalten wird, die Familie mit einer Gondel über den See fährt (vgl.G 49f.),

oder wenn er Zigarrenstumpen bei der Arbeit raucht. ImUmkehrschluss wird

deshalb seine freie Zeit mit der Arbeit verschränkt: Er geht auch am Sonntag

ins Büro, empfindet die vormals als unterschiedlich groß beschriebenen Ti-

sche (zum Arbeiten respektive Dinieren) als einander ähnlich, und verbindet

synästhetisch den Anblick seiner Schreibarbeit mit dem Duft eines Garten-

Frühstücks.

Diese Verschränkung von Arbeit und Muße als Praxis des Nichtstuns er-

klärt auch die Festigkeit der gegenseitigen Bindung zwischen Tobler undMar-

ti trotz der kuriosen Ausklammerung der Lohn- und Leistungsthematik. Als

Parasiten in gegenseitiger Abhängigkeit profitieren sie vielfach voneinander.

Marti genießt die Verhaltensweise, die sich aus der Überlagerung von Arbeit

und Nichtstun ergibt, und die man Arbeits-Spiel nennen könnte – d.h. nicht

zu arbeiten, sondern sich so zu verhalten, als ob er arbeiten würde, während

er tatsächlich nichts tut. Im Romantext ist dieses Spiel zu erkennen, weil die

Reflexionen über die Arbeit, ebenso wie die Konditionen ihrer Verrichtung,

mehr Erzählraum einnehmen als die Arbeit selbst:

Im Bureau! Erst ein bißchen auf und ab gehen, das gehörte doch schließlich zur

Sache, so fing einer immer an, wenn er zu arbeiten sich vornahm. Gehörte Joseph

zu den Menschen, die mit Ausschnaufen ein Geschäft beginnen und erst

nach Beendigung desselben, das heißt, nach halber Beendigung energisch

werden, das heißt wiederum, nur dazu energisch, um sich über irgendeinen

billigen Genuß herzumachen? Er zündete langsam einen der wohlbekann-

ten Stumpen an, die ihm jeweilen den Gedanken an die beginnende Arbeit

so sehr versüßten, und rauchte drauf los wie das Mitglied eines Rauchklubs.

Und dann setzte er sich wieder einmal an seinen Schreibtisch, und fing an,

sich nützlich zu erweisen. (G 144, Herv. meine)

Der Beginn »Im Bureau!« wirkt wie eine Regieanweisung, und verleiht der Si-

tuation eine theatrale Note.Wie diese Passage zeigt, ist der Eintritt in das Bü-

ro bzw. auf die Bühne nicht mit einem sofortigen Beginn der Arbeit verbun-

den, sondern mit einem Gedankenmonolog, der sich liest wie die Überlegun-

gen eines Schauspielers, der nach einer Geste sucht, die ambesten den Beginn

der Arbeit konnotiert. Bemerkenswert ist bereits hier, dass Marti nur auf ein

Zeichen (= das Rauchen) fokussiert, was auf die Arbeit verweist, nicht jedoch

auf die Arbeit selbst, von der er selbst nur ungenau spricht. Die grammati-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 111

scheUnbestimmtheit der Versicherung, es gehöre »zur Sache« (welcher?), und

dass »einer« (wer?) immer so anfange, »wenn er zu arbeiten sich vornahm«,

markiert eine Distanz zur Arbeit. Der Gedankengang offenbart, dass Martis

Verhalten Gehabe ist, und mehr mit der Darstellung von Arbeit beschäftigt als

mit der Arbeit selbst.

Dieses Phänomen wird in fast jeder Szene, die im Büro spielt, irgend-

wie abgewandelt erzählt. Marti scheint immer nach passenden Gesten oder

den richtigen Worten zu suchen, um sich selbst als genuin arbeitend darzu-

stellen. Wenn Tobler etwas sagt, wovon er nichts versteht, so antwortet er

dennoch: »natürlich! als sei er bereits jahrelang im Geschäft tätig gewesen«,

weil er es für »passend« (G 62) hält. Der Text offenbart immer wieder, dass

Martis Verhalten im Büro zu großen Teilen dem Kalkül folgt, arbeitend aus-

zusehen. Im Roman werden so Zeichen geschaffen, die zwar auf Arbeit und

ein florierendes Geschäft verweisen, ohne diese innerhalb der Diegese jedoch

tatsächlich ›ehrlich‹ zu bezeichnen. Die Gleichung lautet also so: Die Kombi-

nation von a) Abneigung gegen die Arbeit (von sowohl Marti als auch Tobler)

mit b) der Unterminierung der geleisteten Arbeit Martis ergibt nicht einfach

c) eine Negation, sondern eher d) eine Simulation derselben. Im Modus des

Spiels simulieren beide Arbeit, indem sie kompensatorische, prokrastinieren-

de Aktivitäten theatralisch aus- bzw. auf führen.65

65 Es gibt bereits ähnliche Argumentationslinien bei Jochen Greven und Karl Wag-

ner, allerdings unter der (mir unverständlichen) Ausklammerung der Arbeit. Wagner

schreibt zum Beispiel, Marti würdemit »seinen körperlichen Aktivitäten« wie dem Ra-

sensprengen sein »Versagen« und »seine permanente Kopflosigkeit« kompensieren.

Wagner räumt zwar ein, dass Marti den »Sinn der Büroarbeit gar nie begriffen hat

und auch gar nicht begreifen konnte«, lastet das aber der fehlenden IntelligenzMartis

an, anstatt darin eine strukturelle Beschaffenheit der Arbeit zu sehen, die sich eben

grundlegend durch müßige Handlungen definiert. Wagner: Herr und Knecht, 44f. Gre-

ven hingegen argumentiert ganz anders, und zwar sieht er in den Kompensationen –

insbesondere in den Hausarbeiten, dem Rasensprengen sowie dem Schwimmen und

Spazierengehen – eine Flucht vor der eigenen, mit Vorwürfen überladenen Selbstre-

flexion und den Versuch, sich so »wirklichmit seiner Umwelt [dem »real Seienden«] zu

verbinden«. Jochen Greven: Existenz,Welt und reines Sein imWerk RobertWalsers. Versuch

zur Bestimmung von Grundstrukturen. Paderborn: Fink (2009), 57. Greven hat insofern

Recht als Marti das Schauspiel der hyperbolischen und anderen Verhaltensweisen im

Büro für Tätigkeiten unterbricht, die dem Funktionieren des Haushaltes dienen (und

durch die Entlohnung derHaushälterin Pauline auchmehr geschätzt werden), und da-

mit dem tatsächlichenWunsch, etwas zu leisten, Ausdruck verleihen.Wiederholt wird

versucht, die Illusion (des scheinbaren Leistens) zur Realität (eineswirklichen Leistens)

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Nichtstun als politische Praxis

Mit dieser ›Theatralität‹ geht eine Statusveränderung einher, d.h. es wird

für den Bereich der Handlung vollzogen, was John L. Austin in Bezug auf

Sprechakte einen Szenenwechsel (»sea-change«) nennen würde: Marti agiert

wie ein Schauspieler, und das, was er tut, ist »in a peculiar way hollow or void

if said by an actor on the stage«.66 Austin beschreibt den Modus solcher In-

szenierungen als erkennbar unernst und parasitär, in stetiger Abhängigkeit

von ihremWirt – der ›eigentlichen‹ Bedeutung der gesprochenenWorte oder

vollzogenen Handlungen. Umgekehrt beschreibt auch Michel Serres in Le pa-

rasite das Parasitäre als »Störung der Kommunikation«, die nur aufgrund ih-

rer Abhängigkeit zur Kommunikation (ohne die sie nicht wahrnehmbar wäre)

existiert.67 Die Verschränkung von veränderter, entrückter Kommunikation

und dem Parasitären nähert diese Art des theatralen Verhaltens und Spre-

chens, die man bei Marti beobachten kann, auch prinzipiell der Figur des

Nichtstuers (/Müßiggängers/Taugenichts/Faulpelzes etc.) an. Von dieser be-

hauptet Manuel Bauer nämlich, sie habe »zwangsläufig eine Stellung zum

Wirtschaftsleben, die sich aber zumeist nur ex negativo erschließt […] und in

vielen Fällen in parasitärem Egoismus mündet«.68

Marti arbeitet, wie gesagt, eben nicht selbst, lebt aber davon, dass an-

dere dies tun (so die Händler, die Tobler unbezahlt weiter beliefern und die

Familie ernähren) – und ebenso verhält es sichmit seiner ›Performance‹.Mar-

tis Handlung in diesem Passus verweist lediglich auf das Ritual des Arbeits-

beginns, ohne dass sich tatsächliche Arbeit anschließt. Man erfährt nämlich

nicht, wie sich Marti »nützlich« erweist, sondern nur vom Eintreten Toblers,

der, selbst nicht arbeitend, auch Marti von der Arbeit ablenkt und so erneut

seine Unfähigkeit zur Geschäftsführung beweist. Beschwingt von vornächt-

licher Zecherei trifft er spät im Büro ein, verwickelt Marti in ein Gespräch –

dazu noch über sein bisher ausbleibendes Gehalt –, nur um ihm Faulheit vor-

zuwerfen:

So zeigen Sie auch, Teufel noch einmal, daß Sie imstande sind, etwas zu leis-

ten. Bis jetzt habe ich noch wenig davon bemerkt. Ein großes Maul macht

noch keine nennenswerte Leistung, haben Sie das verstanden? (G 145)

umzukehren, doch dafür fehlt der Organisation (des Geschäfts und der Familie) die

wirtschaftliche Grundlage.

66 John L. Austin: How to do Things with Words. The William James Lectures delivered at Har-

vard University in 1955. Oxford: Clarendon Press (1962), 22.

67 Serres: Der Parasit, 11.

68 Bauer: Ökonomische Menschen, 273.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 113

Trotz des offensichtlichen Widerspruchs, der zwischen Toblers Benehmen

und seinen Erwartungen besteht, benennt er dennoch die programmatische

Losung der Gehülfen-Geschichte – das »große Maul« ohne »nennenswerte

Leistung«. Oder eben »Zeichen« ohne »Referenten«, analog zu Baudrillards

Vorstellung einer simulierten Realität. »La simulation n’est plus […] d’un être

référentiel, d’une substance« erklärt dieser; »[e]lle est la génération par les

modèles d’un réel sans origine ni réalité : hyperréel.«69 Unter dieser »Hy-

perrealität« versteht Baudrillard die Kopie von etwas Realem, was von der

›tatsächlichen‹ Realität losgelöst ist, und als ›neue‹ Realität wahrgenommen

wird.70 Diese Theorie verkompliziert unweigerlich die Idee eines Wahrheits-

gehalts, denn die Kopie bezeichnet ›Uneigentliches‹, ist also in gewisser Wei-

se Lüge. Es sei damit »unmöglich geworden«, führt er an anderer Stelle aus,

»daß ein Sinn zurückverfolgt werden kann.«71 Ganz ähnlich verhält es sich

mit der Unbestimmtheit des »so fing einer immer an, wenn er zu arbeiten

sich vornahm«: Marti imitiert hier nicht direkt eine Arbeit, sondern die Vor-

stellung einer Arbeit, deren Ursprung vollkommen unklar ist. Somit kann die

Sinnhaftigkeit des Auf-und-Ab-Gehens als Arbeitsbeginn nicht (mehr) nach-

vollzogen werden. Auch Tobler agiert so; er habe, wie seine Frau kurz vor dem

Bankrott sagt, »nur den Ton dieser pfiffigen und schlauen [Geschäfts-]Leu-

te angenommen, das äußere Betragen, die Manieren, nicht aber zugleich die

Fähigkeiten.« (G 246, Herv. meine)

Die im Roman beschriebenen ›hyperrealen‹ Handlungen, die Arbeit auf

diese Art und Weise simulieren, können analog dazu als Hyperarbeit verstan-

den werden. Das hier entwickelte Konzept derHyperarbeit ist im Kern bereits

bei Baudrillard angelegt, da er den Simulationsmechanismus –wie im einlei-

tenden Abschnitt dieses Kapitels bereits beschrieben wurde – überhaupt erst

aus einer post-marxistischen Betrachtung moderner Arbeitsmarktentwick-

lung herleitet: Anstelle des von Marx erhofften Schwindens der Herrschaft

des Kapitals hätte sich Arbeit von einer »Produktivkraft« zu einem »Produkt«

69 Jean Baudrillard: Simulacres et simulation. Paris: Galilée (1981), 10.

70 Fred Jameson führt als Beispiel für das Simulacrum – der individuelle Baustein der all-

gemeinen Hyperrealität – den Photorealismus der 1960er und 70er Jahre an, deren

Bilder (z.B. jene von Chuck Close) keine ›Realien‹, sondern Photographien als Refe-

renten hatten. Die reale Welt, so Jameson, ist »transformed into images, of which the

»realism« of the photorealist painting is now the simulacrum«. Fredric Jameson: Post-

modernism, or, The Cultural Logic of Late Capitalism. Durham: Duke UP (1991), 31.

71 Jean Baudrillard:Das Jahr 2000findet nicht statt. Übers. v. Peter Geble u.a. Berlin:Merve

(1990), 9.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Nichtstun als politische Praxis

gewandelt, es ist nur mehr ein »Zeichen unter Zeichen«.72 Daraus folgt die –

in bezeichnender Weise auf Walsers Gehülfen von 1907 ebenso wie auf den

frühen Postmoderne-Diskurs Baudrillards zutreffende – These, Arbeit leiste

nichts als die Kreation eines Abbilds ihrer selbst. Sie sei damit eine Funktion

des Imaginären: »[S]ie ist nur noch der Spiegel der Gesellschaft, ihr Imaginä-

res, ihr phantastisches Realitätsprinzip«.73

Natürlich gelten im Roman andere Prämissen als die von Baudrillard be-

schriebenen: Der Grund für die Hyperarbeit liegt weder in der gesteigerten

Effektivität industrieller Produktion, die menschliche Arbeitskraft abwertet,

noch liegt ihr Ziel in der politischen Drosselung gesellschaftlicher Kräfte, die

durch ›tote Arbeit‹ (oder »bullshit jobs« in David Graebers Terminologie)74 be-

schäftigt und ermüdet werden. Im Gehülfen überspielt Hyperarbeit zunächst

lediglich ein dysfunktionales System (Toblers Unternehmen), indem sie ei-

nen Abstand zu diesem System schafft und sich darin theatralisch produ-

ziert. Eben wegen dieser ›Entrücktheit‹ und der gesellschaftlichen Kritik, die

sie auch impliziert, sollte man die Hyperarbeit, die aus dieser Simulation ent-

steht, nicht nur als simple Kopie betrachten. Die Simulation als Verfahren im

Roman kopiert die Arbeit immerhin nicht perfekt, sondern zeigt Abweichun-

gen und Störungen auf, die sich mit normaler Arbeit gar nicht vereinbaren

lassen. Dabei entsteht nicht nur eine zweite, andere Arbeit, sondern eine Ar-

beit anderer Ordnung. Die Simulation als parasitäre Kommunikation im Sin-

ne Serresʼ bringt also ein neues Phänomen hervor, sie ist eine »Störung,welche

die Ordnung verändert«: »Die neue Ordnung erscheint durch den Parasiten,

der die Nachricht stört. Er verwirrt die alte Reihe, die Folge, die Botschaft,

und er komponiert eine neue.«75

Diese Hyperarbeit, die normale Arbeit simuliert und sich dabei von ihr

entfernt, zeigt Ambivalenzen innerhalb des Gegensatzes zwischen Muße und

Arbeit im Gehülfen auf. Das obige Beispiel illustriert die angenehme Seite der

Hyperarbeit: Das ›Simulations-Spiel‹ eröffnet den Arbeitsdiskurs, und legiti-

miert damit zum Beispiel den Genuss des Rauchens, da die Zigarren Toblers

Anweisung gemäß nur »während der Arbeit« (G 13, Herv.meine) geraucht wer-

72 Baudrillard: Der Symbolische Tausch, 50, 23.

73 Baudrillard: Der Symbolische Tausch, 28.

74 Graeber: Bullshit Jobs, xvi.

75 Serres: Der Parasit, 282f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 115

den dürfen.76 Dieser positiv konnotierte Aspekt wird im Laufe der Erzählung

immer wieder aufgegriffen, besonders gehäuft aber zu Beginn des Arbeits-

verhältnisses. Da bereitet Marti das Spielen der Rolle des Angestellten, trotz

der Ahnung eines Problems, noch große Freude:

Was hatte es zu bedeuten, daß zwei Wechsel zu je vierhundert Mark nicht

bezahlt wurden. Man schob den Verfalltag dieser Billetts einfach auf einen

Monat hinaus, es war sogar riesig nett für Joseph, an den Aussteller der Ak-

zepte schreiben zu dürfen: »Bitte, haben Sie noch Geduld. Die Finanzierung

meiner Patente läßt nur noch kurze Zeit auf sich warten. Bis dahin wird es

mir möglich geworden sein, die fälligen Verpflichtungen prompt einzulö-

sen.«

Er hatte mehrere solcher Briefe zu schreiben, und er freute sich über die

Leichtigkeit, mit der er den gesamten kaufmännischen Stil beherrschte. (G

31f.)

Das Simulationsphänomen ist allerdings nicht ausschließlich lustvoll, inso-

fern es nicht selten bei der Überbrückung heikler Situationen hilft, so zum

Beispiel bei der Interaktion Martis mit einem der vielen Gläubiger Toblers.

Dort zeichnet sich die Arbeitssimulation Martis, der den Gläubigern nichts

entgegenzusetzen hat, durch überschüssige Bewegungen aus, die diese Un-

fähigkeit kaschieren sollen:

Der Kassenbote der Bärenswiler Sparbank trat ein.

»Natürlich einWechsel«, dachte Joseph. Er stand von seinemPlatz auf, nahm

das Formular in die Hand, besah es von allen Seiten, schüttelte es hin und

her, prüfte es auf das Genaueste, machte ein zugleich nachdenkliches und

wichtiges Gesicht und sagte dann zu dem Boten, es sei gut, man werde vor-

beikommen.

DerMannnahmdenWechselwieder zu sich und ging, Joseph nahmsogleich

die Feder zur Hand, um brieflich den Aussteller des Wechsels zu ersuchen,

noch einen Monat Geduld zu haben. (G 74)

Das Entgegennehmen des Wechsels könnte natürlich auch durch einen ein-

zigen Handgriff erledigt werden. Stattdessen vollzieht er, wie schon Tobler,

die Darstellung großer Gesten, die überschüssig wirken, weil ihre Funktion

76 Dazu gehört ebenso die imZitat vorgenommeneAbwertung der Gewohnheit, sich erst

nach der Arbeit »irgendeine[m] billigen Genuß« als Belohnung hinzugeben, anstatt

sich vor der Arbeit dadurch auf sie einzustimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Nichtstun als politische Praxis

uneindeutig ist. In diesem Fall sind sie verantwortlich für die Aufrechterhal-

tung der Illusion, Toblers Geschäft sei einerseits liquide – was das Aufkom-

men eines Wechsels unwahrscheinlich oder zumindest selten macht – und

andererseits ökonomisch, d.h. in beiden Fällen hochmotiviert zur genauesten

Prüfung eines Wechsels. Die Übertriebenheit dieser Gesten – das Besehen,

das Hin-und-Her-Schütteln, das genauste Prüfen, die mehrdeutige Mimik –

produziert eine Komik, an der sich die Verschleierungs-Taktik abzeichnet,

die den Misserfolg Toblers verdecken soll. Beide Anstrengungen Martis, die

Begleichung der Schuld um jeweils einen Monat zu verschieben, verweisen

auf leere Referenten: Eine erfolgreiche, finanziell uneingeschränkte Zukunft.

Ohne ernstzunehmende Hoffnungsträger ist dies nichts als eine Wunschvor-

stellung, und der Verweis darauf wird damit gleichsam Simulation.

Die logische Konsequenz aus einer konstanten Arbeits-Simulation, die

sich im Text durchgängig nachweisen lässt, ist Baudrillard zufolge die Gleich-

setzung der Arbeit mit ihrem Gegenteil, der Nicht-Arbeit bzw. dem Nichts-

tun. Da die Arbeit »keine Kraft« mehr ist, sondern nur »Zeichen unter Zei-

chen«, lässt sie sich »mit der Nicht-Arbeit, der Freizeit vertauschen, mit der

sie völlig äquivalent ist, sie läßt sich verwandeln in alle anderen Teilbereiche

des Alltagslebens«; sie ist, »wie die meisten Tätigkeiten, nur noch ein En-

semble von Beschreibungsvorgängen.«77 Dies bedeutet aber gerade nicht die

erwartete Ausklammerung der Leistungsthematik, wie sie sich in dem oben

beschriebenen Diskurs über Martis Leistungsunfähigkeit andeutet.

Tatsächlich ist Marti selbst sehr auf die Qualität seiner Leistung bedacht.

Nur bezieht sich dieser Fokus mehr auf die Abbildung von Leistungsbildern,

als auf das tatsächliche Leisten. Dabei gilt in analoger Weise, was Bourdieu

und Passeron über Studenten schreiben, die sich den Habitus des Intellektu-

ellen aneignen, ohne bereits selbst intellektuell zu arbeiten: Gerade die »Ver-

richtung von Tätigkeiten« in der »Art des ›So-tun-als-ob‹« ist »eine der Be-

dingungen für die Übernahme der Werte«, die die intellektuelle Welt beherr-

schen – oder eben die Welt der Arbeit.78 Auch das So-tun-als-ob funktioniert

77 Baudrillard: Der Symbolische Tausch, 23.

78 Pierre Bourdieu u. Jean-Claude Passeron: Die Erben. Studenten, Bildung und Kultur.

Übers. v. Stephan Egger u.a. Konstanz: UVK (2007), 62. Die Autoren gehen soweit,

das »Erlernen« eines solchen »Spiels und doppelten Spiels« als »Vorbereitung auf den

Beruf« zu betrachten, da so relevante »Techniken« erworben werden können (ebd.) –

nicht zu vergessen ist dabei, dass Bourdieu und Passeron in dieser Schrift die Univer-

sität als eine Institution kritisieren, die Scheinhaftigkeit belohnt.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 117

im Gehülfen im Rahmen der von Weber postulierten protestantischen Leis-

tungsethik.79 Der springende Punkt in Webers Verständnis der Arbeitsethik

sei nämlich, so Matthew Finkin, dass sich diese Ethik unabhängig davon ent-

wickelt, worin diese Arbeit besteht. »Manche Arbeit ist für sich schon Beloh-

nung,« schreibt er weiter, »Spiel oder Freude für die, die sie leisten«.80 Man

kann es auch leicht verschoben betrachten: eine Arbeit, die nur zum Spiel ge-

macht wird, kann ebenso belohnend sein und zumMehr-Leisten anregen wie

eine ›echte‹ Arbeit.

Gemeinschaft und Illusion

Die im vorherigen Kapitel beschriebenen Simulationen – die ostentative, un-

echte Muße ebenso wie die Hyperarbeit – sind im Roman ohne Zweifel als

›lustvoll‹ konnotiert. Sie bereiten den Protagonisten Freude, weil sie luxuriö-

se Verausgabung und müßiges Schauspiel involvieren, und weil sie einen Le-

bensstandard vortäuschen, den sie sich eigentlich nicht leisten können. Für

Marti hat dieses schöne Leben auch einen großen sozialen Wert, denn er

findet in der Familie Tobler eine bedeutsame Bindung und ein Zugehörig-

keitsgefühl, das ihm lange abhandengekommen war. Er ist, so sagt er selbst,

»erschreckt […] darüber, daß ihm einfachere und näherliegende Beziehungen

vollständig mangeln« (G 93). Die Familie Tobler gleicht diesen Mangel aus.

Die These, Marti würde die unbezahlte Anstellung im Tausch für eine quasi-

Mitgliedschaft bei der Familie Tobler hinnehmen, ist in derWalser-Forschung

bereits etabliert.81 Diese versteht, in Anlehnung an eine Passage vom Beginn

des Romans,Marti als ›Heimatlosen‹, der in der Familie Tobler eine neue Hei-

mat zu finden sucht.82 Tatsächlich werden in Marti durch die Familie Tobler

79 Werner Deich stellt nach der Auswertung von fast 70 Angestelltenromanen aus dem

deutschsprachigen Raum um die Jahrhundertwende (den Gehülfen inbegriffen) fest,

dass sich diese Berufsgruppe in ihrer literarischen Darstellung durch ein stark ausge-

prägtes Leistungs- und Pflichtbewusstsein auszeichnet. Vgl. Werner Deich: Der Ange-

stellte im Roman. Zur Sozialgeschichte des Handlungsgehilfen um 1900. Köln: Grote (1974),

176-178.

80 Matthew Finkin: Arbeit, Arbeitsrecht undWissenschaft.Webers Frage. Übers. v. Rudolf

Buschmann. In: Arbeit und Recht 55 (12), 2007, 410.

81 Vgl. Rüsch: Ironie und Herrschaft, 128f.; Wagner: Herr und Knecht, 33f.

82 So werden die Blicke der Kinder, als sie Marti das erste Mal sehen, wie folgt beschrie-

ben: »Diese ungeniert fragenden und forschenden Blicke entmutigten ihn. Solche Bli-

cke erinnern eben an die Angeflogenheit an etwas Fremdes, an die Behäbigkeit dieses

Fremden, das für sich eine Heimat darstellt, und an die Heimatlosigkeit desjenigen,

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Nichtstun als politische Praxis

Erinnerungen an sein eigenes »bürgerliche[s] Familienhaus« (G 102) geweckt.

Auch seine Familie befand sich in einer »Misere« (G 102) – in was für einer,

weiß man nicht. Auch seine Mutter ist, wie Frau Tobler, häufig krank und

schwach, aber dennoch gütig und schön (vgl.G 101f. und G 227f.). Doch Marti

assoziiert seine Familie, trotz dieser Probleme, vor allem mit der Muße und

dem Spiel aus seiner Kindheit, die er bei der Familie Tobler wieder aufnehmen

kann. Im Roman wird Martis Kindheit nur wenige Male erwähnt, immer je-

doch in Momenten der Muße und des Genusses. Das erste Mal erinnert sich

Marti, wenige Tage nach seinem Einzug bei den Toblers, beim Trinken des

Nachmittagskaffees, eines seiner liebsten Genussmittel: »Warum denke ich

an zu Hause, an die Kindheit, wenn ich diesen sonderbaren Kaffee trinke?« (G

29). Eine weitere, bezeichnende Erinnerung überkommtMarti ebenfalls in ei-

nem besonders von Muße bestimmten Moment. An einem Sonntagsspazier-

gang nach einem Bad im See legt er sich in eine moosbewachsene Schlucht

und tagträumt von einem ähnlichen Tag seiner Jugendzeit: »Es war auch an

einem Sommersonntag[…]. Die Kinder waren vorausgesprungen, Spiele erfin-

dend und betreibend, hinterher kamen die Eltern« (G 100, Herv. meine).

Der Protagonist Marti verbindet seine Kindheit mit dem Spiel, und

nimmt die Toblers als Ersatzfamilie her, weil er sich dort fast vollständig dem

Spiel widmen darf, sei es am Kartentisch oder im Büro. Die Muße, die Marti

bei Toblers genießt, ermöglicht diese gedankliche Verbindung auch erst. So

schreibt Gaston Bachelard über die Träumerei, sie entstehe aus der Muße, in

der man nicht denken muss: »c’est moi qui suis heureux de rêver ma rêverie,

c’est moi qui suis heureux du loisir où je n’ai plus la tâche de penser«.83 Die

zumindest zeitweilige Befreiung von Anstrengungen, die Marti im Hause

Tobler zum ersten Mal in seiner elenden Karriere erlebt, führt ihn direkt

in seine Kindheit zurück – »l’enfance […], l’archétype du bonheur simple«,

schreibt Bachelard –,84 in der er ähnlich befreit war.

Die Vorstellung einer idealen Gemeinschaft, die sich in der Geschichte an

der Figur Marti abbildet, ist die einer im Spiel und Muße begriffenen Fami-

lie. Diese Art der Gemeinschaft wird im Roman in einen scharfen Kontrast zu

der nun so dasitzt und die Pflicht hat, sich möglichst rasch und guten Willens in das

behagliche fremde Bild heimatlich einzufügen.« (G 13)

83 Gaston Bachelard: La Poétique de la Rêverie. Paris: Presses Universitaires de France

(1960), 20. Herv. meine. Bachelard möchte in dieser Passage auf die Bewusstheit des

Tagträumens hinaus.

84 Bachelard: La Poétique de la Rêverie, 106.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 119

solchen Gemeinschaftsformen gesetzt, deren Fundament die Arbeit ist. Die-

se andere Art der Gemeinschaft wird durch den Sozialismus versinnbildlicht,

den Marti ideologisch entschieden ablehnt.85 Diese Ablehnung bezieht sich

auf die sozialistische Idealisierung von Arbeit, auf die sich seiner Meinung nach

keine Gemeinschaft aufbauen lässt. Die Idee einer sozialistischen Arbeiterge-

meinschaft wird im Roman im Rahmen eines Wiedersehens zwischen Marti

und seiner Jugendfreundin Klara demontiert. Beide hätten zwar einmal an

den Sozialismus geglaubt, heißt es dort, hätten diesen Glauben jedoch auf-

gegeben, da diese Bewegung nichts als Schall und Rauch gewesen sei:

Es war damals eine sonderbare Welt und Zeit gewesen. Unter dem Na-

men »Sozialismus« hatte sich, einer üppigen Schlingpflanze ähnlich, eine

zugleich befremdende und anheimelnde Idee in die Köpfe und um die

Körper der Menschen[…] geworfen[…]. Die Arbeiter und ihre Interessen nahm

man damals allgemein mehr geräuschvoll als ernst. Es wurden häufig Umzüge

veranstaltet, an deren Spitze auch Frauen schritten, blutigrote oder schwar-

ze Fahnen hoch in der Luft daherschwenkend. Was nur immer mit den

Verhältnissen und Ordnungen der Welt unzufrieden war, schloß sich dieser

leidenschaftlichen Gedanken- und Gefühlsbewegung hoffnungsvoll und

zufrieden an, und was die Abenteuerlust einer gewissen Sorte von Schrei-

bern, Krakeelmachern und Schwätzern vermochte, die Bewegung einesteils

prahlerisch hochzuheben und anderteils in die Gemeinheit des Tages her-

abzuziehen, das bemerkten die Feinde dieses »Gedankens« mit einer Art

vergnüglichen Hohnlächeln. Die ganze Welt, Europa und die übrigen Erd-

teile, so hieß es damals unter den jungen und halbreifen Geistern, verbände

und vereinige diese Idee zu einer fröhlichen Menschenversammlung, aber

nur wer arbeite, sei berechtigt usw.

Joseph und Klara waren damals ganz und gar von diesem vielleicht ed-

len und schönen Feuer ergriffen worden[…]. Sie liebten beide, wie es damals

Mode war, die »Menschheit«. (G 134f., Herv. meine)

85 Der Sozialismus war in der Schweiz des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts sowie-

so von einer gemäßigteren Ausprägung und insgesamt weniger populär als im Rest

Europas. Die Gründe für diese historische Entwicklung lagen in der Stärke und Eta-

bliertheit der repräsentativenDemokratie, die Interessenverbünde vonArbeitern zwar

nicht überflüssig, aber zumindest weniger notwendigmachten. Vgl. Volker Reinhardt:

Geschichte der Schweiz. München: Beck (2014), 104f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Nichtstun als politische Praxis

Die Hervorhebung der Worte, die auf den Sozialismus oder seine Kernge-

danken hinweisen (»›Sozialismus‹«, »›Gedankens‹«, »›Menschheit‹«) markiert

ein zitierendes, d.h. distanziertes Sprechen, welches das sozialistische Pro-

gramm nicht ernsthaft in Erwägung zieht. Dies zeigt sich ebenfalls in der

skeptischen Formulierung des Erzählers, bei der Leidenschaft für diese Idee

handele es sich um ein nur »vielleicht edle[s] und schöne[s] Feuer« (s.o., Herv.

meine). Damit wird die emphatische Gutheißung dieses Projekts, ganz ab-

seits von der Legitimität der sozialistischen Agenda, in Frage gestellt. Als

Grund für diese Infragestellung dient die Scheinhaftigkeit der Bewegung: die

Anteilnahme an den Lebensumständen der ArbeiterInnen sei nur oberfläch-

lich, denn sie werde »mehr geräuschvoll als ernst« genommen. Der Sozialis-

mus postuliere ein anderes, überhöhendes Verständnis von Arbeit, wodurch

er es verfehle, die Lebensrealität der Arbeitenden zu erfassen. Er stellt somit

lediglich eine Illusion dar.

Die sozialistische Ideologie fungiert hier demnach nicht weniger als hy-

perreales Zeichen als die Arbeit Martis, beide sind eine ›Waise‹ ohne Referen-

ten. Die »Krakeelmacher[…] und Schwätzer[…]« heben die Bewegung prah-

lerisch hoch – ganz getreu der oben erwähnten Toblerʼschen Losung ›großes

Maul ohne Leistung‹ (G 145). Den Grund dafür, dass sowohl Klara als auch

Marti den »›Sozialismus‹« letztlich ablehnen, lernt man implizit aus diesem

Verweis auf die ›Falschheit‹ seiner Proklamationen. Die, so kann man an-

nehmen, die Arbeit als Art der Mitgliedschaftskondition anpreisen und da-

mit auch idealisieren, ohne jedoch die unverhältnismäßigen Belastungen der

Arbeit wirklich beseitigen zu wollen. Klaras Äußerung, sie sei »jetzt öfters

unwohl und unfähig, das Erwerbsleben, das sie so lange geführt habe, zu

ertragen«, und dass sie »zu schwach geworden« sei (G 137), ist wichtigstes

Ausschlusskriterium für ihre Mitwirkung im »›Sozialismus‹«, denn »nur wer

arbeite, sei berechtigt, usw«. Zudem habe sie, als alleinerziehende Mutter,

ihre Aufmerksamkeit von der Masse auf das Einzelwesen gerichtet bzw. rich-

ten müssen: »[v]on da an liebte sie nicht mehr die »Menschheit«, sondern sie

betete ihr Kind an.« (G 136)

Die oben zitierte Passage zeigt klar den Standpunkt Martis zum Thema

Gemeinschaft: Die Teilnahme und -habe an der Gemeinschaft darf nicht an

die Voraussetzung der Arbeit gekoppelt sein. Zum einen zerstört sie den Kör-

per und macht den Menschen, wie Klara selbst sagt, schwach. Dies war Han-

nah Arendt zufolge für die längste Zeit die hauptsächliche Konnotation der

Arbeit: die Bedeutung des Wortes schließe »seit eh und je »Mühe und Plage«,

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 121

Anstrengung und Schmerz, ja eine Verunstaltung des Körpers« ein.86 Eine

so herbeigeführte Schwäche kann der Gemeinschaft nicht zuträglich sein, sie

würde dem Menschen nur die soziale Energie rauben. Zum anderen scheint

die Arbeit eine zu allgemeine Gemeinsamkeit zu sein, als dass man darauf ei-

ne Gemeinschaft gründen könne. Da fast jeder Mensch arbeitet oder arbeiten

muss, bestünde eine solche Gemeinschaft aus der ganzen Menschheit – und

das ist sowohl für Klara als auch fürMarti nicht zu schaffen. Beide lehnen die-

se große Gemeinschaft ab. Über Joseph heißt es, er spräche »kein Wort mehr

von der »Menschheit«. Das war längst vorüber. Je schwerer es einem wurde,

ein »rechter Mensch« zu werden, desto weniger mochte man große Worte in

den Mund nehmen, und schwer war es, »recht« zu bleiben, das empfand man

jeden Tag deutlicher.« (G 137, Herv. meine) Am Beispiel Klaras erkennt man,

dass das große Wort »Menschheit« und die große Gemeinschaft zugunsten

einer greifbaren Realität abgewählt werden: der Familie. Ihre Liebe richtet

sich kurz auf die Menschheit, dann nur noch auf ihr Kind. Gemeinschaft, so

wird hier mit größter Stärke suggeriert, kann mit der Arbeit selbst nichts zu

tun haben.

Aus diesem Zusammenhang ergibt sich die besondere Ironie, dass Mar-

ti den Sozialismus und seine Fixierung auf die Arbeit ablehnt, weil dessen

humanistische und gemeinschaftsstiftende Funktion nur Illusion sei, obwohl

seine Gemeinschaft mit Toblers rund um den simulierten Luxus ebenso illu-

sorisch ist. Wie durch die Phänomene der ostentativen Muße und der Hyperar-

beit verdeutlicht ist, sind Martis Arbeits- und Freizeittätigkeiten fundamen-

tal von illusionsbildenden Prozessen abhängig. Der Umstand, dass Marti den

Sozialismus ablehnt, obwohl er prinzipiell die Stärkung der arbeitenden Be-

völkerung zum Ziel hat, deutet darauf hin, dass Marti selbst einer Illusion

im Marxʼschen Sinne erliegt – der Illusion nämlich, es gehe ihm gut. Marx

verwendet den Begriff der Illusion sowohl für ein durch Religion produzier-

tes, ›falsches‹ Glück, das den Menschen an der Verbesserung seiner Lebens-

umstände hindere,87 als auch im Sinne einer ideologischen Regressivität der

herrschenden Klasse, die sich an die geschichtlich bedingte, gesellschaftliche

86 Arendt: Vita activa, 60f.

87 »Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Glücks des Volkes ist die Forderung

seines wirklichen Glücks. Die Forderung, die Illusionen über seinen Zustand aufzuge-

ben, ist die Forderung, einen Zustand aufzugeben, der der Illusionen bedarf. Die Kritik der

Religion ist also im Keim die Kritik des Jammerthales, dessen Heiligenschein die Religion

ist.« Karl Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: Deutsch-Französische

Jahrbücher. Hg. v. Dems. u.a. Paris: Bureau der Jahrbücher (1844), 72.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Nichtstun als politische Praxis

Veränderung geistig noch nicht anpassen konnte.88 Aus Marx’ Sicht ist die

Überwindung solcher Illusionen und eine kritische Betrachtung der Welt –

und damit die Bewusstwerdung über die Wirklichkeit – eine zentrale Vor-

aussetzung für die Befreiung der Arbeit und die Etablierung des Kommunis-

mus.89 Die Aufgabe des Sozialismus ist die Dekonstruktion dieser Illusion.

Die Tatsache, dass die sozialistische Bewegung von Marti selbst als Illusion

kritisiert wird, obwohl sie sich als Instanz sieht, die eigentlich die Kritik an

anderen illusorischen Zuständen befördern will, zeugt von Martis eigener il-

lusorischer Gefangenheit.

Das passt zu der Inkompatibilität von Angestelltenschaft und der mar-

xistischen Ideologie, die Siegfried Kracauer 1929/30 beschrieben hat. »Es ist

eine der Pointen von Kracauers Studie«, so Michael Gamper, »dass sie zu

zeigen vermochte, wie Arbeitssituation und soziale Lage der Angestellten

sich allmählich denjenigen des Proletariats annäherten, die Betroffenen aber

kein dieser Deklassierung entsprechendes Bewusstsein entwickelten.«90

Schon 1912 betonte der Soziologe Emil Lederer, die Privatangestellten be-

fänden sich in einer »Zwischenstellung, zwischen den Klassen«.91 Kracauer

setzte dem hinzu, die Angestellten »möchten Unterschiede bewahren, deren

Anerkennung ihre Situation verdunkelt; sie frönen einem Individualismus,

der dann allein sanktioniert wäre, wenn sie ihr Geschick noch als einzelne

88 »Je mehr die normale Verkehrsform der Gesellschaft und damit die Bedingungen

der herrschenden Klasse ihren Gegensatz gegen die fortgeschrittenen Produktivkräfte

entwickeln, je größer daher der Zwiespalt in der herrschenden Klasse selbst und mit

der beherrschten Klasse wird, desto unwahrer wird natürlich das dieser Verkehrsform

ursprünglich entsprechende Bewusstsein[…], desto mehr sinken die früheren überlie-

ferten Vorstellungen dieser Verkehrsverhältnisse[…] zu bloß idealisierenden Phrasen,

zur bewußten Illusion, zur absichtlichen Heuchelei herab.« Karl Marx u. Friedrich En-

gels: Historisch-Kritische Gesamtausgabe. 1. Abt., Bd. 5. Deutsche Ideologie. Hg. v. Vladimir

Adoratskij. Glashütten: Auvermann (1970), 271.

89 Richard Bernstein bemerkt zu Marx’ Position: »[C]riticism […] has the power not of de-

lineating some utopian ideal which is to be striven for, but of revealing tomen a critical

understanding of what they are suffering.« Bernstein: Praxis and Action, 54.

90 Michael Gamper: Masse lesen, Masse schreiben. Eine Diskurs- und Imaginationsgeschichte

der Menschenmenge 1765 – 1930. München: Fink (2007), 488f. Wagner zufolge sei der

Wirtschaftsgeist der späten Schweizer Gründerzeit so ausgeprägt, dass es zu einer

regelrechten »Proletarisierungsangst des Kleinbürgertums« kam. Wagner: Herr und

Knecht, 98.

91 Emil Lederer: Die Privatangestellten in der modernen Wirtschaftsentwicklung. Tübingen:

Mohr Siebeck (1912), 25.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 123

gestalten könnten.«92 Obwohl Kracauers Analyse mehr als 20 Jahre nach

dem Erscheinen von Der Gehülfe entsteht, erklärt sie den Grund für die Ver-

blendung Martis passgenau. Die Parallelen zu Martis Situation sind evident:

Martis Abneigung gegen die »Menschheit«, ebenso wie Klaras neu verla-

gerter Fokus von eben dieser auf ihr eigenes Kind, verleihen der Sehnsucht

nach einer individuell gestalteten Erfahrung anstelle einer Zugehörigkeit

zur Masse Ausdruck. Die abwertende Haltung spiegelt geradezu Gustave Le

Bons negatives Urteil über die Masse in Psychologie der Massen (1895), in dem

der Masse sowohl der Verlust von Individualität als auch Unvernünftigkeit

attestiert wird.93 Was die Masse in Le Bons und Martis Denken symbolisiert,

passt nämlich gar nicht zusammen mit der inhärenten Sehnsucht nach

Bürgerlichkeit, die Kracauer den Angestellten unterstellt,94 und die sich in

Martis Fall so deutlich an der enthusiastischen Imitation des Toblerʼschen

Habitus in ostentativer Muße und Hyperarbeit abzeichnet. Im Vergleich zu

den Aktivitäten des Proletariats ist Toblers Habitus nämlich hochindividuell,

und wenn auch nicht per se vernüftig, so imitiert er immerhin vernünftige

Wesenszüge des Bürgertums. Dass Marti daran glaubt, einer höheren Klasse

anzugehören, bringt ihn auch dazu, sich im Gegensatz zu der Köchin, die

zur Arbeiterklasse gehört, von der Familie Tobler ausbeuten zu lassen:

Pauline erhielt ihren Lohn regelmäßig ausbezahlt, dagegen setztemanbeim

Gehülfen Verständnis und Takt genug voraus, die Lage zu begreifen, wort-

los, und sich in dieselbe zu schicken. Joseph war ein Mann, Pauline ein un-

berechenbares Kind aus dem Volk. Einem Mann durfte man Entsagungen

92 Siegfried Kracauer:Die Angestellten.Aus demneuestenDeutschland. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp (1971), 279f.

93 »In der Gemeinschaftsseele verwischen sich die Verstandesfähigkeiten und damit

auch die Persönlichkeit der einzelnen. […] Eben die Vergemeinschaftlichung der ge-

wöhnlichen Eigenschaften erklärt uns, warum die Massen niemals Handlungen aus-

führen können, die eine besondere Intelligenz beanspruchen.« Gustave Le Bon: Psy-

chologie der Masse. [Übers. v. Rudolf Eisler.] Stuttgart: Kröner (1953), 15f.

94 Kracauer spricht von »spießbürgerlich[en]« Idealen junger, weiblicher Angestellter

und von der Neigung, sich »durch irgendeinen Rang von der Menge abzuheben«, die

eine »im bürgerlichen Deutschland ausgeprägte Sucht« sei. Kracauer: Die Angestellten,

268f., 281. AuchWerner Deich postuliert, dass der Angestelltenroman umdie Jahrhun-

dertwende von der Erwartung geprägt gewesen sei, dass ein Angestellter aufsteigen

und sich selbstständig machen, d.h. bürgerlich werden wird. Vgl. Deich: Der Angestell-

te im Roman, 178-182.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Nichtstun als politische Praxis

zutrauen, einem Kind aus den niederen Schichten des Volkes niemals, und

der Angestellte begriff das. (G 164f.)

Die Verwendung des Verbs ›begreifen‹ ist hier sarkastisch. Marti begreift ja

gerade nicht, dass seine Arbeitssituation der des Proletariats nicht nur nä-

her rückt, sondern sich bereits in einem schlechteren Zustand befindet. Dass

er die Ungerechtigkeit der Situation als angemessen ›begreift‹, unterstreicht

nur die von Gamper hervorgehobene Tatsache, dass er über »kein dieser De-

klassierung entsprechendes Bewusstsein« (s.o.) verfügt.

Doch obwohl Krakauers Hypothese klar auf Marti zutrifft, gibt es den-

noch einen grundlegenden Unterschied zwischen den jeweiligen Situationen:

ihre Illusionen haben nicht den gleichen Ursprung. Krakauer zufolge produ-

ziere die Unterhaltungsindustrie diese Illusionen, und unterstütze damit die

Grenzziehung der Angestellten zum Proletariat. Die Partizipation an Mas-

senkulturphänomenen wie Sportveranstaltungen oder Kinovorstellungen sei

eine Kompensationsmethode der Angestellten, in der sie »durch äußere Ab-

lenkung die innere Leere« zu zerstreuen suchten.95 In seinem Verständnis

schafft insbesondere das Kino einen schönen Schein, der prekäre Realitäten

überspielen soll. Filme der Gegenwart, so Kracauer, sind zwar »Spiegel der

bestehenden Gesellschaft«, doch sie »färben die schwärzesten Einrichtungen

rosa« und sind deshalb letztlich »Blendungsversuche«.96 Zwar sei auch die

Arbeiterklasse anfällig dafür, doch der Gegenwartsfilm bündele viele gerade

für »Angestellte produzierte[…] Illusionen«.97

Martis Illusion allerdings hat einen anderen Ursprung: die Arbeit. Er geht

nicht ins Kino, doch eine geradezu filmische Illusion gibt es in seinem Le-

ben trotzdem: die, die er selbst in der Hyperarbeit ›erspielt‹. Durch das ›Spie-

len‹ von Arbeit simuliert er, selbst bürgerlich, oder gar affluent zu sein. Auch

Nagi Naguib spricht in dieser Hinsicht vonMartis »Schauspielern[…] mit sich

selbst«.98 Der Unterschied zu Kracauers These ist freilich, dass der von ihm

95 Gamper:Masse lesen, 490.

96 Siegfried Kracauer: Die kleinen Ladenmädchen gehen ins Kino. In: Ders.:DasOrnament

der Masse: Essays. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977), 279, 280, 281.

97 Kracauer: Die Angestellten, 220. Bezeichnenderweise publiziert Freud im selben Jahr,

1930, einen Aufsatz, der ebenfalls die Illusion des Kunstwerks als Abwehrmechanis-

mus des Menschen ausweist. Dort heißt es, die Realität sei »die Quelle alles Leids«,

von der der Mensch sich durch Illusionen unabhängig macht, die er aus seiner Phan-

tasie oder den »Werken der Kunst« schöpft. Vgl. Freud: Das Unbehagen in der Kultur, 47.

98 Naguib: Studien, 49.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 125

beschriebe »Glanz« nicht an der Zerstreuung haftet, sondern an der Arbeit, je-

doch ohne dass Marti von dem Glauben abrückt, »dass ein zerstreutes Dasein

zugleich das höhere sei.«99 Immerhin heißt es ja, dass die Zerstreuung des

Kartenspiels, in welches Marti bei Tobler eingeführt wird, den »sogenannten

besseren« vorbehalten sei, »die nicht gar so streng zu arbeiten brauchten den

Tag über« (s.o.,G 48); außerdem fallen, wie oben gezeigt wurde, in Martis An-

gestelltentätigkeit Arbeit und Freizeit meistens zusammen. So zum Beispiel

in der Gondelfahrt-Episode, in der er als »richtiger Mann für alles« (G 49)

sowohl rudert als auch die »Genugtuung« der spätabendlichen Stille genießt

und sich seinen »Einbildungen« überlässt (G 53f.). Klassenfragen beiseite ge-

nommen, kann man bei Walsers Gehülfen von einer doppelten Illusion spre-

chen: Die Hyperarbeit, die den Müßiggang legitimiert einerseits; der Müßig-

gang andererseits, der den »Schein wahre[…], zur bürgerlichen Gesellschaft

zu gehören«,100 obwohl es dafür überhaupt keine ökonomische Grundlage

gibt. Die Illusion Martis gewinnt also an Festigkeit, weil sie an einer mit Mu-

ße verschmolzenen Arbeit hängt.Weil die spielerische Arbeit und die unechte

Muße ihm außerdem die Gemeinschaft bieten, die er sich wünscht, und sich

zusätzlich wie ein Klassenaufstieg ausnehmen, denkt Marti gar nicht daran,

sich diese Illusion nehmen zu lassen. Die Beschuldigung des Sozialismus als

Illusionsmaschine ist eine Strategie, die ihn von seiner eigenen Illusion ab-

zulenken versucht. Es ist eine Projektion seines eigenen Problems auf einen

anderen Sachverhalt, der ebenfalls die Arbeit im Zentrum hat. Der Roman

zeigt mit Marti eine Hauptfigur, die mit allen Kräften für die Aufrechterhal-

tung ihrer Illusion kämpft.

Doch obwohl Marti aufgrund eben dieser starken Illusionsbindung in der

Walser-Forschung fehlendes Klassenbewusstsein und dem Roman die Insze-

nierung einer ausbleibenden Dialektik des historischen Materialismus attes-

tiert wurde,101 gibt es in der Geschichte auch Momente, in denen sich der

99 Kracauer: Die Angestellten, 289. Folgt man Nietzsches Ausführungen zur Herren- und

Sklavenmoral aus Jenseits von Gut und Böse, die für die Dynamik zwischen Tobler und

Marti einschlägig ist, so ist Martis affirmative Haltung zur Muße bzw. zumMüßiggang

symptomatisch für »das Verlangen nach Freiheit« und den »Feinheiten des Freiheits-

Gefühls«, die »notwendig zur Sklaven-Moral« gehören. Friedrich Nietzsche: Sämtliche

Werke. Bd. VII. Jenseits von Gut und Böse. Stuttgart: Kröner (1964), 204.

100 Kracauer: Die Angestellten, 291.

101 Einen »leidenschaftlichen Angriff auf die bestehenden Verhältnisse« suche man bei

Marti vergeblich, so zum Beispiel Holona. Marian Holona: Arbeit, Mediocritas, Müssig-

gang. Zur Sozialethik in RobertWalsers Kleinprosa. Warschau: Wydawnictwa Uniwersyte-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Nichtstun als politische Praxis

Simulationscharakter der Muße wie der Arbeit auch Marti aufdrängt und ihn

an der ›Echtheit‹ seiner Anstellung zweifeln lässt. So fragt sichMarti zuweilen

recht unvermittelt, ob er seine Rolle als Angestellter korrekt ausführt, oder ob

er überhaupt dafür geeignet ist. Zum Beispiel bei der oben kurz skizzierten

Szene, in derMarti souverän auf Toblers Aussagen im Büro reagierenmöchte,

ohne diese allerdings zu verstehen. Nachdem er auf dessen Erzählung zwei

Mal »natürlich!« und dann »selbstverständlich!« geantwortet hatte, weil es

ihm »passend« erschien, »gutmütige Töne und Gebärden an den Tag zu le-

gen«, stellt er die so angezeigte wohlwollende Eingeweihtheit ins Geschäft in

Frage: »Glaube ich eigentlich an das, was ich da sage?« (G 62f.) Diese sorgende

Frage begleitet die Arbeitssimulation Martis fast von Beginn der Geschichte

an, und gibt Anlass zu langen Gedankenmonologen, in denen die Nähe von

Muße und Arbeit reflektiert und problematisiert wird:

»Was leiste ich eigentlich? Ich kann mich da, wenn ich will, sogleich unge-

stört zu Bett legen, um in einen sehr wahrscheinlich gesunden und tiefen

Schlaf zu versinken. Ich bekomme in Biergärten Bier zu trinken. Ich kannmit

Frau und Kindern Gondel fahren, ich habe zu essen. Die Luft hier oben ist ei-

ne ausgezeichnete, und was die Behandlung betrifft, so wäre ich ein Lügner,

wenn ich sie tadelte. Licht und Luft und Gesundheit. Aber was gebe nun ich

dafür? Ist das etwas Reelles und Gewichtiges, was ich zu bieten vermag? Bin

ich klug und gebe ich das Maß meiner Klugheit auch wirklich voll her? Was

sind das für Dienste, die ich bis zum heutigen Tage Herrn Tobler bereits ge-

leistet habe? Alles was recht und gut ist, aber ich bin felsenfest davon über-

zeugt, daß mein Herr und Meister noch wenig Nutzen durch mich davonge-

tragen hat. Sollten mir der Schneid, die Initiative, die Begeisterungsfähig-

keit fehlen? Das ist möglich, denn in der Tat, ich bin mit einer merkwürdig

umfangreichen Portion Ruhe ausstaffiert zur Welt gekommen. Aber scha-

det denn das etwas? Freilich schadet es, denn die Unternehmungen Toblers

verlangen leidenschaftlicheAnteilnahme, unddieRuheder Seele ähnelt bis-

weilen der trockenen Gleichgültigkeit. Das Schicksal der Reklame-Uhr zum

tu Warszawskiego (1980), 51. Marti, der sich selbst als gleichgültig beschreibt (vgl. G

55) weise Hong zufolge so gar keine Tendenz zur gesellschaftlichen Umwälzung auf,

sodass er auch die »›Geschichte‹« nicht vorantreiben könne. Kil-Pyo Hong: Selbstrefle-

xion von Modernität in Robert Walsers Romanen »Geschwister Tanner«, »Der Gehülfe« und

»Jakob von Gunten«.Würzburg: Königshausen & Neumann (2002), 156. Wer wie Marti

Ausbeutung widerstandslos hinnimmt, der kann nicht zum Revoluzzer werden, lautet

die marxistische Deutung.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 127

Beispiel, hat es mich wirklich auch an allen Fasern meines Ichs angepackt?

Bin ichdavonerfüllt? Ichmußgestehen, ichdenkenur allzu oft anganz ande-

re Dinge. Das aber, mein bester Herr Gehülfe, ist Verrat. Tauche jetzt endlich

mal stramm unter in die Angelegenheiten Fremder, du ißt ja auch Fremder

ihr Brot, gehst mit Fremder ihren Frauen und Kindern auf dem See schiffah-

ren, liegst in Fremder Kissen und Betten und trinkst Fremder Rotwein aus.

Kopf hoch jetzt, und vor allen Dingen den Kopf sauber gehalten. Ich meine,

wir sind hier bei Toblers nicht deshalb, daß wir es nur schön haben. Es ist

eine Ehre, es sich auch ein bißchen sauer zu machen. Hopp!« (G 55f.)

In dieser in Gänze zitierten Passage grübelt Marti über das Phänomen der

Kongruenz von Muße und Arbeit nach. Der Umstand, dass im Hause Tobler

»Mühsal und Lohn einander« gerade nicht im »regelmäßigen Rhythmus fol-

gen«,102 wie Hannah Arendt die Tätigkeit der Arbeit beschreibt, ruft in ihm

Zweifel an seinem Verhalten hervor. Er zählt all die Aspekte der Muße und

Freizeit auf, die er genießt – »gesunden und tiefen Schlaf«, in »Biergärten

Bier zu trinken«, »mit Frau und Kindern Gondel fahren«, »ausgezeichnete

[…] Licht und Luft und Gesundheit« – und zweifelt daran, ob er diesen »Lohn«

auch durch »Mühsal« erarbeitet hat, weil so gut wie jeder Aspekt seines Le-

bens ihm wie »Lohn« erscheint. »Aber was gebe nun ich dafür? Ist das etwas

Reelles und Gewichtiges, was ich zu bieten vermag?«, fragt er. Der Begriff

des »Reellen« in seinem Monolog deutet darauf hin, dass er den Spielcharak-

ter seiner Arbeit erahnt, auch wenn er ihn nie erkennt. Anstatt diese Ahnung

jedoch zum Anlass zu nehmen, seine Illusion zu durchbrechen, spornt sie ihn

dazu an, sich noch tiefer in sie zu versteigen.

Der simulative Charakter seiner Arbeit verleitet ihn dazu, sie konzeptuell

anzuzweifeln. Das führt ihn allerdings nicht zu einer Entlarvung Toblers als

Regisseur dieser umfassenden Muße- und Arbeitssimulation, sondern im Ge-

genteil dazu, sich selbst als das Problem zu betrachten. Die Frage, ob auch

wirklich »alle Fasern« seines Ichs angepackt wurden, ob sein Ich von der Ar-

beit erfüllt sei, die Aufforderung, »stramm« in die »Angelegenheiten Frem-

der« unterzutauchen, und die Versicherung, es sei »eine Ehre, es sich auch

ein bißchen sauer zu machen« – all diese Gedanken zeigen eine unverhält-

nismäßige Fixierung auf die Arbeit an, die das Übergewicht der Muße im

Hause Tobler kompensieren soll. Weil Marti in der Hyperarbeit keine »Müh-

sal« haben kann, schafft er sie sich in Gedanken, und bemüht sich zudem

102 Arendt: Vita activa, 126.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Nichtstun als politische Praxis

umso mehr um die Gunst von Herrn und Frau Tobler. Dies passiert in beson-

deremMaße dann, wenn er auf seine Ausbeutung aufmerksam wird. So zum

Beispiel, wenn der Verwalter des Stellenvermittlungsbüros, durch den Marti

seine Anstellung bekommen hat, ihn nach seinem Gehalt fragt. Marti gesteht

ihm, dass er noch kein Gehalt ausbezahlt bekommen hat, und dass dies zu

den »Punkten« gehört, die ihm »nicht recht gefallen« (G 185). Auf diese Punk-

tierung seiner Illusion hin reagiert er allerdings nicht mit Entrüstung oder

Selbstbehauptung. Er wirft sich stattdessen in die Arbeit – die Hausarbeit,

denn sie ist wegen der Stasis im Ingenieursbüro die einzige Möglichkeit zur

Beschäftigung –, sodass sich Frau Tobler über seinen »feurigen Diensteifer«

(G 187) wundert. Er steigert sichmit einer Obsession in die Arbeit rein, die ein

Rezensent der englischen Übersetzung des Gehülfen als »as zealous as a reli-

gious fanatic’s« bezeichnet, »even though no hint of religion appears in the

text«.103 Die Verbindung zur Religion, die hier etabliert wird, verweist einmal

mehr auf eine Art von Verblendung, die auch Karl Marx beschäftigt hat, der

die Religion bekanntlich als »illusorische[s] Glück« bezeichnet hat.104 Nur ist

Martis Opium eben nicht die Religion, sondern die Arbeit selbst, die Marx so

heilsgeschichtlich aufgeladen hat.

Martis Illusion wird am Ende des Romans – allerdings nur vermeintlich –

aufgehoben. Am Bankrott von Toblers Geschäft zeigt sich, dass Martis Vor-

stellungen von einer Gemeinschaft, die nur auf Freiheit, Spiel und Muße auf-

baut,mit der Realität nicht kompatibel sind. Das Scheitern des Geschäfts und

der Familie, die Martis neue ›Heimat‹ sein sollten, bewegt ihn dazu, eine Ge-

meinschaft durch Arbeit erneut in Betracht zu ziehen. Dies ergibt sich aus ei-

ner Begegnungmit dem ehemals bei Tobler angestellten HerrWirsich. Dieser

wurde aufgrund von Alkoholismus entlassen, kehrt allerdings immer wieder

zurück, um weiterhin, ebenfalls parasitär, am Wohlstand der Toblers teilzu-

haben. Marti entwickelt zum Ende des Romans eine Freundschaft zu dem

lange stellenlosen und trinkfreudigen Wirsich, der ebenso große Schwierig-

keit mit der Arbeit hat wie Tobler und Marti. Sobald er wieder eine Stelle hat,

kommt er Marti besuchen und schlägt vor, »in die nächstbeste Wirtschaft zu

treten und eins auf den Durst hinauf zu nehmen« (G 253), und verliert die

Stelle dann geradewegs wieder. Innerhalb dieser Freundschaft zeigt Marti

eine neugefundene Solidarität mit dem »Kollegen« (G 289). Denn nachdem

103 John McCormick: Review: Ambiguous Immediacy. The Assistant by Robert Walser. In:

The Sewanee Review 116 (4), 2008, lxxxviii.

104 Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit vs. Muße 129

er den Tag vor seiner Kündigung (er kündigt, nicht Tobler ihm) mit Wirsich

trinkend und redend verbracht hat, koppelt er sich gedanklich von seiner bis-

herigen Situation, und damit auch von der Gemeinschaft der Nichtstuer ab.

Als er,Wirsich im Schlepptau, am Abend zuhause einkehrt, bezeichnet er sich

Frau Tobler gegenüber als »Arbeiter« (G 287) des Hauses, wohingegen er vor-

her imRoman immer als »Angestellter« bezeichnet wurde und auch selbst von

sich als »Angestelltem« sprach.Dies weist auf eine veränderte Selbstwahrneh-

mung hin, und darüber hinaus auf eine Bewusstwerdung des Rechts auf eine

gerechte Behandlung. Denn im Romanverlauf kommt die Eigenbezeichnung

als »Arbeiter« sonst nur ein einziges Mal vor, und zwar als er bei einer frü-

heren Auseinandersetzung mit Tobler darauf besteht, respektvoll behandelt

zu werden. Als er trotz ausbleibenden Lohns zum Dank für seine angenehme

Kost und Logis angehalten wird, wehrt er sich wie folgt:

Was muten Sie mir zu, wenn Sie glauben, Ursache zu haben, mir den natür-

lichen Aufenthalt und Genuß, den ich hier oben bei Ihnen habe, in einem

fort vorwerfen zu müssen? Bin ich ein Bettler oder ein Arbeiter? Ruhig, Herr

Tobler. Bitte, ich mache hier keine Szene, ich setze ganz einfach etwas für

unser gegenseitig notwendiges Verständnis auseinander. Ich möchte fest-

gestellt haben dreierlei. Erstens weiß ich Ihnen für alles, was Siemir ›bieten‹,

Dank, zweitenswissen Sie das, denn Sie konnten dasmeinembisherigen Be-

tragen ruhig entnehmen, und drittens leiste ich etwas, ein Beweis für dieses

Letztere ist die Tatsache, daß mein Gewissen und Ihre Klugheit mich immer

noch hier beschäftigt sehen. (G 146f., Herv. meine)

ImGegensatz zu einigen anderen zentralen Stellen imRoman, in denenMarti

sich ungeeignet fühlt, oder, wiederum anders, vollkommen in der Vorstellung

aufgeht, seine Rolle perfekt zu spielen, zeigt sich an dieser Stelle eine sehr rea-

listische Einschätzung seiner Situation, die allerdings nicht verstetigt wird,

sondern sofort wieder hinter der Illusion zurücktritt. Am Ende des Romans

kündigt sich jedoch eine Rückkehr dieser Haltung an, wennMarti sich wieder

als einen »Arbeiter« (G 287) sieht. Gleich darauf fordert er von Tobler die Aus-

zahlung seines »versprochenen Lohns« (G 291), kündigt nach der Ablehnung

desselben und verlässt zusammen mit Herrn Wirsich die Familie.

Was durch die Verwendung des Wortes »Arbeiter« und das Bestehen auf

seine Rechte aussieht wie eine Re-Solidarisierungmit der Arbeiterschaft, und

damit mit dem Sozialismus, ist jedoch nichts weiter als eine Fortführung der

Illusion Martis. Denn Wirsich fühlt sich genauso wenig als Arbeiter wie Mar-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Nichtstun als politische Praxis

ti, er wünscht sich nur den »angenehmen Lebensaufenthalt« (G 254) in einem

bürgerlichen Haushalt, und möchte eigentlich »den halben und den ganzen

Tag betrunken« sein (G 284). Auch er ist im Grunde ein Nichtstuer, der keine

Arbeit halten kann und auf der Suche nach Muße ist. Das ist der eigentliche

Grund, aus dem Marti sich mit ihm verbündet: um eine neue Gemeinschaft

der Nichtstuer zu gründen, nun, da der alten das Geld ausgegangen ist. Am

Schluss des Romans scheint Marti so an die Idee der humanen Kollektivität

in der Sozialismus-Episode anzuknüpfen – einer »fröhlichen Menschenver-

sammlung« voller Menschheitsliebe (G 135) – ist aber immer noch nicht ge-

neigt,wirklich zu arbeiten.Er übernimmt nur die auf Arbeit basierendeGrup-

penidee, um sie allerdings mit Muße zu füllen, so wie er es zuvor mit dem

Angestelltenverhältnis zu Tobler mittels der Hyperarbeit auch gemacht hat.

Der Roman zeichnet so das Bild einer Gesellschaft, in der eine Gemeinschaft

ohne die Grundlage der Arbeit undenkbar ist, sodass alle Gemeinschaften –

auch die, die auf anderen Werten (wie dem Nichtstun) beruhen – nur unter

dem Deckmantel der Arbeit existieren können.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv

Zunächst lohnt sich ein Blick in die Geschichte: Die Zuschreibung des Nichts-

tuns hat sich im Laufe der Jahrhunderte europäischer Kolonisation vor allem

in Bezug auf den so allgemein bezeichneten ›Osten‹, ›Asien‹ oder ›Orient‹ ge-

bildet.1 Der passive ›Orient‹ steht hier fast immer dem aktiven ›Okzident‹

gegenüber. Der Diskurs des Orientalismus ist in Deutschland, und nicht nur

dort, lange ganz wesentlich von dieser Unterscheidung geprägt gewesen, und

nimmt damit auch in der Ideengeschichte des Nichtstuns einen großen Raum

ein. Schon im frühen 19. Jahrhundert, so schreibt Ludwig Ammann, sei der

Vorwurf der Untätigkeit ein zentralesMerkmal des Denkens über den ›Orient‹

gewesen. Es habe eine »kleine Anzahl immer wiederkehrender verallgemei-

nernder Urteile über den Orient und den Orientalen [gegeben], zumeist ver-

urteilender Natur«, die sich auf »drei Formeln« bringen lassen: die Despotie,

die Leidenschaftlichkeit und die Indolenz.2Was Ammann hier der Übersichtlich-

keit halber ordentlich trennt ist aber eigentlich aufs Engste miteinander ver-

bunden, denn diese Urteile konnotieren sich alle gegenseitig. Tatsächlich liegt

dem gesamten Orientalismus-Diskurs in Deutschland eine Idee des Nichts-

tuns zugrunde, wie ich im Folgenden zeigen werde.

1 Im Folgenden bezeichne ich diesen Diskurs als ›orientalistisch‹, auch wenn es streng

genommen nicht an allen diesbezüglichen Punkten um den Orient selbst geht, son-

dern um Asien, Russland, oder sogar Afrika. Meine Intention ist es, ähnliche Abwer-

tungspraktiken – vor allem jene, die mit der Zuschreibung des Nichtstuns operieren –

aus verschiedenen Zeiten und Regionen unter einem bekannten Schlagwort zu bün-

deln, um ihre diskursive Verwandtschaft zu betonen.

2 Ludwig Ammann: Östliche Spiegel. Ansichten vom Orient im Zeitalter seiner Entdeckung

durch den deutschen Leser, 1800 – 1850. Hildesheim: Georg Olms (1989), 25.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Nichtstun als politische Praxis

Despotie

Ein eindrückliches Beispiel für den Zusammenhang zwischen Despotie und

Nichtstun findet sich bereits in Montesquieus De L’esprit des Lois (1748), der

das Denken über den ›Orient‹ in ganz Europa bis ins 20. Jahrhundert hinein

maßgeblich geprägt hat. Montesquieu entwickelt hier die Theorie, dass ein

warmes Klima – das, so die Implikation, überall im ›Orient‹ vorherrscht –

auf den Menschen eine physisch und moralisch schwächende Wirkung aus-

übt. Diese Schwäche bedinge eine leichte ›Unterwerfbarkeit‹: Frau und Sklave

unterwerfen sich deshalb demMann, dieser sichwiederumdemdespotischen

Herrscher, da keiner von ihnen die Kraft zu einer abwehrenden Tat aufbrin-

gen kann. Der Despot selbst ist ihnen nur durch seine soziale Stellung über-

legen, teilt aber ihre Handlungsunfähigkeit. Die Untätigkeit der Untertanen

definiert diese als solche, und ihre Untätigkeit erzeugt Herrschaft, die wie-

derum eine andere Form von Untätigkeit erzeugt. Der Despot bilde in sei-

ner Isolation von seinem Volk eine Ich-Erhöhung, und infolgedessen einen

untätigen Solipsismus heraus, und sei deshalb ein »Mensch, dem seine fünf

Sinne unaufhörlich sagen, er sei alles und alle anderen nichts«, was erkläre,

warum er »naturgemäß faul« ist.3 Diese ideelle Verbindung von Despotismus

und ›Orient‹ besteht schon seit der Antike, doch während bei Aristoteles der

Grund dieser Funktionalität in der ›sklavischen‹ Natur der »Barbaren Asiens«

liegt, macht Montesquieu ganz konkret die Faulheit kausallogisch dafür ver-

antwortlich – und rückt damit das Nichtstun ins Zentrum der Vorstellung

politischer Unfähigkeit im ›Orient‹.4 Eine Unfähigkeit, die durch das Bild un-

tätiger Herrscher wie Untertanen ausgedrückt wird.

Leidenschaftlichkeit

Die Leidenschaftlichkeit der ›Orientalen‹ (wie auch anderer Fremder), ist ein

vielschichtiges Phänomen, bei der die Untätigkeit nicht in jeder Hinsicht ein

relevanter Faktor ist. Häufig denotiert die Leidenschaftlichkeit ein promis-

kes Verhalten,5 das auf europäische Kolonisatoren gleichsam angenehm und

3 Montesquieu: VomGeist der Gesetze, 31 (2/5). Herv.meine. »Bildet die Furcht das Prinzip,

so ist die Ruhe das Ziel der despotischen Regierung«, heißt es außerdem an anderer

Stelle (88; 5/14). Herv. meine.

4 Aristoteles: Werke. Bd. 9. Politik. Übers. v. Eckart Schütrumpf. Hg. v. Hellmut Flashar.

Berlin: Akademie (1991), 77 [1285a 18-22].

5 Diese Zuschreibung hat viele verschiedene Ursprünge, die Südseereisen des 18. Jahr-

hunderts sind dabei besonders prominent. Vgl. hierzu die beispielreiche Aufarbeitung

von Christiane KuechlerWilliams:Die Entdeckung des erotischen Paradieses. Eine Untersu-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 133

(aufgrund des ungewohnten sexuellen Agens der Frau) bedrohlich wirkte.6

Die Sexualisierung des Fremden hat jedoch auch eine Kehrseite, bei der die

Untätigkeit eine wichtige Rolle spielt. Dabei will ich zwei verschiedene As-

pekte hervorheben.

(1) Den ›Orient‹ als leidenschaftlich zu bezeichnen heißt zum einen, ihn

als faul und arbeitsscheu auszuweisen, und damit als kulturell unterlegen.

Denn: im europäischen Denken schließen sich die Topoi ›Sex‹ und ›Arbeit‹

größtenteils gegenseitig aus. Der historische Beginn der Arbeit, so lautet ei-

ne von Georges Batailles anthropologischen Überlegungen in L’Érotisme (1957),

kann nur unter der Bedingung eines eingeschränkten Sexualtriebs stattfin-

den.7 Um dies zu verdeutlichen, konstruiert Bataille das Bild einer ›Urgesell-

schaft‹, in der Sex im Vordergrund der tätigen Lebensgestaltung steht, dann

allerdings irgendwann von der Arbeit abgelöst wird. Dieses Bild ist tief in

der europäischen Vorstellung der Vergangenheit verwurzelt, die man in den

vormals sogenannten ›Urgesellschaften‹, auf karibischen Inseln, dem Orient,

ebenso wie in Fernostasien, wiedergefunden zu haben glaubte. Bataille be-

nutzt es, um die Verdrängung der Erotik aus dem gesellschaftlichen Diskurs

zu erklären. Doch europäische Reisende, Kolonisatoren und Wissenschaft-

ler haben es über Jahrhunderte funktionalisiert, um die Rückständigkeit die-

ser Gesellschaften zu beweisen. An der Eigenschaft der Leidenschaftlichkeit

hängt eben die massive Implikation, dass nicht gearbeitet wird. Und da Ar-

beit einer der zentralsten Werte der europäischen Fortschrittsideologie und

ihrer Vorstellung von Zivilisation darstellt, ist die Zuschreibung der Leiden-

schaftlichkeit gleichbedeutend mit dem Etikett des Nichtstuns, und sugge-

riert damit geschichtliche Zurückgebliebenheit.

(2) Den ›Orient‹ als leidenschaftlich zu bezeichnen heißt weiterhin, ihn als

›einnehmbar‹ zu deklarieren. Denn: das Urteil der Leidenschaftlichkeit der

›orientalischen‹, oder generell der fremden Frau impliziert nicht (nur oder

unbedingt) promisken Aktivismus, sondern Passivität im Sinne des Zulas-

sens, und damit der widerspruchslosen Zugänglichkeit. Diese Passivität gilt

im übertragenen Sinn auch für die Geographie der fremden Länder. So wird

chung der europäischen Südseerezeption im 18. Jahrhundert. Dissertation. Evanston: Nor-

thwestern University (2001), insb. 148-203.

6 Williams spricht zum Beispiel von der Kastrationsangst, die durch eine »sexuell uner-

sättliche Partnerin« hervorgerufen wird.Williams: Entdeckung des erotischen Paradieses,

161.

7 Vgl. Georges Bataille: Die Erotik. Übers. v. Gerd Bergfleth. Berlin: Matthes & Seitz

(1994), 41-51.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Nichtstun als politische Praxis

Land(schaft) in kolonialen Kontexten – auch solchen, die nicht den ›Orient‹

betreffen – häufig als passiv/weiblich dargestellt, um eine vermeintlich natür-

liche ›Bereitschaft‹ zur Eroberung auszudrücken. Ein prominentes Beispiel

hierfür in der bildenden Kunst ist der in den späten 1580er-Jahren entstande-

ne Kupferstich Jan van der Straets (Stradanus), der Amerigo Vespuccis Entde-

ckung Amerikas allegorisch darstellt. Darin trifft der stehende, vollbekleidete

und mit allerhand technischem Gerät ausgestattete Mann Vespucci auf eine

nackte, in einer Hängematte liegende Frau.

Abbildung 1: Jan van der Straet: »Allegory of America«, ca. 1587-89.

Die geschlechtliche wie positionelle Differenzierung der alten und neu-

en Welt zeigt nicht nur den im kolonialen Bestreben inhärenten Eros, son-

dern auch, wie zentral das Motiv der Stagnation und des Stillstandes in die-

sem Kontext ist, die in der Untätigkeit der Frau (ebenso wie beispielsweise in

der Abbildung des in Amerika heimischen Faultiers) Ausdruck finden. »Land

is named as female as a passive counterpart to the massive thrust of ma-

le technology«, so lautet die akkurate Beschreibung dieser Dynamik durch

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 135

Peter Hulme.8 Es ist eben diese weibliche Untätigkeit, die einen Mangel an

Sinn impliziert, der durch den männlichen Kolonisator ausgeglichen werden

›muss‹,9 wie Anne McClintock schreibt:

Themyth of the virgin land is also themyth of the empty land, involving both

a gender and a racial dispossession. Within patriarchal narratives, to be vir-

gin is to be empty of desire and void of sexual agency, passively awaiting the

thrusting, male insemination of history, language and reason. Within colonial

narratives, the eroticizing of »virgin« space also effects a territorial appro-

priation, for if the land is virgin, colonized peoples cannot claim aboriginal

territorial rights, andwhitemale patrimony is violently assured as the sexual

and military insemination of an interior void.10

Die jungfräuliche Reinheit, von der McClintock spricht, kodiert über die Ver-

fügbarkeit des Körpers der Frau eine geopolitische Verfügbarkeit von Land.

Die ihr zugeschriebene Untätigkeit verleugnet damit einerseits ihre sexuel-

le Selbstbestimmung, und andererseits die Handlungsfähigkeit der Koloni-

sierten im Allgemeinen. Die oben erwähnte beunruhigende sexuelle Rolle der

›orientalischen‹ bzw. ›fremden‹ Frau in der Begegnung mit dem Kolonisator

bedeutet eine rhetorische Schwächung des ›Orients‹ bzw. des ›Fremden‹, die

auch seine Unterwerfung legitimieren kann.

Indolenz

Das Urteil der Indolenz in ›Reinform‹ meint »in seiner einfachsten und häu-

figsten Verwendung« vor allem eine »mindere Arbeitstätigkeit und überhaupt

eine niedere Leistungsbereitschaft«, schreibt Ammann.11 Darin steckt eine

8 Peter Hulme: Polytropic Man. Tropes of Sexuality and Mobility in Early Colonial Dis-

course. In: Europe and Its Others. Hg. v. Francis Barker u.a. Colchester: University of Essex

(1985), 18.

9 Gregor Thumnimmt imosteuropäischenKontext für diesen ›Ausgleich eines Sinnman-

gels‹ das Bild der tabula rasa her: manche sahen »imOsten Rückständigkeit und Barba-

rei, vielleicht auch die zivilisatorische tabula rasa, die nach derHand des deutschen Ko-

lonisten rief«. Diese Idee des unbeschriebenen Blatts, das beschrieben werden kann,

findet eine Entsprechung im unbewegten Körper, der bewegt werden kann. Gregor

Thum: Ex Oriente lux – ex Oriente furor. Einführung. In: Traumland Osten. Deutsche Bil-

der vom östlichen Europa im 20. Jahrhundert. Hg. v. Dems. Göttingen: Vandenhoeck &

Ruprecht (2006), 8.

10 AnneMcClintock: Imperial Leather. Race, Gender and Sexuality in the Colonial Contest. New

York: Routledge (1995), 30.

11 Ammann: Östliche Spiegel, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Nichtstun als politische Praxis

moralische Verurteilung, die eine wichtige Rolle in einer weiteren kolonial mo-

tivierten Legitimierungsstrategie spielt: der Organisation von Zwangsarbeit.

War die lokale Bevölkerung auf kolonialem Gebiet nicht als Arbeitskraft zu

gewinnen – zum Beispiel, weil sie eigenen Berufen nachging, Lohnarbeit im

Prinzip nicht kannte oder zu weit weg vomOrt der Arbeit wohnte –, so wurde

siemit verschiedenenMaßnahmen dazu genötigt, und das immer imRückbe-

zug auf ihre vermeintliche Trägheit. Ania Loomba beschreibt dies sehr genau

im Hinblick auf die kurze britische Kolonialherrschaft in Südafrika:

After acquiring land, colonists needed to recruit labour. ›Chiefs‹ were also

used to ›persuade‹ Africans to enter the labour force, and these measures

were defended on the grounds that they would eliminate ›idleness and vice‹

among the local population. Thus the imperialmission, based on a hierarchy

of races, coincided perfectly with the economic needs of the colonists.12

Diese Art der politischen Funktionalisierung des Nichtstuns durch die

Hervorhebung seiner Lasterhaftigkeit (»idleness and vice«) kommt in den

meisten kolonialen Kontexten vor, auch den deutschen. Sebastian Conrad

beschreibt eine nahezu identische Situation in einer der afrikanischen Ko-

lonien des Deutschen Reiches, in der das Aufeinandertreffen verschiedener

Erwartungen an die Arbeitsorganisation zu Konflikten und schließlich auch

zu der Auffassung führte, die kolonialen Subjekte wären arbeitsscheu, weil

sie anders arbeiteten als in Europa üblich:

Die Ansprüche der Kolonialherren stießen bei den Afrikanern häufig auf

Unverständnis und brachten vielfältige Formen des Widerstands hervor.

Die ständigen Beschwerden über die »notorische Indolenz und Faulheit«

der Afrikaner lassen die Grenzen erkennen, welche der Verfügung über die

einheimischen Untertanen gesetzt waren.13

Die Indolenz ist also ein konstanter Faktor in der Abwertung des ›Anderen‹.

Neben der auf Arbeit bezogenen, moralischen Verurteilung gibt es auch noch

eine weitere Problematisierung: diese Art des Nichtstuns ist nutzlos, wenn

es um das Vorantreiben der Geschichte geht. In Europa herrscht damals wie

heute die Überzeugung vor, dass menschliches Tätigsein eine Voraussetzung

für den Fortschritt ist, eine Bedingung für Zivilisation. Das Nichtstun kann

12 Ania Loomba: Colonialism/Postcolonialism. Abingdon, Oxon: Routledge (2015), 133. Herv.

meine.

13 Sebastian Conrad: Deutsche Kolonialgeschichte. München: Beck (2008), 59.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 137

dies nicht leisten. Als Eigenschaft des ›Anderen‹ steht es im krassen Gegen-

satz zu der als genuin europäisch empfundenen Tätigkeit. Die Indolenz sei,

so Ammann, ein »grob vereinfachender Ausdruck der Irritation, welche der

Europäer als Vertreter einer modernen, […] dem Fortschritt ergebenen Zivili-

sation in der Lebenswelt einer traditionellen Gesellschaft verspürt, deren Zeit

so viel langsamer vergeht, daß allem Anschein nach nie ein Wandel stattfin-

det.«14

Es ist diese Abwesenheit von geschichtlichem Wandel durch das Nichts-

tun, die den deutschen Orientalismus besonders beeinflusst hat. Sie wurde in

der Forschung vieler verschiedener Disziplinen aufgegriffen, so zum Beispiel

in der Religionswissenschaft. August Schlegel behauptet dementsprechend,

das Christentum wäre »im Orient entstanden«, hätte dann aber seine »we-

sentlichsten und auffallendsten Wirkungen durchaus im Abendlande geäu-

ßert«. Während es sich im Abendland als »energisches und bildendes Prin-

zip« ausgedrückt habe, sei es im Orient stagniert.15 Auch sein Bruder Fried-

rich suggeriert, dass es im ›Orient‹ eine Art verstärkter Erdanziehungskraft

gebe, die statt eines ›energischen Prinzips‹ nur die Ausbildung von Philoso-

phien bzw. Religionen zulasse, die die Trägheit des Menschen fördern. So

bemerkte Friedrich Schlegel zum Beispiel 1808 in Über die Sprache und Weis-

heit der Indier, dass der menschliche Geist in der ›orientalischen‹ Philosophie

am tiefsten im Pantheismus »herabgesunken« sei, da dieser, vornehmlich im

Buddhismus, alle Dinge für gleich gültig erkläre, was »dem Eigendünkel des

Menschen ebensosehr als seiner Trägheit [schmeichelt]«.16 Die Betonung ei-

ner Stagnation durch Trägheit findet sich auch in Hegels geschichtsphilo-

sophischen Überlegungen, in denen er behauptet, dem ›Orient‹ mangele es

aufgrund fehlender Handlungsfähigkeit an der Möglichkeit zur Ausbildung

einer echten Geschichte. Indiens Entwicklung sei nichts als »eine stumme,

14 Ammann: Östliche Spiegel, 28.

15 August W. Schlegel: Über das Mittelalter. Eine Vorlesung, gehalten 1803. In: Deutsches

Museum. Bd. 2. Hg. v. Friedrich von Schlegel. Wien: Camesina (1812-13), 436.

16 Friedrich Schlegel: Über die Sprache undWeisheit der Indier [1808]. In: Ders.: Kritische

Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 8. Studien zur Philosophie und Theologie. Hg. v. Ernst Beh-

ler u.a. München: Ferdinand Schöningh (1975), 253. Herv. meine. Bezüglich Schlegels

allgemeinemUrteil über den ›Orient‹ kommentiert Murti: »This then is the Orient that

emerges from Schlegel’s writings: fatalistic, apathetic, passive, excessive […], all with-

out structure yet perversely contained within a rigid system that does not allow for

progress.« Kamakshi P. Murti: India. The Seductive and Seduced »Other« of German Orien-

talism. Westport: Greenwood (2001), 16. Herv. meine

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Nichtstun als politische Praxis

tatlose Verbreitung, d.h. ohne politische Handlung«, in China fehle indessen

jegliche »Reflexion über dieNatur derHandlung«.17 Über eben diese Schriften

des deutschen Orientalismus sagt Nina Berman zurecht, sie »dokumentieren

die europäische Expansion durch das deutliche Bemühen, Sprach-, Kultur-

oder Weltgeschichte in einer Weise zu interpretieren, welche die Legitimati-

on der Herrschaft Europas über den Rest der Welt ermöglicht.«18

Die vielfache Verbindung ›Orient‹ = Nichtstun, die ich hier in aller Kürze

skizziert habe, hat sich über die Zeit zu einer geradezu axiomatischen Asso-

ziation entwickelt. Meine These lautet, dass ihre kulturelle Verfestigung sich

daran erkennen lässt, dass sie auch umgekehrt funktioniert (d.h. Nichtstun

= ›Orient‹), wie sich an literarischen Texten über das Nichtstun aus und in

Europa ablesen lässt. Die europäische Literatur des Nichtstuns zeigt, insbe-

sondere im 19. Jahrhundert, bemerkenswert viele Verbindungen zu einer ›ori-

entalischen‹ Motivik – und kombiniert dabei häufig die Untätigkeit mit einer

ebenfalls als genuin ›orientalisch‹ empfundenen Maßlosigkeit.

Ein gutes Beispiel findet sich beim titelgebenden Protagonisten in Iwan

Gontscharows Oblomow (1859). Oblomow ist träumerisch und faul, isst oh-

ne Maß und Vernunft, kann kaum von seinem Diwan aufstehen – und ist

asiatisch konnotiert. All diese Eigenschaften lassen es nicht zu, dass er sich

um seinen Lebensunterhalt kümmern kann. Er kommt aus einem der »ent-

legensten Gouvernements, beinahe in Asien« und trägt »einen Schlafrock aus

persischem Stoffe, einen echten morgenländischen Schlafrock – ohne die ge-

ringste Anlehnung an Europa«.19 Auch Gustave Flauberts Roman L’Éducation

sentimentale (1869) – der im Übrigen auch Thomas Manns Zauberberg beein-

flusste –,20 bringt diese Interrelation auf den Plan: Der in eine verheiratete

Frau verliebte Frédéric Moreau oszilliert aus Verzweiflung über seine aus-

sichtslose Situation zwischen Apathie und »dem schrankenlosesten Müßig-

gang«.21 »[E]r tat nichts, er unternahm nichts, die Furcht vor dem Mißerfolg

17 GeorgW. F. Hegel:Werke. Bd. 12. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. Hg. v. Eva

Moldenhauer u.a. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1970), 178, 162.

18 Nina Berman: Orientalismus, Kolonialismus und Moderne. Zum Bild des Orients in der

deutschsprachigen Kultur um 1900. Stuttgart: Metzler (1997), 31.

19 Gontscharow: Oblomow, 73, 10.

20 »Castorp ist ein Vetter von Frédéric Moreau«. André Banuls: Thomas Mann und die

französische Literatur. In: Thomas-Mann-Handbuch. Hg. v. Helmut Koopmann. Stutt-

gart: Kröner (2001), 227.

21 Gustave Flaubert: Die Erziehung des Herzens. Geschichte eines jungen Mannes. Übers. v.

Emil Alphons Rheinhardt. Zürich: Diogenes (1980), 35.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 139

lähmte ihn«, stattdessen erträumt er sich einen luxuriösen, ›orientalischen‹

Rückzugsort: »Frédéric wiederum richtete sich einen maurischen Palast ein,

um darin, auf Kaschmirdiwans liegend, dem Murmeln der Springbrunnen

lauschend, von Negerknaben bedient, sein Leben zu verbringen.«22 Auch im

wenige Jahre später erschienenen Roman À rebours (1884) von Joris-Karl Huys-

mans findet sich in der Vielzahl intellektueller, künstlerischer und kulturel-

ler Referenzen auch ein Orient-Motiv. Der Protagonist Des Esseintes zieht

sich in ein Haus zurück, das er, »erschöpft vom Leben« und »überwältigt

von unendlicher Müdigkeit«, nicht mehr verlässt, und zu seiner Unterhaltung

(oder eher: nervlichen Stimulation) mit vielen teuren, exotischen Gegenstän-

den füllt.23 Das Herzstück seiner ästhetizistischen Bemühungen bildet eine

mit Edelsteinen besetzte Schildkröte (die an den Folgen dieser Verzierung

stirbt), die er einzig und allein anschafft, um sie auf einen »schimmernden

Orientteppich« zu setzen, um die »Lebendigkeit« seiner Farben – »das ala-

dingelbe und pflaumenviolette Wollgewebe« – noch verstärken zu können.24

Diese Texte zeigen exemplarisch, dass vor allem bestimmte Gegenstände wie

der Teppich und der Diwan zu Referenzpunkten der literarischen Imaginati-

on über den ›Orient‹ werden.Madeleine Dobie hält dieses selektive Aufgreifen

für ein Zeichen dafür, dass die damit assoziierten Zustände (bequemes Sitzen

oder Liegen) den Aspekt der Stagnation (wie auch der Erotik) aufgreifen:

It seems reasonable to propose that the ascription of Oriental names to com-

fortable reclining chairs reflects not simply Europeans’ primitive knowledge

of Oriental furnishings and domestic habits, but also a wide-spread asso-

ciation of Oriental culture with indolent behavior and pervasive eroticism.

In the nineteenth century, Oriental furniture, notably the Turkish divan, a

word that signifies both council and sofa, would in fact become a leading

metaphor for the passivity and stagnation of Oriental culture.25

Das Nichtstun steht also im Zentrum einer ganzen Reihe verschiedener Pro-

zesse: Konflikte mit dem Anderen, Fremden und vor allem auch dem ›Öst-

lichen‹ und ›Orientalischen‹, aber auch ein von Europa ausgehendes Begeh-

ren, das sich auf das Land und seine BewohnerInnen richtet. Dabei ist schon

22 Flaubert: Erziehung des Herzens, 37, 78.

23 Joris-Karl Huysmans: Gegen den Strich.Übers. v. Brigitta Restorff. München: DTV (2015),

85.

24 Huysmans: Gegen den Strich, 55f.

25 Madeleine Dobie: Foreign Bodies. Gender, Language, and Culture in French Orientalism.

Stanford: UP (2001), 101.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Nichtstun als politische Praxis

häufig festgestellt worden, dass die dem Fremden zugeschriebenen Eigen-

schaften – sei es die Despotie, die Leidenschaft, die Indolenz oder sonst et-

was – nur Konstrukte sind, diemehr über das Selbstbild und dieWünsche der

Europäer aussagen, als über die Beschaffenheit der Anderen. Das Nichtstun

wurde in diesem Kontext bisher lediglich in seiner legitimierenden Funktion

verstanden: Am Nichtstun konstruiert der kolonial interessierte bzw. der ori-

entalistische Diskurs den Gegensatz zwischen Eigenem und Fremdem, und

zwar, um die aktive Übernahme, also die Befriedigung des eigenen Begehrens

zu legitimieren. Tatsächlich ist jedoch die Beziehung zwischen Nichtstun und

Begehren unter Umständen weitaus komplizierter.

Das Beispiel für diese Analyse ist Der Zauberberg (1924) vonThomas Mann.

Anhand dieses im Kontext des Ersten Weltkrieges verfassten Romans werde

ich im Folgenden zeigen, dass sich das europäische Begehren in der Literatur

auch auf das Nichtstun selbst richten kann – und somit das Narrativ einer eu-

ropäischen Dominanz subvertiert. Das vorliegende Kapitel zeigt den Einfluss

dieses Gedankens einer schwindenden ›westlichen‹ – genauer: deutschen –

Macht noch in einer weiteren Figuration des Nichtstuns: im Zauberberg wird

der ›Osten‹ als untätig konnotiert, während der Roman jedoch den ›Westen‹

als untätig inszeniert, dem ›Osten‹ hingegenMacht zuschreibt.DasNichtstun

fungiert so ebenfalls als Projektion einer ›eigenen‹ (d.h. deutschen bzw. euro-

päischen) Schwäche, die sich aus der Wahrnehmung kolonialen Misserfolgs

und politischer Niederlage speist. Die Verfahren der Verschiebung und De-

konstruktion etablierter Oppositionen mittels des Motivs der Inaktivität wer-

den im Folgenden als orientalistische Praxis des Nichtstuns untersucht.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 141

PROJEKTION in Der Zauberberg von Thomas Mann, 1924

Diese Lektüre weicht in einem wesentlichen Punkt von den drei anderen Literatur-

Analysen ab. Sie fokussiert nicht nur auf die Darstellung eines praktiziertenNichtstuns

und seiner politischen Bedeutung, sondern auch auf die Zuschreibung des Nichtstuns

als Eigenschaft des Anderen, wie sie seit Jahrhunderten im orientalistischen Dis-

kurs praktiziert wird. Anhand vonThomas MannsDer Zauberberg (1924) wird diese

Zuschreibung unter anderem als europäische Projektion einer gefühlten Handlungs-

unfähigkeit verhandelt, die Aussagen über das Eigene im politischen Sinne enthält.

 

Der dritte große Roman Thomas Manns, Der Zauberberg,26 erzählt die Ge-

schichte des jungen, kurz vor dem Abschluss seiner Ausbildung stehenden

Schiffsingenieurs Hans Castorp. Der dreiwöchige Besuch, den er seinem

Vetter Joachim im Sanatorium »Berghof« abstattet, dehnt sich auf einen sie-

ben Jahre langen Aufenthalt aus – erst der Ausbruch des Ersten Weltkrieges

veranlasst Castorp, wieder ins »Flachland«, und damit ins Leben zurückzu-

kehren. Der Roman greift die Topographie des orientalistischen Diskurses,

der oben skizziert wurde, auf, indem er das Flachland als ›westlich‹ und

aktiv, den »Berghof« allerdings als ›östlich‹ und inaktiv konnotiert.

Im ersten Unterkapitel (›Orientalisiertes‹ Nichtstun ) wird gezeigt, dass

Castorps langer Aufenthalt im Roman als eine Hinwendung zum ›östlichen‹

Nichtstun beschrieben und aufgrund der damit einhergehenden Unter-

wanderung der normativen, hierarchischen Opposition ›Ost‹/inaktiv und

›West‹/aktiv problematisiert wird. Der Roman gestaltet diese Unterwande-

rung mit Blick auf die spezifische politische Position Deutschlands vor und

nach dem Ersten Weltkrieg aus, und zeigt im Zuge dessen die Paradoxien

des orientalistischen Diskurses auf. Denn darin vermischen sich sowohl ein

auf östliche Kolonien gerichtetes Begehren (Inaktivität) als auch Ängste vor

einem erstarkenden ›Osten‹, dessen Bevölkerung die europäische Wirtschaft

und dessen Philosophien die europäische Kultur infiltrieren könnten (Angst

vor dem Osten). Die Angst vor dem Osten findet Ausdruck in der Projektion

eines nunmehr als ›westlich‹ empfundenen Nichtstuns auf den Osten – eine

Verschiebung der ursprünglichen ›Ost‹/inaktiv – ›West‹/aktiv Opposition,

die im Roman inszeniert wird. Damit setzt der Roman eine orientalistische

26 Thomas Mann: Der Zauberberg. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Bd. 5,1. Hg. v.

Heinrich Detering u.a. Frankfurt a.M.: Fischer (2002). Wird nachfolgend mit der Sigle

Z und der Seitenzahl im Text zitiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Nichtstun als politische Praxis

Tradition des 19. Jahrhunderts fort, denn auch dort sind ähnliche Projekti-

onsdynamiken feststellbar, die das Nichtstun als Motiv funktionalisieren.

Das zweite Unterkapitel (Politiken des Nichtstuns) widmet sich den po-

litischen Modellen, die im Zauberberg anhand des Nichtstuns gegeneinander

ausgespielt werden. Die Frage einer ›östlichen‹ Dominanz wird dort anhand

von Castorps nichtstuerischer Denkpraxis des »Regierens« verhandelt – ein

Motiv, das im selben Zuge aber auch einen ›westlichen‹ Führungsstil auf-

greift und parodiert (»Regieren« : Herrschaft durch Nichtstun). Die fortlau-

fende Doppeldeutigkeit der ›Ost‹/›West‹-Konnotation des »Regierens« sub-

vertiert die Grundopposition des Romans weiter. Im letzten Abschnitt (»Poli-

tischer Faktor« – Gemeinschaft statt Politik) zeigt sich, dass Castorps ›östli-

ches‹ Nichtstun auch als Ausdruck seiner Abwendung von den zwei dominan-

ten politischen Ideologien des ›Westens‹ seiner Zeit gelesen werden kann (die

beide mit Arbeit in Verbindung gebracht werden) – vom konservativen Mon-

archismus auf der einen und der progressiven Demokratie auf der anderen –,

und zwar zugunsten einer Gemeinschaftsform, die sich durch Werklosigkeit

und die gemeinsame Nähe zum Tod auszeichnet.

›Orientalisiertes‹ Nichtstun

Im Zauberberg geht es immer wieder um den ›Osten‹, den ›Orient‹ und ›Asi-

en‹. Diese oft ohne besondere Trennschärfe27 verwendeten Begriffe werden,

vor allem in den Ausführungen Settembrinis, in Opposition zumThema ›Eu-

ropa‹ gebracht. Diese topographische Ordnung wird unter anderem durch

die Opposition Aktivität/Inaktivität semantisiert. Die Inaktivität gehört dem

27 Diese Begriffe haben imDeutschen natürlich sehr unterschiedliche, historisch beding-

te Bedeutungen, siehe dazu Berman:Orientalismus, 16f. Bermanweist allerdings eben-

falls darauf hin, dass trotz und neben diesen Bedeutungsunterschieden um die Jahr-

hundertwende herum in Deutschland »besonders in theoretischen Texten dieser Peri-

ode gleichzeitig jeneDichotomisierung von ›Orient‹ und ›Okzident‹ [existiere], die den

gesamten asiatischen und nordafrikanischen Raum respektive das Gebiet Europas und

Nordamerikas zu homogenen Gebieten verschmelzen lässt.« (Ebd. 17) Gollwitzer be-

merkt, dass diese semantische Zusammenballung ›östlicher‹, ›asiatischer‹ und ›orien-

talischer‹ Inhalte im frühen 20. Jahrhundert typisch war: »Häufig genug warfen die Li-

teraten und Journalisten des Zeitalters die Begriffe »russisch«, »tatarisch«, »asiatisch«

in einen Topf«. Heinz Gollwitzer: Die gelbe Gefahr. Geschichte eines Schlagworts. Studien

zum imperialistischen Denken. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht (1962), 36.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 143

›Osten‹ an, und ist der ›westlichen‹ Aktivität entgegengesetzt. Das Nichtstun

wird damit zum zentralen Element des sogenannten ›asiatischen Prinzips‹:

Nach Settembrinis Anordnung und Darstellung lagen zwei Prinzipien im

Kampf um die Welt: die Macht und das Recht, die Tyrannei und die Freiheit,

der Aberglaube und das Wissen, das Prinzip des Beharrens und dasjenige der

gärenden Bewegung, des Fortschritts. Man konnte das eine das asiatische

Prinzip, das andere aber das europäische nennen, denn Europa war das Land

der Rebellion, der Kritik und der umgestaltenden Tätigkeit, während der

östliche Erdteil die Unbeweglichkeit, die untätige Ruhe verkörperte. Gar kein

Zweifel, welcher der beiden Mächte endlich der Sieg zufallen würde, – es

war die der Aufklärung, der vernunftgemäßen Vervollkommnung. (Z 240,

Herv. meine)

Bei dieser semantischen Verschränkung des ›Ostens‹ mit der ›Inaktivität‹

(»das Prinzip des Beharrens«, »die Unbeweglichkeit, die untätige Ruhe«)

handelt es sich um eine weitere Praxis des Nichtstuns. Im Gegensatz zu den

vorangegangenen Beispielen, in denen diese Praktiken auf der diegetischen

Ebene von nichtstuenden Akteuren ausgeführt werden, handelt es sich hier

um eine auf historische Diskurse bezogene Praxis. Sie besteht darin, so die

These, das Motiv der Inaktivität durch seine ›Veröstlichung‹ zum Träger eines

Kommentars über die zeitgenössische politische Situation des Deutschen

Reiches zu machen, und speziell seines Verhältnisses zu Osteuropa und

Asien. Die Topologie des Romans steht im Dienst dieses Kommentars: die

diegetische Welt ist in Flachland und Bergland aufgeteilt, wobei das unten

gelegene Flachlach als ›westlich‹ und aktiv konnotiert ist, und das sich oben

befindende Bergland als ›östlich‹ und inaktiv.

Mit diesem Zugang strebe ich an, die zumeist intradiegetisch fokussier-

ten und philosophisch informierten Zauberberg-Interpretationen28 dezidiert

um eine historische Analyse desMotiv-Paars ›Osten‹/Inaktivität zu erweitern.

28 Zu diesem Komplex zählt u.a. auch die bekannte Schopenhauer-Auslegung des Zau-

berbergs durch Kristiansen, der in Castorps Geschichte einen Übergang von der Form

(empirische Realität) über die Unform (Tod, Krankheit, Metaphysik) zur Überform (as-

ketische Verneinung des Lebenswillens) sieht. Vor diesemHintergrund versteht er das

›Asiatische‹ schlicht als Element der Unform; es vertrete eine »Wirklichkeitssphäre«,

die sichmit der Realität, alsomit »derWelt der Sprache und der Gesellschaft als unver-

einbar erweist«. Børge Kristiansen:Unform – Form –Überform. ThomasManns Zauberberg

und Schopenhauers Metaphysik. Kopenhagen: Akademisk Forlag (1978), 198.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Nichtstun als politische Praxis

Dieses Verhältnis ist, wie sich zeigen wird, ambivalent. Die ›östliche‹ Untä-

tigkeit als Motiv signalisiert einerseits ein koloniales Begehren von Seiten des

Deutschen Reiches im Vorfeld des Ersten Weltkrieges. Allerdings kommt es

im Roman zu einer teilweisen Inversion von Settembrinis Gegenüberstellung,

sodass nicht der ›Osten‹, sondern vielmehr der ›Westen‹ als untätig konnotiert

wird. Diese Inversion spiegelt die Tatsache, dass seit dem späten 19. Jahrhun-

dert der ›Osten‹ nicht nur mit Begehren, sondern auch ob seiner wachsenden

wirtschaftlichen Kraft mit Angst betrachtet wird. Die nichtsdestotrotz an-

haltende fiktionale Charakterisierung dieses faktisch erstarkenden ›Ostens‹

als untätig und unbeweglich durch Settembrini ist, so die These dieses Ka-

pitels, eine Projektion der eigenen (d.h. deutschen bzw. europäischen) wahr-

genommenen Schwäche, die sich auf ältere deutsche Orientalismusdiskurse

stützt. Auch sie funktionalisierten Inaktivität als Hauptbeschreibungsmerk-

mal fremder und begehrenswerter Kulturen, um die fehlende koloniale In-

volviertheit Deutschlands zu kompensieren. Das Erschreiben einer globalen

Topographie der Untätigkeit ist deswegen eine Praxis des Nichtstuns, weil

sie die Untätigkeit im Eigenen offenbart, gerade indem sie sie durch das Zu-

Schreiben des Fremden zu bannen versucht.

Inaktivität begehren

In Der Zauberberg, der fast vollständig im Sanatorium Berghof in den Alpen

spielt,wird ein semantischer Raum entworfen, der inmehrfacherHinsicht als

›östlich‹ konnotiert ist. Eine dieser Konnotationen ergibt sich aus den vielen

›östlichen‹ – vor allem slawischen – PatientInnen im Berghof (es gibt zwei so-

genannte »Russentisch[e]« (Z 67), keine andere Nationalität bekommt so viel

›Raum‹ in der Geschichte). Ein spezifisch ›östliches‹, kolonial gefärbtes Be-

gehren von Seiten des deutschen ›Westens‹ ergibt sich aus der Liebeshand-

lung, die der Roman beschreibt: der deutsche Protagonist Castorp ist in die

Russin Clawdia Chauchat verliebt, die durch ihre Nationalität sowie durch

ihre »leicht asiatisch[…]« (Z 350) sitzenden Augen dem ›Osten‹ zugeordnet

ist. Damit ist, wie schon im 12 Jahre zuvor erschienenen Tod in Venedig, wie-

der Osteuropa die »site of sexual desire« in Manns Werk, wie Todd Kontje

bemerkt hat.29 Dieses Begehren, und vor allem die ablehnende Haltung des

begehrten Objekts, bildet die vergebliche deutsche Sehnsucht nach einer um-

fassenderen Kolonialherrschaft Richtung Osten ab.

29 Todd Kontje: GermanOrientalisms. Ann Arbor: University of Michigan Press (2004), 149.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 145

Die Sehnsucht nach kolonialer Herrschaft wirkt im Kontext des frühen

20. Jahrhunderts etwas anachronistisch – die Blütezeit des europäischen Ko-

lonialismus ist längst vergangen –, doch das liegt am späten Einstieg des

Deutschen Reiches ins Kolonialgeschäft. Während England und Frankreich

schon im 16. bzw. im 17. Jahrhundert mit dem Ausbau ihrer kolonialen Herr-

schaft begannen, erwarb das Deutsche Reich erst ab 1884 seine ersten Ko-

lonien. Allerdings konnte es nicht annähernd so viel Gewinn daraus ziehen

wie seine Nachbarn. »Für den deutschen Staat war das Kolonialreich ein Zu-

schußgeschäft«, schreibt Sebastian Conrad. »Kaum eines der Gebiete konnte

sich wirtschaftlich selbst tragen.«30 Um diesen Verlust auszugleichen, nahm

das Reich seit der Jahrhundertwende einen zunehmend aggressiven kolonia-

len Akquisitions-Kurs auf (nur wenige Jahre, nachdem Bernhard von Bülow

1897 das bekannte Verlangen nach einem »Platz an der Sonne« in einer Reichs-

tagsdebatte formuliert hatte).31 Dabei entstand ein innereuropäischer Kon-

kurrenzkampf, der später den Ersten Weltkrieg mitverursachen würde, und

der ebenfalls im Zauberberg abgebildet ist – und zwar anhand desMotivs eines

›östlichen‹ Nichtstuns.

ImRoman spielt sich dieserWettkampf amKörper der ›asiatischen‹ Claw-

dia Chauchat ab; Castorp, und damit Deutschland, zieht dabei meist den Kür-

zeren. Mehr Glück hat sein Gegner Hofrat Behrens, der medizinische Leiter

des Sanatoriums, der ebenfalls ein Auge auf Chauchat geworfen hat. Behrens

Position ermöglicht ihm einen einzigartigen ›Zugang‹ zu ihr: als Arzt unter-

sucht und röntgt er sie regelmäßig, außerdem ist er Hobbymaler und lässt sie

für ein Porträt Modell sitzen. Was Behrens’ ganz direkt erfährt, ist Castorp

nur indirekt zugänglich, und zwar über den Kontakt mit Abbildungen von

30 Weiter heißt es: »Lediglich die kleinsten und ökonomisch unbedeutendsten Kolonien,

Samoa und Togo, wiesen in den letzten Jahren ein ausgeglichenes Budget auf. Auch

wenn private Gesellschaften Gewinnemachten, profitierte das Reich kaum davon. An-

gesichts hoherAusgaben für dieVerwaltung sowie für die Kriege, vor allem in Südwest-

afrika und China, waren die Reichszuschüsse für drei Dekaden Kolonialreich enorm.«

Conrad: Deutsche Kolonialgeschichte, 61.

31 »[T]he post-1900 phase of German overseas expansionwas chiefly characterized by her

penetration pacifique [sic!] – in Turkey and the Euphrates valley, in Latin America, in the

Dutch East Indies, and in the Belgian and Portuguese colonies in Africa, all of which

appeared to offer greater economic rewards than the formal German colonial empire

itself.« Paul M. Kennedy: The Rise of the Anglo-German Antagonism. 1860-1914. London:

George Allen and Unwin (1982), 413.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Nichtstun als politische Praxis

ihr: er kommt in den Besitz eines ihrer (in Glas gefassten) Röntgenbilder (»In-

nenporträt«, Z 527); er darf das Portrait von Chauchat in Behrens’ Wohnung

besichtigen. In beiden Fällen ist sein Zugang zu dem Objekt seiner Begierde

nur medial möglich. Castorp versucht, diese Distanz zu Chauchat durch phy-

sischen Kontakt mit diesen Medien zu kompensieren, was jedoch nur lächer-

liche Effekte produziert – so, als er besagtes Portrait in Behrens’ Wohnung

abhängt und während der Führung durch dieselbe mit sich herumträgt (Z

393-396). Die Konkurrenz Castorps mit Behrens, gepaart mit der Unerreich-

barkeit der ›östlichen‹ Chauchat, ist eine Metapher auf die deutsche pénétra-

tion pacifique – den Versuch des Deutschen Reiches, in bereits von Russland,

England und Frankreich dominierten Regionen des Vorderen Orients mit-

tels wirtschaftlichen Engagements einzudringen (z.B. durch die Beteiligung

am Bau der Bagdadbahn). Die pénétration, obwohl stellenweise erfolgreich,

kam doch eher einer Rundreise durch bereits von anderen Europäern besetz-

te und deshalb unantastbare Gebiete gleich. Nicht nur Castorps Umgang mit

Chauchats Portrait, sondern die Gesamtsituation in Behrens Wohnung legt

diese Deutung nah: dieser besitzt noch eine Reihe anderer ›östlicher‹ Din-

ge – eine »orientalisch ornamentierte[…] Messingplatte« zum Beispiel, auch

eine pornographisch verzierte »Kaffeemühle […] indischer oder persischer[…]

Herkunft« (Z 396f.) – die Castorp, wie das Portrait Chauchats, nur bewundern

darf, aber nicht selbst besitzen kann. Kenneth Weisinger weist darauf hin,

dass diese Gegenstände, die in Behrens ›orientalisch‹ eingerichteten Räumen

mitsamt ihrer Herkunft (Indien, Persien, China und Ägypten) beschrieben

werden, geographisch allesamt dem englischen Kolonialreich zugehören, so-

dass der Eindruck entsteht, Behrensʼ Raum sei »a representation of the gro-

wing German desire to expand its own colonies along the lines of Britain’s

already established empire«.32 Todd Kontje argumentiert entsprechend, dass

über den östlich konnotierten sexuellen Diskurs auch die Dynamiken westli-

cher Nationen im Kampf um globale Imperialansprüche inszeniert werden:

The Oriental trappings of Behrens’s smoking alcove not only point to the

›Asiatic‹ appeal of Chauchat’s sexuality, but also to the competition between

Germany and Great Britain to control this realm. Behrens offers Castorp in-

direct access to Chauchat, but also stands in his way as a potential rival […]

32 Kenneth Weisinger: Distant Oil Rigs and Other Erections. In: A Companion to Thomas

Mann’s The Magic Mountain. Hg. v. Stephen D. Dowden. Columbia: Camden House

(1999), 195.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 147

pointing simultaneously to a realm of unbridled sensuality in the East and

to the Western imperialist efforts to tame and exploit this realm.33

In diesem durch die sexuelle Spannung transportierten Motiv des kolonialen

Begehrens spielt auch die eingangs beschriebene ›asiatische‹ Eigenschaft der

Inaktivität eine große Rolle, die als rhetorische Legitimierung zur Penetration

fungiert. Dieser Zusammenhang ist jedoch in der Thomas Mann-Forschung

bisher weitestgehend unerkannt geblieben.

Die Figuration des ›faulen‹ oder ›untätigen‹ Asiaten ist, wie eingangs er-

läutert, ein wiederkehrendes Motiv des europäischen Orientalismus (welcher

diese Zuschreibung wohlbemerkt auch an anderen Staaten durchgespielt

hat). Zur genauen Lektüre des Romans empfiehlt sich eine detaillierte Analy-

se der Gestalten und Dynamiken, die diese Projektion des Nichtstuns annimmt.

Die Synonymreihe »Faulheit/Untätigkeit/Inaktivität/Apathie« bildet ein Be-

schreibungsparadigma für das Fremde schlechthin. Dafür gibt es (unter

Anderem) drei Gründe:

(1) Zum einen kristallisiert sich an dieser Zuschreibung, wie Edward Said

herausgestellt hat, eine idealisierte Selbstwahrnehmung Europas heraus.

Ania Loomba beschreibt sie wie folgt:

Said shows that this opposition is crucial to European selfconception: if colo-

nisedpeople are irrational, Europeans are rational; if the former are barbaric,

sensual, and lazy, Europe is civilisation itself, with its sexual appetites under

control and its dominant ethic that of hard work; if the Orient is static, Eu-

rope can be seen as developing and marching ahead; the Orient has to be

feminine so that Europe can be masculine.34

(2) Die von Said und Loomba beschriebene Semantisierung der Räume ›Euro-

pa‹ und ›Orient‹ spiegelt die oben zitierte Opposition Settembrinis, erweitert

sie aber um die Gegenüberstellung männlich/weiblich.Wie bereits in den Be-

merkungen zum Orientalismus zu Beginn dieses Kapitels ausgeführt wurde,

werden dem kolonialisierten Raum Merkmale zugeordnet, die ebenso dem

stereotypen Vokabular der Beschreibung von Weiblichkeit zugehören – und

damit sowohl Herablassung als auch Begehren konnotieren. Die Passivität

des kolonialen Objekts wiederum spielt in seiner erotischen Besetzung ei-

ne zentrale Rolle, weil sie die Möglichkeit einer Inbesitznahme durch den

33 Kontje: German Orientalisms, 155f.

34 Loomba: Colonialism/Postcolonialism, 63f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Nichtstun als politische Praxis

männlichen Kolonisator impliziert.35 In diesem Diskurs bzw. in dieser Tra-

dition ist der männliche Liebhaber, so Loomba, der »active discoverer of the

female body, and desires to explore it in the same way as the European ›ad-

venturer‹ who penetrates and takes possession of lands which are seen as

passive, or awaiting discovery.«36 Dementsprechend wird in Bildnissen von

Neulandentdeckungen- und Inbesitznahmen eben jenes Land oft durch eine

liegende Frau allegorisiert.37 Castorp nimmt dieselbe Position ein, wenn er

sagt, Frauen seien »reaktive Geschöpfe, ohne selbstständige Initiative, lässig

im Sinne von passiv« (Z 911), da nicht sie ihre Männer wählen, sondern im Ge-

genteil immer gewählt werden. Eine Frau »wird zum wählenden Subjekt der

Liebe erst auf Grund der Wahl des Mannes« (Z 911). Damit beschreibt Cas-

torp implizit die Funktionalität der Erotik im Diskurs kolonialer Aneignung:

Die Zuschreibung der erotischen Inaktivität legitimiert die Inbesitznahme

von Land wie Frau auch deshalb, weil beide vor der Aneignung nur Objekte

sind und erst mit dem ›penetrierenden‹ Eingreifen der europäischen Siedler

zu Subjekten werden können. Koloniale Inbesitznahme ist ein Akt der sinn-

stiftenden Vervollkommnung – ermutigt und ermöglicht durch die Passivität

des begehrten Objekts.

(3) Drittens legitimiert die Behauptung einer passiven Neigung fremder

Völker nicht nur die ländliche Inbesitznahme, sondern auch die ihr folgen-

den Herrschaftsstrategien. Insbesondere die Sehnsucht nach wirtschaftlicher

Rentabilität der kolonialen Projekte führte vielerorts zu Zwangsrekrutierun-

gen lokaler Arbeiter. Es war gängige Praxis, das ökonomische Eigeninteresse

dieser Zwangsmaßnahmen zu verschleiern, indem man hierfür ideologische

Motivation vorgab, z.B. die moralische Erziehung der ›faulen‹ kolonisierten

Völker zur Arbeit. Alle Kolonialmächte Europas haben, wie bereits beschrie-

ben, die moralisch zu verurteilende Indolenz in dieser Weise für ihre Zwecke

funktionalisiert. Auch das erst spät kolonialpolitisch aktiv gewordene Deut-

sche Reich legitimierte die Kolonisation durch »die Vorstellung von Deutsch-

35 Vgl. hierzu die AusführungenDobies überMontesquieus Bild der ›orientalischen‹ Frau:

das »portrait of the passivity of Oriental women is reinforced by the assertion that

the enclosure of women in the seraglio contradicts the very spirit of slavery because

harems are in reality experienced by women as »delightful places« (»lieux de délices«)

in which they are at liberty to indulge their natural indolence«. Dobie: Foreign Bodies, 42.

Herv. meine.

36 Loomba: Colonialism/Postcolonialism, 84. Herv. meine.

37 Vgl. das Beispiel von Stradanusʼ Kupferstich, der Vespuccis Entdeckung Amerikas alle-

gorisch darstellt, in der Einleitung zu diesem Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 149

lands zivilisatorischer Mission«, in deren Zentrum auch die »Erziehung zur

Arbeit« stand.38

Die Behauptung, Untätigkeit sei fremden Völkern eigentümlich, ist also

mit verschiedenen Arten des Begehrens verknüpft. Einerseits mit dem, sich

selbst dem in Europa so hoch geschätzten Wert versichern zu können: dem

Prinzip der »gärenden Bewegung, des Fortschritts […] und der umgestalten-

den Tätigkeit« (s.o., Z 240) zu folgen, wie Settembrini es formuliert. Anderer-

seits mit dem Begehren, zu besitzen und zu beherrschen. Die Verknüpfung

von ›Untätigkeit‹ mit den Topoi ›Sexualität‹ und ›Weiblichkeit‹, die sich im

Zauberberg an Castorps Interesse für Clawdia Chauchat zeigt, ist daher nicht

beliebig, sondern führt den von Said identifizierten Diskurs eines kolonial

geprägten europäischen Orientalismus fort.

Doch diese bekannte koloniale Metapher wird im Roman nicht einfach

reproduziert, sondern an zwei sehr entscheidenden Punkten umgewandelt.

Die Zuschreibungen des untätigen ›Ostens‹ und tatkräftigen ›Westens‹, ob-

wohl sie koloniale und orientalistische Diskurse akkurat spiegeln, lassen sich

im Roman nicht wie üblich kartieren. Zum einen wird die ›asiatische‹ Frau

Chauchat zwar begehrt, weist aber keine klar begehrenswerten Eigenschaf-

ten auf. Castorp selbst sieht in seiner Zuneigung selbst nur

ein Ferienabenteuer, das vor dem Tribunal der Vernunft – seines eigenen

vernünftigen Gewissens – keinerlei Anspruch auf Billigung erheben konnte:

hauptsächlich deshalb nicht, weil Frau Chauchat ja krankwar, schlaff, fiebrig

und innerlich wurmstichig, ein Umstand, der mit der Zweifelhaftigkeit ihrer

Gesamtexistenz nahe zusammenhing (Z 220).

38 Neben Handelsinteressen, der Ansiedlung auslandsdeutscher Gemeinschaften, und

der Hoffnung, durch die Kolonialpolitik innerdeutsche Konflikte in den Hintergrund

zu drängen, nennt Conrad folgende kulturelle Gründe für die Kolonisation: »Die »He-

bung« der Kolonisierten war ein Vorhaben, das unterschiedliche Kreise zusammen-

führen und Gruppierungen für das koloniale Unterfangen begeistern konnte, die ihm

sonst ferngestanden hätten: Es konnte sich wahlweise auf Bildung, Christianisierung

oder die »Erziehung zur Arbeit« richten. Auch wenn häufig die Überzeugung von einer

besonderen »Sendung« des Deutschen Reiches mitschwang, etwa in Abgrenzung von

England und Frankreich, war dies doch eine Gemeinsamkeit aller Kolonisatoren, ge-

speist von einer spezifischenMelange aufklärerischer Emanzipationsversprechen und

sozialdarwinistischer Hierarchien.« Conrad: Deutsche Kolonialgeschichte, 25f. Und: »Die

»Arbeiterfrage« galt als der wichtigste Gegenstand aller kolonialen Politik.« (Ebd. 57)

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Nichtstun als politische Praxis

Natürlich ist es gerade die »Zweifelhaftigkeit ihrer Gesamtexistenz« (s.o.),

die Castorp anziehend findet. Diese kommt unter anderem in ihrer koket-

ten Unterwanderung bürgerlicher Verhaltensstandards zum Ausdruck, wie

beispielsweise im Zuschlagen der Speisesaaltür, die Castorp als »verdamm-

te Schlamperei!« (Z 72) bezeichnet. Ihr Körper hingegen hat nicht den glei-

chen Reiz wie ihre sozialen »Ungezogenheiten« (Z 347). Er wird als »krank«,

»wurmstichig«, »fiebrig«, und als durch die Untätigkeit verkommen beschrie-

ben. In der Darstellung Settembrinis sind sowohl ihr Körper als auch der Os-

ten »weich und zur Krankheit geneigt«,weshalb asiatische Charaktere das Sa-

natorium »so ausgiebig beschick[en]« (Z 370). Das am meisten für Chauchat

verwendete Adjektiv ist »schlaff« (s.o.). Ihrem untätigen Körper fehlt, wie dis-

kursgeschichtlich üblich, Spannung und Kontrolle, sodass Frau Chauchat jeg-

liche Haltung abgeht:

Frau Chauchat saß zusammengesunken und schlaff, ihr Rückenwar rund, sie

ließ die Schultern nach vorne hängen, und außerdemhielt sie auch noch den

Kopf vorgeschoben, so daß der Wirbelknochen im Nackenausschnitt ihrer

weißen Bluse hervortrat. (Z 191)

Wenn auch einige ihrer Körperteile im weiteren Romanverlauf als schön und

»verlockend« bezeichnet werden (z.B. ihre Arme, Z 197) und Castorp »das

Mark bezaubern« (ihre Augen, Z 350), so symbolisiert dieser kranke und

»schlaffe« Körper Clawdia Chauchats nicht, wie im orientalistischen Diskurs

üblich, den erhofften Reichtum einer neuen Kolonie.39 Dieser Umstand weist

auf die zweite, wesentlich extremere Abweichung hin, und zwar auf Castorps

eigene Inkompatibilität mit der Semantisierung des ›Westens‹. Die Tatsache,

dass der weibliche, untätige Körper der Asiatin krank ist, könnte darauf

hindeuten, dass das faule ›Asien‹ weder Heilung noch Aktivität allein organi-

sieren kann und dafür erst den Kolonisator braucht, wie eben beschrieben.

Doch Castorp kann und will nicht den aktiven Kolonisator spielen. Anstatt

sich dazu anzuschicken, Frau Chauchat irgendwie zu erobern oder zu domi-

nieren, kopiert er ihre passive Schlaff- und Nachlässigkeit – und findet sogar

Gefallen daran. »Er versuchte«, heißt es,

wie es sei, wennman bei Tische zusammengesunken, mit schlaffem Rücken

dasäße, und fand, daß es eine große Erleichterung für die Beckenmuskeln

39 »[T]he sexual promise of the woman’s body indicates the wealth promised by the co-

lonies«. Loomba: Colonialism/Postcolonialism, 84.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 151

bedeute. Ferner probierte er es, eine Tür, durch die er schritt, nicht umständ-

lich hinter sich zu schließen, sondern sie zufallen zu lassen, und auch dies

erwies sich sowohl als bequem wie als angemessen (Z 348).

Castorp gefällt sich in der Rolle des Passiven, er empfindet sie als »Erleichte-

rung« und hält die damit korrespondierende Laxheit für »angemessen«. Die-

se Rolle entspricht auch seinem Charakter, wie er zu Beginn des Romans be-

schrieben wird. Dort wird ihm eine ungewöhnlich stark ausgeprägte Tendenz

zur Untätigkeit zugeschrieben. Schon lange vor seiner Ankunft im Berghof

habe Castorp, so führt der Erzähler aus, die Arbeit zwar achten, aber nicht

lieben können,

und zwar aus dem einfachen Grunde, weil sie ihm nicht bekam. Angestreng-

te Arbeit zerrte an seinen Nerven, sie erschöpfte ihn bald, und ganz offen

gab er zu, daß er eigentlich viel mehr die freie Zeit liebe, die unbeschwerte,

an der nicht die Bleigewichte der Mühsal hingen (Z 56f.).

Castorp entspricht von Anfang an nicht den ideellen Maßstäben, die Settem-

brini an den ›Westen‹ anlegt. Doch im Flachland, das in der Topologie des Ro-

mans dem ›Westen‹ entspricht, konnte er dieser Neigung nicht nachgeben.

Erst das ›östlich‹ konnotierte Sanatorium ermöglicht es ihm, der bekömm-

licheren »untätigen Ruhe« (s.o.) offen zu frönen. Dies äußert sich besonders

markant an seiner Begeisterung für die »Liegekur« (Z 109), die neben üppi-

gen Mahlzeiten den Kern der Therapie bildet. Die Liegekur sei »das Beste

hier«, soweit er sehe, sagt Castorp gleich zu Beginn seines Aufenthalts: »Ich

wollte, ich läge schon wieder auf meinem vorzüglichen Stuhl.« (Z 109) Dass

Castorp den Großteil des Tages in diesem Liegestuhl zubringt, ist ein kla-

res Zeichen dafür, dass er nicht an der »umgestaltenden Tätigkeit« (s.o.) des

›Westens‹ teilhat. Zwar behauptet Castorp, den Liegedienst auch für wissen-

schaftliche Zwecke zu nutzen (v.a. im Kapitel »Forschungen«), sodass man

meinen könnte, er sei zumindest durch seine geistige Tätigkeit am Projekt

der »Aufklärung, der vernunftgemäßen Vervollkommnung« (s.o., Z 240) in-

volviert, das Settembrini zufolge den ›Sieg‹ über den inaktiven ›Osten‹ da-

vontragen wird. Doch dieses ›Studium‹ ist nur ein Vorwand für eine sinn-

liche Träumerei. Der darin angedeutete aufklärerische Impetus wird mehr-

mals enttäuscht, was zum Beispiel im Krankenbesuch Settembrinis während

Castorps erster Bettruhe zum Ausdruck kommt:

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Nichtstun als politische Praxis

LS: »Guten Abend, Ingenieur! Ist es erlaubt, sich nach Ihnen umzusehen?

Wenn ja, so bedarf es dazu des Lichtes, — verzeihen Sie meine Eigenmäch-

tigkeit!« sagte er, indem er die kleine Hand schwunghaft zur Deckenlampe

emporwarf. »Sie kontemplierten, — ich möchte beileibe nicht stören. Nei-

gung zur Nachdenklichkeit wäre mir ganz begreiflich in Ihrem Fall[…].

HC: […] Sie stören mich keine Spur. Ich lag da und sinnierte, — sinnieren ist

schon zu viel gesagt. Ich war einfach zu faul, das Licht anzudrehen. (Z 295)

Die »Nachdenklichkeit«, die Settembrini erwartet, wird von CastorpmitWitz

enttäuscht. Während Settembrini kommt, um ihn aufzuklären – das Motiv

des Lichts ist schließlich das Symbol der Aufklärung –, taugt Castorp nicht

mal zur Minimaltätigkeit des Sinnierens, und ist für die Erleuchtung – in

doppeltem Sinne – zu faul.

Castorps Unterwanderung des ›westlichen‹ Prinzips wird noch verstärkt

durch den erotischen Diskurs in der längsten Liegekur-Episode im Kapitel

»Forschungen«, in dem er vielfach als devote Figur gezeichnet wird. So zum

Beispiel in dem sexuellen Traum, der ihn dort überkommt: Ihm erscheint

»irgendwo im Raume, entrückt und doch sinnennah, der Leib, der Körper« (Z

419) Frau Chauchats – sie ist nicht namentlich erwähnt, aber an den »Augen,

die eine Varietät der Lid-hautbildung schief erscheinen ließ« (ebd.) erkenn-

bar –,40 die sich über Castorp neigt, bis »er auf seinen Lippen die feuchte An-

saugung ihres Kusses« (Z 434) fühlt.41 Hier ist im Gegensatz zu der herkömm-

40 In einem früheren Gespräch mit Hofrat Behrens erklärt dieser Castorp: »Die Lidspalte,

sagen Sie, ist geschlitzt, schief. Das scheint Ihnen aber nur so. Was Sie täuscht, ist der

Epikanthus, das heißt eine Varietät, die bei gewissen Rassen vorkommt und darin be-

steht, daß einHautüberschuß, der von dem flachenNasensattel dieser Leute herrührt,

von der Deckfalte des Lides über den inneren Augenwinkel hinabreicht.« (Z 390f.) Es

ist typisch für den Mann’schen Schreibstil, einmal gewählte Formulierungen für eine

Idee im Laufe des Romans beizubehalten, sodass das Vorkommen der Begriffe »er-

scheinen«, »Varietät«, »Lid« und »Haut« zweifelsfrei auf Clawdia Chauchat verweist.

41 Diese ganze Episode verweist im Übrigen auf das Orient-Motiv in Schlegels Lucinde.

Dort konstatiert Julius: »Gleich einem Weisen des Orients war ich ganz versunken in

ein heiliges Hinbrüten und ruhiges Anschauen der ewigen Substanzen, vorzüglich der

Deinigen und der meinigen. […] [N]ur die im Orient verstehen zu liegen; wo hat sich

aber der Geist zarter und süßer gebildet als in Indien?« Friedrich Schlegel: Lucinde.

Mit: Friedrich Schleiermacher. Vertraute Briefe über Schlegels ›Lucinde‹. Hg. v. Ursula Schrö-

der. Frankfurt a.M.: Ullstein (1980), 31, 33. Heide Volkening weist darauf hin, dass der

Schlusssatz dieser Betrachtung (»Anschauen der ewigen Substanzen, vorzüglich der dei-

nigen und meinigen«, Herv. meine) eine sexuelle Konnotation enthält. Vgl. Heide Vol-

kening: Über Europäische Arbeit und die Orientalische Kunst der Passivität. Friedrich

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 153

lichen Aktivitätsverteilung der ›Ost‹/›West‹ Opposition Castorp als ›Westler‹

passiv, und wird von der aktiven ›Ostlerin‹ verführt. Die Verbindung von Pas-

sivität und Sexualität kommt im selbigen Kapitel häufiger vor. So zum Bei-

spiel im Vorgang des parasitären Befalls eines passiven menschlichen Orga-

nismus, den Castorp in seinen Forschungen nachvollzieht, und der sich Eli-

sabeth Strowick zufolge als »erotisches Geschehen« gestaltet.42 Kurz vor der

eben beschriebenen Kuss-Szene ist die Rede von »besonders üppige[n] Ge-

websformen –, hervorgerufen durch das Eindringen fremdartiger Zellen in

einen Organismus, der sich für sie aufnahmelustig erwiesen hatte«, und der

ihnen »berauscht, […] in Hochtemperatur, mit wogendem Busen« unterliegt

(Z 431f., Herv. meine). Der untätige Castorp wird hier als unterwürfiger Cha-

rakter beschrieben, der sich sexuell daran berauscht, der Schwächere zu sein.

Dies lässt freilich die kolonialen bzw. orientalistischen Verweise, die oben

diskutiert wurden, in neuem Licht erscheinen. Es ist nicht der tatkräftige

Deutsche aus dem ›Westen‹, der die untätige ›Asiatin‹ begehrt und sich ihren

Körper aneignet; er selbst ist der Untätige, zudem Liegende, der imaginiert,

von der stehend sich über ihn neigenden ›Asiatin‹ ergriffen zu werden. Dieser

Rollenwechsel ist nicht zuletzt ein Hinweis auf das homoerotische Interesse

Castorps, der anClawdia Chauchat ja auch deshalb interessiert ist,weil sie ihn

an seinen ehemaligen Mitschüler erinnert, in den er (wenn auch unbewusst)

verliebt gewesen war: den Kirgisen Pribislav Hippe (vgl. Z 188f.). Castorps

Sehnsucht nach Untätigkeit – und die damit einhergehende Abwendung von

der ›westlichen‹ Idee einer dominanten männlichen Sexualität – subvertiert

die Machtdynamik heteroerotischer Imagination, die den imperialen Diskurs

in Europa über Jahrhunderte hinwegmitgeformt hat.Dass in diesemFall den-

noch der ›Orient‹ zum Ort dieser Subversion geworden ist, verweist auf die

homoerotische Komponente im europäischen Orientalismus, auf deren lan-

ge übersehene Bedeutsamkeit Joseph Allen Boone aufmerksam gemacht hat.

Der so oft als sexuell zügellos beschimpfte ›Orient‹ diente nämlich auch den

Schlegels »Idylle über den Müßiggang«. In: Arbeit und Müssiggang in der Romantik, 124.

Die Studienepisode im Liegestuhl kopiert die Wortwahl Schlegels ebenso wie dessen

ironische Auflösung der ›orientalischen‹ Meditation: Die 15 Seiten umfassende Episo-

de im Kapitel »Forschungen«, in der Hans Castorp die Frage »Was war das Leben?« (Z

416) anhand von naturwissenschaftlicher Fachliteratur zu beantworten sucht, enthält

das Wort »Substanz« (bei Schlegel: »ewige[…] Substanzen«) ganze 11 mal (von nur 14

Vorkommnissen im ganzen Roman).

42 Elisabeth Strowick: Sprechende Körper – Poetik der Ansteckung. Performativa in Literatur

und Rhetorik. München: Fink (2009), 266.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Nichtstun als politische Praxis

Europäern als Möglichkeit, der rigiden sexuellen Ordnung des ›Okzidents‹ zu

entkommen und homoerotisches Interesse auszuleben.43 Castorps Tendenz

zur Passivität ist also auch Ausdruck eines sexuellen Eskapismus, der im ›Ori-

ent‹ einen idealen Nährboden findet.

Die von Settembrini postulierte Hierarchie ist somit auf jeden Fall auf-

gebrochen: der ›Westen‹ ist zur Untätigkeit verkommen, und scheint die Do-

minanz durch den Osten geradezu herbeizusehnen. Diese Umkehrung des

kolonialen Eros steht natürlich im Gegensatz zu der These, dass dem Motiv

des ›Ostens‹ bzw. des ›Orients‹ das koloniale Begehren des Deutschen Reichs

nach Besitz und Dominanz eingeschrieben ist. Tatsächlich begehrt Castorp

nicht die untätige Frau, sondern die Untätigkeit selbst; nicht als Objekt will

er sie sich aneignen, sondern als Eigenschaft.

Angst vor dem Osten

Die im vorherigen Unterkapitel herausgestellte Diskrepanz zeigt, dass Der

Zauberberg als literarischer Text mit dem Motiv der ›östlichen‹ bzw. ›asiati-

schen‹ Untätigkeit bestehende Diskurse – wie die des kolonialen Begehrens –

aufgreift. Nicht aber, um sie zu reproduzieren, sondern um sie zu destabili-

sieren.

Tatsächlich verrät Castorps ›Lagerwechsel‹ – topologisch von ›West‹ nach

›Ost‹, vom Flachland ins Bergland, semantisch von der Aktivität zur Inak-

tivität – dass Settembrinis Opposition ›Ost‹/Inaktivität und ›West‹/Aktivität

nicht, wie orientalistische Diskurse zumeist suggerieren, einen wahrgenom-

menen Ist-Zustand darstellt, sondern ein unbedingt zu etablierendes Ideal.

Die Tatsache, dass Castorp diesem ›westlichen‹ Ideal nicht entspricht und

sich stattdessen dem des ›Ostens‹ verschreibt, stellt in den dergestalt in Set-

tembrinis Rede semantisch besetzen Räumen des Romans eine ereignishafte

Grenzüberschreitung dar.44 Dies versetzt Settembrini in Panik. Nicht zufäl-

lig beginnt nur wenige Seiten, nachdem Castorps Verliebtsein in Chauchat

zum ersten Mal explizit gemacht wird (Z 349), eine Verlagerung seiner Rheto-

rik. Er äußert eine andere, den Ton des pädagogischen Kursus verschärfende

Empfindung: die Angst vor ›Asien‹. Anstatt, wie bisher, Castorp aus Prinzip

43 Vgl. Joseph A. Boone: The Homoerotics of Orientalism. New York: Columbia UP (2015),

xxi.

44 Vgl. die strukturale Erzähltheorie Lotmans. Jurij M. Lotman: Die Struktur literarischer

Texte.Übers. v. Rolf-Dietrich Keil. München: Fink (1972), 336.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 155

(d.h. mit dem Verweis auf seine ›europäische‹ Natur) zur Rückkehr ins Flach-

land und damit in den ›Westen‹ und zur Tätigkeit zu drängen,45 behauptet

er plötzlich die Omnipotenz ›Asiens‹, gegen die sich Europa zur Wehr setzen

muss:

[»]Asien verschlingt uns. Wohin man blickt: tatarische Gesichter.« Und Herr

Settembrini wandte diskret den Kopf über die Schulter. »Dschingis-Khan«,

sagte er, »Steppenwolfslichter, Schnee und Schnaps, Knute, Schlüsselburg

und Christentum. Man sollte der Pallas Athene hier in der Vorhalle einen

Altar errichten, – im Sinne der Abwehr. (Z 366, Herv. meine)

Diese Angst vor einem nun plötzlich doch aktiven ›Osten‹, die Settembri-

ni artikuliert, war im frühen 20. Jahrhundert ein europäisches Phänomen,

mit ganz verschiedenen Ursachen und Ursprungsländern.46 Der Zauberberg

nimmt konkret auf zwei Diskurse Bezug: einerseits bezieht sich der Roman

implizit auf die in Deutschland weit verbreitete Wahrnehmung einer wirt-

schaftlich-politischen Übermacht ›Asiens‹; andererseits bezieht sich der Roman

explizit auf eine historisch kaum nachweisbare Angst vor einer gedanklichen

Kontamination mit ›asiatischer‹ Philosophie über das Nichtstun. Obwohl Set-

tembrini den ›Osten‹ zuvor als inaktiv charakterisiert hatte, bezieht sich die

hier genannte Angst tatsächlich auf die ihm in mehrerer Hinsicht neu zuge-

schriebene Handlungsfähigkeit.

Der Eindruck einer wirtschaftlich-politischen Übermacht ›Asiens‹ ergibt sich

aus dem Zusammenspiel vieler historischer Ereignisse. Ein wahrgenomme-

ner Krisenherd war Russland, das (spätestens)47 seit den Revolutionen 1905

45 Das passiert übrigens auch in Abgrenzung zu anderen Topoi wie der Psychoanalyse –

sie sei schlecht »insofern sie die Tat verhindert, das Leben an denWurzeln schädigt, un-

fähig, es zu gestalten« (Z 338, Herv. meine) – und derMusik – sie sei ein Opiat, welches

»Dumpfsinn, Beharrung,Untätigkeit, knechtischen Stillstand« schaffe (Z 175, Herv.mei-

ne).

46 Wie bereits zu Beginn des Kapitels erwähnt werden im Zauberberg die Begriffe ›Os-

ten‹, ›Asien‹ und ›Russland‹ nicht klar voneinander unterschieden, vielmehr handelt

es sich dabei um Konglomerate verschiedener Ideen. Ein Grund dafür ist Gollwitzer

zufolge die allgemein ängstliche Beschaffenheit der damaligen Bevölkerung, die Ge-

fahr von vielen verschiedenen Ländern ausgehen sah; es habe eine »nervöse undhekti-

sche Geistesverfassung der Bevölkerungmoderner Großstaaten« gegeben, die anfällig

war »für stets wechselnde, sensationell und aufputschend formulierte Denksurroga-

te«. Gollwitzer: Die gelbe Gefahr, 37.

47 Gollwitzer schreibt, »die Vorstellung einer »russischen Gefahr« oder einer »Gefahr

aus dem Osten« selbst« habe es schon vor dem 20. Jahrhundert gegeben, sie führe

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Nichtstun als politische Praxis

und 1917 als Bedrohung empfunden wurde, was sich auch vielfach im lite-

rarischen Schaffen der Zeit äußerte.48 Die Angst, von russischen Kräften ir-

gendwie ›überwältigt‹ zu werden, wurde außerdem durch massenhafte Mi-

grationsbewegungen aus Osteuropa Ende des 19. und Anfang des 20. Jahr-

hunderts weiter verstärkt. Mehr als 4 Millionen Deutsche waren im Laufe des

19. Jahrhunderts ausgewandert – hauptsächlich nach Amerika – und der ge-

steigerte Bedarf an Arbeitskraft in den industriellen Zentren Deutschlands

führte zu einer sprunghaft gestiegenen Immigration. Aufgrund der expansi-

ven deutschen Außenpolitik nach Osteuropa kamen die meisten Einwanderer

von dort. So ließen sich gut 500 000 Polen dauerhaft im Rheinland und Ruhr-

gebiet nieder (die sog. Ruhrpolen), mehrere hunderttausend polnische Gast-

arbeiter befanden sich zeitweise hier, und mehr als 5 Millionen Osteuropäer

durchquerten Deutschland auf ihrem Weg zum Atlantik, um nach Amerika

zu reisen – alles noch vor dem 1. Weltkrieg.49

»über das napoleonische Zeitalter bis zu Montesquieu zurück«. Gollwitzer: Die gelbe

Gefahr, 41. Folgt man Nina Bermans konzisem Abriss der »ökonomischen und politi-

schen Interdependenz« zwischen Deutschland und dem ›Osten‹ seit dem Mittelalter,

so findet man auch viele Hinweise auf weiter zurückliegende Ängste vor dem Osten

(Berman thematisiert zum Beispiel die »anhaltende Furcht vor dem expandierenden

Osmanischen Reich« im 17. Jahrhundert), die sich im deutschen Geschichtsbewusst-

sein verfestigt habenmögen. Berman:Orientalismus, 18-35, hier 18 und 26. In derWahr-

nehmung dieser Geschichte darf natürlich nie vergessen werden, dass es in Europa

immer auch, und das nicht in geringeremMaße, Interesse, Begeisterung und gar »Eu-

phorie« für den ›Orient‹ gegeben hat – ganz im Sinne der unauflöslichen Verbindung

von Begehren und Angst, Eros und Thanatos im Blick auf den Osten. Berman: Oriental-

ismus, 30.

48 Edward Engelberg führt dies aus: »The fear of the East was widespread among »West-

ern« writers, especially after the Russian Revolution.« Edward Engelberg: Ambiguous

Solitude.Hans Castorp’s SturmundDrangnachOsten. In:ACompanion toThomasMann’s

TheMagicMountain, 107.Weiter heißt es: »Yeats placed unflattering »vague Asiatic im-

mensities« in contrast to Phidian »measurement«; Eliot envisioned »hooded hordes«

threatening Western civilization; Hesse asserted that The Brothers Karamazov was the

»cause« of Europe’s »Untergang«; and, in The Magic Mountain, Mann plays out the con-

trast in so many ways that the subject commands attention.« (Ebd. 98)

49 Diese Migrationsbewegungen, insbesondere das Recht vieler Polen auf die deutsche

Staatsbürgerschaft, wurde in der deutschnationalen Presse als Invasion dargestellt,

die aufgrund von angeblicher interkultureller Inkompatibilität negativ bewertet wur-

de. Als besonders bedrohlich wurde die Einwanderung von Juden aus Russland be-

schrieben, als eine quasi apokalyptische ›Flut von Osten‹, was einen enormen Antise-

mitismus schürte. Hier wurden unter anderem Ängste vor politisch radikalen Kräften,

Krankheiten und Epidemien genährt – und anti-semitische Stereotype verbanden sich

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 157

Auch von China und Japan schien Gefahr auszugehen. Der sogenannte

Boxeraufstand von 1900, bei dem sich in China anti-imperialistische Ressen-

timents in einer Auflehnung gegen deutsche (und andere) Kolonisatoren ent-

luden, hatte die Angst der Deutschen ursprünglich entfacht. Hatte man die-

se Unruhen noch »verhältnismäßig mühelos niedergeschlagen, so zeigte der

Sieg Japans über Rußland 1904/05, daß im Fernen Osten eine sehr ernstzu-

nehmende militärische Kraft entstanden war«.50 Doch es war nicht nur die

Angst vor einer nunmehr umgedrehten Kolonisierung durch China oder Ja-

pan,51 die die Deutschen umtrieb, sondern die wirtschaftliche Kraft dieser

Länder, die sich an der rasant wachsenden Produktion und den großen Zah-

len verhältnismäßig billiger Arbeitskräfte ablesen ließ. Die Mitte der 1890er

Jahre von der Preußischen Regierung geprüfte Idee, große Gruppen chinesi-

scher Arbeiter (die sogenannten Kulis) zu ›importieren‹ um die ausgewander-

ten Deutschen zu ›ersetzen‹ – die übrigens massive, nationalistisch motivier-

te Proteste in der Presse hervorgerufen hat, sodass diese Pläne aufgegeben

wurden –, trug das ihre dazu bei. Diese im Diskurs des deutschen Nationa-

lismus verankerte Tendenz, im Speziellen die chinesischen Arbeiter und Se-

mantiken des Ostens ganz generell mit der Empfindung des Bedroht-Seins zu

beschreiben, ist ein elementarer Bestandteil des transnationalen Phänomens

der »Gelben Gefahr«:

Man verstand unter »Gelber Gefahr« eine Drohung, die von Chinesen oder

Japanern oder beiden zusammen gegen die weißen Völker ausgehen soll-

te. Die Art undWeise der Gefährdung wurde verschieden aufgefaßt. Einmal

fürchtete man in der Arbeiterschaft weißer Länder den Kuliwettbewerb, die

Unterbietung durch billige Arbeitskräfte mit minimalem Lebensstandard.

Zum anderen ängstigten die Wirtschaft Europas und Amerikas die Erfolge

mit der Angst vor dem ›Osten‹ und ›Asien‹. Vgl. Sebastian Conrad: Globalization effects.

Mobility and nation in Imperial Germany. 1880-1914. In: Journal of Global History 3 (1),

2008, 52-55.

50 Gollwitzer: Die gelbe Gefahr, 30.

51 Diese Angst ist, zumindest in Bezug auf China, nie wirklich begründet gewesen, wie

Jürgen Osterhammel ausführt. »Niemals ging von China eine weiträumige, den Cha-

rakter von Grenzsicherung und Grenzlandkolonisation überschreitende Expansions-

bewegung aus«. Jürgen Osterhammel: China und die Weltgesellschaft. Vom 18. Jahrhun-

dert bis in unsere Zeit. München: Beck (1989), 6. Die im weiteren Verlauf des Kapitels

erläuterte »Gelbe Gefahr«, im Rahmen derer eine solche Angst prävalent wurde, ist

ein kumulativer Effekt vieler Vorkommnisse des frühen 20. Jahrhunderts, und nicht

die Reaktion auf eine wahrscheinliche und konkrete Gefahr.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Nichtstun als politische Praxis

der japanischen Produktion. Von weitergehenden Befürchtungen hinsicht-

lich der Industrialisierung des Fernen Ostens war bereits die Rede. Drittens

entwarf man das Zukunftsbild auch vollständiger politischer Emanzipation

der großen gelben Nationen, die sich, ausgerüstet mit moderner Bewaff-

nung, erheben, aufgrund ihrer zahlenmäßigen Überlegenheit die Europäer

und Amerikaner aus Ostasien entfernen und die Vorherrschaft in Asien, viel-

leicht sogar die Weltherrschaft, erringen könnten.52

Im Deutschen Reich (wie in anderen Ländern) wurde also eine dreifach mo-

tivierte Angst geschürt: die, im eigenen Land von eingewanderten billigen

Gastarbeitern vom Arbeitsmarkt gedrängt zu werden; die, gesamtwirtschaft-

lich von Ländern aus demOsten übertrumpft zuwerden; und letztlich die, den

neu formierten Kräften in Asien politisch zu unterliegen. Diese zeitgenössi-

schen, in der deutschen Presse vieldiskutierten Ängste bezüglich China und

Japan fließenmit in den Zauberberg ein.Darinmischen sich ebenfalls Visionen

einer »weltgeschichtliche[n] Opposition von untergehendem Abendland und

anbrechender Herrschaft des Ostens«,53 die Oswald Spengler in Vorausblick

einer Hochphase der russischen Kultur prophezeit.54

52 Gollwitzer: Die gelbe Gefahr, 19f.

53 Barbara Beßlich: Faszination des Verfalls. Thomas Mann und Oswald Spengler. Berlin: Aka-

demie (2002), 55. Beßlich ist der Meinung, dass sich diese Opposition eben in der Kon-

frontation zwischen Castorp und Chauchat spiegele. Der Einfluss Spenglers auf Tho-

mas Mann in den Jahren nach dem Ersten Weltkrieg ist gut dokumentiert. Vgl. hierzu

beispielsweise Roger A. Nicholls: ThomasMann and Spengler. In: The GermanQuarterly

58 (3), 1985, 361-374.

54 Vgl. hierzu ebenfalls Beßlich: Faszination des Verfalls, 73-80. ZumVerständnis der Bezie-

hung zwischen dem Zauberberg und Spenglers Geschichtsphilosophie wäre eigentlich

noch eine handlungsorientierte Analyse erforderlich. Beßlich argumentiert, der Zau-

berberg zeichne »den Wechsel vom faustisch, aktiv, emporstrebenden zum russisch,

passiv, in dieWeite blickenden Leben nach« (77). Für Spengler ist diese Verteilung aber

gar nicht so statisch: Er ist ja gerade der Meinung, dass das »faustischeWeltgefühl der

Tat, wie es von den Staufen undWelfen bis auf Friedrich den Großen, Goethe und Na-

poleon in jedem großen Menschen wirksam war, […] zu einer Philosophie der Arbeit«

verflachte, und dass die exzessive Hinwendung zur Arbeit den Untergang des Abend-

landes geradezu befeuere. Oswald Spengler: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse

einer Morphologie der Weltgeschichte. Bd. 2. München: Beck (1979), 454. Die ›faustische

Tatenfreude‹ ist also bereits im Abendland nicht mehr möglich, und muss demnach,

da Russland eine dem Abendland analoge, aber später einsetzende Entwicklung voll-

zieht, in der Zukunft zu einem russischen Charakteristikum werden. Mann mag also,

wie Beßlich schreibt, den Zauberbergals Inszenierung eines endzeitlichen »formlose[n]

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 159

Der historische Diskurs einer Angst vor der Stärke östlicher Gegner (d.i.

der Aktivität) wird im Roman also aufgegriffen, und abgewandelt zu einer

Angst vor ihrer Schwäche (d.i. der Inaktivität).55Wie bereits in der Einführung

zu diesem Kapitel skizziert, herrscht zwischen den widersprüchlichen Se-

mantisierungen des asiatischen Raums ein Verhältnis der Projektion. Als psy-

choanalytisches Modell bedeutet Projektion einen Umgang mit Hassgefühlen,

bei dem »the self projects all that is undesirable onto another,while concealing

any traces of that projection«.56 Dieses Modell erklärt zum einen die Gefühls-

lage Settembrinis in der Diegese, der die ›Ost‹/inaktiv-›West‹/aktiv Oppositi-

on etabliert. Während sein höchstes Ideal die Tat ist, ist auch er im Sanato-

rium gefangen und so zur Untätigkeit verurteilt. Hans Wysling weist darauf

hin, dass Settembrini zwar »die Wertewelt des Flachlands und des Westens:

der Ratio und der Tätigkeit« vertrete, allerdings neige er nur, »in Worten[…]

zum Aktivismus, zur Revolution«.57 Der Ärger über seine eigene Inadäquat-

heit äußert sich somit in der Projektion derselben auf die russischen Kurgäste,

und den Osten im Allgemeinen. Die Bemühungen, Castorp zur Rückkehr ins

Flachland und deshalb zur Tat zu überreden, sind ebenfalls Verlagerungser-

scheinungen; er will an der Figur Castorp das erreichen, was er will, aber

selbst nicht kann. Zum anderen operiert die Projektion auch auf allegorischer

Ebene: um den Misserfolg des kolonial eifrigen aber auf der Stelle tretenden

Deutschen Reichs zu verarbeiten, wird die deutsche, also ›westliche‹ Untätig-

keit auf den erstarkenden Osten projiziert.58

Settembrini selbst ist sich seiner Projektion nicht bewusst – das Selbst ver-

birgt »any traces of that projection«, wie oben beschrieben. Sie zeigt sich al-

Felachenvolk[es]« (74) verstehen, doch der Übergang ›West‹/aktiv zu ›Ost‹/inaktiv fin-

det eigentlich umgekehrt statt: Der nicht mehr zur Tat fähige ›Westen‹ sieht dem sich

neu zur Tat aufschwingenden ›Osten‹ bei seinem Aufstieg zu.

55 Hermann Hesse drückt 1926 übrigens die gleiche Verwunderung aus: »Es herrscht bei

uns, trotz jener jungen China-Begeisterung, noch immer in weitesten Kreisen die Mei-

nung, die Seele des Chinesen sei der unseren doch eigentlich vollkommen fremd. Sei-

ne Tugenden, vor allem seine unermüdliche Geduld und sein stiller, zäher Fleiß, seien

eigentlichmehr passiverNatur«. HermannHesse: Chinesisches. In: Ders.: Eine Literatur-

geschichte in Rezensionen und Aufsätzen. Hg. v. Volker Michels. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

(1975), 28. Herv. meine.

56 Sara Ahmed: The Cultural Politics of Emotion. Edinburgh: UP (2014), 49.

57 Hans Wysling: Der Zauberberg. In: Thomas-Mann-Handbuch, 403. Herv. meine.

58 Nina Berman schreibt den deutschen Darstellungen des ›Orients‹ seit dem Mittelal-

ter ganz allgemein die »Projektion von eigentlich der deutschsprachigen Gesellschaft

immanenten Konflikten auf die orientalische Bühne« zu. Berman: Orientalismus, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Nichtstun als politische Praxis

lerdings aus demWiderspruch, in den seine Opposition mit anderen Verfah-

ren des Romans tritt; die Uneindeutigkeit in der Zuordnung der Figuren zu

den dergestalt semantisierten Räumen wurde bereits anhand des Verhältnis-

ses von Castorp und Chauchat besprochen. Die Topographie des Romans, die

Flachland und Bergwelt miteinander konfrontiert, deckt sich nicht mit Set-

tembrinis Semantisierung der Welt als ›westlich‹ tätig und ›östlich‹ untätig.

Denn in der Bergwelt herrscht ausnahmslos die Untätigkeit, obwohl sie von

›westlichen‹ wie ›östlichen‹ Charakteren bevölkert wird – so auch von Castorp

und Settembrini.Das Sanatoriumwird somit erst einmal zumBeobachtungs-

raum für die gefürchtete Kontamination des ›Westens‹ mit der ›östlichen‹

Untätigkeit. Die Wirkmacht, die Settembrini dem ›östlichen‹ Nichtstun zu-

schreibt, leitet sich aus dessen Kontaminationspotential her. Daran lässt sich

ein weiterer Widerspruch erkennen, in diesem Fall sogar mit einer zuvor von

Settembrini selbst getroffenen Aussage: Die Bedrohung durch den ›Osten‹ im

Roman (»Asien verschlingt uns.« Z 366) wird nicht in Bezug auf seine mög-

licherweise überwältigende Stärke, sondern auf die Ansteckungsgefahr seiner

Inaktivität zurückgeführt. So beschreibt Settembrini den ›Osten‹ einige Male

als gefährlichen Virus,mit dem sichHans Castorp trotz seiner vermeintlichen

›westlichen‹ Überlegenheit infizieren könne:

»Wissen Sie nicht, daß es grauenhaft ist, wie Sie mit den Monaten herum-

werfen? Grauenhaft, weil unnatürlich und Ihrem Wesen fremd, nur auf der

Gelehrigkeit Ihrer Jahre beruhend. […] Reden Sie nicht, wie es in der Luft

liegt, junger Mensch, sondern wie es Ihrer europäischen Lebensform ange-

messen ist! Hier liegt vor allem viel Asien in der Luft, – nicht umsonst wim-

melt es von Typen aus der moskowitischen Mongolei! Diese Leute« – und

Herr Settembrini deutetemit dem Kinn über die Schulter hinter sich – »rich-

ten Sie sich innerlich nicht nach ihnen, lassen Sie sich von ihren Begriffen

nicht infizieren [Herv. meine], setzen Sie vielmehr IhrWesen, Ihr höheresWe-

sen gegen das ihre, und halten Sie heilig, was Ihnen, dem Sohn des Wes-

tens, des göttlichen Westens, – dem Sohn der Zivilisation, nach Natur und

Herkunft heilig ist, zum Beispiel die Zeit! Diese Freigebigkeit, diese barbari-

sche Großartigkeit im Zeitverbrauch ist asiatischer Stil, – dasmag ein Grund

sein, weshalb es den Kindern des Ostens an diesem Orte behagt. Haben Sie

nie bemerkt, daß, wenn ein Russe ›vier Stunden‹ sagt, es nicht mehr ist, als

wenn unsereins ›eine‹ sagt? Leicht zu denken, daß die Nonchalance dieser

Menschen im Verhältnis zur Zeit mit der wilden Weiträumigkeit ihres Lan-

des zusammenhängt. Wo viel Raum ist, da ist viel Zeit, – man sagt ja, daß

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 161

sie das Volk sind, das Zeit hat und warten kann. Wir Europäer, wir können

es nicht. Wir haben so wenig Zeit, wie unser edler und zierlich geglieder-

ter Erdteil Raum hat, wir sind auf genaue Bewirtschaftung des einen wie des

anderen angewiesen, auf Nutzung, Nutzung, Ingenieur! Nehmen Sie unsere

großen Städte als Sinnbild, diese Zentren und Brennpunkte der Zivilisation,

diese Mischkessel des Gedankens! In demselben Maße, wie der Boden sich

dort verteuert, Raumverschwendung zur Unmöglichkeit wird, in demselben

Maße, bemerken Sie das, wird dort auch die Zeit immer kostbarer. Carpe

diem! Das sang ein Großstädter. Die Zeit ist eine Göttergabe, demMenschen

verliehen, damit er sie nutze – sie nutze, Ingenieur, im Dienste des Mensch-

heitsfortschritts.« (Z 368f.)

Der zitierte Passus legt offen, dass die Angst vor dem ›Osten‹ auch eine Angst

vor der gedanklichen Kontamination des ›westlichen‹ Denkens mit Ideen des

Nichtstuns ist, die das ökonomische Verhalten des Westens stören würden.

Es ist m.E. aus diesem Zusammenhang ersichtlich, dass hier unter dem Leit-

motiv der ›Zeit‹ das Thema Wirtschaft verdeckt diskutiert wird, im Gegen-

satz zu der häufig getätigten Beobachtung, Mann hätte diesen Bereich im

Roman völlig außer Acht gelassen.59 Settembrini will sein Argument durch

die angeblich unterschiedliche Quantifizierung von Zeit untermauern – und

nimmt damit im Übrigen indirekt Bezug auf Nietzsche, der wiederholt von

den großen Mengen Zeit spricht, die Russland zu seiner Verfügung hat.60 Im

Gegensatz zu Nietzsche allerdings, der in Russland eine zukünftige Macht er-

kennt, legt Settembrini die ›große Zeit‹ als einen Mangel aus, indem er auf

die physikalische Größe der Leistung (P) verweist, die sich aus dem Quotien-

ten von Arbeit (W) und Zeit (t) ergibt: P = W/t. Die ›asiatische‹ Leistung ist

viel geringer als die ›westliche‹, weil sie ein Vielfaches an Zeit für die gleiche

Arbeit braucht. Diese unwirtschaftliche Zeitnutzung (d.h. ein mangelhaftes

Tätigsein) wird durch die Darstellung als Infektionsstoff in den Krankheits-

Topos des Romans eingespeist. Settembrinis ›Ost‹-›West‹-Dualismuswird da-

59 Vgl. Zum Beispiel die Äußerung Michael Mindens über den Zauberberg: »What is odd

about Mann’s otherwise encyclopaedic novel is that there is one sphere which is con-

spicuous by its absence, namely the economic one.« Michael Minden: The German Bil-

dungsroman. Incest and Inheritance. Cambridge: UP (1997), 243.

60 Dieser intertextuelleNachweiswird überzeugenddargelegt imKapitel »Über denasia-

tischen Umgang mit der Zeit in Thomas Manns ›Zauberberg‹« in Helmut Koopmann:

Der schwierige Deutsche. Studien zum Werk Thomas Manns. Tübingen: Niemeyer (1988),

17f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Nichtstun als politische Praxis

mit in mehrerer Hinsicht unterlaufen: (1) Zum einen suggeriert die Möglich-

keit einer Ansteckungsgefahr – sowohl auf körperlicher wie auf geistiger Ebe-

ne –, dass es letztlich keinen essentiellen Unterschied zwischen ›östlichen‹

und ›westlichen‹ Figuren gibt. Eine Anfälligkeit für ähnliches Verhalten lässt

eben auf eine konstitutionelle Ähnlichkeit schließen. (2) Settembrinis Rede

führt dies vor: die paradoxe Kraft, die er dem ›Untätigkeits-Virus‹ zuschreibt,

wird durch seinen Monolog selbst bewiesen. Er, der den ›Asiaten‹ im Ver-

gleich zu den ›Europäern‹, einen vierfachen Zeitverbrauch vorwirft, erwähnt

selbst den »Nutzen« ganze vier Mal, und performiert damit genau das, wovor

er Angst hat: einen unökonomischen Umgang mit der Zeit. Settembrini ver-

schwendet mit seinen Wiederholungen nicht weniger Zeit als die vermeint-

lich langsamen Asiaten. »Über die Materialität der Sprache wird Infektion

zur Performanz«,61 schreibt Elisabeth Strowick zur Poetik der Ansteckung im

Zauberberg: diesemetaphorische Lesart des Krankheits-Topos im Roman zeigt

mit besonderer Deutlichkeit die Kontamination des Nichtstuns auf der Ebene

der Rede auf, und dekonstruiert so zusätzlich die ›Ost‹/inaktiv-›West‹/aktiv

Opposition.

Settembrinis paradoxe Idee eines wirkmächtigen Nichtstuns greift auch

die Angst vor Verbreitung einer ›östlichen‹ Philosophie des Nichtstuns auf.

Im Deutschland des frühen 20. Jahrhunderts lässt sich zum Beispiel eine ver-

hältnismäßig breite Lao-Tse-Rezeption nachweisen, und eine daraus sich er-

gebendewachsende Kenntnis des Daoismus.62 Diese fernöstliche Philosophie

bzw. Religion geht von einer unabänderlichen kosmischen Ordnung aus, in

die aktives Handeln – gerade im Verständnis Hannah Arendts, d.h. Handeln

als das Tun von etwas Neuem –63 gar nicht einzugreifen vermag. Der Daois-

mus formuliert deswegen die ›Handlungsmaxime‹ des Nichtstuns, das unter

demSchlagbegriff des »wuwei« bekannt ist. »Tao ist ewigNicht-Tun,«64 heißt

es bei Lao-Tse, und »Hohe Tugend (tut) Nicht-Tun,/und es ist ihr nicht ums

61 Strowick: Poetik der Ansteckung, 263.

62 Schon seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts gibt es in Deutschland ein wach-

sendes Interesse amDaoismus. »Von der Konfuzius-Bewunderung der Frühaufklärung

über die architektonischenundkunstgewerblichenChinoiseriendesRokokobis hin zur

Rezeption des Daoismus in der exotisierenden Kulturkritik seit der letzten Jahrhun-

dertwende hat sich Europa von China vielfältig anregen lassen«. Osterhammel: China

und die Weltgesellschaft, 3.

63 Vgl. den Abschnitt »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

64 Lao-tse: Tao-Tê-King, 104 (XXXVII).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 163

Tun.«65 Der Gründertext des Daoismus, das Tao-Tê-King war zwar schon seit

1870 in der Erstübersetzung von Victor von Strauß in Deutschland erhält-

lich gewesen, hatte jedoch aufgrund der Neuübersetzung 1911 durch Richard

Wilhelm erneut Beachtung gefunden.66 Der Daoismus, der im ausgehenden

19. Jahrhundert nur am Rande zum deutschen Bildungskanon gehörte, ge-

winnt, so Heinrich Detering, »schlagartig eine ganz neue Dringlichkeit. Nun

wird die Frage nach der chinesischen Kultur von einem akademischen oder

ästhetischen Sonderinteresse zu einer zentralen Frage von politischer Bedeu-

tung.«67 Nicht zuletzt aufgrund der relativ neuen kolonialen Herrschaft über

die chinesischen Hafenstädte wurde asiatisches Wissen verfügbar und rele-

vant für die Deutschen und fand Eingang in ihre Literatur. Dabei ist es vor

allem die daoistische Maxime des Nichtstuns, die in dieser Rezeption den

größten Raum einnimmt. Dies schlägt sich auch im Zauberberg nieder, wie

sich an Settembrinis Einlassungen imGesprächmit Castorp undNaphta über

eben diesen Aspekt zeigt:

Der Osten verabscheut die Tätigkeit. Lao-Tse lehrte, daß Nichtstun förder-

licher sei als jedes Ding zwischen Himmel und Erde. Wenn alle Menschen

aufgehört haben würden, zu tun, werde vollkommene Ruhe und Glückselig-

keit auf Erden herrschen. (Z 568f.)

Der Topos ›Asien‹ wird also sowohl mit fernöstlicher Philosophie, die das

Nichtstun propagiert, als auch mit einer Gefahr für den Westen durch Ein-

wanderung und ökonomische Unterwanderung assoziiert, sodass der ›Osten‹

im Roman nicht nur als materielle, sondern auch als eine spirituelle Bedrohung

dargestellt wird. Diese Art der Angst vor einer spirituell-religiösen Revoluti-

on aus dem ›Osten‹ hatte im frühen 20. Jahrhundert ein Vorbild, und zwar

65 Lao-tse: Tao-Tê-King, 107 (XXXVIII).

66 Willy Y. Tonn: Vorwort. In: Lao-tse: Tao-Tê-King, 5, 10.

67 HeinrichDetering: Anfänge einermodernen China-Rezeption in deutschen Kulturzeit-

schriften um 1900. In: Perspektiven derModernisierung.Die PariserWeltausstellung, die Ar-

beiterbewegung, das koloniale China in europäischen und amerikanischen Kulturzeitschriften

um 1900. Hg. v. Ulrich Mölk u.a. Berlin: De Gruyter (2010), 158. Die Tatsache, dass die

vonMaximilianHarden herausgegebene Zeitschrift Zukunft »für den amGrenzbereich

von Literatur und Journalismus lebhaft interessierten jungen ThomasMann ein erklär-

tes Vor- und Leitbild war« (ebd. 164), spricht für eine Auseinandersetzung Manns mit

chinesischem Gedankengut, denn in Zukunft wurde wiederholt das mangelnde deut-

sche Verständnis gegenüber China thematisiert und Texte Lao-Tses in Auszügen abge-

druckt, um eine tolerantere deutsche Politik zu propagieren.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Nichtstun als politische Praxis

in der Furcht vor dem Pan-Islamismus, der im Osmanischen Reich als Re-

aktion auf europäisch-imperiale Präsenz entstanden war. Deutsche Orien-

talisten wie Carl Becker, die politisch engagiert waren, warnten vor der zu-

nehmenden Macht der Islamischen Welt und sprachen Empfehlungen zur

›Zähmung‹ ihrer Kräfte aus, die andernfalls das Deutsche Reich in seinem

»quest for world power« behindern würden.68 Im Zauberberg wird impliziert,

dass das daoistische Denken sich analog verbreiten69 und Europa so schwä-

chen könnte – entweder, weil sich seine wachsende Anhängerschaft verbün-

den und in Konkurrenz zum europäischen Denken (und konsequenterwei-

se auch zum Handeln) treten könnte, oder weil die Inhalte des Daoismus

Leistungsschwäche propagieren, die der (vermeintlich genuin europäischen)

protestantischen Arbeitsethik zuwiderlaufen.70 Max Webers Studie über die

Wirtschaftsethik der Weltreligionen – die übrigens zwischen 1915 und 1919 er-

schien, während Mann am Zauberberg arbeitete – greift eben diesen letzten

Gedanken auf. Von den Grundlagen der Religion auf das wirtschaftliche und

politische Verhalten schließend attestiert Weber dem Daoismus minimale

Leistungsfähigkeit, denn »das höchste Heil war auch bei Laotse eine seeli-

sche Zuständlichkeit, eine unio mystica, nicht aber ein aktiv handelnd sich

bewährender Gnadenstand wie bei der Askese des Okzidents.«71 Die damit

assoziierten Begriffe der Leere, des Nichts, und des Nichtstuns schlagen sich,

68 Suzanne L. Marchand: German Orientalism in the Age of Empire. Religion, Race, and Schol-

arship. Cambridge: UP (2009), 365.

69 Aus der Zwischenkriegsperspektive heraus lässt sich Hesse sogar zu der Behauptung

hinreißen, es habe »auf die vom Krieg aufgewühlte studierende Jugend Deutschlands

[…], nächst Dostojewski,« seit 1916 »gewiß kein anderer Geist so stark gewirkt wie Lao-

tse«. Hesse: Chinesisches, 27. Thomas Mann, wenngleich kaum ›studiert‹, war davon

ebenfalls betroffen.

70 Die Parallelen zwischen dem Denken MaxWebers und Thomas Manns wurden exten-

siv von Harvey Goldman aufgearbeitet, der zum Beispiel bezüglich der protestanti-

schen Arbeitsethik und der politischen Dominanz des Westens folgendes ausführt:

»For Weber, the role of Puritanism in empowering the first entrepreneurs revealed a

source of inner strength and power that helped make the Occident uniquely what it

was and became themodel for his own prescriptions. ForMann, the bourgeoisie, as the

class »home« of the impulses of work, calling, and innovation, was themost important

historical actor in the drama of the West’s development of power«. Harvey Goldman:

Politics, Death, and the Devil. Self and Power in Max Weber and Thomas Mann. Berkeley:

University of California Press (1992), 5f.

71 MaxWeber: Studienausgabe derMax-Weber-Gesamtausgabe. Abt. I, Bd. 19. DieWirtschafts-

ethik derWeltreligionen. Konfuzianismus und Taoismus. Schriften 1915 – 1920. Hg. v. Helwig

Schmidt-Glintzer. Tübingen: Mohr Siebeck (1991), 162.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 165

so Weber, in einer Politik des Nichtintervenierens, oder vielmehr in »prinzi-

piellem Apolitismus« nieder.72

Ruft man sich nun noch einmal die eingangs zitierte Opposition Settem-

brinis ins Gedächtnis – »Europa war das Land der Rebellion, der Kritik und

der umgestaltenden Tätigkeit, während der östliche Erdteil die Unbeweglich-

keit, die untätige Ruhe verkörperte« (s.o., Z 240) – so ist nun klar, dass der

Roman diese Eigenschaften nur benennt, sie jedoch umgekehrt inszeniert.

Es sind letztlich die vermeintlich ›westlichen‹ Figuren, die untätig sind, und

dem ›Osten‹ wird unerwartet Stärke zugesprochen. Der Zauberberg stellt al-

so keine ›europäische‹ Überheblichkeit dar, sondern Angst vor dem ›Osten‹

bzw. ›Asien‹, und nimmt alle zeitgeschichtlich verfügbaren Diskurse her, um

trotzdem Untätigkeit auf den ›Osten‹ zu projizieren. Diese rhetorische Ent-

kräftung des faktisch wirtschaftlich und politisch erstarkenden ›Ostens‹ dient

der Verschleierung der Angst – vor der Stärke des ›Ostens‹, und der Schwäche

des ›Westens‹. Das Motiv der Untätigkeit im Roman stellt so auch die Projek-

tion einer wahrgenommenen eigenen ›europäischen‹ Handlungsunfähigkeit

dar.

Doch es stellt sich heraus, dass Untätigkeit nicht nur eine Schwäche des

›Ostens‹, sondern auch eine Stärke ist: das Nichtstun ist Kernelement einer

weit verbreiteten fernöstlichen Philosophie/Religion, die das ›westliche‹ Den-

ken kontaminiert. Das Nichtstun ist im Kontext dieser Zeit eine philosophische

und kulturelle Praxis, der ebenso viel Wirkungspotential zugeschrieben wird

wie der ›östlichen‹ Wirtschaft und Politik. Durch die inhärente Widersprüch-

lichkeit dieser zwei Aspekte entfaltet der Zauberberg eine seiner schönsten

Ironien: Das Nichtstun wird mit solcher Heftigkeit dem Anderen zugeschrie-

ben, dass es sich als das Eigene entblößt; es steckt trotz seiner vermeintlichen

Schwäche fast alle Patienten im Sanatorium an, und entwickelt sich zu einem

der stärksten Motive im Roman. Der Zauberberg führt die Widersprüche des

Diskurses über den ›Osten‹ vor Augen, indem er die eine Angst – die vor An-

steckung – im Mantel der anderen Angst – die vor Einverleibung – im Raum

des Literarischen experimentell zu Ende denkt. Der Berg ist eine Art Labor,

in dem die Kontamination durch die fernöstliche Untätigkeit schon fortge-

schritten ist. Settembrini führt durch seinen performativenWiderspruch den

Beweis dafür, dass seine eigene Opposition zwischen ›Ost‹/inaktiv und ›Wes-

ten‹/aktiv nicht haltbar ist. Das ist die Strategie des Romans: bei jedem Ver-

72 Weber:Wirtschaftsethik der Weltreligionen, 164.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Nichtstun als politische Praxis

such, die als ›europäisch‹ wahrgenommene Schwäche der Zeit auszublenden,

zeigt er gleichzeitig die Unmöglichkeit dieser Ausblendung auf.

In dieser ironischen Behandlung des Verhältnisses zwischen ›Ost‹ und

›West‹ mit der Projektion in ihrem Zentrum verweist der Zauberberg – ob mit

oder ohne Vorsatz – auf den deutschen Orientalismus des 19. Jahrhunderts,

dem man aus der historischen Distanz heraus ähnliche Projektions- und

Kompensationsdynamiken nachweisen kann. Das Motiv der Untätigkeit hat

im deutschen Orientalismus nämlich eine ganz besondere, sich vom Kontext

anderer Nationen deutlich unterscheidende Stellung. Obwohl das Deutsche

Reich, wie oben bereits ausgeführt, erst in den 1880er-Jahren kolonial aktiv

wurde, begann die Publikation orientalistischer Schriften schon früher.

Bemerkenswert dabei ist, dass diese Schriften, insbesondere im früheren 19.

Jahrhundert und innerhalb der Religionswissenschaft und Geschichtsphi-

losophie, Untätigkeit zu einer zentralen Eigenschaft fremder, und speziell

östlicher Völker deklarieren, obwohl das Deutsche Reich zu diesem Zeit-

punkt noch gar keine unmittelbare Kolonialerfahrung hatte. Betonungen

wie die einer historischen Stagnation des ›Orients‹ bzw. ›Ostens‹, wie sie in

der Orientalismus-Einführung dieses Kapitels näher beschrieben wurden,

sind den meisten kanonischen Texten des deutschen Orientalismus im 19.

Jahrhundert gemein, und fast immer sind sie mit der Behauptung einer

mangelhaften Handlungsbefähigung verknüpft.

Daran ist vor allem interessant, dass die Zuschreibung der Inaktivität

bzw. Indolenz – gleich anderen Ablehnungsmotiven wie der oben beschrie-

benen Despotie und der Leidenschaftlichkeit – in den imperialen Praktiken

anderer europäischer Großmächte »legitimatorischen Zwecken [diente], da

[sie] die Unterwerfung und im nicht seltenen Extremfall die Ausrottung der

fremden Kultur sanktionierte«.73 Doch im Fall des deutschen Orientalismus

war das Ziel des Untätigkeits-Postulats nicht die Legitimierung kolonialer Un-

terwerfung,74 sondern die Etablierung einer intellektuellen Autorität.75 Im

73 Peter J. Brenner:Der Reisebericht in der deutschen Literatur. Ein Forschungsüberblick als Vor-

studie zu einer Gattungsgeschichte. Tübingen: Niemeyer (1990), 110.

74 Vgl. die Ausführungen zum Orientalismus zu Beginn dieses Kapitels und Punkt (3) in

derDiskussion des Zusammenhangs zwischen kolonialemBegehren undder Zuschrei-

bung der Inaktivität als Kerneigenschaft kolonisierter (bzw. zu kolonisierender) Völker

im Abschnitt »Inaktivität begehren«.

75 »[W]hat German Orientalism had in common with Anglo-French and later American

Orientalism was a kind of intellectual authority over the Orient within Western cul-

ture.« Edward W. Said: Orientalism. New York: Vintage (1979), 19.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 167

Gegensatz zu den orientalistischen Diskursen erfolgreicher Kolonialmächte76

erfüllt die Zuschreibung der Inaktivität hier also keinen praktischen Zweck im

politischen Sinne. Es findet vielmehr eine Selbstaufwertung statt: der rheto-

rische Kniff der Untätigkeits-Behauptung kompensiert die Tatsache, dass es

aufgrund der fehlenden deutschen Teilhabe im Kolonialgeschehen überhaupt

keine Praxis im Sinne eines realen Eingreifens geben kann.

Die Abwertung des Fremden als indolent, die sich im deutschen Orienta-

lismus des 19. Jahrhunderts festgesetzt hatte, kann wohlbemerkt nicht einem

konkreten kolonialen Begehren angelastet werden, denn, wie Suzanne L.

Marchand unterstreicht, »unquestionably, before the 1880s, the Reich did not

have a ›culture of empire‹.«77 Dennoch ist die wiederkehrende Behauptung

einer ›östlichen‹ Tendenz zur Untätigkeit – und das gerade in dem Jahrhun-

dert, das in Europa die rapideste Aufwertung der Arbeit als Tätigkeitsform

mit sich brachte – kein Zufall. Sie mag vielleicht nicht einem Wunsch nach

kolonialer Dominanz oder legitimer Inbesitznahme auf staatlicher Ebene

Ausdruck verleihen, doch durch sie wird die kulturelle Vorherrschaft Deutsch-

lands versichert – und damit ein Geltungsdrang artikuliert. Susanne Zantop

hat deshalb dem deutschen Orientalismus im Allgemeinen den Charak-

ter des ›Handlungsersatzes‹ zugeschrieben: »[it] had a different function:

to serve not so much as ideological smokescreen or cover-up for colonial

atrocities or transgressive desires, but as Handlungsersatz, as substitute

for the real thing, as imaginary testing ground for colonial action«.78 Es

ist anzunehmen, dass der ›Aktivitätsgrad‹ der Ersatzhandlung sich umso

höher ausnimmt, desto niedriger die Handlungsfähigkeit des Beschriebe-

nen angesetzt ist. So könnte man auch Saids Kommentar zur Entstehung

deutscher Orientalismus-Schriften deuten: »There is some significance in

the fact that the two most renowned German works on the Orient, Goethe’s

Westöstlicher Diwan and Friedrich Schlegel’s Über die Sprache und Weisheit der

lndier, were based respectively on a Rhine journey and on hours spent in Paris

76 In Bezug auf orientalistische Untätigkeitsbehauptungen bezieht sich Said in seiner

Studie zum Beispiel nur auf englische und französische, d.h. aus den größten euro-

päischen Kolonialreichen stammende Quellen. Er nennt u.a. die SchriftenWilliam Ro-

bertson Smiths, Alphonse de Lamartines, und Élie Faures als Beispiele. Vgl. Said: Ori-

entalism, 237, 178, 253.

77 Marchand: German Orientalism in the Age of Empire, 337.

78 Susanne Zantop: Colonial Fantasies. Conquest, Family, and Nation in Precolonial Germany,

1770-1870. Durham: Duke UP (1997), 6.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Nichtstun als politische Praxis

libraries.«79 Diese Schriften sind selbst aus Situationen relativer Inaktivität

hervorgegangen – eine Reise zum Rhein steht nicht auf einer Stufe mit der

französischen Besetzung von Réunion, die Anwesenheit in der Bibliothek

ist nicht vergleichbar mit einer Präsenz der Briten in Westafrika. Die im

Deutschen fehlende weitreichende Reisetätigkeit und Machtausübung, und

der damit einhergehende Minderwertigkeitskomplex, liefern einen mögli-

chen Grund, aus dem diese relative Untätigkeit auf die wissenschaftlichen

Objekte projiziert werden. Dass sich die deutsche Orientalistik ihres dau-

erhaft fehlenden Zugangs zu ihren Studienorten- und objekten noch bis

ins 20. Jahrhundert schmerzlich bewusst war, beweist auch die Aussage

des Arabisten Georg Kampffmeyers, der 1913 die Gründung einer neuen

Islamzeitschrift feierte, die eine neue, aktivere Ära der Orientalistik abbilden

würde:

Irre ich nicht, so gehen wir in Deutschland einer teilweisen Umwandlung

unserer orientalistischen Wissenschaft entgegen. Nicht mehr so weltfremd

sitzen wir, bei einsamem Lämpchen, in unserem Studierkämmerlein; auch

wir sind hinausgetreten und fühlen das in unserem Volksganzen pulsieren-

de Leben.80

Dieser Hintergrund hat erhellendeWirkung für das ›östliche‹ Inaktivitätsmo-

tiv im Zauberberg. Obwohl Settembrini als Figur keineswegs koloniale Unter-

drückung propagiert, ja, vielmehr für Volksrevolution und Demokratie ein-

steht, ruft er durch die Opposition ›Ost‹/Inaktivität und ›West‹/Aktivität ori-

entalistische wie koloniale Diskurse auf, die die fehlende koloniale Involviert-

heit Deutschlands alsMangel empfinden und deshalb den ›Osten‹ abzuwerten

suchen.Hier wie dort hängt die Behauptung, das Fremde sei inaktiv,mit dem

Bewusstsein der tatsächlich eigenen Inaktivität zusammen, das aus dem im

19. Jahrhundert abwesenden und im frühen 20. Jahrhundert als eingeschränkt

wahrgenommenen kolonialen Erfolg herrührt, ebenso wie aus dem gefühlten

wirtschaftlichen und militärischen Erstarken des Ostens. Settembrinis Ab-

wertung des ›Ostens‹, seine Lobreden auf den ›Westen‹, sein fast schon ver-

zweifeltes Bemühen um Castorps Rückkehr ins Flachland – also topologisch

in das dem ›Westen‹ eignende Gebiet der Aktivität – sind allesamt »Ersatz-

handlungen« (s.o.) des Handlungsunfähigen. Die Romangeschichte im Gan-

zen entblößt diesen Ersatzcharakter von Settembrinis Aktivismus, indem sie

79 Said: Orientalism, 19.

80 Georg Kampffmeyer: Plane Perspicere. In: Die Welt des Islams 1 (1), 1913, 4.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 169

zeigt, dass er, Castorp und andere ›Westler‹ nicht weniger und vielleicht sogar

in größerem Maße untätig sind als die ›Ostler‹.

Politiken des Nichtstuns

Der Roman Der Zauberberg inszeniert mit dem Berghof einen Raum, in dem

sich verschiedene europäische Diskurse über den ›Osten‹ begegnen. Diesen

Diskursen liegt, gemäß meiner Behauptung im einführenden Abschnitt die-

ses Kapitels, in jedem Fall das Motiv des Nichtstuns zugrunde; sie konno-

tieren sich gegenseitig. Der Vorwurf der Indolenz wird von der Figur Settem-

brini funktionalisiert, um demOsten Fortschrittsfähigkeit abzusprechen und

ihn dadurch abzuwerten. Die Leidenschaftlichkeit, mit der Castorp die passi-

ve Frau Chauchat begehrt, zeigt koloniales Begehren eines einnehmbaren,

da passiven, Anderen an. Doch die Besonderheit dieses Romans liegt dar-

in, dass er diese orientalistischen Diskurse nicht einfach reproduziert, son-

dern umdreht. Das Nichtstun sagt nicht nur etwas über den ›Osten‹, sondern

auch den ›Westen‹ aus: dass er die Passivität selbst begehrt statt ihrer Beherr-

schung, und dass der Indolenz-Vorwurf die Projektion der Unsicherheit über

eine ›westliche‹ Handlungsfähigkeit ist.

Der eingangs beschriebene Diskurs der Despotie erfährt eine ähnliche Be-

handlung. Im Gegensatz zu der von Montesquieu beschriebenen Figur des

›orientalischen‹ Despoten, der nichts tut und deswegen politisch unfähig sein

soll, wird im Zauberberg eine alternative Form der ›östlichen‹ Regierung ent-

worfen, deren politische Funktionalität nicht infrage gestellt, sondern sogar

topologisch untermauert wird. Daraus ergibt sich auch in der konkreten Fra-

ge politischer Führung eine Übermacht des Ostens, in dem der ›Westen‹ wei-

ter systematisch abgewertet wird. Aus dieser erneuten Umkehrung der Op-

position ›Osten‹/inaktiv und ›Westen‹/aktiv leitet Castorp schließlich eine Ab-

wendung von den zwei dominanten politischen Ideologien des ›Westens‹ ab,

die im Roman beide als abhängig von der Arbeit beschrieben sind – vom kon-

servativenMonarchismus auf der einen und der progressiven Demokratie auf

der anderen –, und zwar zugunsten einer dem Nichtstun verschriebenen Ge-

meinschaftsform.

»Regieren«: Herrschaft durch Nichtstun

In den einführenden Bemerkungen zu diesem Kapitel, ebenso wie in den

theoretischen Ausführungen zu Beginn dieses Buches habe ich die Verbin-

dung zwischen Nichtstun und Herrschaft skizziert. Dies ist auch im orienta-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Nichtstun als politische Praxis

listischen Kontext relevant, denn in der Despotie fallen diese beiden Themen

zusammen, und sind außerdem ›östlich‹ konnotiert. Auch dieser orientalis-

tische Diskurs wird im Zauberberg aufgegriffen, wenn auch in einer Variation

und auf eine weniger offensichtliche Weise. Es ist nicht Montesquieus Despo-

tie, die verhandelt wird, sondern die daoistische Idee des Herrschens durch

ein Nichtstun. Sie findet Niederschlag in einer Praxis, die Castorp »Regieren«

nennt. Die –wohlbemerkt einzige – Stelle im Roman, an der das Regieren be-

schrieben wird, lautet (in Gänze) wie folgt:

Das Hochgebild organischen Lebens, die Menschengestalt, schwebte ihm

vor, wie in jener Frost- und Sternennacht anläßlich gelehrter Studien, und

an ihre innere Anschauung knüpften sich für den jungen Hans Castorp so

manche Fragen und Unterscheidungen, mit denen sich abzugeben der gute

Joachimnicht verpflichtet seinmochte, für die aber er als Zivilist sich verant-

wortlich zu fühlen begonnen hatte, obwohl auch er im Flachlande drunten

ihrer niemals ansichtig geworden war und vermutlich nie ansichtig würde

geworden sein, wohl aber hier, wo man aus der beschaulichen Abgeschieden-

heit von fünftausend Fuß auf Welt und Kreatur hinabblickte und sich seine Ge-

danken machte, – vermöge einer durch lösliche Gifte erzeugten Steigerung

des Körpers auch wohl, die als trockene Hitze im Antlitz brannte. Er dachte

an Settembrini im Zusammenhang mit jener Anschauung, an den pädago-

gischen Drehorgelmann, dessen Vater in Hellas zur Welt gekommen, und

der die Liebe zum Hochgebild als Politik, Rebellion und Eloquenz erläuter-

te, indem er die Pike des Bürgers am Altar der Menschheit weihte; dachte

auch an den Kameraden Krokowski und an das, was er seit einiger Zeit im

verdunkelten Zimmergelaß mit ihm trieb, besann sich über das doppelte

Wesen der Analyse und wie weit sie der Tat und dem Fortschritte förderlich

sei, wie weit dem Grabe verwandt und seiner anrüchigen Anatomie. Er rief

die Bilder der beiden Großväter neben- und gegeneinander auf, des rebel-

lischen und des getreuen, die Schwarz trugen aus unterschiedlichen Grün-

den, und erwog ihreWürde; ging ferner mit sich zu Rate über so weitläufige

Komplexe wie Form und Freiheit, Geist und Körper, Ehre und Schande, Zeit

und Ewigkeit, – und unterlag einem kurzen, aber stürmischen Schwindel bei

demGedanken, daß die Akelei wieder blühte und das Jahr in sich selber lief.

Er hatte ein sonderbaresWort für diese seine verantwortliche Gedankenbeschäf-

tigung am malerischen Orte seiner Zurückgezogenheit: er nannte sie »Re-

gieren«, – gebrauchte dies Spiel- und Knabenwort, diesen Kinderausdruck

dafür, als für eine Unterhaltung, die er liebte, obwohl sie mit Schrecken,

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 171

Schwindel und allerlei Herztumulten verbunden war und seine Gesichtshit-

ze übermäßig verstärkte. Doch fand er es nicht unschicklich, daß die mit

dieser Tätigkeit verbundene Anstrengung ihn nötigte, sich der Kinnstütze

zu bedienen, denn diese Haltung stimmte wohl mit der Würde überein, die

das »Regieren« angesichts des vorschwebendenHochgebildes ihm innerlich

verlieh. (Z 588f., Herv. meine)

Hinter dieser großen und vielversprechenden Bezeichnung des »Regierens«

versteckt sich scheinbar zunächst ›nur‹ das Verweilen an seinem Lieblingsort,

einer »abgeschiedenen, wildwasserdurchrauschten Waldschlucht mit Steg

und Ruhebank« (Z 584), wo er über all das nachdenkt, was er im Sanatorium

Berghof erlebt hat – er denkt an Settembrini, den »pädagogischen Drehorgel-

mann«, den »Kameraden Krokowski«, an »Zeit und Ewigkeit« und an vieles

mehr. Alles scheint darauf hinzudeuten, dass es sich beim Regieren um einen

euphemistischen Ausdruck für Denken handelt. Schließlich bezeichnen die

Verben in diesem Passus – vorschweben, denken, besinnen, Bilder aufrufen,

Gedanken machen, erwägen – allesamt geistige Tätigkeiten ohne Eingriff in

die Welt. Sie gehören in Hannah Arendts Vorstellung zur vita contemplativa.

›Regieren‹ im konventionellen Sinne des ›Herrschens‹ hingegen impliziert

einen klaren Weltbezug, und gehört damit zur vita activa: wer regiert, der ist

im »besitz der gewalt« über etwas, oder mit der »leitung der geschäfte« betraut.81

Die Kombination von körperlicher Untätigkeit und der Tätigkeit des Denkens

kommt für Hannah Arendt im politischen Kontext einem Nichtstun gleich,

das gerade nicht politisch sein kann, weil politisches Handeln eine soziale,

und deswegen körperlich aktive Tätigkeit ist.82

Auch suggeriert der Rahmen der Zauberberg-Geschichte mit größ-

ter Emphase, dass Castorp weder Geschäft noch Gewalt im Sinn haben

kann – das Sanatorium ist ja gerade ein Ort, der von der Welt, und damit

auch von ökonomischen und politischen Realitäten abgeschottet ist. Die

ausgeprägte Selbstbezüglichkeit der meisten Romanfiguren (Castorp mit-

eingerechnet), scheint die Möglichkeit, dass er mit ›Regieren‹ tatsächlich

81 Regieren. In: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Quellenverzeichnis

Leipzig (1854-1961). Leipzig: S. Hirzel (1971), Bd. 14, Sp. 528. Nachfolgendmit SigleDWB

abgekürzt.

82 »[S]o bedarf das Handeln und Sprechen der Mitwelt, an die es sich richtet. […] das

Handeln und Sprechen vollzieht sich in demBezugsgewebe zwischen denMenschen«.

Arendt: Vita activa, 234.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Nichtstun als politische Praxis

›über etwas herrschen‹ meint, von vornhinein auszuschließen. Viele Zauber-

berg-Interpretationen verweisen gerade deshalb auf die reflexive, d.h. Ich-

bezogene Form dieses Verbs – ›sich selbst‹ regieren heißt »sich verhalten,

sich gestalten« –83 und legen die politische Konnotation (des Regierens als

›Herrschen‹) als Metapher aus. So argumentiert Hans Wysling zum Beispiel,

dass aus dem Topos des »Regierens« Castorps Bestreben gelesen werden

kann, »sich eine Verfassung, eine Welt- und Werteordnung zu geben«.84 In

dieser Auslegung wird die Spannung zwischen ›Regieren als Herrschen‹ und

›Regieren als Denken‹ aufgelöst, indem ›Herrschen‹ ins Innere des Subjekts

verlegt und als rein geistiger Vorgang verstanden wird.

Tatsächlich passiert in diesem Abschnitt des Romans aber auch noch et-

was Politisches, auch wenn es nicht sofort erkennbar ist: Hans Castorp spielt

ein Spiel. Dass das »Regieren« als »Kinderausdruck«, »Spiel- und Knaben-

wort« (s.o., Z 589) beschrieben wird, verdeutlicht, dass es sich hier um ein

(Schau-)Spiel handelt – Castorp spielt einen Regenten, und zwar einen spe-

ziell ›östlichen‹ Regenten. Die ›östliche‹ Färbung seines Spiels verrät die Ein-

leitung des Abschnittes, Castorps Nachdenken über das »Hochgebild organi-

schen Lebens, […] wie in jener Frost- und Sternennacht anläßlich gelehrter

Studien« (s.o.), da diese direkt auf Castorps sexuelle Phantasie aus dem Ka-

pitel »Forschungen« verweist – der einzigen beschriebenen »Frostnacht« (Z

428) des Romans bis zu diesem Zeitpunkt. Wie oben bereits ausgeführt wur-

de, nimmt in der dort imaginierten Kuss-Szene der ›westliche‹ Castorp die

passive, devote Rolle ein, die Settembrini (und dem Orientalismus-Diskurs)

zufolge dem ›Osten‹ zugeschrieben ist. Aufgrund dieses Verweises sollte Cas-

torps »Regieren« in diesem Licht gelesen werden: als eine passive, ›östliche‹

Praxis.

Der Aspekt der Leidenschaftlichkeit aus der Frostnacht ist hier jedoch durch

den der Politik ersetzt, denn Castorps »Regieren« stellt die experimentelle

Ausführung einer ›östlichen‹ Herrschaftsform dar: der daoistischen, die so-

wohl das Nichtstun als auch das Denken in ihrem Zentrum hat. Beim Tao-

Tê-King von Lao-Tse – dessen Erwähnung im Zauberberg (vgl. Z 568) wurde

83 Regieren. In: DWB Bd. 14, Sp. 531.

84 Wysling: Der Zauberberg, 402. Herv. meine. Joachim Schoepf schlägt analog dazu vor,

die politische Komponente des Regierens auszublenden (es sei doch ansonsten etwas

»merkwürdig«) und es stattdessen im Sinne des Lenkens oder Führens zu verstehen,

welche, so impliziert Schoepf, lediglich auf die Gedankengänge Castorps zu beziehen

sind. Joachim Schoepf: Die pädagogischen Konzepte in Thomas Manns »Zauberberg« und

ihre Wirkung auf die Hauptfigur Hans Castorp.Marburg: Tectum (2001), 97.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 173

hier bereits kurz besprochen – handelt es sich nämlich nicht nur um einen

philosophischen, sondern auch um einen politischen Text, eine Herrschafts-

Anleitung, wie Hans-Georg Moeller ausführt: »[T]he Laozi was used by this

group [the cultural elite] as a guideline for the exercise of social power«, und

»[i]nsofar as the Laozi was a text about rulership, it was just as much a guide-

book for political leaders asmany other ›philosophical‹ writings in China were

at that point.«85 Entgegen der westlichen Tradition ist in der Vorstellung des

Tao der ideale Herrscher eine neutrale, interessenlose Person, die paradoxer-

weise regieren kann, ohne handeln zu müssen: »Tao ist ewig Nicht-Tun,/und

doch bleibt nichts ungetan./Wenn Fürsten und Könige (es) zu halten vermö-

gen,/werden alle Wesen von selbst sich umwandeln«.86 Der Zweck dieser Re-

gierungsform ist die Unterbindung eigennütziger politischer Aktivität, die

Unruhe in die kosmische Ordnung bringen würde. So erklärt Moeller:

The ruler certainly does not encourage people to »participate in govern-

ment.« He himself has no intentions to actively govern and no ambitions to

steer the people in a particular direction–and the last thing he wants is to

encourage the people to become political agents themselves. The ideal of

government is certainly not »democratic.« Even the ruler refrains from ruling

and from forming a political will. One important function of his restraint is

that it prevents his people from developing ambitions and the correspond-

ing »political« means for getting their interests recognized at the cost of

others. Once the political arena is opened, the scheming among the people

will begin and they will use all sorts of cunning and deceitful behavior to

gain power or influence.87

Castorp, der nur 20 Romanseiten vor der ›Regierungs‹-Episode von Settem-

brini erfahren hat, dass »Lao-Tse lehrte, daß Nichtstun förderlicher sei als

jedes Ding zwischen Himmel und Erde« (Z 568), probt hier die Rolle des dao-

istisch inspirierten Herrschers. Er bestätigt damit einmal mehr Settembrinis

Furcht vor der Kontamination mit ›östlichem‹ Gedankengut, die im vorheri-

gen Kapitel ausführlich besprochen wurde. Nicht nur Settembrini ist mit der

vermeintlich ›östlichen‹ Ineffizienz infiziert, auch Castorp hat sich mit ›öst-

lichen‹ Ideen angesteckt. Obwohl in der Episode über das Regieren das ›öst-

liche‹ Motiv keine konkrete Erwähnung findet, so wird es trotzdem indirekt

85 Moeller: The Philosophy of the Daodejing, 2, 57.

86 Lao-tse: Tao-Tê-King, 104 (XXXVII). Vgl. den Abschnitt »Herrschaft« in diesem Buch.

87 Moeller: The Philosophy of the Daodejing, 61f. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Nichtstun als politische Praxis

verhandelt. Denn mit einer daoistischen Herrscherfigur verbindet Castorp

viel: Auch er hat eigentlich »no intentions to actively govern« (s.o.) und bildet

keinen konkreten »political will« (s.o.) aus. Außerdem ist der politische Füh-

rer in der daoistischen Konzeption absolut neutral, weil er über kein Wissen

verfügt, das ihn leiten oder zu Entscheidungen verführen könnte. So heißt es

bei Lao-Tse:

Die Menschen haben alle Überfluß:

Ich allein bin wie ausgeleert.

Oh, ich habe eines Toren Herz!,

ich bin so verwirrt!

Die gewöhnlichen Menschen sind sehr erleuchtet:

Ich allein bin wie verfinstert.88

Auch Castorp, der den »Tor« schon im Namen trägt, ist unwissend und über

weite Strecken der Geschichte »verwirrt« (s.o.) und »verfinstert« (s.o.), wäh-

rend seine Gegenspieler Settembrini und Naphta »sehr erleuchtet« (s.o.) sind.

Man erinnere sich an die Episode, in der Settembrini Castorp in seinem Zim-

mer besucht, um ihnmittels des Licht-Motivs ›aufzuklären‹,während dieser –

sich der Aufklärung verweigernd – im Dunkeln liegt und sogar zum Sinnie-

ren zu faul ist. Obgleich Castorp nicht gerade als »ausgeleert« (s.o.) bezeich-

net werden kann – dafür konsumiert er einfach zu viel, sei es Essen, Trinken,

Literatur, Musik usw. – so fühlt er sich der Leere doch zugeneigt. Seit sei-

ner Kindheit neigt er zum »›dösen‹«, d.h. dazu, »mit schlaffem Munde und

ohne einen festen Gedanken ins Leere zu träumen« (Z 50), und ist mit Zu-

friedenheit erfüllt, wenn »zwei leere und sicher gefriedete Stunden vor ihm

lagen, diese durch die Hausordnung geheiligten Stunden der Hauptliegekur«

(Z 158). Im daoistischen Denken besteht die Aufgabe des chinesischen Kai-

sers, so schreibt der Künstler und Philosoph Ernst Fuhrmann in einem 1921

erschienenen »Umriss« über China, darin, mittels dieser Leere eine andere

Form des Wissens zu erlangen. Dieses Wissen wird allerdings nicht Mittel

zu einem konkreten Zweck, und entfaltet gerade durch diese Zweckfreiheit89

seine Bedeutsamkeit:

dem Herrscher in China [bleibt] nach den rituellen Vorschriften fast nichts

zu tun: In die Kleinigkeiten der praktischen Regierung soll er sich nicht ein-

88 Lao-tse: Tao-Tê-King, 80 (XX). Herv. meine.

89 Vgl. hierzu die imAbschnitt »HandlungundGeschichte« ausgeführte Idee, dass Zweck-

freiheit die Prämisse politischer Handlung ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 175

mischen, sondern er soll sich ins das tiefsteWissen der Zusammenhänge versen-

ken, und es ist demOrientalen dann sicher, daß das ganze Reich die wohltä-

tigen Einflüsse dieses reinen Denkens und Lernens erfahren wird.90

Bei der Beschreibung des daoistischen Kaisers durch Ernst Fuhrmann ist die

Unbeweglichkeit der Herrscherfigur mit einer intellektuellen Tätigkeit ver-

bunden, dem Versenken in »das tiefste Wissen der Zusammenhänge«, dem

»reinen Denken« (s.o.). Eine Verbindung, die im Übrigen auch der westlichen

Philosophie nicht fremd ist: Hannah Arendt postuliert dieselbe Koinzidenz:

beim Denken handele es sich um eine »reine Tätigkeit des Geistes in Verbin-

dung mit völliger Unbeweglichkeit des Körpers«.91

Auch die Figur Castorp empfindet diese Koinzidenz als notwendige Vor-

aussetzung für eine rege geistige Aktivität. So berichtet er (dessen »Regieren«

wie bereits erwähnt in der Forschung sowieso schon als reines Denken ver-

standen wird), davon, nirgendwo seinen Geist so angestrengt zu haben wie

auf seinem Liegestuhl – dem hauptsächlichen Thron-Möbel des Romans –,

und zwar mit den Formulierungen, die er in der ›Regieren‹-Episode des dar-

auffolgenden Kapitels fast Wort für Wort wiederholen wird:

[Castorp] äußerte ins Leere blickend:

Beschaulichkeit, Abgeschiedenheit. Es hat was für sich, es läßt sich hören.

Wir leben ja ziemlich hochgradig abgeschieden, wir hier oben, das kann

man sagen. Fünftausend Fuß hoch liegen wir auf unseren Stühlen, die auf-

fallend bequem sind, und sehen aufWelt und Kreatur hinunter undmachen

uns unsere Gedanken.Wenn ichmir’s überlege und soll dieWahrheit sagen,

so hat das Bett, ich meine damit den Liegestuhl, verstehen Sie wohl, mich in

zehn Monaten mehr gefördert und mich auf mehr Gedanken gebracht, als

die Mühle im Flachlande all die Jahre her, das ist nicht zu leugnen. (Z 569)

Die Parallelität der Formulierungen – in der »Regieren«-Episode heißt es:

»wo man aus der beschaulichen Abgeschiedenheit von fünftausend Fuß auf

Welt und Kreatur hinabblickte und sich seine Gedanken machte« (Z 588) –

zeigt auch die funktionelle Gleichwertigkeit der beiden Orte (Ruhebank in

der Waldschlucht und Liegestuhl auf dem Balkon) auf. Castorp regiert auch

90 Fuhrmann: China, 15. Herv. meine.

91 Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Nichtstun als politische Praxis

während des Liegedienstes – unbewegt,92 mit Wissen erfüllt und doch »wie

ausgeleert«;93 das Regieren selbst ist ein Liegedienst.

In der »Regieren«-Episode bewahrheitet sich, wie bereits gesagt, die

Angst Settembrinis, Castorp könnte sich mit dem Virus eines ›östlichen‹

Denkens infizieren. Sie bespielt außerdem seine Angst, der ›Westen‹ könnte

vom ›Osten‹ vereinnahmt und dominiert werden. Zwar impliziert diese

Episode, dass das »Regieren« nichts weiter ist als eine ironische Überhöhung

eines untätigen Protagonisten – immerhin gibt er zu, dass es keine ›ernsthaf-

te‹ Tätigkeit sei, sondern ein »Kinderausdruck […] für eine Unterhaltung, die

er liebte« (s.o., Z 589) – doch die Beschaffenheit der Diegese schwächt diese

Implikation gleichzeitig ab. Denn obwohl das Denken ohne Handlung, das

im Zentrum der daoistischen Herrschaft steht, dem ›Westen‹ konkret nichts

anhaben zu können scheint, so passt doch die Topologie des »Regierens«

im Roman zu ›westlichen‹ Herrschaftsvorstellungen. Castorp befindet sich,

so sagt er mehrmals, ›oben‹ in »fünftausend Fuß« (Z 588) Höhe, über dem

Flachland ›unten‹. Diese Erhöhung ist auch in der Topologie des ›westlichen‹

Regierens enthalten, unter dem man gemeinhin »die Ausübung staatlicher

Souveränität und Herrschaft von »oben nach unten« in territorial begrenzten

Räumen«94 versteht. Hans Castorp sitzt auf dem Berg wie ein König auf

dem Thron. In Anbetracht der vorhandenen Raumsemantisierungen im Zau-

berberg – der obige Berghof ist ›östlich‹, das untere Flachland ist ›westlich‹ –

ergibt sich durch Castorps »Regieren« das Bild eines über den ›Westen‹

herrschenden ›Ostens‹.

Dieses ›östliche‹ Herrschaftsmotiv wird außerdem noch durch ein ande-

res Nichtstun untermauert, das eigentlich zum ›westlichen‹ Kolonialismus

gehört: das vereinnahmende Sehen. Das Sehen ist integraler Bestandteil der

Regierungs-Episode, immerhin findet diese an einem Ort statt, »wo man aus

der beschaulichen Abgeschiedenheit von fünftausend Fuß aufWelt und Krea-

tur hinabblickte« (Z 588f., Herv. meine). Der Topos des Sehens ist ein belieb-

ter Kunstgriff aus der Reiseliteratur des 18. und 19. Jahrhunderts: der Land-

schaftsbeschreibung von einer erhöhten Position aus, die Mary Louise Pratt

92 Fuhrmann schreibt über den taoistischen Herrscher, er könne »aus der völligen Unbe-

wegtheit den ganzen Staat von sich aus lenken«. Fuhrmann: China, 15.

93 Lao-tse: Tao-Tê-King, 80 (XX).

94 Brigitte Kerchner: Genealogie und Performanz. Überlegungen zu einer kritischen Ana-

lyse des Regierens. In: Politisierung und Ent-Politisierung als performative Praxis. Hg. v.

Detlef Georgia Schulze u.a. Münster: Westfälisches Dampfboot (2006), 58. Herv.

meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 177

»promontory description« nennt.95 Solche Beschreibungen stellen Pratt zu-

folge das Kernelement spezifisch imperialer Reiseliteratur dar, dasmittels der

physischen Erhöhung des Beschreibenden dessen koloniale Übermacht ver-

mittelt. Pratt gibt diesen Beschreibungen den Beinamen »themonarch-of-all-

I-survey scene«.96 Castorps Modus des »Regierens« schließt an diese literari-

sche Strategie des ›monarchischen‹ Überblickens an, und zwar auch aufgrund

seiner körperlichen Passivität. Diese gehört nämlich Pratt zufolge zur Erobe-

rungsdarstellung, stellt sogar ihren Höhepunkt dar. Denn die Passivität und

das Nichtstun, wie in der theoretischen Einleitung zu Beginn dieser Arbeit

bereits ausgeführt wurde, eignet auch im ›westlichen‹ Denken typischerwei-

se dem Monarchen. Nichtstun ist ein Zug des Adels, Tun hingegen gehört

zum Leben des Untergebenen. Deswegen wurde das Sehen als passiver Akt in

der literarischen Verarbeitung von Entdeckungs- oder Eroberungsreisen im

Gegensatz zu den aktiveren Momenten der Unternehmung (dem Besteigen

eines Bergs zum Beispiel) absolut privilegiert:

what actually constituted the heroic dimension of this kind of discovery,

namely the overcoming of all the geographical, material, logistical, and

political barriers to the physical and official presence of Europeans in places

such as Central Africa [was set aside rather aggressively]. I wish to fore-

ground the contradictions in the heroic perspective. In the end, the act of

discovery itself, for which all the untold lives were sacrificed and miseries

endured, consisted of what in European culture counts as a purely passive

experience – that of seeing.97

Pratts Argument zeigt, dass auch der ›westliche‹ Imperialismus eine Passivi-

tät miteinschließt. Das ist eine wichtige Erkenntnis: Dennwenn nicht nur der

›Osten‹, sondern auch der ›Westen‹ im Nichtstun, der Passivität ein Macht-

potential erkennt, sind sie doch nicht so verschieden, wie Settembrinis Op-

position suggeriert. Wie auch an anderen Stellen des Romans lässt die »Re-

gieren«-Episode erkennen, dass die Topoi ›Ost‹ und ›West‹ nicht klar vonein-

ander getrennt werden können, sondern sich stets und ständig überlappen,

95 Mary Louise Pratt: Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. London: Routledge

(1992), 202. »Promontory« lässt sich etwa mit »Gebirgsvorsprung« übersetzen, meint

aber im Prinzip jede erhöhte Landmasse.

96 Pratt: Imperial Eyes, 201.

97 Pratt: Imperial Eyes, 203f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Nichtstun als politische Praxis

indem sie Ähnlichkeiten aufweisen. Anstatt die Polarisierungen des orienta-

listischen Diskurses zu übernehmen, inszeniert sie der Zauberberg in einer oft

nur schwer nachvollziehbaren Verstrickung. Eine Verstrickung, die einer ein-

deutigen Interpretation dieser Episode entgegensteht, denn die Gleichwer-

tigkeit von ›Ost‹ und ›West‹, die sich durch die Gemeinsamkeit des Nichtstuns

hier ergibt, kann verschieden interpretiert werden.

Einerseits kann man es als Aufwertung des ›Ostens‹ lesen. Die Erkennt-

nis, dass Castorps Hinabblicken aus »fünftausend Fuß« (Z 588) ein beliebtes,

passives Moment europäischer Eroberungsnarrative zitiert, legt nahe, dass es

wirklich eine ›östliche‹ Dominanz über den ›Westen‹ geben kann. Und zwar,

weil dies den Widerspruch zwischen dem ›Westen‹ und der ›Passivität‹ auf-

hebt, und damit die Paradoxität eines politischen Nichtstuns liquidiert. Ganz

zu schweigen von der Tatsache, dass ›westliche‹ Vorstellungen vonMacht ganz

generell auch das Nichtstun zum Charakteristikum haben. So würde Cas-

torps »Regieren« also Settembrinis Angst vor dem ›Osten‹ bestätigen. Auf ei-

nem Berg zu sitzen und auf die umgebende Landschaft hinabzublicken, ist

ein symbolischer Moment der Besitzergreifung – und ein rhetorischer Kniff

des Romans, die Idee einer ›östlichen‹ Herrschaft zu stärken. Wenn ›westli-

cher‹ Kolonialismusmit Passivität operiert, so lässt sich auch einer ›östlichen‹

Passivität ein kolonialisierendes, beherrschendes Potential zuschreiben. Die

Verwendung des Wortes »Regieren« bedeutet eben nicht die ironische Über-

höhung eines untätigen Protagonisten, sondern verweist auf eine politische

Realität: Nichtstuer können auch Herrscher sein, egal ob im ›Osten‹ oder im

›Westen‹.

Andererseits kannman die Gemeinsamkeit des Nichtstuns als Abwertung

der Regierungspraktiken von sowohl ›West‹ als auch ›Ost‹ verstehen.Das wür-

de heißen, das »Regieren« Castorps insgesamt als Ironie zu lesen. In dieser

Lesart würde der ›östliche‹ (in diesem Fall daoistische) Herrscherstil nicht nur

zitiert, und könnte so als glaubhaft wirksam verstanden werden, sondern er

wird parodiert: Der ›östliche‹ Herrscher versteht sich als der König, der über

»Welt und Kreatur« (Z 588) blickt und herrscht, ist aber tatsächlich machtlos,

weil sein Nichtstun keine Weltwirkung entfalten kann. Denn auch wenn die

Topologie des Romans eineHerrschaft von ›Ost‹ über ›West‹ nahelegt, so kann

man Castorp selbst keine solche ›Wirkung‹ nachweisen. Der daoistische Kai-

ser, so Fuhrmann, »ist selbst ein Zentrum, das nun zentrifugal auf die Umwelt

wirkt in kleinen oder großen Kreisen«.98 Doch das Gebiet ›oben‹ im Roman

98 Fuhrmann: China, 16.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 179

hat keine Verbindung zu dem Flachland, dem ›Unten‹, und Castorp kann die-

se Grenze nicht überschreiten und deshalb auch nicht »zentrifugal« auf seine

Umwelt wirken. Er sagt selbst: »Ich habe gar keine Fühlung mehr mit dem

Flachland, die ist mir abhanden gekommen.« (Z 898) Diese Lesart impliziert

auch, dass ein ›westliches‹ Regieren, das ein Nichtstunmiteinschließt, ebenso

unwirksam sei. Die Episode wirft überhaupt die Frage auf, ob Nichtstun Teil

eines Regierens sein kann. Oder, wenn das Konzept von Herrschaft tatsäch-

lich so eng mit dem Nichtstun verbunden ist, ob ein ›richtiges‹ Regieren von

dem »Regieren« Castorps eigentlich unterschieden werden kann. Vielleicht

ist die Idee, die hier ironisiert wird, die, dass es eine aktive Regierung wirklich

gibt.

Schließlich gibt die Tatsache, dass Castorp mit dem »Regieren« nur ein

»Spiel« spielt, auch die Frage auf, ob er einen bestimmten Regenten dar- oder

gar nachstellt. Die ›östlichen‹ Konnotationen der Episode deuten auf einen

›östlichen‹ Herrscher hin, einen Kaiser, vielleicht sogar einen Despoten. Doch

wenn Nichtstun ein konstitutives Merkmal des Herrschens ist – egal ob ›öst-

lich‹ oder ›westlich‹ –, dann kann sein Spiel auch als Imitation eines ›westli-

chen‹ Herrschers verstanden werden. Kaiser Wilhelm II. zum Beispiel – ihn

parodierte er auch in seinem zweiten, dem Zauberberg vorangegangenen Ro-

man Königliche Hoheit (1909). Wilhelm II. war zwar kein mächtiger Nichtstuer

im Sinne eines erfolgreiches Kolonisators oder eines ›östlichen‹ Herrschers,

doch das nichtstuerische »Regieren« kann ja, wie gesagt, auch als Zeichen

einer Ohnmacht verstanden werden.

Vielleicht verweist Castorps »Regieren«, den abwertenden Aspekt des

Nichtstuns funktionalisierend, aus der Nachkriegsperspektive des Schrift-

stellers Thomas Mann auf den Niedergang des letzten deutschen Kaiserrei-

ches. Vielleicht ist der Topos der Herrschaft durch Nichtstun eine Kritik des

späteren Demokraten Mann an der überkommenen Monarchie – schließlich

tat Montesquieu knapp 200 Jahre zuvor etwas ähnliches, als er über die

Idee einer ›orientalischen‹, nichtstuerischen Despotie die Regierung der

Bourbon Monarchie kritisierte.99 In dem Fall stellt das »Regieren« eine

weitere Projektion dar: die vermeintlich ›östliche‹ Untätigkeit verweist auf die

Handlungsunfähigkeit des ›Westens‹.

Oder, in einer besonders amüsanten Variante der Überlappung zwischen

›Ost‹ und ›West‹: Castorp spielt im »Regieren« einen ›westlichen‹ Herrscher,

99 In De l’esprit de lois (1748) Montesquieu »used the threat of Oriental despotism to cri-

tique the perceived despotism of the Bourbon monarchy«. Dobie: Foreign Bodies, 37.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Nichtstun als politische Praxis

der eigentlich ein ›östlicher‹ sein will. Genau diesenWunsch attestiert Suzan-

ne L. Marchand Wilhelm II. Sie berichtet, dass er sich gerne einbildete, ein

›orientalischer‹ König zu sein:

[He] fancied himself as something of a reincarnated late Roman Emperor,

tolerant and yet all-powerful, uniting in his person classical culture (with-

out democracy), oriental kingship (without being an »oriental«), and Christian

sacrality (without any actual Christian content).100

Vielleicht unterhält sich Castorp letztlich mit einem »Spiel«, in dem er ein

›westliches‹ Begehren des ›Ostens‹, das er selbst empfindet, an einer anderen

Person durchspielt – und noch dazu an niemand geringerem als dem Staats-

oberhaupt des Deutschen Reiches.

Der Zauberberg gibt keine Hinweise auf die ›richtige‹ Lesart der »Regie-

ren«-Episode, doch klar ist, dass sie ein Spiel mit verschiedenen Vorstellun-

gen politischer Führung inszeniert. Der Topos des Nichtstuns steht im Zen-

trum dieser Inszenierung, und fungiert als Knotenpunkt des Spiels, der ›Ost‹

und ›West‹ zugleich trennt und verbindet. Auch hier wird der ›Osten‹ mit dem

Nichtstun auf eine Art und Weise gekoppelt, die einen Kommentar über die

mögliche Handlungsunfähigkeit des ›Westens‹ suggeriert, während sie eine

paradoxeMacht durch dasNichtstun im ›Osten‹ impliziert.Die Tatsache, dass

die Frage, welche Seite letztlich stärker und erfolgreicher ist, nicht beantwor-

tet wird, zeigt auch beim »Regieren«, dass Settembrinis Opposition zwischen

›West‹ und ›Ost‹ nicht haltbar ist.

»Politischer Faktor« – Gemeinschaft statt Politik

Der Zauberberg kreiert einen literarischen Raum, in dem unentwegt Gegensät-

ze aufeinandertreffen. Die Opposition zwischen ›Ost‹ und ›West‹ als Verdeut-

lichung eines Gegensatzes zwischen Nichtstun und Handlung steht dabei im

Zentrum. Doch dieser Opposition geht es wie den anderen im Roman: aus ih-

rer Konfrontation geht kein Gewinner hervor, auch wenn manche Figuren –

ebenso wie die Diskurse, die sie zitieren – sich bereits auf einen geeinigt hat-

ten. Der ›Westen‹ als Übermacht und Ort der Tat, der sich als dieser Gewinner

abgezeichnet hatte, wird im Zauberberg jedoch abgesetzt. Der Roman zeigt im

Gegenteil, dass diese Gegensätze nur scheinbar sind. In dem, was vermeint-

lich ›westlich‹ ist, steckt ›Östliches‹, und andersherum. Was wie Nichtstun

100 Marchand: German Orientalism in the Age of Empire, 341f. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 181

aussieht, kann tatsächlich eine machtvolle Tätigkeit sein, die vormals ein-

flussreiche Handlung als nichtig abwertet. Im Zauberberg werden nicht nur

Gegensätze inszeniert, sondern auch ihre Aushebelungen.

Indem der Roman etablierte Polarisierungen –wie die zwischen ›Ost‹ und

›West‹, oder die zwischen ›Nichtstun‹ und ›Handlung‹ – subvertiert, zeigt

er Abweichungen von der Norm an. Zu diesem Zweck greift der Zauberberg

auf das Genre des russischen Kurortromans aus dem 19. Jahrhundert zu-

rück. Denn das dort entstandene »Kurortparadigma«, so Olga Kulishkina,

ist ein Raum, der das Individuum aus »traditionellen alltäglichen Daseins-

formen« herauslöst und deshalb »antinormatives Verhalten«101 ermöglicht.

Das Nichtstun stellt dabei sicherlich die größte Abweichung von der Norm

dar, und außerdem eine häufig mit dem Topos des Kurorts assoziierte. Mi-

chel Foucault postuliert dies in seinen Überlegungen zur Heterotopie. He-

terotopien sind in seinem Verständnis Räume, in denen außergewöhnliche

Erfahrungen stattfinden, die vom Normalen abweichen. Das Sanatorium ist

ein Ort des Müßiggangs, und deswegen eine typische »Abweichungshetero-

topie« (Foucault nimmt als Beispiel das Erholungsheim), »da in unserer Ge-

sellschaft[…] der Müßiggang eine Art Abweichung ist«.102

Die Tatsache, dass das Sanatorium und das Nichtstun diskursiv mitein-

ander verflochten sind, lenkt jedochmöglicherweise davon ab, dass es im Zau-

berberg nicht primär um das Nichtstun als Unterwanderung des Normativen

geht. Denn das antinormative Verhalten, auf das der Roman fokussiert, be-

steht in der Infragestellung dessen, was als politischer Status quo gelten soll-

te: so zumBeispiel die bereitwillige Annahme eines ›östlichen‹ Denkens durch

Hans Castorp anstelle der Aufrechterhaltung der Vorstellung einer unhinter-

fragten ›westlichen‹ Dominanz. Die Bevorzugung des Nichtstuns im Berghof

anstelle der Arbeit im Flachland vermittelt diese Präferenz lediglich; sie selbst

ist nicht das Problem.

Über das Nichtstun also inszeniert der Roman einen Raum, der wie eine

Abweichungsheterotopie nach Foucault aussieht. Doch da das Nichtstun nur

als Medium für ein politisches Problem fungiert, ist das Sanatorium nicht

101 Olga Kulishkina: Walter Scotts »St Ronan’s Well« und die Konstruktion des Kurort-

Diskurses in der Russischen Literatur. In: Die Produktivität des Plagiats. The Productivity

of Plagiarism. Hg. v. Charlotte Krauss u.a. Münster: LIT (2018), 124, 125.

102 Michel Foucault: Andere Räume. In:Aisthesis.Wahrnehmungheute oder Perspektiven einer

anderen Ästhetik. Übers. v.Walter Seitter. Hg. v. Karlheinz Barck. Leipzig: Reclam (1992),

40, 41.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Nichtstun als politische Praxis

nur Ort einer Abweichung, sondern stellt die Bühne für eine politische Iden-

titätskrise zur Verfügung. Deswegen erzählt Der Zauberberg stattdessen eine

»Krisenheterotopie«, die den »Individuen vorbehalten [ist] […], welche sich

im Verhältnis zur Gesellschaft und inmitten ihrer menschlichen Umwelt in

einem Krisenzustand befinden«.103 Dieser Krisenzustand betrifft sowohl Hans

Castorp selbst als auch den ›Westen‹, dem er als Bürger des Deutschen Rei-

ches zugehört, ihre Schicksale sind untrennbar miteinander verbunden. In

der Zeit, in derThomasMann den Zauberberg schreibt, findet ein Umbruch im

politischen System Deutschlands statt: das Kaiserreich wird nach dem Ersten

Weltkrieg zur Weimarer Republik. Die Konkurrenz zwischen den Anhängern

konservativer Monarchie und progressiver Demokratie, die sich schon lange

vor dem Systemwechsel entwickelte, ist anhand der Figur Castorp im Roman

abgebildet.Dieser wird zu Beginn der Geschichte als eine Art Prognoseinstru-

ment beschrieben, als zukünftiger »politischer Faktor« (s.u.). Die Passagen,

die im Flachland und in der frühen Kindheit Castorps spielen, zeigen nämlich

nicht nur die Wichtigkeit der bürgerlichen Arbeit104 – die auch Settembrini

bevorzugt aufruft (vgl. Z 92) –, sondern dass das dadurch seit Generationen

gewonnene soziale Ansehen auch an die Erwartung eines politischen Enga-

gements geknüpft ist:

Wenn er in den Ferien nachHause kam, sehr sauber, sehr gut angezogen,mit

einem kleinen rotblonden Schnurrbart in seinem schläfrigen jungen Patri-

ziergesicht und offenbar auf demWege zu ansehnlichen Lebensstellungen,

so sahen die Leute, die sich mit kommunalen Dingen befaßten, auch mit

Familien- und Personalverhältnissen gut Bescheid wußten – und das tun die

meisten in einem sich selbst regierenden Stadtstaat –, so sahen seine Mit-

bürger ihn prüfend an, indem sie sich fragten, in welche öffentliche Rolle

der junge Castorp wohl einmal hineinwachsen werde. Er hatte ja Überlie-

ferungen, sein Name war alt und gut, und eines Tages, das konnte beinahe

nicht fehlen, würde man mit seiner Person als mit einem politischen Faktor

[Herv. meine] zu rechnen haben. […] Man konnte neugierig sein, wie er wohl

einmal Partei bekennenwürde, der junge Castorp. Äußerlichkeitenmochten

103 Foucault: Andere Räume, 40.

104 »Was dir gehört, liegt ja ganz gut und trägt dir was Sicheres.« – so spricht Castorps On-

kel Tienappel zu ihm. »Aber von Zinsen zu leben, dabei ist heutzutage kein Spaßmehr,

wenn man nicht wenigstens fünfmal so viel hat, wie du, und wenn du was vorstellen

willst hier in der Stadt und leben wie du’s gewohnt bist, dann mußt du ordentlich zu-

verdienen, das merkʼ dir lieber, min Söhn.« (Z 55)

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 183

täuschen, aber eigentlich sah er ganz so aus, wie man nicht aussah, wenn

die Demokraten auf einen rechnen konnten, und die Ähnlichkeit mit dem

Großvater war unverkennbar. Vielleicht würde er ihmnacharten, einHemm-

schuh werden, ein konservatives Element [Herv. meine]? Das war wohl mög-

lich – und ebensowohl auch das Gegenteil. Denn schließlich war er ja Inge-

nieur, ein angehender Schiffsbaumeister, ein Mann des Weltverkehrs und

der Technik. Da konnte es sein, daß Hans Castorp unter die Radikalen [Herv.

meine] ging, ein Draufgänger wurde, ein profaner Zerstörer alter Gebäude

und landschaftlicher Schönheiten, ungebunden wie ein Jude und pietätlos

wie ein Amerikaner, geneigt, den rücksichtslosen Bruch mit würdig Überlie-

fertem einer bedächtigen Ausbildung natürlicher Lebensbedingungen vor-

zuziehen und den Staat in wagehalsige Experimente zu stürzen [Herv. meine], –

das war auch denkbar. (Z 58f.)

In demKapitel, aus demdiese Passage stammt,wird expliziert, dass die durch

Arbeit erlangten »ansehnlichen Lebensstellungen« (s.o.) des Bürgertums na-

helegen, dass Castorp zukünftig ein politisches Amt bekleiden wird – so wie

auch Franco Moretti über den bürgerlichen Roman sagt: »work has become

the new principle of legitimation of social power«, »the bourgeoisie [is] on its way

to being the ruling class«.105 Dass Castorp in dieser »ruling class« einen Platz

finden wird, nimmt die Flachland-Gesellschaft als gegeben hin. Die Frage ist

nur, ob er »konservatives Element« (s.o.), d.h. kaisertreuwird bzw. bleibt, oder

ob er sich den »Radikalen« (s.o.), d.h. den Demokraten anschließen wird.106

Castorp entzieht sich dieser Entscheidung, indem er im Bergsanatori-

um bleibt und nicht wieder ins Flachland zurückkehrt. Dies entspricht auch

der Raumlogik im Roman: da das Flachland Arbeit und das Bergsanatorium

105 Moretti: The Bourgeois, 30, 74.

106 Auch hier ist die Parallele zu Manns eigener politischer Haltung offenbar. Der Um-

stand, dass eine radikale/demokratische Wendung des Protagonisten nicht nur die

Kommunalpolitik, in der man ihn in der Zukunft vermutet, sondern gleich den ganzen

Staat in »wagehalsige Experimente« stürzen würde, trägt dem Umstand Rechnung,

dass es imWilhelminismus eine ausgeprägteAngst vor politischenQuerschlägern gab,

wie Wolfgang Schivelbusch ausführt: »Die Vorstellung von einem inneren Feind, der

nur daraufwartete, die herrschendeOrdnungumzustürzen, und gegendender Einsatz

jedes Mittels gerechtfertigt war, gehört zum politisch-psychologischen Grundbestand

desWilhelminismus. Dieser Feindwar die Sozialdemokratie.«Wolfgang Schivelbusch:

Die Kultur der Niederlage.Der amerikanische Süden 1865, Frankreich 1871,Deutschland 1918.

Berlin: Fest (2001), 245.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Nichtstun als politische Praxis

Nichtstun impliziert, kann Castorp es durch den Rückzug ins Bergland ver-

meiden, sich politisch zu engagieren, so wie es eine bürgerliche Arbeit und

Stellung im Flachland verlangen würden. Der weitere Romanverlauf macht

klar, dass dies CastorpsWunsch entspricht. Er selbst hat nämlich keinerlei In-

teresse an politischen Fragen oder der Ausbildung einer politischen Haltung.

Diese Interesselosigkeit – oder vielleicht kann man es auch Neutralität nen-

nen – ist überhaupt einer der großen Witze des Romans. Der Zauberberg ver-

handelt Unmengen von Fakten, Thesen und Wissensbereichen, ohne jemals

eine/n zu priorisieren oder zu einem Argument zu gestalten, und das trifft

auch auf die im Roman diskutierten Politiken zu. Diese Ambivalenz wird be-

sonders im rhetorisch-didaktischen Schussfeuer zwischen Settembrini und

Naphta vorgeführt, die Castorp erfolglos mit zahllosen einander entgegen-

gesetzten Meinungen und Haltungen konfrontieren. Dieser jedoch lässt sich

nie überzeugen, und genießt stattdessen das gedankliche ›Spiel‹ mit all den

unterschiedlichen Ideen, die sie vertreten. Die Losung »Placet experiri« (lat.

für »es ist angenehm, zu experimentieren«, vgl. Z 150), unter der dieses ›Spiel‹

läuft, ist eineMetareferenz auf den Roman, der »the ironies, the ambivalence,

the yes-and-no, as opposed to yes-or-no« zur Darstellung bringt.107

Diese Ambivalenz bildet den Kern der oben beschriebenen Krisenhetero-

topie. Einer der Gründe für Castorps überlangen Aufenthalt im Bergsanato-

rium ist sein Unwillen und seine Unfähigkeit, sich politisch festzulegen. Die-

se Stasis kennzeichnet die Unsicherheit der Zukunft der deutschen Politik.

Doch auch wenn Castorp offensichtlich keine Anstalten macht, sich zwischen

den beiden verfügbaren Positionen zu entscheiden, so haben doch die Aus-

führungen dieses Kapitels gezeigt, dass seine Praktiken des Nichtstuns poli-

tische Dimensionen eröffnen. Das oben diskutierte »Regieren« zum Beispiel

hat eindeutig politische Bedeutung, die im Hinblick auf sowohl ›östliche‹ als

auch ›westliche‹ Herrschaftsformen gelesen werden kann – so auch auf ver-

schiedene zeitgenössische Kaiserfiguren. Es ist möglich, dass Castorp hier

nicht nur seine Infektion mit ›östlicher‹ Philosophie unter Beweis stellt, in-

dem er einen daoistischen Kaisermimt, sondern dass er im Rahmen des »Pla-

cet experiri« (Z 150) in die Rolle des deutschen Kaisers Wilhelm II. schlüpft,

um seine Neigung zur konservativen Kaisertreue zu testen. Das Ergebnis die-

ses Experiments offenbart sich schnell: nach nur wenigen Romanseiten been-

det Castorp sein »Regieren«, weil es in ihm »stürmischen Schwindel« (s.o., Z

107 Irvin Stock: The Magic Mountain. In:Modern Fiction Studies 32 (4), 1986, 491.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 185

589) hervorruft. Darin deutet sich eine Abneigung gegenüber der Machtaus-

übung an, die von der konservativen Politik einer Monarchie verlangt wird –

ein schwindelnder Herrscher hat nicht die notwendige Kontrolle, die er zum

Regieren braucht.108

Der Abbruch des Regierens durch Castorp ist ein Hinweis darauf, dass er

kein »konservatives Element« (Z 58f.) sein will, und die Tatsache, dass das Re-

gieren im weiteren Romanverlauf kaum Erwähnung findet, bezeugt die Dau-

erhaftigkeit dieser Abneigung. Diese Abneigung kennzeichnet überhaupt die

soziale Struktur der Gesellschaft im Sanatorium Berghof, die Roland Bart-

hes zufolge von einer genuinen Machtferne gekennzeichnet ist. Barthes hat

den Zauberberg, neben einigen anderen Romanen, zum Ausgangspunkt seiner

Idee der Idiorrhythmie gemacht. Idiorrhythmie beschreibt eine Lebensweise,

die zwischen Isolation und Rückkehr in die Gemeinschaft oszilliert. Es han-

dele sich dabei um »eine auf geregelte Weise unterbrochene Einsamkeit«, in

der jedes Subjekt jedoch grundsätzlich »seinem eigenen Rhythmus« folgt.109

Barthes bringt den Zauberberg mit dieser Idee in Verbindung, weil das Sa-

natorium eben diese Idiorrhythmie ermöglicht: Zu den Mahlzeiten können

die Patienten zusammenkommen (Pflicht ist das jedoch nicht), während sie

die »Liegekur« (Z 109) sowie ihre sonstige Freizeit (den sogenannten »dienst-

lichen Lustwandel«, Z 484) selbst gestalten – und das meistens allein. Diese

Form des individuell gestalteten Lebens weise, so Barthes, ein »negative[s]

Verhältnis zur Macht« auf, denn

[w]as die Macht in erster Linie auferlegt, ist ein Rhythmus (von allem mög-

lichen: des Lebens, der Zeit, des Denkens, des Diskurses). Die Forderung

108 Der Schwindel passt übrigens hervorragend in Pratts Narrativ der »themonarch-of-all-

I-survey scene«: Kathrin Maurer schreibt über den panoramatischen Blick (in den Ori-

entalischen Briefen Ida von Hahn-Hahns), dieser involviere ein widersprüchliches »Ne-

beneinander von Erhabenheit und Schwindel«,womit auch impliziert ist, dassmit dem

›Überblick‹ nicht nur Kontrolle über das Gesehene einhergeht, sondern dass diese Per-

spektive auch das eigeneGleichgewicht stören und so dieMacht des Blickenden negie-

ren kann. Kathrin Maurer: Der panoramatische Blick auf das Andere in Ida von Hahn-

Hahns Reisebericht ›Orientalische Briefe‹ (1844). In: The German Quarterly 83 (2), 2010,

154.

109 Barthes:Wie zusammen leben, 42f. Barthes beschreibt die Idiorrhythmie in Anlehnung

an die Lebensweise der Koinobiten-Mönche der vorreformatorischen byzantinisch-or-

thodoxen Kirche, die ursprünglich in ablegenden Bergen lebten (vgl. ebd. 75) – wahr-

scheinlich eine topologische Verbindung zum Zauberberg.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Nichtstun als politische Praxis

nach einemeigenenRhythmus richtet sich immer gegendieMacht. […] Idior-

rhythmie = Schutz des rhythmos, das heißt eines geschmeidigen, anpas-

sungsfähigen, beweglichen Rhythmus; flüchtige Form, aber doch Form.110

Es ist gerade die Abweichung vom Lebensrhythmus des Flachlandes, die Cas-

torp interessant findet. Das Faszinierende an der »Kleingruppe«, so Barthes,

sei eben ihre Autarkie, ihre »Selbstgenügsamkeit, Selbstzufriedenheit«.111 In

der Autarkie, und das trifft auch auf das Sanatorium zu, gibt es eine »star-

ke Intradependenz« und »keinerlei Extradependenz«.112 Das bedeutet auch,

dass die im Flachland relevanten Politiken im Bergsanatorium für Castorp

keine Relevanz haben, da er wie die meisten anderen Gäste auch vollkommen

in dieser neuen sozialen Struktur aufgeht.Weder konservative noch progres-

sive Tendenzen sind im Berghof wichtig. Im Gegensatz zum Flachland ist das

Leben dort nämlich gar nicht politisch, weder im traditionserhaltenden Sinn,

noch im progressiven Sinn, wie bei Hannah Arendt, die politische Handlung

als »etwas Neues Anfangen« definiert.113 Das erklärt sich auch aus der dem

Roman so häufig attestierten ›zyklischen‹ Zeit, die der Entwicklung seiner

Geschichte zugrunde liegt. Die Zeit zeitige zwar Veränderung, doch das sei

ein relativer Begriff: »Da aber die Bewegung, an der man die Zeit mißt, kreis-

läufig ist, in sich selber beschlossen, so ist das eine Bewegung und Verän-

derung, die man fast ebensogut als Ruhe und Stillstand bezeichnen könnte;

denn das Damals wiederholt sich beständig im Jetzt, das Dort im Hier.« (Z

521) Die Zeitvorstellung, die im Roman entwickelt wird, beschreibt die ewige

Regelmäßigkeit des Lebens im Berghof. Dort gibt es weder konservative noch

progressive Haltungen, weil dort nichts bewahrt werdenmuss oder verändert

werden kann. Alles, was es dort gibt, kommt von selbst wieder.

Die relevante soziale Dimension im Berghof ist nicht die Politik, sondern

die Gemeinschaft. Sie ist, wie so häufig von Settembrini kritisiert wird, an der

Nähe aller Bewohner zu Krankheit und Tod ausgerichtet. Die »Gemeinschaft

Derer hier oben« (Z 713) ist eine »Gemeinschaft mit den Leidensgenossen« (Z

362). Castorp empfindet dies besonders stark, sucht die Nähe zu jenen, die

bald sterben werden, oder zu den Hinterbliebenen der Verstorbenen.114 Diese

aus dem geteilten Todes-Charakteristikum hervorgegangene Gemeinschaft

110 Barthes:Wie zusammen leben, 81.

111 Barthes:Wie zusammen leben, 82.

112 Barthes:Wie zusammen leben, 83.

113 Arendt: Vita activa, 215.

114 Vgl. zum Beispiel Castorps Besuch bei der Witwe des Herrenreiters (Z 441-445).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv 187

wirkt morbid, dennoch zieht Castorp sie dem politischen Leben im Flach-

land vor. Auch dies folgt aus der Topologie des Romans: in dem semantischen

Raumdes Sanatoriums, in dem nicht Arbeit, sondern das Nichtstun die Norm

ist, wird eine Gemeinschaft nicht ›gemacht‹, sondern ergibt sich auf der Basis

der Menschen die dort sind. Wie in den theoretischen Ausführungen zu Be-

ginn dieser Arbeit beschrieben wurde, ermöglicht dieser Raum ›oben‹ in den

Bergen die Existenz einer gewaltfreien Gemeinschaft, in der es keine Anpas-

sung an Arbeitszwänge oder andere ideologische Produktionsnotwendigkei-

ten gibt – weil Arbeit und Produktion dort dem Nichtstun weichen müssen.

Daraus ergibt sich, wieMaurice Blanchot in seiner Gemeinschaftsphilosophie

postuliert, eine Reduktion der Gemeinschaft auf das, was wirklich allen Men-

schen von der Natur aus gemein ist: den Tod. Sich im Angesicht des Todes

beizustehen wird zur einzigen Aufgabe:

Im Unterschied zu einer sozialen Zelle untersagt sie [die Gemeinschaft], ein

Werk zu schaffen, und sie hat keinerlei Produktionswert zum Ziel. Wozu

dient sie? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den

Tod hinein gegenwärtig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde

geht.115

Vor diesemHintergrund kannman Castorps Neigung zum Tod in einem neu-

en Licht betrachten. Der Erzähler des Romans stellt mehrfach heraus, dass

diese Neigung problematisch ist – er degradiert zum Beispiel Castorps Er-

zählen über die Vornehmheit des Todes als das »Gesellschaftsunfähige seiner

Rede« (Z 699) – doch der Begriff der »Gesellschaft« bezieht sich in diesem Fall

auf die Gesellschaft im Flachland. Im Bergsanatorium jedoch entwickelt sich

mit der ›Todesgemeinschaft‹ ein Gegenentwurf zu dieser Gesellschaftsvor-

stellung, dessen soziale Kohäsion vielfach stärker ist. Castorp spricht davon,

sich einer »gebundeneren Gemeinschaft zugehörig« (Z 714) zu fühlen. Die-

se durch das Nichtstun ermöglichte Gemeinschaft funktioniert grundlegend

anders als die Gesellschaft des Flachlandes. Sie entbehrt vor allem der Polari-

sierungen, die die Politik im Flachland bestimmen: Sie kennt weder die hier-

archisierte Opposition zwischen ›Ost‹ und ›West‹, noch interessiert sie sich

für den Gegensatz zwischen konservativer und progressiver Politik, zwischen

Monarchie und Demokratie.

115 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 25.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Nichtstun als politische Praxis

Der Zauberberg kreiert einen literarischen Raum, in dem Gegensätze auf-

einandertreffen, um aufgelöst zu werden. Das Nichtstun, was den seman-

tischen Raum des Berghofs bestimmt, übernimmt diese diegetische Auflö-

sungsfunktion, indem es allen Romanfiguren eine gemeinsame Basis gibt,

die Polarisierungen zwar nicht verhindert – Settembrini bleibt bei seiner Op-

position – aber letztlich unhaltbar macht.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung

Der dritte Topos dieses Buches hat viele Namen: Neutralität, Gleichgültig-

keit, Indifferenz sind die geläufigsten. Ich verwende sie synonym, präferiere

aber den Begriff ›Indifferenz‹, weil er das am konkretesten transportiert, was

ihnen gemeinsam ist: die Abwesenheit eines Unterschieds, und, auf die Tätig-

keit hin, das Nicht-Stattfinden einer Unterscheidung. Die Indifferenz ist ge-

nau deshalb eine Ausprägung des Nichtstuns, weil in ihr die Tätigkeit des Un-

terscheidens wegfällt, die Voraussetzung für jedes Urteil, und damit auch für

menschliches Handeln ist.1 Sie zeigt so auch eine grundsätzliche Problemati-

sierung des Verhältnisses zwischen Menschen undWelt, insofern der indiffe-

rente Mensch keinen verändernden Einfluss auf dieWelt ausübt. »Der gleich-

gültige Mensch […]«, so fasst es Manfred Geier, »verzichtet auf Proteste und

hat der Welt seine leidenschaftliche Aufmerksamkeit entzogen. Teilnahmslos

und indolent lebt er vor sich hin und verzichtet darauf, sich zu engagieren.«2

Die Indifferenz, mehr als die anderen diese Arbeit dominierenden Themen,

trägt eine deutlich anti-politische Konnotation. Das indifferente Individuum

macht keine Unterschiede zwischen den Dingen und Ereignissen der Welt

und steht allem in gleicher Weise gegenüber. Es hat keine Haltung. Dieser

Begriff ist in Bezug auf das Nichtstun von größter Relevanz, denn eine Hal-

tung lässt sich nur aus vorangegangen Handlungen ableiten. So wird der Be-

griff der Haltung (hexis) in der Nikomachischen Ethik als kumulatives Ergebnis

menschlicher Einzelhandlungen definiert.3Wer indifferent ist, hat gewissen-

maßen nicht haltungsbildend gehandelt, hat nichts getan. Diese Bewegung

1 Vgl. Arendt: Vom Leben des Geistes, 77.

2 ManfredGeier:DasGlückderGleichgültigen.Vonder stoischenSeelenruhe zur postmodernen

Indifferenz. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt (1997), 30. Herv. meine.

3 Vgl. z.B. Aristoteles:Werke. Bd. 6. Nikomachische Ethik. Übers. v. Franz Dirlmeier. Hg. v.

Ernst Grumach. Berlin: Akademie (1956), 70f. [1119a–1120b]. Vgl. auch die kurze Notiz

zum Begriff der Haltung im Kapitel »Gemeinschaft« in diesem Buch.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Nichtstun als politische Praxis

gilt auch für Zukünftiges: Wer keine Haltung hat, der kann nur unbedeuten-

des tun, der kann nur Nichtstun. Das folgende Unterkapitel nimmt diesen

Zusammenhang als Ausgangspunkt für eine weitergehende Betrachtung der

Indifferenz. Die These lautet auch hier, dass Indifferenz, gerade im Bereich

des Literarischen, nicht einfach da ist – sie wird durch Tätigkeiten und Wor-

te erzählt, gezeigt, behauptet. Und weil sie kommuniziert werden muss, wird

sie auch praktiziert, auf der Ebene des Erzählens wie in der Diegese selbst.

In der Betrachtung der Indifferenz als Praxis des Nichtstuns, wie zu zeigen sein

wird, ist sie letztlich gar nicht so handlungs- und haltungslos, wie sie wirkt

und behauptet wird. So schreibt zum Beispiel Kathrin Glosch spezifisch über

die französische Literatur des 20. Jahrhunderts, Apathie und Indolenz seien

zwar »Spielarten« der Gleichgültigkeit, doch Indifferenz impliziere trotzdem

»nicht notwendigerweise Handlungslosigkeit«; in der Literatur der Moderne

fielen Indifferenz und Handlung nicht selten zusammen.4 Indifferenz mag

ein Nichtstun zur Vorbedingung oder als Konsequenz haben, doch sie muss

nicht darin verbleiben – sie kann auch eine Praxis ihrer selbst entwickeln, und

sich aus dem indifferenten Nichtstun zur Handlung aufschwingen.

Es gibt einige Strömungen in der europäischen Ideengeschichte, die

Gleichgültigkeit mit Handlung assoziieren. Die Stoa zum einen, und der

Existentialismus zum anderen. Letzterer hat einen großen Eindruck in

der Philosophie des 20. Jahrhunderts hinterlassen. Ein Kernmerkmal der

existentialistischen Philosophie (besonders der Sartres), die sie jedoch mit

ähnlichen Philosophien teilt, ist die Überzeugung, dass es in der Welt keine

absoluten Werte gibt. So gibt es weder eine kosmische Ordnung, einen gött-

lichen Willen, noch entfaltet sich die Weltgeschichte nach einem bestimmten

historischen Prinzip. All diese bis ins 19. Jahrhundert als sicher angenom-

menen Gegebenheiten geraten, spätestens mit Nietzsche, ins Wanken, und

weichen der Vorstellung einer unendlich differenzierten Interpretierbarkeit:

Die Bedeutung der Welt ist nicht gegeben, sondern vom Menschen kon-

struiert, und deshalb unsicher. Das ist ein ernstzunehmendes epistemisches

Problem. Die Realisierung, dass man als Mensch nicht in einen bestimmten,

sicheren Sinnzusammenhang eingebettet, sondern ›haltlos‹ in der Welt ist,

wie Martin Heidegger es formuliert, kann angsteinflößend und lähmend

sein. Diese Realisierung kommt Heidegger zufolge beispielsweise in der

tiefen Langeweile zustande, die »alle Dinge, Menschen und einen selbst

4 Kathrin Glosch: »Cela m’était égal«. Zu Inszenierung und Funktion von Gleichgültigkeit in

der französischen Literatur des 20. Jahrhunderts. Stuttgart: Metzler (2001), 1, 5.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 191

mit ihnen in eine merkwürdige Gleichgültigkeit zusammen[rückt]«.5 In

einer Welt, in der es keinen absolut gesetzten Wert gibt, kann einem alles

gleichgültig sein – zudem es ja auch impliziert, dass einem die Welt ebenso

gleichgültig gegenübersteht wie man ihr. Natürlich stellt dieses Gleichgül-

tigkeitsverhältnis auf den ersten Blick auch die Möglichkeit einer Ethik,

und vielleicht auch des Handelns überhaupt, in Frage. Denn was sollte man

angesichts dieser Sinnleere, die sich einem offenbart, noch tun können?

Aus der existentialistischen Perspektive kann man in dieser Situation

durchaus viel tun. In einer Welt ohne absolute Bedeutung ist das Individu-

um frei, Bedeutung selbst zu kreieren. Die Erlangung dieser Freiheit hat

zur Folge, dass man selbstverantwortlich handeln kann und muss. Befreit

von konventionellen Entscheidungsmodellen, anerkannten Meinungen und

vermeintlichen Objektivitäten kann man endlich eigene Werte kreieren und

ihnen gemäß agieren. Es gilt also, Gleichgültigkeit als Freiheit zu deuten, wie

es auch Albert Camus getan hat. Auf die selbstgestellte Frage, was es bedeute,

in einem Universum zu leben, das man als absurd (d.h. eines absolut gesetz-

ten Sinns ermangelnd) erkannt hat, antwortet er: »Nichts anderes zunächst

als die Gleichgültigkeit einer Zukunft gegenüber«.6 Diese Gleichgültigkeit

gebe dem Menschen seine »Handlungsfreiheit wieder und feiert sie«; statt

einer Einschränkung bedeutet dieser »Verlust an Hoffnung und Zukunft […]

für denMenschen einen Zuwachs an Beweglichkeit.«7 Auch Heidegger betont

den Gewinn einer neuen Handlungsfähigkeit, die für ihn in der Bewusst-

werdung der zeitlichen Existenz des Menschen begründet liegt, die sich in

der Gleichgültigkeit einstellt. Die Freisetzung seines Handlungspotentials

beschreibt er als einen temporalen Bruch, den er ›Augenblick‹ nennt: »Es

ist einem langweilig. Darin sagt die im Ganzen bannende Zeit sich selbst

als das an, was gebrochen werden soll und einzig gebrochen werden kann

im Augenblick, darin die Zeit selbst als das eigentliche das Dasein in seinem

5 Martin Heidegger:Was ist Metaphysik? Frankfurt a.M.: Klostermann (1992), 31.

6 Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos. Übers. v. Vincent von Wroblewsky. Reinbek bei

Hamburg: Rowohlt (2015), 73.

7 Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Man muss kaum erwähnen, dass diese Vorstellung

vielfach als anti-ethisch kritisiert wurde. Vgl. MaryWarnock: Existentialism. Oxford: UP

(1970), 132. Das tut in diesem Kontext jedoch nichts zur Sache. Mein Anliegen ist es, zu

zeigen, dass die Verbindung von Gleichgültigkeit und Handlung eine philosophische

Tradition hat.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Nichtstun als politische Praxis

Handeln Ermöglichende am Werk ist.«8 Ausgehend von der Annahme, dass

vor allem die Beziehung zur Zeit das Subjekt konstituiert, birgt die tiefe

Form der Langeweile (eine Langeweile, die nicht durch einen Zeitvertreib

verscheucht werden kann), die Möglichkeit, das Subjekt die zeitliche Be-

dingtheit seiner Existenz realisieren zu lassen. Durch das Langwerden der

Zeit wird es vor seine Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft (den drei-

fachen Zeithorizont) gestellt und eine Perspektive auf das Dasein eröffnet

sich, die von der alltäglichen Geschäftigkeit normalerweise verschleiert wird.

Kann der Mensch in der Regel auf solche Alltäglichkeiten nur reagieren,

bringt die Langeweile eine »Entschlossenheit zum Handeln«9 hervor, die ihm

ermöglicht, zu agieren, d.h. aktiv zu handeln.

Selbst bei den Ausführungen zumNeutralen durchMaurice Blanchot, der

einen viel weniger optimistischen Ton anschlägt, als es bei Heidegger der Fall

ist, gibt es einen zumindest leisen Anklang einer solchen Handlungsmög-

lichkeit. Auch Blanchot spricht vom Neutralen, ähnlich wie Heidegger vom

Nichts, als einer absoluten Unbestimmbarkeit, zu der man sich nicht verhal-

ten kann. Man kann über das Neutrale (er nennt den Tod als ein Beispiel) nur

sagen, »dass der Sinn nicht gesetzt wird, weder positiv noch negativ«, da er

»außerhalb jeder Affirmation und Negation affirmiert ist«.10 Doch während

das Individuum unfähig ist, der Gleichgültigkeit, die es erfährt, etwas ent-

gegenzusetzen, so kann er sie doch zumindest aushalten. So resümiert Alice

Lagaay:

for Blanchot there still seems to be something of an imperative at work in

the neutral. […] it appears to result in a[n] [...] ethical appeal, an infinite re-

sponsibility even though this does not translate into action as such, but in-

stead into a kind of radicalwithdrawal, a resistance to any kind of attempt (or

temptation) to escape the night, nothingness, the neutral, in that the poet

and philosopher explicitly choose not to turn towards the world, things and

meaning[…].11

8 Martin Heidegger: Gesamtausgabe. II Abt. Vorlesungen. Bd. 29/30. Die Grundbegriffe der

Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit. Hg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann.

Frankfurt a.M.: Klostermann (1983), 224.

9 Heidegger: Grundbegriffe der Metaphysik, 226.

10 Maurice Blanchot: Einklammerungen. In: Ders.: Das Neutrale. Schriften und Fragmente

zur Philosophie. Übers. u. hg. v. Marcus Coelen. Zürich: Diaphanes (2010), 24.

11 Alice Lagaay: Sleepwalking Through the Neutral. In: Performance Research 21 (1), 2016,

41.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 193

Die Erfahrung des Neutralen und die Gleichgültigkeit, in die man dabei hin-

eingerät, ist, so Lagaay, nicht passiv, sondern Ergebnis einer aktiven Entschei-

dung: Eine Entscheidung, die, auch wenn Lagaay sie nicht als Handlung (»ac-

tion«) versteht, doch einUrteil über richtige Verhaltensweisenmiteinschließt.

Nicht zuletzt setzt Blanchot das Neutrale auch immer in Bezug zum »litera-

rische[n] Akt«.12 Er hört nie auf zu implizieren, dass die Erfahrung des Neu-

tralen auch die Geburtsstunde der Literatur ist. Die Literatur kann eigentlich

nur eines: das Neutrale erscheinen lassen. Das heißt natürlich auch, dass nur

derjenige sie schriftstellerisch zu realisieren und produzieren vermag, der

Neutralität schon erfahren hat. Sie ist also auch hier nicht etwa ein Zeichen

von Indolenz, sondern Auftakt zu einem Schaffensakt.

Auch Roland Barthes’ Verständnis des Neutralen fängt auf der sprachli-

chen Ebene an, und setzt sich auf der politischen fort. In seiner Vorlesung

Le Neutre, die er 1977-78 am Collège de France hält, plädiert er dafür, die aus-

bleibende Sinnsetzung im Neutrum als bedeutsame Handlung zu verstehen,

da sie eine Störung des Normativen hervorbringen kann. Er nennt das Neu-

trum »dasjenige, was das Paradigma außer Kraft setzt«, wobei er unter dem

Paradigma strukturalistisch eine »Opposition zweier virtueller Terme« ver-

steht, von denen im Sprechen (und nicht weniger im Handeln) immer einer

der Terme aktualisiert, d.h. ein bestimmter Sinn hervorgebracht, während

ein anderer zurückgewiesen wird.13 Das Neutrum verkörpert für Barthes ei-

nen dritten Term, der diesen »unerbittlichen Binarismus« außer Kraft setzt,

und es so schafft, das Paradigma im Ganzen einfach zu vermeiden.14 Die-

se Vermeidung ist für Barthes alles andere als eine passive Leistung, er sieht

darin eine »leidenschaftliche, inbrünstige Aktivität«.15 Darin zeigt sich die

Umwertung der Gleichgültigkeit bei Barthes: sie bezeichnet nicht ein fehlen-

des, sondern ein anwesendes Engagement. Durch eine gleichgültige Haltung

revoltiert sie gegen herkömmliche Wege des Revoltierens. Die Indifferenz re-

duziert den »Oppositionsgestus auf Null«, um eine neue Form der Opposition

zu bilden.16

12 Blanchot: Einklammerungen, 25.

13 Roland Barthes: Das Neutrum. Vorlesung am Collège de France 1977-1978. Übers. v. Horst

Brühmann. Hg. v. Éric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2005), 32.

14 Barthes: Das Neutrum, 33.

15 Barthes: Das Neutrum, 34.

16 Glosch: Gleichgültigkeit, 9.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Nichtstun als politische Praxis

PRÄTENTION in Un homme qui dort von Georges Perec, 1967

Die Lektüre widmet sich der literarischen Darstellung von Indifferenz. Darin wird die

These vertreten, dass Indifferenz eine Praxis des Nichtstuns darstellt, insofern sie ei-

nen Versuch unternimmt, übliche Tätigkeitsmuster zu durchbrechen und etwas Neu-

es zu beginnen. Anhand von Georges Perecs Un homme qui dort (1967) wird dieser

Versuch allerdings als Prätention entlarvt. Er nimmt zwar kurzzeitig die Form einer

Handlung an, ist jedoch aufgrund der sozialen Isolation, die die Indifferenz bewirkt,

auf Dauer nicht haltbar.

 

Das dritteWerk des französischen Schriftstellers Georges Perec,Unhomme qui

dort,17 setzt sich mit der Hoffnung auseinander, aus dem Gefühl der Indiffe-

renz ein neuesHandlungspotential schöpfen zu können.Die Romangeschich-

te handelt von einemUniversitätsabbrecher, einem Studenten der Soziologie,

der sein Abschlussexamen nicht ablegt und sich im Folgenden von der Hoch-

schule und seinen Kommilitonen abschottet, um seine Zeit schlafend, liegend

und durch Paris laufend zu verbringen. Das erste Unterkapitel (Rund um das

Handlungsparadigma 1968) skizziert die Entstehungszeit des Romans. Darin

wird die These vorgestellt, dass der Roman einen wichtigen Punkt der histo-

rischen Genese hin zum Ereignis der Pariser Revolten imMai 1968 markiert –

und zwar nicht trotz, sondern wegen seiner Fokussierung auf das Nichtstun.

Dieses Nichtstun wird vom Protagonisten aktiv gestaltet und damit zur Praxis

erhoben. Zu Beginn des Romans wird er zunächst von einer umfassenden In-

differenz ergriffen, die ihn geradezu zwingt, nichtsmehr zu tun.Doch schnell

kommt es zu einer Umwertung: der Protagonist begrüßt seine Indifferenz

und macht es sich zur Aufgabe, sie in vollem Umfang auszuleben. Die Stra-

tegien, mit denen er diese Mission realisiert, sind im zweiten Unterkapitel

auf diegetischer und formaler Ebene beschrieben (Das Projekt Indifferenz).

Derselbe Abschnitt widmet sich demErzählakt des Romans, der vomProtago-

nisten selbst ausgeführt wird, und der Paradoxität der Behauptung, indiffe-

rent zu sein. Die daraus mehrfach sich ergebene Vermutung, hinter der be-

haupteten und performierten Indifferenz könne etwa doch eine differenzierte

17 Georges Perec: Un homme qui dort. Paris: Éditions Denoël (1967). Wird nachfolgendmit

der Sigle Hqd und der Seitenzahl im Text zitiert. Soweit nicht anders angegeben, be-

ziehen sich die deutschen Zitate auf die Übersetzung EugenHelmlés in Georges Perec:

Ein Mann der schläft. Zürich: Diaphanes (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 195

Haltung stecken, wird im dritten Unterkapitel (Handlung und geschichtsphi-

losophische Fremdbestimmung) bestätigt. Dort wird demonstriert, dass sich

der Protagonist mit seinem Nichtstun tatsächlich gegen eine Geschichtsphi-

losophie des Fortschritts wendet, in der menschliche Handlung ihrer Kernei-

genschaft – der Unvorhersehbarkeit ihrer Resultate – beraubt ist. Seine Pra-

xis des Nichtstuns setzt der Heteronomie, die mit dieser Geschichtsphilosophie

verbunden ist, eine Autonomie entgegen, in der der Protagonist eine alterna-

tive Geschichte entwirft – und somit, zumindest vermeintlich, handelt. Diese

vermeintliche Handlung wird im zweiten Unterkapitel dieses Kapitels jedoch

wieder demontiert, indem aufgezeigt wird, dass die neugefundene Selbstbe-

stimmung zur megalomanen Herrschaftsphantasie auswuchert. In ihr und

durch sie kommt dem Protagonisten zu Bewusstsein, wie sehr er an der Ein-

samkeit leidet, die mit seinem indifferenten Nichtstun einhergeht – und dass

Handlung in Isolation unmöglich ist. Das letzte Unterkapitel (Aufgabe der In-

differenz undRückkehr in die Gemeinschaft) widmet sich der Umwertung des

Nichtstuns zum Ende des Romans: War es zunächst als mögliche Handlung

gekennzeichnet, so stellt sich dies als Missverständnis heraus. Doch im Rück-

griff auf die Historisierung zu Beginn des Kapitels lässt sich das Nichtstun

zumindest als Auftakt für tatsächliche (d.h. unvorhersehbare, soziale, poli-

tische) Handlung verstehen, die dem Ereignis »1968«18 zugeschrieben wird.

Und zwar, weil es genug Leid produziert, um seine eigene Überwindung in

Form von Handlung herbeizuführen.

Rund um das Handlungsparadigma 1968

Un homme qui dort erscheint 1967, ein knappes Jahr vor den Studentenprotes-

ten 1968. Diese zeitliche Nähe ist kein Zufall, denn zwischen der Geschichte

des Romans und demMai ʼ68 besteht ein direkter Zusammenhang. Beide ha-

ben als Ausgangspunkt die Institution der Universität, zudem sind die Akteu-

re von 1968 Studierende, ebenso wie der Protagonist in Perecs Roman. Doch

während erstere die Veränderung der Universität (und der Gesellschaft im

Ganzen) anstreben, wendet sich der Protagonist Perecs von beidem ab und

18 Wie imwissenschaftlichenDiskurs über dieses Themaüblich geworden,markierendie

Anführungszeichen, dass die Jahreszahl 1968 Chiffre für eine Vielzahl von Umbrüchen

und heterogenen Bewegungen ist. Vgl. Wolfgang Kraushaar: 1968 als Mythos, Chiffre

und Zäsur. Hamburg: Hamburger Edition (2000). Sie werden im Folgenden graphisch

weggelassen, aber immer mitgedacht.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Nichtstun als politische Praxis

tut nichts. Trotz dieser unterschiedlichen Haltung zur Universität zeigt sich

in diesem Nichtstun der Romanhandlung eine ähnlich kritische Ausrichtung

wie in den 68er Aufständen, und muss deshalb im Kontext dieses Ereignisses

gelesen werden.

Auf den ersten Blick steht das Nichtstun im krassen Gegensatz zu dem

›Ereignis 68‹, das vielfach als Ergebnis genuin politischen Handelns verstan-

den wird. Dabei darf man nicht vergessen, dass vor 1968 die Vorstellung, Stu-

dierende könnten politisch bedeutsamhandeln, vielfach unterminiert worden

war. In den frühen und Mitt-1960er-Jahren bildete sich ein Diskurs heraus,

der diese Möglichkeit explizit ausschloss. Und der damit in gewisser Hin-

sicht ›Nichtstun‹ als politische Handlungsunfähigkeit zur studentischen Ei-

genschaft deklarierte. Die Idee, dass Studierende wirklich handeln können,

hat sich erst in Folge der Ereignisse 1968 wirklich ergeben. Erst nach den

Aufständen schrieb Hannah Arendt, im Jahr 1968 sei »seit sehr langer Zeit

zum ersten Mal eine spontane politische Bewegung entstanden, die nicht nur

Propaganda treibt, sondern handelt, und zwar nahezu ausschließlich aus morali-

schen Motiven.«19 Auch Jacques Rancière attestierte den 68ern die »Wieder-

entdeckung grundlegender Eigenschaften der Politik«,20 und meint damit

vor allem eine gesellschaftliche Re-appropriation des Handelns. Diese po-

sitive Haltung wird allerdings nicht von allen geteilt. Tatsächlich geriet die

Bewegung vielfach in die Kritik, weil sie (unter anderem) keine langfristigen

Veränderungen bewirken konnte (oder überhaupt wollte), was die Bedeutung

ihrerHandlungen teilweise negierte. Dementsprechend kritisierte Theodor W.

Adorno das Handeln von ʼ68 als »Aktionismus«, als »Scheinpraxis«, die keine

Veränderung bedeutet, sondern den »alten gewalttätigen Gestus von Praxis

ungebrochen übernehme«.21 Rancière hat solcher Kritik einen interessanten

Einspruch entgegengesetzt: Die Besonderheit des Ereignisses 1968 ließe sich

nicht an seinen Effekten beurteilen, sondern sollte auf seine Bedingungen hin

untersucht werden.Denn den Ereignischarakter hätten die Unruhen nicht er-

halten, weil sie eine positive und bleibende Veränderung geschaffen haben,

sondern weil sie nicht erwartbar waren. Ein studentischer Aufstand war bis

1968 eine ungewöhnliche Idee. Die Studierenden konnten 1968 nur deshalb

19 Arendt: Macht und Gewalt, 108. Herv. vor dem letzten Komma meine, nach selbigem

im Original.

20 Vortrag am Berliner Centre Marc Bloch am 19. Januar 2018: »Interpréter 68«.

21 TheodorW. Adorno:Marginalien zu Theorie und Praxis. In: Ders.:Gesammelte Schriften.

Bd. 10.2. Kulturkritik und Gesellschaft II: Eingriffe. Stichworte. Anhang. Hg. v. Rolf Tiede-

mann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977), 762, 759.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 197

als Handelnde erscheinen, weil sie vorher als Nicht-Handelnde, als Nichtstu-

er verstanden worden waren.

Folgt man Rancières Forderung, nicht die Zeit nach, sondern vor 1968 zu

betrachten, so muss man sich mit dem Topos des Nichtstuns auseinander-

setzen, der eben auch in Perecs Un homme qui dort verarbeitet wird. In der

Tat hatte sich im Vorfeld der Proteste über etwas mehr als ein Jahrzehnt eine

(vor allem akademische) Position entwickelt, die an der Idee eines politisch

wirksamen Handels von Seiten der französischen Studierenden große Zwei-

fel hatte. Viele dieser Einwände kamen aus dem Gebiet der Soziologie. So

kommen Pierre Bourdieu und Jean-Claude Passeron 1964 in ihrer Studie des

französischen Bildungssystems zu dem Schluss, dass dort gesellschaftliche

Ungleichheit nicht abgebaut, sondern eher perpetuiert wird. Die Benachtei-

ligung bildungsferner Schichten wird aufrechterhalten. Dies treffe insbeson-

dere auf die Universität zu, zu deren Logik es zwar gehört, sich zu hinter-

fragen – nie aber in einem Modus, der sie wirklich abschaffen könnte. In Les

héritiers: les étudiants et la culture heißt es:

Gehorcht nicht auch die Infragestellung der Universität und der von ihr ver-

mittelten Bildung dem universitärenModell einer komplizenhaften und fik-

tiven Infragestellung der disputatio de quodlibet und dissertatio de omni re

scibili, jenen hoch formalisierten Übungen, mit denen die Universität die

unter Zwang stehende Übung intellektueller Freiheit lehrt? Wie kann man

übersehen, dass die Revolte gegen das Bildungssystem und die Flucht in ei-

nen heterodoxen Enthusiasmus auf Umwegen letztlich die Zwecke der Uni-

versität verfolgt?22

Ein Zusammenhang zwischen Bildung und Emanzipation, so verdeutlichen

Bourdieu und Passeron hier, sei illusorisch. Gerade Studierende der Fächer

ohne klares Berufsziel identifizieren sich völlig mit der Universität und wür-

den so »konformistische[…] Konsumenten« ihrer Lehrinhalte.23 Dass sie sich

in der gegebenen Situation gegen diese Institution (ebenso wie gegen das ih-

nen bereits zugestandene Privileg der Aufnahme in dieselbe) auflehnen wür-

den, um mehr Bestimmungsmacht über sie zu gewinnen und Bildungsres-

sourcen gerechter zu verteilen, schien so in den Mitt-60ern immanent un-

wahrscheinlich.

22 Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 64.

23 Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 61.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Nichtstun als politische Praxis

Neben der weitgehend neutralen Perspektive von Bourdieu und Passe-

ron gab es innerhalb der Universität ebenfalls Stimmen, die die Möglichkeit

studentischer Handlung aus politischen Gründen negierten. So zum Beispiel

der konservative Raymond Aron, der von 1955-1968 Soziologie an der Sorbon-

ne lehrte. Aron bezweifelte in den 1950er-Jahren das politische Handlungspo-

tential linker Intellektueller, indem er in LʼOpium des intellectuels behauptete,

der Marxismus habe keine revolutionäre, sondern eine betäubende Wirkung

(im Echo der Marxʼschen Feststellung, Religion sei das Opium der Massen).24

In seiner Nachwirkung in den 1960er-Jahren diskreditierte diese These na-

türlich auch die Neue Linke, die mit den Studentenprotesten strukturell und

ideologisch eng verbunden war. Auf die Ereignisse im Mai ʼ68 reagierte Aron

mit der Publikation der kurzen Abhandlung La Révolution introuvable noch im

selben Jahr, in der er die angebliche Revolution der Studierenden für nich-

tig erklärte. Er greift dabei im Wesentlichen auf die Argumente aus LʼOpium

des intellectuels zurück, verweist so auf den Revolutionsmythos 1789, der dem

französischen Volk, und vor allem der Linken, kontinuierlich aber fälschlich

Hoffnung auf eine erneute Revolution gebe.25 Im Zuge dieser Argumentati-

on führt er ebenfalls aus, dass die französischen Studierenden vor 1968 sehr

unter einer allgemein verbreiteten Einsamkeit gelitten hätten. So heißt es in

La Révolution introuvable:

les étudiants français, en particulier à Paris, constituent une foule solitaire.

Nombre d’entre eux souffrent de la solitude, de l’absence de vie communau-

taire. Pas seulement de l’absence de contacts avec les professeurs lointains –

ce qui est souvent vrai – mais aussi d’absence de contacts avec leurs cama-

rades. Et certaines enquêtes montrent que des étudiants, venus de la pro-

vince, ont fait des années d’études à la Sorbonne sans vraiment appartenir

à aucun groupe, sans avoir un cercle d’amis. Cette espèce de fraternité juvé-

nile dans une communauté semi-délinquante, c’est la surcompensation de

la solitude dans laquelle vivent ordinairement les étudiants français.26

Aron argumentiert hier, psychologisierend, dass die Unruhen 1968 nicht aus

ideologischen Gründen stattgefunden hätten, oder um wirklich eine Verbes-

24 Vgl. Raymond Aron: Opium für Intellektuelle oder Die Sucht nachWeltanschauung.Übers.

v. Klaus Peter Schulz. Köln: Kiepenheuer &Witsch (1957).

25 Raymond Aron: La révolution introuvable. Réflexions sur les événements de Mai. Paris:

Fayard (1968), 31.

26 Aron: La révolution introuvable, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 199

serung der Arbeits- und Studienbedingungen hervorzubringen, sondern weil

die Studierenden einsam gewesen seien. Im Zusammenschluss zu einer gro-

ßen Gruppe haben sie vor allem diese Einsamkeit kompensieren wollen (»c’est

la surcompensation de la solitude«). Er impliziert damit, dass die Unruhen

aus den ›falschen‹ Gründen stattgefunden hätten, und delegitimiert sie zu

Nicht-Handlungen ohne politische Tragweite.Darin zeigt sich,wie es um 1968

stehtmit der Idee studentischer Handlung: Vor den Unruhen hielt man sie für

unwahrscheinlich, imMoment ihrer Realisierung wird ihre Bedeutung unter-

graben, indem sie als ›uneigentlich‹ deklariert wird. Das sind die Bedingun-

gen des Ereignisses ʼ68, deren Untersuchung Rancière fordert. Ironischerwei-

se gehört zur heutigen Betrachtung von 1968 als Geburtsstätte eines neuen,

ereignishaften Handelns gerade das Element, was Aron zur Delegitimierung

benutzen wollte: das Soziale. Denn der Standpunkt Hannah Arendts ist, dass

es nur Handlung geben kann, wenn sie in der Gruppe stattfindet. Handeln

»ist in Isolierung niemals möglich.«27

Zweifel an der studentischen Handlungsfähigkeit gab es ebenfalls inner-

halb der kommunistischen Partei, durchaus von prominenter Seite. 1964 er-

schien das Essay »Problèmes étudiants«, in dem Louis Althusser den Stu-

dierenden, und vornehmlich den Studentenorganisationen der Neuen Lin-

ken, den Eingriff in die politische Praxis aufgrund ihrer fehlenden theoreti-

schen Fundierung nicht zutraute. Damit wandte er sich konkret gegen das

bereits in den früheren 60er-Jahren begonnene studentische Bestreben, die

Universität zu demokratisieren. Stattdessen sprach er sich explizit für die

Lehrer/Schüler Hierarchie aus, da sie die effektivste Strategie für die Vermitt-

lung wissenschaftlicher Inhalte sei. Nur richtig ausgebildete Wissenschaftle-

rInnen könnten der Revolution dienlich sein,meinte Althusser: »la cause révo-

lutionnaire est toujours indissolublement liée à la connaissance, cʼest-à-dire

à la science«.28 Die Möglichkeiten der Studierenden, sich gegen mangelhafte

Wissensvermittlung an der Universität zu wehren, seien, so Althusser, auf ein

Nichtstun beschränkt: »ils résistent par leur passivité«.29 Althusser impliziert

hier, dass es zwei Formen des Widerstands gibt – den aktiven und dem pas-

siven –, von denen die erste die Königsdisziplin darstelle, und die letzte nur

die Anfängerliga. Im Gegensatz zu Bourdieu und Aron schreibt er Studieren-

den immerhin die Möglichkeit zur widerständigen Handlung zu – aber eben

27 Arendt: Vita activa, 234.

28 Louis Althusser: Problèmes étudiants. In: La Nouvelle Critique 152 (Januar), 1964, 94.

29 Althusser: Problèmes étudiants, 89. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Nichtstun als politische Praxis

›nur‹ in passiver Form, und bestenfalls als eine Vorstufe ›richtigen‹ Wider-

stands. Im Kontext des französischen Universitätssystems der 1960er-Jahre

kommt dieses Zugeständnis jedoch keiner Affirmation gleich, sondern einer

Einschränkung.

Diese Beispiele weisen auf die Existenz eines wissenschaftlich und po-

litisch geprägten Diskurses über studentische Handlungsunfähigkeit in den

frühen 60er-Jahren hin. Perec nimmt in Un homme qui dort auf diesen Diskurs

Bezug, vor allem auf die von Althusser vorgestellte Idee eines passiven Wi-

derstandes. In seinem Roman inszeniert Perec studentisches Nichtstun nicht

als Fakt oder Resignation, sondern als Widerstand, als Streik und den Versuch

zu handeln. Im Gegensatz zu dem eben referierten Diskurs wird dem Studen-

ten bei Perec das Nichtstun jedoch nicht zugeschrieben, sondern er verordnet

es sich selbst, um sich von den gesellschaftlichen Institutionen und Konven-

tionen zu distanzieren, die er ablehnt. Dieses Nichtstun stellt so eine Praxis

dar, die widerständig und kritisch ist, und damit wesentliche Charakteristi-

ka der ʼ68er Revolten vorwegnimmt – wenn auch in ganz anderer Form. Die

Ergebnisse unterscheiden sich wesentlich. So wird das Nichtstun im Roman

dargestellt als eine Art Experiment – das Projekt ›Indifferenz‹ –, um aus der

Ordnung auszutreten, das aber letzten Endes scheitert. Dennoch bezeich-

net das Nichtstun bei Perec eben nicht nur eine Limitierung oder ein Unver-

mögen. Es ist ein Anfangspunkt, um die Frage zu verhandeln, wie politische

Handlung überhaupt aussehen könnte.

Das Projekt Indifferenz

Perec nimmt in Un homme qui dort den Diskurs über die Handlungsunfähig-

keit von Studierenden in den frühen 1960er-Jahren auf. Dies ist besonders zu

Beginn der Geschichte der Fall, in dem die Universität eine Rolle spielt: Der

Protagonist geht nicht zu seinem Abschlussexamen und bricht seine Ausbil-

dung ab. Statt seinem ursprünglichen, konventionellen Lebensplan zu fol-

gen (Studium, Beruf, Heirat usw.), tut er nichts. Er schläft viel, verlässt sein

Zimmer kaum, trifft keine Freunde. Dann wieder läuft er nächtelang ziellos

durch Paris. Dieses Nichtstun kann verschieden gedeutet werden. Gerade vor

dem Hintergrund des oben beschriebenen Diskurses wirkt der Protagonist

zum Beispiel wie ein Verlierer der zeitgenössischen akademischen Dynami-

ken. Er ist nicht nur unfähig zu einer emanzipatorischen Handlung, er kann

nicht einmal sein Studium abschließen. Es ist jedoch ebenso möglich, die-

ses Nichtstun als einen Widerstand, einen Streik gegen die Institution der

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 201

Universität zu deuten – man denke nur an Walter Benjamins These, die »Un-

terlassung von Handlungen, ein Nicht-Handeln« im Streik wende sich mit

voller Kraft gegen die bestehende und als ungerecht empfundene Rechtsord-

nung.30 Der Romantext bestätigt allerdings weder die eine noch die andere

Deutung. Er begegnet der Mehrdeutigkeit des Nichtstuns auf ungewöhnliche

Weise: Der Protagonist, der zugleich der Erzähler der Geschichte ist, weist

alle möglichen Deutungen zurück und behauptet, mit seinem Nichtstun gar

nichts aussagen zu wollen. Er behauptet, vollkommen indifferent zu sein. Er

sei »un dur noyau dʼindifférence, un regard neutre« (Hqd 37) – »ein harter Kern

aus Gleichgültigkeit, ein neutraler Blick« (23).

Diese Behauptung wiederholt sich im Laufe des Romans oft. Sie wird vom

Protagonisten selbst artikuliert, der auch der Erzähler ist. Er erzählt in einem

»self-to-self monologue«,31 in dem er sich selbst als Du (»tu«) anspricht. In

dieser Sprecherrolle betont er immer wieder, dass er gegenüber seiner Um-

welt vollkommen indifferent ist. Er tut dies, indem er behauptet, dass sein

Nichtstun auf keine Art und Weise gedeutet werden kann:

Plus tard, le jour de ton examen arrive et tu ne te lèves pas. Ce nʼest pas un

geste prémédité, ce nʼest pas un geste, dʼailleurs, mais une absence de geste,

un geste que tu ne fais pas, des gestes que tu évites de faire. […] Ton réveil

sonne, tu ne bouges absolument pas, tu restes dans ton lit, tu refermes les

yeux. (Hqd 23)

–––

Später kommt der Tag deiner Prüfung, und du stehst nicht auf. Es ist kein

vorbedachtes Handeln, es ist übrigens gar kein Handeln, sondern ein Nicht-

handeln, einHandeln, das du unterlässt, das du vermeidest. […]DeinWecker

läutet, du rührst dich überhaupt nicht, du bleibst im Bett liegen, du machst

die Augen wieder zu. (14)

In diesem Passus besteht der Protagonist darauf, dass sein Fernbleiben von

der Prüfung, das Unterlassen der Prüfungshandlung keine Geste (»geste«)

30 Benjamin: Gewalt, 184. Siehe Kapitel »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

31 David Gascoigne: The Games of Fiction. Georges Perec and Modern French Ludic Narrative.

Bern: Peter Lang (2006), 132. Es gibt verschiedene Interpretationen dieser Erzählsitua-

tion; für eine nuancierte narratologische Analyse mit abweichenden Möglichkeiten

vgl. Roman Kuhn: Zweite Person Singular Präsens. Überlegungen zu »Ein Mann der

schläft« von Georges Perec. In: Der Präsensroman. Hg. v. Armen Avanessian u.a. Berlin:

De Gruyter (2013), 210-217.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Nichtstun als politische Praxis

darstelle. Er sagt es ganze fünfmal. Mit der Verwendung gerade dieses Be-

griffs verweigert er die Deutbarkeit seines Nichtstuns. Sowohl im Deutschen

als auch im Französischen impliziert das Wort »Geste« eine Tat, die inter-

pretierbar ist. Im Deutschen drückt die Geste eine »bestimmte innere Haltung«

aus,32 und auch im Französischen bedeutet »geste« ein »[m]ouvement du

corps (principalement des bras, des mains, de la tête) volontaire ou involon-

taire, révélant un état psychologique, ou visant à exprimer, à exécuter quelque

chose«.33 Eine Geste ist eine körperliche Bewegung, die nicht für sich steht,

sondern auf eine Haltung, einen bestimmten psychologischen Zustand hin-

weist. Sie enthüllt etwas (»révélant«), ist Ausdruck von etwas (»exprimer«),

vollzieht etwas (»exécuter«). Sie ist ein lesbares Zeichen. Sie ist, wie Adam

Kendon dargelegt hat, »visible action as utterance«, und hat so stets eine ex-

pressive oder repräsentative Funktion.34

Die unterlassene Handlung des Protagonisten erfüllt aber gerade diese

kommunikative Funktion nicht, weil sie keine Geste ist – das behauptet der

Erzähler-Protagonist. Denn anstelle der Artikulation einer Haltung strebt er

eine Ent-Positionierung an. Er möchte nicht für oder gegen eine Institution

eintreten, sondern verwehrt sich jeglicher Wertung und Meinung, die man

aus einer von ihm stammenden Geste herauslesen könnte. Die Verneinung

der ›gestischen‹ Qualität seines Nichtstuns ist Teil der Indifferenz.

Um dies zu verdeutlichen, verharrt der Protagonist, zumindest zu Beginn

des Romans, in körperlicher Stasis – als ob man ihm keine Geste anhängen

könnte, wo auch keine Bewegung stattfindet. Der oben zitierten Negation

der Geste folgt die Behauptung körperlicher Immobilität auf dem Fuß: »tu ne

bouges absolument pas« (Hqd 23), »du rührst dich überhaupt nicht« (14). Im

unmittelbaren Anschluss an diese Stelle beschreibt der Erzähler-Protagonist

seinen Körper, als wäre er ein fremdes Objekt, das er gar nicht kontrollieren

könne. Er denkt zum Beispiel, nicht mit seinem Körper auf dem Bett zu lie-

gen, sondern auf seinem Körper selbst: »tu es sur quelque chose de très mou

qui es ton propre corps« (Hqd 17).35 Sein Körper stellt keine lenkbare Einheit

dar, sondern »erstreckt sich inWirklichkeit in alle Richtungen« (12), »le corps,

à cet instant, ne présente plus du tout la belle unité de tout à l’heure, en fait,

32 Geste. In: Duden. Die deutsche Sprache. Bd. 2.Hg. v. Werner Scholze-Stubenrecht. Berlin:

Dudenverlag (2014), 829.

33 Geste. In: Le grand Robert de la langue française. Bd. 3.Hg. v. Alain Rey u.a. Paris: Diction-

naires Le Robert (2001), 1326. Herv. meine.

34 Adam Kendon: Gesture. Visible Action as Utterance. Cambridge: UP (2004), 2.

35 »[D]u liegst auf etwas sehr Weichem, was dein eigener Körper ist« (Übers. meine).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 203

il s’étale dans tous les sens« (Hqd 18). Jede Beschreibung seines Körpers im-

pliziert einen anderen Mangel. Mal ist der Körper nicht erreichbar, mal zu

ausgeweitet, um ihn zu kontrollieren, mal scheinen ihm sowohl Knochen als

auch Muskeln abhandengekommen zu sein – so schildert er die »lʼimpression

doucereuse et étouffante dʼêtre sans muscles et sans os« (Hqd 21)36 – sodass

der Eindruck entsteht, ihm gehe jegliche Funktionalität ab. Dabei sind beson-

ders die Körperteile, die in der obigen Definition des Robert die Bedeutungs-

träger der Geste darstellen – Arm,Hand, Kopf –, in Mitleidenschaft gezogen.

So benutzt er zum Beispiel seine Hand nicht mehr zum Rauchen, die Zigaret-

te verbrennt einfach von selbst: »une cigarette qui se consume« (Hqd 22). Er

hat nurmehr eine abwesende Hand, eine »main absente« (Hqd 37) Überhaupt

sind seine Glieder, Arme wie Beine, schwer (»lourdeur de tes membres«, Hqd

29) und steif (»tes jambes engourdies«, Hqd 23). Auch sein Kopf ist schwer

(»[t]a tête est lourde«, Hqd 23), weil er in der Vorstellung des Protagonisten

den Rest seines Körpers beherbergt: »Les trois quarts de ton corps se sont ré-

fugiés dans ta tête« (Hqd 125).37 All diese Beschreibungen zeichnen das Bild

eines Mannes, dessen körperliche Integrität fraglich geworden ist, und der

keinerlei »mouvement« unternehmen kann, in dem man eine Geste vermu-

ten könnte.

Doch die Beschreibung körperlicher Stasis kann letztlich nichts daran

ändern, dass auch die Abwesenheit von Bewegung als Geste verstanden

werden kann. Das zeigen Giorgio Agambens »Noten zur Geste«. Dort

argumentiert Agamben entgegen der (beispielsweise von Adam Kendon

vertretenen) konventionellen Bedeutung der Geste, dass diese eben nicht

Teil eines Vermittlungs- und Kommunikationsprozesses sei, der interpre-

tiert werden könne. Sie sei nicht Mittel zum Zweck der Kommunikation,

sondern vielmehr reines Mittel ohne semantische Bestimmung. Er situiert

die Geste zwischen den zwei aristotelischen Tätigkeitsformen der poiesis

(ein Schaffungsprozess, der Mittel zum Zweck ist) und praxis (ein Handeln,

das sein eigener Zweck ist). In Abgrenzung zu diesen Handlungsformen

sei die Geste hingegen weder Mittel noch Zweck, sie verweist lediglich auf

ihr kommunikatives Potential: »Die Geste ist die Darbietung einer Mittelbarkeit

[medialità], das Sichtbarmachen eines Mittels [mezzo] als solchem. […] Die Geste ist

in diesem Sinne Mitteilung einer Mitteilbarkeit.«38 Diese Definition bezieht

36 Der »erstickende Eindruck, keine Muskeln und keine Knochen zu haben« (13).

37 »Dreiviertel deines Körpers sind in deinen Kopf geflüchtet« (76).

38 Agamben:Mittel ohne Zweck, 54f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Nichtstun als politische Praxis

sich vornehmlich auf ästhetische Gesten, wie Josef Früchtl argumentiert:

»Eine ästhetische Geste, nicht die Geste überhaupt, hält dann die Mitte

zwischen Mittel und Selbstzweck, Herstellung und Handlung, Referenz und

Selbstreferenz.«39

Daraus folgt, dass die Behauptung des Erzähler-Protagonisten, er führe

keine Geste aus, ein Selbstwiderspruch ist. Die Behauptung selbst stellt in-

sofern eine Geste dar, als sie auf ihre eigene Mittelbarkeit verweist. Die ver-

meintliche Gestenlosigkeit ist selbst gestisch. Dieser literarische Sprechakt,

der in Un homme qui dort vollzogen wird, ist eine ästhetische Geste. Sie hat al-

lerdings auch eine politische Bedeutung.Dies ergibt sich aus einer strukturel-

len Analogie mit Hannah Arendts Verständnis von Politik. Diese zeichne sich

Arendt zufolge dadurch aus, zuvorderst ein Mittel ohne konkreten Zweck zu

sein (allerhöchstens ist der Zweck die Erlangung der Freiheit).40 Auch Agam-

ben versteht die Geste als genuin politisches Phänomen. Er definiert sie als

»Kreuzungspunkt zwischen Leben und Kunst, Akt und Potenz«, und damit als

»reine Praxis«.41 Im Vorwort zuMittel ohne Zweck findet sich gar der Vermerk,

die Geste stelle die »eigentliche Sphäre der Politik« dar.42 Zieht man also in

Betracht, dass Agambens Konzept der Geste, das die Situation im Roman ein-

schlägig beschreibt, mit dem Handeln nach Arendt die ›reine Mittelbarkeit‹

als Gemeinsamkeit teilt, so ist es möglich, die ›gestische Gestenlosigkeit‹ in

Un homme qui dort als politisch bedeutsam, und vielleicht sogar als Handlung

zu begreifen.

Es gilt also, den Topos der Indifferenz dualistisch zu betrachten, d.h. zwi-

schen Inhalt und Form der Erzählung zu unterscheiden. Auf der inhaltlichen

Ebene ist die Indifferenz das dominante Motiv des Romans. Doch auf der for-

malen Ebene zeigt sich einWiderspruch.Unhomme qui dort bringt keineswegs

reine Indifferenz zur Darstellung. Denn die Aussage, dem Nichtstun wohne

keine Bedeutung inne, stellt trotzdem eine Verweigerung dar,43 – und ist da-

39 Josef Früchtl: Eine Kunst der Geste. Den Bildern Geschichte und Bewegung zurückge-

ben. In: Ders.: Vertrauen in die Welt. Eine Philosophie des Films. München: Fink (2013),

155. Es spricht auch Agambens Verweis auf Kants ästhetisches Urteil (das sich auf die

Zweckmäßigkeit ohne Zweck richtet) dafür, dass er hier eine Frage der Ästhetik adres-

siert.

40 Arendt:Was ist Politik?, 69.

41 Agamben:Mittel ohne Zweck, 70.

42 Agamben:Mittel ohne Zweck, 9.

43 Man ist unweigerlich an das Kommunikationsaxiom von Watzlawick u.a. erinnert,

demzufolgeman nicht nicht kommunizieren, also auch nicht nicht handeln könne. Vgl.

Paul Watzlawick, Janet H. Beavin u. Don D. Jackson: Menschliche Kommunikation. For-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 205

mit bedeutsam. Der Protagonist verweigert sich der Interpretation: er will sie

weder erfahren, noch ausführen. Die entschlossene Verweigerung einer Ges-

te, wie sie im eingangs zitierten Passus zum Ausdruck kam, ist schließlich

auch gestisch. Der folgende Abschnitt (Performativer Widerspruch) widmet

sich der Analyse dieses performativen Widerspruchs, der für die Interpreta-

tion des Romans als Ganzem bedeutend ist. In Un homme qui dort, so lautet

meine These, ist Indifferenz nicht theoretisch strikt ausexerziert und ideal-

typisch dargestellt, sondern ist ein kommunikatives Mittel, durch das Un-

zufriedenheit ausgedrückt wird. Die Indifferenz, die durch das Erzählen des

Protagonisten entwickelt wird, ist also eine Prätention. Die vorgetäuschte, also

prätentiöse Indifferenz ist das große Projekt des Protagonisten, seine Praxis

des Nichtstuns. Er tut so, als wäre ihm alles gleich, doch tatsächlich versteckt

und verweist diese Indifferenz auf eine ausgeprägt kritische Haltung. Der

zweite Abschnitt dieses Unterkapitels (Indifferenz als Kritik) widmet sich dem

kritischen Aspekt der Indifferenz. Insgesamt wirft dieses Unterkapitel einen

genauen Blick auf die formale Darstellung der Indifferenz und ihrer semanti-

schen Dissonanzen. Im weiteren Verlauf des Kapitels »Prätention« verschiebt

sich der Fokus von einer kleinen, detaillierten Betrachtung textueller Strate-

gien auf eine größere Ebene: der politischen Bedeutung der Indifferenz und

des Nichtstuns in der Diegese. Beide Perspektiven tragen dazu bei, zu zei-

gen, dass die Performanz der Indifferenz eigentlich auf denWunsch verweist,

zu handeln. Ein Wunsch, der zwar letztlich scheitern wird, aber dessen Aus-

führung dennoch die Frage aufwirft, wie eine Handlung prinzipiell aussehen

könnte.

Performativer Widerspruch

Der Protagonist in Un homme qui dort versteht sein Nichtstun nicht als Geste,

es handele sich vielmehr um eine »absence de geste« (Hqd 23). Er behauptet

so, seinem Tun bzw. Nichtstun läge keine ›innere Haltung‹ zugrunde. Im Ro-

man gibt es einige Strategien, die diese Indifferenz ›realisieren‹ sollen. Doch

eben diese Strategien rufen Zweifel daran hervor, sodass eine Diskrepanz

men, Störungen, Paradoxien. Übers. v. Paul Watzlawick. Bern: Huber (1969). Es hat in

meinem Argument allerdings keinen Platz, weil das literarische Material andere Deu-

tungsvoraussetzungen hat. Da der Erzähler bereits kommuniziert, dass keine Kommu-

nikation stattfinden soll, ist klar, dass es sich um Kommunikation handelt. Die Frage,

obman ohne den literarischen Vermittlungsakt das Verhalten das Protagonisten kom-

munikativ deuten könnte, stellt sich nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Nichtstun als politische Praxis

zwischen der Selbsteinschätzung des Protagonisten und der Wirkung seiner

Selbst-Erzählung entsteht.

Eine zentrale Strategie der Indifferenz ist eine Sprachreduktion. Die Spra-

che ist zwar zentrales Erzählmedium, doch der Erzähler-Protagonist will sie

von allen Elementen befreien, die eine Haltung zu den Dingen ausdrücken

könnte, die sie bezeichnet. Er versucht, die Kategorie der Eigenschaftsbe-

zeichnungen von ihr abzulösen.Das fällt besonders in seinemKonsumverhal-

ten auf. Spricht der Protagonist zu Beginn des Romans über die Gegenstände

seines Apartments durch Verweise auf Markenprodukte (»un bol de Nesca-

fé« oder ein »cendrier publicitaire«, Hqd 22), so entfällt diese Spezifizierung

im weiteren Verlauf des Romans. Der Protagonist trinkt zwar noch Kaffee,

dieser jedoch – obwohl anfangs mehrmals durch die Nennung des Nescafés

etabliert, der mit gesüßter Kondensmilch getrunken wurde – ist nunmehr

geschmacklos (»sans goût«, Hqd 58). Diese Geschmacklosigkeit ist dabei kei-

ne Abwertung, sondern bezeichnet die neutralisierte, indifferente Wahrneh-

mung des Protagonisten: da es keinen Geschmack gibt, kann er ihn weder gut

noch schlecht finden. Er hält sich, um Maurice Blanchot zu paraphrasieren,

abseits von sowohl Affirmation als auch Negation; er ist neutral. Überhaupt

macht sich im Erzählen von den Lebensmitteln des Protagonisten seine re-

duktionistische Indifferenz bemerkbar:

Mais ton estomac ne fait plus, sʼil lʼa jamais faite, la différence, et ton pa-

lais non plus. Le langage a été plus résistant : il tʼa fallu quelque temps pour

que la viande cesse d’être mince, coriace, filandreuse, les frites huileuses

et molles, le vin poisseux ou acide, pour que ces qualificatifs éminemment

dépréciateurs, porteurs au début de sens tristes, évocateurs de repas pour

pauvres, de nourritures de clochards, de soupes populaires, de fêtes foraines

de banlieue, perdent petit à petit leur substance, et pour que la tristesse, la

pauvreté, la pénurie, le besoin, la honte qui sʼy étaient inexorablement at-

tachés – cette graisse devenue frite, cette dureté devenue viande, cette aci-

dité faite vin – cessent de te frapper, de te marquer, de même quʼà l’opposé

cessent de te convaincre les signes nobles, exacts envers de ceux-ci, de lʼa-

bondance, de la bombance, de la fête […]. Nulle énergie sacrée, nul divin nec-

tar nʼemplissent désormais ton assiette et ton verre.Nul point nʼaccompagne

tes repas. Tu manges de la viande et des frites, tu bois du vin. (Hqd 84f.)

–––

Doch dein Magen macht keinen Unterschied mehr, wenn er je einen ge-

macht hat, und dein Gaumen ebenso wenig. Die Sprache ist widerstandsfä-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 207

higer gewesen: du hast einige Zeit gebraucht, bis das Fleisch aufhörte, dünn,

zäh, faserig zu sein, die Fritten ölig und weich, der Wein trüb und sauer, bis

diese ungeheuer abwertenden Eigenschaftswörter, anfänglich Träger trauri-

ger Bedeutungen, Beschwörer von Armenmahlzeiten, von Nahrung für Clo-

chards, von Volkssuppen, von Vorstadtkirmes, allmählich ihre Substanz ver-

lieren, und damit auch die Traurigkeit, die Armut, das Elend, die Not, die

Schande, die unauslöschlich damit verbunden waren – dieses zu Frittieröl

gewordene Fett, diese Fleisch gewordene Zähheit, diese zu Wein gemachte

Säure – aufhören, dich zu treffen, dich zu zeichnen, genauso wie umgekehrt

die edlen Zeichen der Fülle, des Schlemmens, des Feierns, diese genauen

Gegenstücke, aufhören, dich zu überzeugen […] Keine heilige Energie, kein

göttlicher Nektar füllen von nun an deinen Teller und dein Glas. Kein Ausru-

fezeichen begleitet deine Mahlzeiten. Du ißt Fleisch und Fritten, du trinkst

Wein. (51f.)

Hier zeigt sich, dass der Protagonist – wohlbemerkt gegen einen Widerstand

der Sprache (»[l]e langage a été plus résistant«) – seine Nahrung ent-charak-

terisiert hat. Die Pommes frites waren mal ölig und weich (»huileuses et mol-

les«), das Fleisch war mal zäh (»coriace«), der Wein sauer (»acide«), und all

diese Dinge waren auch mal auf symbolischer Ebene edel (»nobles«), doch

nun sind sie eigenschaftslos: »Tu manges de la viande et des frites, tu bois du

vin.« Der Protagonist strebt also eine semantische Verflachung an, weil ihm

die differenzierende Funktion der Sprache sinnlos erscheint.

Dabei ist die Abwendung von der Handlung des Wählens ganz zentral.

Dies ist vor dem Hintergrund der Romangeschichte besonders bedeutsam:

der Protagonist charakterisiert die Gesellschaft, in der er lebt, als eine, in

der sein Lebensweg bereits vorgezeichnet ist. Individuelle Entscheidungen,

wie die eigene Zukunft gestaltet werden soll, gebe es darin nicht. In diesem

Denken ist jede Handlung, die man vollzieht, und jede Wahl, die man trifft,

nur eine Illusion. Sie sollen den Glauben an die eigene Handlungsfähigkeit

erhalten, die man aber tatsächlich eingebüßt hat. Das Nichtstun des Prot-

agonisten ist die Auflehnung gegen eine solche Illusion von Agens. Es ist ein

Befreiungsversuch: Wenn jedes Sprechen, jedes Handeln auch bedeutet, sich

Konventionen zu unterwerfen und in diesem Sinne fremdbestimmt zu wer-

den, erscheint der Entzug in Form des Nicht-Handelns als letzter Ort der ver-

meintlichen Freiheit. Diese Idee gehört zu einer großen Tradition des abend-

ländischenDenkens:Manwirft der »Spontanität desHandelns« vor, »daß sein

Neuanfang ein Schein ist, der sich sofort in dem prädeterminierten Bezugs-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Nichtstun als politische Praxis

gewebe verliert, in dem sich gerade der Handelnde verstrickt« – »Freiheit, so

scheint es, kann nur der bewahren, der sich des Handelns enthält«.44

Der Roman wird, analog zu Arendts Handlungstheorie, zeigen, dass diese

Annahme falsch ist. Doch bis der Protagonist dies realisiert, ist die Verwei-

gerung einer sprachlichen Präzisierung, der Wahl bestimmter Eigenschaften

seine Strategie, um Freiheit zu erlangen. So heißt es später im Roman: »L’in-

différence dissout le langage, brouille les signes[…] tu es libre et tu ne choisis

pas« (Hqd 113, Herv. meine) – »Die Gleichgültigkeit löst die Sprache auf, ver-

wischt die Zeichen[…] du bist frei, und duwählst nicht« (69,Herv.meine).45 Die

Verweigerung derWahl ist imÜbrigen auch eine Funktion des Neutrums,wie

Barthes es beschreibt: Im Paradigma beruht der Sinn auf »dem Konflikt (die

Wahl des einen Terms und nicht des anderen)«, das Neutrum ist die Aufhe-

bung der »drohende[n] Aufforderungen der Welt, »eine Wahl zu treffen« und

die Bestrebung, den »Sinn [vom Paradigma] abzukoppeln.«46

Die gewollte Reduktion der Ausdruckspalette teilt Un homme qui dort mit

einem seiner wichtigsten Intertexte: »Bartleby, The Scrivener« von Herman

Melville.47 Auch die Figur Bartleby ist absolut gleichgültig, was sie mit dem

Ausspruch »I am not particular«48 ausdrückt – sie ist nicht wählerisch. Gilles

Deleuze zufolge weist Bartleby so darauf hin, dass »alles weitere, was man

ihm vorschlagen könnte, noch eine Besonderheit, eine Wahl wäre, die ihrer-

seits noch in den Bereich der großen, unbestimmten Formel Ichmöchte lie-

ber nicht fällt«.49 Diese vermeintlich der Indifferenz dienende Ablehnung

44 Arendt:Vita activa, 298. Esmuss kaumerwähntwerden, dass dies nichtArendts eigener

Vorstellung entspricht.

45 Die Erwähnung der Freiheit ist auch einHinweis auf das existentialistische Fundament

des Romans. Vgl. die Hinweise zum Thema Freiheit in der Einleitung dieses Kapitels.

46 Barthes: Das Neutum, 33.

47 Die folgende Stelle am Ende des Romans zeigt die intertextuelle Beziehung zwischen

den beiden Geschichten auf: »Jadis, à New York, à quelques centaines de mètres des

brisants où viennent battre les dernières vagues de lʼAtlantique, un homme sʼest lais-

sé mourir. Il était scribe chez un homme de loi. Caché derrière un paravent, il restait

assis à son pupitre et nʼen bougeait jamais. Il se nourrissait de biscuits au gingembre.«

(Hqd 171) Dt.: »Früher einmal, in New York, einige hundert Meter von den Felsenriffen

entfernt, an die die letztenWellen des Atlantiks schlagen, hat sich einMensch sterben

lassen. Er war Schreiber bei einem Juristen. Hinter einemWandschirm versteckt, blieb

er an seinem Pult sitzen und verließ es nie. Er ernährte sich von Ingwerbiskuits.« (104)

48 Herman Melville: Bartleby, The Scrivener. In: Amerikanische Meistererzählungen/Famous

American Short Stories. Köln: Anaconda (2013), 158.

49 Deleuze: Bartleby, 10.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 209

des Wählens enthält einen Hinweis darauf, dass der Protagonist nicht ganz

indifferent, sondern vielmehr ebenso kritisch und radikal eingestellt war wie

die Studierenden 1968. Denn der Unwille zur Wahl rekurriert implizit auch

auf die von Raoul Vaneigem ebenfalls 1967 publizierte Schrift Traité de savoir-

vivre à l’usage des jeunes générations. Vaneigem, ein anarchistischer Kulturkri-

tiker mit einigem Einfluss auf die 68er, bringt dort das in der Kapitalismus-

kritik häufig wiederholte Argument vor, dass die ›Wahl‹ in der Konsumgesell-

schaft keine eigenständige Handlung, sondern ideologische Untergebenheit

sei. »L’outil dans la production, le choix conditionné dans la consommation

deviennent les supports du mensonge«, schreibt er, »les médiations qui, in-

citant l’homme, producteur et consommateur, à agir illusoirement dans une

passivité réelle«.50 Liest man Perecs Roman aus dieser Perspektive, so lässt

sich seine Indifferenz ohne weiteres als Versuch einer tatsächlichen Handlung

lesen (nur eben ohne die terroristische und emotionale Tendenz, wie sie von

Vaneigem propagiert wird). Die Erzählung laboriert im Großen und Ganzen

an eben dieser Idee: dass was man üblicherweise als Handlung begreift –

ein Sich-Entscheiden, Urteilen, zur Prüfung gehen, arbeiten – illusorisch ist.

Dass, in Folge, nichts zu tun bedeutet, zu handeln.

Die Indifferenz des Protagonisten kommt nicht nur in der sprachlichen

Verflachung zum Ausdruck. Sie wird auch durch die wiederholten Behaup-

tungen performiert, indifferent zu sein.51 Der Protagonist, der imModus des

»tu« sich selbst anspricht, betont immerwieder,wie egal ihm alles ist, undwie

gleichgültig er der Welt gegenübersteht. Variationen dieser Erklärung sind

in fast jeden Abschnitt des Textes eingewebt. Bei dieser Strategie fallen zwei

Dinge auf: Zum einenwiederholt sich der Protagonist diesbezüglich sehr häu-

fig, und zum anderen benutzt er sehr viele verschiedene Ausdrücke – zu viele

eigentlich, in Anbetracht der Neutralitäts-Strategie der Sprachreduktion.

50 Raoul Vaneigem: Traité de savoir-vivre à l’usage des jeunes générations. Paris: Gallimard

(1967), 85.

51 Auch de Chalonge stellt fest, dass imRoman Indifferenz nicht nur thematisch, sondern

auch wörtlich bestimmend ist. Florence de Chalonge: Stylistique de l’indifférence. Un

hommequi dort. In:Georges Perec.Artisan de la Langue. Hg. v. VéroniqueMontémont u.a.

Lyon: Presses Universitaires (2012), 146.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Nichtstun als politische Praxis

Tabelle: Ausgewählte Ausdrücke und Häufigkeit ihres Auftretens

nul bzw. nulle 47

detaché (3), l’indifférent (8), ignorant (5) 16

inerte (3), immobile (12) 15

creuse (1), vide (13), peu importante (1) 15

neutre 8

absurde (2), inutile (5) 7

faible 5

Die Häufigkeit und Varianz der Neutralitätsbehauptungen lassen sich

auch hier besonders anschaulich im Vergleich mit dem Intertext »Bartleby,

The Scrivener« darstellen. Der Unterschied zwischen dem Protagonisten

Perecs und seinem Melville’schen Vorbild ist quantitativ greifbar: verwendet

Bartleby (in einemWerkumfang von ca. 15 000 Wörtern) seine Formel 12-mal

in exakt dem gleichen Wortlaut, so enthält Un homme qui dort (bei ungefähr

35 000 Wörtern) eine ungleich stärkere Gleichgültigkeits-Isotopie52 mit ca.

100 Erwähnungen vieler verschiedener Schlüsselbegriffe wie »lʼindifférent«,

»ignorant« und »inutile« (siehe Tabelle) und doppelt so vielen gleichsam

gefluchteten Negationen – »tu nʼas plus besoin dʼexcuses, de regrets, de

nostalgies. Tu ne rejettes rien, tu ne refuses rien« (Hqd 32f.)53 oder »que tu

nʼentreprends plus jamais de les [tes repas] varier« (Hqd 110).54

Die Anzahl der neutralen bzw. negierenden Aussagen ist bei Perec also

achtfach größer als bei Melville, und um ein Vierfaches größer, wenn man

den größeren Werkumfang einkalkuliert.55 Wie aber wirkt dieser quantita-

tive Unterschied? Die Meinungen in der Forschung sind zweigeteilt. Die ei-

nen nehmen die Proklamation der Indifferenz ernst – Kathrin Glosch zum

Beispiel hält den Roman für eine genuine »Odyssee der Indifferenz«, da alle

52 Ich verwende den Isotopie-Begriff nach Greimas. Vgl. Algirdas J. Greimas: Struktura-

le Semantik. Methodologische Untersuchungen. Übers. v. Jens Ihwe. Wiesbaden: Vieweg

(1971), 45f., 60f.

53 »[D]u brauchst keine Entschuldigungen, keine Reue, keine Sehnsüchte mehr. Du ver-

wirfst nichts, du lehnst nichts ab.« (20)

54 »[D]u unternimmst nie mehr den Versuch, sie [deine Mahlzeiten] zu variieren« (67).

55 Nicht zuletzt vielleicht deshalb, weil der Protagonist im Gegensatz zu Bartleby auch

der Erzähler ist, und deshalb die Geschichte beeinflussen, seine Meinungen freier ar-

tikulieren kann.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 211

»Momente der Sinnstiftung« ausgeschlossen werden.56 Auch Robert Stock-

hammer ist dieser Meinung. Er bezeichnet gleichermaßen das Verhalten des

Studenten als Verfahren, das »zu einem Indifferenzpunkt führen [soll], an

dem das menschliche Subjekt die Massen von Informationen […] verarbeitet,

oder eher durch sie hindurch passieren lässt, als sei es eine IT-Maschine.«57

AndereWissenschaftlerInnen, und dazu gehöre auch ich, bezweifeln, dass im

Roman reine Indifferenz erzählt wird. Klar ist, dass der Protagonist indiffe-

rent werden will. Deshalb spricht er davon als von etwas, das noch nicht ist,

aber was er lernenmuss: »Tu as tout à apprendre, tout ce qui ne s’apprend pas:

la solitude, l’indifférence, la patience, le silence« (Hqd 68) – »Du musst alles

lernen, alles, wasman nicht lernen kann: die Einsamkeit, die Gleichgültigkeit,

die Geduld, das Schweigen« (41). Vor diesem Hintergrund ist jedoch die stän-

dige Behauptung des Protagonisten, indifferent zu sein, keinesfalls wörtlich

zu verstehen – ›indifferent‹ sagen hat schließlich eine andere Bedeutung als

›indifferent‹ sein. Dass er es sich ständig sagt, kann viele andere Gründe ha-

ben: Vielleicht handelt es sich dabei um Beschwörungen einer noch nicht ein-

getretenen Indifferenz, die mittels der performativen Macht der Sprache zur

Tatsache werden soll. Vielleicht kompensiert er dadurch seine Unfähigkeit,

wirklich indifferent zu sein. Vielleicht ist er trotzig, oder obsessiv. Wie dem

auch sei: Die Frequenz der Erwähnung suggeriert, dass er seinen Anspruch

per definitionem unterläuft. Seine Indifferenz ist prätentiös. So schreibt auch

David Gascoigne: »In a sense, a struggle for indifference can never be won,

for struggle itself contravenes indifference.«58 Indem der Student seine In-

differenz zum dominanten Thema seiner Erzählung macht, drückt er eine

Neigung aus, die von diesem Thema eigentlich logisch ausgeschlossen ist.

Indifferenz als Kritik

Im Topos der Indifferenz ist ein performativer Widerspruch enthalten, der

signalisiert, dass der Erzähler-Protagonist gar nicht indifferent, sondern viel-

mehr kritisch ist. Das sieht man in der Perec-Forschung zumeist anders, was

vor allem an einem kurzsichtigen Verständnis des Neutralitäts-Topos liegt.

Der Umstand, dass der Erzähler-Protagonist sein Nicht-Tun nicht als Ges-

te verstanden wissen will, scheint die Möglichkeit einer kritischen Intention

vermeintlich von vornherein auszuschließen. Leonhard Fuest nimmt in seiner

56 Glosch: Gleichgültigkeit, 210, 211.

57 Robert Stockhammer: 1967. Pop, Grammatologie und Politik. Paderborn: Fink (2017), 170.

58 Gascoigne: The Games of Fiction, 135.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Nichtstun als politische Praxis

Studie Poetik des Nicht(s)tuns (2008) gerade diese Abwesenheit einer kritischen

Intention zum Anlass, dem Erzähler-Protagonisten die Kritikfähigkeit gleich

ganz abzusprechen. Anstatt in der Art der Artikulation von Indifferenz eine

Kritik zu sehen, sucht Fuest sie abseits von ihr, in den Lerninhalten des auf-

gegebenen Soziologiestudiums (Erwähnung finden Aron, Tocqueville, Marx,

Weber und Lukács).Weil diese Positionen nur erwähnt, aber nicht verarbeitet

werden, unterstellt Fuest dem Roman, das darin gegebene gesellschaftskriti-

sche Potential nicht auszuschöpfen:

Wäre aus dieser Themenstellung nicht eine treffliche politische Unterfütte-

rung der Verweigerung zu ziehen? Müßte nicht über Industrialisierung und

Entfremdung, über Ausbeutung, über die Verkürzung der Arbeitszeit, viel-

leicht noch unter Hinzuziehung von Lafargues Recht auf Faulheit, gesprochen

werden? […] Und obwohl der Student die damit einhergehenden »frommen

Lügen« (»pieux mensonges«) durchschaut, entzündet sich hieran kein kriti-

scher Funke, kein Widerstand […].59

Fuests Interpretation zeigt ein Unverständnis des historischen Kontexts, in

dem Perecs Roman situiert ist. Die Tatsache, dass der Erzähler-Protagonist

die von der Universität bereitgestellten ökonomischen und soziologischen

Theorien nicht als Werkzeug einer Gesellschaftskritik zur Hand nimmt,

spiegelt die oben von Bourdieu und Passeron umrissene Feststellung, dass

die französische Universität jedes systemkritische Verhalten unterbindet,

das auch ihr selbst schaden könnte. Die neutrale Distanz zu den Theorien,

die Fuest zufolge »eine treffliche politische Unterfütterung der Verweige-

rung« (s.o.) abgeben würden, zeigt an, dass der Protagonist innerhalb dieses

Diskurses und mit diesem Material eben keine Möglichkeit (mehr) sieht, sich

kritisch zu äußern.

Die Indifferenz im Roman wird auch aus epistemologischen Gründen als

unkritisch wahrgenommen. Robert Stockhammer zum Beispiel hält Indiffe-

renz in Un homme qui dort für historisch ›nachvollziehbar‹, weil in den späten

60er-Jahren eine Art Relativitäts-Bewusstsein entstanden sei, das die Mög-

lichkeit von Kritik überhaupt in Frage stellt – indifferent zu sein bedeute in

dem Fall, dies zu akzeptieren. Stockhammer meint, die Verlagerung vom ei-

nen in das andere Episteme – von der Möglichkeit zur Unmöglichkeit der

Kritik – an Perecs Werk ablesen zu können. In seinem ersten Roman Les Cho-

ses (1965) habe es so noch Artikulationen von Kritik gegeben, zum Beispiel

59 Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns, 245. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 213

eine Ablehnung des sogenannten »Coca-Cola-way-of-life«, der »nicht bloß

den Konsum bestimmter typischer Waren, sondern den konsum-geprägten

Lebensstil überhaupt« problematisiert.60 In Un homme qui dort sei es jedoch

anders. Zwar gebe es auch hier eine Abwendung vonMarkennamen (z.B.Nes-

café) und eine Entdifferenzierung von Sprache, die auf die Unterschiedslosig-

keit materiellerWaren hinweise.Doch dadurchwerde keine Kritik formuliert.

Es handele sich vielmehr um Verfahren, die zu einem »Indifferenzpunkt füh-

ren« sollen,61 um die eigene Kritikunfähigkeit anzunehmen:

DieAuseinandersetzungmit derWarenkultur entzieht sich imParadigma 67

der Alternative von Kritik und Affirmation schon deshalb, weil bemerkens-

wert viele Teilnehmer an dieserWarenkultur selbstreflexiv genug geworden

sind, um zu wissen, dass sie keinen archimedischen Punkt der Kritik von au-

ßen mehr beziehen könnten.62

Die Indifferenz von Perecs Protagonisten ist, so impliziert Stockhammer, die

logische Folge der Einsicht, dass man gar nicht mehr ›objektiv‹ kritisieren

kann. Diese Auslegung lässt jedoch eine wichtige Frage offen. Und zwar, ob

die Indifferenz auch affirmativ ist, oder ob sie nicht vielmehr als Resignation,

und damit auch als Geste des Bedauerns oder gar der Verzweiflung gelesen

werden kann, in der auch kritisches Potential verborgen liegt. Die Tatsache,

dass der Protagonist unter seiner Indifferenz leidet und sie letztlich aufgibt,

spricht für letzteres. Die Indifferenz des Protagonisten ist nämlich nicht ein-

fach eine bereitwillige Anpassung an die Gegebenheiten seiner Zeit, es ist die

Zurschaustellung des Nicht-Kritisieren-Könnens als ein Problem.

Die Indifferenz inUnhomme qui dort wurde in der Forschung bisher zuUn-

recht als unkritisch betrachtet. Im Roman wird nämlich doch Kritik geübt,

und zwar im Sinne Michel Foucaults. Foucault versteht Kritik als eine »be-

sondere Haltung neben dem großen historischen Prozeß der Regierbarma-

chung der Gesellschaft«, die sich gegen diese ›Regierbarmachung‹ wendet.63

Kritik sei damit, so Foucault, »die Kunst nicht dermaßen regiert zu wer-

den.«64 So verstanden bedeutet Kritik also ein Hinterfragen von Macht, Ge-

setz undWahrheit, und beschreibt sie als »Funktion der Entunterwerfung«.65

60 Stockhammer: 1967, 67.

61 Stockhammer: 1967, 170.

62 Stockhammer: 1967, 70.

63 Michel Foucault:Was ist Kritik? Übers. v. Walter Seitter. Berlin: Merve (1992), 16f., 12.

64 Foucault:Was ist Kritik?, 12.

65 Foucault:Was ist Kritik?, 15.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Nichtstun als politische Praxis

Auf den ersten Blick könnte man indessen meinen, dass eine derart negative

Haltung zur Norm in der Indifferenz prinzipiell nicht gegeben ist. Indiffe-

renz ist, um noch einmal Blanchots einschlägige Gedanken zum Neutralen

zu zitieren, »weder Affirmation noch Negation« zuzuordnen.66 Indifferentes

Sprechen schließt so eigentlich die Möglichkeit von Kritik aus, da es keiner-

lei Urteil zulässt, weder Zustimmung noch Ablehnung. Doch tatsächlich be-

zeichnet dieser Unwille zum Urteil ebenfalls eine Abwendung von der Macht:

der Macht des Urteils. Die »Erfahrung des Neutralen«, führt Blanchot aus,

bedeutet ja gerade,

in jene Verantwortung des Sprechens einzutreten, welches spricht, ohne ir-

gendeine Form der Macht auszuüben, selbst diejenige Macht, die sich voll-

zieht, wennwir blicken, da wir, wennwir blicken, dasjenige und denjenigen,

der sich vor uns befindet, innerhalb unseresHorizonts undunseres Sichtkrei-

ses67

halten. Eben diese ›Machtferne‹ findet sich in Un homme qui dort. Sie findet

Ausdruck im Plan des Protagonisten, nicht zu wählen, nicht zu interpretie-

ren und auch nicht interpretierbar zu sein. Er möchte der Macht, also der

Interpretation des dominanten Diskurses, weder unterliegen noch sie unter-

stützen. Seine Indifferenz ist Ausdruck dieser ›Entunterwerfung‹ insofern sie

eine Weigerung darstellt, diese Macht durch ein affirmatives oder negieren-

des Verhalten als gegeben zu akzeptieren und damit zu legitimieren. In der

gleichen Art undWeise, wie der proletarische Generalstreik bei Benjamin das

bestehende Recht weder erhalten noch ersetzen, sondern abschaffen will, um

die ihm inhärenten Fehler nicht zu reproduzieren,68 so ist auch das Ziel der

Indifferenz nicht ein bloß ›legitimierendes‹ Verhalten zu Bestehendem, son-

dern eine Unterbrechung. Eine Unterbrechung, die sich auf ein ablehnendes

Urteil stützt, ohne jedoch in denMechanismen partizipieren zu wollen, in de-

nen eine Ablehnung üblicherweise ausgedrückt werden kann. Es ist demnach

ein Urteil, das sich nicht als solches ausdrückt – eine Kritik ohne Kritik, ein

Nichtstun. Darin liegt die Befreiung, die die Indifferenz zu leisten vermag.

Roland Barthes schreibt in Le Degré zéro de lʼécriture (1953) dem Neutrum eben

66 Blanchot: Einklammerungen, 25.

67 Blanchot: René Char und das Denken des Neutralen. In: Ders.: Das Neutrale, 21. Herv.

meine.

68 Vgl. Kapitel »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 215

diese Funktion auf der Ebene der Sprache und der Literatur zu: »In dem Stre-

ben nach Befreiung der literarischen Sprache hier eine andere Lösung: eine

neutrale Schreibweise schaffen, die von aller Unterwerfung unter eine gekenn-

zeichnete Ordnung der Sprache befreit ist.«69

Diese sprachliche ›Entunterwerfung‹ findet in Perecs Roman statt und

verweist darüber hinaus auch auf die Ebene des Politischen. Die Indifferenz

seines Protagonisten bedeutet, im Foucault’schen Sinn, eine Unzufriedenheit

mit der Art undWeise, wie er ›regiert‹ wird. Diese ›Regierung‹ bezieht sich im

Roman vornehmlich auf die Geschichtsphilosophie des Fortschritts und den

Wert, den sie auf die Idee eines aktiven, zielgerichteten und strebsamenMen-

schen legt. Indem er nichts tut, unterminiert er die Werte dieser ›Regierung‹.

Die Performanz der Indifferenz ist also ein Hinweis auf Systemkritik, und

das nächste Unterkapitel (Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbe-

stimmung) widmet sich der Analyse ihrer Inhalte. Dort wird argumentiert,

dass die in der Indifferenz entwickelte Praxis des Nichtstuns einen Versuch

darstellt, aus der bestehenden bestimmten Gesellschaftsordnung auszutre-

ten. Was dieser Austritt für den Protagonisten bedeutet, verändert sich im

Laufe des Romans. Während es zunächst den Anschein erweckt, er würde

dadurch im Sinne Hannah Arendts handeln, so wendet sich dies zum Ende

der Geschichte. Die neugewonnene Kontrolle des Protagonisten über sein Le-

ben steigt ihm zu Kopf und entwickelt sich zu einer unhaltbaren Herrschafts-

phantasie. Mit ihrem Zusammenbruch endet auch das Nichtstun.

Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung

Der Topos des Nichtstuns ist im Roman Un homme qui dort auch auf einer po-

litischen Ebene bedeutsam. In ihm äußert sich eine bestimmte Gesellschafts-

kritik, und zwar eine Ablehnung der Geschichtsphilosophie des Fortschritts. Die

Idee eines solchen Fortschritts, wie sie im folgend zitierten Abschnitt umris-

sen wird, ist in der Wahrnehmung des Protagonisten kausal an menschliche

Handlung geknüpft. Diese Kausalität wird, ebenso wie die Möglichkeit eines

verändernden Tuns überhaupt, im Roman geleugnet.

autour de toi tu as vu, de tout temps, privilégier l’action, les grands projets,

lʼenthousiasme : homme tendu en avant, homme les yeux fixés sur lʼhori-

69 Roland Barthes: Am Nullpunkt der Literatur. Übers. v. Helmut Scheffel. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp (1985), 88. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Nichtstun als politische Praxis

zon, homme regardant droit devant lui. Regard limpide, menton volontaire,

démarche assurée, ventre rentré. La ténacité, lʼinitiative, le coup dʼéclat, le

triomphe tracent le chemin trop limpide dʼune vie trop modèle, dessinent

les sacro-saintes images de la lutte pour la vie. Les pieux mensonges qui

bercent les rêves de tous ceux qui piétinent et sʼembourbent, les illusions

perdues des milliers de laissés-pour-compte, ceux qui sont arrivés trop tard,

ceux qui ont posé leur valise sur le trottoir et se sont assis dessus pour sʼé-

ponger le front. (Hqd 32, Herv. meine)

–––

[D]u hast zu allen Zeiten um dich herum gesehen, dass man der Tat, den

großen Plänen, der Begeisterung den Vorzug gab: dem nach vorne streben-

den Menschen, mit dem Blick auf den Horizont, dem geradeaus schauen-

den Menschen. Klarer Blick, willensstarkes Kinn, sicherer Gang, eingezoge-

ner Bauch. Hartnäckigkeit, Initiative, Glanzleistung, Triumph, zeichnen den

allzu überschaubaren Weg eines allzu beispielhaften Lebens, zeichnen die

sakrosankten Bilder vom Kampf ums Dasein. Die frommen Lügen, die die

Träume all derer einlullen, die sich abstrampeln und im Dreck steckenblei-

ben, die verlorenen Illusionen der Tausenden, die den Anschluss verpasst

haben, derer, die zu spät gekommen sind, derer, die ihren Koffer auf den

Bürgersteig gestellt und sich draufgesetzt haben, um sich die Stirn abzuwi-

schen. (20, Herv. meine)

In diesem Abschnitt wird durch die Verwendung von Formulierungen wie

»nach vorne strebend« (»en avant«), »geradeausschauend« (»regardant droit

devant lui«), »sicherer Gang« (»démarche assurée«), »Glanzleistung« (»coup

dʼéclat«) und »Triumph« (»triomphe«), sowie den »allzu überschaubaren Weg

eines allzu beispielhaften Lebens« (»le chemin trop limpide dʼune vie tropmo-

dèle«) das Konzept einer garantiert positiven Progression des menschlichen

Lebens evoziert. Die Tat (»lʼaction«) hat in dieser Idee eine privilegierte Stel-

lung: das geplante, enthusiastische Tun könne angeblich den Fortschritt ga-

rantieren.Dies gelte für das Leben des Individuums ebensowie für die Gesell-

schaft im Ganzen bzw. die Menschheitsgeschichte, darauf verweist die Ver-

wendung des Plurals in der zweiten Hälfte des Abschnitts (»tous ceux«, »des

milliers«). Der ›Triumph‹ ist dabei Zeichen eines im 20. Jahrhundert vorherr-

schenden Geschichtsoptimismus, der sich in liberal-wirtschaftlichen Vorstel-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 217

lungen eines unendlichen Wachstums oder der epistemologischen Perfektio-

nierung im Bereich der Naturwissenschaften manifestiert.70

Im zweiten Teil des zitierten Abschnittes wird dieser Fortschrittsoptimis-

mus demontiert: Es handele sich bei dieser Vorstellung um fromme Lügen

(»pieux mensonges«), Träume (»rêves«) und verlorene Illusion (»illusions per-

dues«), da diejenigen, denen der Triumph versprochen wurde, im Dreck ste-

ckenbleiben (»sʼembourbent«), wenn sie in der Chronologie dieses Fortschrei-

tens etwas falsch gemacht haben. Sie werden abgehängt und zurückgelassen

(»laissés-pour-compte«), weil sie zu spät gekommen sind (»sont arrivés trop

tard«). Der Protagonist macht mehrmals deutlich, dass ihm diese geschichts-

philosophische Sichtweise sein Leben lang aufgedrängt wurde. Sein Austritt

aus der Universität, und das damit einsetzende Nichtstun, sind Zeichen für

das Ende seiner Bereitschaft, an dieses Konzept zu glauben:

rien ne reste de cette trajectoire en flèche, de ce mouvement en avant où

tu as été, de tout temps, invité à reconnaître ta vie, cʼest-à-dire son sens, sa vérité

(Hqd 28, Herv. meine).

–––

nichts bleibt von dieser pfeilförmigen Flugbahn, von dieser Vorwärtsbewe-

gung, in der du von jeher aufgefordert worden bist, dein Leben zu erkennen, das

heißt, seinen Sinn, seineWahrheit (17, Herv. meine)

Diese Aussage impliziert, dass der Protagonist dieser Ideologie eigentlich nie,

höchstens zum Schein,71 gefolgt ist. Heißt es doch, dass er immer aufgefor-

70 Vgl. hierzu David Engels Ausführungen: »Der Aufschwung der frühneuzeitlichen Staa-

tenwelt, der Einflußder Reformationundder großenEntdeckungsfahrtenund schließ-

lich die beginnende Industrialisierung des 18. Jahrhunderts sollten dann den Glau-

ben an einen uneingeschränkten »Fortschritt« für lange Zeit zur leitenden Doktrin der

abendländischen Geschichtsphilosophie erheben.« David Engels: Biologistische und

Zyklische Geschichtsphilosophie. Ein struktureller Annäherungsversuch. In: Von Pla-

ton bis Fukuyama. Biologistische und zyklische Konzepte in der Geschichtsphilosophie der An-

tike und des Abendlandes. Hg. v. Dems. Brüssel: Éditions Latomus (2015), 42. In seiner

ideengeschichtlichen Aufarbeitung stellt Engels fest, dass sich immer wieder »grund-

legende Zweifel an der Natur jenes »Fortschritts« offenbaren sollten«, so zum Beispiel

bei Giambattista Vico und Oswald Spengler, von denen dieser Fortschritt »eher als we-

sentlich spätzeitliche und ephemere Besonderheit der europäischen Kultur empfun-

den wurde« (ebd. 42f.).

71 Diese scheinhafte ideologische Anpassung könnte auch mit der Studienrichtung des

Protagonisten, der Soziologie, zusammenhängen. So schreiben Bourdieu und Passe-

ron: »Die geisteswissenschaftliche Fakultät mit ihren Disziplinen wie Soziologie, Psy-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Nichtstun als politische Praxis

dert worden war (»invité à reconnaître«), in der Vorwärtsbewegung (»mouve-

ment en avant«) sein Leben zu erkennen, nicht jedoch, dass er es wirklich auch

erkannt habe. Die Konsequenz, die er aus dieser Absage zieht, ist das Kern-

element des Fortschritts, d.h. die Handlung (»lʼaction«) zu verweigern. Diese

Entscheidung ist insofern hochinteressant als sie der Strategie der 68er dia-

metral entgegengesetzt ist – obwohl auch sie die Idee des Fortschritts als ge-

fährlich und verantwortungslos anprangerten. So merkte Hannah Arendt an,

dass der Zweifel an den positiven Effekten eines solchen Fortschrittdenkens

die Studentenbewegung der späten 1960er-Jahre als Ganze charakterisiere:

[W]ennman fragt, was denn nun eigentlich diese gänzlich unvorhergesehe-

ne Entwicklung an den Universitäten in der ganzenWelt ausgelöst hat, kann

man nicht gut übersehen, daß eine Erfahrung dieser Generation in der Tat

überall gemeinsam ist, die überdies ohne Beispiel und ohne Analogie ist –

die Erfahrung, daß gerade der »Fortschritt« in mancherlei Hinsicht das Le-

ben auf der Erde katastrophal bedroht […]. Mit diesen »Fortschritten«, bzw.

ihren wissenschaftlichen Grundlagen, werden sie an den Universitäten ver-

traut gemacht, und was sie dabei lernen, ist unter anderem auch, daß die

Wissenschaften nicht nur unfähig scheinen, die verhängnisvollen Folgen ih-

rer eigenen Technik rückgängig zu machen, sondern daß man nun nachge-

rade das Stadium erreicht hat, »where thereʼs no damn thing you can do that

canʼt be turned into war«.72

Perecs Ablehnung eines progressiven Geschichtsdenkens ist ein Vorläufer der

von Arendt den 68ern attestierten Angst, dass es keine Absicherung für das

Fortbestehen der Welt gibt. Die unterschiedliche Reaktion auf diese gemein-

same Angst verweist auf die Verschiedenheit der Einschätzungen in Bezug

auf das Wirkpotential von Handlung. Arendt attestierte den Studierenden ei-

ne »Lust am Handeln«, die sich erklärt aus einem »noch nicht aufgebrauch-

chologie oder Sprachen kann solchen Studenten aus dem Bildungsbürgertum als ein

Refugium dienen, die sich gesellschaftlich zu einem Hochschulstudium »verpflichtet«,

ohne rechte Neigung diesen Fächern zuwenden, um zumindest den Schein sozialer

Vernunft zu wahren.« Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 17.

72 Arendt: Macht und Gewalt, 20. Am Schluss zitiert Arendt Jerome Lettvin vom M.I.T. in

The New York Times Magazine vom 18. Mai 1969. Auch Stephen Spenders Augenzeu-

genbericht des Mai 1968 in Paris gibt einige Hinweise auf die Fortschrittsskepsis der

Bewegung, z.B.: »Students, refuse categorically the ideology of ›output‹ [rendement],

of ›progress‹ and such-called pseudo-forces.« Stephen Spender: The Year of the Young

Rebels. London: Widenfeld and Nicolson (1969), 45.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 219

ten Vorrat an Vertrauen in dieMöglichkeit, durchHandeln dieWelt zu verändern«.73

Perecs Protagonist hingegen hat dieses Vertrauen verloren:

quoi que tu fasses, où que tu ailles, tout ce que tu vois n’a pas dʼimportance,

tout ce que tu fais est vain, tout ce que tu cherches est faux. (Hqd 140)

–––

was du auch tust, wohin du auch gehst, alles, was du siehst, ist ohne Bedeu-

tung, alles, was du tust, ist sinnlos, alles, was du suchst, ist falsch. (86)

Doch der Protagonist hält nicht nur sein eigenes Tun für sinnlos, sondern

auch das seiner Mitmenschen. Diese, so suggeriert er, glaubten weiterhin an

den Fortschritt und agierten diesen aus. Allerdings scheint gerade die ideo-

logische Zugehörigkeit, in der es einen Glauben daran gibt, durch Handlung

den Fortschritt voranzutreiben, aus der Sicht des Protagonisten den Wert ih-

res Tuns aufzuheben, wie im folgenden Passus dargelegt wird:

Tu ne sais rien des lois qui font se rassembler ces gens qui ne se connaissent

pas, que tu ne connais pas, dans cette rue où tu viens pour la première fois de

ta vie, et où tu nʼas rien à faire, sinon regarder cette foule qui va et vient, se

précipite, sʼarrête : ces pieds sur les trottoirs, ces roues sur les chaussées, que

font-ils tous ? Où vont-ils tous ? Qui les appelle ? Qui les fait revenir? Quelle

force ou quelmystère les fait poser alternativement le pied droit puis le pied

gauche sur le trottoir avec, dʼailleurs, une coordination qui saurait difficile-

ment être plus efficace ? Des milliers dʼactions inutiles se rassemblent au

même instant dans le champ trop étroit de ton regard presque neutre. (Hqd

73)

–––

Du weißt nichts von den Gesetzen, nach denen diese Leute, die sich nicht

kennen und die du nicht kennst, in dieser Straße zusammenkommen, in der

du zum ersten Mal in deinem Leben bist, in der du eigentlich nichts zu tun

hast, höchstes diese Menge anzuschauen, die kommt und geht, sich beeilt,

stehenbleibt: diese Füße auf demBürgersteig, diese Räder auf der Fahrbahn,

was machen sie nur alle? Wo wollen sie hin? Wer ruft sie? Wer lässt sie zu-

rückkommen? Welche Kraft oder welches Mysterium lässt sie abwechselnd

den rechten, dann den linken Fuß mit einer Koordination übrigens, wie sie

73 Arendt:Macht und Gewalt, 19. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Nichtstun als politische Praxis

kaum wirksamer sein könnte, auf den Bürgersteig setzen? Tausende sinn-

loser Handlungen kommen im selben Augenblick im allzu engen Sehfeld

deines fast neutralen Blicks zusammen. (44f.)

Der Protagonist sieht die anderen Menschen um sich herum nicht als eigen-

ständige Akteure, sondern stilisiert sie zu Puppen an einem Strang, die von

einer mysteriösen Kraft gelenkt werden – eine »force ou [un] mystère les fait

poser alternativement le pied droit puis le pied gauche sur le trottoir«. Die

Begriffe Kraft (»force«), Mysterium (»mystère«) und vor allem Gesetz (»lois«)

zu Beginn des Absatzes verweisen auf die geschichtsphilosophisch prävalente

Idee, dass die Ausbildung der Geschichte nach einem bestimmten Formprin-

zip, einem Gesetz, von statten geht. Die Vorstellung dabei ist, dass im Verlauf

der Geschichte die »bestimmung einer höherenmacht« erkennbar ist,74 bzw. dass

aufgrund einer Kenntnis dieser Bestimmung die zukünftige geschichtliche

Entwicklung vorhergesagt werden kann.

Diese Vorstellung bringt eine Komplikation der Handlungsverantwort-

lichkeit mit sich. Glaubt man an die geschichtliche Lenkung durch eine höhe-

reMacht –Arendt nennt den göttlichenDrahtzieher Platos oder AdamSmiths

»unsichtbare Hand« als Beispiele – so macht man damit einen übermensch-

lichen »Jemand« für die »sich ergebende Geschichte verantwortlich«.75 Was

in der Folge bedeutet, dass demMenschen die historische Verantwortlichkeit

für sein Handeln entzogen und so auch die Motivation zur Handlung genom-

men wird.76 Der Erzähler-Protagonist in Un homme qui dort ruft eben dieses

Problem auf, indem er nicht nur die Existenz eines geschichtlichen Gesetzes

evoziert, sondern die Kraft dieses Gesetzes sogar personifiziert: »Qui les ap-

pelle?Qui les fait revenir?« (Herv.meine). Durch den Rückgriff auf das passive

Element des geschichtsphilosophischenDeterminismus stellt der Protagonist

das Leben als Spiel dar, in dem der Mensch nur eine Spielfigur ist, nie aber

der eigenverantwortliche Spieler. Die Konsequenz daraus ist, dass der Prot-

agonist den Verlauf seines zukünftigen Lebens schon vor sich ausgebreitet

sieht, allerdings ohne Möglichkeit, darin einzugreifen:

74 Gesetz. In: DWB Bd. 5, Sp. 4071.

75 Arendt: Vita activa, 230.

76 Die mögliche Verleitung zur Apathie ist der zentrale Grund für Arendts Ablehnung

deterministischer Geschichtsphilosophie. »[D]eterminism[…] can be construed as re-

lieving human beings of responsibility for their actions,« schreibt Kang. Taran Kang:

Origin and Essence: The Problem of History in Hannah Arendt. In: Journal of the History

of Ideas 74 (1), 2013, 143.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 221

Tu nʼas que vingt-cinq ans,mais ta route est toute tracée. Les rôles sont prêts,

les étiquettes : du pot de ta première enfance au fauteuil roulant de tes vieux

jours, tous les sièges sont là et attendent leur tour. Tes aventures sont si bien

décrites que la révolte la plus violente ne ferait sourciller personne. Tu auras

beau descendre dans la rue et envoyer dinguer les chapeaux des gens, cou-

vrir ta tête dʼimmondices aller nu-pieds, publier des manifestes, tirer des coups

de revolver au passage dʼun quelconque usurpateur, rien nʼy fera : ton lit est déjà

fait dans le dortoir de lʼasile, […]. Tout est prévu, tout est préparé dans les

moindres détails : les grands élans du cœur, la froide ironie, le déchirement,

la plénitude, lʼexotisme, la grande aventure, le désespoir. (Hqd 53f., Herv.

meine)

–––

Dubist erst fünfundzwanzig Jahre alt, aber deinWeg ist fertig vorgezeichnet.

Die Rollen sind verteilt, die Etikette liegen bereit: vom Topf deiner frühen

Kindheit bis zum Rollstuhl deiner alten Tage stehen alle Sitze da und war-

ten, bis sie dran sind. Deine Abenteuer sind so genau beschrieben, dass der

gewaltigste Aufruhr niemanden mit der Wimper zucken ließe. Selbst wenn

Du auf die Straße läufst und den Leuten die Hüte herunterschlägst, wenn

du deinen Kopfmit Kehricht bedeckst, barfuß gehst,Manifeste veröffentlichst,

mit demRevolver auf irgendeinenUsurpator schießt, eswird sich nichts daranän-

dern: dein Bett im Schlafsaal des Altersheims ist bereits gerichtet, […]. Alles

ist vorhergesehen, alles ist bis auf die kleinsten Einzelheiten vorbereitet: die

großen Regungen des Herzens, die kalte Ironie, die Zerrissenheit, die Fülle,

das Fremdartige, das große Abenteuer, die Verzweiflung. (33, Herv. meine)

Diese Vorstellung des Lebens, das wie eine Straßenbahn in fest eingestell-

ten Schienen auf ein längst festgelegtes Ziel zufährt – »ta route est toute

tracée« –, bedeutet die radikale Unterminierung jeglicher Kontingenz. Darin

drückt sich ebenfalls ein verlorener Glaube an dasEreignis aus.Das Ereignis ist

ein Vorfall, der nicht vorauszusehen ist, weil er aus der bekannten Ordnung

fällt – eine »rupture in the normal run of things«, wie Slavoj Žižek sagt.77 Ereig-

nisse sind, Hannah Arendt zufolge, an die Bedingung des menschlichen Han-

delns geknüpft. Denn zu handeln heißt, etwas Neues anzufangen und damit

ein Ereignis auszulösen.78 Doch der Erzähler-Protagonist schließt Handlung

77 Žižek: Event, 38.

78 Vgl. Arendt: Vita activa, 215f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Nichtstun als politische Praxis

und Ereignis kategorisch aus. Die Gesellschaft, in der er lebt, hat paradoxer-

weise bereits vorgefertigte Ideen von Ereignissen – »les grands élans du cœur,

la froide ironie, le déchirement, la plénitude, lʼexotisme, la grande aventure,

le désespoir« – die dem Individuum nicht unerwartet zustoßen, sondern ihm

wie nach Plan erscheinen. Ereignisse, die die bestehendeOrdnung verändern,

sind so undenkbar. Nicht zufällig werden in obigem Passus auch Handlun-

gen/Ereignisse erwähnt, die konventionell mit dem Herbeiführen einer po-

litischen Veränderung assoziiert werden – »la révolte la plus violente«, »pu-

blier desmanifestes«, »tirer des coups de revolver au passage dʼun quelconque

usurpateur« –, nur um ihnen dann ihre Ereignishaftigkeit, d.h. ihr Verände-

rungspotential abzusprechen: »rien nʼy fera«.Dabei ist es die Konventionalität

der Maßnahme, die einer möglichen Ereignishaftigkeit im Wege steht. Das

Ereignis bestehe aber darin, so Derrida, »das Unmögliche zu tun«.79 Doch

der Protagonist nimmt seine Umwelt als eine wahr, in der nur das Mögliche

getan, und deshalb auch nicht gehandelt werden kann.

Der Erzähler-Protagonist zeigt damit den statischen Charakter einer Ge-

sellschaft auf, die substanzielle Veränderungen verhindert. So bilden sich im

Roman zwei verschiedene Formen des Nichtstuns heraus:

(1) Zum einen die Handlungsunfähigkeit aller Gesellschaftsmitglieder, die

vielleicht meinen, wirklich zu handeln, aber tatsächlich der Handlungsillusi-

on der Fortschrittsideologie unterliegen. Johanna-Charlotte Horst argumen-

tiert analog, der Einzelne wäre in diesem System »zwar zu Aktionismus, aber

zu keinem selbstständigen Handeln getrieben« – diese »Art von Praxis ließe

sich als passive Aktivität beschreiben, in der Tätigkeiten zwar stattfinden und

auf bestimmte Ziele gerichtet sind, allerdings auf radikal heteronome, die den

Handelnden zum bloß Ausführenden degradieren«.80

(2) Zum anderen das reaktive Nichtstun des kritisch indifferenten Prot-

agonisten, der diese Handlungsillusion aufgegeben hat und direkt, quasi oh-

ne Umschweife, nicht handelt. Der Effekt, der sich daraus ergibt, steht in di-

rektem Gegensatz zu dem Motiv des Protagonisten. »Dem willenlosen Funk-

tionieren als passive Aktivität stellt der indifferente Protagonist eine Haltung

entgegen«, so meint wiederum Horst, »die entsprechend als passive Aktivität

79 Jacques Derrida: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen. Übers. v.

Susanne Lüdemann. Berlin: Merve (2003), 30.

80 Johanna-Charlotte Horst: Perecs Erbschaften. Zur Poetik der oulipotischen Freiheit. Disser-

tation. München: Ludwig-Maximilians-Universität (2017), 103.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 223

beschrieben werden kann.«81 Der Protagonist tut durch sein Nichtstun etwas

genuin Unerwartetes, und wird somit nicht nur aktiv, sondern scheint sogar

zu handeln. Die noch so vehement verleugnete Möglichkeit, dass sich in der

Indifferenz des Protagonisten ein Protest, ein Streik verbergen könnte, wie er

zu Beginn der Arbeit im Anschluss an Benjamin und Hamacher beschrieben

wurde, bestätigt sich – zumindest vorerst.

Das Nichtstun ist zu einer lesbaren Geste geworden, die auch, aber nicht

nur auf ihre eigene Mittelbarkeit verweist. Sondern auf die Bedingungen ih-

rer Entstehung. Daraus ergibt sich die Möglichkeit, auf eine neue Art und

Weise zu handeln, die jedoch im Verlauf der weiteren Geschichte außer Kon-

trolle gerät. Der einsame Protagonist steigert sich in eine Herrschaftsphan-

tasie hinein, die seine Praxis des Nichtstuns als unhaltbar offenbart und zu

einem Ende bringt. Seine Indifferenz, die von Beginn an nicht ›echt‹, son-

dern prätentiös war, unterliegt dem Druck ihrer eigenen Täuschung, und ver-

schwindet.

Nichtstun als geschichtliche Selbstbestimmung

Die im vorherigen Abschnitt erörterte Ablehnung des Fortschritts als domi-

nanter Geschichtsphilosophie liefert die Begründung für das Nichtstun, und

den Widerwillen gegenüber der Interpretation und die Indifferenz des Prot-

agonisten. Er verweigert sich der Handlung (»lʼaction«), weil sie in dieser

Ideologie das antriebstechnische Kernelement darstellt (= Nichtstun). Er ver-

weigert sich ebenso einer Rationalisierung seines Verhaltens durch die episte-

mische Brille dieser Ideologie (= Interpretationswiderwillen). Schließlich will

er zu ihr in keinerlei Verhältnis stehen, nicht mal in einem ablehnenden (=

Indifferenz). Er will stattdessen Distanz zwischen sich und der Macht – der

Geschichte, der Interpretation – etablieren.

Das heißt vor allem, sich ihrem geschichtlichen ›Gesetz‹ nicht mehr län-

ger zu unterwerfen. Zur Kritik gehört nämlich auch, so Foucault, der einen,

dominanten Geschichte eine individuelle entgegenzusetzen, sich »seine ei-

gene Geschichte zu machen«.82 Roland Barthes hat in Comment vivre ensemble

die Emanzipation von der Konvention und ihren Gesetzmäßigkeiten mithilfe

des Rhythmus-Begriffes umrissen: »Was die Macht in erster Linie auferlegt,

ist ein Rhythmus (des Lebens, der Zeit, des Denkens, des Diskurses usw.).

Die Forderung nach einem eigenen Rhythmus richtet sich immer gegen die

81 Horst: Perecs Erbschaften, 103.

82 Foucault:Was ist Kritik?, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Nichtstun als politische Praxis

Macht.«83 Der Protagonist tut also genau dies, und zwar in zweifacher Hin-

sicht. Zum einen fungiert er selbst als Erzähler der Romangeschichte und

übt so narrative Kontrolle aus. Indem er dabei sich selbst anspricht, koppelt

er sich vom Rest der Gesellschaft ab. Zum anderen schreibt er durch sein

Nichtstun eine Alternative zu der omnipräsenten Geschichte der Handlung

und des Fortschritts. Diese alternative Geschichte zeichnet sich unter ande-

rem durch Wahllosigkeit aus, die auch schon die Sprachreduktion zu Beginn

des Romans bestimmte. Er kreiert einen neuen Lebens- und vor allem auch

Tages-Rhythmus, der weder Konvention, noch individuellen Wünschen folgt,

d.h. weder Anpassung (Folge leisten) noch Individualisierung (eigene Wahl

treffen) ist. Er will eine ganz andere Geschichte erzählen, die gar nicht mehr

verstanden, nicht mehr interpretiert werden kann. Denn, wie Barthes eben-

falls (etwas eigentümlich) formuliert: »Den »großen Brauch« abschütteln wird

dann zu einer unverständlichen (unlesbaren) Handlung.«84

Der Protagonist wendet sich also gegen das Gesetz der Geschichte, gegen

den Rhythmus der Konvention. Zu diesem Zweck erfindet er für sich einen

neuen Rhythmus. Dieser besteht in einer alternierenden Abfolge von (1) Pha-

sen der Isolation und körperlicher Stasis, während derer er in seiner Mansar-

de ist, und (2) langen Spaziergängen durch die Stadt. Was wie ein durchaus

normaler Rhythmus klingt, ist tatsächlich etwas ungewöhnlich, weil die Ta-

geszeiten, in denen diese Tätigkeiten normalerweise passieren – Stillstand in

der Nacht, Bewegung am Tag – umgedreht sind:

Tu ne sors qu’à la nuit tombée, comme les rats, les chats et les monstres.

Tu traînes dans les rues, tu te glisses dans les petits cinémas crasseux des

Grands Boulevards. Parfois, tu marches toute la nuit ; parfois, tu dors tout le

jour. (Hqd 31)

–––

Du gehst erst bei Einbruch der Nacht aus demHaus, wie die Ratten, die Kat-

zen und die Ungeheuer. Du läufst ziellos durch die Straßen, du schleichst

dich in die kleinen, schmuddeligen Kinos an denGrands Boulevards.Manch-

mal läufst du die ganze Nacht hindurch; manchmal schläfst du den ganzen

Tag. (19)

Der Protagonist unterwandert die Konvention, indem seine Aktivität in die

Zeit fällt, in der dezidiert nicht andere Menschen, sondern Tiere und Phanta-

83 Barthes:Wie zusammen leben, 81.

84 Barthes:Wie zusammen leben, 197.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 225

siewesen aktiv werden (»les rats, les chats et les monstres«). Während andere

Menschen schlafen, läuft er durch die Nacht (»tu marches toute la nuit«) und

schläft dafür dann, wenn sie wach sind. Neben dieser Inversion setzt er dem

›Gesetz der Geschichte‹ eine Reihe selbsterfundener Regeln entgegen, die die

Rückgewinnung von Kontrollierbarkeit anzeigen. Die Regeln lassen »Hetero-

nomie in Autonomie umschlagen«.85 Auch außerhalb seiner Mansarde, wenn

er durch die Pariser Straßen läuft, sind seine Routen streng reglementiert:

Avec une rigueur louable, tu règles tes itinéraires. Tu explores Paris rue par

rue, du Parc Montsouris aux Buttes-Chaumont, du Palais de la Défense au

Ministère de la Guerre, de la Tour Eiffel aux Catacombes. (Hqd 150)

–––

Du ordnest deine Wege mit einer lobenswerten Strenge. Du kundschaftest

Paris Straße um Straße aus, vom Parc Montsouris bis zu den Buttes-

Chaumont, vom Palais de la Défense bis zum Kriegsministerium, vom

Eiffelturm bis zu den Katakomben. (92)

Ihm gelingt ein, so Horst, »reibungslos funktionierendes Selbstreglement,

dessen Ziel nicht bloße Freiheit von konformistischen Handlungsweisen ist,

sondern vielmehr die Bestimmung einer befreienden Ordnung«.86 Von be-

sonderer Relevanz dabei ist die klare Absage an ein bestimmtes Ziel oder eine

Richtung. Der Protagonist erkundet nicht bestimmte Straßen, sondern al-

le. Die Eckpunkte, die er nennt (Parc Montsouris usw.), sind lediglich Bei-

spiele, nicht aber Andeutungen einer weiteren Teleologie. Er gleicht in dieser

Hinsicht den interesselosen und erschöpften Figuren, die Deleuze in seiner

Analyse der Fernsehfilme Becketts beschrieben hat: er hat »auf alle Bedürfnis-

se, Vorlieben, Ziele oder Sinngebungen verzichtet« und muss deshalb »wohl

oder übel die Projekte durch sinnlose Tabellen und Programme ersetzen«.87

Das Motiv der »gleichgültige[n] Richtungslosigkeit«,88 in den Worten Man-

fred Geiers, deutet auf eine nihilistische Haltung hin, die weder Wert noch

Ideal kennt. Sie ist Indikator für eine absolute Freiheit, die Camus zufolge

dem Menschen auch die »Handlungsfreiheit« wiedergibt.89

85 Horst: Perecs Erbschaften, 102.

86 Horst: Perecs Erbschaften, 108.

87 Gilles Deleuze: Erschöpft. In: Ders.: He, Joe, Quadrat I und II, Nacht und Träume, Geister-

Trio: Filme für den SDR. Übers. v. Erika Tophoven. Frankfurt a.M.: Suhrkamp; Absolut

Medien (2008), 8.

88 Geier: Das Glück der Gleichgültigen, 23.

89 Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Vgl. die Einleitung dieses Kapitels.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Nichtstun als politische Praxis

Beide Elemente dieses neuen Rhythmus, sowohl die Stasis als auch die Be-

wegung, tragen dazu bei, dass der Protagonist durch indifferentes Handeln

eine neu geordnete Geschichte entwerfen kann. Michel de Certeau greift in

Arts de faire (1980) in Bezug auf die Benutzung des urbanen Raums auf die Me-

tapher des Geschichtenerzählens zurück. Dabei sei es möglich, sowohl im (1)

Stillstand als auch in (2) Bewegung eine Distanz zur ›allgemeinen‹ Geschichte

zu etablieren. (1) So ist es auch mit dem Aufenthalt des Protagonisten in sei-

nerMansarde. VomDachgeschoss aus kann er auf die Stadt hinunterschauen.

Mag er sich auch nicht ganz so weit oben befinden wie de Certeau – der steht

auf dem World Trade Center – so macht die räumliche Distanz ihn dennoch

unabhängig. Bei de Certeau heißt es:

emporgehoben zu sein, bedeutet, dem mächtigen Zugriff der Stadt entris-

sen zu werden. Der Körper ist nicht mehr von den Straßen umschlungen,

die ihn nach einem anonymen Gesetz drehen und wenden; er ist nicht mehr

Spieler oder Spielball und wird nicht mehr von demWirrwarr der vielen Ge-

gensätze […] erfaßt.90

Auch de Certeau erkennt in den städtischen Straßen ein »anonyme[s] Gesetz«,

das die Körper der Fußgänger »dreh[t] und wende[t]« – dieses räumliche Ge-

setz funktioniert analog zu dem geschichtlichen Gesetz, das Leute auf einer

Straße zusammenkommen lässt, und das der Protagonist nicht versteht.91

(2) Doch auch das Laufen in der Stadt sei de Certeau zufolge eine urbane

Praxis, die mit den theoretischen Möglichkeiten der Begehbarkeit des städ-

tischen Raums stets und ständig bricht. Im eigenwilligen Laufen durch die

Stadt ist man ein »praktisch Handelnde[r]«, der je nach Gelegenheit sein »ei-

genes Spiel« spielt und dabei »überall wieder die Undurchsichtigkeiten der

Geschichte« einführt.92 Auf dieselbe Weise versucht der Protagonist, sich aus

dem Gesetz (der Anderen) herauszuhalten und gleichsam ein neues zu erfin-

den, nach dem er – und nur er allein – sich richten kann. Form und Bedeu-

90 Michel de Certeau: Kunst des Handelns. Übers. v. Ronald Voullié. Berlin: Merve (1988),

180.

91 Vgl. die Ausführungen des vorherigen Abschnitts zu dieser Stelle: »Tu ne sais rien des

lois qui font se rassembler ces gens qui ne se connaissent pas, que tu ne connais pas,

dans cette rue où tu viens pour la première fois de ta vie« (Hqd 73). Dt.: »Du weißt

nichts von den Gesetzen, nach denen diese Leute, die sich nicht kennen und die du

nicht kennst, in dieser Straße zusammenkommen, in der du zum erstenMal in deinem

Leben bist« (44f.).

92 De Certeau: Kunst des Handelns, 184.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 227

tung dieser neuen Geschichte weichen natürlich wesentlich von ihrem her-

kömmlichen Erscheinungsbild und Bedeutungshorizont ab. Die alte Version

von ›Geschichte‹ – individuelle Selektion möglicher Handlungen, die zu ei-

nem vor-definierten Ziel führen –wird abgelöst von einer ›neuen‹ Geschichte,

in der nichts mehr selektiert wird, weil einfach alles gemacht wird, und das

ohne jegliches Ziel. Dieser Prozess gleicht, um noch einmal auf Deleuzes Ur-

teil über Becketts Fernsehfilme zurückzukommen, einer kreativen Erschöp-

fung – ein scheinbarer Widerspruch, der jedoch schon in der Etymologie des

Begriffs angelegt ist. Das Grimm’sche Wörterbuch führt zwei Bedeutungen

für sie auf: »creatio« auf der einen Seite – »für des menschen erschöpfung« –

und »exinanitio« (Leere) auf der anderen – »erschöpfung der kräfte«.93 Deleu-

ze beschreibt dabei ein genuin Beckett’sches Phänomen: Dessen Charaktere

handeln nicht, da ihre Tätigkeiten nichts verändern. Vielmehr wiederholen

sie, mit nur kleinsten Variationen, ständig dieselben Handgriffe oder Wort-

gruppen. Deleuze betont, dass diese Wiederholungs-Reihen (»exhaustive Se-

rien«)94 keine Inhalte transportieren, sondern vielmehr, durch den metare-

ferentiellen Verweis auf ihre Form, die Abwesenheit von Inhalt anzeigen.95

Doch auch diese vermeintliche Inhaltslosigkeit, die auch der Protagonist rea-

lisieren will, ist kreativ und zeichenhaft. Sie zeigt die Störung konventioneller

Sinnproduktion an.

Der Prozess, eine konventionelle Regel gegen eine selbstgewählte zu tau-

schen, erinnert nicht zufällig an dieMethoden der Schriftsteller-GruppeOuli-

po, der Perec 1967 (allerdings erst nach der Publikation von Un homme qui dort)

beitrat. Stockhammer betont die Signifikanz der Programmatik: Der Roman

93 Erschöpfung. In: DWB Bd. 3, Sp. 969.

94 Deleuze: Erschöpft, 21.

95 Deleuze verwendet für diese Art von erschöpfter Kunst den Begriff des Bilder-

Ritornells – eine sich wiederholende (it. ritornello = Wiederkehr) Bewegung, die sich

aus der Aneinanderreihung statischer Bilder ergibt, die weder semantisch noch narra-

tiv wirken kann, und die metareferentiell auf genau diesen Mangel hinweist. So heißt

es: »Das Bild läßt sich nämlich nicht durch das Erhabene seines Inhalts definieren, son-

dern durch seine Form, das heißt durch seine »innere Spannung«, oder durch die Kraft,

die esweckt, umeine Leere zu schaffen oder Löcher zu bohren, dieUmklammerungder

Worte zu lösen, das Hervorsickern von Stimmen zu ersticken, um sich vom Gedächt-

nis und der Vernunft zu befreien, ein kleines alogisches Bild, gedächtnislos, beinahe

sprachlos, bald im Leeren schwebend, bald zitternd im Offenen.« Deleuze: Erschöpft,

16.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Nichtstun als politische Praxis

folge zwar noch keinem »oulipotischen Programm, handelt aber von jeman-

dem, der nach einem selbstentwickelten Programm lebt.«96 Auch Gascoig-

ne spricht von einer »systematic […] cultivation of a flat, uncontoured de-

gré zéro of existence«.97 Die Parallele zur oulipotischen Schreibstrategie, auch

wenn sie in Un homme qui dort nicht offensichtlich erscheint, liegt darin, dass

dieser Regel-Ersatz »Möglichkeiten aktualisiert, die bis dahin von der Kon-

vention verdeckt worden sind.«98 Es geht in den Neuregelungen des Prot-

agonisten, wie schon vielfach beschrieben wurde, natürlich um eine Verfla-

chung – Stockhammer spricht zum Beispiel von einem Versuch, alle Erfah-

rung durch »Ent-Wertung und De-Funktionalisierung« zu neutralisieren.99

Aber der letztendliche Zweck aus der Sicht des Protagonisten ist doch, mit

dieser Verflachung etwas Neues zu tun, eben eine Möglichkeit für ein Han-

deln zu entdecken, das bisher »von der Konvention verdeckt« war.

In der neugefundenen Selbstbestimmung findet der Protagonist zunächst

vor allem eine Routine, die ihm das Gefühl von Sicherheit gibt – »Vie sans

surprise. Tu es à lʼabri. Tu dors, tu manges, tu marches, tu continues à vivre«

(Hqd 117, Herv. meine)100 – in ganz ähnlicher Weise, wie der konventionelle

Lebenslauf (Ausbildung, Familie, Arbeit) Sicherheit bieten kann, auch wenn

er beim Protagonisten nur Entfremdung hervorgerufen hat. Die Sicherheit

der Selbstbestimmung, die der Protagonist im reglementierten und erschöp-

fenden Nichtstun findet, steigert sich jedoch im Laufe des Romans, bis sie

sich mit überraschender Plötzlichkeit zu einer Herrschaftsphantasie trans-

formiert.

Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie

Der Entwurf einer eigenen Geschichte, die sich aus der Praxis des Nichtstuns

ergibt, markiert so einen Höhepunkt in der Autonomie des Protagonisten.

Endlich, so scheint es, hat er sich von der festgefahrenen und handlungsläh-

menden Struktur seines bisherigen Lebens verabschiedet. In dieser Entwick-

lung scheint er die ethischen Anforderungen existentialistischer Philosophie,

96 Stockhammer: 1967, 170.

97 Gascoigne: The Games of Fiction, 134.

98 Anita Miller: Georges Perec. Zwischen Anamnese und Struktur. Bonn: Romanistischer Ver-

lag (1996), 70.

99 Stockhammer: 1967, 171.

100 »Leben ohne Überraschung. Du bist geschützt. Du schläfst, du isst, du gehst, du lebst

weiter vor dich hin« (72).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 229

wie sie im einführenden Abschnitt dieses Kapitels umrissen wurden, zu be-

stätigen: Er hat sich der Indifferenz gestellt und eigene Werte geschaffen.

Doch im weiteren Verlauf des Romans entpuppt sich die Handlung, die er zu

vollziehen hoffte, als Illusion.

Durch den Entwurf einer alternativen Geschichte wird in Un homme qui

dort nach und nach die Möglichkeit aktualisiert, Kontrolle auszuüben. Diese

Art des Agens war für den Protagonisten zuvor unvorstellbar. Dass er nun

doch gewissermaßen handlungsfähig geworden ist, liegt nicht zuletzt an sei-

nem Bestreben, neue Regeln und Gesetze für sich zu erfinden. Schließlich,

so betont auch Roland Barthes in Comment vivre ensemble, ist das Erfinden von

Regeln alles andere als eine passive Tätigkeit: »Regeln heißt der Idee nach =

lenken, führen, steuern: die Zeit, die Begierden, den Raum, die Objekte«.101

Doch den Wechsel von der zunächst so stark empfundenen Handlungsunfä-

higkeit hin zu dieser Rückgewinnung von Kontrolle und Handlungspotenti-

al findet beim Protagonisten keinen gemäßigten Ausdruck. Zum einen wir-

ken seine eigenen Regeln, die ihn von denen der Gesellschaft befreien sollten,

eben nicht nur befreiend, sondern zum Teil auch einschränkend. So versucht

der Protagonist eine Zehe oder seinen Daumen zu bewegen, scheitert aber,

weil er sich nicht an eine bestimmte Regel erinnern kann (»il y a une règle que

tu oublies«, Hqd 18).102 Zum anderen, und dies wirkt noch schwerer, schlägt

sein neugewonnenes Kontrollgefühl in einen Wahn um. Plötzlich stilisiert er

sich zur Herrscherfigur:

Parfois, maître du temps, maître du monde, petite araignée attentive au

centre de ta toile, tu règnes sur Paris : tu gouvernes le nord par lʼavenue de

lʼOpéra, le sud par les guichets du Louvre, lʼest et lʼouest par la rue Saint-

Honoré. (Hqd 67, Herv. meine)

–––

Manchmal, Herr der Zeit, Herr derWelt, eine kleine, aufmerksame Spinne in

der Mitte ihres Netzes, herrschst du über Paris: du regierst den Norden über

die Avenue de l’Opéra, den Süden über die gewölbten Durchgänge des Lou-

vre, denWesten und denOsten über die Rue Saint-Honoré. (41, Herv. meine)

In diesem Abschnitt hallen die von Barthes beschrieben Kontrollmechanis-

men des Regelns ziemlich genau wider: Der Protagonist meint, sowohl die

Zeit (»maître du temps«) als auch denRaum (»maître dumonde«) als ihr ›Herr‹

101 Barthes:Wie zusammen leben, 194. Herv. meine.

102 »[A]ber jedes Mal gibt es da eine Regel, die du vergisst.« (12)

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Nichtstun als politische Praxis

zu steuern. Dieses Gefühl von Kontrolle artikuliert der Protagonist mithilfe

eines politischen Vokabulars: er herrscht (»tu règnes sur Paris«) und regiert

(»tu gouvernes le nord«) nicht nur über Paris, sondern über die ganze Welt

und in alle Himmelsrichtungen. Diese Ausweitung der Kontrolle sei, so Ro-

land Barthes, eben auch in der Tätigkeit des Regulierens angelegt: »Die Regel:

Funktion und Instrument von Herrschaft.«103 Noch konkreter als bei Hans

Castorps ›Regieren‹ in Thomas Manns Der Zauberberg (1924)104 ermöglicht die

Isolation bei Perecs Protagonisten eine megalomane Herrschaftsphantasie.

Darin bewahrheitet sich Hannah Arendts Diktum, Freiheit und Souveränität

seien nicht dasselbe. Souveränität, also »unbedingte Autonomie und Herr-

schaft über sich selbst« sei unmöglich.105 Kein Mensch wäre souverän, weil

er in allen seinen Unternehmungen von anderen Menschen abhängig sei. Bei

dem Versuch, Freiheit zu erlangen, indem man die Abhängigkeit von ande-

ren Menschen überwindet, bindet man sich nur wieder an die Welt und die

Gesellschaft – nicht jedoch im sozialen oder welterhaltenen Sinn. Es wür-

de dabei »nicht so sehr eine souveräne Herrschaft über sich selbst als eine

willkürliche Herrschaft über andere herauskommen«.106 So ist es auch in der

Imagination und Selbsterzählung des Protagonisten vonUnhomme qui dort. Er

stilisiert sich zum Hobbesʼschen Leviathan, der als absoluter Souverän nicht

nur über sich, sondern über den gesamten Globus herrscht – deswegen wird

auch das französische »maître« nicht mit demmilderen »Herr«, sondern dem

stärkeren »Herrscher« übersetzt. Man sieht, dass sich das Körpergefühl des

Protagonisten im Laufe der Romangeschichte vollkommen wandelt: der be-

wegungslose, dysfunktionale Körper wird nicht nur kontrollierbar, sondern

hat vermeintlich auch die Fähigkeit, seine Umwelt zu kontrollieren. In seiner

Einsamkeit interpretiert der Protagonist die neugewonnene Kontrolle über

seinen Körper, den er mithilfe seiner Verhaltensregeln durch ganz Paris be-

wegt, als Regierungsleistung. Damit findet, ähnlich wie in RobertWalsersDer

Gehülfe (1907), eine Umkehrung der bekannten Metapher statt, nach der die

Funktionsweise eines Staates am Beispiel des menschlichen Körpers erklärt

wird (im Kopf sitzt die Regierung etc.).107 Bei Perec stellt nicht der Körper

103 Barthes:Wie zusammen leben, 194.

104 Siehe Abschnitt »›Regieren‹: Herrschaft durch Nichtstun« in der Zauberberg-Analyse

dieses Buches.

105 Arendt: Vita activa, 299.

106 Arendt: Vita activa, 299.

107 Vgl. den Abschnitt »Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit« im Kapitel zu Walsers Der

Gehülfe.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 231

die Metapher für den Staat, stattdessen steht der Staat metaphorisch für den

Körper. Das Subjekt regiert sich selbst, wie ein Leviathan in einer menschen-

leeren Welt.

Dieses Motiv der Eigen-Regierung durch Selbstregulation wird auf narra-

tiver Ebene in erster Linie durch die bereits erwähnte Spaltung der Erzählin-

stanz erzeugt, in der »Protagonist und Erzähler identisch und zugleich in

ein Distanzverhältnis zueinander gesetzt sind«.108 Denn auch wenn der Ro-

man von nur einer Person handelt, gibt es in dieser Art des Erzählens im-

mer zwei ›Figuren‹: den Sender und den Empfänger. Entweder der Erzähler

spricht zum Protagonisten, oder der Protagonist spricht mit sich selbst und

nimmt so in einer Art Verdoppelung beide Rollen ein; und natürlich könnten

sie jeweils auch zum Leser sprechen. In diesem Erzählen ist demnach die An-

wesenheit von nicht einer, sondern zwei Personen impliziert. Das ermöglicht

die Entstehung der Subjekt-Objekt Struktur, die ein direktes Herrschaftsver-

hältnis voraussetzt. Was der Protagonist selbst nicht reflektieren kann, ist

jedoch, dass er beide Seiten dieses Herrschaftsverhältnisses bedienen muss.

Er kann nicht nur der Herrscher sein, er muss ebenso die passive Rolle des

Beherrschten einnehmen. Daraus folgt, dass er nicht allmächtig ist und sein

neugewonnener Agens einer Beschränkung unterliegt, und zwar einer sozia-

len. Er kann keine Verbindung zu anderen Menschen außer sich selbst ein-

gehen und leidet unter Einsamkeit.

Die Herrschaftsphantasie ist für den Protagonisten deshalb auf Dauer

nicht tragbar, sie wird zum Ende des Romans aufgelöst. Ihre positive Kon-

notation schlägt in eine negative um, als der Protagonist bemerkt, dass er

zwar Kontrolle zurückgewonnen hat, aber auch einsam ist. Der folgende Ro-

manausschnitt exemplifiziert dies:

Maintenant tu es lemaître anonymedumonde, celui sur qui lʼhistoire nʼa plus

de prise, celui qui ne sent plus la pluie tomber, qui ne voit plus la nuit venir.

Tu ne connais que ta propre évidence : celle de ta vie qui continue, de ta res-

piration, de ton pas, de ton vieillissement. Tu vois les gens aller et venir, les

foules et les choses se faire et se défaire. […] tu passes ton chemin : tu es in-

accessible. (Hqd 120, Herv. meine)

–––

Du bist jetzt der anonyme Herr der Welt, der, über den die Geschichte keine

Macht mehr hat, der, der den Regen nicht mehr fallen spürt, der die Nacht

108 Kuhn: Zweite Person Singular Präsens, 214.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Nichtstun als politische Praxis

nicht mehr kommen sieht.

Du kennst nur deine eigene Gewissheit: die deines Lebens, das weitergeht,

deines Atems, deines Schrittes, deines Alterns. Du siehst die Leute kommen

und gehen, siehst die Menge und die Dinge sich bilden und sich auflösen.

[…] du gehst deinen Weg: du bist unzugänglich.« (73, Herv. meine)

Hier zeigt sich der Zusammenhang zwischen Herrschaftsphantasie und Iso-

lation. Der »Herr der Welt« ist, im Gegensatz zur typischen Herrscherfigur,

nicht bekannt oder verehrt, sondern anonym – »tu es le maître anonyme du

monde«. Er hat sein Ziel erreicht, die Geschichtsvorstellung der Anderen, und

damit die empfundene Fremdsteuerung, hinter sich zu lassen (»lʼhistoire nʼa

plus de prise [sur lui]«), und hat damit auch die Scheinhaftigkeit ihres Tuns

überwinden können. Doch der Preis, den er dafür zahlt, ist die völlige soziale

Abkoppelung.Wenige Seiten vor dem obigen Zitat heißt es, er sei frei – »tu es

libre« (Hqd 113) – und nachfolgend kommt zumVorschein,wie umfassend die-

se Freiheit tatsächlich ist: Als anonymer Herrscher ist er namenlos, und damit

unerkennbar. Er ist nicht Teil der Menschenmenge in der Großstadt, sondern

sieht sie nur an sich vorbeiziehen (»[t]u vois les gens aller et venir, les foules

et les choses se faire et se défaire«). Ein Kontakt zwischen ihm und anderen

Menschen ist unvorstellbar (»tu es inaccessible«). Er hat das Gefühl völliger

körperlicher Losgelöstheit von der Materialität der Welt, denn er spürt nicht

einmal mehr den Regen fallen (»[tu] ne sen[s] plus la pluie tomber«).

In dieser Überzeichnung von Freiheit und Selbstbestimmung steckt auch

eine in den 1960ern erstarkende Liberalismus-Kritik. Dies wird im Rückgriff

auf John Stuart Mills Essay On Liberty (1859) realisiert, in dem Mill fordert,

staatliche Eingriffe in das Leben des Individuums auf ein Minimum zu be-

schränken. Er betont besonders, dass weder Konvention nochMoral dafür ge-

nutzt werden können, dem Individuum denWillen eines anderen aufzuzwin-

gen. So könne die Etablierung eines passiven, durch den Staat bestimmten

Objekts zugunsten eines aktiven Subjekts verhindert werden, das sein eige-

ner Herr ist: »In the part which merely concerns himself, his independence

is, of right, absolute. Over himself, over his own body and mind, the individ-

ual is sovereign.«109 Der Roman hinterfragt diese These, indem er zeigt, dass

die Freiheit des so über sich herrschenden Protagonisten auch Probleme mit

109 John S. Mill: On Liberty. And Considerations on Representative Government. Hg. v. Ronald B.

McCallum. Oxford: Blackwell (1948), 9.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 233

sich bringt: zum Beispiel die Unfähigkeit politisch zu handeln. Denn die Iso-

lation, die diese Freiheit fordert, schließt auch das aus, was das Politische

konstituiert: Gemeinschaft. Hannah Arendt, die sich in ihrer Politischen Phi-

losophie vornehmlich an republikanischen bzw. demokratischen Ideen und

Idealen abarbeitet, unterstreicht, dass Politik auf der Tatsache der »Pluralität

der Menschen« beruhe: »der Mensch ist a-politisch«.110 Das Regieren als Tä-

tigkeit braucht gemeinschaftlichesHandeln, so Arendt. Eine Regierung könne

sich erst ergeben,wennman es schafft »sichmit anderen zusammenzuschlie-

ßen und imEinvernehmenmit ihnen zu handeln.«111 Vor diesemHintergrund

hebt die Beschreibung des Protagonisten als »maître« und ihre Assoziation

mit Mills Vorstellung des Individuums als »sovereign« lediglich seine einsa-

me Isolation hervor. Der Roman im Ganzen stellt so die Perversion des libera-

len Individualismus-Denkens heraus, die die Idee eines gemeinschaftlichen

Handelns negiert. Denn »die Gemeinschaft ist nicht der Ort der Souveräni-

tät«, schreibt gleichermaßen Maurice Blanchot in Die uneingestehbare Gemein-

schaft,112 und wer in ein soziales Netz eingebunden sein will, der kann kein

Souverän sein. Die Fokussierung des liberalen Denkens auf das angeblich un-

abhängige Individuum allein, so Blanchot, ist fehlerhaft: »das isolierte Wesen

ist das Individuum, und das Individuum ist nur eine Abstraktion, die Exis-

tenz, wie die schwachsinnige Auffassung des geläufigen Liberalismus sie sich

vorstellt.«113 Der Mensch existiert nur in Beziehung zu anderen Menschen.

Was von ihm übrigbleibt, wenn man diese Beziehung ausklammert, ist nicht

mehr lebensfähig: Die Idee des Individuums, so argumentiert Blanchot, ist

nichts weiter als ein Phantasma. Diese Kritik an der Priorität des unabhän-

gigen Individuums wird im Roman außerdem durch die Darstellung einer in

sich kollabierenden Despotie114 fortgeführt.

Indem der Roman zeigt, dass ein kompletter Rückzug in die eigene Exis-

tenz zwar Selbstbestimmung bedeutet, aber auch megalomane Einsamkeit

zur Folge hat, kritisiert er die Zentralität des Individuums im Denken des Li-

beralismus. Er ruft damit ebenfalls das Problem der studentischen Einsam-

keit im französischen Universitätssystem auf, das Raymond Aron 1968 in La

Révolution introuvable beschrieben hatte: »Et certaines enquêtes montrent que

110 Arendt:Was ist Politik?, 9, 11.

111 Arendt:Macht und Gewalt, 45.

112 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 26.

113 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 37.

114 Die ideengeschichtliche Verbindung des Nichtstuns mit der Despotie wurde bereits

beschrieben, vgl. Abschnitt »Herrschaft« in diesem Buch.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Nichtstun als politische Praxis

des étudiants, venus de la province, ont fait des années d’études à la Sorbonne

sans vraiment appartenir à aucun groupe, sans avoir un cercle d’amis.«115 Der

Protagonist ist der Prototyp eines solchen verlassenen Studenten. Perec, der

Geschichte und Soziologie an der Sorbonne studierte, kreiert in ihm ein Al-

ter Ego, das ebenfalls vom Land kommt (aus der Nähe von Auxerre, vgl. Hqd

45), das zwar Bekannte hat, jedoch niemanden, der es aus seiner Einsamkeit

holen könnte.

Dass die selbstgewählte Isolation für ihn zum Problem wird, zeigt sich

vornehmlich an der despotischen Ausprägung seiner Herrschaftsphantasie. Die

Despotie, wie sie von Montesquieu in De L’esprit des Lois (1748) beschrieben

wurde, ist ja gerade aufgrund der Isolation des Despoten eine heikle Herr-

schaftsform. Da der Despot sich nämlich vor seinen Subjekten ebenso fürch-

tet wie diese sich vor ihm, lebt er »ganz eingeschlossen« und ohne Kontakt

zur Öffentlichkeit.116 Diese Abschottung bewirke eine Erhöhung des Ich, die

in einem untätigen Solipsismus kulminiere. So sei der »naturgemäß faul[e]«

Despot ein Mensch, »dem seine fünf Sinne unaufhörlich sagen, er sei alles

und alle anderen nichts«.117 In der Hochphase seiner Herrschaftsphantasie

ist bei Perecs Protagonisten eben dieser Solipsismus sehr ausgeprägt. Er hält

sich auch für den einzigen, allmächtigen Akteur in derWelt, auchwenn er nur

über sich selber herrschen kann. Dieser Zustand währt jedoch nicht lange.

Der Umschwung, d.h. der Niedergang dieser Herrschaftsphantasie, kündigt

sich durch eine Wiederaufnahme von Interpretation und Interpretierbarkeit

an. Denn im Unterschied zum Montesquieu’schen Despoten ist er nicht voll-

kommen abgeschottet: er ist nicht in einem Serail isoliert, sondern in einer

kleinenMansardemit dünnenWänden oder auf den Straßen von Paris inmit-

ten von Menschenmengen. Seine fünf Sinne werden ohne Pause stimuliert.

Die Herrschaftsphantasie endet in dem Moment, in dem er auf diese Stimuli

wieder reagiert.

Doch bevor sie endet, steigert sich die Herrschaftsphantasie auf einen

Höhepunkt. Denn mit dem weiteren Voranschreiten seines Einsamkeits-

Experiments beginnt er, andere Menschen wieder wahrzunehmen. Nicht

jedoch, um sich zu resozialisieren, sondern um sie in seine Herrschafts-

phantasie zu integrieren. So beginnt er, zu imaginieren, das Leben seines

115 Aron: La révolution introuvable, 31. Vgl. auch die Ausführungen im Abschnitt »Rund um

das Handlungsparadigma 1968«.

116 Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, 86 (5/14).

117 Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, 31 (2/5).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 235

Nachbarn bestimmen zu können. Sie sind sich nie begegnet, nur ihre Zim-

mer grenzen aneinander. Und der Protagonist, noch überzeugt davon, »er

sei alles und alle anderen nichts« (s.o.), glaubt, zumindest manchmal, der

allmächtige und gefürchtete Herrscher dieses Nachbarn zu sein:

Pourtant, parfois, sa vie tʼappartient, ses bruits sont à toi, puisque tu les écoutes,

les attends[…]. Il tʼimporte peuque tu te trompes, ou interprètes, ou inventes.

[…] Il vit la mince vie que tu lui laisses vivre, sʼévanouissant à peine sorti du

champ de ta perception, mort dès que le sommeil te gagne[…] Il peut seule-

ment déceler ta présence, et, sʼil y est attentif, cʼest qu’il a peur, cʼest que tu

lʼinquiètes : il est comme ce vieux blaireau dans son terrier jamais trop bien

protégé[…]. Il cherche à se protéger, il tente maladroitement de te tendre

des pièges, de te faire croire quʼil est puissant, quʼil ne te craint pas, quʼil ne

tremble pas […].

Il ne te déplaît pas, imbécile, de croire parfois que tu le fascines, quʼil a vraiment

peur : tu tʼefforces de rester silencieux le plus longtemps possible ; ou bien tu

grattes avec un bout de bois, une lime, un crayon, le haut de la cloison qui

sépare vos deux chambres, produisant un bruit minuscule et énervant. (Hqd

159-162, Herv. meine)

–––

Und doch gehört dir manchmal sein Leben, seine Geräusche sind dein, weil

du ihnen lauschst, auf sie wartest[…]. Es ist dir ziemlich gleichgültig, ob du

irrst oder deutest oder erfindest. […] Er lebt das unbedeutende Leben, das

du ihn leben lässt und verschwindet, kaum dass er aus deinem Blickwinkel

geraten ist, ist tot, sobald der Schlaf dich übermannt[…]. Er kann deine Ge-

genwart nur ahnen, undwenn er darauf achtet, so deshalb, weil er Angst hat,

weil du ihn beunruhigst: er ist wie dieser alte Dachs, der in seinem Bau nie

genügend geschützt ist[…]. Er versucht sich zu schützen, er versucht unge-

schickt, dir Fallen zu stellen, dich glauben zu machen, dass er mächtig ist,

dass er sich nicht fürchtet, dass er nicht zittert […]!

Es missfällt dir nicht, du Dummkopf, manchmal zu glauben, dass du ihn fas-

zinierst, dass er wirklich Angst hat: du bemühst dich, so lange wiemöglich still

zu bleiben; aber du kratzt mit einem Stück Holz, einer Feile, einem Bleistift

oben an der Wand, die eure beiden Zimmer voneinander trennt, ein winzi-

ges, nerventötendes Geräusch dabei erzeugend. (98f., Herv. meine)

In diesem Passus kündigt sich eine Peripetie der Roman-Handlung an, denn

hier zeigt sich mit aller Deutlichkeit, dass der Protagonist seine Interpreta-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Nichtstun als politische Praxis

tionsverweigerung118 aufgegeben hat. In diesem Moment befindet sich die

Herrschaftsphantasie in ihrem Zenit, zeigt aber auch Zeichen einer Abnah-

me, denn die Indifferenz, die den Protagonisten in diesen Zustand versetzt

hat, ist in ihrer Überwindung begriffen. Er interpretiert die Aktivitäten seines

Nachbarn und möchte selbst auch von ihm interpretiert werden. Noch tut er

dies im Rahmen seiner Herrschaft. Er produziert ein kleines, aber nervtöten-

des Geräusch (»un bruit minuscule et énervant«), das die Angst des Nachbarn

schüren soll – und Angst (»il a peur«, »tu lʼinquiètes«) ist Montesquieu zufol-

ge die Grundhaltung des Despotismus. Das Auditive nimmt eine besondere

Stellung in der Herrschaftsphantasie ein. Der Protagonist hält nämlich seine

Hör-Wahrnehmung nicht nur für einen rezeptiven Prozess, sondern glaubt

an dessen vereinnahmendeWirkung. Es heißt: »sa vie tʼappartient, ses bruits

sont à toi, puisque tu les écoutes« – das Leben des Nachbarn gehöre ihm,

weil er ihm zuhört. Seine Sinne sagen ihm nicht nur, »er sei alles und alle

anderen nichts«, sondern auch, dass alles von ihm sinnlich Wahrgenomme-

ne in seinen Besitz fällt. Die Macht des Protagonisten äußert sich in einer

Art extremem Konstruktivismus, der Vorstellung also, die Wirklichkeit durch

seine Wahrnehmung und seine Interpretation der Dinge überhaupt erst zu

konstituieren – »Il vit la mince vie que tu lui laisses vivre«.

Ein weiterer Indikator für den Niedergang der Herrschaftsphantasie liegt

imElement der Angst. Im zitierten Abschnitt heißt es, es würde demProtago-

nisten gefallen, seinem Nachbarn Angst einzujagen – ihn einzuschüchtern,

wie es der Herrscher mit dem Beherrschten tut. Das Problem, das in der li-

mitierten Perspektive des Protagonisten gar nicht erst zur Reflexion kommt,

ist allerdings, dass der Protagonist weiterhin in der Spaltung der Erzählin-

stanz gefangen ist, und deshalb nicht nur Herrscher, sondern immer auch

Beherrschter ist. Wenn er einem Beherrschten Angst einjagt, so heißt das,

dass auch er selbst Angst empfindet. Darauf verweist der implizite Vergleich

mit Franz Kafkas Kurzgeschichte »Der Bau«.119 Der Nachbar, so der Erzähler-

Protagonist, verhalte sich ebenso paranoid wie das Tier in dieser Geschichte,

das sich ständig bedroht fühlt, »il est comme ce vieux blaireau dans son ter-

rier jamais trop bien protégé«.120 Doch die Angst des vermeintlichen Dachs-

118 Vgl. Abschnitt »Performativer Widerspruch« in diesem Kapitel.

119 Franz Kafka: ›Bau‹-Konvolut. [Der Bau]. In: Ders.: Schriften, Tagebücher, Briefe. Kritische

Ausgabe.Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jürgen Born u.a. Frankfurt a.M.:

Fischer (1992).

120 Der Protagonist sieht sich als Ursache dieser Bedrohung. Der Witz an der Geschichte

Kafkas besteht jedoch darin, dass es diese Bedrohung gar nicht gibt. Sie existiert nur in

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 237

Nachbarn ist eigentlich seine eigene – einmal aufgrund der Spaltung in der

Erzählinstanz, und außerdem, weil der Protagonist genauso ein Phantast ist

wie das Tier (er imaginiert, eine Bedrohung zu sein ebenso wie das Tier ima-

giniert, bedroht zu werden). Dass er dennoch den Nachbarn für das Tier und

sich selbst für eine Bedrohung hält ist eine Übertragung, die sich aus seiner

Einsamkeit ergibt. Tatsächlich hat der Protagonist in seiner Isolation regel-

rechte Angst von seinen Mitmenschen entwickelt. Sowohl jene, die nach den

Idealen leben, die er ablehnt – »les malins, les contents-dʼeux« (Hqd 146)121 –

als auch diese, die ähnlich wie er aus der Ordnung fallen – »les brutes, les

vieillards, les idiots« (Hqd 143)122 sind ihm zuwider:

tu les hais : monstres tapis dans leurs chambres de bonne, monstres en

chaussons qui traînent leurs pieds près des marchés putrides, […] monstres

aux gestes mécaniques, monstres radotants. […] Ils sont venus à toi, ils t’ont

agrippé par le bras. […] comme si, solitaire, tu voyais fondre sur toi tous les

autres solitaires. (Hqd 143f.)

–––

du hasst sie: in ihren Dachkammern sitzende Ungeheuer in Socken, die ihre

Füße über angefaulte Stufen schleppen, […] Ungeheuer mit mechanischen

Gebärden, Unsinn redende Ungeheuer. […] Sie sind zu dir gekommen, sie

haben dich am Arm gekrallt. […] als ob du, ein Einsamer, alle anderen

Einsamen auf dich zustürzen sähest. (87f.)

Der Protagonist hasst sie alle (»tu les hais«), fühlt sich von ihnen angegriffen

(»ils tʼont agrippé par le bras«) und fürchtet, von ihnen überwältigt zu werden

(»tu voyais fondre sur toi tous les autres solitaires«). So geht sein Experiment

mit einem letzten Haltungswechsel zu Ende: Indifferenz wird durch die Pra-

xis des Nichtstuns zur Überlegenheit, welches erst von Hass, dieser dann von

Angst abgelöst wird. Genau diese Angst versucht er zu kompensieren, indem

er sie auf seinen Nachbarn überträgt. Auch David Gascoigne mutmaßt, der

»invisible neighbour could be understood as an ʻalter egoʼ, a mirror-image

der Imagination des Tiers und nährt sich an seiner paranoiden Angst. Es ist kein Zufall,

dass der Erzähler-Protagonist unter allen (literarischen oder anderen) Bedrohungssze-

narien gerade ein solches herausgreift, in dem es keinematerielle, keine personifizier-

te Gefahr gibt, sondern eine imaginierte. Dies reflektiert den wahnhaften Zustand des

Protagonisten.

121 »[D]ie Schlauen, die Selbstzufriedenen« (89).

122 »[D]ie Hohlköpfe, die Greise, die Idioten« (88).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Nichtstun als politische Praxis

of himself«.123 Der minimalistische ›Gewaltakt‹ des An-die-Wand-Kratzens,

um dem Nachbarn Furcht einzuflößen, ist ebenfalls Ausdruck eines erneuten

Kontrollverlustes. Despotie und jede andere Form der Gewaltherrschaft ge-

hen ja letztlich nicht aus Stärke hervor, so argumentiert auch Hannah Arendt,

sondern sind Antworten auf ein Gefühl von Ohnmacht.124 Das gilt auch für

die unscheinbarsten Tätigkeiten, solange ihnen die Intention innewohnt, ge-

waltig zu wirken und Angst zu produzieren.

Diese Überlagerung von Macht und Ohnmacht kommt in der Motivge-

schichte des Nichtstuns immer wieder vor. Komik wie Tragik des Motivs sind

in dieser Verschränkung angelegt. So auch bei Samuel Beckett, von dem Perec

stark beeinflusst worden ist. Das Paradox, welches entsteht, wenn Charakte-

re in einer handlungsfeindlichen Welt plötzlich einen Kontrollzwang entwi-

ckeln, weil ihnen Handlung verwehrt ist, hat Theodor W. Adorno an der Fi-

gur Hamm aus Becketts »Endspiel« (1956, uraufgeführt 1957) beschrieben, der

ähnlich ›agiert‹ wie der Protagonist in Un homme qui dort. Hamm lebt mit sei-

nen Eltern in einerWohnung, draußen geht trostlos dieWelt unter.Obwohl es

klar scheint, dass sie alle bald sterben werden, verwehrt er seinen Eltern den

Zugang zur Speisekammer und hält den Schlüssel dafür unter Verschluss. Er

übt die letztmögliche Kontrolle über sein Leben aus, dessen Umrisse sich be-

reits nahezu vollständig aufgelöst haben. Er ist damit, so Adorno, »Schlüssel-

gewaltiger und ohnmächtig in eins«, ein »König, um den alles sich dreht und

der selber nichts vermag«.125 Die Parallelen zuUnhomme qui dort sind frappie-

rend. Doch Perec, der intertextuelle Referenzen bekanntermaßen verwendet,

um Unterschiede zu literarischen Vorgängern zu markieren,126 reproduziert

die Beckett’sche Schwermut nur zum Teil. Denn immerhin ist die Praxis des

Nichtstuns, wie der Protagonist sie lebt, nicht gesetzt, sondern selbst gewählt

und geschaffen. Er kann sie jederzeit unterbrechen. Und tatsächlich tut er

123 Gascoigne: The Games of Fiction, 136.

124 Arendt:Macht und Gewalt, 55.

125 TheodorW.Adorno: Versuch, das Endspiel zu verstehen. In:Ders.:Gesammelte Schriften.

Bd. 2. Noten zur Literatur. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1974), 312,

316.

126 »For him [Perec] the task is not to insert new books into shelves which are already

full, so as to provoke a thoroughgoing rearrangement, but to discover gaps between

existing books and to fill them.« Chris Andrews: Puzzles and Lists: Georges Perec’s »Un

Homme qui dort«. In:MLN 111 (4), 1996, 776. Vgl. auch Gascoigne: The Games of Fiction,

144-146.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 239

das. Anstatt folgenlos im Nichts zu verlaufen bildet die despotische ›Gewalt‹-

Herrschaft des Protagonisten einen Auftakt zur Kommunikation, in dem sich

eine endgültige Zäsur der vermeintlich gleichgültigen Inaktivität ankündigt.

Der folgende und letzte Absatz der Nachbars-Sequenz zeigt dies:

Ou bien, au contraire, pris dʼune sympathie soudaine, tu as presque envie de

lui envoyer des messages salutaires, en frappant du poing contre la cloison,

un coup pour A, deux coups pour B… (Hqd 162).

–––

Oder du möchtest ihm, von einer plötzlichen Sympathie ergriffen, plötzlich

heilsame Botschaften hinüberschicken, mit der Faust an die Wand pochen,

ein Schlag für A, zwei Schläge für B … (99).

Bereits der ›Gewalt‹-Akt des Kratzens, der diesem Passus vorangeht, hatte

eine kommunikative Funktion, die nun ausgeweitet wird. Nicht nur Angst

und Furcht könnte er verbreiten, sondern seinemNachbarn eine aufmuntern-

de Nachricht übermitteln (»tu as presque envie de lui envoyer des messages

salutaires«). Beide Kommunikationsimpulse – das angsteinflößende Kratzen

wie das wohlwollende Klopfen –markieren eine Abwendung von der eingangs

beschriebenen Neutralität, die der Protagonist durch sein Nichtstun ausagie-

ren wollte. Außerdem zeigen sie eine rudimentäre, da zunächst auf einzelne

Buchstaben beschränkte, Rückwendung zur Sprache an (»un coup pour A,

deux coups pour B«). Besonders signifikant dabei ist, wie viel mehr physische

Kraft der positiven Botschaft zukommt: Das angsteinflößende Geräusch ist

winzig (»minuscule«) und leise, die heilsame Botschaft wird lautmit der Faust

an die Wand gepocht (»en frappant du poing contre la cloison«). Der Protago-

nist will ihm unbedingt eine Botschaft senden. Auch, weil er eigentlich selbst

wieder eine empfangen möchte. Schon einige Seiten vor dem obigen Zitat

beschreibt der Erzähler-Protagonist den erhebenden Effekt des einfachsten

menschlichen Kontakts:

les garçons de café, les ouvreuses, les caissières des cinémas, les marchands

de journaux, les receveurs d’autobus, […] Ils t’identifient, ils te reconnaissent.

Ils ne savent pas que ces simples saluts, ces seuls sourires, ces signes de tête

indifférents sont tout ce qui chaque jour te sauve (Hqd 148).

–––

die Kellner, die Platzanweiserinnen, die Kassiererinnen an den Kinokassen,

die Zeitungsverkäufer, die Busschaffner[…]. Sie identifizierendich, sie erken-

nendichwieder. Siewissennicht, dass diese einfachenGrüße, dieses Lächeln

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Nichtstun als politische Praxis

nur, dieses gleichgültige Kopfnicken genau das ist, was dich jeden Tag rettet

(91).

So kündigt sich also das Ende des Nichtstuns als Praxis an. Der ursprüngli-

che Plan für die Realisierung der Neutralität beinhaltete die Abschaffung von

Erkenntnis und Interpretation. Er wollte selbst nichts mehr erkennen und

suchte auch von anderen keine Zeichen des Erkennens mehr (»signes de re-

connaissance«, Hqd 70). Die Tatsache, dass er nun wieder von anderen Men-

schen erkannt wird (»[i]ls tʼidentifient, ils te reconnaissent«), ja dass er diese

Würdigung sogar braucht, weil sie ihn rettet (»ces signes de tête indifférents

sont tout ce qui chaque jour te sauve«) – all das markiert eine Rückwendung

zu einemWillen, einer Meinung, einer Haltung. Dabei ist zentral, dass er den

Blick der anderen wieder zulässt. Darin steckt auch ein Hinweis auf die von

Jean-Paul Sartre geschilderte Szene im Park aus L’être et le néant (1943). Dort

hält sich dieser solange für den ›Herrn‹ des Parks, seines visuellen König-

reichs (über das er seinen Blick schweifen lassen und es so passiv ›besitzen‹

kann),127 bis das Eintreten eines anderen, der Blick eines Zweiten, ihn aus

dieser solipsistischen Phantasie reißt.128 Dass der Protagonist aus Un homme

qui dort diesen Blick wieder zulässt, signalisiert das Ende seiner Herrschafts-

phantasie, seinen Austritt aus der Isolation und nicht zuletzt eine mögliche

Rückkehr in die Gesellschaft. Der später folgende kommunikative Impuls, an

die Wand seines Nachbarn zu klopfen, zeigt auch, dass er nicht mehr nur in

seiner Passivität erkannt werden will, sondern als aktiv Kommunizierender.

Die Episode mit dem Nachbarn, um noch einmal Gascoignes Position zu zi-

tieren, zeugt so von seinem »desire for contact as the mark of a yearning for

a reintegration of the self, a closing of the ʻje-tuʼ gap.«129 Das Regelsystem

127 Vgl. hierzu die im vorangegangen Orientalismus-Kapitel beschriebene »monarch-of-

all-I-survey scene«, in der koloniale Besitzansprüche durch die Darstellung passiven

Sehens vermittelt werden. Pratt: Imperial Eyes, 202-204.

128 Norman Bryson fängt eben diesen herrschaftlichenModus in seiner Beschreibung die-

ser Szene aus L’être et le néant ein: »[E]verything in the park is there for him to regard

fromanunchallenged center of the visual field. All of the park unfolds before this abso-

lute center of a lived horizon: the subject resides at the still point of the turning world,

master of its prospects, sovereign surveyor of the scene. In this initial exhilaration of

self-possession, nothing threatens the occupancy of the self as focus of its visual king-

dom.« Norman Bryson: The Gaze in the Expanded Field. In: Vision and Visuality. Hg. v.

Hal Foster. Seattle: Bay Press (1988), 88.

129 Gascoigne: The Games of Fiction, 136.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 241

des Protagonisten überkommt sich selbst, es ist gescheitert: »Vielleicht ver-

wandelt sich jede Regel, selbst wenn sie eine innere ist, nach einer gewissen

(geschichtlichen, lebensgeschichtlichen) Zeit in Mißbrauch? Vielleicht muss

man in bestimmten Momenten seine eigene Regel abschütteln?«130

Aufgabe der Indifferenz und Rückkehr in die Gemeinschaft

Die zu Beginn des Romans vom Protagonisten angenommene Indifferenz, und

die daraus resultierende Praxis des Nichtstuns, markierten zunächst den An-

fang einer neuen Selbstbestimmung. Die Unterwanderung des dominanten

Handlungs- und Geschichtsparadigmas durch das Nichtstun hatte eine Wei-

le lang den Anschein einer Handlung, scheitert jedoch am Ende des Romans.

Seine Strategie entpuppt sich als reines Nichtstun, ohne den erhofften prak-

tischen und ethischen Effekt:

Tu nʼas rien appris, sinon que la solitude nʼapprend rien, que lʼindifférence

nʼapprend rien : cʼétait un leurre, une illusion fascinante et piégée. […] Lʼindiffé-

rence est inutile. Tu peux vouloir ou ne pas vouloir, quʼimporte ! Faire ou ne

pas faire une partie de billard électrique, quelqu’un, de toute façon, glissera

une pièce de vingt centimes dans la fente de lʼappareil. Tu peux croire quʼà

manger chaque jour le même repas tu accomplis un geste décisif . Mais ton re-

fus est inutile. Ta neutralité ne veut rien dire. (Hqd 177, Herv. meine)

–––

Du hast nichts gelernt, höchstens, dass die Einsamkeit nichts lehrt, dass die

Gleichgültigkeit nichts lehrt: es war ein Köder, eine faszinierende Illusion voller

Fallen. […] Die Gleichgültigkeit ist sinnlos. Du kannst wollen oder nicht wol-

len, was liegt schon daran! Du kannst eine Partie Flipper spielen oder nicht,

irgendjemand wird auf jeden Fall ein Zwanzigcentimestück in den Schlitz

des Apparats stecken. Du magst glauben, dass du eine entscheidende Tat voll-

bringst, wenn du täglich die gleicheMahlzeit zu dir nimmst. Aber deineWei-

gerung ist sinnlos. DeineNeutralität hat nichts zu sagen. (107f., Herv.meine)

Hier wird das schon mehrfach beschriebene Konzept eines Handelns durch

Nichtstun ganz konkret artikuliert. Der Protagonist hatte geglaubt, durch die

Etablierung neuer Regeln zu handeln und eine ganz eigene Geschichte zu ent-

werfen, die ihn von den Fesseln der Konvention befreit: »Tu peux croire quʼà

manger chaque jour le même repas tu accomplis un geste décisif.« Doch nun

130 Barthes:Wie zusammen leben, 197.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Nichtstun als politische Praxis

wird ihm klar, dass diese versuchte Unterminierung bedeutungslos ist: »Mais

ton refus est inutile. Ta neutralité ne veut rien dire.« Man sieht hier, wie sich

der am Anfang des Romans etablierte Wunsch der Undeutbarkeit in sein Ge-

genteil verkehrt. Wollte der Protagonist zu Beginn des Indifferenz-Projekts

nicht interpretierbar, nicht gestisch sein, so stellt sich nun heraus, dass all

dies doch eine Geste sein sollte. Sein Nichtstun war nicht nur Selbstzweck,

sondern sollte auch auf einer höheren Ebene Bedeutung erlangen und etwas

aussagen (»dire«). Dadurch wird die Sprachreduktion und sein isolations-be-

dingtes Schweigen im Nachhinein als Fehler markiert. Es gibt, so argumen-

tiert auch Arendt, kein Handeln ohne ein Sprechen, das erklärend mit ihm

einhergeht.131 Dass er ein historisch bedeutungsvolles Handeln ohne den vol-

len Einsatz der Sprache erreichen konnte, stellt sich also als Irrtum heraus. Er

habe sich, so gibt er zu, von einer Illusion fehlleiten lassen (»cʼétait un leurre,

une illusion fascinante et piégée«). Dieses Scheitern war im Text von vornhin-

ein angelegt, der ja auch nichts anderes als Sprache ist und so den Anspruch

des Erzähler-Protagonisten von Anfang an unterminiert hat.

Auch hierin transzendiert Perec ein Stück Samuel Becketts, das noch we-

sentlich mehr Ähnlichkeit zu Un homme qui dort aufweist, als das darin refe-

renzierte En attendant Godot (1949, uraufgeführt 1953).132 In dem frühen Stück

Eleutheria (geschrieben 1947, uraufgeführt 2005), dessen altgriechischer Ti-

tel übersetzt ›Freiheit‹ bedeutet, reagiert Beckett kritisch auf die im Nach-

kriegsfrankreich prävalente Philosophie des Existentialismus.133 Das Stück,

eine Parodie des im 19. Jahrhundert populären naturalistischen Theaters im

Stile Ibsens, handelt von Protagonist Victor, der seit Jahren in einem Zustand

anhaltender »inertie sordide«134 verweilt, und seiner bürgerlichen Familie,

die sich um seine Zukunft sorgt. Die Parallelen zur Handlung von Un homme

qui dort, auch wenn Perec Eleutheria nicht gekannt haben mag, sind auffal-

lend.135 Besonders die ihnen gemeinsame Gleichsetzung des Nichtstuns mit

131 Vgl. Arendt: Vita activa, 213-217.

132 Der Erzähler-Protagonist spricht von den »deux vieux acteurs de seconde zone« (Hqd

173), und meint damit die Figuren Didi und Gogo.

133 Leeder bezeichnet, Nicholas Hewitt zitierend, den Existentialismus im Post-WWII

Frankreich als »the ›official philosophy of the Fourth Republic‹«. Natalie Leeder: Free-

dom and Negativity in Beckett and Adorno. Something or Nothing. London: Rowman &

Littlefield International (2017), 10.

134 Samuel Beckett: Eleutheria. Paris: Éditions de Minuit (1995), 33.

135 Beide Protagonisten verbringen, von den Eltern finanziert und ihren Bekannten abge-

schottet, den größten Teil ihrer Zeit in einemwinzigen Ein-Zimmer-Apartment, in dem

sich nicht viel mehr als ein Bett befindet. In der Beschreibung dieser Wohnung tre-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 243

Freiheit – auch Victor spricht von seiner »inertie« als seiner »liberté[…] [p]our

rien faire«,136 die sich bei beiden aus der Folie der Sartre’schen Philosophie

speist. In Eleutheria verarbeitet Beckett satirisch Sartres Idee der Freiheit, in-

dem er sie auf ihren absurden Kern reduziert: Die absolute Gleichgültigkeit

gegenüber und den Rückzug von aller Konvention. Diese Art der Freiheit, die

sich durch eine Praxis des Nichtstuns realisieren will, so impliziert Beckett, ist

aber weder wirklich frei (da sie immer in der Negation zur Norm und damit

in einem Abhängigkeitsverhältnis verbleibt),137 noch vermag sich in ihr ein

neuer, existentialistischer Ethos zu entwickeln.138 Das Nichtstun (»rien fai-

re«) gibt Victor ja gerade nicht die »Handlungsfreiheit wieder und feiert sie«,

wie Camus das Leben im Absurden definiert hatte; Nichtstun bedeutet keinen

»Zuwachs an Beweglichkeit«, sondern vielmehr einen Verlust.139 Dermarkan-

te Unterschied zwischenUnhomme qui dort und Eleutheria liegt schließlich dar-

in, dass sich Victor seiner falschen Freiheit nie bewusst wird, während Perecs

Protagonist seinen Irrtum erkennt. Victor bleibt nur am Erhalt, nicht aber an

der Überwindung des Nichtstuns interessiert. Als seine Verlobte Mademoi-

selle Skunk versucht, ihn an sein aktives Leben vor der Trägheit zu erinnern,

verwirft Victor dies als Täuschung (»bluff«):

MLLE SKUNK. – […] Tu travaillais. Tu blaguais avec ton père. Tu voyageais.

Tu…

VICTOR. – C’était du bluff. Et puis, assez ! Va-t’en.140

ten in beiden Fällen die Socken in den Vordergrund. Victor ist »[s]ordidement vêtu, en

chaussettes« (Beckett: Eleutheria, 71) und auch der Student erwähnt gleich am Anfang

des Romans, und im Folgenden immer wieder, seine eingeweichten Socken – »Dans

une bassine de matière plastique rose, tu mets à tremper trois paires de chaussettes«

(Hqd 25). Dt.: »In einer rosa Plastikschüssel weichst du drei Paar Socken ein.« (15) Die

Socke ohne Schuh, und Schuhe ohne Socken: In beiden Texten ist diemangelhafte Aus-

stattung zum Gehen ein Symbol der Fortschrittsverweigerung. Für Victor in Eleutheria

bedeutet diese Verweigerung eine Befreiung.

136 Beckett: Eleutheria, 90.

137 Bei Leeder heißt es über die frühen Texte Becketts: »For all their obsession with free-

dom, neitherMurphy nor Eleutheria sufficiently transfigure or reconstellate the content

that they lift from empirical reality. They are tied to the traditional even as they mock

it.« Leeder: Freedom and Negativity, 20.

138 So schreibt Leeder: »Victor’s personal search for freedom through withdrawal is not

only self-deceptive but fundamentally unethical«. Leeder: Freedom and Negativity, 16.

139 Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Vgl. die Ausführungen zu Beginn dieses Kapitels.

140 Beckett: Eleutheria, 92.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Nichtstun als politische Praxis

Zu Beginn von Un homme qui dort war auch der Protagonist dieser Meinung.

Nichtstun war für ihn eine Praxis: eine Befreiung von rigiden Handlungsnor-

men und Geschichtsparadigmen. Er betrachtete die Bevorzugung der kon-

ventionellen Tat – »privilégier lʼaction« (Hqd 32) – als eine Lüge: »pieux men-

songes« (Hqd 32).141 Am Ende des Romans hat sich das Blatt gewendet. Er

konnte durch sein Nichtstun keine entscheidende Tat vollbringen (»accomplis

un geste décisif«,Hqd 177). Im Gegensatz zu Victor hält er nun nicht mehr die

Phase vor und außerhalb der Inaktivität für einen »bluff«, sondern sie selbst –

die ihr zugrundeliegende Indifferenz, die er durch das Nichtstun ausleben

wollte, sei vielmehr die Täuschung gewesen (»une illusion fascinante et pié-

gée«, Hqd 177). Obwohl der Protagonist diese Täuschung erst spät erkennt,

so war sie doch grundlegend für das Projekt Indifferenz als Praxis des Nichts-

tuns. Indifferenz sollte Kritik üben, eine Handlung darstellen, etwas Neues

beginnen im Trott der gesellschaftlichen Erwartung konventioneller Hand-

lung.Doch ihr Fundament war nie ›echte‹ Indifferenz, sondern Prätention. Die

Sprache der Erzählung hat schon früh gezeigt, dass sich hinter der Sprachre-

duktion und der Ent-differenzierung der Sprache eigentlich eine Agenda ver-

birgt. Die Indifferenz war ein Projekt, das vielleicht hätte funktionieren kön-

nen, wenn es nicht einen unerfüllbaren Anspruch erhoben hätte.Was sich am

Ende des Romans enthüllt, ist also nicht, dass das Nichtstun keine Handlung

sein kann, sondern dass ein auf prätentiöser Indifferenz aufbauendes Nichts-

tun keinen Bestand haben kann.

Mit dem Zusammenbruch der Indifferenz geht natürlich auch die Hoff-

nung unter, durch das Nichtstun frei sein und handeln zu können. Un homme

qui dort überwindet damit auch die Form des Absurden, die Adorno Becketts

späteren Theaterstücken zusprach. In ihnen würde, so Adorno, das »nichts

Bedeuten […] zur einzigen Bedeutung.«142 Auch der Protagonist Perecs hat-

te ursprünglich dieses Ziel: die Nichtbedeutung zur einzigen Bedeutung zu

machen, vielleicht mit einer ähnlich mystischen Motivation, wie sie Beckett

zugeschrieben wird.143 Am Ende des Romans wandelt sich diese reduktionis-

141 Vgl. den Abschnitt »Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung« in

diesem Kapitel.

142 Adorno: Versuch, das Endspiel zu verstehen, 305.

143 Dem Werk Becketts wurden solche Bedeutungsstiftungen zum Beispiel auch durch

Analogie zur Negativen Theologie attestiert. So schreibt Marius Buning: »Beckettʼs

work might be considered in the light of and analogous to the via negativa of clas-

sic negative or apophatic mysticism. Predicated on systematic and indeed obses-

sive negation on both sentence and word level, the via negativa (a term coined by

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 245

tische Einstellung um in die Hoffnung, mehr zu erreichen als Nichtbedeu-

tung, und zwar doch Bedeutung zu schaffen, eine sinnvolle Weigerung zu er-

reichen. Seine Indifferenz soll etwas aussagen, sein Nichtstun einen seman-

tischen Gewinn produzieren. Er schließt das Experiment mit der Erkenntnis

ab, dass Bedeutungslosigkeit eben dies nicht leisten kann. Gleichgültigkeit ist

sinnlos (»indifférence est inutile«), Nichtbedeutung ist und bleibt nur Nicht-

bedeutung. Das unterwirft auch seine Praxis des Nichtstuns einer neuen Be-

wertung. Nichtstun heißt doch nicht handeln im Sinne eines (bedeutsamen)

Tuns durch (unbedeutendes) Nichtstun. Sondern nur, Unbedeutendes zu tun,

Bedeutendes nicht zu tun.

Die vom Protagonisten erhoffte Transzendenz stellt sich letztlich noch

ein, nur transzendiert er nicht das Denken der Anderen, gegen das er re-

belliert hatte, sondern seine eigene, nichtstuerische Rebellion. In den letzten

Absätzen des Romansmacht er das deutlich, indem er seineHerrschaftsphan-

tasie und seine Unzugänglichkeit für überwunden erklärt:

C’est un jour comme celui-ci, un peu plus tard, un peu plus tôt, que tout re-

commence, que tout commence, que tout continue. […] Non. Tu nʼes plus le

maître anonyme du monde, celui sur qui lʼhistoire nʼavait pas de prise, celui

qui ne sentait pas la pluie tomber, qui ne voyait pas la nuit venir. Tu nʼes plus

lʼinaccessible, le limpide, le transparent. Tu as peur, tu attends. Tu attends,

place Clichy, que la pluie cesse de tomber. (Hqd 181f.)

–––

Es ist ein Tag wie dieser hier, ein wenig später, ein wenig früher, an dem al-

les neu beginnt, an dem alles beginnt, an dem alles weitergeht. […] Nein. Du

bist nichtmehr der anonymeHerr derWelt, der, über den die Geschichte kei-

ne Macht hatte, der, der den Regen nicht fallen spürte, der die Nacht nicht

kommen sah. Du bist nicht mehr der Unzugängliche, der Reine, der Durch-

sichtige. Du hast Angst, du wartest. Du wartest an der Place Clichy, dass der

Regen aufhört zu fallen. (110)

Hier kehren zwei Formeln, die früher im Roman, auf dem Höhepunkt der

Isolation, vorkamen, in negierter Form zurück. Sagte er da, er sei der anony-

Thomas Aquinas) emphasises dispossession, self-annihilation, solitude, silence – in

short ›nothingness‹ or the void – as prerequisites for the mystical experience, that is,

the union between immanence and transcendence.« Marius Buning: The »Via Neg-

ativa« and Its First Stirrings in »Eleutheria«. In: Beckett and Religion. Beckett/Aesthet-

ics/Politics. Hg. v. Dems. u.a. Amsterdam: Rodopi (2000), 44.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Nichtstun als politische Praxis

me Herr der Welt – »tu es le maître anonyme du monde« (Hqd 120) – so ist er

es nun nicht mehr: »Tu nʼes plus le maître anonyme du monde«. Er spürt den

Regen auch wieder fallen, er lässt sich wieder ›berühren‹. Aus »tu es inacces-

sible« (Hqd 120) wird »[t]u nʼes plus lʼinaccessible«.

Das Romanende lässt offen, ob und wie der Protagonist wieder handeln

wird. Klar ist nur, dass er wieder in die Gesellschaft zurückgekehrt ist. So

lässt sich das »tout« aus dem obigen Zitat als »Gesamtheit« oder »Totalität«

übersetzen, in die der Protagonist nach seiner langen Isolation wieder ein-

tritt. Was für Tätigkeiten er von nun an ausführen wird, ist jedoch unklar.

Doch eben in dieser Kombination – dem Eintritt in die Gesellschaft und ei-

ner ungewissen Zukunft – liegt ein möglicher Auftakt für neue Handlung, die

ja nicht nur eine soziale, sondern auch eine unplanbare Praxis ist. Obwohl

der Protagonist gegen die Konvention und die dominante Ordnung handeln

wollte, hat sich herausgestellt, dass seine Methode fehlerhaft war. Handeln

heißt eben, das Unmögliche zu tun – aber nicht nur einmal, sondern immer

wieder. Indem der Protagonist sich durch sein Nichtstun dem gesellschaftli-

chen Aktionismus entzogen hat, hat er es einmal geschafft. Die Regeln, die

er sich zu dieser Realisierung auferlegt hatte, helfen ihm zwar dabei, diesen

Ausstieg durchzuhalten, aber sie laufen stets auf dasselbe Ziel hinaus, was er

schon längst erreicht hat. Der Erfolg seiner Handlung ist von kurzer Dauer.

Die folgende Praxis des Nichtstuns zermürbt sich, und kann das Erfolgshoch

nicht aufrechterhalten. Nicht zuletzt deshalb, weil ihr Fundament prätenti-

ös war. Eine im Roman unausgesprochene Konsequenz dieser Geschichte ist

dann auch, dass die Vorherbestimmung eines konkreten Ziels einer Tätig-

keit ihren Handlungscharakter hemmt: Auf seine absolute Neutralität hinzu-

steuern stellt dann, kontextunabhängig, ebenso wenig eine Handlung dar wie

seinem sicheren Hochschulabschluss oder der eigenen Hochzeit entgegenzu-

arbeiten. Die Offenheit des Romanendes scheint gerade diese Erkenntnis zu

performieren – und impliziert damit auch eine Korrelation mit dem Hand-

lungsbegriff, der um das Paradigma 68 herum formuliert wurde. Denn dort

ging es, das hat die französische Philosophie zuhauf affirmiert, um die Auf-

lösung von Kausalität, die Entpragmatisierung menschlichen Handelns, um

das Ende der Klaffung von Theorie und Praxis, wie es bei Nancy heißt:

Das mehr oder weniger klare Verlangen, die Dehiszenz [zwischen Theorie

und Praxis] zu überwinden und in gewisser Weise die Wahrheit in actu – in

der Entelechie, sagt Husserl – einer praktischen Vernunft, oder wie man es

nennenwill […] zu bekräftigen, dieses Verlangen hat sich um 1968 aufgelöst.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 247

Vielleicht kann man sogar sagen, dass die eigentliche Triebfeder von 68 auf

der Ebene des Denkens eine Spannung war, die an die Grenze dieses Verlan-

gens ging, hinausgingüber das Strebennach einem theoretischenZiel durch

eine daran orientierte Praxis, hinausging über alle Ebenen der Strategie, der

Politik und zu einer eigentümlichen Praxis gelangte: der eines kompromiss-

losen Hic et nunc.144

Was 1968 stattfand, und was auch den Grund für seine anhaltende mythische

Kraft darstellt, ist ein plötzlich auftretender Wille, nicht die Zukunft planvoll

zu gestalten, sondern die Gegenwart spontan zu bestimmen.Hic et nunc: hier

und jetzt, dort und da ist aus lockeren Impulsen und Ideen etwas entstanden,

was erstmal nichts außer sich selbst realisieren wollte. Das, so argumentiert

auch Hannah Arendt, ist das Wesen des Handelns, und nur so entsteht Ge-

meinschaft. Die entscheidende Bedeutung des Sozialen für die ʼ68er belegt

auch das folgende Fazit Blanchots:

Der Mai 68 hat gezeigt, daß sich ohne Projekt, ohne Verschwörung, mit der

Plötzlichkeit eines glücklichen Zusammentreffens eine explosive Kommuni-

kation affirmieren konnte (jenseits der gewohnten Formen der Affirmati-

on)[…]. Im Gegensatz zu den »herkömmlichen Revolutionen« handelte es

sich nicht darum, nur die Macht zu ergreifen, um sie durch eine andere zu

ersetzen, […] sondern es ging darum, außerhalb jedes Nutzenkalküls eine

Möglichkeit des Zusammenseins sich manifestieren zu lassen[…].145

Da der Protagonist am Ende des Romans seine Indifferenz und die zu ihr

gehörigen Regeln aufgibt und sich in einer Pariser Menschenmenge wieder-

findet, ermöglicht er prinzipiell die Annahme der von Nancy und Blanchot

diagnostizierten Kernelemente der 68er Ereignisse. Sein ganz eigener Pro-

test, den er im Rahmen einer Praxis des Nichtstuns veranstaltete, richtete sich

ja sowieso schon gegen dieselben Feinde, die ʼ68 angeprangert wurden. Doch

ironischerweise perpetuierte sein Nichtstun auch eine Isolation, und damit

gerade einen der zentralsten Aspekte, gegen die sich die Studierenden 1968

richteten: Die Einsamkeit an der französischen Universität. Unabhängig da-

von, ob Perec diesen Effekt intendierte oder nicht, zeigt Un homme qui dort

das desolate Resultat eines falschen Protests, der bestehende Mängel nur ver-

schlimmert, statt sie aufzuheben.

144 Nancy:Was tun?, 61.

145 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 54f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln

Das Sprechen ist, ebenso wie die Arbeit, ein paradoxes Paradigma des Nichts-

tuns, denn beide werden der Kategorie des Tuns, wenn nicht des Handelns

zugeordnet. Die Zugehörigkeit des Sprechens zu dieser Kategorie ist dabei

weniger eindeutig, als es bei der Arbeit der Fall ist, denn die Meinungen, ob

Sprache nun ›nur‹ Wort oder ›schon‹ Tat sei, gehen je nach Fach und Perspek-

tive auseinander. Aus sprachphilosophischer und literaturwissenschaftlicher

Sicht besteht allerdings kein großer Zweifel mehr daran, dass Sprache auch

Sprechakte, d.h. Handlungen, hervorbringt. Während die traditionelle Philo-

sophie davon ausging, dass die Funktion der Sprache eine ›nur‹ beschreiben-

de im Verhältnis zu den damit beschriebenen theoretischen oder praktischen

Inhalten ist, wurde ihr im Zuge des linguistic turn auch eine performative, das

heißt: weltbildende Funktion zugestanden.1 Auf einer der formalen Linguis-

tik übergeordneten Ebene zeigt beispielsweise die Entwicklung des epistemo-

logischen Diskursbegriffes durch Michel Foucault an, dass das Wirklichkeits-

verständnis einer jeweiligen Epoche einerseits sprachlich hervorgebracht und

geregelt ist, und dass andererseits Diskurse (und damit die ›Wirklichkeit‹)

durch Sprache verändert werden können. Diese Vorstellung baut unter ande-

rem auf den die Sprechakttheorie fundierenden Überlegungen J. L. Austins

und John Searles auf, die zeigen, dass und wie durch sprachliche Äußerun-

gen Handlungen vollzogen werden können.War Austin zunächst davon über-

zeugt, dass dies nur auf manche sprachlichen Äußerungen zutraf, so änderte

1 Sprache ist nunmehr, so lautet Christopher Fynsks einschlägiges Urteil, »no longer un-

derstood as an instrument in social practice, but rather as the site or ›ground‹ for such

practice«. Christopher Fynsk: Linguistic Turn. In: International Encyclopedia of the Social

& Behavioral Sciences. Bd. 14.Hg. v. James D. Wright. Amsterdam: Elsevier (2015), 199.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Nichtstun als politische Praxis

er im Verlauf seiner Untersuchungen seine Auffassung und bestimmte alle

Äußerungen als performativ.2

Linguistische Betrachtungsweisen der Frage, ob Sprache eine Handlung

darstellt, setzen jedoch zumeist Konditionen voraus, die sie aus handlungs-

theoretischen Auseinandersetzungen in der analytischen Philosophie über-

nehmen. Donald Davidson zufolge ist Intentionalität das Distinktionsmerk-

mal der Handlung – »a man is the agent of an act if what he does can be

described under an aspect that makes it intentional«.3 Ebenso werden in der

Linguistik sprachliche Aktivitäten als kommunikative Handlungen verstan-

den, wenn »sie mit bestimmten Ergebnissen verbunden sind« und wenn ihnen

für die »Erzielung dieser Ergebnisse und ihrer sonstigenWirkungen (also der

Folgen) bestimmte Intentionen« unterstellt werden können.4 Auch außerhalb

der Sprachwissenschaft ist Intentionalität der zentrale Faktor, an dem das

Handlungspotential von Sprache festgemacht wird. So geht Hannah Arendt

davon aus, dass Handeln, d.h. politisches Agieren (die wichtigste Wirkungs-

weise des Menschen in der Welt), nicht ohne Sprechen auskommt:

Handeln und Sprechen sind so nahe miteinander verwandt, weil das Han-

deln der spezifisch menschlichen Lage, sich in einer Vielheit einzigartiger

Wesen als unter seinesgleichen zu bewegen, nur entsprechen kann, wenn

es eine Antwort auf die Frage bereithält, die unwillkürlich jedem Neuan-

kömmling vorgelegt wird, auf die Frage: Wer bist Du? Aufschluß darüber,

wer jemand ist, geben implizite sowohl Worte wie Taten; aber so wie der

Zusammenhang zwischenHandeln und Beginnen enger ist als der zwischen

Sprechen und Beginnen, so sindWorte offenbar besser geeignet, Aufschluß

über das Wer-einer-ist-zu verschaffen, als Taten. Taten, die nicht von Reden

begleitet sind, verlieren einen großen Teil ihres Offenbarungscharakters, sie

werden »unverständlich« […].5

2 Vgl. Austin: How to do Things with Words. Diese Entwicklung kann von der ersten (vgl.

6f.) bis zur letzten Vorlesung nachvollzogen werden (147f.).

3 Donald Davidson: Agency. In: Ders.: Essays on Actions and Events. Oxford: Clarendon

Press (2002), 46.

4 Klaus Baumgärtner: Einleitung. In: Sprachliches Handeln. Hg. v. Dems. Heidelberg:

Quelle & Meyer (1977), XI. Herv. meine. Baumgärtner paraphrasiert an dieser Stelle

einen Ansatz Rudi Kellers, doch seine Zusammenfassung Kellers ist auch nach dem

heutigen linguistischen Wissensstand repräsentativ. In der analytischen Handlungs-

philosophie hat das Sprechen kein gesondertes Interesse hervorgerufen, wahrschein-

lich, weil es einfach als ein Ereignis unter vielen betrachtet wurde.

5 Arendt: Vita activa, 217f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 251

Die hier erörterte Position weicht von der oben beschriebenen, linguistisch

motivierten signifikant ab: Sprache und Handlung sind nicht miteinander

identisch, sondern formal voneinander getrennt. Das Sprechen fungiert als

unterstützendes Werkzeug, das die Intention des Handelns verständlich ma-

chen soll. Dieses Modell ist repräsentativer für das allgemeine, alltägliche

(d.h. unwissenschaftliche) Verständnis von Sprache, welches sie im Verhält-

nis zur Handlung als mindestens sekundär, wenn nicht als minderwertig be-

trachtet. JohnHaiman verweist zur Unterstützung dieser Behauptung auf po-

puläre Sprichwörter aus dem Englischen, zum Beispiel ›talk is cheap‹ und ›ac-

tions do speak louder than words‹,6 die man um viele weitere ergänzen könn-

te.7 Diese Einschätzung ist adäquat für eineWeltanschauung, in der Verände-

rungen nur in materieller Form auch als Veränderungen anerkannt werden.

Arendts Einschätzung ist, wie bereits in der theoretischen Einführung die-

ser Arbeit beschrieben wurde, dass in der Moderne vorrangig die Tätigkeiten

wertgeschätzt werden, die Mittel zum Zweck sind, und damit ein Produkt vor-

weisen können.8 Der Grund für die relative Abwertung der Sprache innerhalb

dieses Ideologems ist also ihre Distanz von der materiellen Welt. Und selbst

wenn Äußerungen materielle Änderungen bewirken können, so Haiman, so

könne dies trotzdem nicht direkt, sondern nur über Vermittlungswege pas-

sieren: »It is only after the message is interpreted and voluntarily obeyed that

the physical and social transformations which it »performs« are effected in

the real world. […] Unlike physical action, then, talk is displaced or removed

from the world.«9

Für die literaturwissenschaftliche Betrachtung des Nichtstuns ist die Fra-

ge, ob Sprache als Handlung verstanden werden kann oder nicht, von gro-

ßer Bedeutung. Denn betrachtet man Sprache von vornherein als einen der

Handlung fremden Prozess, so ist sie umgekehrt de facto repräsentativ für

das Nichtstun an sich. Diese These vertritt Leonard Fuest, und bezieht sie

insbesondere auf die Sprache der Literatur. In seiner einschlägigen Arbeit

zur Poetik des Nicht(s)tuns (2008) behauptet er, dass Literatur sich von der »Ar-

beitssprache« abwendet und das Nichtstun deswegen nicht nur thematisie-

ren, sondern auch verkörpern könne: »Die Literatur bietet diese Sprache. Sie

6 JohnHaiman: Talk Is Cheap. Sarcasm,Alienation, and the Evolution of Language. Oxford: UP

(1998), 3.

7 Zum Beispiel: »One needs to walk the walk, not just talk the talk«; im Deutschen:

»Taten sagen mehr als Worte«.

8 Vgl. hierzu die Ausführungen in »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

9 Haiman: Talk Is Cheap, 4.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Nichtstun als politische Praxis

ist müßig, faul, träge, indolent, passiv, aber auch aggressiv, launisch, unwil-

lig unwirsch.«10 Mit dieser Verknüpfung von poetischer Sprache und Nichts-

tun will Fuest der Literatur und der Sprache im Allgemeinen jedoch nicht

die Wirkmacht in der Welt absprechen. Sie produziere vielmehr Störungen,

sowohl im Text als auch in der Ökonomie des Marktes, und wirke, so die Im-

plikation, sehr wohl auf die Welt ein.11 In Anlehnung an diese Position glaube

ich, dass Sprache (und Literatur) eine Handlung im Sinne Arendts (und die-

ser Arbeit) darstellen kann, wenn sie als Störung auftritt und zum Beispiel

herkömmliche Zweck-Mittel-Kategorien überwindet. Die Sprache und Lite-

ratur, die sich mit dem Nichtstun auseinandersetzt, hat in dieser Hinsicht

ein besonderes Wirkpotential: sie kann nicht nur eine Handlung darstellen,

wo man keine vermutet, sondern lässt die Grenzen zwischen Handlung und

Nichtstun verschwimmen, indem sie sie in ein dynamisches Verhältnis setzt.

Man kann und sollte sie vor dem Hintergrund dessen verstehen, was Jacques

Rancière als das ästhetische Regime der Kunst bezeichnet, und zwar die Fä-

higkeit der Kunst, die Konstitution der Politik grundlegend zu verändern –

womit Rancière auch das Verhältnis von Aktiv und Passiv miteinschließt. Die

Kunst könne, meint er, diese traditionelle Unterscheidung ganz aufheben,

und die Tätigkeiten, die vormals Gegensätze waren, gleichwertig machen.12

In Le partage du sensible (2000) schreibt Rancière:

literarische Aussagenwirken sich auf die Realität aus, und sie definierenMo-

delle des Sprechens oder des Handelns[…]. Sie zeichnen Karten des Sichtba-

ren, ziehen Bahnen zwischen Sicht- und Sagbarem und stellen Beziehungen

zwischen Seinsweisen, Tätigkeitsformen und Redeweisen her.13

Dieses Bewusstsein des Stör -, Veränderungs- und Wirkpotentials der Spra-

che, und im Speziellen der Literatur über das Nichtstun, ist der europäischen

Motivgeschichte des Nichtstuns eingeschrieben. Es äußert sich in einem ge-

nerellen Unbehagen, die Nichtstuer selbst sprechen zu lassen – aus Angst,

dass sich das von ihnen Gesprochene irgendwie verselbstständigen und die

Realität verändern könne. Das, was vom Nichtstuer gesprochen wird, kann

und darf nicht für sich stehen, es muss in bereits bestehende Diskurse inte-

griert werden. Geschichten über das Nichtstun brauchen deshalb einen Er-

10 Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns, 12.

11 Vgl. Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns, 24-26.

12 Rancière: Aufteilung des Sinnlichen, 15.

13 Rancière: Aufteilung des Sinnlichen, 62.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 253

zähler, der Verantwortung für sie übernimmt, und zwar indem er die diege-

tische Handlungslosigkeit durch die eigene Handlungsbereitschaft kompen-

siert.

Die kanonischen Untätigkeitserzählungen des 19. Jahrhunderts weisen

nicht selten Erzähler auf, die in der Diegese als fleißige Arbeiter beschrieben

werden, und gerade deswegen die Aussagen nichtstuerischer Protagonisten

irgendwie ›geraderücken‹ oder ›ausbalancieren‹ wollen. In Melvilles »Bartle-

by« wird das Nichtstun des Protagonisten immer wieder durch den Erzähler,

Bartlebys Vorgesetzten, zum unhaltbaren Zustand erklärt und Handlung ge-

fordert – »Now one of two things must take place. Either you must do some-

thing or something must be done to you« –14 und da sich bis zuletzt keine

Handlung einstellt, wird diese Leerstelle durch die Geschichte des Erzählers

gefüllt. Die bereits erwähnte Formel, die der Protagonist selbst zu dieser Er-

zählung beiträgt, und deren große philosophische Resonanz im 20. Jahrhun-

dert ihremWirkpotential Rechnung trägt, wird ignoriert. Er wird stattdessen

als jemand beschrieben, »of whom nothing is ascertainable, except from the

original sources, and in his case those are very small« – und dass wegen die-

ses Informationsmangels keine Biographie von Bartleby angefertigt werden

kann, nennt er »an irreparable loss to literature«.15 Deswegen schreibt er sie

selbst.

In Iwan Gontscharows Oblomow spricht der Protagonist zwar mehr, doch

auch da wird das erzählte Geschehen in eine Rahmenhandlung eingebettet,

deren Erzähler implizit darauf verweist, dass die traurige Geschichte eines

nichtstuerischen Landadligen nur unter dem Vorzeichen der Warnung er-

zählt werden kann. So spricht Stolz – der sich ganz gegenteilig verhaltende,

da handlungsfreudige und arbeitsame Freund Oblomows – die letzten Sätze

des Romans über OblomowsGeschichte zu einem befreundeten Schriftsteller:

»Das werde ich Dir gleich erzählen; laß mir nur Zeit, meine Gedanken und

Erinnerungen zu sammeln. Und schreibe es dann auf, vielleicht nützt es je-

mand.Und er erzählte ihm das,was hier steht.«16 Die Erzähler in Bartleby und

in Oblomow sind hart arbeitende Figuren, die sich vermeintlich zum Erklären

des Nichtstuns besser eignen als die Nichtstuer selbst, da sie selbst im Zeital-

ter der Arbeitsglorifikation gesellschaftlich höher geschätzt werden. Dahin-

ter verbirgt sich jedoch auch eine Angst vor der Wirkmacht des Nichtstuns:

14 Melville: Bartleby, 158.

15 Melville: Bartleby, 80.

16 Gontscharow: Oblomow, 648.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Nichtstun als politische Praxis

sie müssen anstelle der Nichtstuer sprechen, um eine mögliche revolutionäre

Wirkung ihrer Geschichten und Sprechakte zu verhindern.

KOMPENSATION in Bombel von Mirosław Nahacz, 2004

Die letzte Lektüre widmet sich einer zentralen Praxis des Nichtstuns, die auch in den

vorangegangenen Analysen immer wieder von Bedeutung war: dem Sprechen und dem

Erzählen. Darin wird die These vertreten, dass das Sprechen eine Kompensation der

gesellschaftlichen Verurteilung des Nichtstuns darstellt. Anhand von Mirosław Nah-

aczs Bombel (2004) wird gezeigt, dass das gesellschaftskritische Erzählen die soziale

Funktionslosigkeit eines Arbeitslosen kompensieren soll, und dass es dem Nichtstun zu

einem öffentlichen Erscheinen verhilft, während dieses normalerweise höchstens gese-

hen, aber selten gehört wird.

 

Der zweite Roman des jungen Autors Mirosław Nahacz, Bombel,17 spielt im

Polen des frühen 21. Jahrhunderts. Im ersten Unterkapitel (Dorf und Bushal-

testelle: Räume praktischen Nichtstuns) wird ausgeführt, dass darin aus der

Perspektive eines Arbeitslosen das Bild eines Dorfes gezeichnet wird, in dem

es keine (soziale) Mobilität, keine Unterhaltungsmöglichkeiten und fast kei-

nen öffentlichen Raum gibt. Anhand des Topos der Bushaltestelle wird in die-

sem Kapitel gezeigt, wie diese Mängel durch das Nichtstun kompensiert wer-

den. Im zweiten Unterkapitel (Erzählen) werde ich auf das Erzählen als Praxis

des Nichtstuns eingehen, die den gesellschaftlichen Ausschluss des arbeitslo-

sen Protagonisten (und einige andere Umstände) im Erzählen zu kompensie-

ren versucht. Der nichtstuende Erzähler ist zwar als ›wahnsinnig‹ konnotiert,

schafft es aber dennoch – oder vielleicht gerade deswegen – literarisch pro-

duktiv zu sein, und so auch politisch relevante Aussagen zu tätigen. So kri-

tisiert er über das Motiv der Arbeit gesellschaftliche Missstände (Arbeit, eine

Lüge) und zeigt, dass der Glaube an den gesellschaftlichen Fortschritt eine

Illusion darstellt (Fortschrittsillusion). Der Erzähler-Protagonist Bombel pro-

blematisiert zudem, so demonstriert das dritte Unterkapitel (Biopolitik vs.

17 Mirosław Nahacz: Bombel. Wołowiec: Wydawnictwo Czarne (2004). Wird nachfolgend

mit der Sigle B und der Seitenzahl im Text zitiert. Soweit nicht anders angegeben, be-

ziehen sich die deutschen Zitate auf die Übersetzung Renate Schmidgalls in Mirosław

Nahacz: Bombel. Frankfurt a.M.: Weissbooks (2008).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 255

Organische Gemeinschaft), die biopolitische Kontrolle seines inaktiven Kör-

pers (Kontrolle des inaktiven Körpers), und überwindet diese Kontrolle in der

Imagination einer Gemeinschaft von Nichtstuern (Gemeinschaft der Nichts-

tuer).

Dorf und Bushaltestelle: Räume praktischen Nichtstuns

Mirosław Nahaczs Bombel (2004) handelt von einem arbeitslosen Alkoholiker,

der am frühen Morgen an einer dörflichen Bushaltestelle sitzt und dort oh-

ne Unterlass spricht; die gut 150 Seiten lange Romangeschichte besteht aus-

schließlich aus diesem Monolog. Der Protagonist Bombel erzählt unter an-

derem von der Arbeitslosigkeit auf dem Land. Das Leben dort, so Bombel,

sei trist – »nie ma u nas na wsi miejsc pracy i po prostu szarość życia (B

116); »bei uns auf dem Land gibt es keine Arbeitsplätze, das Leben ist grau«

(128). Damit greift der Roman ein Problem seines Entstehungkontextes auf,

als das polnische Dorf hauptsächlich mit Arbeitslosigkeit assoziiert und da-

mit zum Inbegriff gesellschaftlicher Stagnation wurde. Der junge polnische

Autor Nahacz, der in den 1980er-Jahren in der ländlichen Umgebung Krakaus

aufgewachsen ist, lässt diese Geschichte im postsozialistischen Polen der frü-

hen 2000er-Jahre spielen, kurz vor dessen Eintritt in die Europäische Union.

Die Wirkung des Aufnahmeprozesses in die EU auf die Dritte Polnische Re-

publik war signifikant. Dieser Prozess prägte das Land nicht nur nachhaltig

mit westlich-liberalenWerten, sondern gab auch ungewollt einem langanhal-

tenden innerpolnischen Konflikt neues Futter: der kulturellen Abwertung des

Ländlichen. Der Ursprung dieser Abwertung liegt in der langen Geschichte

der Leibeigenschaft, die über Jahrhunderte hinweg eine Spaltung zwischen

Bauerntum und Adelskultur provoziert hat. Da das Land noch bis ins spä-

tere 20. Jahrhundert eine Agrargesellschaft war, ist diese Spaltung in Polen

heute deutlicher als in anderen europäischen Ländern. Die Adels- und Guts-

herrenkultur, die heute mit dem Leben in der Stadt gleichgesetzt wird, war

und wird als überlegen angesehen (die meisten Polen sollen sogar glauben,

selbst adeliger Abstammung zu sein),18 während »die in der polnischen Kul-

tur tief verwurzelte Verachtung des bäuerlichen Dorfs« immer noch virulent

18 Magdalena Marszałek: Dörfliches Coming-out. Autobiographische Stimmen aus dem

Dorf in der polnischen Gegenwartsliteratur. In: Über Land. Aktuelle literatur- und kultur-

wissenschaftliche Perspektiven auf Dorf und Ländlichkeit. Hg. v. Ders. u.a. Bielefeld: tran-

script (2018), 213.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Nichtstun als politische Praxis

sei, so Magdalena Marszałek. In der polnischen Literatur, und nicht weniger

im polnischen Film, wird das Dorf deshalb meist als Anti-Idylle dargestellt.

Diese negative Ästhetik ist als künstlerischer Zugang zum Thema ›Dorf‹ eta-

bliert und stellt seit dem 19. Jahrhundert eine ästhetische Konstante dar, die

sporadisch durch konkrete gesellschaftliche Notlagen aktualisiert wird.19

Eine solche Aktualisierung findet in Bombel durch den Topos des Nichts-

tuns statt, den der arbeitslose Protagonist Bombel symbolisiert. Er ist ein Va-

gabund, ein aus der Arbeitsgemeinschaft Ausgeschlossener.20 Er gehört zu

den in Polen sogenannten »menele« (dt.: Penner), die vor Lebensmittelläden,

unter Brücken oder an Bushaltestellen herumlungern, und sich dadurch aus-

zeichnen, »[że] nic nie robią«.21 Im frühen 21. Jahrhundert sind das in Po-

len besonders problematische Figuren. Da die EU im Vorfeld des Beitritts

in Polen unter anderem die gestiegene Arbeitslosigkeit und die rückschritt-

liche Landwirtschaft bemängelt hatte,22 wurden Land und Dorf erneut als

Problem wahrgenommen, weil sie der Weiterentwicklung Polens vermeint-

lich im Wege standen.23 Es kommt zu dieser Zeit zur Herausbildung einer

19 Vgl. hierzu Magdalena Marszałek: Das Dorf als Anti-Idylle: Polnische literarische und

filmische Narrative des Verdrängten. In: Imaginäre Dörfer. ZurWiederkehr des Dörflichen

in Literatur, Film und Lebenswelt. Hg. v.Werner Nell u.a. Bielefeld: transcript (2014), 428-

431.

20 Vgl. Robert Castel: Die Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der Lohnarbeit.

Übers. v. Andreas Pfeuffer. Konstanz: UVK (2000). Der Vergleich Bombels mit einem

Vagabunden ist strenggenommennicht ganz korrekt, da Bombel z.B. örtlich gebunden

ist, während Vagabunden auf der Suche nach Arbeit durch das Land ziehen. Ich benut-

ze diesen Vergleich dennoch, da die Ausschlussmechanismen, die Castel beschreibt,

auch auf Bombel zutreffen. Wie Michel Foucault auch, zeigt Castel, dass sehr unter-

schiedliche Arten von Abweichungen denselben gesellschaftlichen Ausschluss (Margi-

nalisierung, Internierung usw.) hervorrufen, sodass diese verschiedenen Abweichun-

gen (durch den Arbeitslosen, den Vagabunden, den Wahnsinnigen etc.) hinsichtlich

ihrer Problematisierung analog sind. Der Vagabund als Figur ist sicherlich anachro-

nistisch (eigentlich nimmt ihn Castel nur als Prototyp), doch der Modus des sozialen

Ausschlusses ist es nicht – und die Erklärung Castels passt genau auf die Situation von

Nahaczs Protagonisten.

21 »[Dass] sie nichts tun« (Übers. meine). So Natalia Słowiak in ihrer soziologischen Stu-

die über die Figur des Säufers bzw. ›Vagabunden‹ am Fallbeispiel der südlich von Kra-

kau gelegenen Kleinstadt Stróże. Natalia Słowiak: Menele. Subkultura o tożsamości de-

wiacyjnej. Krakau: Oficyna Wydawnicza Impuls (2009), 74.

22 Vgl. hierzu Roland Freudenstein u. Henning Tewes: Wem die Glocken läuten. Ist Polen

auf den Beitritt zur EU vorbereitet? In: KAS-Auslandsinformationen, 17 (5), 2001, 103f.

23 In der polnischen Soziologie wird um die Jahrtausendwende eben dieses dörfliche

Nichtstun als politisches Problem identifiziert. Zum einen weil es der ›westlichen‹ Ar-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 257

Topologie, die Dorf und Untätigkeit miteinander verschränkt, und zugleich

mit (vor allem im Hinblick auf die EU-Mitgliedschaft) einer eindeutig nega-

tiven Konnotation versieht. Sie bestätigt die populäre Meinung, das Ländli-

che im Allgemeinen und das Dorf im Speziellen seien der Ursprung und Ort

des Schlechten. Früher war der Grund dafür ein Zuwenig an Zivilisation, das

sich in verbrecherischem Verhalten äußerte, in den 2000er-Jahren ist es eine

durch Untätigkeit begründete Ausbremsung politischen und wirtschaftlichen

Fortschritts.

Der Roman bezieht sich explizit auf diesen Diskurs, ohne ihn allerdings

zu reproduzieren. Er konstruiert zwar das Dorf als einen Ort der Untätigkeit,

fügt ihm jedoch ein produktives Element hinzu: einen Erzähler. Der narrati-

ve Aspekt in der Geschichte hat von Anfang an eine starke Präsenz, beginnt

der Roman doch mit den Worten: »No więc cześć i strzałka. Jestem Bombel

na przystanku, bo siedzę właśnie tu, i dlatego na przystanku« (B 5); »Halli-

hallo und hi! Ich bin Bombel von der Haltestelle, hier sitze ich nämlich, des-

halb von der Haltestelle« (9). Die Tatsache, dass der dörfliche Nichtstuer als

zwar arbeitslos, aber zumindest sprechend aktiv dargestellt wird, weist den

Roman als zu einem Gegendiskurs zugehörig aus, der zu der eben beschrie-

benen Abwertung des Ländlichen in Opposition steht. Er verleiht dem Dorf,

das im öffentlichen Diskurs meist nur besprochenes Objekt, selten aber ein

sich selbst artikulierendes Subjekt ist, eine Stimme. Damit weicht der Ro-

man in zweierlei Hinsicht von dem dominanten Diskurs ab: Zum einen zeigt

er Aktivität innerhalb eines vermeintlich nichtstuerischen Raums, zum an-

deren verleiht er einem Phänomen Sichtbarkeit, dem Repräsentation häufig

verweigert wird.

beitsethik entgegenstehe (deren Nachahmung als der Aufnahme in die EU zuträglich

wahrgenommen wird), zum anderen sollen aus ihm noch andere politische Probleme

entspringen.Wenn z.B. Stadt und Landdadurch voneinander getrennt sind, dass erste-

re Arbeitnehmer, letzteres aber nur Arbeitslose (d.h. Sozialhilfeempfänger) beheima-

tet, dann bildet sich eine Zweiklassengesellschaft; infolge dessen ist die Landbevölke-

rung neben ihrer geographischen Marginalisierung auch noch sozial und wirtschaft-

lich abgeschottet und wird dadurch zur Brutstätte fremdenfeindlicher, spezifisch an-

ti-europäischer Phobien. Vgl. Maria Hirszowicz: Spory o przyszłość. Klasa, polityka, jed-

nostka. Warschau:Wydawnictwo IFiS PAN (1998), 124. Außerdem Lucjan Kocik: Trauma

i eurosceptycyzm polskiej wsi. Krakau: Universitas (2001). Und Eugeniusz Kośmicki u.a.

(Hgs.): Problem barier świadomościowych na wsi wobec integracji Polski z Unią Europejską.

Poznań: AR (2000). In dieser Betrachtung wird der oben beschriebene Abwertungs-

mechanismus durch den Topos des Nichtstuns aktualisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Nichtstun als politische Praxis

Beides zeigt sich in besonderer Weise an dem Setting der Romanhand-

lung: der Bushaltestelle.24 Sie wird bereits im zweiten Satz des Romans

zum zentralen Zuordnungsmerkmal des Protagonisten-Erzählers Bombel,

schließlich beschreibt er sich selbst als »Bombel von der Haltestelle«. Diese

Verquickung zwischen dem Nichtstuer und dem Ort der Bushaltestelle ist

kein Zufall. Die Funktion der Haltestelle besteht üblicherweise darin, einen

Raum bis zu dem Beginn einer Reise bereitzustellen, in dem lediglich ge-

wartet werden soll, nichts sonst. Marc Augé nennt solch einen spezifisch mit

dem Reisen verknüpften Raum (dazu gehören auch Autobahnen, Flughäfen,

Hotels etc.) deshalb einen ›Nicht-Ort‹, weil er sich dadurch auszeichnet, kein

»Ort der Tätigkeit« zu sein.25 Man kann dort nichts tun, weil das primäre

Ziel immer ist, von dort weg und zu einem Ort (d.i. einem Raum) zu ge-

langen, an dem man wieder tätig sein kann.26 Auch in Michel de Certeaus

Raumtheorie ist die Unterscheidung zwischen Ort und Raum durch die An-

bzw. Abwesenheit von Handlung geregelt – ein Ort verweist »auf das Dasein

von etwas Totem« und ist »im Abendland […] immer durch einen reglosen

Körper definiert«.27 Der Raum hingegen ist ein Ort, »mit dem man etwas

macht«, seine Erzeugung ist »durch eine Bewegung bedingt«.28

Doch in Bombelweicht die Bushaltestelle von diesem konventionellen Ver-

ständnis ab: obwohl es sich um einen Nicht-Ort (Augé) bzw. einen Ort (de

24 In diesem Zusammenhang ist auch auf den kürzlich erschienenen Bildband zu verwei-

sen, der den ungewöhnlich hohen ästhetischen Aufwand bei der architektonischen

Gestaltung sowjetischer Bushaltestellen darlegt; Christopher Herwig: Soviet Bus Stops.

London: FUEL (2015). Indessen handelt es sich bei der polnischen Bushaltestelle, um

die es im Folgenden gehen soll, um einen anderen Topos. Architekten der Sowjet-

zeit haben die notwendige Fügung in die von der Politik vorgegebenen künstlerischen

Richtlinien durch die phantastischeGestaltung alltäglicher Gebäudewie Bushaltestel-

len kompensiert. In Polen hingegen (das in Herwigs Bildband nichtmit Beispielen ver-

treten ist) gibt es kein vergleichbares architektonisches Phänomen. Die Bushaltestelle

steht hier, so kann der Darstellung in Bombel entnommen werden, im Zentrum einer

zeitgenössischen Topologie des Nichtstuns, die ebenso Rückschlüsse auf den politi-

schen Kontext zulässt, der sich jedoch von dem sowjetischen maßgeblich unterschei-

det.

25 Marc Augé: Orte und Nicht-Orte. Vorüberlegungen zu einer Ethnologie der Einsamkeit.

Frankfurt a.M.: Fischer (1994), 80.

26 Ähnlichwie inder TheorieMichel deCerteaus entstehen inderRaumkonzeptionAugés

anthropologische Orte (d.h. Räume) erst durch soziales Handeln – nie andersherum.

Vgl. Augé: Orte und Nicht-Orte, 63-67.

27 De Certeau: Kunst des Handelns, 219. Herv. meine.

28 De Certeau: Kunst des Handelns, 218, 219. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 259

Certeau) handelt, findet dort Tätigkeit statt. Darin zeigt sich, dass die kausale

Verknüpfung zwischen Bushaltestelle und Nichtstun auch umgekehrt funk-

tioniert: Bombel sucht die Bushaltestelle bewusst auf, um dort nichts zu tun,

weil es der Ort des Nichtstuns ist. InWeiterführung von Augés Gedanken lässt

sich feststellen, dass solche Nicht-Orte das Nichtstun nicht unbedingt als Ef-

fekt produzieren, sondern dass sie kulturell so stark als ›untätig‹ konnotiert

sind, dass sie gerade deswegen von Nichtstuern aufgesucht werden, weil sie

dem Nichtstun einen geeigneten, in gewissem Sinne sogar einen legitimen

Raum bieten. Wenn die Bushaltestelle so zum Ort nichtstuerischer Praxis

wird, findet eine Verwandlung des Ortes in einen Raum statt,29 der nichts-

destotrotz die Konnotation der Untätigkeit weiterträgt. Dabei lassen sich drei

verschiedene ländliche Praktiken des Nichtstuns isolieren: die Ersatz-Reise

(1), die Suche nach Unterhaltung (2), und der Versuch, sich öffentlichen Raum

anzueignen (3).

(1) Reise: Zum ersten steht die Haltestelle stellvertretend für den Topos des

Reisens, und der Aufenthalt in ihr funktioniert als Ersatz-Reise. In Polen war

und ist dieser synekdochischeGebrauch eine kulturelle Praxis, die sich aus der

stationären Lebensweise der Landbevölkerung ableitet. Im Gegensatz zu sei-

nen westlichen Nachbarn waren in Polen bis ins späte 20. Jahrhundert mehr

Menschen in der Landwirtschaft als in jedem anderen Sektor beschäftigt, was

Ortgebundenheit auf der einen und ein oft geringes Einkommen auf der an-

deren Seite mit sich bringt und Mobilität einschränkt. Zeit an der Bushalte-

stelle zu verbringen bedeutet vor diesem Hintergrund, zumindest die Spur

dieser Mobilität zu lesen und erleben, und die Hoffnung zu nähren, die sich

damit verbindet: auf Anderes und auf Besseres. Bombel sucht die Bushal-

testelle auf, um dem für ihn unerschwinglichen Luxus des Reisens näher zu

sein. »Wchodzimy do autobusu, ja i Pietrek, skromni, ale dumni, […] jest pięk-

nie i nikomu nie przeszkadza, że nie mamy biletów«, träumt er, »[m]ogłoby

tak być« (B 26).30

(2) Unterhaltung: In Abwesenheit konventioneller Vergnügungsmöglich-

keiten wie dem Kino, einer Kneipe, oder zumindest einer Bibliothek war (und

ist) in vielen polnischen Dörfern die Bushaltestelle, oder auch die Telefonzel-

le, der interessanteste Ort für diejenigen, die freie Zeit zur Verfügung ha-

29 Eine Arbeit, die de Certeau zufolge typischerweise von Erzählungen geleistet wird. Vgl.

De Certeau: Kunst des Handelns, 220.

30 »Wir steigen in den Bus ein, ich und Pietrek, bescheiden, aber stolz, […] es ist wunder-

schön, und keinen stört es, daß wir keine Fahrkarten haben. So könnte es sein.« (33)

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Nichtstun als politische Praxis

ben. Auf der Suche nach Abwechslung trifft man dort Gleichgesinnte, sodass

auch beim Ausbleiben der Unterhaltung von außerhalb sich die Gemeinschaft

durch ihr Zusammenkommen selbst unterhalten kann. Während Augé be-

hauptet, Nicht-Orte würden Einsamkeit schaffen und »keinerlei organische

Gesellschaft« beherbergen können,31 so ist die polnische Bushaltestelle im

Gegenteil ein sozialer Raum. Er bleibt jedoch ›zweitklassig‹, da er nur von

Subjekten aufgesucht und realisiert wird, die nicht schon anderweitig sozi-

al eingebunden und damit auch tätig sind (z.B. durch Familie oder Beruf).

Deshalb sitzt Bombel dort: Er hofft, dass sich in seiner Not (er braucht Ziga-

retten und Alkohol) »pojawi [się] jakiś zapomniany kolega« (B 8),32 der ihm

aushelfen kann, und vertraut dabei auf die ›Gemeinschaft der Trinker‹,33 die

sich regelmäßig an diesem Ort bildet. Die Haltestelle dient als ›Rettungsboot‹

für die Zeiten, in denen aus eigener Kraft nichts für die Sucht getan werden

kann: Die ›Gemeinschaft der Trinker‹ versteckt dort Weinflaschen, und auch

Bombel hat zwischen den Balken eine Zigarette deponiert, für schlechte Zei-

ten.34

(3) Öffentlichkeit: Bombel hält sich an der Bushaltestelle auf, weil er für

sich ein Stück des öffentlichen Raums reklamieren will. Das Nichtstun ist,

wie bereits mehrfach besprochen wurde, oft in einem Kampf um sein eige-

nes Erscheinen begriffen, denn eine »Distanzierung vom Handeln«35 zieht

Hannah Arendt zufolge »Unsichtbarkeit«36 nach sich. Um in der Öffentlichkeit

zu erscheinen, setzt sich Bombel an die wahrscheinlich einzige öffentliche

Sitzgelegenheit im Dorf, die sich an der Bushaltestelle befindet – deswegen

zieht er auch die Bank an der Bushaltestelle der von seinem Großvater ge-

schnitzten, ›privaten‹ Bank in seinem Garten vor (B 57). Anstatt, wie in der

modernen Gesellschaft üblich, seine »soziale Zugehörigkeit« durch »Berufs-

arbeit« auszuweisen,37 definiert sich Bombel durch seinen öffentlichen Ort

des Erscheinens: »Jestem Bombel na przystanku, bo siedzę właśnie tu« (s.o.,

31 Augé: Orte und Nicht-Orte, 131.

32 »[I]rgendein vergessener Kumpel auftaucht« (13).

33 Siehe den Abschnitt »Gemeinschaft der Nichtstuer« später in diesem Kapitel.

34 »[S]chowałem kiedyś na tym przystanku papieroska na czarną godzinę, czyli na teraz.«

(B 24); »[I]ch [hab] an dieser Haltestelle mal eine Zigarette für eine schwarze Stunde

versteckt […], das heißt, für jetzt.« (28)

35 Arendt: Vom Leben des Geistes, 97.

36 Arendt: Vom Leben des Geistes, 77.

37 Aßländer u. Wagner: Einführung: Arbeit und Philosophie, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 261

B 5); »Ich bin Bombel von der Haltestelle, hier sitze ich nämlich, deshalb von

der Haltestelle« (9). Er eignet sich diesen Raum mittels seiner Inaktivität an.

Diese drei Praktiken des Nichtstuns haben alle kompensatorischen Charak-

ter: Bombel ist an der Bushaltestelle, um seine fehlende Mobilität, seine ein-

same Langeweile, und seine fehlende öffentliche Erscheinung imaginativ zu

kompensieren. Neben diesen an den Ort der Bushaltestelle gebundenen Prak-

tiken widmet sich der Protagonist noch einer weiteren Kompensation: dem Er-

zählen.

Erzählen

Das Erzählen im Roman Bombel ist in vielerlei Hinsicht eine kompensatorische

Tätigkeit. Der Protagonist Bombel wartet in der Haltestelle darauf, dass je-

mand dort vorbeikommt.Die Langeweile, die er beimWarten empfindet, ver-

sucht er, der Benjaminschen Erzähler-Konzeption entsprechend, durch das

Erzählen zu bannen.38

Doch dem Erzähler-Protagonisten Bombel ist nicht nur langweilig, er lei-

det auch an seiner Alkohol- und Nikotinsucht. Er sitzt an der Bushaltestelle,

weil er darauf hofft, dort jemanden zu treffen, der ihm eine Zigarette oder ei-

nen Schluck Alkohol spendieren kann: »chce mi się pić dzisiaj[…]. Jeśli się nie

wydarzy, nie pojawi jakiś zapomniany kolega[…]. Gorzej, jak nie« (B 8f.); »ich

will heute trinken[…]. Wenn nichts passiert, wenn nicht irgendein vergesse-

ner Kumpel […] unverhofft kommt[…][,] siehts übel aus« (12f.). Seine Trink-

sucht bereitet ihm Schmerzen und körperliches Unwohlsein – ihm ist kalt (B

8), seine Innereien scheinen zu jucken (B 59), er hat das Gefühl, sein Bauch

könnte sich ausstülpen (B 99). Dieses Unwohlsein sucht der Protagonist durch

das Erzählen auszugleichen.Das zeigt sichmit besonderer Deutlichkeit in der

Abfolge von Bombels Erzählinhalten: der Beschreibung seines geplagten Kör-

38 Benjamin begreift das Erzählen als repetitives Handwerk und behauptet, dass sich im

Zustand der Langeweile – dem Höhepunkt geistiger Entspannung – die gehörten Ge-

schichten einprägen, die dann während der Ausführung eines (ebenfalls repetitiven)

Handwerks wiedererzählt werden. Benjamins Begründung, der Rhythmus der Arbeit

wirke induktiv und ›entfache‹ so das Erzählen, müsste man eigentlich auch um das

Gegenteil erweitern: Wenn man in der Langeweile keinem Rhythmus ausgesetzt ist,

so erzeugt man ihn im Erzählen. Walter Benjamin: Der Erzähler. In: Ders.: Erzählen.

Schriften zur Theorie der Narration und zur literarischen Prosa. Hg. v. Alexander Honold.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2007), 111.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Nichtstun als politische Praxis

pers folgt fast immer eine narrative Metabeobachtung, wie zum Beispiel in

der folgenden Passage:

już nawet czuję w sobie te anomalia, jak wemnie drążą [sic!] i się wwiercają,

jak kłóci się wszystko wemnie, żołądek ze śledzioną, jak prawe płuco razem

z lewym wspólnie napadają z bronią w ręku na serce, jak mi się wszystko

przewraca i nazywa nie tak, jak powinno. Tak więc, żeby umilić sobie czas, opo-

wiem sam do siebie[…].(B 119, Herv. meine)

–––

ich spüre die Anomalie sogar schon inmir, wie sie bohrt und sich hineinfrißt,

wie alles in mir sich streitet, der Magen mit der Milz, wie die linke und die

rechte Lungemit derWaffe in der Hand zusammen über das Herz herfallen,

wie alles durcheinanderkommt und nicht mehr heißt, wie es heißen soll.Al-

so erzähle ich mir selbst was, um mir die Zeit angenehmer zu gestalten[…]. (131f.,

Herv. meine)

An dieser Abfolge, die sich im Roman oft wiederholt, zeigt sich die schmerz-

lindernde und sogar aufheiternde Funktion des Erzählens; eine Eigenschaft,

die auch in der narratologischen Forschung etabliert ist.39 Bombel kompensiert

also durch das Erzählen sein Unwohlsein, das sein Nichtstun begleitet.

Doch das Erzählen in Bombel ist nicht nur die Kompensation einer körper-

lichen Befindlichkeit, sondern auch der Stellung des Protagonisten im sozia-

len Abseits. Robert Castel hat die ›Ausgeschlossenheit‹ als zentrales Merkmal

des Vagabunden beschrieben. Beim Vagabundendasein handele es sich, so

Castel, um den »Grenzfall eines Entkoppelungsprozesses«, d.h. einer Losgelöst-

heit von konventionellen sozialen Bindungen, die sich »aus der Instabilität

des Verhältnisses zur Arbeit und der Brüchigkeit der Gemeinschaftsnetzwer-

ke speist«.40 Diese Entkoppelung hat eine wichtige sozial-phänomenologi-

sche Folge: der aus der Gemein- und Gesellschaft ausgeschlossene Arbeits-

lose verschwindet aus der Wahrnehmung der meisten anderen Menschen,

die weiterhin arbeiten. Er wird nicht mehr gehört und nicht mehr gesehen.

Der so ›Verschwundene‹ möchte gegen diese Unsichtbarkeit ankämpfen, er

möchte wieder in den »Erscheinungsraum« treten, der Hannah Arendt zufol-

ge entsteht, »wo immerMenschen handelnd und sprechendmiteinander um-

39 Formenti schreibt: »Words and stories have the power to […] heal, to soothe«. Laura

Formenti: Auto/Biography. A Relational Journey. In: ConstructingNarratives of Continuity

and Change.Hg. v. Hazel L. Reid u.a. London: Routledge (2016), 12f.

40 Castel: Die Metamorphosen der sozialen Frage, 87.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 263

gehen«.41 Da ihnen zur Handlung – oder zu der Tätigkeit, die sozial ammeis-

ten wertgeschätzt wird – jedoch Ressourcen fehlen (aus welchem Grund auch

immer), konzentrieren sich solche ›unsichtbaren‹ Figuren auf erreichbare Er-

scheinungen: das Sitzen in der Öffentlichkeit, und das Sprechen. Das ent-

spricht auch der öffentlichenWahrnehmung. Die Soziologin Natalia Słowiak,

die eine Gruppe »menele« (dt.: Penner) in Südpolen in den späten 2000er-

Jahren untersucht, berichtet, dass ihren Umfragen zufolge »menele« allge-

mein als besonders redselig (»gadatliw[i]«) gelten.42 Sie gibt außerdem an,

dass Passanten gefühlt wesentlich häufiger in ein Gespräch verwickelt wer-

den, als umGeld gebeten.43 Der Protagonist Bombel ist eben so eine redselige

Figur, die das, was ihr widerfährt, allen ihren Mitmenschen erzählen muss.

Dies reflektiert er schon vor demErzählen seiner ersten Geschichte zu Beginn

des Romans: »No wieć pamiętam taką jedną rzecz, która mi się przytrafiła,

już wszystkim ją opowiedziałem« (B 10); »Ich erinnere mich also an eine Sa-

che, die mir widerfahren ist, ich habe sie schon allen erzählt« (14). Bombel,

der in seinem Nichtstun weder durch Arbeit, Familie noch durch politisches

Wirken eine gesellschaftliche Rolle einnimmt, kompensiert seine soziale Funk-

tionslosigkeit also durch das Erzählen. Es bringt ihn mit anderen Menschen

in Kontakt, und manchmal kann er sich damit bei Touristen sogar ein Bier

›erkaufen‹ (B 10)

Doch das Sprechen und das Erzählen des Protagonisten, obwohl aus dem

Nichtstun heraus motiviert, hat gerade aufgrund des Nichtstuns des Erzäh-

lers keine hohe Wahrscheinlichkeit, gehört zu werden. Das liegt an der allge-

mein negativen Wahrnehmung des öffentlichen Nichtstuns,44 durch die ein

diskursiver Ausschluss des nichtstuerischen Sprechens begründet wird. Das

bestätigt auch die Studie Natalia Słowiaks: die Mehrzahl der von Słowiak be-

fragten Passanten (71,9 % von 64 Befragten) geben an, so zu tun, als hörten

sie die »menele« nicht.45 Eine solche, auf der Ebene der Sprache realisierte,

gesellschaftliche Delegitimierung – sowie der damit einhergehende räumli-

che Ausschluss – trifft in der Regel die Individuen, die sich normativenHand-

lungszwängen nicht unterwerfen.Michel Foucault hat dieses Phänomen in Fo-

41 Arendt: Vita activa, 251.

42 Słowiak:Menele, 77.

43 Słowiak:Menele, 78.

44 ›Vagabunden‹ werden in Polen i.d.R., wie Słowiak exemplarisch zeigt, als Problem

wahrgenommen: »Ogólne ustosunkowanie społeczności lokalnej do badanej grupy

»meneli« jest […] negatywne«. Słowiak:Menele, 73.

45 Słowiak:Menele, 78.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Nichtstun als politische Praxis

lie et déraison (1961) für denWahnsinn beschrieben. Aus seiner Arbeit lässt sich

Ähnliches über das Nichtstun ableiten. Das Nichtstun sei nämlich eine Folge

des Wahnsinns, schreibt er: der »Wahnsinn in seiner allgemeinsten aber kon-

kretesten Form« sei »das Fehlen einer Arbeit«.46 Foucault weist also den Wahn-

sinn auch als eine Form des Nichtstuns aus. In Anbetracht der Tatsache, dass

sowohl der Wahnsinn als auch das Nichtstun Normabweichungen darstellen,

kann man vermuten, dass sich diese Begriffe auch gegenseitig konnotieren,

d.h. dass das Nichtstun an sich auch einer Bestimmung als ›wahnsinnig‹ un-

terliegt, ebenso, wie derWahnsinn ›nichtstuerisch‹ wirkt. Foucaults Folie et dé-

raison impliziert ja gerade, dassMechanismen gesellschaftlichen Ausschlusses

nicht zwischen verschiedenen Arten der Normunterwanderung unterschei-

den, sondern mit allen gleich verfahren.47

Diese gegenseitige Konnotation – deren wissenschaftliche Annahme üb-

rigens auch in Polen nachgewiesen werden kann –48 ist in Nahaczs Roman

46 Michel Foucault:Wahnsinn undGesellschaft. Eine Geschichte desWahns imZeitalter der Ver-

nunft. Übers. v. Ulrich Köppen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1989), 11. Herv. meine.

47 Vgl. Foucault:Wahnsinn und Gesellschaft, 71.

48 Im polnischen Kontext scheint Kausalität allerdings eine größere Rolle zu spielen als

bei Foucault. Der polnischePsychiater Jerzy Strojnowski hat in einermedizingeschicht-

lichenArbeit (ebenfalls aus den 1960er-Jahren) festgestellt, dass (zumindest im späten

18. Jahrhundert)Müßiggang – und, nebenbei bemerkt, Alkoholismus – als Auslöser für

Psychopathologien verstanden wurde. In seinen Ausführungen zur polnischen Psych-

iatriegeschichte zitiert Strojnowski aus der von Ludwik Perzyna 1793 publizierten Ab-

handlung Lekarz dla włościan, in der die Korrelation von Müßiggang undWahnsinn vor

allem für Frauen geltend gemacht wird: »Lekarze oświecenia dopatrywali się związ-

ku między pewnymi dolegliwościami nerwowo-psychicznymi a takim trybem życia;

posłuchajmy np. Perzyny: 34: »Maciczne dolegliwości bywają dwojakie, jedne praw-

dziwe, […] drugie […] niby maciczne […] takowe […] najczęściej trafiać się zwykło ko-

bietom próżnowanie lubiącym, zbytecznie się objadającym […] miłośnicom trunków

i pijaczkom […] na bajkach życie trawiącym […]. Najprzód: wszystkie ciotki, kumy […]

powyganiać na zawdy trzeba, wódki się wyrzec statecznie, ująć się roboty«. Dt.: »Die

Ärzte der Aufklärung vermeinten einen Zusammenhang zwischen gewissen neuro-

psychologischen Befindlichkeiten und einem solchen Lebenswandel auszumachen. So

hören wir von Perzyna: Uteröse Beschwerden gibt es zweierlei, die einen wahrhaftig

… die anderen … angeblich uterös … befallen am häufigsten Frauen, die dem Müßig-

gang frönen, sich üppig ernähren, alkoholische Trünke lieben, Trinkerinnen, die das Le-

ben in Märchenwelten vergeuden. Zuallererst: Jegliche Tanten und Kumpaninnen auf

Nimmerwiedersehen verscheuchen, dem Wodka standhaft entsagen und an die Ar-

beit machen.« (Übers. meine) Jerzy Strojnowski: Polska psychiatria społeczna w ujęciu

historycznym. In: Roczniki Filozoficzne 15 (4), 1967, 51. Für die Ausführungen zum ›polni-

schen‹ Alkoholproblem vgl. 49f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 265

ebenfalls präsent. Die motivgeschichtliche Tendenz zur Pathologisierung des

Nichtstuns adaptierend, zeigt Bombel nicht nur einen körperlich kranken (da

an Alkoholsucht leidenden), sondern auch einen geistig nicht ganz gesunden

Nichtstuer. Bombel gibt an, »Schikanen« mit dem »Kopf« zu haben – »mam

nie ten tego z głową, jakieś takie szmery-bajery« (B 6),49 sie sollen ihn zumSo-

zialhilfeempfang berechtigen, der seinen Unterhalt garantiert. Er bezeichnet

sich selbst mehrmals als Verrückten:

Jezu, tak mówię do siebie i nie poznaję tych słów, które wychodzą z mojej

gęby. Gadam jak nienormalny, bo tylko tacy do siebie mówią[…]. (B 24)

–––

Jesses, ich redemitmir selber und erkenne gar nicht wieder, was da ausmei-

nem Maul kommt. Ich quatsche wie ein Verrückter, denn nur die quatschen

mit sich selber […]. (28)

DerWahnsinn, der sich aus Bombels ›Kopferkrankung‹ ergibt, findet auch auf

der Ebene der Erzählung deutlichen Niederschlag. Er äußert sich in einem

Sprechen, das, Foucaults Charakterisierung des wahnsinnigen Sprechens ge-

mäß, »außerhalb des reflektierten Schweigens der Vernunft endlos seinen

Lauf nimmt«.50 Zum einen benutzt er am laufenden Band Schimpfworte,

zum anderen verliert er ständig den Faden seiner eigenen Erzählung, über

die er keine konstante Kontrolle auszuüben scheint. Obwohl er behauptet,

ein selbstbestimmter Erzähler zu sein, der sich das Thema seiner Geschich-

te selbst aussucht und diese, seinem eigenen Willen nach, wiedergibt – er

will unbedingt »mówić […] tylko na właściwy temat, który sam ustaliłem, bo

jestem wolnym człowiekiem w wolnym kraju« (B 33, Herv. meine)51 –, berichtet er

vielfach von narrativem Kontrollverlust. Mehrmals behauptet er, gerade et-

was gesagt zu haben, was er eigentlich gar nicht sagen wollte, was seine er-

zählerische Selbstbestimmtheit ebenso wie die mögliche Unterstellung einer

Intention des Sprechens,52 in Zweifel zieht. Im folgenden Passus zu Beginn

49 »Denn ich hab da irgendwelche Schikanen, was mit dem Kopf« (10). Bombel um-

schreibt das mehrmals als den Besitz ›gelber Papiere‹ (»żółte papiery« B 21).

50 Michel Foucault: Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werks. In: Ders.: Schriften zur Lite-

ratur. Übers. v. Hans-Dieter Gondek. Hg. v. Daniel Defert u.a. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

(2003), 182.

51 »[I]ch sollte […] [nur] zum eigentlichen Thema [reden], das ich selbst bestimmt habe, weil

ich ein freier Mensch in einem freien Land bin.« (39, Herv. meine)

52 Vgl. die Einleitung in diesem Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Nichtstun als politische Praxis

des Romans zeigt sich stattdessen, dass Bombel eine fiktive, andere Person

erfindet, der er die Verantwortung für das von ihm Geäußerte zuschreibt:

Mówiłem o czym innym, ale zauważyłem, że jak tak mówię do siebie i mó-

wię, to w pewnym momencie nawet nie wiem, co mi wychodzi i aż sam je-

stem ciekaw, co powiem, słucham uważnie i czuję, jakby to mówił jakiś inny

Bombel, jakiś taki mniejszy, ale trochę mądrzejszy ode mnie, czyli Bombla

większego, i jak gdyby on siedział w środku i wymyślał to wszystko,może na-

wet to ten sam, co mnie ssie, jak chce mi się palić. Tak więc to, że zaczynam i

czasem nie kończę, to zasługa tego, że kiedy mówię, to nie myślę, tylko liczę

na tego we mnie, a on mnie czasami zdradziecko okłamie. (B 9)

–––

Ich wollte eigentlich was anderes sagen, aber ichmerke, wenn ich somitmir

rede und rede, weiß ichmanchmal gar nicht, was dabei raus kommt, und ich

bin selbst gespannt, was ich sagen werde, ich hör mir aufmerksam zu und

hab das Gefühl, da redet ein anderer Bombel, bißchen kleiner, aber bißchen

gescheiter als ich, als der große Bombel, und es ist, als würde der in mir drin

sitzen und sich das alles ausdenken, vielleicht ist es sogar derselbe, der an

mir saugt, wenn ich Lust aufs Rauchen hab. Wenn ich also manchmal an-

fange und nicht fertigrede, dann kommt das daher, daß ich, wenn ich rede,

nicht denke, sondern mich auf den in mir drin verlasse, und der legt mich

manchmal ganz fies rein. (13f.)

Aussagen dieser Art, er habe sich »etwas vergaloppiert« (»trochę się zapęt-

liłem«, B 11) – die eigentliche Übersetzung von »zapętlić« lautet eigentlich:

sich endlos wiederholen, wie eine Schallplatte, die hängt –, oder wolle gar

nicht über diese, sondern eine andere Sache sprechen (»nie o tym mam

mówić«, B 16),53 stellen Bombel als unvernünftigen, unkontrollierten Er-

zähler heraus. Diesen Kontrollverlust möchte er durch die Metapher einer

Persönlichkeitsspaltung (»jakiś inny Bombel, jakiś taki mniejszy, ale trochę

mądrzejszy«, Herv. meine) erklären, was den Eindruck seiner Unkontrolliert-

heit allerdings noch verstärkt. Die Unfähigkeit, eine kohärente, vernünftige

Erzählung zu produzieren, spiegelt die von Foucault in Bezug auf die Arbeit

ebenso wie auf die Sprache getätigte Feststellung der »Unvereinbarkeit von

Werk und Wahnsinn«.54 So führt der Roman den Grund für den diskursiven

Ausschluss von Bombel, und von Nichtstuern, »menele«, im Allgemeinen

53 »[N]icht darüber wollte ich reden« (20).

54 Foucault: Der Wahnsinn, 183.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 267

vor, indem er ihr Sprechen als ›wahnsinnig‹, und damit als einen Sprechakt

markiert, der nicht ernst genommen werden kann und muss.

Doch während der Roman die Unkonventionalität eines nichtstuerischen

Sprechens, und damit die Gründe für seinen diskursiven Ausschluss hervor-

hebt, zeigt er zugleich seine literarische Produktivität an. Die dargestellte Tä-

tigkeit Bombels werde vielleicht von der Gesellschaft als mangelhaft empfun-

den, doch, so die Implikation, aus künstlerischer Perspektive sei sie durch-

aus wertvoll. Und zwar nicht trotz, sondern wegen ihrer Normabweichung.

Denn die von der Gesellschaft entkoppelte Figur Bombel kann gerade deswe-

gen sprechen und erzählen, weil sie nicht von konventionellen Tätigkeiten in

Anspruch genommen wird. Zwar kann sie aufgrund ihrer Stellung als Außen-

seiter eigentlich keinen Sprechakt ausführen, weil ihr Sprechen außerhalb der

diegetischen Konvention stattfindet.55 Extradiegetisch betrachtet vollzieht sich

allerdings das genaue Gegenteil: Die Unkonventionalität der Sprechsituati-

on legitimiert den Sprechakt als genuin literarischen. Denn obwohl Bombel

durch seine Arbeitslosigkeit geltende Normen unterwandert, so zeigt doch

schon allein die Tatsache, dass Nahacz mit diesem fiktiven Selbstgespräch ei-

nen ganzen Roman füllt, die künstlerische Qualität dieses Sprechens an. Sein

Nichtstun, und damit seine soziale Funktionslosigkeit, ist eine Voraussetzung

für das Entstehen von Kunst, ganz gemäß der Feststellung Terry Eagletons:

»The function of art […] is not to have a function«.56 In diesen Bahnen bewegt

sich auch das Denken von Shoshana Felman, die, von den Thesen Foucaults

ausgehend, die Literarizität des unkontrollierten, wahnsinnigen Sprechens

herausstellt:

As opposed to the subject of logos, the subject of pathos is a subject whose

position with respect to fiction (even when he is the author) is not one of

mastery, of control, of sovereign affirmation of meaning, but of vertige, of

loss of meaning. It could then be said that madness (as well as pathos and,

perhaps, literature itself) is the non-mastery of its own fiction; it is a blindness

to meaning.57

55 So schreibt John L. Austin: »There must exist an accepted conventional procedure hav-

ing a certain conventional effect, that procedure to include the uttering of certain

words by certain persons in certain circumstances«. Austin:Howto do ThingswithWords,

14.

56 Terry Eagleton: The Event of Literature.New Haven: Yale UP (2012), 24.

57 Shoshana Felman: Madness and Philosophy or Literature’s Reason. In: Yale French Stu-

dies 52, 1975, 221.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Nichtstun als politische Praxis

So betrachtet ist das nichtstuerische Sprechen Bombels zwar unkontrolliert,

aber trotzdem und deswegen literarisch, denn »literature itself[…] is the non-

mastery of its own fiction«. Nahacz rückt diese Perspektive weiterhin in den Vor-

dergrund, indem er Bombel als einen Unterhaltungskünstler darstellt. Dies

ist schon am Beginn des Romans durch Bombels Selbstverständnis als eine

Art Schauspieler augenfällig, der sich vor einem vorgestellten Publikum in-

szeniert. Um die Langeweile in der Bushaltestelle zu bannen, gibt er vor, Teil-

nehmer einer Talkshow im Fernsehen zu sein:

No więc ma być ekspozycja i w jej ramach coś o sobie, jak w teleturniejach,

mam pięćdziesiąt pięć lat, emeryt elektryk, dwie córki i żonę, które teraz go-

rąco pozdrawiampoprzezmachanie imdo kamery. Ale na poważnie, bez żar-

tów, to wcale nie mam pięćdziesięciu lat i chyba się skapnęliście, że tylko tak

powiedziałem, żeby się nudno nie zrobiło. (B 5)

–––

Also: Das soll eine Art Einleitung sein, das heißt, etwas über mich, wie im

Fernsehquiz: Ich bin fünfundfünfzig, pensionierter Elektriker, zwei Töchter

und eine Frau, ich grüße sie herzlich undwinke in die Kamera. Aber im Ernst,

ohneQuatsch: Ich bin nicht fünfundfünfzig [sic!], sicher habt ihr kapiert, daß

ich das bloß gesagt habe, damit’s nicht langweilig wird. (9)

An dieser Aussage Bombels wird erkennbar, dass er nicht nur für sich selbst

erzählt, sondern zu einem imaginären Publikum spricht.Diese Inszeniertheit

seines Sprechens stellt notwendig seinen Status als Wahnsinniger in Frage,

da er die Vermutung zulässt, dass auch die Behauptung, verrückt zu sein,

eben nur behauptet und nicht wahr ist. Betrachtet man nochmals Bombels

Reflexionen über seinen Kontrollverlust beim Sprechen, so scheint sich diese

Vermutung zu bestätigen. Dort behauptet er, er würde eigentlich ganz »gern«

und absichtlich abschweifen, weil es »angenehm« sei, »den Moment hinaus-

zuzögern, bevor man zum Kern der Sache kommt und dann das Wichtigste

sagt« (18f.). Damit suggeriert er, Kontrolle über die Abschweifung, den Kon-

trollverlust ausüben zu können. Das polnische Original dieser Stelle unter-

stützt diesen Eindruck, dort heißt es nämlich: »Pozwolę sobie na dygresyjkę, bo

przyjemnie jest tak oddalać ten moment, kiedy dojdę do sedna sprawy i będę

mógł powiedzieć o tym najważniejszym« (B 14, Herv. meine). Die wörtliche

Übersetzung des ersten Teilsatzes lautet »ich erlaube mir eine Abschweifung«,

nicht, wie in Renate Schmidgalls Version, »ich schweife gern ein bisschen ab«

(18f., Herv. meine). Da mit dieser semantischen Vermischung von Agens und

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 269

Passivität unsicher ist, ob man Bombel glauben kann oder nicht, erweist er

sich als unzuverlässiger Erzähler.

Die Verbindung zwischen Nichtstun und einem unzuverlässigen Ich-

Erzähler, die sich in Mirosław Nahaczs Roman abzeichnet, hat eine lange

Tradition, an die der Roman offensichtlich anknüpft. So weist Bombel be-

sonders viele Parallelen zum pikaresken Roman des 16. Jahrhunderts auf.58

Auch der pícaro (Schelm) zeichnet sich dadurch aus, dass er nie arbeitet59 –

um trotzdem zu überleben, nutzt er Betrug, Lüge und Rollenspiel, die sei-

ner Erzählung in ihrer Glaubwürdigkeit schaden.60 Wie auch im (fiktiven)

autobiographischen Roman, wie der Schelmenroman ihn exemplifiziert,

berichtet der Erzähler in einemMoment der Ruhe61 von früher stattgefunde-

nen Ereignissen im Modus des erlebenden Ichs (Bombel alterniert zwischen

dem Erzählen von seiner Bushaltestellen-Inaktivität und seinen vergangenen

Erlebnissen, die auch an anderen Orten stattfinden). Im Schelmenroman

ist der pícaro typischerweise arm und bewegt sich – als Gauner, oder als

Diener – in der untersten Gesellschaftsschicht, und berichtet deshalb auch

58 Dass die Literatur und Kunst im Osteuropa der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ei-

nige »Spielarten des Schelms« beheimatet, bemerken auch Kliems und Gölz. Christine

Gölz u. Alfrun Kliems: Vorwort. In: Spielplätze der Verweigerung. Gegenkulturen im östli-

chen Europa nach 1956. Hg. v. Dens. Köln: Böhlau (2014), 9. Magdalena Marszałek stellt

diese Verwandtschaft auch bei der zeitgenössischen Dorfprosa Zbigniew Masternaks

in der Trilogie Księstwo (2006-08) fest. Die Rückschlüsse, die sie daraus zieht, behan-

deln die Distanzierungsmechanismen polnischer Erzähler von ihren Heimatdörfern,

während in Bombel im Gegenteil eine enge Bindung an das Dorf betont wird. Marsza-

łek: Dörfliches Coming-out, 220.

59 Joseph V. Ricapito definiert ihn als eine Figur »[who] has no particular profession and

is incapable of sustained effort or purpose«, »avoids work«, und »has a general disdain

for manual labour«. Joseph V. Ricapito: Toward a Definition of the Picaresque. A Study of

the Evolution of the Genre. Dissertation. Los Angeles: UCLA (1966), 631f.

60 Riggan zufolge ist die narrative Situation des pícaro »a ready-made one for unreli-

able narration«.WilliamRiggan: Pícaros,Madmen,Naïfs, and Clowns. The Unreliable First-

Person Narrator. Norman: University of Oklahoma Press (1981), 43.

61 Martinez und Scheffel deuten an, dass diese Form der Ich-Erzählung (nicht nur der

Schelmenroman)mitunter durch einen inaktiven Ausgangspunktmotiviert ist, aus dem

heraus erzählt wird, wie die Bushaltestelle ihn darstellt. Defoes Protagonist Robinson

Crusoe erzähle so die Geschichte seiner Jugend, weil er »gegen Ende seines Lebens zur

Ruhe gekommen ist« und der Erzähler Oskar Matzerath aus Günther Grass’ Die Blech-

trommel (1959) »nutzt seine Zeit als Insasse einer Heil- und Pflegeanstalt, um die Ge-

schichte seines Lebens zu erzählen«. Matias Martinez u. Michael Scheffel: Einführung

in die Erzähltheorie. München: Beck (2007), 72f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Nichtstun als politische Praxis

»von unten« aus seinem Leben, und zwar »rückblickend mit der Erfahrung

eines Wissenden und Geläuterten.«62 Aus dieser Position sprechend, zeigt

sich in der Erzählung eine privilegierte Einsicht in die höhere Gesellschaft –

trotz und aufgrund der narrativen Unzuverlässigkeit des Erzählers, der ohne

›Filter‹ und Angst vor Schäden durch Dritte frei und, so die Annahme, ›wahr‹

spricht. Diese höhere Gesellschaft, so geht in der Regel die Geschichte,

hält den pícaro aufgrund seiner ›falschen‹ Herkunft, Haltung und Hand-

lung ›unten‹, während ihr eigenes Verhalten den von ihnen proklamierten

moralischen Standards ebenso wenig entspricht wie das seine.

Im Fall Bombels verhält es sich ähnlich. Indem der Roman den Erzähler-

Protagonisten Bombel als verrückt und unkontrolliert sprechend darstellt,

entspricht er der gesellschaftlichen Erwartung der Verbindung zwischen

Nichtstun und Wahnsinn. Doch indem er zugleich die Figur Bombel seine

eigene Verrücktheit reflektieren wie inszenieren lässt, subvertiert er subtil

diese gesellschaftliche Erwartung: Bombel wird dadurch im Roman ein Agens

zugesprochen, das ihm ermöglicht, auch etwas Vernünftiges zu artikulieren,

Kritik zu üben, und Wissen weiterzugeben. In Anbetracht von Bombels

marginalisierter gesellschaftlicher Stellung kann man von seiner Erzählung

als von einem »Aufstand des ›unterworfenen Wissens‹« im Sinne Michel

Foucaults sprechen,63 d.h. dem Sichtbarwerden von nicht-institutionali-

sierten Wissensformen, das »Dinge, Institutionen, Praktiken, Diskurse in

einem ungeheuren und ausufernden Maße kritisierbar« macht.64 In Polen

war diese Form der Kritisierbarkeit, deren Beginn Foucault auf die 1960er-

Jahre datiert, für den Großteil des 20. Jahrhunderts nicht möglich gewesen.

Zwar gab es seit dem Arbeiteraufstand 1956 (Poznański Czerwiec) immer

wieder Kritik an der Staatsführung in Form von Protesten und versuchten

Revolten, doch erst 1989 konnte mit dem Ende der Zensur die akademische

Arbeit, und ebenso die Kunst, ihr kritisches Potential voll entwickeln. In

den 1990er Jahren beginnt in der polnischen Literatur die Diskursivierung

dessen, was Foucault »unterworfenes Wissen« nennt, indem über lange

Zeit tabuisierte Themen wie Homosexualität, Kriminalität und natürlich

62 Hans G. Rötzer: Der europäische Schelmenroman. Stuttgart: Reclam (2009), 12. Mit der

Formulierung »›von unten‹« markiert Rötzer den Unterschied zum höfischen Idealro-

man.

63 Michel Foucault: [Von der Souveränität zur Disziplin]. Vorlesung vom 7. Januar 1976.

In: Ders.: Kritik des Regierens. Schriften zur Politik. Übers. v. Hans-Dieter Gondek. Hg. v.

Ulrich Bröckling. Berlin: Suhrkamp (2010), 11.

64 Foucault: [Von der Souveränität zur Disziplin], 12f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 271

auch verschiedene Formen des Nichtstuns literarisch verarbeitet werden.65

Den Fußfesseln des polnischen Schriftstellerverbandes und der Doktrin

des Sozialistischen Realismus entledigt begann man, »alles gesellschaftlich

Etablierte in möglichst provozierender Weise in Frage zu stellen«.66 Diese

Infragestellung hatte zwei Effekte, die sich im Werk Mirosław Nahaczs,

und besonders in Bombel niederschlagen: Zum ersten ist das Nichtstun, das

im Rahmen sozrealistischer Erwartungen subversiv war und deshalb kaum

thematisiert wurde, offen zur Darstellung gekommen und konstituiert damit

ein neues literarisches Wissen. Andererseits zeigt die Erzählung der Figur

Bombel die Existenz eines umfangreichen individuellen Wissens innerhalb

des Nichtstun-Phänomens an – über die Geschichte des Dorfes, den per-

sönlichen Blick auf europäische Politik und die Einschätzung der lokalen

Regierung –, welches in den üblichen Institutionen, die Wissen organisieren,

keinen Platz findet. Das Nichtstun als literarischer Topos in Nahaczs Bombel

schafft also den Raum für eine Erzählung, die man sonst nicht hören würde,

und im Ergebnis entbirgt es das »lokale, diskontinuierliche, disqualifizierte,

nicht-legitimierte Wissen« des Erzählers.67

Wer den Roman genau liest, wer dem Sprechen des vermeintlich Verrück-

ten lange genug zuhört, der wird auch – ebenso wie bei Lazarillo de Tormes,

oder der Figur des ›weisen Narren‹ im Werk Bohumil Hrabals – ein desen-

gaño beobachten können, eine »Entlarvung des gesellschaftlichen Scheins«.68

Mit dieser Aufdeckung artikuliert der Erzähler nicht nur eine aktive kritische

Haltung, die ihm durch sein Nichtstun ermöglicht wird, sondern er vollzieht

65 ZumBeispiel etabliert sich eine schwule Literatur durchWerkewie Zakazanamiłość von

TadeuszGorgol (1990) oderMarcinKrzeszowiecsBól istnienia (1992); die Romane Janusz

Leon Wisniewskis und Anna Boleckas inszenieren eine explizite Erotik; Andrzej Stasi-

uk legtemitMuryHebronu (1992) den Grundstein für ein introspektives Schreiben über

die Kriminalität; Jerzy Pilchs Pod Mocnym Aniołem (2000) und Tomasz Piąteks Heroina

(2002) brachten Sucht- und Rauschphänomene ins Zentrum der Aufmerksamkeit. Zu-

dem schreibt sich seit einigen Jahren, in klarer Abgrenzung zum Sozrealismus, eine

problematisierte Haltung gegenüber der Erwerbsarbeit im neuen Polen ein – dieWer-

ke Sławomir Shutys sind exemplarisch für diesen Trend. Für einen Überblick vgl. Lila

Zarnowski: A simple question. An overview of new Polish literature. In: New Zealand

Slavonic Journal 39, 2005, 121-138.

66 Jochen-Ulrich Peters: Enttabuisierung und literarischer Funktionswandel. In: Enttabui-

sierung. Essays zur russischen und polnischen Gegenwartsliteratur. Hg. v. Dems. u.a. Bern:

Peter Lang (1996), 11.

67 Foucault: [Von der Souveränität zur Disziplin], 15.

68 Rötzer: Der europäische Schelmenroman, 9f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Nichtstun als politische Praxis

durch sein künstlerisches Sprechen auch einen politischen Akt, eine –mit Jac-

ques Rancière gesprochen – Neu-»Aufteilung des Sinnlichen«.69 Denn Bom-

bel, der eigentlich der gesellschaftlichen Kategorie derer zugehört, »die man

nicht sieht«, und »von denen es keinen Logos gibt«, tritt in diesem und durch

diesen Roman heraus und gehört damit zu denen, »die wirklich sprechen«.70

Arbeit, eine Lüge

Im Roman Bombel wird ein desengaño, wie es dem Schelmenroman eigen ist,

über den Topos der Untätigkeit und in Bezug auf die Arbeit vollzogen. Im Po-

len der frühen 2000er-Jahre wurde, im Einklang mit vielen westlichen Stim-

men, der hohe gesellschaftliche Stellenwert der Arbeit kritisiert. Dies geschah

zum Beispiel in der Künstlergruppe, die unter dem Namen »Generacja Nic«

(GenerationNichts) bekannt geworden ist, und der auchMirosławNahacz zu-

gerechnet wird. Die Gruppe übernahm als ihren Namen den Titel eines 2002

erschienenen Essays des Musikers KubaWandachowicz, der dort unter ande-

rem auch gegen die Dominanz der Arbeit in der Lebensphilosophie der Polen

polemisiert:

Problem bezrobocia, który stał się obecnie osią wszelkich niepokojów spo-

łecznych, w zestawieniu ze społeczno-ekonomicznym boomem wczesnych

lat 90. jawi się jako dodatkowy, jeżeli nie główny katalizator ogólnego

rozprzężenia charakteryzującego pokolenie dzisiejszych dwudziesto- i trzy-

dziestolatków. Jeżeli bowiem sytuacja rynku pracy przypomina w istocie

rzeczywistość postnuklearną, to niejako na mocy najpierwotniejszych praw

»dżungli« oczywiste jest, że każdy z trudem zdobyty etat będzie broniony

z ponoszeniem coraz to większych poświęceń[…]. […] zarabianie pieniędzy

to w naszych czasach niezwykle wielki przywilej! Wmawia się nam, że już

sam fakt posiadania pracy powinien wystarczać za realizację największych

życiowych aspiracji, i my się tak czujemy.71

–––

Das Problem der Arbeitslosigkeit, welches zur Drehachse jeglicher gesell-

schaftlicher Unruhen wurde, im Vergleich zum sozial-ökonomischen Boom

der frühen 90er, erscheint als zusätzlicher, wenn nicht gar hauptsächlicher

Katalysator der allgemeinen Entkopplung der Generation der heutigen

69 Jacques Rancière: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Übers. v. Richard Steurer.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2002), 36.

70 Rancière: Das Unvernehmen, 34.

71 Kuba Wandachowicz: Generacja Nic. In: GazetaWyborcza, 05.09.2002.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 273

Zwanzig- und Dreißigjährigen. Wenn nämlich die Situation des Arbeits-

marktes wesentlich an eine postnukleare Realität erinnert, so ist es doch

auf Grund der ursprünglichsten Gesetze des »Dschungels« offenbar, dass

jede mit Mühe ergatterte Planstelle unter Inkaufnahme immer größerer

Opfer verteidigt wird[…]. […] Geldverdienen ist in unserer Zeit ein unge-

wöhnlich großes Privileg. Man redet uns ein, dass allein die Tatsache, dass

wir eine Arbeit haben, hinreichen müsste als Verwirklichung der höchsten

Bestrebungen im Leben, und wir fühlen uns [auch tatsächlich] so. (Übers.

meine)

Wandachowicz lamentiert, dass durch den freien Markt auf der einen, und

die Arbeitslosigkeit auf der anderen Seite, der Wert der Arbeit enorm ange-

stiegen sei, was wiederum jegliche anderen Werte aus dem kulturellen Be-

wusstsein verdrängt hätte. Bombel knüpft an diese Kritik von Nahaczs Kol-

legen Wandachowicz an. Als Protagonist verschließt sich Bombel gegenüber

den »Systemansprüchen«; als Erzähler entlarvt Bombel die Art und Weise, in

der dominante polnische Ideologeme zu Unrecht mit einer Arbeitserwartung

verschränkt sind, die ihn als Nichtstuer benachteiligt, und legt so Aussage

zum »Zustand der Nation« ab.72 Er hinterfragt die Verschränkung in ihrer

Notwendigkeit und stilisiert sie in Folge zur Lüge. Im Zentrum dieser Aufde-

ckungsstrategie stehen vor allem die katholische Kirche (1) und die postsozia-

listische Politik in Polen (2).

(1) Kirche: Für den polnischen Katholizismus hat die Arbeit einen beson-

ders hohen Stellenwert, der in der Amtszeit des Papstes Jan Paweł II in sei-

ner dritten Enzyklika Laborem exercens (1981) Ausdruck gefunden hat. Darin

wird die Arbeit als Kerndimension im Leben des religiösen Menschen darge-

stellt. Die im Kapitel »Zwiastowanie« dargestellte Marienerscheinung vermit-

telt eben dieses Bild. Maria, die dem volltrunkenen Bombel erscheint, fordert

ihn dazu auf, seinen Rausch auszuschlafen, um am nächsten Tag arbeiten zu

können:

A Ona mi powiedziała, że to nie tak, żebym nie bił się w piersi, tylko położył

na łóżku, bo najważniejsze wstać i wydoić wszystkie krowy, i nawrzucać im

siana, i w ogóle zrobić ze wszystkim porządek, włączając w to siebie. (B 19f.)

–––

Sie sagte, so wär das ja gar nicht, ich soll mir nicht an die Brust schlagen,

72 Gölz u. Kliems: Vorwort, 10, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Nichtstun als politische Praxis

sondern mich ins Bett legen, denn das Wichtigste ist, daß ich schlafen gehe

und zuKräften komme, damit ichmorgen so frühwiemöglich aufstehenund

die Kühe melken kann, ihnen Heu geben und überhaupt alles in Ordnung

bringen, einschließlich mich selber. (24)

Indem Maria Bombel dazu auffordert, sich auszuruhen, damit er am nächs-

ten Tag »die Kühe melken« und »überhaupt alles in Ordnung bringen« kann,

übernimmt sie die zwei Funktionen, die ihr durch die polnische Verehrungs-

geschichte überantwortet werden: Als Heerführerin »Hetmanka« (als die sie

1655 in der Schlacht bei Chęstochowa den Polen zum Sieg über die protestan-

tischen Schweden verhalf)73 motiviert und ermutigt sie; als Frau und insbe-

sondere als Mutterfigur repräsentiert und fordert sie Arbeitsamkeit.74

Doch im Roman wird die normative Kraft dieses religiösen Wertes her-

abgesetzt: Nachdem Bombel Marias Aufforderung zunächst Folge leistet und

sich um seine Wirtschaft kümmert (»mam gospodarkę na głowie«, B 20),75

vollzieht er eine blasphemische Kehrtwende. Er verkauft sein gesamtes Vieh,

zieht seinen besten Anzug an – falls Maria ihn nochmal besuchen kommt –

und betrinkt sich mit der Begründung, dem Pfarrer wäre Wein ja ebenfalls

erlaubt: »pomyślałem, że jak ksiądz pije wino, to jak ja się trochę napiję, nie

będzie grzechu« (B 21).76 Durch die Auflösung der Wirtschaft wird die reli-

giöse Arbeitsaufforderung aktiv negiert, und im gleichen Zug die Instituti-

on der Kirche (die Alkoholismus verurteilt, aber Pfarrern Wein erlaubt) als

heuchlerisch denunziert. Auch die von der Kirche oktroyierte Koppelung von

Religiosität und Arbeit stellt Bombel damit in Frage. Aus seiner Erzählung

geht hervor, dass er an Gott glaubt, doch dieser Glaube existiert unabhängig

von seiner Arbeitsleistung, und damit auch von der Institution der Kirche.

Deshalb trägt er seinen Sonntagsanzug auch nicht für den Kirchgang, son-

dern, um Maria zu imponieren. Das von der Kirche vorgeschriebene Tätig-

73 Auch Bombel bemerkt eineWunde imGesicht der Jungfrau, derenUrsprung er in eben

der Schlacht bei Chęstochowa festlegt (B 17). Für die ausgezeichnete Aufarbeitung die-

ser Verehrungsgeschichte vgl. Brian Porter: Hetmanka and Mother: Representing the

Virgin Mary in Modern Poland. In: Contemporary European History 14 (2), 2005, 151-170.

74 Papst Jan Paweł II brachte dies prägnant zum Ausdruck: »In the light of Mary, the

Church sees in the face of women […] limitless fidelity and tireless devotion to work«.

Zit. n. Stephen Benko: The Virgin Goddess. Studies in Pagan and Christian Roots of Mariol-

ogy. Leiden: Brill (1993), 227. Herv. meine.

75 Wörtlich: »ich bin für die Wirtschaft verantwortlich« (Übers. meine).

76 »[I]ch dachtemir, wenn der PfarrerWein trinkt, dann kann das keine Sünde sein, wenn

ich ein Schlückchen trinke« (25).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 275

keitsmodell – viel Arbeit, wenig Hedonismus – funktioniert für ihn nur mit

vertauschten Vorzeichen. Das daraus resultierende ›Zuwenig‹ an Arbeit (um

davon zu leben) und ›Zuviel‹ an Hedonismus (um zu überleben) führt letztlich

zu Bombels Tod, den er allerdings der kirchlichen Heteronomie vorzieht.

(2) Politik: Die an der Kirche geübte Kritik wiederholt sich auch in Bezug

auf die polnische Politik dort, wo diese Arbeit (vermeintlich) unnötig auf-

wertet. Im ideologischen Wechsel 1989 hat sich der polnische Blick auf die

Arbeit in mehrfacher Hinsicht geändert. War im Realsozialismus Arbeit ei-

nerseits ein gewöhnlicher und systemischer Teil des Lebens, so avanciert sie

in den 1990er-Jahren zum Topos individueller Selbstverwirklichung.77 Ande-

rerseits war die Arbeit bis 1989 eine nationale Frage gewesen, doch seit dem

Beginn der EU-Beitrittsverhandlungen war sie in den Fokus internationalen

Interesses gerückt, insbesondere, da eine der Auflagen die Senkung der Land-

arbeitslosigkeit darstellte.78 Vor diesem Hintergrund schafft Nahaczs Roman

mit seiner Hervorhebung der Arbeitslosigkeit und Untätigkeit einen scharfen

Kontrast zu dem Ideal, das in Polen angestrebt wurde. In seiner Erzählung

verweist die arbeitslose Figur Bombel mehrmals auf diesen Europa-Diskurs,

und impliziert, dass das Ideal eines arbeitsamen Polens die Realität der anhal-

tenden Landarbeitslosigkeit nicht nur verdrängen, sondern vertuschen soll.

Das zeigt sich an der Episode mit dem Gerichtsvollzieher, der aufgrund aus-

gebliebener Alimente Bombels Nutztiere pfänden will. Weil Bombel die Tiere

verkauft (und den Erlös vertrunken) hat, gibt er vor, niemals solche Tiere ge-

habt zu haben, woraufhin ihm der Gerichtsvollzieher vorwirft, kein ›ordent-

licher‹ Bauer zu sein – obwohl er ihm die Grundlage für das landwirtschaftli-

che Arbeiten in jedem Fall entzogen hätte. Diese Ironie knüpft an einen Dis-

kurs an, der im Sozialismus bereits in den 1980er-Jahren Konjunktur hatte:

Die Vorstellung, dass man in Polen auch ohne die Abdeckung der Grundbe-

dürfnisse volle Arbeitsleistung bringen könne – und eine darüber entrüstete

Bevölkerung.79 Arbeit wird so als ein unrealistisches Ideal dargestellt, was

77 Für die Haltungsveränderungen der Polen gegenüber der Arbeit vgl. Martyna Śliwa: Is

Poland a Country of Roman CatholicWork Ethics? In: Journal ofManagement, Spirituality

& Religion 4 (4), 2007, 499.

78 Vgl. hierzu den vorhergehenden Abschnitt in diesem Kapitel.

79 Vgl. zum Beispiel Krauzes Karikaturen aus den 1970er-Jahren, in denen u.a. die Ratio-

nierung von Lebensmitteln kritisiert wird, die mit der Erwartung, damit könne ganz-

tags harte, körperliche Arbeit verrichtetwerden, unvereinbar ist. Andrzej Krauze: Lubta

mnie.Wybór rysunków z lat 1976-78. Warschau: Czytelnik (1980), 74.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Nichtstun als politische Praxis

weiterhin durch die absurde Idee bekräftigt wird, ein Bauer sollte eigentlich

im Anzug Traktor fahren, weil das noch besser aussähe:

Onmi nie uwierzył i się wkurwił, bo powiedział, że z władzy kpić niemożna. I

że nie można się tak zachowywać, bo rolnik powinien być ucywilizowany, bo

idziemy do Unii Europejskiej, a tam rolnicy jeżdżą traktorami w garniturach.

Ja mu na to, że traktora nie mam, więc mimo najszczerszych chęci nic z tego,

ale mógł przyjść przedwczoraj, bo też chodziłemw garniturze po ojcu, Panie

świeć nad jego duszą […]. (B 22)

–––

Er hat mir nicht geglaubt und ist stinksauer geworden, weil man sich über

die Behörden nicht lustig macht, hat er gesagt. Und daß man sich so nicht

benimmt, daß der Bauer sich zivilisiert benehmen muß, weil wir in die EU

eintreten, und da fahren die Bauern im Anzug Traktor. Darauf ich, ich hätte

keinen Traktor, das geht also beim besten Willen nicht, aber wenn er vor-

gestern gekommen wäre, hätte ich den Anzug von meinem Vater angehabt,

Gott hab ihn selig […]. (26f.)

Die im Passus (im Rahmen von Bombels Nacherzählung) formulierte Hyper-

bel des im Anzug arbeitenden Bauern zeigt eine Engführung der landwirt-

schaftlichen Arbeit mit dem Topos des Kostümierens. In Bombels Wahrneh-

mung ist der Gerichtsvollzieher, der den Staat repräsentiert, mehr darauf be-

dacht, Arbeit zu inszenieren als sie tatsächlich zu ermöglichen. Durch sei-

ne sarkastische Bereitschaft, zumindest die Kostümierung leisten zu kön-

nen, zeigt er – der ja ohne Arbeit ist –, dass das Kostüm gerade nicht zur

Arbeitsausstattung gehört. Was dabei zum Ausdruck kommt, ist keine Kri-

tik an der Arbeit an sich, sondern an der Politik, die sie dazu benutzen will,

die Schwachstellen in Polens Reformplan zu kaschieren. Obwohl zur Figur

des arbeitslosen Bauern in dieser Zeit eine anti-europäische Einstellung pas-

sen würde,80 ist Bombels Habitus kein europafeindlicher, sondern ein ganz

80 Wie zuvor schon kurz angedeutet wurde, ist der seit 1989 stattfindende Prozess des

Übergangs in eine demokratische Zivilgesellschaft und hin zu einem freien Markt in

urbanenGebietenbesser gelungenals auf demLand.Vgl. Izabella Bukraba-Rylska: Pol-

ish Countryside in Times of Transition. Myths and Reality. In: Polish Sociological Review

168, 2009, 575. Neben zahlreichen positiven Effekten hat der Balcerowicz-Plan, der den

Übergang in eine kapitalistische Marktwirtschaft regelte, in den 1990er-Jahren einen

Anstieg der Arbeitslosenquote auf 20 % ausgelöst, da viele der staatlichen Agrarwirt-

schaftsbetriebe geschlossen wurden. Vgl. Władysław Kwaśniewicz: Between a Post-

Feudal and a Post-Industrial Model. Polish Society in the 20th Century. In: Polish Soci-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 277

allgemein veränderungsunwilliger, der die Transformationslust seines Lan-

des über den Gegensatz Arbeit/Nicht-Arbeit kritisiert. Die Fähigkeit, trotz

und gerade wegen seiner Außenseiterposition als Arbeitsloser Systemkritik

zu üben, verweist erneut auf die Verwandtschaft mit der Gattung des Schel-

menromans. Während der pícaro im Lazarillo de Tormes die Machtgier des Kle-

rus aufdeckt, stilisiert Bombel die Politik zu einer äußerlich auf Arbeit be-

dachten Anpassungsmaschinerie.

Fortschrittsillusion

Neben der Kritik an mit Arbeit verschränkten Ideologemen des zeitgenössi-

schen Polens stellt der Erzähler Bombel durch sein Nichtstun auch noch einen

anderen, imWesten weit verbreiteten Glauben in Frage: den des Fortschritts.

Für diese Kritik wird das Motiv der Bewegungslosigkeit Bombels funktionali-

siert: Die Tatsache, dass sich der Protagonist über 151 Textseiten nicht von der

Stelle bewegt, obwohl er sich an einer Bushaltestelle befindet, steht einerseits

symbolhaft für die oben erwähnte allgemeine Stagnation, die dem polnischen

Dorf vorgeworfen wird, und andererseits für den nach dem Regimewechsel

ausgebliebenen Fortschritt, der doch vermeintlich mit dem Kapitalismus ein-

hergehen soll. Analog dazu stellt der Erzähler fest, dass im Bereich rund um

die Bushaltestelle die Zeit stehen geblieben ist. Bombel, der sich über die an-

haltende Ereignislosigkeit wundert, vergleicht die Haltestelle mit einer Ma-

schine, die nicht mehr weiterlaufen kann, weil in ihr das Öl eingefroren ist.

Dieses Sinnbild bringt gleichermaßen Bombels Nutzlosigkeit und einen zeit-

lichen Stillstand zum Ausdruck, und suggeriert so eine korrelative Beziehung

zwischen ihnen:

wtedy można się znajdować ciągle w tym samymmiejscu, wskazówkamoże

i niby pokazuje, że idzie, że pcha dalej swoją siłą wszystko dookoła, ale takie

ręczne zegarki ruszają tylko gdzieś tak na kilka metrów kwadratowych, niby

wokoło się coś dzieje, można liczyć sekundy, ale ciągle jest to samo, słońce w tym

ological Review 144, 2003, 395. Die dadurch befeuerten fremdenfeindlichen Ressenti-

ments waren um die Jahrhundertwende gerade auf dem Land besonders stark: »[S]eit

den Parlamentswahlen vom Herbst 2001 stellen die EU-feindlichen politischen Kräfte

[…] eine feste Größe im Sejm dar. […] [D]ie Quelle[…] der EU-kritischen Kräfte in Po-

len […] [ist] der Ärger über die ungleiche Förderung der Landwirtschaft in alten und

neuen EU-Staaten und die Angst vor einem weiteren Niedergang des ländlichen Rau-

mes«. Andrea Gawrich: Vor dem Referendum in Polen. In: Internationale Politik 1 (Janu-

ar), 2003, 19f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Nichtstun als politische Praxis

samym miejscu i chmury też. Że dzień nie ma zamiaru stać się nocą. (B 125,

Herv. meine)

–––

dann kann es sein, daß man sich immer am gleichen Ort befindet, der Zei-

ger zeigt zwar scheinbar, daß er geht, daß er mit seiner Kraft alles rings-

um weiterschiebt, aber diese Armbanduhren bewegen sich nur auf einigen

Quadratmetern, scheinbar geschieht etwas ringsum, man kann die Sekunden

zählen, aber es ist immer das gleiche, die Sonne an der gleichen Stelle und die

Wolkenauch.Der Taghat nicht dieAbsicht, zurNacht zuwerden. (137f., Herv.

meine)

Die Idee einer unendlich verfließenden Zeit kann in diesem Kontext verschie-

den interpretiert werden: Einerseits liegt darin ein Vorwurf des fortschritt-

lich orientierten Polens an die veränderungsunwillige Landbevölkerung, und

schließt so an die oben beschriebene Dynamik an. Andererseits evoziert das

Bild des zeitlichen Stillstands eine motivische Verbindung zum Posthistoire,

d.h. dem Denken einer Zeit, in der sich der Fortschritt überschlagen hat und

deshalb zum Stillstand gekommen ist. So ist im vorangegangenen Abschnitt

des Romans die Rede von einer eingefrorenen, kristallisierten Zeit – »czas

wokół przystanku jest teraz kryształem« (B 124, Herv. meine)81 –, was ein Echo

der Metapher Arnold Gehlens ist, der das Posthistoire als »kulturelle Kris-

tallisation« bezeichnet.82 Dabei klingt weniger das von Gehlen formulierte

(Problem-)Bewusstsein einer allgemeinen modernen Handlungsblockade

an (die sich aus einer Verfestigung verschiedener operativer Systeme wie

Bürokratie und Wissenschaft ergibt)83 als vielmehr eine Skepsis gegenüber

dem geschichtsphilosophischen Wechsel von einer sozialistischen Utopie

hin zum Glauben an einen durch den liberalen Kapitalismus angetriebenen

Fortschritt.

81 »[D]ie Zeit um die Haltestelle herum [ist] jetzt ein Kristall« (136, Herv. meine).

82 Gehlen: Über kulturelle Kristallisation, 312.

83 Gehlen erklärt die nunmehr erreichte Unveränderlichkeit der zivilisierten Gesellschaft

durch einen nicht verwertbaren Informationsüberfluss. Dem Individuum sei zwar

nicht dieMöglichkeit zumHandeln überhaupt genommen, doch die Vorherbestimmt-

heit aller Handlungsziele und Problemfolgen habe eine lähmende Wirkung auf den

Menschen. Vgl. Arnold Gehlen: Ende der Geschichte? In: Ders.: Gesamtausgabe. Bd 6.

Die Seele im technischen Zeitalter und andere sozialpsychologische, soziologische und kultur-

analytische Schriften. Frankfurt a.M.: Klostermann (2004), 350.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 279

Eine solche skeptische Haltung charakterisiert wiederum auch die Werke

der »Generacja Nic«. KubaWandachowicz bringt seine Zweifel an der Effekti-

vität des ideologischen Wechsels zum Ausdruck: »Wir dachten, dass die Rea-

lität des neuen Polen uns 20-jährigen erlauben würde, eine irgendwie spek-

takuläre Existenz zu beginnen. Wir haben uns sehr geirrt« schreibt er, und

verweist ebenfalls wiederholt auf die intellektuelle und seelische Leere des

Kapitalismus.84 In diesem Sinne thematisiert auch die junge polnische Prosa

der folgenden Jahre die Tatsache, dass es keine ›erfolgreiche‹ »Adaption an

die post-sozialistische Wirklichkeit« geben könne,85 weil ihr zufolge deren

Prämissen – Freiheit und Fortschritt – nur hohle Schlagwörter seien.86

Der RomanNahaczs bringt diese Kritikmit der polnischen (Literatur-)Ge-

schichte in Verbindung. Das Setting der Bushaltestelle, in der die Zeit stehen

geblieben ist, zitiert implizit das Werk Marek Hłaskos. Hłasko beschreibt das

in staatlich kontrollierten Bahnen verlaufende Leben der Arbeiterklasse wäh-

rend der Tauwetterperiode, welche auf Veränderung hofft, die sich allerdings

nie einstellt. Zur Darstellung dieser Hoffnungslosigkeit wird ebenfalls der To-

pos des Wartens an einer Haltestelle funktionalisiert, wie im folgenden Knei-

pengespräch aus Ósmy dzień tygodnia (Der achte Tag derWoche, 1957) geschildert

wird:

Hast du dir manchmal Gedanken darüber gemacht, wie Polen aussieht? […]

So ein Lackel [Tölpel] in einer Tennismontur für 600 Zloty [sic!]. Ein bißchen

beschwipst. In einem riesengroßen Wartesaal. Ohne Fahrplan. Um das Bild

komplett zu machen, könnte er in der linken Hand den Königsgeist halten

[mystisch-philosophisches Werk des romantischen Dichters Juliusz Słowa-

cki]. Und in der rechten – nur wegen des Gleichgewichts – eine Flasche. Sehr

blöd?87

84 »Myśleliśmy, że rzeczywistość nowej Polski pozwoli nam 20-latkom jakoś spektakular-

nie zaistnieć. Myliliśmy się bardzo.« Wandachowicz: Generacja Nic. Übers. meine.

85 Matthias Schwartz: Karrieren des Scheiterns. Verweigerungsgesten in junger polni-

scher Gegenwartsliteratur. In: Die Welt der Slaven 58, 2013, 155.

86 Wandachowicz äußert sich wie folgt: »Wolność w naszych czasach zaczęła oznaczać

intelektualną pustkę ludzi młodych, którzy nie chcą uczestniczyć w żadnym dyskur-

sie – społecznym, politycznym czy jakimkolwiek innym.« Wandachowicz: Generacja

Nic. Dt.: »In unseren Zeiten erhielt Freiheit die Bedeutung intellektueller Leere bei jun-

gen Menschen, die an keinem Diskurs teilnehmen wollen – ob gesellschaftlich, poli-

tisch, oder irgendwie anders.« Übers. meine.

87 Marek Hłasko: Der achte Tag der Woche. Übers. v. Vera Cerny. München: DTV (1962), 68.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Nichtstun als politische Praxis

Nahaczs Roman transportiert diese vermeintlich genuin polnische Stimmung

in die frühen 2000er-Jahre, in denen individuelle Selbstverwirklichung und

neue Zukunftsperspektiven zwarmöglich sein sollen, es aber tatsächlich nicht

sind. Es gibt eine teure »Tennismontur für 600 Zloty«, die vielversprechend

ist, doch man sitzt letztlich doch in einem »riesengroßenWartesaal«, »[o]hne

Fahrplan«, und wartet, anstatt Tennis zu spielen. Für all die Menschen, die

unter den veränderten Bedingungen keine Arbeit finden können, dauert die

staatliche Abhängigkeit in neuer Form an – das politische System ist ein an-

deres, das Problem bleibt gleich. In Analogie zu Hłaskos Metapher des War-

tesaals beherbergt in Bombel die Bushaltestelle den Wartenden, der – in An-

lehnung an Juliusz Słowackis mystischesTheorem der kontinuierlichenmate-

riellen Progressivität – ebenso hoffnungslos auf fortschrittliche Veränderung

hofft wie der Sozialist auf den Kommunismus. Im Vergleich dieser beiden

fiktionalen Situationen zeigt sich eine bittere Ironie: So wie der Alkohol in

Hłaskos Darstellung (die Flasche) als illusionsbildende Substanz fungiert, die

dem unwahrscheinlichen Glauben auf Veränderung Nahrung gibt, so soll er

auch in Nahaczs Text über die Enttäuschung des Ideologiewechsels 1989 hin-

weghelfen. Doch da Bombel aufgrund seines Nichtstunsmittellos ist, liegt die

Verdrängung durch einen Rausch außerhalb seiner finanziellen Möglichkei-

ten. So bleibt auch die illusionsbildendeWirkung aus – und der Kapitalismus

erscheint vielleicht noch aussichtsloser, als es der reale Sozialismus war.

Der paradoxe Topos der Bushaltestelle, von der man nicht wegkommt,

suggeriert somit den möglichen Illusionscharakter des Fortschrittsdenkens –

»scheinbar geschieht etwas ringsum, […] aber es ist immer das gleiche« (137f.,

Herv. meine) –, der auch die Untätigkeit des Individuums in ein neues Licht

rückt. Bombel unterlässt es nicht etwa, sich zu bewegen und weiterzuent-

wickeln (z.B. indem er in den Bus einsteigt) – ihm fehlt überhaupt erst die

Möglichkeit dazu (da gar kein Bus kommt). Ebenso verhält es sich mit der

Untätigkeit auf demDorf im Ganzen: das Herumlungern an der Bushaltestel-

le bezeichnet eben nicht die Verweigerung einer Teilhabe am gesellschaftli-

chen Fortschritt. Es zeigt vielmehr den praktischenUmgangmit der Tatsache,

dass den Bewohnern ländlicher Gegenden die Vorteile des vermeintlich sich

bereits im Gange befindlichen Fortschritts (Reisen, Vergnügungsstätten, be-

nutzbarer öffentlicher Raum) unzugänglich bleiben. Auch hier zeigt sich, dass

die Figur des Nichtstuers, dem Prototypen des pícaro gleich, trotz und gerade

wegen ihrer Außenseiterposition einen Fehler im System entdeckt. Als der-

jenige, der sich nicht bewegt, verweist der Nichtstuer darauf, dass sich auch

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 281

in der dominanten Anwesenheit des Fortschrittsglaubens nicht alles bewegt,

und schon gar nicht nach ›Vorne‹.

Biopolitik vs. Organische Gemeinschaft

Das vorhergehende Unterkapitel hat gezeigt, dass Bombels Erzählen als ei-

ne Praxis des Nichtstuns eine kritische Funktion erfüllt, und damit andere ver-

meintliche Unzulänglichkeiten kompensiert. In dem vorliegenden Unterkapitel

wird dieses Argument ausgeweitet: wo zuvor Bombels Kritik an der Idealisie-

rung der Arbeit und des Fortschritts analysiert wurde, wird hier nun Bombels

Kritik an der Politik beschrieben, die Nichtstuer wie ihn ausschließen und

aus dem Bereich des Sichtbaren entfernen will. Außerdem wird gezeigt, dass

Bombel einen Gegenentwurf zu dieser Politik vorstellt: Eine Gemeinschaft der

Nichtstuer.

Um diese Kritik und die alternative Politik nachzuvollziehen, ist es wich-

tig, festzustellen, dass der Roman mit zwei unterschiedlichen Nichtstun-

Isotopien arbeitet, die in einem agonalen Verhältnis zueinander stehen: Die

eine Isotopie setzt das Primat der ›Arbeit und des Fortschritts‹ und bewertet

das Nichtstun negativ. Dies ist im Roman stets die Meinung der ›Anderen‹

und entspricht implizit dem diegetisch als stärker wahrgenommenen Dis-

kurs. Die zweite, für den Charakter Bombel bedeutsamere Isotopie ist ein

positiv konnotiertes Nichtstun, das mit keiner Institution assoziiert (d.h.

machtlos) ist, dafür aber eine ›echte‹ Gemeinschaft bezeichnet. In seinem

Erzählen inszeniert Bombel den Konflikt zwischen diesen beiden Isotopien

und ihren Agenten. Die unterschiedlichen Einschätzungen des Nichtstuns –

und der Probleme, die sich bei ihrem Aufeinandertreffen ergeben – sind mit

verschiedenen politischen Modellen verbunden. Die Politik, die das Nichts-

tun strikt ablehnt, wird als aggressive, biopolitische Maschine dargestellt,88 als

die »Organisation der Mächte«, die Jacques Rancière »Polizei« nennt (mehr

dazu später),89 während diejenige, die sie affirmiert, als romantische und

organische Gemeinschaft figuriert (wie im letzten Abschnitt dieses Kapitels

ausgeführt wird).

88 Mit dem von Michel Foucault entwickelten Begriff der Biopolitik ist, in den konzisen

Worten Giorgio Agambens, die »wachsende Einbeziehung des natürlichen Lebens des

Menschen in die Mechanismen und das Kalkül der Macht« gemeint. Agamben: Homo

sacer, 127.

89 Rancière: Das Unvernehmen, 39, 40.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Nichtstun als politische Praxis

Bombel vollzieht in seinemErzählen dieses agonale Verhältnis. Im folgen-

den Passus stellt er die ihm zufolge im Sozialismus etablierte, lockere Ein-

stellung zur Arbeit und eine angespannte, kapitalistische Obsession mit der

Arbeit nebeneinander. Er identifiziert hier nochmals die zeitgenössische ge-

sellschaftliche Fokussierung auf die Arbeit, der scherzhafte Ton vom Beginn

des Romans weicht allerdings einer aggressiven Sprache:

wszyscy mieli pracę, pieniądze były, każdy miał swoje miejsce na świecie,

każdybył potrzebnypaństwu, nie tak jak teraz, że zdychajcie, a conas, kurwa,

obchodzicie, jak nic nie umiecie [sic!], […] na wino jakośmacie, a na jedzenie

nie starcza, do roboty, pedały, jest dla każdego, tylko musicie ruszyć swoje

przyrośnięte dupy do miasta do urzędu, […] na wino macie, a na bilety auto-

busowe nie macie, najlepiej siedzieć a narzekać, czekać, aż ktoś wam da za

darmo! (B 80f.)

–––

[als] alle Arbeit hatten und Geld da war; jeder hatte seinen Platz in derWelt,

und der Staat brauchte jeden, nicht wie jetzt: Verreckt doch alle, was geht

uns das an, wenn ihr nichts könnt, […] fürWein habt ihr immer Geld, aber für

Essen nicht, an die Arbeit, ihr schwulen Schweine, es reicht für alle, aber ihr

müßt euren festgewachsenen Arsch hochkriegen, in die Stadt, zum Amt, […]

für Wein reicht’s, aber für Busfahrkarten nicht, am liebsten sitzt ihr da und

jammert und wartet, bis euch jemand was umsonst gibt! (90)

Konkret das Problem der Landarbeitslosigkeit und der Spaltung zwischen

Arbeitnehmer und Sozialhilfeempfänger thematisierend, imitiert Bombel in

seinem Sprechen zwei unterschiedliche politische Positionen. Im ersten Teil

dieses Zitats summiert der Erzähler die nostalgischen Erinnerungen der ar-

beitslosen Dorfbewohner an den Sozialismus: alle hätten Arbeit und Geld ge-

habt, »jeder hatte seinen Platz in der Welt, und der Staat brauchte jeden«.

Diese Harmonie wird im zweiten Teil des Zitats von einem beunruhigenden

Bild abgelöst. Dort imaginiert Bombel den Staat als zurechtweisend spre-

chende Person,90 deren Aggression er in seinem Erzählen abbildet. Bis »te-

raz« (»jetzt«) spricht Bombel direkt aus der Position des Dorfbewohners, da-

nach beginnt ein an die Dorfbewohner gerichtetes Sprechen. Der Umstand,

dass der Wechsel von der einen in die andere Perspektive im Original nicht

90 Zum Thema eines Politischen Imaginären vgl. Albrecht Koschorke u.a. (Hgs.): Der fik-

tive Staat. Konstruktionen des politischen Körpers in der Geschichte Europas. Frankfurt a.M.:

Fischer (2007), 10f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 283

angezeigt wird (im Deutschen wird er durch den Doppelpunkt markiert),

zeigt die von Bombel empfundene Diskrepanz dieser beiden Inhalte – d.h.

zwischen Vergangenheit undGegenwart, und zwischen demArbeitslosen und

der Polizei –, zwischen denen es keine vermittelnde Instanz gibt.

Diese Diskrepanz ist auch sprachlich realisiert: in den ersten anderthalb

Zeilen des zitierten Passus findet sich eine grammatisch korrekte Aufzählung,

die ohne Flüche auskommt und in der der romantische Gedanke an eine ver-

gangene Welt entwickelt wird, in der das Leben vermeintlich besser und man

mit der Welt auf eine ursprüngliche Weise verankert war.91 Dieser Modus

wird jäh mit dem Imperativ »zdychajcie« (»verreckt«, ohne Ausrufungszei-

chen) abgebrochen, und durch eine mit Schimpfworten gespickte Verurtei-

lung des Bombelʼschen Lebensstils (trinken, aber nicht arbeiten) fortgeführt.

Durch diese sprachlich sehr pointierte Zäsur wird die als aggressiv empfun-

dene Haltung des Staates (in Gestalt eines sicherlich sehr realen Staatsdie-

ners) gegenüber dem Schicksal der Nichtstuer (d.h. der Unangepassten) zum

Ausdruck gebracht. Bombel kritisiert, indem er das zitiert, was er selbst von

dieser Instanz zu hören bekommen hat und was ihm von anderen zugetragen

wurde; er kritisiert, indem er wiedergibt, Zeugnis ablegt. Die Verwendung

von Vulgärsprache ist dabei besonders relevant. Sie wurde in der polnischen

Literatur der 1990er und 2000er-Jahre häufig als Zeichen einer Überwindung

sprachlicher Tabus im postsozialistischen Polen gelesen,92 doch in Bombels

Fall drückt sie keine positiv konnotierte Freiheit von Systemzwängen aus. In

Bombel wird diese sprachliche Zwanglosigkeit gegen den Staat gerichtet, der

an Stelle der alten Zwänge neue eingerichtet hat, unter denen Außenseiter-

Figuren mehr leiden als zuvor. Dass Bombels Sprache nicht prinzipiell vulgär

ist, sondern Vulgarität als kritisches Mittel einsetzt, erkennt man daran, dass

sie vornehmlich in Momenten des Ärgers und Schmerzes eingesetzt wird –

und immer dann, wenn es um die offizielle Politik, die Polizei im Sinne Jac-

ques Rancières geht. Seine Empfindung von gemeinschaftlichen und schönen

Dingen hingegen wird durch einen zarteren, sogar liebevollen Ausdruck ver-

mittelt.

91 Die nostalgisch anmutende Feststellung, früher hätten alle Arbeit gehabt, ist nicht als

Aufwertung der Arbeit selbst zu verstehen. Sie dient nur als Referenzpunkt einer Zeit,

in der Arbeit kein fetischisierter Aspekt des kapitalistischen Marktes war, sondern ein

normaler, vergleichsweise unproblematisierter Teil des Lebens.

92 Vgl.MałgorzataWarchoł-Schlottmann: Polnische Sprache nach derWende 1989. Frankfurt

a.M.: Peter Lang (2009), 112-115.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Nichtstun als politische Praxis

Diese beiden Positionen werden im Folgenden näher im Hinblick auf ihre

Politiken beleuchtet. Der negative Eindruck von der Polizei, die sich im ag-

gressiven Verhältnis der biopolitischen Politik zum Körper des Nichtstuers

Bombel ausdrückt, wird einer positiven, durch das Nichtstun sich neu kon-

stituierenden politischen Gemeinschaft gegenübergestellt.

Kontrolle des inaktiven Körpers

Bombels Kritik an der Politik bzw. der Polizei wird über Körperlichkeit kom-

muniziert. Zu diesem Zweck wird der Körper doppelt als Zeichen funktiona-

lisiert: Zum einen beschreibt Bombel seinen Körper als ein Objekt, mit dem

biopolitisch verfahren, und der als eine Art gesellschaftlicher Fremdkörper

behandelt wird (1). Zum anderen wird das Politische im Ganzen über eine

Körper-Metapher, die an Bombel selbst realisiert wird, gespiegelt und kom-

mentiert. In anderen Worten: Der Zustand der Politik wird mit dem Zustand

gleichsetzt, in dem sich Bombels Körper befindet (2).

(1) Der Erzähler artikuliert seine Skepsis gegenüber der bestehenden Po-

litik im Allgemeinen, weil ihre biopolitischen Praktiken mit demWohlbefinden

seines nichtstuenden Körpers kollidieren. Als inaktive Figur fühlt sich Bombel

der Macht politischer Institutionen (das sind in seiner Vorstellung nur mehr

abstrakte Vorstellungen und bezeichnen alles von lokalen Behörden bis zu

internationalen Bündnissen) körperlich ausgeliefert. Dieser Aspekt wird in

der folgenden Passage sehr deutlich, die anhand der Marginalisierung des

Nichtstuns auch grundsätzlich die Funktionsweise der Politik infragestellt:

Bo już mam niemal pewność, że wczoraj, jak spałem w dzień, to jeździł wóz

z sanepidu z zamontowanym głośnikiem na pace, i puszczali najpierw dys-

kotekowe rytmy, żeby ludzie słuchali, a potem nagle przerywali muzyczną

imprezę i włączali gościa, co czyta z kartki i ani razu sie nię myli, że jutro od

rana zabrania się chodzenia po wsi, bo prowadzone są obowiązkowe natry-

skiwania gleb z powodu osiedlających się wszędzie zarazków wścieklizny,

które roznoszą lisy z lasu poprzez gryzienie naszych domowych psów, i od

tego nasze dzieci się mogą wściec, płakać na widok wody i gryźć niczego

niepodejrzewających rodziców. I ta bakteria jest rozniesiona na wszystkich

wiejskich powierzchniach, i można się jej pozbyć tylko za sprawą obecnego

wójta, który dziękując za poparcie udzielone w wyborach, wezwał sanepid,

który będzie opryskiwał gratis te zaraski, żeby je pozabijać na miejscu, a

opryskiwanie będzie szkodliwe i może śmiertelne dla żywych ludzi, nawet

w ubraniach, bo ten środek przeżre każdą wełnę i wniknie do skóry, powo-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 285

dując paraliż górnych dróg oddechowych i w rezultacie śmierć w drgawkach

i kałuży krwi. A rejony najbardziej narażone na skażenie to między innymi

przystanek autobusowy, gzie poziomzarazków jest o dwadzieścia osiem i pół

raza wyższy od europejskich standardów[…]. No i na pewno tak tam mówili

i mnie czeka śmierć od tych natrysków, już nawet czuję w sobie te anomalia,

jak we mnie drążą i się wwiercają, jak kłóci się wszystko we mnie, żołądek

ze śledzioną, jak prawe płuco razem z lewym wspólnie napadają z bronią

w ręku na serce[…]. (B 118f.)

–––

Denn ich bin mir fast sicher, daß gestern, als ich tagsüber schlief, ein Wa-

gen vom Gesundheitsamt mit einem Lautsprecher auf dem Kasten vorbei-

fuhr; zuerst spielten sie Diskorhythmen damit die Leute zuhören, und dann

unterbrachen sie die Musikveranstaltung plötzlich und brachten einen Typ,

der vomBlatt liest und sich kein einzigesMal vertut, daß esmorgen von früh

an verboten ist, durchs Dorf zu gehen, weil ordnungsgemäß der Boden ge-

spritzt wird, aufgrund der ausgedehnten Ansiedlung von Tollwuterregern,

die von kranken Füchsen aus dem Wald verbreitet werden, indem sie un-

sere Haushunde beißen, und davon können unsere Kinder wütend werden,

beim Anblick von Wasser weinen und ihre nichtsahnenden Eltern beißen.

Diese Bakterien sind auf allen Flächen des Dorfes verbreitet, und man kann

sie nur mit Hilfe des amtierenden Bürgermeisters loswerden, der als Dank

für die Unterstützung bei den Wahlen das Gesundheitsamt geschickt hat,

das gratis diese Erreger besprühen wird, um sie an Ort und Stelle zu töten,

und das Sprühen ist fürMenschen schädlich oder sogar tödlich, sogar in Klei-

dern, denn dieses Mittel frißt jede Wolle durch, dringt in die Haut ein und

bewirkt eine Lähmung der oberen Atemwege und im Endeffekt den Tod un-

ter Krämpfen und in einer Blutlache. Und zu den am meisten verseuchten

Gebieten gehört unter anderem die Haltestelle, wo das Niveau der Erreger

um 28,5 mal höher ist als im europäischen Durchschnitt[…]. Das haben sie

ganz deutlich gesagt, und mich erwartet jetzt der Tod durch dieses Sprüh-

zeug, ich spüre die Anomalie sogar schon in mir, wie sie bohrt und sich hin-

einfrißt, wie alles in mir sich streitet, der Magen mit der Milz, wie die linke

und die rechte Lunge mit der Waffe in der Hand zusammen über das Herz

herfallen[…]. (130f.)

Dieser Monolog wird von Bombel selbst als möglicher Traum (»spałem w

dzień«) oder Wahn markiert, kann deshalb vielleicht nicht als Bericht einer

wahren Begebenheit, aber dennoch – und vielleicht gerade deshalb – als Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Nichtstun als politische Praxis

druck eines genuinen Gefühls gelesen werden. Bombel fühlt sich hier als Sub-

jekt, das aufgrund seines Nichtstuns durch den politischen Modus Operan-

di wesentlich gefährdet zu sein scheint – und damit zum Objekt wird. Der

Umstand, dass die Bushaltestelle von der Seuche in besonderem Maße er-

griffen ist, steht sinnbildlich für die Inkompatibilität des inaktiven Körpers

und dem body politic im Ganzen. Er impliziert, dass sein Tod als möglicher

Kollateralschaden in Kauf genommen wird; vielleicht ist die Tollwut nur das

vorgeschobene Zeichen für eine Operation, die eine andere ›Krankheit‹ – das

Nichtstun – beseitigen soll. Das Leben Bombels ist, zieht man die von Agam-

ben re-etablierte Aristotelische Unterscheidung heran, reines, nacktes Leben

(zoē)́ und nicht (mehr) politisches Leben (bíos).93 Die Figur Bombel entpuppt

sich so als homo sacer, der aus der Gesellschaft ausgeschlossen und dennoch

von ihr – auf Leben und Tod – kontrolliert wird. »Der Körper des homo sa-

cer selbst ist […]«, schreibt Agamben, »das lebende Pfand seiner Unterwer-

fung unter eine Macht über den Tod«. Die Metapher der Atemwegs-Lähmung

drückt eben diese »engste Symbiose mit dem Tod […], ohne aber bereits der

Welt der Verstorbenen anzugehören«,94 aus, die Agamben meint. Nicht zu-

fällig sind gerade die Körperteile betroffen, an denen die Genussmittel des

Nichtstuns den deutlichsten Schaden anrichten – die Lunge wird durch das

Rauchen angegriffen, Milz undMagen durch den Alkohol. An der Darstellung

ihrer Zersetzung offenbart sich die körperliche Schwäche des Nichtstuers in

vollem Umfang, die jedoch keine Schutz- sondern eine Strafreaktion hervor-

ruft.

Die Beschreibung dieser ›Strafe‹ folgt im Text einer Ankündigung Bom-

bels, seinen Durst durch einen Diebstahl zu stillen,95 was den Eindruck er-

weckt, dass diese Transgression schon vor ihrer Realisierung biopolitisch ab-

gestraft wird. Dass durch den Angriff auf die Lunge auch das organische In-

strument seines Erzählens in Mitleidenschaft gezogen wird, trägt der bio-

politischen Kontrolle in einem weiteren Aspekt Rechnung: das dysfunktiona-

le, nichtstuende Individuum soll noch seiner letzten aktiven Funktionalität,

des Sprechens, beraubt werden. »Der Wahnsinn muss zum Schweigen ge-

bracht werden«, schreibt Michael Foucault, und so verhält es sich auch mit

93 Agamben: Homo sacer, 11.

94 Agamben: Homo sacer, 109.

95 »No ale jak ten wspomniany stan będzie jeszcze trwał, to nie wiem, w celu uzyskania

pomocy pójdę kraść« (B 117). Dt.: »Tja, aber wenn der erwähnte Zustand anhält, ich

weiß nicht, dann werde ich wahrscheinlich stehlen, ummir zu helfen« (129f.).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 287

dem Nichtstun.96 Bombel wird durch die Angst vor dem Verlust dieser Fa-

kultät zur manischen Berichterstattung angetrieben.

Die Tatsache, dass Bombel von der Existenz einer staatlichen Hilfsaktion

überzeugt ist, die für die Bewohner des Dorfes zwar anscheinend wichtig,

doch für sowieso schon marginalisierte Figuren gefährlich oder gar lebens-

bedrohlich sein könnte, verweist auf den schwierigen Stand des Staates im

politischen Imaginären des Erzählers Bombel. Es kommt so das Bild eines

Staates zustande, der in Ausübung seiner Aufgaben einigen seiner Subjek-

te die Lebensgrundlage entzieht – eine Tendenz des ideologisch motivierten

Ausschlusses, den Geoffroy de Lagasnerie liberalen Demokratien der jünge-

ren Zeitgeschichte zuschreibt, die in Bedrohungsmomenten spontan abso-

lutistische Regierungsformen ausbilden.97 In Bombels Vorstellung herrscht

zwischen ihm und der Politik ein Kampf, in dem er zwar durch sein Erzählen

einen Agens bekommt, doch in dem er letztlich der schwächere Gegner ist.

Da die Bushaltestelle der einzig mögliche Aufenthaltsort für einen Nichtstuer

wie ihn darstellt, müsste er sich selbst aus dem öffentlichen Raum entfernen

und ins Private flüchten, um nicht der ›verseuchten‹ Bushaltestelle zu erlie-

gen. In der Diegese fühlt er sich als jemand, den jeder »erschlagen kann, ohne

einen Mord zu begehen«, und dessen »ganze Existenz auf ein nacktes, aller

Rechte entkleidetes Leben reduziert« ist.98

Damit weist Bombel die Brutalität des politischen Systems aus, in dem

er lebt. Gleichzeitig impliziert er, dass die polnische Politik leere, semantisch

ausgehölte Handlungen produziert. Durch die oben zitierte Parodisierung ei-

ner humanitären Krise definiert Bombel die Politik als solipsistisches Unter-

nehmen, dessen Abläufe rhetorisch kalkuliert, aber inhaltsleer sind: sie er-

regen die Aufmerksamkeit der Bevölkerung durch dramatische Mittel (»dys-

96 Foucault:Wahnsinn und Gesellschaft, 159.

97 ImHinblick auf denpolitischenAktivismus im Internet-Zeitalter schreibt dieser, Judith

Butler rezipierend: »Inasmuch as it is haunted by a certain ideology of the nation or of

its national identity, every nation-state has the innate propensity to create individuals

who are expelled because they do not match the idea, the unity, and/or the definition

of the nation, and therefore also to deprive them of the legal protections that states

are supposed to afford; these are the refugees, exiles, and the stateless.« Geoffroy de

Lagasnerie: The Art of Revolt. Snowden, Assange,Manning. Übers. v. Erik Butler. Redwood

City: Stanford UP (2017), 34. Damit spiegelt er imWesentlichen das Argument Agam-

bens in Homo sacer: die Normalisierung einer Ausnahmesituation (vermeintlich zum

Schutz des Staates), infolge derer es zur biopolitischen Umwertung von politischem

Leben in ›nacktes‹, entrechtetes Leben kommt. Vgl. Agamben: Homo sacer, 98, 179f.

98 Agamben: Homo sacer, 192.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Nichtstun als politische Praxis

kotekowe rytmy«), bringen Lösungen für erfundene Probleme vor (Kinder,

die »mogą […] płakać na widok wody«), um sich selbst zu stärken (die Bak-

terien kann man »tylko za sprawą obecnego wójta« loswerden, Herv. meine).

Bombel, der finanziell vom Staat abhängig ist, zeigt eindrücklich, dass die-

ser nicht verlässlich ist, da er mit Täuschungen operiert: indem amtierende

Politiker Interesse am Gemeinwohl vortäuschen, während sie eigentlich nur

auf die eigene Wiederwahl hinarbeiten.99 Der politische Raum ist kein Ent-

stehungsort menschlichen Handelns im Sinne Hannah Arendts, sondern nur

eine opportunistische Arena, in der mit scheinbaren Werten gehandelt wird.

(2) Aufgrund des Todes des Protagonisten (Bombel stirbt auf der letzten

Seite) kann man Bombel als posthistorische Ausdeutung eines Dekadenzro-

mans verstehen. Der Roman macht explizit, dass dieser Tod nicht individuell

verschuldet, sondern gesellschaftlich bedingt ist. Robert Castel beschreibt,

dass die meisten Gesellschaftsformen Außenseiter-Typen wie den Vagabun-

den herausbilden, die durch ihr Anderssein sozial abgekoppelt sind und dar-

an ernsthaften körperlichen Schaden nehmen. Über den Vagabunden als Au-

ßenseiter in der Arbeitnehmergesellschaft schreibt er: »Sein Körper ist sein

einziges Hab und Gut, sein einziger Bezugspunkt, den er bearbeitet, genie-

ßen läßt und in einer Explosion von absolutem Individualismus zerstört.«100

Genau diesen Eindruck erhält man auch von Bombel, der die Destruktion sei-

nes Körpers mit akribischer Genauigkeit in seiner Erzählung festhält. So be-

99 Hier greift Hannah Arendts Feststellung der frühen 1970er-Jahre, die heute zum Kor-

pus des selbstverständlichen Wissens über das Politische zählt, dass sich die Politik

zunehmend um PR und Image-Optimierung kümmert, anstatt materielle Ziele zu ver-

folgen. In Bezug auf den Vietnam-Krieg formuliert sie die prägnante Feststellung über

die USA: »Image-Pflege als Weltpolitik – nicht Welteroberung, sondern Sieg in der Re-

klameschlacht um die Weltmeinung«. Arendt:Wahrheit und Lüge, 19. In diesem Para-

digma ›politisch‹ zu handeln heißt dann auch, Entscheidungen vor allem in Hinsicht

auf die nächste Wahl zu treffen (vgl. ebd. 21). Überhaupt hält sie Täuschung an sich

für ein fundamentales politisches Problem. In ihren Überlegungen zu den Pentagon-

Papieren schreibt sie: »Geheimhaltung nämlich und Täuschung – was die Diploma-

ten Diskretion oder auch die arcana imperii, die Staatsgeheimnisse, nennen –, gezielte

Irreführungen und blanke Lügen als legitime Mittel zur Erreichung politischer Zwe-

cke kennen wir seit den Anfängen der überlieferten Geschichte.Wahrhaftigkeit zählte

niemals zu den politischen Tugenden« (ebd., 8). Analog hierzu heißt es bei Stephen

Greenblatt über die Darstellung des Politischen bei Shakespeare: »[T]he word ›politi-

cian,‹ for Shakespeare, was virtually synonymous with hypocrite.« Greenblatt: Tyrant,

32.

100 Castel: Die Metamorphosen der sozialen Frage, 408. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 289

hauptet er, obwohl er schon lange nicht gegessen hat, sein Bauch wäre zum

Bersten voll, nur nicht mit Nahrung, sondern mit Schlamm (vgl. B 53). Er

fürchtet, dass seine Atemwege zu kollabieren drohen (vgl. B 119). Er fühlt ein

Beißen und Jucken an seinen inneren Organen, das er durch Kratzen nicht zu

stillen vermag – »drapanie przez skórę nie działa, nie pasuje, nie da się tak

po prostu« (B 60).101 Sein Hunger produziert in ihm gleichzeitig das Gefühl

statischer Dichte – »wszystkie flaki razem sklejają i strajk generalny mam w

sobie« (B 99)102 – und plötzlicher Weite, als wäre sein Körper mit Leere aus-

gefüllt: »czuję, że […] może mnie wzdąć od niejedzenia […] po prostu pustka

mie wypełni« (B 99).103

Bombels Körper erscheint maximal handlungsunfähig. Er wird als dys-

funktional beschrieben, und durch die Beschreibung vonWucherungen,Deh-

nungen und Kompressionen poetisch verformt, sodassman letztlich gar nicht

mehr daran glauben kann, dass Bombel seine Organe und Gliedmaßen über-

haupt zu einer koordinierten Aktion bringen könnte. Dennoch darf man diese

Beschreibungen nichtmissverstehen: Bombel wirkt zwar wie ein passives, be-

wegungsunfähiges Opfer, doch dieser Eindruck kann erst durch sein Erzählen

als Praxis des Nichtstuns hervorgebracht werden. Als Erzähler inszeniert er sich

als dieses Opfer, auch, um erneut Systemkritik zu üben. Der chaotische Zu-

stand innerhalb seines Körpers reflektiert nicht nur das individuelle destruk-

tive Verhalten Bombels, sondern auch den Zustand des politischen Kontextes,

der diese Zerstörung überhaupt erst ermöglicht hat. In diesem Verständnis

ist es nicht Bombels Bauch, sondern der Staat, der mit Leere (»pustka«) aus-

gefüllt ist, und dessen Inneres geöffnet und richtiggestellt werden muss, so

wie Bombel sich das Jucken seiner Innereien (»flaki«) wegkratzen möchte. In-

dem er von seinen körperlichen Problemen berichtet, die er nicht in den Griff

bekommt, erzählt er auch von den Mängeln des politischen Systems. Joachim

Helfer zufolge gehören Metonymien, die den Staatsverfall durch Körperpa-

thologien darstellen, zur Strategie der Dekadenzliteratur:

Aufbauend auf der alten Versinnbildlichung des Staates als einemmensch-

lichen Körper, versucht der Dekadenzbegriff, die vielfältigen und oftmals

101 »[D]as Kratzen auf derHaut hilft nichts, das paßt nicht, das funktioniert einfach nicht.«

(68)

102 »[M]ir kleben […] alle Kutteln zusammen, in mir ist Generalstreik« (111).

103 »[Mir] schwant«, »[d]aß es mich vielleicht blähen könnte von diesem Nicht-Essen […]

es ist einfach so, daß die Leere mich ausfüllt« (111f.).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Nichtstun als politische Praxis

widersprüchlichen Vorgänge, die zumUntergang geschichtlicher Reiche ge-

führt haben, nach dem leichter faßlichen Vorbild des Schwach- und Schlaff-

werdens unserer Leiber zum Tode hin zu fassen.104

Die Körper-Staat-Metapher lässt sich an der Beschreibung des Bombel’schen

Körpers erkennen, der über den ganzen Roman hinweg als dysfunktionales

Konglomerat von Organen beschrieben wird, deren – anatomisch notwen-

dige – Harmonie untereinander aufgelöst worden ist. Helfer stellt weiterhin

fest, dass der Vorwurf der Dekadenz immer auf bestimmte Körperstellen ge-

richtet ist: »entweder auf den Bauch, also auf Völlerei und Trägheit − oder

aber unter die Gürtellinie.«105 Der Roman Nahaczs greift diese Topoi auf und

wandelt sie ab. So ist Bombel nicht träge, weil er etwa zu viel, sondern zu we-

nig gegessen hat. Auch die Funktionalität seines Geschlechts wird ständig in

Frage gestellt. Nicht nur spricht er die ganze Zeit über Sex, ohne je welchen

zu haben, er ist sich auch nicht sicher, ob er den Akt überhaupt vollziehen

könnte. Das wird durch eine, die verquere körperliche Konstitution Bombels

noch verstärkende Metaphorologie deutlich gemacht. Im Kapitel »Podwójne

duble« wird so zum Beispiel die Kastration eines Schafbocks im Detail nach-

erzählt, auch, dass aus der »eingeschnittenen Stelle« »nichts Rundes« fällt,

sondern dass es aussieht, »als hätte sich da Eiter gesammelt, als wäre der

Bock krank« – woraufhin Bombel zur Sicherheit kontrolliert, ob seine eige-

nen »Juvenalien« noch physisch intakt sind (B 101f.). Diese Dysfunktionalitä-

ten stellen auch den Staat im Ganzen in Frage.

Gemeinschaft der Nichtstuer

Dieser ungenügenden und gefährlichen Politik wird eine vereinfachte Form

der Gemeinschaft entgegengesetzt, die ausschließlich ›Nichtstuer‹ als Mitglie-

der hat: eine Familie der Ausgestoßenen.106 Die Sehnsucht nach Gemein-

schaft entwickelt sich aus der Isolation heraus, die häufig mit dem Nichts-

tun einhergeht (und die zum Beispiel in der Analyse von Georges Perecs Un

homme qui dort gezeigt wurde).107 Robert Castel hat diese Isolation zum zen-

104 Joachim Helfer: Unter der Gürtellinie. Von den Ordnungen des Geschlechtlichen. In:

Merkur 61 (700), 2007, 860.

105 Helfer: Unter der Gürtellinie, 860.

106 Vgl. hierzu Deleuzes Ausführungen zur Bruderschaft der Ausgestoßenen im Kapitel

»Gemeinschaft« in diesem Buch.

107 Vgl. den Abschnitt »Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie« im betreffenden Kapi-

tel.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 291

tralen Merkmal des Vagabunden erhoben. Beim Vagabundendasein handele

es sich, so Castel, um den »Grenzfall eines Entkoppelungsprozesses«, d.h. ei-

ner Losgelöstheit von konventionellen sozialen Bindungen, die sich »aus der

Instabilität des Verhältnisses zur Arbeit und der Brüchigkeit der Gemein-

schaftsnetzwerke speist«.108 Diese Instabilität habe sich aus der modernen

Transformation von der Gemeinschaft zur Gesellschaft ergeben, die den bio-

politischen Ausschluss des Vagabunden (heute: des Arbeitslosen) befördert

habe.109 Diese Isolation ist hier, im Gegensatz zu der Ausgangssituation in

Un homme qui dort, jedoch ein ungewollter Zustand. Bombel sitzt ja gerade

an der Bushaltestelle, um jemanden zu treffen. Die variiert immer wieder-

kehrende Formel »Jeden Moment kommt Pietrek«110 ist nicht nur der Lust

auf Alkohol und Zigaretten, sondern der Sehnsucht nach Gemeinschaft ge-

schuldet.111 Tatsächlich sind diese beiden S(ehns)üchte nicht voneinander zu

trennen, denn die Gemeinschaft, die Bombel sich vorstellt, setzt sich aus all

den NichtstuerInnen zusammen, die er – hauptsächlich vom gemeinsamen

Trinken – kennt. Im Gegensatz zu der aggressiven und schonungslosen Po-

litik ist diese Gemeinschaft altruistisch, einer Familie gleich – was Bombel

bezeichnenderweise daran festmacht, dass sie immer ihren Alkohol mitein-

ander teilen: »bo wszyscy jesteście dla mnie bardziej niż rodzina, jesteście

moimi ojcami i matkami, moimi braćmi i siostrami, i dlatego stawiam każ-

demu z was po winie« (B 119).112 Diese Art der Gemeinschaft ergibt sich aus

der Affirmation der Mängel, die im Bereich des Politischen nicht auf Nach-

sicht, sondern auf Ablehnung stoßen: des Nichtstuns und des Alkoholismus.

In direkter Anlehnung an ältere Staatstheorien wie Hobbesʼ Leviathan nimmt

diese Gemeinschaft in der Vorstellung des Erzählers die Form eines gemein-

samen Kollektivkörpers an:

I kiedy Pietrek sobie uzmysławia, jak on też nas kocha, że chcemy tego sa-

mego i dla siebie, i dla niego, towtedy opanowuje nas razemwspólnie ta siła,

108 Castel: Die Metamorphosen der sozialen Frage, 87.

109 Vgl. Castel: Die Metamorphosen der sozialen Frage, 401-406.

110 »Lada chwila przyjdzie Pietrek« (B 25).

111 Diese Formel gehört im Übrigen ebenso zum kompensatorischen Sprechen: Bombel

kündigt an, dass sein Freund bald kommen wird, weil er imMoment noch einsam und

allein ist. Das Sprechen sucht diesen sozialen Mangel auszugleichen.

112 »[D]enn ihr seid fürmich allemehr als Familie, ihr seidmeine Väter undMütter, meine

Brüder und Schwestern, deshalb spendiere ich jedem von Euch eine Flasche Wein.«

(132) Dieser Satz wird Pietrek zugeschrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Nichtstun als politische Praxis

nie że każdego osobno, tylko nasze głowy łączą się w jedną. A jak już jeste-

śmy wszyscy jedną wielką podpitą osobą, która ma te same problemy zdro-

wotne i rodzinne, łączymy się w coś ponad naszymi osobami i każdy wtedy

przystaje i zastanawia się nad sobą i dochodzi do takiego samegowyniku, że

jesteśmy dla siebie najlepsi na świecie, że kochamy się ponad naszę rodziny

i życie. […] to jakby człowiek dostał odpust zupełny od Pana Boga, jakby się

wyspowiadał i od razu poszedł do komunii, żeby nie zdążyć czasami zgrze-

szyć. (B 120)

–––

Und wenn Pietrek sich klarmacht, wie er uns liebt, daß wir das gleiche wol-

len, für uns und für ihn, dann beherrscht uns zusammen diese Kraft, nicht

jeden einzeln, sondern alle zusammen, und unsere Köpfe verbinden sich zu

einem einzigen. Und wenn wir dann alle eine einzige betrunkene Person

sind, die die gleichen Problememit der Familie undmit der Gesundheit hat,

vereinigen wir uns zu etwas, was unsere Personen übersteigt, und dann hält

jeder inne, denkt über sich nach und kommt zu dem gleichen Ergebnis, daß

wir füreinander das Beste auf derWelt sind, daß wir uns mehr lieben als un-

sere Familien und unser Leben. […] dann ist das, als hätte man die Absoluti-

on vom lieben Gott persönlich erhalten, als hätte man gebeichtet und wäre

gleich darauf zur Kommunion gegangen, um nicht zufällig zwischendurch

zu sündigen. (132)

Diese Textstelle bezeugt die Wertschätzung und Sehnsucht nach einer Ge-

meinschaft, die die gesellschaftliche Ausgeschlossenheit kompensiert, indem

sie den Grund für ihren Ausschluss – das Nichtstun – affirmiert. Darin voll-

zieht sich das, was Jacques Rancière als den Grund für die Existenz von Politik

ansieht: »Es gibt Politik, weil diejenigen, die kein Recht dazu haben, als spre-

chende Wesen gezählt zu werden, sich dazuzählen und eine Gemeinschaft

dadurch einrichten, dass sie das Unrecht vergemeinschaften«.113 Dass es sich

bei der Gemeinschaft um einen Zusammenschluss von Zechbrüdern- und

schwestern handelt, deutet eine Aufwertung der Verliererseite in der sozialen

Spaltung Polens an. Sie mögen ihre Arbeit verloren haben, doch unter ihnen

herrscht der humanere Zusammenhalt, abgebildet durch die Metapher eines

(zwar alkoholkranken aber in der Solidarität hochgesunden) Kollektivkörpers.

Bombel bestätigt so die Auslegung Castels, transzendiert sie aber auch. Die

113 Rancière: Das Unvernehmen, 38.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 293

Entkoppelung des Protagonisten von der Gesellschaft ist nicht nur das Resul-

tat einer brüchigen, sondern auch der Anfang einer neuen Gemeinschaft, die

sich jenseits von Arbeit, Produktivität und gesellschaftlich legitimer Aktivi-

tät situiert.114 Die Verwendung der Körper-Metapher in der Vereinigung der

einzelnen TrinkerInnen zu einer großen, betrunkenen Person im Roman –

»jesteśmy wszyscy jedną wielką podpitą osobą« (B 120) –, kopiert eine gän-

gige europäische Staatsfiktion.115 Damit wird in dem von Bombel erzählten

Gegendiskurs die Formierung einer Alternativgemeinschaft zum Staat ange-

zeigt.

In Anbetracht der Tatsache, dass die Metapher des politischen Körpers

in demokratischen Regierungsformen, wie das postsozialistische Polen sie

darstellt, schon längst keine Verwendung mehr findet,116 kann ihr Auftau-

chen an dieser Stelle als Ausdruck einer Sehnsucht nach einer organischen

Gemeinschaft gelesen werden (im Gegensatz zu einer als ›mechanisch‹ emp-

fundenen Gesellschaft).117 Damit wird auch die Ende des 19. Jahrhunderts von

Ferdinand Tönnies aufgestellte (und vielfach reproduzierte) Opposition – Ge-

meinschaft als »lebendiger Organismus«, Gesellschaft als »ein mechanisches

Aggregat und Artefact« –118 aufgerufen. Bei Tönnies ist diese Unterscheidung

auch eine topographische: Die Gesellschaft ist der Stadt, die Gemeinschaft

114 Vgl. Kapitel »Gemeinschaft« in diesem Buch. Diese Tendenz zur Gruppenbildung bei

den »menele« behauptet übrigens auch Słowiak. Über die Landstreicher der Gegend,

in derBombel spielt, schreibt sie: »Wyizolowani ze społeczeństwa alkoholicy organizują

się często w charakterystyczne grupy na różnych jednostkach terytorialnych«. Słowiak:

Menele, 10. Allerdings legen ihre empirischen Untersuchungen eine weitaus weniger

emphatischeGruppenidentität in der Selbstwahrnehmungder Landstreicher nahe, als

es in Bombel der Fall ist. Für eine summative Beschreibung der Gruppenidentität siehe

123-125.

115 Vgl. Ethel Matala de Mazza: Der verfaßte Körper. Zum Projekt einer organischen Gemein-

schaft in der politischen Romantik. Freiburg i.Br.: Rombach (1999).

116 Claude Lefort spricht in diesem Zusammenhang von einer ›Leerstelle‹ der Macht, die

keine repräsentative Funktion mehr hat und deshalb auch keine ›Gestalt‹ annehmen

könne. Vgl. Claude Lefort: Die leere Mitte. Essays 1945-2005. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

(2009).

117 Diese ›Gestaltlosigkeit‹ moderner Regierungsformen ist aufs Engstemit der Metapher

der Gesellschaft als ›Maschine‹ verbunden, der im Zuge des in der Moderne entstan-

denen Entfremdungsphänomens die Gemeinschaft als organisches Gebilde entgegen-

gesetzt wurde.

118 Ferdinand Tönnies: Gemeinschaft und Gesellschaft. Abhandlung des Communismus und des

Socialismus als empirischer Culturformen. Leipzig: Fue’s Verlag (1887), 5.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Nichtstun als politische Praxis

hingegen dem Leben auf dem Land zugeordnet. Diese topographische Un-

terscheidung ist auch im Roman relevant. Für Bombel ist die Stadt negativ

konnotiert, da sie als Ort der Arbeit charakterisiert wird, und da sich dort

auch das Kontrollorgan ›Amt‹ befindet (»urząd«, B 81). Im Gegensatz dazu

sind Land und Dorf für Bombel nicht nur mit dem Nichtstun verschränkt,

sondern werden von ihm auch als Orte genuiner Schönheit verstanden. In

der Stadt könnte er deshalb nicht leben:

próbowałemmieszkaćwmieście, ale to nie dlamnie, bo ja jestem jak te góry

i łąky razemwzięte, że po prostumam już je w swojej duszy i jak musiałbym

mieszkać nie w górach, to ona by uschła z tęsknoty za pięknem. (B 65)

–––

[Ich] habe [versucht], in der Stadt zu wohnen, aber das wäre nichts für mich

gewesen, denn ich bin wie die Berge mitsamt den Wiesen, ich habe sie ein-

fach in der Seele, und wenn ich woanders als in den Bergen wohnen müßte,

würde die Seele aus Sehnsucht nach dem Schönen vertrocknen. (73)

Bombel ruft also den Topos der Gemeinschaft auch deshalb auf den Plan, um

damit seine Wertschätzung für das Ländliche in seiner kontemporären Form

in Polen auszudrücken, und zwar indem er behauptet, ›wahre‹ Gemeinschaft

könne nur dort und nur von solchen Individuen gebildet werden, die während

der Transformation Polens auf der Strecke geblieben sind: den Nichtstuern.

Diese Verknüpfung stellt einen Rückgriff auf die Romantik dar,119 nicht zu-

letzt, weil sie aufgrund der Hervorhebung des Genuss-Faktors an Friedrich

Schillers Konzeption des ästhetischen Staates erinnert.120

Schiller, der ebenfalls die Metapher des Mechanischen in der Beschrei-

bung des Staates verwendete, hatte vornehmlich in der ersten Fassung der

Ästhetischen Erziehung, den Augustenburger Briefen, ein klassisches Humani-

tätsideal entworfen, welches die Wertschätzung des Schönen als zentralen

Schritt zu einem friedlichen Zusammenleben beinhaltet, das die grobe Ge-

waltherrschaft des ›normalen‹ Miteinanders transzendiert. Wolfgang Düsing

fasst diese Idee sehr konzise zusammen, weshalb ich seinen einschlägigen

Kommentar hier zitiere:

119 Vgl. hierzu den kurzen Kommentar zu der Korrelation zwischen Nichtstun und Ge-

meinschaft imKapitel »Gemeinschaft« in diesemBuch, und außerdemMatala deMaz-

za: Der verfaßte Körper.

120 Vgl. hierzu auch Rancière: Aufteilung des Sinnlichen, 40f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen vs. Handeln 295

Nicht mehr Stärke und Gewalt regeln das alltägliche Miteinander, sondern

der Wunsch zu gefallen. Mit dem Ästhetischen wird etwas entdeckt, das

über den Nutzen und das Notwendige hinausgeht, ein erster Spielraum für

Freiheit und Humanität eröffnet sich. Man kann noch einen Schritt weiter

gehen und annehmen, daß bei einem Menschen, dem das Schöne um sei-

ner selbst willen gefällt, eine Einstellung vorbereitet wird, die auch den an-

dern um seiner selbst willen respektiert und in ihm nicht mehr ein Objekt

für egoistische Ziele sieht.121

Auch in Bombel wird die Gemeinschaft der Nichtstuer als eine auf dem Land,

in der Nähe von natürlicher Schönheit, realisierte entworfen, die sich von

der »Stärke und Gewalt« abwendet, die die Stadt, die Arbeit und die Politik

bestimmt. Die Hinwendung zum Schönen und dem, was »über den Nutzen

und das Notwendige hinausgeht« (d.h. zur Zweckfreiheit),122 findet in der

Gemeinschaft, die sich Bombel ausmalt, über die Nähe zu Natur einerseits,

und das Nichtstun andererseits statt.Wie zu Beginn dieser Arbeit ausgeführt

wurde, kann die Transzendenz der politischen Gewalt durch die Aufhebung

des Zweck-Mittel-Verhältnisses im Nichtstun als Streik, und damit als Hand-

lung betrachtet werden. Bombels Erzählung des familiären Kollektiv-Körpers

stellt eine solche Handlung dar, indem sie die Gewalt der Polizei im Sinne

Rancières überwindet und eine neue Gemeinschaft konstituiert, die sich un-

abhängig von gängigen Tätigkeitserwartungen realisiert.

Doch auch diese Gemeinschaft ruht auf einem prekären Fundament.

Denn der Kollektivkörper, den Bombel imaginiert, mag den höchsten hu-

manistischen und solidarischen Idealen entsprechen, doch er ist auch

offensichtlich krank. Nahacz unterwandert die Staatsmetapher des Levia-

than von Hobbes,123 indem die Mitglieder in Bombels Gemeinschaft zwar

einen gemeinsamen Körper bilden, es diesem jedoch an einem klaren Kopf

(»podpitą osobą«), und deshalb an souveräner Führung und, leider, auch an

Überlebensfähigkeit fehlt. Die bittere Ironie liegt darin, dass diese Gemein-

schaft nicht von Dauer sein kann. Wenn die anderen ›Körperteile‹ dieses

solidarischen Körpers genauso krank sind wie Bombel, dann sind sie dem

Tod auch ebenso nah wie er. Bombel bringt diese Metapher kurz von seinem

121 Wolfgang Düsing: Friedrich Schiller. Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer

Reihe von Briefen. Text, Materialien, Kommentar. München: Hanser (1981), 132.

122 Vgl. Kapitel »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

123 Vgl. hierzu die im Abschnitt »Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit« beschriebene Um-

kehrung der staatsmetaphorischen Hierarchie in Walsers Gehülfen.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Nichtstun als politische Praxis

Tod auf, die Gemeinschaft der nichtstuenden Trinker in seinem eigenen

Schwanengesang idealisierend.

Doch weder Erzähler noch Roman suggerieren, dass darin ein Grund

zum Verzweifeln besteht, vielmehr steht die Vermutung im Raum, dass

Gemeinschaft nur unter diesen prekären Bedingungen stattfinden kann.124

Im ›Außen‹ der Gesellschaft kann ein »Nicht-Ort« entstehen, ein unbe-

stimmter »Freiraum«, so Ethel Matala de Mazza und Uwe Hebekus, »in

dem Gemeinsam-Sein als unmögliche Einheit« erfahren werden kann.125 Als

solche ist Gemeinschaft in gewisser Hinsicht unmöglich, und kann nicht

dauerhaft bestehen. Das besagt auch die Gemeinschaftstheorie Maurice

Blanchots, in der die ›Werklosigkeit‹ (désœuvrement) den Kern der Gemein-

schaft bildet, die also in Opposition zur Arbeitsgesellschaft definiert ist. Eine

Gemeinschaft könne nicht durch Arbeit gemacht oder produziert werden,

sondern ergibt sich spontan im Angesicht des Todes:

Im Unterschied zu einer sozialen Zelle untersagt sie [die Gemeinschaft], ein

Werk zu schaffen, und sie hat keinerlei Produktionswert zum Ziel. Wozu

dient sie? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den

Tod hinein gegenwärtig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde

geht […].126

Die Alkoholkranken und Ausgeschlossenen werden in dieser Auslegung zum

Gemeinschafts-Körper admortem, dessen Tod allerdings weniger schmerzhaft

ist als das Leben, das sie führen. In Bombels Vorstellung ist der Tod die Erfül-

lung seinerWünsche, denn, so stellt er sich vor, »für Bombel werden sie einen

Wagen schicken, noch dazu einen frisch lackierten blauen Metallic« (170),127

in dem er ganz ohne Fahrkarte endlich den Vergnügungen entgegenfahren

kann, von denen er so lang nur träumen konnte.

124 Das ist es auch, was sie von den nostalgischen Gemeinschaftsvorstellungen unter-

scheidet, die Jean-Luc Nancy kritisiert. Vgl. das Kapitel »Gemeinschaft« in diesem

Buch.

125 Ethel Matala de Mazza u. Uwe Hebekus: Einleitung. Zwischen Verkörperung und Er-

eignis. ZumAndauern der Romantik imDenken des Politischen. In:Das Politische. Figu-

renlehren des sozialen Körpers nach der Romantik. Hg. v. Dens. u.a. München: Fink (2003),

14. Jacques Rancières Theorie des Politischen weist Ähnlichkeiten zu dieser Position

auf.

126 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 25.

127 »[P]o Bombla wyślą wielki czterodrzwiowy samochód, do tego świeżo polakierowany

na niebieski metalik« (B 155).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit und Ausblick

Wie zu Beginn dieses Buches ausgeführt wurde, lassen sich in derHandlungs-

philosophie Hannah Arendts zwei Formen des Nichtstuns isolieren: die geis-

tige Tätigkeit des Denkens und der passive Widerstand.1 Während Arendt

den passiven Widerstand gleich nach seiner ersten Erwähnung den »aktivs-

ten und wirksamsten Formen des Handelns« zuordnet,2 und ihn damit zu

einem Teil der Vita activa erhebt, verfährt sie mit dem denkenden Nichtstun

anders. Sie kommt in Vita activa nur marginal darauf zu sprechen, um dann

aber das Werk mit einer bemerkenswerten Ausführung über das Denken ab-

zuschließen. Das Denken sei zwar »niemals als eine Tätigkeit der Vita activa

verstanden worden«, dennoch, vermutet Arendt, würde das »reine Denken al-

le Tätigkeiten [der Vita activa] an schierem Tätigsein übertreffen«.3 Im letzten

Satz dieses Abschnittes verweist sie auf einen Spruch Catos: »Niemals ist man

tätiger, als wennman dem äußeren Anschein nach nichts tut, niemals ist man

weniger allein, als wenn man in der Einsamkeit mit sich allein ist.«4 Dieser

Satz versinnbildlicht das Ergebnis der vorliegenden Untersuchung.5 Er kann

für die Praxis des Nichtstuns stehen, die aus philosophischen, politischen und

literarischen Texten herausgeschält worden ist.

Niemals ist man tätiger, als wenn man dem äußeren Anschein nach nichts tut.

1 Vgl. das Kapitel »Handlung und Geschichte« in diesem Buch. Hinzu kommt noch

Arendts Form der Herrschaftskritik (vgl. das Kapitel »Herrschaft« in diesem Buch), die

hier jedoch außer Acht gelassen wird.

2 Arendt: Vita activa, 253.

3 Arendt: Vita activa, 414.

4 Arendt: Vita activa, 415.

5 Dies ist wohlbemerkt metaphorisch gemeint, denn, wie bereits in der Einleitung ge-

sagt wurde, wird in dieser Arbeit nicht die Form des Nichtstuns untersucht, die als

Denken stattfindet.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Nichtstun als politische Praxis

Dieses Buch hat gezeigt, dass das Nichtstun als eine Tätigkeit, und vielleicht

sogar als eine Handlung verstanden werden kann. Die Grundlage für diese

These lieferte Hannah Arendts Konzept des passivenWiderstands undWalter

Benjamins Streik-Konzept. Beide argumentieren, dass eine gewaltvolle Po-

litik transzendiert werden kann, wenn man die Logik des Handelns von der

Zweck-Mittel-Relation befreit – und zwar in einemNichtstun.6 Die Überwin-

dung dieser Relation durch ein Nichtstun ist vor allem in der Lektüre von Ge-

orges Perecs Un homme qui dort (1967) in Erscheinung getreten. Der Erzähler-

Protagonist zieht sich ohne Ziel und Agenda aus der Welt des Handelns zu-

rück und behauptet, vollkommen indifferent zu sein. Er sei »un dur noyau d’in-

différence, un regard neutre« (Hqd 37) – »ein harter Kern aus Gleichgültig-

keit, ein neutraler Blick« (23). Er schafft es so, das ihm sinnlos erscheinende

dominante Tätigkeitsparadigma seiner Umwelt zu überwinden, und schüt-

telt durch sein – zum Teil systematisches – Nichtstun die historische Hetero-

nomie, die Vorherbestimmung seines Lebensverlaufs ab. In dieser Praxis des

Nichtstuns übt er nicht nur politische Kritik, sondern fängt etwas Neues an,

und bringt ein Ereignis hervor, eine Handlung im Sinne Arendts.7

Nicht weniger eindrücklich zeigt sich das Nichtstun als Tätigkeit in

Mirosław Nahaczs Bombel (2004). Der Roman Nahaczs fokussiert einen

Arbeitslosen, der an einer Bushaltestelle sitzt, und skizziert damit – zumin-

dest vordergründig – ein Bild völliger Untätigkeit. Doch dieses Bild ist nur

vordergründig statisch; es entpuppt sich als eine dynamische Inszenierung:

Wie ein Schauspieler im Fernsehen (»jak w teleturniejach«, B 5) unterhält der

Erzähler-Protagonist Bombel ein abwesendes Publikummit seinen Geschich-

ten. Dies versinnbildlicht die Strategie des Romans: die Bushaltestelle ist

eine Art öffentliche Bühne, und der arbeitslose Protagonist tritt auf ihr durch

sein Sprechen in Erscheinung. Damit schließt der Roman an eine von Hannah

Arendt genutzte Metapher für das Handeln an: Der handelnde Mensch ist

jemand, der »vor der Allgemeinheit erscheint«,8 indem er »auf die Bühne der

Welt« tritt.9 Der Protagonist ist zwar veränderungsunwillig und will den Ort

der Bushaltestelle nicht verlassen, aber er handelt dennoch, indem er sich

durch sein Sprechen wahrnehmbar macht und so den Status des homo sacer

laut Agamben revidiert. Seine selbstzweckhafte Praxis des Nichtstuns steht im

6 Arendt: Vita activa, 291; Benjamin: Gewalt, 184.

7 Handeln heißt, »etwas Neues Anfangen«. Arendt: Vita activa, 215.

8 Arendt: Vita activa, 63. Herv. meine.

9 Arendt: Vita activa, 219.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit und Ausblick 299

völligen Gegensatz zu der biopolitischen Gewalt, die ihn zu kontrollieren

versucht. Der Roman enthält die subtile Hoffnung, dass sein öffentliches

Erscheinen diese Gewalt nicht nur aufzeigen, sondern auch beenden könnte.

An Thomas Manns Der Zauberberg (2004) konnte die Analyse die reflexive

Funktion der Praxis des Nichtstuns zeigen. Indem der Roman die Opposition

›Osten‹/Inaktivität und ›Westen‹/Aktivität (durch die Figur Settembrini) zwar

behauptet, aber umgekehrt darstellt, weist er sie als arbiträr und projiziert

aus – ebenso wie die mit ihr einhergehende Hierarchie, die eine Überlegen-

heit des ›Westens‹ aufgrund seiner Aktivität voraussetzt. Während Perecs Un

homme qui dort undMirosławNahaczs Bombel individuelle Erfahrungen der Fi-

guren innerhalb eines bestimmten politischen Systems in den Blick nehmen,

reflektiertDer Zauberbergmakropolitische Zusammenhänge, indem ermehre-

re Charaktere in eine entsprechende Konstellation bringt. Über den Topos ei-

ner ›östlichen‹ Inaktivität zeigt er, den orientalistischen Diskurs des 19. Jahr-

hunderts spiegelnd, ein koloniales Begehren des Deutschen Reiches an. Die

deutschen (und allgemein die ›westlichen‹) Figuren stecken sich mit dieser

›östlichen‹ Inaktivität an, werden gar von ihr vereinnahmt – »Asien verschlingt

uns« warnt Settembrini Castorp (Z 366). So schreibt der Roman durch ihre Per-

spektive, zeitgenössischeDiskurse aufgreifend, dem ›Osten‹ semantisch Stär-

ke zu. Dies wird verstärkt, indem das dem ›Osten‹ zugeschriebene Nichts-

tun mit einer potentiell machtvollen, ›östlichen‹ Herrschaft assoziiert wird.

Die Infragestellung der Opposition ›Osten‹/Inaktivität und ›Westen‹/Aktivi-

tät in der Praxis des Nichtstuns, die der Roman seine Figuren ausüben lässt,

spielt so mit den realen politischen Gegebenheiten des frühen 20. Jahrhun-

derts, und reflektiert Prozesse politischer Macht- und Ohnmachtszuschrei-

bung. Castorps idiosynkratische Variante des ›Regierens‹ versinnbildlicht das

von Cato formulierte Paradoxon: Wenn er am wenigsten zu tun scheint, übt

er die scheinbar souveränste, wirkungsvollste Tätigkeit aus.

In Robert Walsers Der Gehülfe zeigt sich eine inverse Variante von Catos

Paradoxon: Die Figur Marti ist zwar dem äußeren Anschein nach im Rahmen

ihrer Arbeit als Gehilfe überaus tätig, während sie tatsächlich keiner Tätigkeit

nachgeht – zumindest keiner wirklichen Arbeit (im Sinne einer zur Lebenser-

haltung dienenden Erwirtschaftung von Lohn).10Marti widmet sich vielmehr

der Simulation von Arbeit; sie ist einerseits müßiges Spiel und legitimiert an-

dererseits den Vollzug einer reinen Muße, da die Simulation von Arbeit die

10 Arendt zufolge bedeute Arbeit »Lebensnotwendigkeiten herbeizuschaffen«. Arendt:

Vita activa, 101.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Nichtstun als politische Praxis

Muße wie ›erarbeitet‹ wirken lässt. Ähnlich wie Manns Zauberberg reflektiert

Walsers Roman durch die gleichzeitige Abbildung vermeintlich gegensätzli-

cher Vorgänge gesellschaftliche Prozesse des frühen 20. Jahrhunderts, und

zwar klassenspezifische Identitäts- und Tätigkeitsdynamiken.Der Gehülfe bil-

det so über das Nichtstun Wünsche des Bürgertums ab, der Aristokratie an-

zugehören, und wiederum die Sehnsucht der Klasse der Angestellten nach ei-

ner Teilhabe am relativen Luxus des Bürgertums. Sowohl der Angestellte als

auch der Bürger leben ihrenWunsch nach sozialem Aufstieg über ostentative

Muße aus, die allerdings, wie es ihre gesellschaftliche Position verlangt, nicht

nur an Arbeit gekoppelt sein muss, sondern auch mit der Verehrung der Ar-

beit zusammenfallen soll: »Es ist eine Ehre, es sich auch ein bißchen sauer zu

machen.« (G 55f.) Die Praxis des Nichtstuns zeigt im paradoxen, gleichzeitigen

Vollzug vonMuße und Arbeit die Arbitrarität der Koppelung von gesellschaft-

lichen Klassen-Identitätenmit bestimmten Tätigkeiten auf, und kritisiert im-

plizit die hohe Wertschätzung der Arbeit in der Moderne.

Niemals ist man weniger allein, als wenn man in der Einsamkeit mit sich allein ist.

All diese Werke zeigen insbesondere, dass das Nichtstun wesentlich mit Fra-

gen der Gemeinschaftsbildung verknüpft ist. Denkend nichts zu tun bedeu-

tet Arendt zufolge, Heidegger zitierend, sich »außer der Ordnung« zu befin-

den, weil dadurch »jedes Tun, jede normale Tätigkeit« unterbrochen würde.11

Dieses Aus-der-Ordnung-fallen beschreibt das Nichtstun im Allgemeinen.Da

sich Gemeinschaft im 20. Jahrhundert wesentlich als über die Tätigkeit der

Arbeit gestiftete Gemeinschaft definiert, zieht ein Heraustreten aus dieser

Ordnung in diesem Diskurs angeblich zwangsläufig Einsamkeit nach sich.

Die vorliegende Untersuchung hat jedoch demonstriert, dass das Nichtstun

zwar mit sozialem Ausschluss einhergeht, aber auch, dass gerade dieser Aus-

schluss und das Aus-der-tätigen-Ordnung-fallen zur neuen Prämisse einer

Gemeinschaftsbildung werden kann. Was anhand der Gemeinschaftsphilo-

sophien von Jean-Luc Nancy, Maurice Blanchot, Giorgio Agamben und auch

Gilles Deleuze – und ihrem Rückgriff auf Herman Melvilles Figur Bartleby –

theoretisch nachvollzogen wurde, zeigt sich in verschiedener Ausprägung in

den Lektüren.

In Walsers Der Gehülfe sucht der Protagonist Marti so nach einer Gemein-

schaft, die sich nicht durch Arbeit, sondern durch Muße und Spiel auszeich-

net. Er sehnt sich nach einem familiären Zusammenhalt, in dem er, »Spiele

11 Arendt: Vom Leben des Geistes, 84.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit und Ausblick 301

erfindend und betreibend« (G 100), sein Glück finden kann. Die Vorstellung

einer Gemeinschaft durch Arbeit, wie sie im Roman zum Beispiel durch den

Sozialismus skizziert ist, wird von Marti abgelehnt. Der Roman impliziert,

dass sich Marti in einer Masse arbeitender Menschen einsamer fühlt als in

einer kleinenGruppe vonUntätigen, dass also Gemeinschaft nur innerhalb ei-

nes überschaubaren sozialen Nichtstuns zustande kommen könne. Die Idee,

eine Gemeinschaft durch Arbeit zu bilden, wird kritisiert, während das Ge-

genteil (die Gemeinschaft der Nichtstuer) jedoch als wirtschaftlich unhaltbar

herausgestellt wird.

Der Topos der Gemeinschaft von Nichtstuern ist auch in Thomas Manns

Der Zauberberg präsent. Die Topographie des Romans stellt das aktive Unten

des Flachlands dem inaktiven Oben des Sanatoriums gegenüber; zwischen

ihnen gibt es eine klar markierte Abgrenzung. Die Patienten im Sanatorium

verwenden wiederholt die Formel »wir hier oben« (Z 569) im Gegensatz zum

»Flachlande drunten« (Z 588) und bilden so über das gemeinsame Nichtstun

einerseits, und die geteilte Krankheit andererseits, eine der Gesellschaft im

›Flachland‹ entgegengesetzte Gruppe mit starker sozialer Bindung. So wird

die im Roman zunächst als ›Schwäche‹ ausgelegte pathologische Untätigkeit

gerade durch »das negative Verhältnis zur Macht«,12 wie Roland Barthes sagt,

umgewertet: Weil es dominanten Diskursen fern ist, die Aktivität, Arbeit und

bestimmte Formen der Politik voraussetzen, kann es gemeinschaftsstiftende

Wirkung jenseits dieser Formen entfalten.

Mirosław Nahaczs Bombel zeichnet ebenfalls ein bemerkenswertes Ge-

meinschaftsbild. Der arbeitslose Protagonist imaginiert in Abgrenzung

zu einer als aggressiv und gewalttätig wahrgenommen Politik eine Ge-

meinschaft von Nichtstuern, die, in Anlehnung an die Staatsmetapher des

Hobbes’schen Leviathan, zusammen »jedną wielką podpitą osobę« (B 120)

darstellen – »eine einzige betrunkene Person« (132). In dieser Gemeinschaft

sind die Probleme, die gesellschaftlich einen Ausschluss oder biopolitische

Kontrolle herbeiführen, gerade die Grundlage für eine – ebenfalls als familiär

konnotierte – humanistische Ethik desMiteinanders. Diese ist, im Gegensatz

zu der im Roman als wertvoll definierten Arbeit, kein »product of the working

community«, wie Jean-Luc Nancy sagt.13 Sie ergibt sich in und aus einer

Gemeinschaft jenseits der totalitären Gleichmachung durch Arbeit, weil sie

Unterschiede und Singularitäten nicht problematisiert, sondern akzeptiert.

12 Barthes:Wie zusammen leben, 81.

13 Nancy: The Inoperative Community, xxxviiif.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Nichtstun als politische Praxis

Die Tatsache, dass auch diese Gemeinschaft eigentlich homogen ist – alle

sind arbeitslos und betrunken – kann allerdings gar nicht erst zu einem neu-

en Problem werden, da die Gemeinschaft nicht lange genug bestehen kann,

ummöglicherweise eine eigene aus der Homogenität und den daraus folgen-

den uniformierenden Kräften gespeiste Gewalt zu entwickeln. Der Tod der

Figur Bombel kündigt allerdings auch die Vergänglichkeit der Gemeinschaft

an; das Prekariat, aus dem sie entsteht, ist auch ihr Todesurteil.

Die Gemeinschaft, die sich in dem und durch das Nichtstun bildet, ist

in all diesen Fällen nicht von Dauer. Die Lektüren erweisen die soziale Kom-

ponente des Nichtstuns als genussvoll, freundschaftlich und loyal, aber un-

beständig, in ständiger Nähe zum wirtschaftlichen Ruin (Walser) oder dem

Tod (Mann, Nahacz). In Perecs Un homme qui dort stellt sie sich gar nicht

erst ein: Der Protagonist ist der einzige Nichtstuer, der tatsächlich einsam

bleibt. Er findet eine andere Lösung aus seiner sozialen Ex- bzw. Inklusion: er

spricht mit sich selbst wie mit jemand anderem; er teilt sich, um mit jeman-

dem zu sein, auch wenn dieser jemand nur er selbst ist. Doch obwohl auch

diese ›Zweisamkeit‹ im Nichtstun am Ende der Erzählung aufhört, so geht

damit keine generelle Abwertung des gemeinschaftlichen Nichtstuns einher.

Eine Gemeinschaft von Nichtstuern, so zeigt der Roman, müsste allerdings

lernen, sich dem Anderen – hier dem Nachbarn – erneut und ergebnisoffen

anzunähern. Das hieße, sich nicht jeglicher Deutbarkeit zu verweigern – eine

generelle »absence de geste« (Hqd 23) zu behaupten –, wie der Protagonist es

lange tut, sondern alle Deutungen zuzulassen.

Das Nichtstun stellt so in jeder der Erzählungen eine Erleichterung dar,

und fungiert zunächst als Ruhepause von einer anstrengenden, leistungs-

und fortschrittsfokussierten Gesellschaft, die über ihre Obsession durch Akti-

vität und Arbeit individuelle Bedürfnisse auf der Strecke lässt. Das Nichtstun

verbirgt hinter sich eine ebenso relevante alternative Tätigkeit, welche Indi-

vidualität zulässt und so ›echte‹ Gemeinschaft möglich macht.

Dieses Buch hat versucht zu zeigen, dass die literarische Darstellung von

Nichtstun sich an einemphilosophischen und politischenDiskurs überHand-

lung und Untätigkeit in ihr eigener Weise beteiligt. Ob dies auf eine eigene,

aktive politische Praxis der Literatur verweist, wäre noch zu erforschen. Be-

zieht man Hannah Arendts Metapher des Theaters auf Literatur selbst, so

könnte man sie auch als ein Erscheinen auf der Bühne der Welt betrachten,

als »representation that simultaneously supplements or improves […] poli-

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit und Ausblick 303

tics«,14 wie Richard Halpern über Arendts Theater-Konzept bemerkt. Lite-

rarische Praktiken des Nichtstuns, die die Opposition zwischen Handlung und

Nicht-Handlung aufheben, könnten so Teil von deren Infragestellung auch

auf gesellschaftlicher Ebene sein. Für die Kunst im Allgemeinen hat Jacques

Rancière diese Möglichkeit immerhin schon postuliert:

Die Politik der Kunst beruht innerhalb des ästhetischen Regimes der Künste

auf dem grundlegenden Paradox dieser »Freiheit der Gleichgültigkeit«, die

die Identität von Arbeit und Untätigkeit, von Bewegung und Unbeweglich-

keit, Aktivität und Passivität, Einsamkeit und Gemeinsamkeit bedeutet.15

Ausblick

In diesem Buch wurde eine Frage ausgespart, die für eine weitere Unter-

suchung der literarischen Darstellung des Nichtstuns fruchtbare neue Wege

weist.Mit Blick auf das Potential von literarischen Praktiken des Nichtstuns, ge-

sellschaftspolitische Diskurse zu reflektieren und deren Grundoppositionen

in Bewegung zu versetzen, ließe sich weiter fragen, inwiefern das Phänomen

des Nichtstuns, wie es in der europäischen Literatur zur Darstellung kommt,

einem gendering unterworfen ist. Sicher ist, dass die ausgewählten Roma-

ne die Konformität ihrer Protagonisten mit einem existierenden männlichen

Rollenbild in Frage stellen. Ebenso wie die semantische Nähe des Nichtstuns

zum Tod ist die Unfähigkeit zur sexuellen Erfüllung, in manchen Fällen sogar

ihre Asexualität, typisch für die Literatur über das Nichtstun im 20. Jahrhun-

dert.

Man kann undmuss deshalb auch fragen,welche RolleWeiblichkeit in den

älteren wie neueren Untätigkeitsdiskursen spielt. Franziska Schößlers rezen-

te Monographie über die Verschränkung von Geschlecht und Arbeitsvermö-

gen in der europäischen und amerikanischen Literatur hat ergeben, dass sich

eigentlich fast immer eine »Desemantisierung weiblicher Arbeit«16 feststel-

len lässt. Weibliche Arbeit ist so entweder im häuslichen, emotionalen oder

ästhetischen Bereich verortet – und demnach weder professionalisiert noch

als lebenserhaltend konnotiert. Später, besonders ab der Literatur der Neuen

Sachlichkeit, wird Frauen zwar ein Platz in der Arbeitswelt eingeräumt, doch

14 Richard Halpern: Theater and Democratic Thought: Arendt to Rancière. In: Critical In-

quiry 37 (3), 2011, 549.

15 Rancière: Aufteilung des Sinnlichen, 83.

16 Franziska Schößler: FeminaOeconomica. Arbeit, KonsumundGeschlecht in der Literatur.Von

Goethe bis Händler. Frankfurt a.M.: Peter Lang (2017), 287.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Nichtstun als politische Praxis

weibliche Arbeit bleibe »bis in die Gegenwart hinein auf Körperlichkeit und

Sexualität fixiert«.17 Solche und andere Untersuchungen,mögen sie auch his-

torisch und geographisch disparate Phänomene untersuchen, bestätigen ei-

gentlich einen Trend, der sich schon lange in den Gender Studies gezeigt hat:

Den Ausschluss der Frau aus machtvollen Diskursen, in diesem Fall dem seit

der Moderne hochgeschätzten Diskurs der Arbeit, und die Eingeschränktheit

ihrer Integration in demselben.

Dieser Ausschlussmechanismus ist nicht nur mit Bezug auf einen neu-

zeitlichen Begriff von Arbeit, sondern auch in Bezug auf Tätigkeit im Allge-

meinen beschrieben worden. InDas andere Geschlecht (1949) legt Simone de Be-

auvoir die Inferiorisierung der Frau mit besonderem Fokus auf die Ebene des

Handelns dar. Die Frau werde vom Mann der Faulheit bezichtigt – eine Ein-

schätzung, die Beauvoir bestätigt, jedoch nicht ohne die männlich bestimmte

Organisation der Gesellschaft dafür verantwortlich zu machen. De Beauvoir

nimmt an, dass die räumliche und intellektuelle Einschränkung der Frau da-

zu beigetragen habe, dass diese sich nicht als handlungsfähiges Individuum

begreife. Sie fühle sich vielmehr für die von Männern bestimmte Welt über-

haupt nicht verantwortlich, sondern »erfaßt […] sich als passiv angesichts der

Götter mit menschlichem Antlitz, die Zwecke und Werte definieren.«18 Die

Frau wisse nicht, »was eine wirkliche Handlung ist, durch die man die Welt

verändern kann«,19 »so ist es denn nur natürlich, daß sie selbst wiederholt,

von vorn beginnt, ohne je Neues zu erfinden, daß die Zeit sich für sie im Kreis

zu drehen scheint, ohne irgendwohin zu führen. Sie beschäftigt sich, ohne je

etwas zu tun.«20 De Beauvoir betont die Abwesenheit des Tuns deshalb so

eindringlich, weil es einerseits die sichtbarste Manifestation ihrer vermeint-

lichen Minderwertigkeit ist, und andererseits der folgenreichste Grund für

ihre weiter anhaltende gesellschaftliche Hintanstellung. Und wenn Sara Ah-

med inWillful Subjects (2014) schreibt, dass »[t]o become woman is to submit

to a weakening of the will« (87),21 dann schlägt sie in dieselbe Kerbe wie Si-

mone de Beauvoir. Eigenwilligkeit ist als Eigenschaft für Frauen ein größeres

17 Schößler: Femina Oeconomica, 286.

18 Simone de Beauvoir:Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau.Übers. v. Uli Aumül-

ler u.a. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt (1995), 748.

19 De Beauvoir: Das andere Geschlecht, 750.

20 De Beauvoir: Das andere Geschlecht, 755.

21 Sara Ahmed:Willful Subjects. Durham: Duke UP (2014), 87. Ich entnehme dieses Zitat

Ahmeds Analyse von George Eliots Daniel Deronda, da es ihr Hauptargument wieder-

spiegelt.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit und Ausblick 305

Problem als für Männer, weil derWille Voraussetzung für dasHandeln, und Han-

deln wiederum die Voraussetzung für die Handhabe von Macht ist.

Es ist demnach auffällig, dass die Literatur nicht mehr untätige Frauen

darstellt, obwohl diese durch ihren Ausschluss aus der Welt der Arbeit ja prä-

destiniert sein müssten für diesen Topos. Doch bestätigt es im Grunde die

Reichweite des gender bias: Wenn die männlichen Protagonisten, die nichts

tun, eben doch tätig sind – ist diese uneigentliche Tätigkeit dann nicht trotz-

dem einzig Männern zuzuschreiben? Oder ist der Ausschluss der Frau aus

dem Bereich der als einzig wertvoll fetischisierten Arbeit ein Zeichen für die

Möglichkeit, dass dieser Ausschluss selbst – wie in den analysierten Praktiken

des Nichtstuns – den Weg zu einer alternativen Ermächtigung weisen könnte,

zumindest im Literarischen?

Die Überlegungen dieses Buches in eine solche Richtung fortzuführen,

scheint mir gerade heutzutage von großer Relevanz. Denn zum einen findet

mehr denn je ein reger gesellschaftlicher Austausch über die überkommenen

Arbeitsparadigmen statt, die das Nichtstun in umgekehrter Wertung als Un-

terbrechung vonÜberlastung und Stress idealisieren. Zum anderen entstehen

immerwieder Romane, die gerade nichtstuende Protagonistinnen vor diesem

Hintergrund inszenieren und die mögliche Idealisierung des Nichtstuns da-

bei kritisch reflektieren. Das eher ›männliche‹ Untätigkeitsnarrativ des 20.

und 21. Jahrhunderts wird nun durch mehr und mehr weibliche Stimmen

ergänzt. Von Lisa Owens zum Beispiel, die mit Not Working (2016)22 einen

Roman über eine junge Frau vorlegte, die ihren Marketing-Job freiwillig auf-

gegeben hat, um einen Beruf aufzugreifen, der sie wirklich glücklich macht.

Da sie allerdings nicht weiß, was das sein könnte, lässt sie sich monatelang

treiben und registriert sich online bei Werbe-Gewinnspielen. In diesem Ro-

man kollabieren gesellschaftlich gefestigte Ideale einer wahrhaft erfüllenden

Arbeit wie eines heilsamen Nichtstuns. Seine LeserInnen sind dazu heraus-

gefordert, diese Konzepte neu zu evaluieren.

Eine Lähmung beschreibt auch Roja von Rönne in ihrem ersten Roman

Wir kommen (2016), in der die Protagonistin Nora nie weiß, was sie tun soll,

weil sie sich nicht für die ›beste‹ Tätigkeit entscheiden kann. »Ich könnte

ein Crowdfunding-Projekt ins Leben rufen.Mich in Stand-up-Comedy versu-

chen. Mal wieder meine Großmutter anrufen. Meinem Bruder ein Geschenk

22 Lisa Owens: NotWorking. London: Picador (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Nichtstun als politische Praxis

kaufen«23 – so listet sie mögliche Tätigkeiten auf (im Roman sind es noch viel

mehr). Doch

in dem Moment, in dem ich dem einen Gefühl folgen wollte, schaltete sich

schon etwas anderes ein, drehte und wendete das Gefühl, hinterfragte die

Konsequenzen und die Motive des ersteren und machte es mir unmöglich,

mich zu entscheiden.24

Die durch Entscheidungsunfähigkeit hervorgerufene Stasis ist, auch ganz ab-

gesehen vonDiskursen über Gender, ein auffälligesMerkmal zeitgenössischer

Literatur. »Ich wollte es allen recht machen,« schreibt so zum Beispiel Karl

Ove Knausgård, »aber ab und zu tauchten nun einmal Situationen auf, in de-

nen ich wählen und handeln musste, und dann litt ich Höllenqualen, denn

das gehörte zum Schlimmsten, was mir überhaupt passieren konnte.«25 Die

ethische Last der Folgen, die sich aus dem eigenen Handeln ergeben, ist auch

in Leif Randts zweitemRoman SchimmernderDunst über CobyCounty (2011) prä-

sent, wird jedoch satirisch umgewertet. Der Protagonist Wim denkt:

Manchmal erstaunt esmich, dassmein vomDasitzen und Lesen dominierter

Alltag trotzdem ständig Risiken bereithält. Jede Entscheidung kann falsch

sein, jede Formulierung gefährlich, jede Email verletzend. In den seltenen

Augenblicken, in denen mir das schlagartig bewusst wird, komme ich mir

handlungsunfähig vor. Aber dann handle ich meistens trotzdem, indem ich

weiter auf den Bildschirm blicke und lese und irgendwann Grußformeln und

Sätze eintippe. Zu dieser Art von Aktion bin ich bislang immer fähig geblie-

ben, selbst wenn mir Sprechen schon unmöglich erschien.26

Der Roman erzählt die Stasis der Handlungsunfähigkeit als etwas ›Unechtes‹,

das vom Protagonisten überwunden werden kann. Die Tatsache jedoch, dass

diese Überwindung im Schreiben von Emails bestehen soll, deutet darauf hin,

dass dasHandeln an sich in der Erzählung nicht mehr ernstgenommen wird –

obwohl, so impliziert der Roman, es wieder ernstgenommen werden sollte.

Eine wirkliche Handlungslähmung gibt, auch wenn sie unangenehm ist, zu-

mindest wieder Anlass für die Frage, die Jean-Luc Nancy angesichts desselben

23 Ronja von Rönne:Wir kommen. Berlin: Aufbau (2016), 93f.

24 Von Rönne:Wir kommen, 199.

25 Karl Ove Knausgård: Lieben. Übers. v. Paul Berf. München: btb (2013), 415.

26 Leif Randt: Schimmernder Dunst über Coby County.München: Berlin Verlag (2017), 113f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit und Ausblick 307

Problems jüngst formuliert hat: Was tun?27 So könnte das Nichtstun auch in

der rezenteren Literatur des 21. Jahrhunderts eine neue Grundlage für ein

ethisches oder politisches Handlungsbewusstsein zu schaffen beginnen.

27 Vgl. Nancy:Was tun?.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W. (1974): Versuch, das Endspiel zu verstehen. In: Ders.: Ge-

sammelte Schriften. Bd. 2. Noten zur Literatur.Hg. v. Rolf Tiedemann. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp, 281-321.

Adorno, Theodor W. (1977): Marginalien zu Theorie und Praxis. In: Ders.: Ge-

sammelte Schriften. Bd. 10.2. Kulturkritik und Gesellschaft II: Eingriffe. Stich-

worte. Anhang.Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 769-782.

Agamben, Giorgio (1999): Bartleby, or On Contingency. In: Ders.: Potentialities.

Collected Essays in Philosophy. Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford: UP,

243-271.

Agamben, Giorgio (1999): On Potentiality. In: Ders.: Potentialities. Collected Es-

says in Philosophy.Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford: UP, 177-184.

Agamben, Giorgio (1999): The Messiah and the Sovereign: The Problem of Law

in Walter Benjamin. In: Ders.: Potentialities. Collected Essays in Philosophy.

Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford: UP, 160-174.

Agamben, Giorgio (1999): Walter Benjamin and the Demonic: Happiness and

Historical Redemption. In: Ders.: Potentialities. Collected Essays in Philoso-

phy.Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford: UP, 138-159.

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben.

Übers. v. Hubert Thüring. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2003): Die kommende Gemeinschaft. Übers. v. Andreas Hiep-

ko. Berlin: Merve.

Agamben, Giorgio (2006): Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Übers. v. Sabine

Schulz. Zürich: Diaphanes.

Agethen, Matthias (2018): Vergemeinschaftung, Modernisierung, Verausgabung.

Nationalökonomie und Erzählliteratur in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts.

Göttingen: V&R unipress.

Ahmed, Sara (2014):The Cultural Politics of Emotion. Edinburgh: UP.

Ahmed, Sara (2014):Willful Subjects. Durham: Duke UP.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Nichtstun als politische Praxis

Althusser, Louis (1964): Problèmes étudiants. In: La Nouvelle Critique 152 (Ja-

nuar), 80-111.

Ammann, Ludwig (1989): Östliche Spiegel. Ansichten vom Orient im Zeitalter seiner

Entdeckung durch den deutschen Leser, 1800 – 1850. Hildesheim: Georg Olms.

Andrews, Chris (1996): Puzzles and Lists: Georges Perec’s »Un Homme qui

dort«. In: MLN 111 (4), 775-796.

Arendt, Hannah (1998): The Human Condition. Chicago: University of Chicago

Press.

Arendt, Hannah (2013): Vom Leben des Geistes. Das Denken, DasWollen. Übers. v.

Hermann Vetter. Hg. v. Mary McCarthy. München: Piper.

Arendt,Hannah (2015):Was ist Politik? Fragmente aus demNachlaß. Hg. v. Ursula

Ludz. München: Piper.

Arendt, Hannah (2016): Vita activa oder Vom tätigen Leben. München: Piper.

Arendt, Hannah (2016):Wahrheit und Lüge in der Politik. Zwei Essays. München:

Piper.

Arendt, Hannah (2017): Macht und Gewalt. Übers. v. Gisela Uellenberg. Mün-

chen: Piper.

Argast, Regula (2007): Staatsbürgerschaft und Nation. Ausschließung und Integra-

tion in der Schweiz 1848-1933. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Aristoteles (1956):Werke. Bd. 6. Nikomachische Ethik. Übers. v. Franz Dirlmeier.

Hg. v. Ernst Grumach. Berlin: Akademie.

Aristoteles (1991): Werke. Bd. 9. Politik. Übers. v. Eckart Schütrumpf.

Hg. v. Hellmut Flashar. Berlin: Akademie.

Aristoteles (2003):Metaphysik. Übers. v. Hans Günter Zekl.Würzburg: Königs-

hausen & Neumann.

Aron, Raymond (1957): Opium für Intellektuelle oder Die Sucht nach Weltanschau-

ung. Übers. v. Klaus Peter Schulz. Köln: Kiepenheuer & Witsch.

Aron, Raymond (1968): La révolution introuvable. Réflexions sur les événements de

Mai. Paris: Fayard.

Aßländer, Michael S.; Wagner, Bernd (2017): Einführung: Arbeit und Philoso-

phie. In: Philosophie der Arbeit. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Hg. v.

Michael S. Aßländer u. Bernd Wagner. Berlin: Suhrkamp, 11-26.

Assmann, Aleida (2000): Die Einsamkeit des Bösen. In: Einsamkeit.Hg. v. Alei-

da u. Jan Assmann. München: Fink, 129-144.

Augé, Marc (1994): Orte und Nicht-Orte. Vorüberlegungen zu einer Ethnologie der

Einsamkeit. Frankfurt a.M.: Fischer.

Austin, John L. (1962): How to do Things with Words. The William James Lectures

delivered at Harvard University in 1955. Oxford: Clarendon Press.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 311

Bachelard, Gaston (1960): La Poétique de la Rêverie. Paris: Presses Universitaires

de France.

Banuls, André (2001): Thomas Mann und die französische Literatur.

In: Thomas-Mann-Handbuch. Hg. v. Helmut Koopmann. 3., aktualisierte

Aufl. Stuttgart: Kröner, 212-229.

Barthes, Roland (1985): Am Nullpunkt der Literatur. Übers. v. Helmut Scheffel.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Barthes, Roland (2005): Das Neutrum. Vorlesung am Collège de France 1977-1978.

Übers. v. Horst Brühmann. Hg. v. Éric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Barthes, Roland (2007): Wie zusammen leben. Simulationen einiger alltäglicher

Räume im Roman. Vorlesung am Collège de France 1976-1977. Übers. v. Horst

Brühmann. Hg. v. Éric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Baruzzi, Arno (1996):Machbarkeit. Perspektiven unseres Lebens. Freiburg i.Br.: Al-

ber.

Bataille, Georges (1975): Die Aufhebung der Ökonomie. Übers. v. Gerd Bergfleth.

München: Rogner und Bernhard.

Bataille, Georges (1994): Die Erotik. Übers. v. Gerd Bergfleth. Berlin: Matthes

& Seitz.

Baudrillard, Jean (1981): Simulacres et simulation. Paris: Galilée.

Baudrillard, Jean (1982): Der Symbolische Tausch und der Tod. Übers. v. Gerd

Bergfleth, Gabriele Ricke u. Ronald Voullié. München: Matthes & Seitz.

Baudrillard, Jean (1990): Das Jahr 2000 findet nicht statt. Übers. v. Peter Geble u.

Marianne Karbe. Berlin: Merve.

Bauer, Manuel (2016): Ökonomische Menschen. Literarische Wirtschaftsanthropolo-

gie des 19. Jahrhunderts. Göttingen: V&R unipress.

Baumgärtner, Klaus (1977): Einleitung. In: Sprachliches Handeln. Hg. v. Klaus

Baumgärtner. Heidelberg: Quelle & Meyer, X–XV.

Beauvoir, Simone de (1995): Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau.

Übers. v. Uli Aumüller u. Grete Osterwald. Reinbek bei Hamburg: Ro-

wohlt.

Beckett, Samuel (1995): Eleutheria. Paris: Éditions de Minuit.

Benjamin,Walter (1977): Zur Kritik der Gewalt. In: Ders.: Gesammelte Schriften.

Bd. 2,1. Hg. v. Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 179-203.

Benjamin, Walter (2007): Der Erzähler. In: Ders.: Erzählen. Schriften zurTheorie

der Narration und zur literarischen Prosa.Hg. v. Alexander Honold. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 103-128.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Nichtstun als politische Praxis

Benko, Stephen (1993):The Virgin Goddess. Studies in Pagan and Christian Roots of

Mariology. Leiden: Brill.

Berman,Nina (1997):Orientalismus, Kolonialismus undModerne. ZumBild des Ori-

ents in der deutschsprachigen Kultur um 1900. Stuttgart: Metzler.

Bernstein, Richard J. (1971): Praxis and Action. Contemporary Philosophies of Hu-

man Activity. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Beßlich, Barbara (2002): Faszination des Verfalls.ThomasMannundOswald Speng-

ler. Berlin: Akademie.

Blanchot, Maurice (2007): Die uneingestehbare Gemeinschaft. Übers. v. Gerd

Bergfleth. Berlin: Matthes & Seitz.

Blanchot, Maurice (2010): Einklammerungen. In: Ders.: Das Neutrale. Schrif-

ten und Fragmente zur Philosophie. Übers. u. hg. v. Marcus Coelen. Zürich:

Diaphanes, 23-30.

Blanchot, Maurice (2010): René Char und das Denken des Neutralen. In:

Ders.: Das Neutrale. Schriften und Fragmente zur Philosophie. Übers. u. hg. v.

Marcus Coelen. Zürich: Diaphanes, 15-21.

Blum, Bianca E. (2019): »Meiden Sie Untätigkeit, sie ist die Mutter aller Laster…« –

ZuMuße undWeiblichkeit in der russischen Literatur des 19. Jahrhunderts. Ham-

burg: Kovac.

Böhme, Hartmut (1988): Natur und Subjekt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bon, Gustave Le (1953): Psychologie der Masse. [Übers. v. Rudolf Eisler.] Stutt-

gart: Kröner.

Boone, Joseph A. (2015): The Homoerotics of Orientalism. New York: Columbia

UP.

Bordt, Michael (2011): Why Aristotle’s God is Not the Unmoved Mover. In: Ox-

ford Studies in Ancient Philosophy 40, 91-109.

Bourdieu, Pierre; Passeron, Jean-Claude (2007): Die Erben. Studenten, Bildung

und Kultur. Übers. v. Stephan Egger u. Eva Kessler. Konstanz: UVK.

Brenner, Peter J. (1990): Der Reisebericht in der deutschen Literatur. Ein Forschungs-

überblick als Vorstudie zu einer Gattungsgeschichte. Tübingen: Niemeyer.

Brokoff, Jürgen (2002): Die apokalyptische Vernichtung des Rechts. Zur po-

litischen Theologie Walter Benjamins. In: Apokalypse und Erinnerung in der

deutsch-jüdischen Kultur des frühen 20. Jahrhunderts.Hg. v. Jürgen Brokoff u.

Joachim Jacob. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 39-57.

Bryson, Norman (1988): The Gaze in the Expanded Field. In: Vision and Visual-

ity.Hg. v. Hal Foster. Seattle: Bay Press, 87-108.

Bukraba-Rylska, Izabella (2009): Polish Countryside in Times of Transition.

Myths and Reality. In: Polish Sociological Review 168, 575-594.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 313

Buning, Marius (2000): The »Via Negativa« and its First Stirrings in »Eleuthe-

ria«. In: Beckett and Religion. Beckett/Aesthetics/Politics. Hg. v. Marius Bun-

ing, Matthijs Engelberts u. Onno Kosters. Amsterdam: Rodopi, 43-54.

Busch, Kathrin (2013): Elemente einer Philosophie der Passivität. In: Theorien

der Passivität.Hg. v. Kathrin Busch u. Helmut Draxler. München: Fink, 14-

31.

Camus, Albert (2015): Der Mythos des Sisyphos. Übers. v. Vincent von Wroblew-

sky. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Castel, Robert (2000): Die Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der

Lohnarbeit. Übers. v. Andreas Pfeuffer. Konstanz: UVK.

Certeau, Michel de (1988): Kunst des Handelns. Übers. v. Ronald Voullié. Berlin:

Merve.

Chalonge, Florence de (2012): Stylistique de l’indifférence. Un homme qui

dort. In: Georges Perec. Artisan de la Langue. Hg. v. Véronique Montémont

u. Christelle Reggiani. Lyon: Presses Universitaires, 145-153.

Conrad, Sebastian (2008): Deutsche Kolonialgeschichte. München: Beck.

Conrad, Sebastian (2008): Globalization effects. Mobility and nation in Impe-

rial Germany. 1880-1914. In: Journal of Global History 3 (1), 43-66.

Dahrendorf, Ralf (2006): Homo Sociologicus. Wiesbaden: VS Verlag für Sozial-

wissenschaften.

Davidson, Donald (2002): Agency. In: Ders.: Essays on Actions and Events. Ox-

ford: Clarendon Press, 43-61.

Deich, Werner (1974): Der Angestellte im Roman. Zur Sozialgeschichte des Hand-

lungsgehilfen um 1900. Köln: Grote.

Deines, Timothy J. (2006): Bartleby the Scrivener, Immanence and the Resis-

tance of Community. In: Culture Machine 8.

Deleuze, Gilles (1994): Bartleby oder die Formel. Übers. v. Bernhard Dieckmann.

Berlin: Merve.

Deleuze, Gilles (2008): Erschöpft. In: Ders.: He, Joe, Quadrat I und II, Nacht und

Träume, Geister-Trio. Filme für den SDR. Übers. v. Erika Tophoven. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp; Absolut Medien, 5-41.

Derrida, Jacques (2003): Eine gewisse unmöglicheMöglichkeit, vomEreignis zu spre-

chen. Übers. v. Susanne Lüdemann. Berlin: Merve.

Desmarais, Jane (2001): Preferring not to. The Paradox of Passive Resistance

in Herman Melville’s »Bartleby«. In: Journal of the Short Story in English 36

(Spring), 25-39 [Online Absatzzahlen 1-22].

Detering,Heinrich (2010): Anfänge einermodernen China-Rezeption in deut-

schen Kulturzeitschriften um 1900. In: Perspektiven der Modernisierung. Die

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Nichtstun als politische Praxis

Pariser Weltausstellung, die Arbeiterbewegung, das koloniale China in europäi-

schen und amerikanischen Kulturzeitschriften um 1900. Hg. v. Ulrich Mölk,

Christoph Jürgensen u. Heinrich Detering. Berlin: De Gruyter, 155-170.

Dischner, Gisela (2014): Melancholie und Müßiggang – Eine Zustandsbe-

schreibung. In: Ökonomie des Glücks. Muße, Müßiggang und Faulheit in der

Literatur. Hg. v. Mirko Gemmel u. Claudia Löschner. Berlin: Ripperger &

Kremers, 7-15.

Dobie, Madeleine (2001): Foreign Bodies. Gender, Language, and Culture in French

Orientalism. Stanford: UP.

Düsing, Wolfgang (1981): Friedrich Schiller. Über die ästhetische Erziehung des

Menschen in einer Reihe von Briefen. Text, Materialien, Kommentar. München:

Hanser.

Eagleton, Terry (2012):The Event of Literature. New Haven: Yale UP.

Ehrenberg, Alain (2004): Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der

Gegenwart. Übers. v. Manuela Lenzen u. Martin Klaus. Frankfurt a.M.:

Campus.

Eickhoff, Hajo (2014): Thronen als Denken und Meditieren. Die Medialität

von Thron und Stuhl. In: Möbel als Medien. Beiträge zu einer Kulturgeschichte

der Dinge.Hg. v. Sebastian Hackenschmidt u. Klaus Engelhorn. Bielefeld:

transcript, 33-45.

Engelberg, Edward (1999): Ambiguous Solitude. Hans Castorp’s Sturm und

Drang nach Osten. In: A Companion to Thomas Mann’s The Magic Mountain.

Hg. v. Stephen D. Dowden. Columbia: Camden House, 95-108.

Engels, Johannes (2006): Merces auctoramentum servitutis – Die Wertschät-

zung bestimmter Arbeiten und Tätigkeiten durch antike heidnische Philo-

sophen. In: Arbeit im Mittelalter. Vorstellungen und Wirklichkeiten. Hg. v. Ve-

rena Postel. Berlin: Akademie.

Engels, David (2015): Biologistische und zyklische Geschichtsphilosophie. Ein

struktureller Annäherungsversuch. In: Von Platon bis Fukuyama. Biologis-

tische und zyklische Konzepte in der Geschichtsphilosophie der Antike und des

Abendlandes.Hg. v. David Engels. Brüssel: Éditions Latomus, 8-46.

Engler, Wolfgang (2005): Bürger, ohne Arbeit. Für eine radikale Neugestaltung der

Gesellschaft. Berlin: Aufbau.

Erwig, Andrea (2018):Waiting Plots. Paderborn: Fink.

Esposito, Fernando; Gumbrecht, Hans U. (2017): Posthistoire Then. Ein Ge-

spräch mit Hans Ulrich Gumbrecht über »unsere breite Gegenwart«.

In: Zeitenwandel. Transformationen geschichtlicher Zeitlichkeit nach dem Boom.

Hg. v. Fernando Esposito. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 255-278.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 315

Fähnders, Walter (2015): »Generalstreik das Leben lang!«. Arbeit, Arbeits-

verweigerung und Vagabondage. In: Arbeit und Protest in der Literatur vom

Vormärz bis zur Gegenwart. Hg. v. Iuditha Balint u. Hans-Joachim Schott.

Würzburg: Königshausen & Neumann, 65-87.

Felman, Shoshana (1975): Madness and Philosophy or Literature’s Reason. In:

Yale French Studies 52, 206-228.

Finkin,Matthew (2007): Arbeit, Arbeitsrecht undWissenschaft.Webers Frage.

Übers. v. Rudolf Buschmann. In: Arbeit und Recht 55 (12), 409-412.

Finlay, Christopher J. (2009): Hannah Arendt’s Critique of Violence. In:Thesis

Eleven 97 (1), 26-45.

Fischer, Annalisa (2018): Preface. In: Faking, Forging, Counterfeiting. Discredited

Practices at the Margins of Mimesis.Hg. v. Daniel Becker, Annalisa Fischer u.

Yola Schmitz. Bielefeld: transcript, 7-10.

Flaßpöhler, Svenja (2011):Wir Genussarbeiter. Über Freiheit und Zwang in der Leis-

tungsgesellschaft. München: DVA.

Flaubert, Gustave (1980): Die Erziehung des Herzens. Geschichte eines jungen Man-

nes. Übers. v. Emil Alphons Rheinhardt. Zürich: Diogenes.

Formenti, Laura (2016): Auto/Biography. A Relational Journey. In: Constructing

Narratives of Continuity and Change. A Transdisciplinary Approach to Research-

ing Lives.Hg. v. Hazel L. Reid u. Linden West. London: Routledge, 11-24.

Foucault, Michel (1989):Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im

Zeitalter der Vernunft. Übers. v. Ulrich Köppen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1992): Andere Räume. In: Aisthesis. Wahrnehmung heute oder

Perspektiven einer anderen Ästhetik. Übers. v.Walter Seitter. Hg. v. Karlheinz

Barck. Leipzig: Reclam, 34-46.

Foucault, Michel (1992):Was ist Kritik? Übers. v. Walter Seitter. Berlin: Merve.

Foucault, Michel (2003): Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werks. In:

Ders.: Schriften zur Literatur. Übers. v. Hans-Dieter Gondek. Hg. v. Dani-

el Defert u. François Ewald. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 175-185.

Foucault, Michel (2010): [Von der Souveränität zur Disziplin]. Vorlesung vom

7. Januar 1976. In: Ders.: Kritik des Regierens. Schriften zur Politik. Übers. v.

Hans-Dieter Gondek. Hg. v. Ulrich Bröckling. Berlin: Suhrkamp, 9-26.

Freud, Sigmund (2009): Das Unbehagen in der Kultur. Und andere kulturtheoreti-

sche Schriften. Frankfurt a.M.: Fischer.

Freudenstein, Roland; Tewes, Henning (2001): Wem die Glocken läuten. Ist

Polen auf den Beitritt zur EU vorbereitet? In: KAS-Auslandsinformationen 17

(5), 95-108.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Nichtstun als politische Praxis

Früchtl, Josef (2013): Eine Kunst der Geste. Den Bildern Geschichte und Be-

wegung zurückgeben. In: Ders.: Vertrauen in die Welt. Eine Philosophie des

Films. München: Fink, 149-163.

Fuest, Leonhard (2008): Poetik des Nicht(s)tuns. Verweigerungsstrategien in der Li-

teratur seit 1800. München: Fink.

Fuhrmann, Ernst (1921): China. Das Land der Mitte. Ein Umriss. Bd. 1. Hagen

i.W.: Folkwang-Verlag.

Fynsk, Christopher (2015): Linguistic Turn. In: International Encyclopedia of the

Social & Behavioral Sciences. Bd. 14.Hg. v. James D.Wright. Amsterdam: El-

sevier, 199-201.

Gamper, Michael (2007): Masse lesen, Masse schreiben. Eine Diskurs- und Imagi-

nationsgeschichte der Menschenmenge 1765 – 1930. München: Fink.

Garcia, Tristan (2018):Wir. Übers. v. Ulrich Kunzmann. Berlin: Suhrkamp.

Gascoigne, David (2006): The Games of Fiction. Georges Perec and Modern French

Ludic Narrative. Bern: Peter Lang.

Gawrich, Andrea (2003): Vor dem Referendum in Polen. In: Internationale Poli-

tik 1 (Januar), 19-20.

Gehlen, Arnold (1963): Über kulturelle Kristallisation. In: Ders.: Studien zur An-

thropologie und Soziologie. Neuwied: Luchterhand, 311-328.

Gehlen, Arnold (2004): Ende der Geschichte? In: Ders.: Gesamtausgabe. Bd. 6.

Die Seele im technischen Zeitalter und andere sozialpsychologische, soziologische

und kulturanalytische Schriften. Frankfurt a.M.: Klostermann, 336-351.

Geier, Manfred (1997): Das Glück der Gleichgültigen. Von der stoischen Seelenruhe

zur postmodernen Indifferenz. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Gimmel, Jochen (2019): Zum Begriff des Nicht/Handelns und der Hoffnung,

Geschichte zum Stillstand bringen zu können. In: Zwischen Handeln und

Nichthandeln. Unterlassungspraktiken in der europäischenModerne.Hg. v.Theo

Jung. Frankfurt a.M.: Campus, 293-317.

Gimmel, Jochen; Keiling, Tobias (2016): Konzepte der Muße. Tübingen: Mohr

Siebeck.

Glosch, Kathrin (2001): »Cela m’était égal«. Zu Inszenierung und Funktion von

Gleichgültigkeit in der französischen Literatur des 20. Jahrhunderts. Stuttgart:

Metzler.

Goldman,Harvey (1992): Politics, Death, and theDevil. Self and Power inMaxWeber

and Thomas Mann. Berkeley: University of California Press.

Gollwitzer, Heinz (1962): Die gelbe Gefahr. Geschichte eines Schlagworts. Studien

zum imperialistischen Denken. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 317

Gölz, Christine; Kliems, Alfrun (2014): Vorwort. In: Spielplätze der Verweigerung.

Gegenkulturen im östlichen Europa nach 1956.Hg. v. Christine Gölz u. Alfrun

Kliems. Köln: Böhlau, 9-22.

Gontscharow, Iwan (2009):Oblomow. Roman in vier Teilen. Übers. v. Clara Brau-

ner. Frankfurt a.M.: Fischer.

Graeber, David (2018): Bullshit Jobs. A Theory. London: Allen Lane (Penguin).

Greenblatt, Stephen (2018): Tyrant. Shakespeare on Power. London: The Bodley

Head.

Greimas, Algirdas J. (1971): Strukturale Semantik. Methodologische Untersuchun-

gen. Übers. v. Jens Ihwe. Wiesbaden: Vieweg.

Greven, Jochen (2009): Existenz, Welt und reines Sein imWerk Robert Walsers. Ver-

such zur Bestimmung von Grundstrukturen. Paderborn: Fink.

Gronau, Barbara; Lagaay, Alice (2008): Performanzen des Nichttuns. Wien: Pas-

sagen.

Gumbrecht, Hans U. (2016): Präsenz. Hg. v. Jürgen Klein. Berlin: Suhrkamp.

Haiman, John (1998): Talk Is Cheap. Sarcasm, Alienation, and the Evolution of Lan-

guage. Oxford: UP.

Halpern, Richard (2011):Theater andDemocraticThought: Arendt to Rancière.

In: Critical Inquiry 37 (3), 545-572.

Hamacher, Werner (1994): Afformativ, Streik. In: Was heißt »Darstellen«?Hg. v.

Christiaan L. Hart Nibbrig. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 340-371.

Hamann, Richard; Hermand, Jost (1976): Epochen deutscher Kultur von 1870 bis

zur Gegenwart. Bd. 2. Naturalismus. München: Nymphenburger Verlags-

handlung.

Han, Byung-Chul (2010): Müdigkeitsgesellschaft. Berlin: Matthes & Seitz.

Haus Bartleby (Hg.) (2015): Sag alles ab! Plädoyers für den lebenslangen General-

streik. Hamburg: Edition Nautilus.

Hegel, Georg W. F. (1970):Werke. Bd. 12. Vorlesungen über die Philosophie der Ge-

schichte. Hg. v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Heidegger, Martin (1983): Gesamtausgabe. II Abt. Vorlesungen. Bd. 29/30.

Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit.

Hg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Heidegger, Martin (1992):Was ist Metaphysik? Frankfurt a.M.: Klostermann.

Helfer, Joachim (2007): Von den Ordnungen des Geschlechtlichen. Unter der

Gürtellinie. In: Merkur 61 (700), 860-869.

Herwig, Christopher (2015): Soviet Bus Stops. London: FUEL.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Nichtstun als politische Praxis

Hesse, Hermann (1975): Chinesisches. In: Ders.: Eine Literaturgeschichte in Re-

zensionen und Aufsätzen.Hg. v. Volker Michels. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

25-40.

Hill, Leslie (2018): Nancy, Blanchot. A Serious Controversy. London: Rowman &

Littlefield International.

Hirszowicz, Maria (1998): Spory o przyszłość. Klasa, polityka, jednostka. War-

schau: Wydawnictwo IFiS PAN.

Hłasko,Marek (1962):Der achte Tag derWoche/Die Friedhöfe. Übers. v. Vera Cerny

(Der achte Tag der Woche) u. Maryla Reifenberg. München: DTV.

Hole, Kristin (2013): The Ethics of Community: Nancy, Blanchot, Esposito. In:

Angelaki 18 (3), 103-118.

Holona, Marian (1980): Arbeit, Mediocritas, Müssiggang. Zur Sozialethik in Robert

Walsers Kleinprosa. Warschau: Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskie-

go.

Hong, Kil-Pyo (2002): Selbstreflexion von Modernität in Robert Walsers Romanen

»Geschwister Tanner«, »Der Gehülfe« und »Jakob von Gunten«. Würzburg: Kö-

nigshausen & Neumann.

Honneth, Axel (2010): Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. Berlin:

Suhrkamp.

Horst, Johanna-Charlotte (2017): Perecs Erbschaften. Zur Poetik der oulipotischen

Freiheit. Dissertation. München: Ludwig-Maximilians-Universität.

Hulme, Peter (1985): Polytropic Man. Tropes of Sexuality and Mobility in Early

Colonial Discourse. In: Europe and Its Others. Proceedings of the Essex Con-

ference on the Sociology of Literature, July 1984. Hg. v. Francis Barker, Peter

Hulme, Margaret Iversen u. Diana Loxley. Colchester: University of Es-

sex, 17-32.

Huysmans, Joris-Karl (2015):Gegen den Strich.Übers. v. Brigitta Restorff.Mün-

chen: DTV.

Jaeggi, Rahel (2008):Wie weiter mit Hannah Arendt? Hamburg: Hamburger Edi-

tion.

Jameson, Fredric (1991): Postmodernism, or, The Cultural Logic of Late Capitalism.

Durham: Duke UP.

Jochum, Georg (2010): Arbeit als Grundlage menschlicher Existenz: Zur histo-

rischen Entwicklung des Verständnisses von Arbeit. In: Handbuch Arbeits-

soziologie.Hg. v. Fritz Böhle, G. Günter Voß u. Günther Wachtler. Wiesba-

den: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 81-125.

Jung, Theo (2019): Einleitung. Bartleby und das Unterlassen: Elemente einer

historischen Praxeologie des Nicht/Handelns. In: Zwischen Handeln und

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 319

Nichthandeln. Unterlassungspraktiken in der europäischenModerne.Hg. v.Theo

Jung. Frankfurt a.M.: Campus, 9-39.

Kafka, Franz (1992): ›Bau‹-Konvolut. [Der Bau]. In: Ders.: Schriften, Tagebücher,

Briefe. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente II.Hg. v. Jür-

gen Born, Gerhard Neumann, Malcolm Pasley u. Jost Schillemeit. Frank-

furt a.M.: Fischer, 575-632.

Kafka, Franz (2012): Das Schloß. Frankfurt a.M.: Fischer.

Kampffmeyer, Georg (1913): Plane Perspicere. In: Die Welt des Islams 1 (1), 1-6.

Kang, Taran (2013): Origin and Essence: The Problem of History in Hannah

Arendt. In: Journal of the History of Ideas 74 (1), 139-160.

Kantorowicz, Ernst H. (1957):TheKing’s Two Bodies. A Study inMediaeval Political

Theology. Princeton: UP.

Kendon, Adam (2004): Gesture. Visible Action as Utterance. Cambridge: UP.

Kennedy, Paul M. (1982): The Rise of the Anglo-German Antagonism. 1860-1914.

London: George Allen and Unwin.

Kerchner, Brigitte (2006): Genealogie und Performanz. Überlegungen zu ei-

ner kritischen Analyse des Regierens. In: Politisierung und Ent-Politisierung

als performative Praxis. Hg. v. Detlef Georgia Schulze, Sabine Berghahn u.

Frieder Otto Wolf. Münster: Westfälisches Dampfboot, 58-81.

Kittstein, Lothar (2003): Politik im Zeitalter der Revolution. Untersuchungen zur

preußischen Staatlichkeit 1792 – 1807. Stuttgart: Steiner.

Knauer, James T. (1980): Motive and Goal in Hannah Arendt’s Concept of Po-

litical Action. In: American Political Science Review 74 (3), 721-733.

Knausgård, Karl Ove (2013): Lieben. Übers. v. Paul Berf. München: btb.

Koch, Manfred (2012): Faulheit. Eine schwierige Disziplin. Springe: zu Klampen.

Kocik, Lucjan (2001): Trauma i eurosceptycyzm polskiej wsi. Krakau: Universitas.

Kojève, Alexandre (1947): Introduction à la lecture de Hegel. Hg. v. Raymond Que-

neau. Paris: Gallimard.

Kontje, Todd (2004): German Orientalisms. Ann Arbor: University of Michigan

Press.

Koopmann, Helmut (1988): Der schwierige Deutsche. Studien zum Werk Thomas

Manns. Tübingen: Niemeyer.

Koschorke, Albrecht; Lüdemann, Susanne; Frank, Thomas; Matala de Mazza,

Ethel (Hgs.) (2007): Der fiktive Staat. Konstruktionen des politischen Körpers in

der Geschichte Europas. Frankfurt a.M.: Fischer.

Kośmicki, Eugeniusz; Czaja, Zdzisław; Janik, Wojciech (Hgs.) (2000): Problem

barier świadomościowych na wsi wobec integracji Polski z Unią Europejską. Poz-

nań: AR.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Nichtstun als politische Praxis

Kracauer, Siegfried (1971):Die Angestellten. Aus dem neuesten Deutschland. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Kracauer, Siegfried (1977): Die kleinen Ladenmädchen gehen ins Kino. In:

Ders.: DasOrnament derMasse. Essays. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 279-294.

Krause, Robert (2018): Muße und Moderne. Zur Einführung. In: Muße und

Moderne. Hg. v. Tobias Keiling, Robert Krause u. Heidi Liedke. Tübingen:

Mohr Siebeck, 1-6.

Kraushaar, Wolfgang (2000): 1968 als Mythos, Chiffre und Zäsur. Hamburg:

Hamburger Edition.

Krauze, Andrzej (1980): Lubta mnie. Wybór rysunków z lat 1976-78. Warschau:

Czytelnik.

Kristiansen, Børge (1978): Unform – Form – Überform. Thomas Manns Zauberberg

und Schopenhauers Metaphysik. Kopenhagen: Akademisk Forlag.

Kuechler Williams, Christiane (2001): Die Entdeckung des erotischen Paradieses.

Eine Untersuchung der europäischen Südseerezeption im 18. Jahrhundert. Dis-

sertation. Evanston: Northwestern University.

Kuhn, Reinhard C. (2017): The Demon of Noontide. Ennui in Western Literature.

Princeton: UP.

Kuhn, Roman (2013): Zweite Person Singular Präsens. Überlegungen zu »Ein

Mann der schläft« von Georges Perec. In: Der Präsensroman.Hg. v. Armen

Avanessian u. Anke Hennig. Berlin: De Gruyter, 210-223.

Kulishkina, Olga (2018): Walter Scotts »St Ronan’s Well« und die Konstruktion

des Kurort-Diskurses in der russischen Literatur. In: Die Produktivität des

Plagiats. The Productivity of Plagiarism. Hg. v. Charlotte Krauss, Christine

Baron u. Larissa Polubojarinova. Münster: LIT, 117-128.

Kurbacher, Frauke A. (2017): Zwischen Personen. Eine Philosophie der Haltung.

Würzburg: Königshausen & Neumann.

Kwaśniewicz,Władysław (2003): Between a Post-Feudal and a Post-Industrial

Model. Polish Society in the 20th Century. In: Polish Sociological Review 144,

387-397.

Lagaay, Alice (2016): Sleepwalking Through the Neutral. In: Performance Re-

search 21 (1), 37-41.

Lagasnerie, Geoffroy de (2017): The Art of Revolt. Snowden, Assange, Manning.

Übers. v. Erik Butler. Redwood City: Stanford UP.

Lave, Jean; Wenger, Etienne (1991): Situated Learning. Legitimale Peripheral Par-

ticipation. Cambridge: UP.

Lao-tse (1959): Tao-Tê-King. Übers. v. Victor von Strauß. Hg. v. Willy Y. Tonn.

Zürich: Manesse.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 321

Lederer, Emil (1912): Die Privatangestellten in der modernen Wirtschaftsentwick-

lung. Tübingen: Mohr Siebeck.

Leeder, Natalie (2017): Freedom and Negativity in Beckett and Adorno. Something or

Nothing. London: Rowman & Littlefield International.

Lefort, Claude (2009): Die leere Mitte. Essays 1945-2005. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Lenin, Vladimir I. (1971): Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung. Berlin:

Dietz.

Lepenies,Wolf (1998):Melancholie undGesellschaft.Mit einer neuenEinleitung: Das

Ende der Utopie und die Wiederkehr der Melancholie. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Lillge, Claudia; Unger,Thorsten;Weyand, Björn (2016): Arbeit undMüßiggang

in der Romantik. Eine Einführung. In: Arbeit und Müßiggang in der Roman-

tik. Hg. v. Claudia Lillge, Thorsten Unger u. Björn Weyand. Paderborn:

Fink, 11-36.

Locke, John (1952): The Second Treatise of Government. With an Introduction by

Thomas P. Peardon. Hg. v. Thomas P. Peardon. New York: Liberal Arts Press.

Loomba, Ania (2015): Colonialism/Postcolonialism. Abingdon, Oxon: Routledge.

Lotman, Jurij M. (1972): Die Struktur literarischer Texte. Übers. v. Rolf-Dietrich

Keil. München: Fink.

Mann, Thomas (2002): Der Zauberberg. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe.

Bd. 5,1. Hg. v. Heinrich Detering, Eckhard Heftrich, Hermann Kurzke u.a.

Frankfurt a.M.: Fischer.

Marchand, Suzanne L. (2009): German Orientalism in the Age of Empire. Religion,

Race, and Scholarship. Cambridge: UP.

Marszałek, Magdalena (2014): Das Dorf als Anti-Idylle: Polnische literarische

und filmische Narrative des Verdrängten. In: Imaginäre Dörfer. ZurWieder-

kehr des Dörflichen in Literatur, Film und Lebenswelt. Hg. v. Werner Nell u.

Marc Weiland. Bielefeld: transcript, 425-438.

Marszałek, Magdalena (2018): Dörfliches Coming-out. Autobiographische

Stimmen aus dem Dorf in der polnischen Gegenwartsliteratur. In: Über

Land. Aktuelle literatur- und kulturwissenschaftliche Perspektiven auf Dorf und

Ländlichkeit. Hg. v. Marc Weiland, Magdalena Marszałek u. Werner Nell.

Bielefeld: transcript, 211-225.

Martinez, Matias; Scheffel, Michael (2007): Einführung in die Erzähltheorie.

München: Beck.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Nichtstun als politische Praxis

Marx, Karl (1844): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: Deutsch-

Französische Jahrbücher.Hg. v. Karl Marx u. Arnold Ruge. Paris: Bureau der

Jahrbücher, 71-85.

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1970): Historisch-Kritische Gesamtausgabe. 1. Abt.,

Bd. 5. Deutsche Ideologie. Hg. v. Vladimir Adoratskij. Glashütten: Auver-

mann.

Matala de Mazza, Ethel (1999): Der verfaßte Körper. Zum Projekt einer organischen

Gemeinschaft in der politischen Romantik. Freiburg i.Br.: Rombach.

Matala de Mazza, Ethel; Hebekus, Uwe (2003): Einleitung. Zwischen Verkör-

perung und Ereignis. Zum Andauern der Romantik im Denken des Politi-

schen. In: Das Politische. Figurenlehren des sozialen Körpers nach der Romantik.

Hg. v. Ethel Matala de Mazza, Uwe Hebekus u. Albrecht Koschorke. Mün-

chen: Fink, 7-22.

Matthes, Joachim (Hg.) (1983): Krise der Arbeitsgesellschaft? Verhandlungen des 21.

Deutschen Soziologentages in Bamberg 1982. Frankfurt a.M.: Campus.

Maurer, Kathrin (2010): Der panoramatische Blick auf das Andere in Ida

von Hahn-Hahns Reisebericht ›Orientalische Briefe‹ (1844). In:TheGerman

Quarterly 83 (2), 153-171.

McClintock, Anne (1995): Imperial Leather. Race, Gender and Sexuality in the Colo-

nial Contest. New York: Routledge.

McCormick, John (2008): Review: Ambiguous Immediacy. The Assistant by

Robert Walser. In:The Sewanee Review 116 (4), lxxxviii–xc.

Melville, Herman (2013): Bartleby, The Scrivener. In: Amerikanische Meister-

erzählungen/FamousAmericanShort Stories. Zweisprachige Ausgabe. Köln: Ana-

conda, 80-173.

Mill, John S. (1948): On Liberty. And Considerations on Representative Government.

Hg. v. Ronald B. McCallum. Oxford: Blackwell.

Miller, Anita (1996): Georges Perec. Zwischen Anamnese und Struktur. Bonn: Ro-

manistischer Verlag.

Minden,Michael (1997):TheGermanBildungsroman. Incest and Inheritance. Cam-

bridge: UP.

Moeller, Hans-Georg (2006):The Philosophy of the Daodejing. New York: Colum-

bia UP.

Montesquieu (1951): VomGeist der Gesetze. Bd 1. Übers. v. Ernst Forsthoff. Tübin-

gen: H. Laupp’sche Buchhandlung.

Moretti, Franco (2014): The Bourgeois. Between History and Literature. London:

Verso.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 323

Murti, Kamakshi P. (2001): India. The Seductive and Seduced »Other« of German

Orientalism. Westport: Greenwood.

Musil, Robert (2014):DerMann ohne Eigenschaften. Erstes und zweites Buch. Hg. v.

Adolf Frisé. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Naguib, Nagi (1969): Studien zu den Romanen Robert Walsers. München: Fink.

Nahacz, Mirosław (2004): Bombel. Wołowiec: Wydawnictwo Czarne.

Nahacz, Mirosław (2008): Bombel. Übers. v. Renate Schmidgall. Frankfurt

a.M.: Weissbooks.

Nancy, Jean-Luc (1991):The Inoperative Community. Übers. v. Peter Connor, Lisa

Garbus, Michael Holland u. Simona Sawhney. Hg. v. Peter Connor. Min-

neapolis: University of Minnesota Press.

Nancy, Jean-Luc (2017):Was tun?Übers. v.MartineHénissart u.Thomas Laugs-

tien. Zürich: Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc (2018): Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht. Übers.

v. Esther von der Osten. Wien: Turia + Kant.

Nicholls, Roger A. (1985):ThomasMann and Spengler. In:TheGermanQuarterly

58 (3), 361-374.

Nietzsche, Friedrich (1964): Sämtliche Werke. Bd. VII. Jenseits von Gut und Böse.

Zur Genealogie der Moral. Stuttgart: Kröner.

O’Connor, Brian (2018): Idleness. A Philosophical Essay. Princeton: UP.

Osterhammel, Jürgen (1989): China und die Weltgesellschaft. Vom 18. Jahrhundert

bis in unsere Zeit. München: Beck.

Owens, Lisa (2017): Not Working. London: Picador.

Perec, Georges (1967): Un homme qui dort. Paris: Éditions Denoël.

Perec, Georges (2012): Ein Mann der schläft. Übers. v. Eugen Helmlé. Zürich:

Diaphanes.

Peters, Jochen-Ulrich (1996): Enttabuisierung und literarischer Funktions-

wandel. In: Enttabuisierung. Essays zur russischen und polnischenGegenwartsli-

teratur.Hg. v. Jochen-Ulrich Peters u. German Ritz. Bern: Peter Lang, 7-17.

Porter, Brian (2005): Hetmanka and Mother: Representing the Virgin Mary in

Modern Poland. In: Contemporary European History 14 (2), 151-170.

Pratt, Mary Louise (1992): Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation.

London: Routledge.

Proust, Marcel (1997): Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. In Swanns Welt.

Übers. v. Eva Rechel-Mertens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rancière, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Übers. v.

Richard Steurer. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Nichtstun als politische Praxis

Rancière, Jacques (2008): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und

ihre Paradoxien. Übers. v. Jürgen Link.Hg. v. MariaMuhle. Berlin: b_books.

Randt, Leif (2017): Schimmernder Dunst über Coby County. München: Berlin Ver-

lag.

Reinhardt, Volker (2014): Geschichte der Schweiz. München: Beck.

Ricapito, Joseph V. (1966): Toward a Definition of the Picaresque. A Study of the

Evolution of the Genre. Dissertation. Los Angeles: UCLA.

Rifkin, Jeremy (1995):TheEnd ofWork.The Decline of the Global Labor Force and the

Dawn of the Post-Market Era. New York: G. P. Putnam’s Sons.

Riggan, William (1981): Pícaros, Madmen, Naïfs, and Clowns. The Unreliable First-

Person Narrator. Norman: University of Oklahoma Press.

Rölli, Marc (2004): Einleitung: Ereignis auf Französisch. In: Ereignis auf Fran-

zösisch. Von Bergson bis Deleuze.Hg. v. Marc Rölli. München: Fink, 7-40.

Rönne, Ronja von (2016):Wir kommen. Berlin: Aufbau.

Rötzer, Hans G. (2009): Der europäische Schelmenroman. Stuttgart: Reclam.

Rubiés, Joan-Pau (2005): Botero to Montesquieu: Oriental Despotism and Eu-

ropean Orientalism. In: Journal of Early Modern History 9 (1), 109-180.

Rüsch, Lukas (1983): Ironie und Herrschaft. Untersuchungen zum Verhältnis von

Herr und Knecht in Robert Walsers Roman »Der Gehülfe«. Königstein/Ts.: Fo-

rum Academicum.

Said, Edward W. (1979): Orientalism. New York: Vintage.

Schaffner, Anna K. (2016): Exhaustion. A History. New York: Columbia UP.

Schivelbusch, Wolfgang (2001): Die Kultur der Niederlage. Der amerikanische Sü-

den 1865, Frankreich 1871, Deutschland 1918. Berlin: Fest.

Schlegel, August W. (1812-13): Über das Mittelalter. Eine Vorlesung, gehalten

1803. In: Deutsches Museum. Bd. 2.Hg. v. Friedrich von Schlegel. Wien: Ca-

mesina, 432-462.

Schlegel, Friedrich (1975): Über die Sprache und Weisheit der Indier [1808].

In: Ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 8. Studien zur Philosophie

und Theologie. Unter Mitarbeit v. Jean-Jacques Anstett u. Hans Eichner.

Hg. v. Ernst Behler u. Ursula Struc-Oppenberg. München: Ferdinand

Schöningh, 105-433.

Schlegel, Friedrich (1980): Lucinde. Mit: Friedrich Schleiermacher. Vertraute Briefe

über Schlegels ›Lucinde‹. Hg. v. Ursula Schröder. Frankfurt a.M.: Ullstein.

Schnabel, Ulrich (2010): Muße. Vom Glück des Nichtstuns. München: Blessing.

Schoepf, Joachim (2001): Die pädagogischen Konzepte in Thomas Manns »Zauber-

berg« und ihre Wirkung auf die Hauptfigur Hans Castorp. Marburg: Tectum.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 325

Schößler, Franziska (2017): Femina Oeconomica. Arbeit, Konsum und Geschlecht in

der Literatur. Von Goethe bis Händler. Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Schwartz, Matthias (2013): Karrieren des Scheiterns. Verweigerungsgesten in

junger polnischer Gegenwartsliteratur. In: Die Welt der Slaven 58, 152-183.

Serres, Michel (1987): Der Parasit. Übers. v. Michael Bischoff. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Shakespeare, William (2002): King Richard II. Arden Shakespeare Third Series.

Hg. v. Charles R. Forker. London: Bloomsbury.

Sieber, Jan (2013): Schweigen, Streiken,Vergessen. Zur Aktivierung durch Pas-

sivierung bei Walter Benjamin. In: Theorien der Passivität. Hg. v. Kathrin

Busch u. Helmut Draxler. München: Fink, 217-235.

Śliwa, Martyna (2007): Is Poland a Country of Roman Catholic Work Ethics?

In: Journal of Management, Spirituality & Religion 4 (4), 486-504.

Słowiak, Natalia (2009): Menele. Subkultura o tożsamości dewiacyjnej. Krakau:

Oficyna Wydawnicza Impuls.

Smith, Adam (2007): An Inquiry into theNature andCauses of theWealth ofNations.

Hg. v. Jonathan B. Wight. Petersfield: Harriman House.

Spender, Stephen (1969): The Year of the Young Rebels. London: Widenfeld and

Nicolson.

Spengler, Oswald (1979): Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morpholo-

gie der Weltgeschichte. Bd. 2. München: Beck.

Spitta, Juliane (2013):Gemeinschaft jenseits von Identität? Über die paradoxe Renais-

sance einer politischen Idee. Bielefeld: transcript.

Stock, Irvin (1986): The Magic Mountain. In: Modern Fiction Studies 32 (4), 487-

520.

Stockhammer, Robert (2017): 1967. Pop, Grammatologie und Politik. Paderborn:

Fink.

Strässle, Thomas (2013): Gelassenheit. Über eine andere Haltung zur Welt. Mün-

chen: Hanser.

Straub, Eberhard (2004): Vom Nichtstun. Leben in einer Welt ohne Arbeit. Berlin:

Wjs.

Strojnowski, Jerzy (1967): Polska psychiatria społeczna w ujęciu historycznym.

In: Roczniki Filozoficzne 15 (4), 39-56.

Strowick, Elisabeth (2009): Sprechende Körper – Poetik der Ansteckung. Performa-

tiva in Literatur und Rhetorik. München: Fink.

Thomas von Aquin (1934): Summa theologica. Die deutsche Thomas-Ausgabe. Bd.

1. Gottes Dasein und Wesen. Übers. v. Dominikanern u. Benediktinern

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Nichtstun als politische Praxis

Deutschlands u. Österreichs. Hg. v. Katholischen Akademikerverband.

Salzburg: Anton Pustet.

Thum, Gregor (2006): Ex Oriente lux – ex Oriente furor. Einführung.

In: Traumland Osten. Deutsche Bilder vom östlichen Europa im 20. Jahrhundert.

Hg. v. Gregor Thum. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 7-15.

Tonn, Willy Y. (1959): Vorwort. In: Lao-tse: Tao-Tê-King. Übers. v. Victor von

Strauß. Hg. v. Willy Y. Tonn. Zürich: Manesse, 5-10.

Tönnies, Ferdinand (1887): Gemeinschaft und Gesellschaft. Abhandlung des Com-

munismus und des Socialismus als empirischer Culturformen. Leipzig: Fues’s

Verlag.

Trojanow, Ilija (2015): Der überflüssige Mensch. München: DTV.

Vaneigem,Raoul (1967): Traité de savoir-vivre à l’usage des jeunes générations. Paris:

Gallimard.

Veblen, Thorstein (1934): The Theory of the Leisure Class. An Economic Study of In-

stitutions. New York: Random House.

Volkening,Heide (2016): Über Europäische Arbeit und die Orientalische Kunst

der Passivität. Friedrich Schlegels »Idylle über den Müßiggang«. In: Arbeit

und Müßiggang in der Romantik. Hg. v. Claudia Lillge, Thorsten Unger u.

Björn Weyand. Paderborn: Fink, 115-128.

Wagner, Karl (1980):Herr und Knecht. RobertWalsers Roman »Der Gehülfe«.Wien:

Wilhelm Braumüller.

Walser, Robert (1985): Der Gehülfe. Sämtliche Werke in Einzelausgaben. Bd. 10.

Hg. v. Jochen Greven. Zürich: Suhrkamp.

Wandachowicz, Kuba (2002): Generacja Nic. In: GazetaWyborcza, 05.09.2002,

http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirect

s=true [zuletzt besucht am 11.04.2021].

Warchoł-Schlottmann, Małgorzata (2009): Polnische Sprache nach der Wende

1989. Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Warnock, Mary (1970): Existentialism. Oxford: UP.

Wasihun, Betiel (2017): Nichtstun und dennoch Haltung beobachten – Robert

Walser und Samuel Beckett. In: Muße – Faulheit – Nichtstun. Fehlende und

fehlschlagende Handlungen in der russischen und europäischen Literatur seit der

Aufklärung.Hg. v. Sonja Koroliov u. Andrea Zink.Wiener Slawistischer Al-

manach, Sonderband 91. Frankfurt a.M.: Peter Lang, 217-238.

Watzlawick, Paul; Beavin, Janet H.; Jackson, Don D. (Hgs.) (1969): Menschliche

Kommunikation. Formen, Störungen, Paradoxien. Übers. v. Paul Watzlawick.

Bern: Huber.

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true
http://wyborcza.pl/1,75410,10939975,Generacja_Nic.html?disableRedirects=true


Literaturverzeichnis 327

Weber, Max (1991): Studienausgabe der Max-Weber-Gesamtausgabe. Abt. I, Bd. 19.

DieWirtschaftsethik derWeltreligionen. Konfuzianismus und Taoismus. Schriften

1915 – 1920. Hg. v. Helwig Schmidt-Glintzer. Tübingen: Mohr Siebeck.

Weisinger, Kenneth (1999): Distant Oil Rigs and Other Erections. In: A Com-

panion to Thomas Mann’s The Magic Mountain. Hg. v. Stephen D. Dowden.

Columbia: Camden House, 177-220.

Wysling, Hans (2001): Der Zauberberg. In: Thomas-Mann-Handbuch. Hg. v.

Helmut Koopmann. 3., aktualisierte Aufl. Stuttgart: Kröner, 397-422.

Zantop, Susanne (1997): Colonial Fantasies. Conquest, Family, and Nation in Pre-

colonial Germany, 1770-1870. Durham: Duke UP.

Zarnowski, Lila (2005): A simple question. An overview of new Polish litera-

ture. In: New Zealand Slavonic Journal 39, 121-138.

Žižek, Slavoj (2014): Event. Philosophy in Transit. London: Penguin.

Abbildungen

Abbildung 1. Jan van der Straet (Stradanus): Allegory of America, ca. 1587-89.

Maße: 19 x 26.9cm. Bildquelle: The Metropolitan Museum of Art.

Bibel

Die Bibel nach der Übersetzung Martin Luthers. Berlin: Evangelische Haupt-

Bibelgesellschaft zu Berlin (1968).

Filme/Serien

The Crown. Staffel 1, Episode 4: Act of God. Regie: Julian Jarrold. Drehbuch: Pe-

ter Morgan. GB/USA: Left Bank Pictures/Sony Pictures Television (2016):

Fassung: Netflix 2016.

Wörterbücher

DWB. Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Quellenverzeichnis

Leipzig (1854-1961). Leipzig: S. Hirzel (1971).

Duden. Die deutsche Sprache. Wörterbuch in drei Bänden. Hg. v. Werner Scholze-

Stubenrecht. Berlin: Dudenverlag (2014).

Le grand Robert de la langue française. Bd 3. Hg. v. Alain Rey u. Paul Robert. Paris:

Dictionnaires Le Robert (2001).

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Literaturwissenschaft
Klaus Benesch

Mythos Lesen
Buchkultur und Geisteswissenschaften  
im Informationszeitalter

März 2021, 96 S., Klappbroschur, Dispersionsbindung
15,00 € (DE), 978-3-8376-5655-8
E-Book: 
PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5655-2

Werner Sollors

Schrift in bildender Kunst
Von ägyptischen Schreibern zu lesenden Madonnen

2020, 150 S., kart., Dispersionsbindung, 
14 Farbabbildungen, 5 SW-Abbildungen
16,50 € (DE), 978-3-8376-5298-7
E-Book: 
PDF: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5298-1

Achim Geisenhanslüke

Der feste Buchstabe
Studien zur Hermeneutik, Psychoanalyse und Literatur

Januar 2021, 238 S., kart.
38,00 € (DE), 978-3-8376-5506-3
E-Book: 
PDF: 37,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5506-7

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Literaturwissenschaft
Ulfried Reichardt, Regina Schober (eds.)

Laboring Bodies and the Quantified Self

2020, 246 p., pb.
40,00 € (DE), 978-3-8376-4921-5
E-Book: 
PDF: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4921-9

Renata Cornejo, Gesine Lenore Schiewer, 
Manfred Weinberg (Hg.)

Konzepte der Interkulturalität  
in der Germanistik weltweit

2020, 432 S., kart., Dispersionsbindung, 6 SW-Abbildungen
50,00 € (DE), 978-3-8376-5041-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5041-3

Wilhelm Amann, Till Dembeck, Dieter Heimböckel, Georg Mein, 
Gesine Lenore Schiewer, Heinz Sieburg (Hg.)

Zeitschrift für interkulturelle Germanistik
11. Jahrgang, 2020, Heft 2:  
Das Meer als Raum transkultureller Erinnerungen

Januar 2021, 258 S., kart., Dispersionsbindung, 
25 SW-Abbildungen
12,80 € (DE), 978-3-8376-4945-1
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-4945-5

https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457399 - am 14.02.2026, 18:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	Einleitung
	Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis
	Handlung und Geschichte
	Überwindung der Zweck-Mittel-Relation
	Ereignis und Geschichte
	Rekonzeptualisierung des Handelns

	Gemeinschaft
	Gemeinschaft durch Tätigkeit und Arbeit
	Gemeinschaft 2.0: Werklosigkeit
	Bartleby: kollektive Distanz, reine Potenz

	Herrschaft
	Macht
	Ohnmacht
	Kritik


	Poetische Überlegungen: Binäropposition und Uneigentlichkeit
	Binäropposition
	Uneigentlichkeit

	Arbeit vs. Muße
	SIMULATION in Der Gehülfe von Robert Walser, 1907
	Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit
	Simulationen
	Ostentative, unechte Muße
	Hyperarbeit

	Gemeinschaft und Illusion


	›Ost‹/Inaktiv vs. ›West‹/Aktiv
	PROJEKTION in Der Zauberberg von Thomas Mann, 1924
	›Orientalisiertes‹ Nichtstun
	Inaktivität begehren
	Angst vor dem Osten

	Politiken des Nichtstuns
	»Regieren«: Herrschaft durch Nichtstun
	»Politischer Faktor« – Gemeinschaft statt Politik



	Indifferenz vs. Handlung
	PRÄTENTION in Un homme qui dort von Georges Perec, 1967
	Rund um das Handlungsparadigma 1968
	Das Projekt Indifferenz
	Performativer Widerspruch
	Indifferenz als Kritik

	Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung
	Nichtstun als geschichtliche Selbstbestimmung
	Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie

	Aufgabe der Indifferenz und Rückkehr in die Gemeinschaft


	Sprechen vs. Handeln
	KOMPENSATION in Bombel von Mirosław Nahacz, 2004
	Dorf und Bushaltestelle: Räume praktischen Nichtstuns
	Erzählen
	Arbeit, eine Lüge
	Fortschrittsillusion

	Biopolitik vs. Organische Gemeinschaft
	Kontrolle des inaktiven Körpers
	Gemeinschaft der Nichtstuer



	Fazit und Ausblick
	Literaturverzeichnis

