
 

202  

Ambivalente Spuren der Moral in Organisationen 

MARC C. HÜBSCHER* 

Rezension zu: Ortmann, Günther: Organisation und Moral. Die dunkle Seite, Velbrück Verlag, 
Weilerswist. 

Günther Ortmann hat jüngst eine, bereits seit längerem angekündigte, Monographie 
vorgelegt, die sich mit Organisation und Moral beschäftigt und den bedenkenswerten 

Kapitel dieser Schrift. Darauf werden wir später zurückzukommen haben. 
Um es gleich vorwegzunehmen: Ortmann hat eine für die wirtschafts- und unterneh-
mensethische Debatte wichtige Schrift vorgelegt;; geht es ihm ausweislich nicht darum, 
eine neue Begründung der Organisationsmoral vorzulegen (19), sondern vielmehr um 
die Ambivalenz, die mit Moral in der organisationalen Praxis verbunden ist (9);; eben 
halt auch oder vielmehr insbesondere mit der dunklen Seite - dem eingeschlossenen 
Anderen der Moral -, der Möglichkeit der Moralverdrängung, die nur deswegen mög-
lich ist, weil Organisationen eben auch moralische Veranstaltungen sind.  
Diese Schrift überrascht, weil Ortmann keineswegs verdächtig ist, normativen Be-
gründungen in seinen organisationstheoretischen Schriften ein allzu großes, zumal 
positives, Gehör zu verschaffen. Aber haben wir es bei der Moral, insbesondere wenn 
wir an Ethik denken, nicht immer mit normativen Begründungsfiguren und -
bemühungen zu tun? Die Mehrzahl der geschulten Philosophen kann gar nicht anders, 
als an dieser Stelle mit einem bedingungslosen Ja zu antworten, während der Unter-
nehmens

Schwierigkeit und ordnet seine Argumentation klug und vorsichtig zwischen der einen 
und anderen Richtung ein.  
Die Beschäftigung mit der Moral in und von Organisationen will er  durchaus phä-
nomenologisch - aus den Sachen selbst entwickeln. In der Sache selbst aber findet er 
moralische Ambivalenz: Einerseits weiß und zeigt er, dass das Funktionieren von 
Organisationen Moral bedarf, die aber nur dann funktional ist, wenn sie selbst nicht 
funktional motiviert ist (254ff.). Andererseits ist die Thematisierung von Moral in 
Organisationen verdächtig, weil Organisationen nicht nur den Ruf der Moral nutzen, 
sondern auch eine gewisse Distanz zur Moral aufweisen (113f.), deren Dialektik (be-
wusst oder unbewusst) Mechanismen der Moralverdrängung hervorbringen. Letzteres 
motiv
namens Unternehmen  ische Logik, 
________________________ 
*  Dr. Marc C. Hübscher, Eupener Str. 6, 22049 Hamburg, Tel.: 040/68949821, E-mail: 

Marc_Huebscher@web.de.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-2-202 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-2-202


 

zfwu 11/2 (2010), 202-205 203 

a-
chrieben ist. 

Die janusköpfige Gestalt der ökonomischen Organisationstheorie, die Unternehmung 
als System und Institution zu begreifen, transformiert bei Ortmann in eine Mydra, 
deren Mehrköpfigkeit Organisationen mindestens als System, als Lebenswelt und als 
korporativen Akteur erscheinen lässt. Für eine Untersuchung der Moral ist das eine 
entscheidende Wendung, versorgt doch die Lebenswelt und kein System die Gemein-
schaft von Organisationsmitgliedern mit gemeinsam geteilten und/oder ver- und be-
folgten Werten und Normen (183). Gewiss, und das markiert das Verständnis von 
Organisationen als korporative Akteure, handeln Organisationsmitglieder im Namen 
der Organisation nicht mit der gleichen Autonomie und Intention, wie sie sie in der 
Privatsphäre einer familiär-freundschaftlichen Lebenswelt vollziehen. Organisationen 
als Lebenswelten stiften die der jeweiligen Moral aufruhenden Werte und Normen;; 
gleichsam werden diese von der Organisation als Akteur strategisch inszeniert, woraus 
eine eigentümliche Verzahnung von Legitimationsproduktion und Moralverdrängung 
resultiert (86). Schauen wir in die Argumentation. 
Die Schrift ist in fünf Kapitel unterteilt. Das erste Kapitel sensibilisiert uns für morali-
sche Ambivalenz in Organisationen und macht den Leser mit der, in Ortmanns 
Schriften häufig genutzten, theoretischen Denkfigur der Rekursivität vertraut (27ff.), 
die in dieser Schrift auf die Moral in Organisationen angewandt wird. Vor diesem 
Hintergrund beschäftigen sich die weiteren vier Kapitel einerseits mit dem Können 
und der Pflicht von Organisationen und andererseits mit der Produktion und Ver-
drängung von Legitimität und Moral in Organisationen durch Organisation. Während 
das zweite und fünfte Kapitel die Organisation als korporativen Akteur argumentiert 
(Kap. II) n-
gels- - oder moralische, 
aber nicht amoralische Treiben in Organisationen, in den dazwischen liegenden Kapi-
teln ausgeleuchtet. Instrumentalisierender Umgang mit Moral, jener organisationaler 
Teufelskreis, der Moral mit den Funktionserfordernissen von Organisationen ver-
schmelzen lässt, zeigt in dieser Herausforderung, dass das gewissermaßen analytische 
Zugleichsein von Moral, Effizienz und Effektivität Erstere fordert, um Letztere zu 
erreichen, aber auch umgekehrt Letztere allzu häufig Erstere verstellen, ja geradezu 
verdrängen. In diesem Sinne handelt Ortmann von den offenen und verdeckten Me-
chanismen der Moralverdrängung in Organisationen (Kap. III). Aber nicht nur die 
schlichte Moralverdrängung, die nur selten in dieser Klarheit zu beobachten ist, ist ein 
organisationsimmanentes Problem. Auch die Produktion von Legitimation, die auch 
Organisationen in Bezug auf ihre Stakeholder bedürfen, zeugt von einer eigentümli-
chen Art der, ich möchte sagen, Moralproduktion (Kap. IV).  
Es ist eine besondere Freude die Kapitel über Moralverdrängung und Legitimations-
produktion zu lesen, weil es Ortmann schafft, in beiden Kapiteln den Finger seines 
analytischen Scharfsinns in die Wunden der organisationalen Wirklichkeit zu legen. 
Sein kritischer Blick, weit von einem moralischen Zeigefinger entfernt, legt die Schat-
tenseite des effektiven Organisierens in, sei es der Arbeitsteilung (106ff.), Verantwor-
tung, Zerstreuung von Verantwortung (111ff.), oder auch in Macht, Gehorsam und 
Gewalt frei (131ff.) und zeigt dabei, dass in Organisationen stets auch das Gutgemein-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-2-202 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-2-202


 

204  

te das Gegenteil von Gut ist, bzw. sein kann. Gleiches gelingt ebenfalls in der De-
konstruktion der Legitimationsfabrikation (187ff.), in der Ortmann aufzeigt, an wel-
chen Ecken und Enden in Organisationen Wirklichkeiten (z. B. via performative 
Sprechakte, vgl. 237ff.) geschaffen werden, die einerseits genauso als legitim in den 
Selbstverständlichkeiten der Organisationsteilnehmer daherkommen, wie sie anderer-
seits mit Fug und Recht angezweifelt, kritisiert und häufig auch widerlegt werden 
können  selten allerdings in den Organisationen selbst. Mir scheinen diese beiden 
Kapitel Beleg genug, dem geneigten Leser diese Lektüre sehr zu empfehlen. 
Dennoch komme ich nicht umhin, ein wenig Wasser in den Wein dieser instruktiven 
Schrift zu geben. Dabei geht es mir um Ortmanns Argument der Zuweisung, dass 
Organisationen, gerade weil sie in unserer heutigen Gesellschaft die mächtigeren Ak-
teure sind, eine Pflicht des Stärkeren zukommt (23). 
Meine Kritik geht freilich nicht gegen das grundsätzliche Anliegen Ortmanns, sondern 
lediglich gegen seine, zugegebener Weise, fehlende Begründung dieser Pflicht des 
Stärkeren. Ich bin überzeugt, dass die Argumente, die Ortmann vorträgt, um Organi-
sationen als korporativen Akteur, als moralischen Akteur zu konstruieren, einen theo-
retischen Weg aufzeigen, um den eine (hyper)moderne Unternehmensethik, die den 
handlungstheoretischen Pfad klassischer Ethiken nicht aufgibt, wohl aber erweitern 
muss, nicht umhin kann. In erfrischender Weise nimmt Ortmann die wahrscheinlich 
bereits als klassisch zu bezeichnende Argumentation Hans Gesers auf, nach der Orga-
nisationen eine, im Vergleich zu individuellen Akteuren, höhere moralische Hand-
lungsfähigkeit zukommt (80ff.). Allerdings fügt er - meines Erachtens zu Recht - so-
fort hinzu, dass das Potenzial einer höheren moralischen Handlungsfähigkeit von 
korporativen Akteuren gleichsam auch die Möglichkeit erhöht, Moral zu interpretie-
ren, zu instrumentalisieren und nicht zuletzt auch zu verdrängen. Die zweite Möglich-
keit einzudämmen, könnte durch die Herausarbeitung der Pflicht des Stärkeren, die 
Organisationen im Vergleich zu Individuen nun mal sind, gelingen. 
Welche Pflicht, so lässt sich fragen, haben aber Organisationen als mächtige, bzw. 
mächtigere Akteure?  Ja, so die schlichte Vermutung, die Pflicht des Stärkeren. Aber 
nur aus der Stärke heraus lässt sich keine moralische Pflicht ableiten. Wenn wir zu-
nächst davon ausgehen wollen, dass Moral tatsächlich etwas mit einer Pflicht zu tun 
hat, dann stehen wir alle, also alle Akteure, in der gleichen Pflicht zur Moral. Begrün-
dung aber ist das eine, die Motivation ist aber das andere.  
Bevor ich aber der Pflicht weiter nachspüren will, stellt sich die Frage, in welcher mo-
ralphilosophischen Tradition Ortmann seine Arbeit gestellt wissen will. Ortmann 
selbst sieht seine Überlegungen vor dem Hintergrund einer responsiven Ethik sensu 
Waldenfels, die prinz >>An-
spruch des Anderen<< i-

ewiss, Prinzipien- heißt nicht pflichtlos, denn 
Ortmann fügt sofort an, dass er in diesem Sinn durchaus die Anliegen Kants, Apels 

r-

Welt? Gerade Kant aber auch Apel und Habermas haben je eigene Wege gewählt, eine 
Pflicht zu begründen, denen Ortmann durchaus skeptisch gegenübersteht. Das, was 
Ortmann etwa mit Apel und Habermas teilt, ist der, meines Erachtens, wohl schwie-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-2-202 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-2-202


 

zfwu 11/2 (2010), 202-205 205 

rigste Punkt an deren philosophischer Argumentation. Nämlich die ausweisliche 
Pflichtenlast einer an Kant geschulten Moralphilosophie. Wenn es überhaupt Zeiten 
gab, in denen diese Pflichten überzeugten, dann scheinen sie heute doch vergangen. 
Philosophische Bemühungen zu einer moralischen Vernunft, wie sie Kant in aller 
Klarheit vorgelegt hat, und die etwa in den moralphilosophischen Überlegungen von 
Apel, Habermas, Korsgaard und Scanlon, aber auch in der politischen Philosophie 
eines Rawls abgewandelt weiter wirken, sind meines Erachtens mehr Problem als denn 
Lösung. Eine Einschätzung im Übrigen, die meines Wissens auch Waldenfels, auf den 
sich Ortmann beruft (24), teilt. 
Die Pflicht lässt sich meines Erachtens zwar auch begründen, wirkmächtig wird sie 
aber erst dann, wenn sie einsichtig gemacht werden kann. Damit aber wird sie nicht 
Pflicht, sondern in Anlehnung an Kant ein hypothetischer Imperativ und verlangt, wie 
ich hier nicht darlegen kann, nicht einer Autonomie, sondern einer reziproken Hete-
ronomie. In diese Richtung scheinen meines Erachtens auch Ortmanns Argumente zu 

tlos 
verzichtbares Moment der Vernünftigkeit von Orga
sonst nicht funktionieren, bedürfen Organisationen der Moral, aber einer Moral, die 

keine Pflicht, sondern eine Einsicht an. Eine Einsicht in das Funktionieren von Orga-
nisationen, die ohne Moral, in welcher Form auch immer sie herausgefordert oder 
stabilisiert wird, einer Effizienz entbehrt, die sie gerade erreichen will. Der Zusam-
menhang von Moral und Organisation ist schlicht ein funktionaler, der aber nicht 
durch Konzentration auf Funktionalität bedient werden kann. Daraus aber erwächst 
keine Pflicht der Organisation als Stärkeren;; wohl aber eine Pflicht zur Steuerung der 
Organisation, die diese Einsicht durch das Management qua Macht zur Pflicht erhe-
ben und nota bene nachhalten kann. Wenn die Pflicht von Organisationen ins Spiel 
kommt, dann hat sie zwei Ausprägungen. Zum Einen lässt sich die (moralische) 
Pflicht der Organisationen errichten, wenn sie durch ein Unternehmensstrafrecht 
institutionell abgesichert und gefordert wird (262ff.). Moral transformiert dann in 
Recht, wie es Habermas gesehen hat. Diesseits dieses, zumal in Deutschland nicht 
bestehenden, Rechtsverhältnisses gibt es andererseits organisatorische Gründe, Moral 
in Organisationen (auch funktional) sehr Ernst zu nehmen. Dann aber bedarf es der 
Einsicht der Shareholder und Manager, die qua Machtpositionen, Moral in Organisa-
tionen zur Pflicht erheben könnten. Das setzt dann moralische Begründungs-und 
Argumentationsfähigkeit voraus, sowie den Willen zur Sanktion, wenn der Andere 
seine Handlung nicht moralisch begründen kann. Diese Argumentation, die den Zu-
sammenhang zwischen Organisations- und Individualmoral aufzeigt, sieht Ortmann 
zwar sehr genau (270ff.), führt aber dann in eine andere Problemstellung, die nicht 
primär Aufgabe dieser Schrift war. Daran wird in Zukunft weiter zu arbeiten und zu 
denken sein  und nicht zuletzt wegen der von Ortmann vorgelegten Schrift. 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-2-202 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-2-202

