
250 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

von Kirche zu verstehen.57 In diesem Sinne würdeTheologie als Wissenschaft

jene Bedeutung wiedererlangen, die Döllinger ihr zugewiesen hatte, nämlich

in der Kirche für die Begründbarkeit von Entscheidungen und Ausdrucksfor-

men des Glaubens einzutreten und zwar dies aufgrund der doppelten Blick-

richtung, die sie als historische und theologische exakt zu dem qualifiziert,

was Bradford Hinze als Dissens beschreibt.

An dieser Stelle ist allerdings nicht geklärt, ob der Dissens ausschließlich

positiv und konstruktiv qualifiziert ebenso wenig wie die, woran zu erkennen

ist, welcher Dissens wie zu bewerten ist. Mit dieser Frage wird aber zugleich

deutlich, dass das Thema hinter dem der Machtfrage bleibt und damit die

Frage, wer zu entscheiden hat, wessen Dissens wie bewertet wird und was

überhaupt als Dissens bewerten werden könne.Hier schließt sich der Kreis zu

der grundlegenden Frage, ob das freie Wort, ob das Wahrsprechen in monar-

chischen Bezügen überhaupt denkbar sein kann. Insbesondere von Foucault

kann an dieser Stelle aber gelernt werden, dass das offene Wort eng verbun-

den ist mit der Wahrheit des eigenen Lebens. Hier treffen sich dann aber

Freiheit und (Gender)Körper mit der Macht(Kritik). Denn die Wahrheit des

eigenen Lebens kann in der Versammlung nicht von allen gleich offen gelebt

werden und doch sind die Versammelten in ihrer Körperlichkeit performativ

machtvoll und können aufgrund ihrer Freiheit stets anfangen, kreativ sein,

kritisch werden.

Eine performative Versammlung von Gläubigen ist als solche bereits der

Dissens, von dem Hinze spricht, auch ohne Worte. Allerdings ist ein offenes

Wort im Sinne der Parrhesia wirklich erst dort möglich, wo der Verkörperung

auch einWort hinzugefügt wird.Dies entspräche einerTheologie der Freiheit,

wie ich sie vorgeschlagen möchte.

3. Eine Theologie der Freiheit: kreativ – performativ – kritisch

Judith Butler und Michel Foucault bieten drei Impulse an, die für eine Theo-

logie der Freiheit kreatives Potential besitzen. Judith Butler beschreibt ihre

Idee einer Philosophie der Freiheit, die dadurch gekennzeichnet ist, dass das

57 In einer spezifisch dogmatischen Perspektive könnte daher durchaus gedacht werden,

dass die Lücke in der Interpretation einer Norm die Bedingung der Möglichkeit der

Tradition ist, es also gar keine Tradition ohne Brüche und Vielfältigkeiten geben kann.

Vgl. G. Werner: 2020b.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-024 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


F Skizze einer Theologie der Freiheit 251

Denken des Möglichen einen Platz in der Theoriebildung bekommt und da-

mit zugleich einen normativen Anspruch, der mit der »Fähigkeit zu tun [hat],

leben, atmen und sich bewegen zu können.«58 Diese Philosophie der Freiheit,

die auf der normativen Ebene Konsequenzen zeitigt, ist mit Veränderungen

der subjektphilosophischen Grundlegung durchaus theologisch kompatibel.

Deswegen ist für eineTheologie der Freiheit erstens eben die Freiheit unhintergeh-

bar, und zwar subjektiv und wissenschaftlich. Insbesondere die Doppelstruk-

tur eines Subjekts, das sich als unterworfenes und ermächtigtes real vorfindet

sowie die Ausführungen zur Parrhesia, sind hier relevant. Für die Parrhesia

ist vorauszusetzen, dass das Subjekt die Fähigkeit des Sich-Verhaltens zu sich

und anderen hat und dieses Vermögen mit Hannah Arendt als das Vermögen

des Anfangens, der Kreativität verstanden werden kann. Die Parrhesia nach

innen und nach außen zu leben, bedeutet theologisch, wissenschaftlich die

Entstehungen von Machtstrukturen, Überzeugungen, Normen und Diskur-

sen zu untersuchen, ihre Abjektifizierungen zu benennen und die Überset-

zungsprozesse, die die Weitergabe von Inhalten durch die Wiederholung, die

Reiteration hat, als Bedingung des Überlieferungsprozesses zu denken. Kon-

kret steht eine Theologie der Freiheit vor der Aufgabe, nicht nur Freiheit als

Freiheit zu achten, sondern die Befreiung von, so Riedl, »Pathologien zwei-

ter Ordnung« dadurch zu eröffnen, indem die »Unterstützung derer, die sich

gegen die Pathologien erster Ordnung wehren« als Aufgabe gesehen und auf

diese Weise eine »gemeinsame Hervorbringung, Gestaltung und Sicherung

von Alternativen, alternativen Lebensräumen«59 ermöglicht wird. Das Sub-

jekt ist als unbedingt freies befähigt, eigene Narrative gegen dominante Zu-

schreibungen zu entwickeln. Theologie als Wissenschaft wiederum hat die

Aufgabe, diese Narrative zu reflektieren und im theologischen Kontext zu ge-

stalten. In diesem freiheitstheoretischen Sinne ist eine Theologie der Freiheit

sowohl subjekttheoretisch und als auch handlungsorientiert freiheitlich in ei-

nem transzendentalen Sinne und damit kreativ.

Eine Theologie der Freiheit nimmt zweitens den (Gender)Körper-Diskurs als

Grundlage. Denn die Phantasie als ein Vermögen einzuführen, dass sich

durch körperliche Erfahrung aktiviert und wiederum verkörpert als jene

Möglichkeit darstellt, bestehende Realitäten zu überschreiten, entspricht

doch nicht weniger der Vorstellung, dass der Mensch dazu in der Lage ist,

sich zu den bestehenden Verhältnissen unbedingt zu verhalten. Dabei muss

58 J. Butler: 2009a, S. 56.

59 A. M. Riedl: 2020, S. 182.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-024 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

dieses phantasievolle Agieren nicht nur auf äußere Verhältnisse beschränkt

bleiben, sondern kann – und hier gehe ich deutlich über Butler hinaus – sich

auch auf intrasubjektive als auch transzendente Erfahrungen und Bezüge

erstrecken. Gerade aber die transzendenten Bezüge würden dem Vermögen

der Phantasie einen Impuls zumHandeln vermitteln, der nicht aus der Phan-

tasie, aus dem Ich selbst zu kommen braucht und über dieses hinausgeht.

In der Phantasiefähigkeit und ihrer Tätigkeit wird vor allem aber deutlich,

dass dem Körper epistemologisch eine Bedeutung zukommt, die theologisch

relevant ist, auch noch in transzendenten Bezügen. Der Körper ist ein konsti-

tutives Element des Erfassens und Erkennens der Welt und des Selbst und –

vice versa – erkennt und erfasst die Welt. Judith Butler betont hierbei, dass

die schiere körperliche Präsenz ein performativer Akt ist, der nicht zwingend

eines sprachlichen Aktes im Sinne der verbalen Äußerung bedarf. Körper

sprechen auch ohne gesprochene Worte, schlicht durch ihre Körperlichkeit.

Allerdings sind Körper auch ohne Worte bereits der Ort des wirksamen

Diskurses, in dem sich Normen ausdrücken, die wiederum sowohl verbal als

auch nonverbal verdeutlicht werden. Die gesamte Ambivalenz dieser per-

formativen Körper macht Judith Butler sehr deutlich.60 Insbesondere in der

Rezeption von Judith Butler in der interkulturellen Theologie kann erhellen,

dass dieser body turn den Leib-Körper in das theologische Interesse rückt

und dabei betont, dass der Körper als ein locus theologicus, also als ein Ort der

Erkenntnis für theologisches Wissen zu verstehen ist. Der Körper ist als das

andere der Vernunft ein Ort der Erkenntnis. Die interkulturelle Theologie

konzentriert durch ihre kritische Reflexion auf Unterdrückungsstrukturen

und ihren Adaptionen oder Bekräftigungen noch in der Befreiung ihre

Aufmerksamkeit auf den bisherigen blinden Fleck des theologischen body

turns: dass sich im Körper die Unterdrückung und Diskriminierung so tief

eingegraben hat, dass selbst eine Befreiung von diesen Unterdrückungen und

Diskriminierungen noch in diesen Mustern zu agieren droht.61 Butler nimmt

diese ambivalente Perspektive der Performativität und der Verkörperung

stärker in den Blick, seitdem sie die Performativität als eine intersubjektive

und zudem gemeinschaftliche Dimension betont.

Weiterhin hat eine Theologie der Freiheit auch eine kritische Aufgabe ge-

genüber der gegenwärtigen Theorie und Praxis der Verkörperung. Sie hat

meines Erachtens nämlich eine spezifische Verantwortung einer kritischen

60 Vgl. J. Butler: 2015.

61 Hierfür insbesondere der Aufsatz von C. Jahnel: 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-024 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


F Skizze einer Theologie der Freiheit 253

Begleitung der Körperdiskurse, die hypervisibel den body turn propagieren,

und – wie Anke Abraham luzide beschreibt – am Ende nicht nur der Markt-

logik einer Optimierung folgen, sondern spezifische Geschlechtsnormen ver-

schleiert reproduzieren.62 Hier hat eine Theologie der Freiheit die Forschungs-

aufgabe, diese komplexenDimensionen der performativen Versammlung kon-

sequent für die Ekklesiologie umzusetzen.

Insbesondere die kritische Perspektive beschreibt das dritteMerkmal eine

Theologie der Freiheit. Denn drittens ist eineTheologie der Freiheit kritisch ge-

genüber fremden und eigenen Machtstrukturen. Sie bemüht sich machtana-

lytisch und theologiehistorisch um diese Verquickungen, um die Kontingenz

von Körperbildern und Körperverständnissen offen zu legen. Die Theorie der

Abjektifizierungen, die Ute Gause und Benedikt Bauer vorlegen, ist hier weg-

weisend. Allerdings kommt hier ein weiterer Aspekt ins Spiel, der sich bei den

anderen beiden schon andeutete: Denn die Freiheit noch gegenüber vermach-

tender Strukturen hatTheologie ja auch deswegen, weil sie den Überschuss an

Hoffnung theologisch einfangen kann, den Butler etwas unklar der Phantasie

doch auch dann noch unterstellen muss, wenn sie das über die Realität hin-

aus Mögliche nicht nur als Mögliches will, sondern dieses auch als eine Praxis

ausgeübt werden soll, an der auch noch dann festgehalten werden soll, wenn

diese aufgrund des gesellschaftlichen oder kirchlichen Kontextes gefährdend

oder gefährlich ist. Theologisch würde hier davon gesprochen werden kön-

nen, dass dieses Handeln von einem Überschuss an Hoffnung getragen wer-

den kann, welcher nicht selbst hergestellt werden muss. Allerdings können

dies wohl nur die Menschen für sich ausdrücken, die sich in eine kritische

Distanz zur erwartetenNorm stellen und dieses Risiko auf sich nehmen.Den-

noch kann eine Theologie der Freiheit diese religiöse Sinndeutungspraxis in

ihremDenken so gestalten, dass sie Freiheit und Performativität sowie Macht

und ihre Machtkritik ernst nimmt.63 Konkret erschließen sich hier theologi-

sche Forschungsaufgaben insbesondere für die Rituale64 und auch für eine

theologische Reflexion der Körperdiskurse sowie für die Fragen nach lebens-

wertem Leben.

Mit Judith Butler und auch Michel Foucault, so abschließend, ist also ei-

ne Theologie der Freiheit zu denken, die an der Denkbarkeit eines abstrakten

Ichs festhält, zu dessen formaler Freiheit das Sich-Verhalten und das kreative

62 Vgl. A. Abraham: 2020, S. 22f.

63 Vgl. S. Wendel: 2020a, S. 235.

64 Vgl. St. Böntert: 2020, S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-024 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Beginnen gehört. Eine Theologie also, die aber darüber hinaus sich aktiv und

kritisch in die Körperdiskurse stellt und sowohl deren performative Kraft mit

ihren normativen Bestimmtheiten und Bestimmungen ernstnimmt als auch

für die Lesbarkeit und damit die Möglichkeit des Lebens, Atmens und sich

Bewegens derer, die sich derzeit gesellschaftlich und/oder kirchlich nicht öf-

fentlich performativ zeigen können, eintritt und somit kritisch ist.

»It could sound like a vicious circle, but it should come as no surprise that

the bodies gathered in social movements are asserting the social modality

of the body. This can be a minor way to enact the world we wish to see, or to

refuse the one that is doing us in. Is this not a form of deliberate exposure

and persistence, the embodied demand for a livable life that shows us the

simultaneity of being precarious and acting?«65

65 J. Butler: 2015, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-024 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

