250

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

von Kirche zu verstehen.”” In diesem Sinne wiirde Theologie als Wissenschaft
jene Bedeutung wiedererlangen, die Déllinger ihr zugewiesen hatte, nimlich
in der Kirche fur die Begriindbarkeit von Entscheidungen und Ausdrucksfor-
men des Glaubens einzutreten und zwar dies aufgrund der doppelten Blick-
richtung, die sie als historische und theologische exakt zu dem qualifiziert,
was Bradford Hinze als Dissens beschreibt.

An dieser Stelle ist allerdings nicht geklirt, ob der Dissens ausschliefilich
positiv und konstruktiv qualifiziert ebenso wenig wie die, woran zu erkennen
ist, welcher Dissens wie zu bewerten ist. Mit dieser Frage wird aber zugleich
deutlich, dass das Thema hinter dem der Machtfrage bleibt und damit die
Frage, wer zu entscheiden hat, wessen Dissens wie bewertet wird und was
tiberhaupt als Dissens bewerten werden konne. Hier schlief3t sich der Kreis zu
der grundlegenden Frage, ob das freie Wort, ob das Wahrsprechen in monar-
chischen Beziigen tiberhaupt denkbar sein kann. Insbesondere von Foucault
kann an dieser Stelle aber gelernt werden, dass das offene Wort eng verbun-
den ist mit der Wahrheit des eigenen Lebens. Hier treffen sich dann aber
Freiheit und (Gender)Kérper mit der Macht(Kritik). Denn die Wahrheit des
eigenen Lebens kann in der Versammlung nicht von allen gleich offen gelebt
werden und doch sind die Versammelten in ihrer Kérperlichkeit performativ
machtvoll und kénnen aufgrund ihrer Freiheit stets anfangen, kreativ sein,
kritisch werden.

Eine performative Versammlung von Gliubigen ist als solche bereits der
Dissens, von dem Hinze spricht, auch ohne Worte. Allerdings ist ein offenes
Wort im Sinne der Parrhesia wirklich erst dort méglich, wo der Verkérperung
auch ein Wort hinzugefiigt wird. Dies entspriche einer Theologie der Freiheit,
wie ich sie vorgeschlagen méchte.

3. Eine Theologie der Freiheit: kreativ - performativ - kritisch

Judith Butler und Michel Foucault bieten drei Impulse an, die fiir eine Theo-
logie der Freiheit kreatives Potential besitzen. Judith Butler beschreibt ihre
Idee einer Philosophie der Freiheit, die dadurch gekennzeichnet ist, dass das

57 Ineinerspezifisch dogmatischen Perspektive konnte daher durchaus gedacht werden,
dass die Liicke in der Interpretation einer Norm die Bedingung der Méglichkeit der
Tradition ist, es also gar keine Tradition ohne Briiche und Vielfiltigkeiten geben kann.
Vgl. G. Werner: 2020b.

https://dol.org/10.14361/9783839455074-024 - am 14.02.2026, 16:57:04.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F Skizze einer Theologie der Freiheit

Denken des Moglichen einen Platz in der Theoriebildung bekommt und da-
mit zugleich einen normativen Anspruch, der mit der »Fahigkeit zu tun [hat],
leben, atmen und sich bewegen zu kénnen.«*® Diese Philosophie der Freiheit,
die auf der normativen Ebene Konsequenzen zeitigt, ist mit Verinderungen
der subjektphilosophischen Grundlegung durchaus theologisch kompatibel.
Deswegen ist fiir eine Theologie der Freiheit erstens eben die Freiheit unhintergeh-
bar, und zwar subjektiv und wissenschaftlich. Insbesondere die Doppelstruk-
tur eines Subjekts, das sich als unterworfenes und ermichtigtes real vorfindet
sowie die Ausfithrungen zur Parrhesia, sind hier relevant. Fiir die Parrhesia
ist vorauszusetzen, dass das Subjekt die Fihigkeit des Sich-Verhaltens zu sich
und anderen hat und dieses Vermdgen mit Hannah Arendt als das Vermdgen
des Anfangens, der Kreativitit verstanden werden kann. Die Parrhesia nach
innen und nach aufen zu leben, bedeutet theologisch, wissenschaftlich die
Entstehungen von Machtstrukturen, Uberzeugungen, Normen und Diskur-
sen zu untersuchen, ihre Abjektifizierungen zu benennen und die Uberset-
zungsprozesse, die die Weitergabe von Inhalten durch die Wiederholung, die
Reiteration hat, als Bedingung des Uberlieferungsprozesses zu denken. Kon-
kret steht eine Theologie der Freiheit vor der Aufgabe, nicht nur Freiheit als
Freiheit zu achten, sondern die Befreiung von, so Riedl, »Pathologien zwei-
ter Ordnung« dadurch zu eréffnen, indem die »Unterstiitzung derer, die sich
gegen die Pathologien erster Ordnung wehrenc als Aufgabe gesehen und auf
diese Weise eine »gemeinsame Hervorbringung, Gestaltung und Sicherung
von Alternativen, alternativen Lebensriumen«® erméglicht wird. Das Sub-
jekt ist als unbedingt freies befihigt, eigene Narrative gegen dominante Zu-
schreibungen zu entwickeln. Theologie als Wissenschaft wiederum hat die
Aufgabe, diese Narrative zu reflektieren und im theologischen Kontext zu ge-
stalten. In diesem freiheitstheoretischen Sinne ist eine Theologie der Freiheit
sowohl subjekttheoretisch und als auch handlungsorientiert freiheitlich in ei-
nem transzendentalen Sinne und damit kreativ.

Eine Theologie der Freiheit nimmt zweitens den (Gender)Korper-Diskurs als
Grundlage. Denn die Phantasie als ein Vermdgen einzufithren, dass sich
durch korperliche Erfahrung aktiviert und wiederum verkérpert als jene
Moglichkeit darstellt, bestehende Realititen zu tberschreiten, entspricht
doch nicht weniger der Vorstellung, dass der Mensch dazu in der Lage ist,
sich zu den bestehenden Verhiltnissen unbedingt zu verhalten. Dabei muss

58 . Butler: 20093, S. 56.
59 A.M.Riedl: 2020, S.182.

https://dol.org/10.14361/9783839455074-024 - am 14.02.2026, 16:57:04.

251


https://doi.org/10.14361/9783839455074-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

dieses phantasievolle Agieren nicht nur auf duflere Verhiltnisse beschrinke
bleiben, sondern kann — und hier gehe ich deutlich tiber Butler hinaus - sich
auch auf intrasubjektive als auch transzendente Erfahrungen und Beziige
erstrecken. Gerade aber die transzendenten Beziige wiirden dem Vermdogen
der Phantasie einen Impuls zum Handeln vermitteln, der nicht aus der Phan-
tasie, aus dem Ich selbst zu kommen braucht und tiber dieses hinausgeht.
In der Phantasiefdhigkeit und ihrer Titigkeit wird vor allem aber deutlich,
dass dem Korper epistemologisch eine Bedeutung zukommt, die theologisch
relevant ist, auch noch in transzendenten Beziigen. Der Korper ist ein konsti-
tutives Element des Erfassens und Erkennens der Welt und des Selbst und -
vice versa — erkennt und erfasst die Welt. Judith Butler betont hierbei, dass
die schiere korperliche Prisenz ein performativer Akt ist, der nicht zwingend
eines sprachlichen Aktes im Sinne der verbalen Auflerung bedarf. Kérper
sprechen auch ohne gesprochene Worte, schlicht durch ihre Korperlichkeit.
Allerdings sind Kérper auch ohne Worte bereits der Ort des wirksamen
Diskurses, in dem sich Normen ausdriicken, die wiederum sowohl verbal als
auch nonverbal verdeutlicht werden. Die gesamte Ambivalenz dieser per-
formativen Korper macht Judith Butler sehr deutlich.® Insbesondere in der
Rezeption von Judith Butler in der interkulturellen Theologie kann erhellen,
dass dieser body turn den Leib-Korper in das theologische Interesse riickt
und dabei betont, dass der Korper als ein locus theologicus, also als ein Ort der
Erkenntnis fir theologisches Wissen zu verstehen ist. Der Kérper ist als das
andere der Vernunft ein Ort der Erkenntnis. Die interkulturelle Theologie
konzentriert durch ihre kritische Reflexion auf Unterdriickungsstrukturen
und ihren Adaptionen oder Bekriftigungen noch in der Befreiung ihre
Aufmerksambkeit auf den bisherigen blinden Fleck des theologischen body
turns: dass sich im Koérper die Unterdriickung und Diskriminierung so tief
eingegraben hat, dass selbst eine Befreiung von diesen Unterdriickungen und
Diskriminierungen noch in diesen Mustern zu agieren droht.* Butler nimmt
diese ambivalente Perspektive der Performativitit und der Verkérperung
starker in den Blick, seitdem sie die Performativitit als eine intersubjektive
und zudem gemeinschaftliche Dimension betont.

Weiterhin hat eine Theologie der Freiheit auch eine kritische Aufgabe ge-
geniiber der gegenwartigen Theorie und Praxis der Verkorperung. Sie hat
meines Erachtens ndmlich eine spezifische Verantwortung einer kritischen

60 Vgl.]. Butler: 2015.
61 Hierfiirinsbesondere der Aufsatz von C. Jahnel: 2020.

https://dol.org/10.14361/9783839455074-024 - am 14.02.2026, 16:57:04.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F Skizze einer Theologie der Freiheit

Begleitung der Korperdiskurse, die hypervisibel den body turn propagieren,
und - wie Anke Abraham luzide beschreibt — am Ende nicht nur der Markt-
logik einer Optimierung folgen, sondern spezifische Geschlechtsnormen ver-
schleiert reproduzieren.®* Hier hat eine Theologie der Freiheit die Forschungs-
aufgabe, diese komplexen Dimensionen der performativen Versammlung kon-
sequent fiir die Ekklesiologie umzusetzen.

Insbesondere die kritische Perspektive beschreibt das dritte Merkmal eine
Theologie der Freiheit. Denn drittens ist eine Theologie der Freiheit kritisch ge-
geniiber fremden und eigenen Machtstrukturen. Sie bemiiht sich machtana-
lytisch und theologiehistorisch um diese Verquickungen, um die Kontingenz
von Korperbildern und Kérperverstindnissen offen zu legen. Die Theorie der
Abjektifizierungen, die Ute Gause und Benedikt Bauer vorlegen, ist hier weg-
weisend. Allerdings kommt hier ein weiterer Aspekt ins Spiel, der sich bei den
anderen beiden schon andeutete: Denn die Freiheit noch gegeniiber vermach-
tender Strukturen hat Theologie ja auch deswegen, weil sie den Uberschuss an
Hoffnung theologisch einfangen kann, den Butler etwas unklar der Phantasie
doch auch dann noch unterstellen muss, wenn sie das iiber die Realitit hin-
aus Mogliche nicht nur als Mégliches will, sondern dieses auch als eine Praxis
ausgeiibt werden soll, an der auch noch dann festgehalten werden soll, wenn
diese aufgrund des gesellschaftlichen oder kirchlichen Kontextes gefihrdend
oder gefihrlich ist. Theologisch wiirde hier davon gesprochen werden kon-
nen, dass dieses Handeln von einem Uberschuss an Hoffnung getragen wer-
den kann, welcher nicht selbst hergestellt werden muss. Allerdings kénnen
dies wohl nur die Menschen fiir sich ausdriicken, die sich in eine kritische
Distanz zur erwarteten Norm stellen und dieses Risiko auf sich nehmen. Den-
noch kann eine Theologie der Freiheit diese religiése Sinndeutungspraxis in
ihrem Denken so gestalten, dass sie Freiheit und Performativitit sowie Macht
und ihre Machtkritik ernst nimmt.® Konkret erschliefRen sich hier theologi-
sche Forschungsaufgaben insbesondere fiir die Rituale®* und auch fiir eine
theologische Reflexion der Korperdiskurse sowie fiir die Fragen nach lebens-
wertem Leben.

Mit Judith Butler und auch Michel Foucault, so abschliefend, ist also ei-
ne Theologie der Freiheit zu denken, die an der Denkbarkeit eines abstrakten
Ichs festhilt, zu dessen formaler Freiheit das Sich-Verhalten und das kreative

62  Vgl. A. Abraham: 2020, S. 22f.
63  Vgl.S. Wendel: 20204, S. 235.
64  Vgl. St. Bontert: 2020, S. 87.

https://dol.org/10.14361/9783839455074-024 - am 14.02.2026, 16:57:04.

253


https://doi.org/10.14361/9783839455074-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Beginnen gehért. Eine Theologie also, die aber dariiber hinaus sich aktiv und
kritisch in die Kérperdiskurse stellt und sowohl deren performative Kraft mit
ihren normativen Bestimmtheiten und Bestimmungen ernstnimmt als auch
fir die Lesbarkeit und damit die Moglichkeit des Lebens, Atmens und sich
Bewegens derer, die sich derzeit gesellschaftlich und/oder kirchlich nicht 6f-
fentlich performativ zeigen kénnen, eintritt und somit kritisch ist.

»It could sound like a vicious circle, but it should come as no surprise that
the bodies gathered in social movements are asserting the social modality
of the body. This can be a minor way to enact the world we wish to see, or to
refuse the one that is doing us in. Is this not a form of deliberate exposure
and persistence, the embodied demand for a livable life that shows us the
simultaneity of being precarious and acting?«®®

65 ].Butler: 2015, S.153.

https://dol.org/10.14361/9783839455074-024 - am 14.02.2026, 16:57:04.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

