Philipp Thiée
Muslimisches Recht — Zwischen liberaler Reform und
reaktionirem Fundamentalismus:

»Unsere kulturelle Aufgabe ist es jetzt, den Stier bei den Hornern zu packen und
Selbstkritik zu iiben, bevor wir das Bild kritisieren, das andere sich von uns
machen, und sei es auch ein absichtlich verzerrtes«.

Fouad Zakariya in: Laicite ou islamisme — les arabes a I’heure du choix, 1991

»Es gibt keine arabische Rasse und keine arabische Nation. Es gibt eine Sakral-
sprache, die des Qur’an, die von Herrschern benutzt wird, damit die Leute an der
Entdeckung ibrer eigenen Identitir verhindert werden.«

Kateb Yacine, berberischer algerischer Schriftsteller, 1989

Es gibt bei dem europiischen Blick auf die islamischen Gesellschaften des Mittleren
Ostens zwei Schablonen, durch die Muslime wahrgenommen werden: Die erste ist die
abwertend rassistische. Die vermittelten Bilder der » Arabischen Strafle« bestehen aus
einem wiitenden Mob, der israelische und amerikanische Fahnen verbrennt und sich
dabei selbst geiflelt. Auf der anderen Seite wird gerade in akademischen Kreisen ein
romantisiertes Bild reproduziert. Der soziale Zusammenhalt, die Gastfreundschaft
und die exotische Tradition des Orients werden angefiihrt. Eine im Westen angeblich
verloren gegangene Authentizitit und Identitit der gesellschaftlichen Ordnung
scheint im Mittleren Osten noch zu bestehen. In dieser Weise prasentierten sich
auch die auf der Frankfurter Buchmesse 2004 vertretenen Diktaturen der Arabischen
Liga: Kinderbuicher, schnitzende arabische Minner und verschleierte arabische
Frauen, die Européerinnen Henna-Tattoos aufmalen. Ebenfalls eine starke Stromung
der deutschen Orientalistik fordert die romantischen Projektionen des sikularisierten
Europas auf den Orient. So verdffentlichte die deutsche Orientalistin Annemarie
Schimmel, die 1941 in Berlin promovierte, Biicher wie »Kleine Paradiese. Blumen und
Girten im Islam«,* wihrend sie Verstindnis fur die Todesdrohung der iranischen
Fatwa gegen Salman Rushdi duflerte.3

Eine wissenschaftliche, an den realen Entwicklungen und Auseinandersetzungen der
arabischen Welt orientierte Debatte tiber den Zusammenhang von Islam und Men-
schenrechten muss sich von diesen beiden fatalen Sichtweisen frei machen. Die
Debatte tiber die potenzielle Geltungskraft von Menschenrechten in islamischen
Gesellschaften wird sich zwischen den Polen eines humanistischen Universalismus
und eines kulturellen Relativismus wiederfinden.

Warum zu bestimmten Zeiten wissenschaftliche Auseinandersetzungen stattfinden,
hingt mit den Problemlagen einer Zeit zusammen, so dass sich Wissenschaft nicht
erlauben kann, ihren eigenen politischen Kontext in den Erkenntnisprozess nicht mit
einzubeziehen.4

In der rechtlichen Debatte stellt sich die Frage: Konnen dieselben, in den kapitali-
stisch-biirgerlichen Gesellschaften des Westens errungenen bzw. postulierten Men-
schenrechte auch in islamisch gepragten Gesellschaftsformationen gelten?

In seinem Beitrag zu Islam und Menschenrechten macht Timo Tohidipur dem ihm

Dieser Artikelistals Antwort zu Timo Tohidipur in der Kritischen Justiz 2004, S. 305 ff., konzipiert, welcher
selbst auf Calalettin Kartal, K] 2003, S. 382, antwortet.

Schimmel, Annemarie, Kleine Paradiese. Blumen und Girten im Islam, Freiburg 2001.

Zur Debatte um Schimmel anlisslich der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels: Der
richtige Preis? Neue Debatte um Annemarie Schimmel, nzz o7. 10. 1995; Tilman Spengler (Hrsg.), Wenn ich
Roman Herzog wir .. .; Schwarzer, Alice, Die falsche Toleranz, Kéln 2002, S. 13.

Vgl. Giinther, Frieder, Vom Staat her denken, Miinchen 2004, S. 9 ff.

-

woN

~

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

188

vorhergegangenen Artikel von Celalettin Kartal die Vorwiirfe, das Ergebnis seiner
Untersuchung vorwegzunehmen, die Moderne unzulissiger Weise zum Mafistab aller
menschlichen Gesellschaften zu machen, ein lineares Geschichtsbild zu vertreten und
so, methodisch bedingt, keine neutrale, das andere in seiner Eigentlichkeit aner-
kennende Analyse der islamischen Gesellschaftsordnung zu treffen. Tohidipurs
Interesse scheint es zu sein, einer Diffamierung des Koran entgegenzutreten. Diese
bestehe darin, dass Kartal fordert, auch Moslems miissten akzeptieren, dass der Koran
kein »vom Himmel gefallenes Buch« sei.s Richtigerweise fordert Tohidipur, dass eine
rechtsvergleichende Untersuchung nicht lediglich unreflektierte Bewertungen vor-
nehmen darf, sondern zunichst unvoreingenommen versucht, »kennen zu lernenx,
wobei der Erkenntnisgegenstand das eigene und das betrachtete Rechtsmodell sind.
Methodisch setzt er sich von Richtig und Falsch als Leitkriterien ab, um diese dann
aber lediglich durch ein blofes So und Anders zu ersetzen. Durch diese Beschrankung
der Analyse auf reine Deskription stellt er sich somit in einen kulturrelativistischen
Kontext. Der Kulturrelativismus entstand um 1900 in Abgrenzung zum Ethnozen-
trismus, der die eigene Ethnie als das Zentrum aller Dinge bewertet und alle anderen
Kulturen im Hinblick auf die eigene Weltanschauung beurteilt. Gleichzeitig richtet er
sich aber auch gegen einen Universalismus, der die Existenz einer allumfassenden
Ethik einfordert.¢

Von diesem methodischen Ansatz aus zeigt Tohidipur das Bild eines Islam, welcher in
der Umma (Gemeinschaft der gliubigen Moslems) die sozialen Rechte des Subjekts
gewihrleistet, und er stellt den Iran so dar, dass man den Eindruck gewinnt, er sei eine
islamische Musterdemokratie zwischen gottlichem und menschlichem Recht. Er gibt
also ein bestimmtes Selbstverstindnis des Islam als monotheistischer Offenbarungs-
religion wieder.

Das Setzen von Werten, die Richtig und Falsch bestimmen, ist sicherlich bei einem
Rechtsvergleich eine Verschleierung des eigenen Bewertungsstandpunktes. Die blof3e
Unterscheidung in So und Anders lauft aber Gefahr, das Vorgefundene zu ontolo-
gisieren und statische Identititen zu konstruieren, indem sie das Selbstbild des
Erkenntnisobjektes blofl reproduziert.” Verschieden geartete Gesellschaftsformatio-
nen stehen immer im Bezug zueinander. Thre geschichtliche Dynamik erhalten sie
durch ihre inneren und dufleren Widerspriiche. Die Ontologisierung von Identititen
als angeblich authentisch und eigen blendet diesen geschichtlichen und dialektischen
Entwicklungsprozess aus.

Die Angst vor der Forderung eurozentristischer Debatten darf nicht dazu fihren, dass
die begriffliche Schirfe in der Analyse verloren geht. Insofern ist das Abtun der
Moderne durch Tohipidur mit dem Argument, diese sei ja gar keine feste wissen-
schaftliche Figur, lediglich ein tu quoque (du auch) Argument, das an dem primiren
Erkenntnisgegenstand vorbei geht. Dass die aufgeklirte Moderne ein widerspriich-
licher Prozess ist, der auch die industrielle Vernichtung von Menschen ermoglicht hat
und insofern selbst kritikwiirdig ist, enthebt wiederum nicht »den Islam« als Herr-
schaftsideologie und -form von Kritik.

Im Folgenden soll gezeigt werden, wie sich im Mittleren Osten die Staatsbildung nach
dem Modell so genannter hydraulischer Gesellschaften im Unterschied zum Westen

5 Tohidipur, KJ 2004, S. 320.

6 Vertreter des Kulturrelativismus: Edward Sapir/Judith T. Irvine, The Psychology of Culture, 2002; des
weiteren: Alfred Kroeber/Margaret Mead/Ruth Benedict, Zu Islam und Kulturrelativismus; Kamguian,
Azam, The Lethal Combination of Tribalism Islam & Cultural Relativism, Vortrag 19.01. 2003 in Stock-
holm, http://www.secularislam.org/women/tribalism.htm. (Alle Links im Internet wurden das letzte Mal
am 28.01. 2005 auf Aktualitit tiberpriift.)

7 Vgl. Wiirth, Anna, Dialog mit dem Islam als Konflikt-Privention?, Bad Honnef/Berlin 2003, S. 9 ff.

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

vollzogen hat, so dass daraus Herrschaftsordnungen entstanden sind, denen aus sich
selbst heraus eine Anerkennung subjektiver Rechte der Unterworfenen fremd ist. Der
Islam wird hierbei als eine historische Erscheinung berticksichtigt und eingeordnet.
Sodann soll untersucht werden, inwieweit es eine geschlossene islamische Rechts-
tradition gibt, die als Basis verschiedener muslimischer Rechtsordnungen dient. Der
entscheidende Unterschied zu Tohidipur wird es sein, nicht nur ein Islamverstandnis
wiederzugeben, sondern die wesentlichen Pole darzustellen, zwischen denen sich
heute die Rechtsdiskussionen in muslimischen Gesellschaften bewegen. Hierbei wird
eindeutig Position firr eine sikulare Entwicklung bezogen, da, wie sich zeigen wird,
islamische Argumentationen heute der Entfaltung eines individualrechtlichen Den-
kens im Mittleren Osten entgegenstehen.

Wenn von islamischem Recht gesprochen wird, so wird im Allgemeinen die Ordnung
der Scharia gemeint. Hierbei leitet schon der Begriff »islamisches« Recht fehl, da er
sehr unterschiedliche konkrete Rechtsordnungen mehrerer Staaten vereinheitlicht.
Die Rechtsordnungen des Mittleren Ostens stellen, auch wenn sie alle den Islam
zumindest als eine Rechtsquelle zugrunde legen, kein einheitliches System dar. Eine
unmittelbare Anwendung der Scharia erfolgt nur in sehr wenigen Lindern (z. B. Iran,
Sudan, Saudi Arabien und Nordnigeria). Auch bieten die islamischen Schriften der
Sunnaund des Korans kein systematisch geschlossenes System. Nach der Prisentation
des Koran durch den Propheten und Herrscher Mohammed entwickelten die islami-
schen Rechtsgelehrten (die fighs) nach dessen Tod schon vier verschiedene islamische
Rechtsschulen.® Der Koran selber brauchte wohl 200 Jahre, um zu seiner heutigen
Fassung zu gelangen.® Da sich der Islam seit seiner Entstehung und gewaltsamen
Durchsetzung von Nordafrika bis nach Asien, die durch den Kolonialismus und die
gewalttitige Eroberung der Welt durch Europa zu einem Ende kam,™ nicht immer
gleich dargestellt hat, sind auch heutige Selbstbilder des Islam nicht fiir sein ewiges
Wesen zu halten.

Des Weiteren impliziert der Begriff islamisches Recht, dass dieses Recht direkt aus
dem Willen Gottes abgeleitet wird. Die Rechtsordnungen islamisch geprigter Gesell-
schaften sind aber alle von Menschen, nimlich Muslimen, die sich als Anhianger des
Islam verstehen, errichtet worden. Von daher erscheint der Begriff »muslimisches
Recht« als angebrachter, da er sich auf die Subjekte, welche die jeweiligen Rechts-
ordnungen aufgebaut haben, bezieht.

Der Islam sah sich bei seiner Durchsetzung mit unterschiedlichen regionalen Gesell-
schaften konfrontiert.”* Die folgende Argumentation wird sich in mehreren Schritten
dem Thema annihern: A. Gesellschaftliche Strukturierung orientalischer Despotien
im Vergleich zu biirgerlichen Gesellschaften, B. Grundlagen islamischer Rechtsideo-
logie, C. Uberblick iiber die Standpunkte der aktuellen Rechtsdebatte der Arabischen
Staaten.

8 U. A.:1iAn-Naim, Abdullah, >The Best of Times< and >the Worst of Times< Human Agency and Human
Rights in Islamic Societies, Muslim World Journal of Human Rights, Volume 1 (2004), http://www.be-
press.com/mwjhr/vol1/isst/arts; Tibi, Bassam, Die Entwestlichung des Rechts! — Das Hudud-Strafrecht
der islamischen Shari4, in: Liiderssen, Aufgeklirte Kriminalpolitik oder Kampf gegen das Bose, Baden-
Baden 1998, S. 21.

9 S. Raddatz, Hans-Peter, Verbotene Liebe — Die deutsche Islamwissenschaft kuscht vor radikalen Glau-
benswichtern, Rheinischer Merkur, Nr. 50, 09. 12. 2004, http://www.merkur.de/aktuell/ku/ku_o45001.
html.

10 Vgl. Raddatz, Hans-Peter, Von Allah zum Terror? Der Djihad und die Deformierung des Westens,
Miinchen 2002.

11 Kathleen McNeil, Shari’a, Traditional Muslim Jurisprudence, Muslim Laws: A Plea for Replacing the term
Islamic Law, http://www.whrnet.org/fundamentalisms/docs/issue-shariacgo7.html.

12 Sarkohi, Faraj, Islam als Religion und Staatsideologie, nzz 03. 02. 2001; http://www.nzz.ch/2001/02/03/1i/
page-articlezr1RP.hetml.

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen

189


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

190

A. Gesellschaftliche Strukturierung orientalischer Despotien im Vergleich
zu biurgerlichen Gesellschaften

Rechtssysteme sind keine willkiirlich geschaffenen Systeme, sondern sie sind histori-
sche Erscheinungen, die sich in bestimmten soziookonomischen Strukturen heraus-
bilden. Die Schaffung verbindlicher rechtlicher Ordnungen hat dabei die Funktion,
einen ertriglichen Status quo aufrechtzuerhalten, der eine berechenbare Dynamik der
Fortentwicklung ermoglicht. Recht ist dabei die Einsicht, dass eine Gesellschaft
ibergeordnete Instanzen schaffen muss, wenn sie die in ihr bestehenden Antago-
nismen nicht mehr einer Selbstregulation tiberlassen kann. So erhilt Staatlichkeit eine
doppelte Funktion als neutraler Regulator gesellschaftlicher Konflikte und als Instanz
zur Absicherung gegebener Herrschafts- und Machtverhiltnisse.’s Von daher ist zum
Verstindnis von Rechtssystemen und -ideologien ein Verstindnis des soziookonomi-
schen Umfeldes entscheidend, da so verstindlich wird, in welcher Form das Recht
seine Funktion gegeniiber den Mitgliedern einer Gesellschaft wahrnimmt.

Um die unterschiedliche Entwicklung des Westens und des Mittleren Ostens ver-
stindlich zu machen, wird hier auf die Theorie der asiatischen Produktionsweise und
der so genannten hydraulischen Gesellschaft, welche das Entstehen der orientalischen
Despotien bedingt, zuriickgegriffen. Das Konzept der hydraulischen Gesellschaft
wurde von Karl A. Wittfogel, der in Weimar durch das Frankfurter Institut fiir
Sozialforschung sozialisiert wurde und sich im Kalten Krieg zu einem erbitterten
Gegner der Sowjetunion entwickelte, unter Bezugnahme auf Weber, Marx und
Montesquieu entwickelt.

Ausgehend davon, dass menschliche Gesellschaften sich in einer Auseinandersetzung
mit ihren natiirlichen Bedingungen entwickeln, erkennt Wittfogel die Unterschiede
der Staatsbildung von Europa und dem Orient. In einer lebensfeindlichen Umgebung
erscheint die Abhingigkeit von dem lokal begrenzt verfigbaren Rohstoff Wasser
hoher als in Gebieten mit wesentlich mehr Niederschlag. Von daher ergibt sich die
Notwendigkeit monumentaler Bauprojekte, die auf einer zentralen Planung beruhen.
Orientalische Gesellschaften sind deshalb im Gegensatz zu westlichen Gesellschaf-
ten, welchen Hydroagrikulturen mit regelmiafligem Niederschlag zugrunde liegen,
hydraulische Gesellschaften.

Hydraulisch bedeutet, dass zentral angelegte Wasserverteilungsanlagen errichtet
werden miissen, um eine dauerhafte Struktur zu schaffen, welche die Grundversor-
gung menschlicher Gemeinschaften absichert. Es entsteht »die unbedingte Notwen-
digkeit einer sparsamen und gemeinschaftlichen Verwendung des Wassers (...) im
Orient, wo die Zivilisation zu niedrig und die territoriale Ausdehnung zu groff war,
um freiwillige Assoziationen ins Leben zu rufen, (was) das Eingreifen einer zentra-
lisierten Staatsgewalt erforderlich machte«.*# Die zentrale Koordination der gemein-
schaftlichen Infrastrukturprojekte wird die erste Aufgabe des Staates. Es entsteht eine
existenzielle Abhingigkeit der einzelnen Dorfgemeinschaften von der Zentralgewalt.
Mit den notwendigen zentralistischen Bau- und Organisationsmethoden entwickelt
der hydraulische Staat gegentiber der Gesellschaft ein enormes Aneignungspotential,
welches sich auf ein umfangreiches Berufsbeamtentum stiitzen kann. Die so entste-
henden Organisationsfihigkeiten kann der Herrscher nach eigener Willkiir einsetzen,
wodurch nicht nur Infrastrukturgrofiprojekte, sondern auch groflangelegte Bauten
zur Reprisentation von Macht moglich werden. So ergibt sich ein geschichtliches

13 Agnoli, Johannes, Die Transformation der Demokratie, Freiburg 1990, S. 33 f.
14 Wittfogel, Karl A., Die Orientalische Despotie — Eine vergleichende Untersuchung totaler Macht, Berlin
1977, S. 462.

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © Inhalt.
i ‘mit, fir oder i Generativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

Entwicklungsmodell, das sich von einem deterministischen Phasenmodell nach
europaischen Mafistiben, welches davon ausgeht, dass gesellschaftliche Entwicklun-
gen zwangslaufig die gleichen Stadien wie europiisch geprigte Linder durchlaufen,
verabschiedet hat.”s Ein dezentralistischer Feudalismus, der einzelnen Kommunen
eine politisch relevante Autonomie gewihrleistete, hat sich im Orient nie heraus-
gebildet. Der Feudalismus, als einem absolutistischen Herrscher entgegengesetzte
starke Herrschaftsklasse, bildete in Europa eine wesentliche Quelle des spiter
entstehenden biirgerlichen Foderalismus.™ Die regionalen Reprisentanten der Macht
im Orient hatten dagegen mehr die Funktion von Steuereintreibern als die autonomer
Fiirsten.'7

Einen Feudalismus, der Institutionen entwickelte, um eigene Interessen gegeniiber
der zentralen Macht zu vertreten und durchzusetzen, hat es im Orient nie gegeben.
»Und es war der verstreute Zustand der orientalischen Bevolkerung in selbstgentig-
samen Dorfern (verbunden mit kleiner Landwirtschaft und Hausindustrie), der,
wiederum Marx zufolge, den fortdauernden Bestand des Staates ermoglichte.«'®
Grofiere Stidte entstanden nur an fiir Handel und Warenumschlag geeigneten Plitzen
oder um den Sitz des Herrschers herum. Da die Stidte eine in hohem Mafle auf das
Zentrum hin bezogene Funktion besaflen, konnte sich auch hier, viel schwerer als in
Europa, eine autonome, biirgerliche Stindegesellschaft herausbilden.

Dem sich aus dieser Struktur erhebenden Staat liegt eine dem Westen gegentiber
andere Eigentumsstruktur zu Grunde. Es ist politisch starkes von schwachem
Eigentum zu unterscheiden. Grundsitzlich beherrscht die staatliche Biirokratie das
Eigentum an den strategisch entscheidenden Produktionsmitteln, insbesondere dem
Ackerland. Stidte sind dabei die administrativen und militirischen Stiitzpunkte des
Regenten. Zwar entwickelte sich auch ein vom Staat unabhingiges Eigentum, dessen
Inhaber hatten aber, wenn sie nicht selbst schon mit dem Staat verwoben waren, nicht
die Moglichkeit, sich zu politisch wirkungsmichtigen, unabhingigen Zentren zu-
sammenzuschliefen. Gegentiber der organisatorischen Macht der besitzenden zen-
tralen Biirokratie konnten sich zwar Privateigentimer entwickeln, aber — hiufig
mitbedingt durch ein zentral gelenktes Erbrecht — diese konnten keine organisierte
Macht bilden. Dem orientalischen Absolutismus gelang ein Grad an Zentralisierung,
den die absolutistischen Herrscher Europas nie erreichten. Die herrschende und
besitzende Klasse ist hier die hydraulische Biirokratie.? Durch ihre totale Macht iber
den Einzelnen sind die grundsitzlichen Herrschaftsstrukturen des Orients in einem
wesentlich hoheren Mafe statisch als in der nicht hydraulischen Welt. Zwar kommtes
immer wieder zu einem Wechsel der Cliquen in der Fithrungsebene, die grundsitz-
liche Form der Herrschaft bleibt aber bestehen.

Diese Konzeption von Wittfogel hat einen breiten Anklang in der wissenschaftlichen
Debatte gefunden. Ein wesentlicher Einwand gegen seine Theorie war, er wiirde den
altgriechischen Propaganda-Mythos vom guten Europa und dem bdsen Asien wieder
beleben.>* Personlich war es Wittfogels primires Interesse, sich dem Totalitarismus
entgegenzustellen, so dass sein Buch in der Tat auch als eine politische Abhandlung aus

Witzens, Udo, Kritik der Thesen Karl A. Wittfogels tiber den »Hydraulischen Despotismus«, Heidelberg
2002, S. 66.

16 Wittfogel (Fn. 14), S. 101 ff.

17 Wittfogel (Fn. 14), S. 466.

18 Wittfogel (Fn. 14), S. 462.

19 Wittfogel (Fn.14), S. 115 ff.

20 Dass Staatseigentum in Orientalischen Despotien nicht mit Volkseigentum durch Verstaatlichung, das im
Interesse der Biirger verwaltet wird, zu verwechseln ist, wird in der aktuellen Debatte immer wieder nicht
in ausreichendem Mafle wahrgenommen. So z. B. exemplarisch: Klein, Naomi, Blitter fiir deutsche und
Internationale Politik 1/05.

Toynbee, The American Political Science Review, March 1958, 52:1, S. 195 ff.

“

2

-

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © Inhalt.

‘mit, fir oder i Generativen

191


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

192

der Zeit des Kalten Krieges zu verstehen ist. Die Grundlagen hat Wittfogel bereits
1938 in dem Beitrag »Die Theorie der orientalischen Gesellschaft«, Zeitschrift fiir
Sozialforschung 1938, 9o ff. gelegt. Jedoch stellt er in seiner Analyse auf den Ansatz ab,
die konkrete menschliche Eigentumsorganisation und die Konfrontation mit der den
Menschen umgebenden Okologie als entscheidende Faktoren fiir den Aufbau einer
Gesellschaft zu setzen. Insofern werden in Wittfogels Orientalischer Despotie in
erster Linie unterschiedliche Vergesellschaftungsformen beschrieben.?* Es wird nicht
auf ontologische Stereotypen abgestellt, sondern die Bedingungen totaler Herrschaft
in auflereuropiischen Gesellschaftsformationen werden offen gelegt.

Positiv bezieht sich auf Wittfogel z.B. Samuel Huntington® in seinem »Clash of
Civilisations«.>* Huntington, der Anfang der goer Jahre versuchte, die Konfliktlinien
des 21. Jahrhunderts zu beschreiben, bleibt der bloflen Deskription verhaftet, und es
gelingt ihm kaum, die internen Bedingungen und Bewegungsfaktoren fir das Auf-
einanderprallen der von ihm benannten Kulturkreise zu erfassen.

Fur die Frage nach der moglichen Implementierung und Geltungskraft von Men-
schenrechten in der muslimischen Welt muss im Folgenden geklart werden, in welcher
Form das Recht seine Funktion gegentiber den Rechtsunterworfenen in der hydrauli-
schen Welt ausfillt.

Die politische Schwiche des privaten Eigentums fiihrte zu einer vom Westen unter-
schiedlichen Ausbildung des Verhiltnisses von Subjekt und Staat, was sich insbe-
sondere in der unterschiedlichen Bedeutung von Offentlichkeit in Orient und
Okzident zeigt. Wie schon Marx feststellte, hat eine abstrakte Trennung des Indivi-
duums in eine private und in eine 6ffentliche Sphire in nicht westlichen Kulturkreisen
nicht im gleichen Mafe stattgefunden.?s Diese ist aber die Vorraussetzung dafiir, dass
der Einzelne fiir seine Interessen in einer Form politisch einsteht, die es ithm er-
moglicht, Rechte einzufordern, zu formulieren und Kooperationen zu schaffen, aus
denen eine politische Stirke gegentiber der Herrschaft entsteht. So sind auch Men-
schenrechte nicht gottgegeben oder vorstaatlich, auch wenn sie in historischen Phasen
derart begriindet werden, sondern sie entwickeln sich aus einem Prozess historischer
Kimpfe, die den Menschen in das Zentrum menschlichen Denkens setzen, zwischen
Herrschaft und Unterworfenen und zwischen Mensch und Natur.2¢

Die zentrale Instanz biirgerlicher Staatlichkeit dafiir ist die Offentlichkeit. Eine solche
gibt es auch in den Gesellschaften des Mittleren Ostens. Hier hat sie aber eine zu den
westlichen Gesellschaftsformationen gegensitzliche Funktion und Genese.

In der Ideologie der biirgerlichen Gesellschaft ist die Offentlichkeit die Instanz, in der
das souverane Volk die mafigeblichen Entscheidungen tber sich selbst und seine
Staatlichkeit trifft. Durch Offentlichkeit werden Machtentscheidungen staatlicher
Kérperschaften legitimiert und kontrolliert. In der Offentlichkeit wird zumindest
iber die Form der Reprisentanz der verschiedenen Interessen der Gesellschaft
bestimmt. Das Programm der Aufklirung forderte eine Reprisentanz des Volkes
im Gegensatz zur bloflen Reprisentanz der Macht in der Offentlichkeit. Nach

22 Krader, Larence, Asiatische Produktionsweise, in: Haug (Hrsg.), Historisch-Kritisches Worterbuch des
Marxismus, Band 1, Berlin 1994, S.635.

23 Huntington, Samuel P, Kampf der Kulturen, Miinchen 2002, S. 98.

24 Der in Deutschland viel besprochene, aber wohl wenig gelesene Huntington argumentiert aus einer

konservativ isolationistischen Perspektive. Seine These von den »bloody borders of islam« erregte vor

allem Anstof8. Zu Huntington: Menzel, Ulrich, The West against the Rest: Samuel Huntingtons Rekon-

struktion des Westens, in: Peripherie Nr. 68 1997, S. 61; Zum Verhiltnis Wittfogel/Huntington: Witzens

(Fn.15), S. 71 ff.

Massenzio, Marcello, Ethnologie, in: Haug (Hrsg.), Historisch-Kritisches Wérterbuch des Marxismus,

Band 3, Berlin 1994, S. 927; Marx, Karl, MEW 42, 383 ff.

26 Vgl. Bloch, Ernst, Naturrecht und menschliche Wiirde, Frankfurt 1978; Agnoli, Johannes, Subversive
Theorie, Freiburg 1996.

2

-

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

Vertragstheoretikern wie Rousseau kann zwar der Wille der Bevolkerung einen
Fiirsten bestimmen, dieser steht aber nicht auflerhalb des Rechts, so dass der Staat
selber keinen Eigenwert in dem Sinne besitzt, dass er sich von der Idee her gegen die
Interessen der ihm Unterworfenen stellen kann und darf.

Die Voraussetzung eines fur die Regierung des freien und rechtlich gleichen Subjekts
uber sich selbst derart zentralen Forums sind bestimmte Eigenschaften und Fahig-
keiten des einzelnen Birgers. Er benotigt einen hohen Bildungsstandard, um in der
Lage zu sein, reflektierte Bewertungen von Entscheidungen treffen zu konnen. Um
sich seine Autonomie zu wahren, ist des Weiteren eine gewisse soziale Homogenitit
von Noten, die nach den Vorstellungen der Theoretiker der Aufklirung (Locke,
Hobbes, Rousseau) durch das Recht auf individuelles Eigentum gewihrleistet werden
soll.27 Real hat ein derartiges Ideal von Offentlichkeit in den kapitalistischen Gesell-
schaften des Westens wohl nie existiert.?® Das Verhaltnis von Citoyen und Bourgeois
ist wesentlich fragiler und komplexer ausgestaltet, als dass real alle Biirger einer
antagonistisch aufgebauten Gesellschaft die faktische und soziale Moglichkeit haben,
die ithnen zugesprochenen Moglichkeiten und Rollen real auszufillen.

Im Kampf gegen Absolutismus, Klerus und Feudalitit entwickelte dieser politische
Anspruch aber eine reale Wirkungsmacht in der Strukturierung von Staat und
Gesellschaft. In dieser Auseinandersetzung ergaben sich auch Ankniipfungspunkte
der aufsteigenden biirgerlichen Ordnung an den ausgebildeten Dezentralismus feu-
daler Ordnung und der relativen Entscheidungsautonomie innerhalb der feudalen
Klasse.

Derartige Voraussetzungen fiir Offentlichkeit gibt es in den islamischen Gesell-
schaften des Mittleren Ostens nicht. Nicht der griechische Versammlungsort des
Demos ist das Ideal von Offentlichkeit nahdstlicher Gesellschaften, sondern der
Bazar» Orte fiir groflere Menschenansammlungen sind im Wesentlichen Mo-
scheen.

Auf dem Bazar werden Waren zur Schau gestellt und nicht politische Entscheidungen
getroffen. In der Offentlichkeit des Orients kommt es nicht zur Reprisentanz einer
Interessengruppe oder der Herrschaft gegeniiber dem anderen, um Entscheidungen
zu treffen oder sie legitimieren zu lassen, sondern der eigene Besitz und der eigene
Status werden zur Schau gestellt.

Der Staat war {iber die Kontrolle der natiirlichen Rohstoffe im Besitz von starkem
Eigentum, welches die (Selbst)unterwerfung des Untertans forderte. Demgegentiber
konnen die Untertanen keine politische Autonomie entwickeln, da sie schon mit einer
bloflen Abkehr von der Herrschaft ihre eigene Reproduktion gefihrden wiirden.
Notwendig, um in der Entscheidung des Herrschers positiv berticksichtigt zu werden,
war immer die Zurschaustellung von Loyalitit. Der allgemein zugingliche Raum war
von daher auch nie ein Raum, in dem politische Entscheidungen getroffen wurden. Es
wurde auch nicht der Anspruch darauf formuliert. Das sich zur Schau stellende
Subjekt selbst wiederum wird durch die Prisentation seiner selbst der Kontrolle der
Gemeinschaft unterworfen, welche von der Herrschaft total abhingig ist. Altherge-
bracht ist Offentlichkeit in den islamischen Gesellschaften ein Kontrollmodus fiir das
Subjekt und nicht der Ort, in dem es sich selbst bestimmt oder behauptet.

27 Siehe zu den verschiedenen Konzeptionen von Offentlichkeit grundlegend Arendt, Hanna, vitaactiva oder
vom taglichen Leben, Miinchen 2002; Habermas, Jirgen, Strukturwandel der Offentlichkeit, Frankfurt
1962.

Pohrt, Wolfgang, Der Geheimagent der Unzufriedenheit — Balzac: Riickblick auf die Moderne, Berlin
1990, S. 81 ff.

29 Arendt (Fn.27), S. 190.

)

2

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © Inhalt.
i ‘mit, fir oder i Generativen

193


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

194

Das in der Offentlichkeit zur Schau Gestellte ist das Ich-Ideal einer gesellschaftlichen
Funktion, nicht das selbstbewusste und auch selbstkritische Individuum. Hier greift
auch »das Kernelement der islamischen Tradition, die Pflichtenlehre«3° ein, von
welcher Tohidipur spricht. Thr ist ein individualistisches Rechtsverstandnis fremd.
Das Fehlen eines organisierten und wirkungsmachtigen Biirgertums, das sich das
Verstiandnis von individuellen Rechten und Rechtspersonen zueigen gemacht hitte,
war in den 1950er und 196cer Jahren z.B. fiir die kommunistischen Parteien des
Mittleren Ostens als sikulare politische Krafte in ihren strategischen Entscheidungen
ein Hauptgesichtspunkt, nichtauf einealleinige Ubernahme der Macht zu dringen.s*
Fraglich erscheint bei Zugrundelegung dieser These vom Zusammenhang von Of-
fentlichkeit und Subjektkonstitution, inwieweit sich trotzdem im Mittleren Osten die
Moglichkeit ergeben hat oder ergeben kann, dass das Subjekt Rechte fur sich ein-
fordern kann.

B. Grundlagen islamischer Rechtsideologie

Im Folgenden ist zu kliren, inwieweit das Modell der Orientalischen Despotie auch
heute zum Verstindnis muslimischer Gesellschaften und Rechtssysteme beitragen
kannund welche Rolle der Islam als jingster Offenbarungsreligion in diesem Konzept
spielt.

Keines der Linder des Mittleren Ostens ist demokratisch verfasst. Insoweit es
Parlamente gibt, sind diese einem Herrscher oder einer Instanz wie dem iranischen
Wichterrat — iiber den noch zu sprechen sein wird — unterworfen. Nach dem Arab
Human Development Report 20033* der UN wurden alle arabischen Staaten in den
Skalen zu Lebenserwartung, Prokopfeinkommen, Analphabetismus und schulische
Standards als niedrig eingestuft. In allen diesen Lindern existiert eine ineffektive
biirokratische Struktur. Trotz des Kapitals, das durch die Ausbeutung natiirlicher
Ressourcen in die Region floss, blieb das Einkommen der Bevolkerungsmehrheit
relativ niedrig, wihrend sich die Herrschaftscliquen, wie das Konigshaus Saud,
bereicherten. Zugleich sind diese Lander mit einer Bevolkerungsexplosion und einer
einhergehenden Arbeitslosigkeit konfrontiert, die von der Biirokratie nicht mehr
aufgefangen werden kann.3s

Die Okonomien des Mittleren Ostens sind weniger auf Warenproduktion denn auf
das Ausbeuten von Quellen und die Verteilung des Gewinns unter den Herrschafts-
eliten ausgerichtet. Die grundsitzlich von Wittfogel beschriebene Situation besteht
bei einer gewissen Ausdifferenzierung je nach Land also noch heute.

Technische Modernisierungsschiibe und die Entwicklung in der Tirkei haben zu
Beginn und Mitte des 20. Jahrhunderts in vielen muslimischen Lindern zwar zu der
Herausbildung eines kleinen Biirgertums gefiihrt. Dieses konnte sich aber nie zu einer
das System revolutionierenden Gruppe zusammenschlieflen. Im Mittleren Osten kam
es zu einer Ubernahme westlicher Ideen, die antikolonial gewendet wurden, was
seinen Ausdruck in einem lokalen Nationalismus oder in einem Panarabismus fand.
Der Panarabismus versuchte, islamische Begriffe wie den der Umma, der Gemein-

30 Tohidipur, KJ 2004, S.313.

31 S.dazuz. B. fir den Irak Farouk-Sluggett, Marion/Sluggett, Peter, Der Irak seit 1958 — Von der Revolution
zur Diktatur, Frankfurt 1991, S. 72 f., 117 ff.

32 Arab Human Development Report 2003 (2003) Published for the United Nations Development Pro-
gramme (UNDP). New York: Oxford University Press.

33 Rubin, Barry, The tragedy of the middle east, Cambridge 2002, S. 6.

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

schaft aller Moslems (Umma al islam), sakular als Gemeinschaft der Araber um-
zudeuten (al Umma al-arabiyya), um dabei gleichzeitig den Anschluss an die reli-
giosen Bevolkerungsmassen zu behalten.3+

Umma ist als ein universaler Rechtsbegriff zu verstehen. Er bezeichnet urspriinglich
die Gemeinschaft aller glaubigen Muslime, wobei er sich nicht an den Grenzen
souveraner Staaten orientiert. Unterworfen sind die Mitglieder der Umma unter
die Jurisprudenz Gottes, nicht die einer menschlichen Ordnung. Aus Sicht der Umma
alislam sind auch nicht-muslimische Araber Auslinder bzw. Ungliubige.3s Vergleich-
bar ist die Konzeption von Umma daher eher mit dem ius sanguini der deutschen
Rechtstradition denn mit dem 1us sol der franzésischen und angelsichsischen. Das die
Gemeinschaft verbindende Element ist nicht verwaltungstechnisch, sondern kulturell
definiert. Daher steht sowohl in der deutschen als auch in der muslimischen Tradition
die Gemeinschaft und nicht das Individuum im Mittelpunkt.3¢ Bei der Umma handelt
es sich nicht nur um einen abstrakt spirituellen Begriff, sondern die der Umma
Zugeordneten unterfallen der Entscheidungshoheit religioser Wiirdentrager. Dies
wurde fiir den Westen insbesondere durch den Fall Salman Rushdies demonstriert,
gegen welchen von Ayatollah Khomeini eine Fatwa mit Todesurteil erlassen wurde,
obwohl Rushdie nicht einmal in einem muslimischen Land lebte.s”

Mit dem Scheitern des Uberfalls der arabischen Armeen auf Israel im Sechs-Tage-
Krieg wurde der sich im Panarabismus andeutende Sikularismus im Mittleren Osten
aus islamistischer Sicht in Diskredit gebracht.’® Daraufhin stand der Slogan »Der
Islam ist die Losung« (al-Islam huwa al-hall), der von der institutionell orientierten
Moslembruderschaft aus Agypten geprigt wurde, symbolisch fiir die islamistische
Offensive einer inneren Reformation der arabischen Welt.

Diese Reformationsbewegung ging nicht nur von staatlichen Instanzen aus, sondern
insbesondere von der islamistischen Opposition, die sich seit den zwanziger Jahren
erfolgreich organisierte (so z.B. Muslimbruderschaft, Hisbollah oder Hamas) und
sich tber ein aufgebautes Netzwerk karitativer Einrichtungen verankerte. Dem
gegeniiber zeichnet sich sowohl die Opposition sikularer Krifte als auch die von
einem Reformislam durch eine tiefe organisatorische Schwiche aus.>

Das Ende des Ost-West-Konfliktes, welcher aus der Sicht der moslemischen Welt vor
allem ein interner Konflikt des Westens war, machte die strukturelle Krise des
Mittleren Ostens offenbar. So beschreibt der amerikanische Experte fiir den Mittleren
Osten, Barry Rubin, die Situation nach 1989: »What was taking place in the Middle
East, then, was not much a confrontation of civilisations as something far simpler and
quite common in world history: the determination of elites and systems to survive
>oppositionists< efforts to seize power for themselfes, and reactionary hatred and fear
of what others called >progress«.«#°

34 Milson, Menahem, Reform vs. Islamism in the arab world today; www.memri.de, special dispatch 15. Sept.,
2004.

35 Tohidipur spricht Bassam Tibi die wissenschaftliche Qualitit ab (s. KJ 2004, 306, Fn. 4), ohne sich auch nur
mit einem seiner Argumente auseinanderzusetzen. Auch wenn ein etwas selbstverliebter Schreibstil ab-
schrecken mag, so entkriftet dies nicht die gebrachten Fakten und Argumente. Also seien diese hier zitiert:
Tibi, Bassam, Fundamentalismus im Islam. Eine Gefahr fiir den Weltfrieden?, Darmstadt 2000, S. 60 ff.

36 Kiintzel, Matthias, Jihad und Judenhass —iiber den neuen antijiidischen Krieg, Freiburg 2002, S. 34; Lewis,
Bernard, Treibt sie ins Meer! Die Geschichte des Antisemitismus, Frankfurt 1987, S. 173.

37 Tibi, Bassam, Der neue Totalitarismus — »Heiliger Krieg« und westliche Sicherheit, Darmstadt 2004,
S.70ff.

38 Ebd.

39 Rubin (Fn. 33); Milson (Fn. 34), S. 11; Wiirth (Fn. 7), S. 46 ff.

40 Rubin (Fn. 33), S. 10.

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen

195


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

196

C. Uberblick iiber die Standpunkte der aktuellen Rechtsdebatte der
Arabischen Staaten

Hier setzt die heutige Rechtsdiskussion im Mittleren Osten an.+* Die Frage nach einer
generellen Vereinbarkeit von »dem Islam« mit Menschenrechten ist falsch gestellt.
Menschenrechtsverletzungen der arabischen Regime sind nicht allein auf den Islam
zurlickzuftihren, sondern auch auf das allgemeine despotische Herrschaftsinteresse.
Die muslimische Rechtsordnung der Scharia wird von politischen Akteuren und
Intellektuellen in verschiedener Weise als argumentativer Bezugspunkt genutzt. Die
Rechtsprechung auf Basis der islamischen Scharia fufit nicht auf einem kodifizierten
Recht, weil die Scharia als gottliches Gesetz nur interpretativ durch Deutung des
Korantextes und des Hadith (Uberlieferung des Propheten) ausgelegt werden kann.
Es gibt kein islamisches Rechtsbuch, wie etwa das BGB, namens Scharia.+* Hier sollen
vier generelle Positionen unterschieden werden: a. islamistische Oppositionsbewe-
gungen mit wahabitischer und salafistischer Ideologie, die Menschenrechte als west-
liches Konzept verwerfen, b. der Islam als staatstragende Ideologie, der als Legitima-
tionsgrundlage einer authentischen muslimischen Ordnung gesehen wird, dem im
konkreten ein Menschenrechtsdialog aufgezwungen ist, deren Akteure ihre Macht
aber mit Gewalt verteidigen, c. ein Reformislam, der aus der Scharia Menschenrechte
entwickeln will, und d. Positionen, die eine Durchsetzung der Menschenrechte nur
gegen die Schariaordnung als moglich ansehen.

a) Islamisten: »Der Islam ist die Losung«

Vor dem Aufstieg des Fundamentalismus seit den 1920ern wurde die Scharia nicht als
Staatsrecht verstanden. Aufler einer Funktion der post-eventum-Legitimation poli-
tischer Handlungen der Herrscher diente sie als Zivilrecht auf der kommunitiren
Ebene der Madhahib (konfessionelle Rechtsschulen) und war vorwiegend auf Erb-
schafts- und Eheangelegenheiten beschrinkt.+s Mit dem Scheitern sikularer Ideen in
der arabischen Welt setzte ein Prozess ein, der von dem Historiker Hobsbawn als die
Erfindung von Traditionen bezeichnet wurde.# So wurde der strafrechtliche Teil der
Scharia, sog. Hudud-Strafen, in den Vordergrund geriickt. Hierbei erscheint die
Schariaordnung primir als ein Disziplinierungsmittel und angeblich als authentische
Quelle muslimischer Ordnung. Es wird eine so nie existente Ordnung in die Ver-
gangenheit projiziert, die angeblich bestand, bevor Europa seinen blutigen Siegeszug
um die Welt antrat und den Kolonialismus der arabischen Herrschert durch den
eigenen Uberholte.

Ein Beispiel fiir diese Erfindung von Tradition ist Nigeria, wo die Scharia im Laufe des
Jahres 2000als Strafrecht — zivilrechtlich galt sie in vielen Gliedstaaten schon davor—in
12 von 36 Bundesstaaten im Norden des Landes eingefiihrt wurde.+

Fiir die arme und ungebildete Bevolkerung des Nordens verkniipfte sich die Ein-
fithrung der Scharia mit der Hoffnung auf Gerechtigkeit, der Eindimmung von

41 Fiir den genaueren Aufbau von Scharia, Sunna, Koran und den Haddiths sei auf den sehr informativen
Artikel von Calalettin Kartal (KJ 2003, S.382) verwiesen, der sich mehr auf den ideologischen und
politischen Kontext muslimischen Rechts konzentriert.

42 Tibi (Fn.8), S. 21; Raddatz (Fn. 9).

43 Tibi ebd.

44 Vgl. Hobsbawn, Eric/Ranger, Tarrence (Hrsg.), The Invention of Traditions, Cambridge 1983.

45 Dazu Raddatz (Fn.9).

46 Zum Recht in Nigeria s.: Becker, Heike, Voreheliche Sexualitit und traditionelles Recht in Nordnamibia,
in: Peripherie Nr.65/66 1997, S.157ff.; L Adamu, Fatima, Haushaltsstrategien, Frauen und Sharia-
Gerichtshofe in Nord-Nigeria, in: Peripherie Nr. 95 2004.

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

Kriminalitit, Amtsmissbrauch und dem Ende einer korrupten Justiz. Hudud-Strafen
wie die Amputationen wegen Diebstahls oder Priigelstrafen wurden ohne weit-
reichende nationale oder internationale Proteste vollstreckt. Grofle Aufmerksamkeit
haben dagegen zwei Urteile gegen Frauen erhalten, die wegen auflerehelichen Ge-
schlechtsverkehrs — sie waren nach einer Scheidung schwanger geworden — zum Tod
durch Steinigung verurteilt wurden. Diese Urteile wurden in der Folge aufgehoben.
Obwohl die Scharia-Gerichte explizit in einem Land mit circa §0% Christen nur fir
Muslime gelten sollen, hat deren Einfithrung direkte Auswirkung auf »Unglaubige«.
Geschlechtertrennungbei 6ffentlichen Verkehrsmitteln betrifft Frauenaller Religions-
gruppen;das Verbotvon Alkoholverkaufund Prostitution gefahrdetdie wirtschaftliche
Basis zahlreicher Migranten aus dem Stiden.+” Die Folgen der Einfihrung der Scharia
in Nordnigeria fiir Moslems und Nicht-Moslems zeigt auch, dass die Erhebung des
Islam zur alles umfassenden Ideologie die Trennung von ziviler und offentlicher
Sphire fiir das Subjekt negiert und somit einen totalitiren Anspruch hat.+*

Der Islam drang tiber die transsaharischen Handelswege im Laufe von Jahrhunderten
in Nigeria ein. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts kam es zum Jihad Usman dan Fodios,
der die Islamisierung weiter vorantrieb und in dessen Folge das erste Kalifat errichtet
wurde. Dieses blieb aber politisch schwach, was eine Kolonialisierung durch die
Briten erleichterte. Diese lieflen das Scharia-System teils bestehen, wobei sie den
Schariagerichten verboten, Todesstrafen zu verhingen, Amputationen durchzufihren
und zu steinigen.

Zufolge der neuen, in Nord-Nigeria sehr populiren islamischen Geschichtsschrei-
bung war die Region seit langem im Grundsatz islamisch, und Usman dan Fodio
etablierte einen wahrhaft islamischen Staat, in dem die Scharia so »vollstindig«
implementiert war wie nirgendwo sonst auflerhalb der arabischen Welt. Die Wieder-
einfiihrung des Sharia-Strafrechts heute sei damit ein Ausdruck einer vollstindigen
Entkolonialisierung.+

Diese Erfindung von Traditionen geht einher und fille sich inhaltlich mit einer
Abgrenzung gegeniiber dem Feind, der im gottlosen Westen gesehen wird. Eine
Kernfrage fir die islamistische Opposition ist es, ob ihr Hauptfeind in den eigenen,
nicht islamistischen Despoten des Mittleren Ostens zu suchen ist oder im Westen und
in Israel. Khaled Abou El Fadl, ein islamischer Reformer in den Vereinigten Staaten,
beschreibt, dass zeitgendssische islamistische Intellektuelle den Islam nur »in der
Antithese zum Westen konstruieren statt der Menschheit eine moralische Vision zu
geben. In der Welt, die sich diese Gruppen aufbauen, gibt es keinen Islam; in dieser
Welt gibt es nur den Widerstand gegen den Westen«.s°

Ein Beispiel dafiir aus einer Diskussion mit dem saudischen Scheich Khaled Al-
Khlewi uiber die Gleichheit von Frauen und Minnern: »Some of those who demand
(women’s rights) transfer the experience of European and Western society to here. ...
My dears, sense and logic reject this, let alone religious law. Allah did not create such a
thing as complete equality. ... If in a certain workplace women have no choice but to
mix with men, this is prohibited according to Islamic religious law. Therefore, when
the Western woman left her home and met with men in all places, in factories,

47 Harneit-Sievers, Axel, Jihad vs. Miss World: Politik, Religion und Geschichte in Nigeria, Vortrag vor dem
Zentrum Moderner Orient, Berlin, 22. September 2003, http://www.uni-kassel.de/fbro/frieden/regionen/
Nigeria/harneit.html

48 Zum totalitiren Charakter des Islamismus: Tibi, Bassam, Der neue Totalitarismus — »Heiliger Krieg« und
westliche Sicherheit, Darmstadt 2004.

49 S. Harneit-Sievers (Fn. 47).

so Zitiert nach Emran Qureshi 1. Brief. Der Briefwechsel wurde zwischen Juni und August 2004 gefithrt und
ist erstmals erschienen in der Frankfurter Rundschau vom 4.Oktober 2004. http://www.qantara.de/
webcom/show_article.php/_c-323/_nr-8/i.html.

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen

197


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

198

workshops, in laundromats, in kitchens, in all places, within a few months the results
were bitter: rape cases, abortions, and even in marriage, there was a horrifying degree
of failure because the woman went out to work.«*

b) Die Despoten: »Das freie Wablsystem ist fiir unser Land nicht
anwendbar«?

Durch die derartig organisierte islamistische Opposition gerieten die despotischen
Regime des Mittleren Ostens unter Druck, so dass sie in der Gesetzgebung nachgaben,
um ihren Herrschaftsanspruch zu sichern und ideologisch zu legitimieren. Z.B.
wurden unter Mubarak in Agypten islamistische Gruppen, die seinen Herrschafts-
anspruch in Frage stellten, zunichst brutal niedergedriickt. Soweit sie ihre Feinder-
klarung aber nur nach Auflen richteten, konnten sie eine zunehmende Geltung der
Scharia in der nationalen Gesetzgebung durchsetzen. So wurde 1984 abgeschafft, dass
ein Mann seine Ehefrau um Erlaubnis fragen muss, bevor er eine zweite heiraten
darf.53 Seit den 1990ern ist es in Agypten unter Bezug auf die Scharia méglich,
Muslime, die sich verdichtig gemacht haben, vom Glauben abgefallen zu sein,
Zwangszuscheiden. So wurde der Linguistik-Professor Hamid Abu Zaid auf hochst-
richterlichen Beschluss von seiner Frau geschieden, da es verboten ist, dass eine
Muslimin mit einem Unglaubigen verheiratet ist.s+

Gleichzeitig stehen diese Regime aber auch durch eine Internationalisierung des
Menschenrechtsdiskurses unter Druck, so dass es zu einer Verstaatlichung des
Menschenrechtsdiskurses kam. Dies fand in manchen Lindern in den 1990ern seinen
Ausdruck in der Einrichtung verschiedener Stellen innerhalb von Ministerien.ss
Inwieweit dies Wirkung zeigt oder ob es sich bloff um eine Technik zur Ruhigstellung
der liberalen Opposition und einer gegen die UN gerichteten Nationalisierung der
Menschenrechtspolitik handelt, bleibt abzuwarten.s¢

Die Regime versuchen also, einen Spagat zwischen Verteidigung einer islamischen
Authentizitit und den an sie gestellten Anspriichen von Auflen und den liberalen
Intellektuellen zu vollfithren. Die Scharia ist dabei das Aushangeschild der Verteidi-
gung islamischer Werte gegentiber und fiir den Islamismus.

So verteidigt exemplarisch der saudische Kleriker Said Al-Qahtani die auf der Scharia
basierenden Korperstrafen: »We ask [the Westerners]: >What kind of people do you
defend?<Islamic law defends the innocent and stops the criminal. In the West, it’s the
other way around. They defend the criminal and sacrifice and persecute the innocent.
When the Islamic law chops off a hand, it does so because this hand is criminal . .. This
is a medical principle these days. If a patient had gangrene in his finger, shouldn’t we
chop it off? Is this barbarism? No. Why do we chop it off? Not to be cruel to the
patient, but out of mercy for his whole body.«57 Zugleich wird der Vorwurf doppelter
Standards gegen den Westen erhoben, indem auf Israel verwiesen wird: »Interviewer:
On the other hand those who claim that the application of Islamic punitive law is
barbarism, and I’m talking about our enemies — see what they are doing to people?...
Said Al-Qahtani: Now the Palestinians are being killed daily, and the world is silent.

51 MemriTV, 6/29/2004, Clip No. 137, http://www.memritv.org/Transcript.asp?P1=137.

52 Konig Fahd von Saudi Arabien, zitiert nach: Huntington, Samuel, The Clash of Civilisations, Foreign
Affairs Summer 1993, S. 49.

53 Serauky, Eberhard, Im Namen Allahs. Der Terrorismus im nahen Osten, Berlin 2000, S. 68.

54 Tibi (Fn. 35), S. 105.

55 Z.B. Marokko, Indonesien, Jemen. Seit 2003 auch Agypten und Saudi Arabien, welches unter dem
Eindruck des Irakkrieges auch das erste Mal Kommunalwahlen durchfiihren lieff.

56 Dazu: Wiirth (Fn.7), S. so.

57 MemriTV, 11/24/2004, Clip No. 385, http://www.memritv.org/Transcript.asp?P1=385.

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

Where is the world’s conscience? Where are human rights?«s® Hier zeigt sich die
Notwendigkeit des Kampfes gegen Israel fiir die Eliten der Arabischen Regime, die in
einer Diskussion iiber interne Menschenrechtsprobleme automatisch auf den dufleren
Feind verweisen, um sich so innenpolitisch zu entlasten.s*

Fur die Regime stellt sich, einhergehend mit der Menschenrechtsfrage, die Forderung
nach Demokratisierung. Der ehemalige libanesische Ministerprasident Rafiq Al-
Hariri begegnete dieser auf einer Konferenz in Dubai: »Some claim that Islam and
democracy cannot coexist. This is completely untrue. Islam coexists with democracy
according to rules based on Islamic law. ... Islam has its own way of establishing the
relation between citizens and officials. It also has its own way concerning trans-
parency and accountability. Islam preceded all the peoples of the world in establishing
the principle of shura [consultation] between the ruler and the citizens.« Hier kommt
ein Verstandnis zum Ausdruck, welches einer institutionalisierten Demokratisierung
entgegentritt und sie durch eine Beratschlagung ersetzt. Eine Form einer Demokratie,
die unumschrinkt auf islamischer Ideologie beruht, ist die Islamische Republik Iran.
Zwar ist im Iran eine Form der Gewaltenteilung akzeptiert, aber diese war keine
Verpflichtung fiir die Autoren der Verfassung, daislamische Grundsitze eine derartige
Teilung nicht vorsihen. Die Akzeptanz der Gewaltenteilungist daher lediglich als eine
Aufgabenteilung der Regierung zu sehen. Die Mitglieder des Parlaments werden
durch ein Zulassungsverfahren vor ihrer Wahl auf ihre Gesinnung durchleuchtet.®
Ziel der durch die Verfassung verankerten Herrschaft des Islam im Iran soll es sein,
eine fromme Gesellschaft zu schaffen.® Hierbei wird das Parlament durch den
Wichterrat kontrolliert, nicht von den islamischen Werten abzuweichen. Dadurch
wird eine Islamisierung der Gesellschaft mit einem weitgehenden Herrschaftsan-
spruch tber das Individuum Programm allen staatlichen Handelns.®* Im Iran wird
also »Gottliches Recht« als weltliche Herrschaft, ohne sich zu sikularisieren, posi-
tiviert. Dieses Recht wird dann diktatorisch gegen die eigene Bevolkerung verteidigt.®
Mit dem Scheitern der staatlichen so genannten Reformer im Iran tritt dieses
diktatorische Element immer weiter in den Vordergrund.s+

In diesem Kontext erscheint es, wenn Tohidipur schreibt, dass die Umsetzung gott-
lichen Rechts durch den Wichterrat »nicht die staatliche Gesetzgebung (ersetzt),
sondern ihr einen bestimmten Rahmen (setzt)«,% nicht nur verniedlichend, sondern
als Rechtfertigung eines diktatorischen Regimes. Tohidipur erkennt hier die Legitima-
tionsideologie des Mullahregimes ohne Kritik an.

¢) Reformmoslems: »In the entrance to the aunditorium, some people were
beaten«ss

Die bisher dargestellten Positionen benutzen den Bezug auf die Scharia und musli-
misches Recht also zur Errichtung einer allumfassenden Ordnung, die sich im Zweifel
gegen individuelle Rechte des Subjektes richten. Demgegentiber versuchen aber auch

58 Ebd.

59 Vgl. Rubin (Fn.33), S. 8 ff.

60 Wahdat-Hagh, Wahied, »Die Islamische Republik Iran« — Die Herrschaft des Islam als eine Spielart des
Totalitarismus, Miinster 2003, S. 264.

Madani, Seyyed Jalaloldin, Hoquqe Assassi dar Jomhuriye Iran, Hakemiat, Welayate Faqih, Qoweye
Hakem, IT (Verfassungsrecht in der Islamischen Republik Iran, Herrschaftssystem, (Fiihrer), herrschende
Gewalt), Band II, Teheran 1990, S 1.

62 Wahdat-Hagh (Fn. 60), S. 282 ff.

63 Ebd., S.250.

64 Rubin (Fn.33), S.117ff.

65 Tohidipur, KJ 2004, S. 310.

66 Der Zuruf eines Studenten der Universitit Teheran zu dem so genannten Reformer Khatami, als dieser

6

-

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen

199


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

200

vereinzelte muslimische Intellektuelle, die Scharia als Quelle von Menschenrechten zu
nutzen. Es gibt fiir diese Individuen, die keine gemeinsam tbergreifende Ideologie
haben, auch keine z. B. den Muslimbriidern vergleichbare Organisation. Oft werden
sie von ihren Herkunftsstaaten behindert oder verfolgt, und sie sind starkem sozialem
Druck durch fundamentalistische Bewegungen ausgesetzt.” Auch das Urteil, aus dem
Ausland gesteuert zu werden oder ein zionistischer Agent zu sein, schrankt sie in threr
Arbeit ein.

Diese reformorientierten Moslems sind sich mit den Fundamentalisten in der Analyse
der Schwiche und Krise der islamisch gepriagten Welt einig. Auch sind sie der Politik
des Westens gegeniiber oft kritisch, so dass auch sie die doppelten Standards westlicher
Wahrnehmung angreifen. Sie streben aber eine historische Einordnung der religiésen
Texte in ihre jeweilige Zeit an und negieren somit die Existenz eines ontologischen, in
seinem Wesen unabinderlichen islamischen Gesetzes. So veroffentlichte der Tunesi-
sche Universititsdozent Dr. Iqbal Al-Gharbi: »The demand to implement Shari’a
today is absurd and ill-intentioned. It indicates its supporters’ ignorance both of
Islamic history and of the aims of Shari’a. The Prophet Muhammad did notimplement
Shari’a fully because (Shari’a) was not revealed to him all at once but gradually, over
more than 20 years, in response to problems that arose with the organization of the
new nation and in response to the challenges (posed) by the Children of Israel in Al-
Madina...The flaw (in understanding Shari’a) lies in the reliance on a literal reading of
the Koran and Sunna, instead of an allegorical and rational reading that sets the best
interests of the nation over the texts of its heritage — as did the best of (our) ancient,
righteous patriarchs who made us a nation among the advanced nations, that set logic
above tradition and placed the best interests of flesh and blood man over the rituals of
their forefathers.«5®

Diese Reformmoslems sehen sich drei Fronten gegentiber: die arabischen Regime, die
Islamisten und die Globalisierung. Gegen diese Positionen mochten sie aus der Scharia
Abwehrrechte konstruieren, indem sie die eigentliche, der Zeit angepasste Scharia,
implementieren. So wird versucht, den Islam als Ideologie zu schiitzen. Diese Position
versucht z.B. die Kairoer Dozentin Heba Raouf Ezzat in einem Briefwechsel mit
Emran Qureshi von der Harvard Universitit deutlich zu machen: »Die Scharia ist der
ideale Weg, um Menschenrechte zu verwirklichen. Verst6fle gegen Menschenrechte in
muslimischen Lindern, deren Regime von westlichen Alliierten unterstiitzt werden,
haben nichts mit der Scharia zu tun. (...) Fiir (die Islamisten) stellte der Staat das Mittel
dar, mit dem die Gesellschaft und die Religion umgeformt werden (konnte). Um eine
islamische Renaissance zu erreichen, versuchten sie den Staat zu kontrollieren. (.. .)
,Scharia< bedeutet Weg. Dieser umfasst Glauben und Moralitit fiir ein Individuum,
wie auch rechtliche, wirtschaftliche und soziale Rahmenwerke, um das Leben einer
Gesellschaft zu regeln. (...) Sie kann weltweit eine egalitire Kraft fiir demokratische
soziale Gerechtigkeit sein.«% Dass Heba Raouf Ezzat »kann« statt »ist« benutzt,
zeigt, dass ihr bewusst ist, dass die Scharia dies alles heute nicht ist. Hier wird die
Scharia also zur Grundlage einer politischen Utopie. Heba Raouf Ezzat fahrt fort: Ich
»betrachte (die Scharia) als eine Losung. Diese umfasst die 6ffentlichen und privaten

unter Buh-Rufen versucht zu erkliren, warum die Reformen im Iran erfolgreich sind und warum diese auf
keinen Fall durch eine Volksbewegung durchgesetzt werden diirfen, sondern eine staatsinterne Angelegen-
heit bleiben miissen; www.memritv.org, Clip 401, http://www.memritv.org/Transcript.asp?P1=401.

67 Milson (Fn.34), S.11.

68 Al-Gharbi, Igbal, Shari’a Must Not Be Implemented Today, www.metransparent.com. Ebenfalls: http://
www.memri.org/bin/articles.cgi?Page=subjects& Area=reform&ID=SP;9504

69 Briefwechsel zwischen Heba Raouf Ezzat und Emran Qureshi. Der Briefwechsel wurde zwischen Juni
und August 2004 gefithrt und ist erstmals erschienen in der Frankfurter Rundschau vom 4. Oktober 2004,
http://www.qantara.de/webcom/show_article.php/_c-323/_nr-8/i.html.

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

Sphiren und basiert auf zivilen und individuellen Werten. >Zivile Tugend« wird in
zukiinftigen Manifestationen des Islams zentral bleiben.«7°

d) Sikularismus: »You are driving us crazy with your fatwas.«

Demgegentiber gibt es Positionen, die derartige Versuche, die Scharia umzudeuten
und sie auf ihren »wahren«und humanitiren Kern zuriick zu fithren, als realititsfremd
und als letztlich mit dem Islamismus in bestimmten Argumentationsstrukturen
kompatibel zuriickweisen. So antwortete Emran Qureshi auf den Brief aus Kairo:
»Mir scheint, dass die Realitit in unserem Briefwechsel noch nicht ganz angekommen
ist. Die heute praktizierte Scharia illustriert Ungerechtigkeit und verneint mensch-
liche Freiheiten. (...) Die existierende Scharia nahrt sich vor allem mit Idealen der
Salafi und Wahhabi-Ideologie. (.. .) In meinen Augen ist die Gewalt in erster Linie das
Produkt einer erstarrten und globalisierten Salafi- und Dschihadi-Ideologie. Dieser
islamistischen Globalisierung miissen wir widerstehen.«”* Die zentrale Forderung ist
die Beschrinkung des Islam auf eine personliche und private Sphire.
Weitergehende Standpunkte sehen aber darin eine Verinderung, die nach den An-
spriichen aller muslimischen Schulen ein Ende des Islam in seiner heutigen Form
bedeuten wiirde.”

Als ein grundsitzliches Problem der Reformmoslems wird gesehen, dass sie im
Grundsatz nicht bereit sind, Koran und Sunna in Frage zu stellen und so immer Gott
vor die menschliche Vernunft setzen. Auf diese Weise wiirden sie die Geschichte des
Islam und der Araber schonen, da sie in verlogener Weise, aus Furcht gegeniiber
fremden Einflissen, nur auf Quellen der eigenen Geschichte verweisen und auch sie
Demokratie und Menschenrechte in die islamische Vergangenheit projizieren wiir-
den. Schon das Verbot des Religionswechsels, welches durch die islamischen Schrif-
ten mit Strafe belegt sei, zeige die grundsatzliche Verachtung islamischer Ideologie
fur die Rechte und Entscheidungsfreiheit des Einzelnen. Durch den Versuch des
Islam, als Rechtsreligion jeden Lebensbereich des Individuums zu regeln, spreche sie
dem Menschen immer eine eigene Entscheidungsfreiheit ab. Dieses Konvolut von
Regeln habe in der arabischen Welt immer zu Bigotterie und innerer Zerrissenheit
gefiihrt. Demgegentiber habe der Islam als dominante Religion in seinen Interpre-
tationen einen totalitiren Charakter entwickelt.”s Da Rechte immer nur in der
Verbindung mit Pflichten gesehen werden, sei auch der rechtlos, der den Pflichten
nicht nachkommt. So neigten muslimische Theoretiker zu einem totalitiren Volun-
tarismus.”+

Da es keinen institutionalisierten Islam gebe, der wie der Papst ein Deutungsmonopol
hitte, wird der Islam von dieser Perspektive als ein beliebig fullbares Gefafy gesehen,
welches dazu dient, Kontrolle tiber Abweichende zu erlangen.”s So entgegnete die
agyptische Journalistin Farida Shubaishi auf Zensurforderungen des ehemaligen
Prisidenten der Al-Azhar Universitit in Kairo bei Liebes- und Sexszenen im
agyptischen Fernsehen: »You want a society that exists only in your mind. You
want dogmatic people, whom you create according to your understanding of Islam.
(...)You say one thing while other respected Sheiks present a contradictory ruling, and

70 Briefwechsel 2. Brief von Heba Raouf Ezzat (Fn. 70).

71 Briefwechsel 2. Brief von Emran Qureshi (Fn. 70).

72 Warraq, Ibn, Warum ich kein Muslim bin, Berlin 2004, S. 262.

73 Warraq (Fn. 72), S. 253 ff.

74 Mayer, Ann Elizabeth, Islam and Human Rights, Boulder 1991, S. 62 1.

75 Dies fiihrt sogar dazu, dass der irakische Ayatollah Sistani ohne weitere Begriindung nicht nur Kiissen in
der Offentlichkeit, sondern auch das Schachspielen verbietet: www.sistani.org.

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen

201


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

202

others present rulings that are different. You are driving us crazy with your
fatwas.«7¢

D. Schlussbemerkung: Wider den Verrat der Intellektuellen

Tohidipurs Argumentation geht an den Realititen des Mittleren Ostens vorbei. Er
erwihntin keinem Wort auch nur ein Problem des politischen Islam heute. Reflexartig
weist er nur jede Kritik am Islam als Projektion des Westens ab. So ibernimmt er
Argumentationsmuster von Islamisten, die sich vor Selbstkritik immer durch Verweis
auf die Vorurteile des Westens immunisieren. Dass er nicht mit einem Wort die
Diskriminierung von Frauen durch die gelebte islamische Ideologie und Praxis
erwihnt, und dass auch die Korperstrafen der Scharia unerwihnt bleiben, zeigt,
dass er selbst nur ein Bild des Islam in den Mittleren Osten projiziert. Dabei bleibt ein
Menschenrechtsverstindnis, welches die Anerkennung subjektiver Rechte als not-
wendige Grundlage sozialer Rechte begreift, auf der Strecke. Durch eine atavistische
Zuriickweisung von Kritik islamischer Ideologie und muslimischer Gesellschaft ist
niemandem geholfen — weder im Westen noch im Mittleren Osten. Tohidipur verliert
so zugunsten eines vermeintlichen Antirassismus Universalitit und Menschenrechte
aus den Augen. Diese falsch verstandene Abwehr eines Eurozentrismus fihrt — wenn
vielleicht auch nicht zwangsliufig — zu einem Verrat der Intellektuellen gegeniiber
reaktiondren Bewegungen, Tyrannen und einer Kultur des Todes.

Die gesellschaftliche Krise der arabischen Welt ist heute derart offenbar, dass auch
Kritiker der aktuellen westlichen Politik die Reform- und Revolutionsreife des
Mittleren Ostens anerkennen miissen, um zumindest die hausgemachten Probleme
in den Griff zu bekommen. Ob hier eine humanisierte Interpretation der Scharia
gegenuber einer umfassenden Sakularisierung ausreicht, wird aus hiesiger Perspektive
bestritten. Aktuell ist die islamische Reformation des Mittleren Ostens nicht mit der
stidamerikanischen Befreiungstheologie zu vergleichen, sondern sie ist Ausdruck
einer ideologischen Offensive von Islamofaschisten und Diktatoren. Die Frage ist:
Inwieweit lasst man sich auf eine feilschende Debatte mit Islamisten ein? Ist es ein
Fortschritt, wenn im Iran ein minderjédhriges Midchen fiir vorehelichen Sex gehenkt
statt gesteinigt wird? Ist es ein Fortschritt,”” wenn in Nigeria eine Frau, die mit ihrem
Ehemann zehnmal am Tag Sex gegen ihren Willen haben musste, nach dem Urteil eines
Schariagerichtes sich nur noch viermal am Tag hingeben muss?

Unabhingig von einer Bewertung des amerikanischen Vorgehens im Irak, kann auch
von einem neuen Irak aus fiir den Mittleren Osten eine chancenreiche Perspektive
ausgehen. Ein von Irakern durchgefiihrtes Verfahren gegen Saddam Hussein und seine
Schergen, die in Abu Ghraib Schiiten und Kurden iiber Jahrzehnte still und heimlich
zu Tode folterten, konnte zeigen, dass despotische Herrschaft auch im Mittleren
Osten nichts Ewiges ist. Die erste demokratische Abwahl einer kiinftigen irakischen
Regierung in den zweiten Wahlen konnte der gesamten muslimischen Welt zeigen,
dass Konig Fahd Unrecht hat. Und der kurdische Nordirak konnte der Nukleus einer
foderalen Ordnung sein. Der Islam wiirde dabei eine genauso grofie Rolle spielen wie
2004 der Ramadan in der nordirakischen Stadt Sulaimaniyah:”® Keine.

76 Memritv, 11/27/2004, Clip No. 398, http://www.memritv.org/Transcript.asp?P1=398.

77 Wie dies gegeniiber dem Autor von einer deutschen Entwicklungshelferin, die sich fiir frauenfreundliche
Koranauslegung einsetzt, geduflert wurde.

78 Abdullah, Azeez Mahmood, Northern City Has Little Time for Fast, Iraqi Crisis Report, 29 Nov o4 Nr. 92,
http://www.iwpr.net/index.pl?archive/irq/irq_92_4_eng.txt.

216.73.218.36, am 18.01.2026, 18:25:24. © In
i ‘mit, fir oder i Generativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2005-2-187

