10. Der Ungeist der Verdauung
Gastrologische Rekonstruktionen

von Anderem-Selbst-Verkdrpern

Wenn wir essen, nehmen wir Nahrung auf und verleiben sie uns ein —
heif’t es. Doch ist dieses alltigliche Geschehen - tiefer gedacht — etwas
komplizierter.! Die Rekonstruktion der faszinierenden Komplexitit des
tief im menschlichen Innenleben sich abspielenden Geschehens der
sVerdauung« kommt nicht ohne einen gewissen gastrosophischen Tief-
sinn aus. Um ein bis zwei der wertvollen und geheimnisvoll funkelnden
Fundstiicke, die dieser Tauchgang in die unvorstellbaren Tiefen unseres
Inneren — dieser dunklen und unbekannten Unterwelt des menschlichen
Selbst? — zu Tage fordert, gleich vorweg vorzuzeigen: Gemif eines gastro-
logischen Verstindnisses dieser Dinge miisste es heifden: Wenn wir essen,
werden wir eins mit dem Gegessenen.

Es ist bezeichnend fiir das vorherrschende, physiologische Erndhrungs-
verstindnis, dass wir die Komplexitit des permanenten und dartiber hi-
naus uniiberschitzbar folgenreichen, wirklich metaphysischen, nimlich
physisch-metabolischen Einflusses des Essens auf den menschlichen
Kérper — und seinen Geist — durch die geldufige Rede von der sNahrungs-
aufnahme< oder der >Einverleibung« verdringen, verniedlichen, verfeh-
len, jedenfalls falsch denken. Auch die alltagssprachliche Reduktion des
Gegessenen auf ein blofles Mittel — Nahrungsmittel, Lebensmittel — sorgt
fiir eine unsachgemifle Denkweise und {iber diesen irrefithrenden Weg

1 | Ich kniipfe hier an einen Gedankenaustausch mit Anke Haarmann an, siehe:
dies., Assimilation des Anderen. Verdauung im interkulturellen Vergleich.

2 | Tiefere archaologische Einblicke in diese »unmdégliche Welt« bietet: Denker,
Vom Geist des Bauches. Fiir eine Philosophie der Verdauung.

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

304

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

fur ein gefihrliches Unwissen dariiber, was es heifét, ein — essender —
Mensch zu sein und das tigliche Welt-Essen als essenziellen Lebens- und
Selbstzweck — unserer Essistenz — zu verstehen.

Dieser verbreiteten und kaum kritisch hinterfragten Redeweise zu-
folge ernihrt sich der Mensch, indem er in einer einseitigen >Zufuhr<
von auflen nach innen >Nihrstoffe< aufnimmt. Die von auflen zugefiihr-
ten und aufgenommenen Nihrstoffe sollen ihrerseits aus >Kalorien< be-
stehen, die in uns >verbrennt< werden. Durch den Verbrennungsprozess
werde aus der Nahrung >Energie< gewonnen, die den Kérper als Ver-
brennungsmotor antreibe. Der iiblichen Vorstellung nach wird der durch
Nihr- und Brennstoffzufuhr sich selbst erhaltende Kérper als Maschine
gedacht — gleichsam als Auto, worin das autonome Selbst tiglich sich
fortbewegt, um seine eigentlichen Bestimmungen zu verfolgen. Nur zwi-
schenzeitlich wird kurz pausiert, um — selbstverstindlich auf die Schnelle
und unterwegs — die verbrauchte Energie nachzutanken. Daher erstaunt
es wenig, wenn heute Tankstellen als Fast-Food-Versorgungszentralen
dienen und Schnellrestaurants wie Tankstellen funktionieren.

Die verbreitete fastfoodphilosophische und ernihrungsphysiologische
Denkweise abstrahiert von der konkreten Bedeutung sowohl des Essens
im Ganzen als auch des Gegessenen im Besonderen. Doch das Gegessene
wird nicht blof innerlich aufgenommen, sich einverleibt und in einem
Verbrennungsprozess zum Verschwinden gebracht. Sich zu ernihren
bedeutet ganz konkret fiir jeden Menschen — fiir das Subjekt, wie man
in der Philosophie auch sagt — tagtiglich, >Anderes« leiblich zu integrie-
ren und es zu verkérpern — verkérpern zu miissen. Die facettenreiche und
weitreichende Wirklichkeit eines solchen (wohlvollen oder iiblen) Ande-
res-Selbst-Seins gedanklich zu durchdringen, setzt die gastrosophischen
Grundkenntnisse einer entsprechend sachgemifien — anthropologischen
oder, genauer, gastrologischen — Subjekttheorie voraus.

KuRzER AuSBLICK IN EINE NEUE WELT:
DAS MENSCHLICHE MIKROBIOM

Obgleich ein umfassendes Verstindnis der komplexen Zusammenhin-
ge noch aussteht, werden seit einigen Jahren wichtige Forschungen und
Entdeckungen zur Metaphysik des Erndhrungsprozesses und des Magen-
Darm-Traktes gemacht, die der angesprochenen herkommlichen Ideolo-

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

gie (der menschliche Korper als Maschine, Essen als Nahrungsmittel und
Nihrstoff, physiologischer Metabolismus der Verbrennung) widerspre-
chen. Verdauung und Ausscheidung: Diese Funktionen des Darms sind
wohl jedem bekannt, doch der Darm leistet noch viel mehr. Viele Men-
schen sind wenig mit der Tatsache vertraut, dass sich in unserem Darm
ein grofRer Teil, ja sogar der grofte Teil unseres Immunsystems befindet.

Bereits von der Biologin und Okofeministin Danna Haraway wur-
de jiingst eine innovative Dekonstruktion unseres Verstindnisses des
menschlichen Immunsystems unternommen, leider ohne systema-
tischen Bezug zur Erndhrung und Verdauung.’ Haraway macht das
vorherrschende Koérperbild zum Ausgangspunkt, um tiiber »unsere
Menschlichkeit angesichts einer Welt von Anderen« nachzudenken. Thre
weitreichende Konzeption einer ckologischen Netzwerktheorie des post-
modernen »semi-permeablen Selbst« aufzugreifen, wiirde freilich den
Rahmen sprengen; hier muss der Hinweis auf die Feststellung geniigen:
»The hierarchical body of old has given way to a network-body of truly
amazing complexity and specificity.«*

Ein Pionier dieses neuen gastroenterologischen Diskurses, der Neuro-
biologe Michael Gershon, fand heraus, dass sich im Bauch des Menschen
sogar ein zweites Gehirn versteckt.’ Seine lehrreiche Expedition in das
Zentrum unseres Korpers — unseres Seins — fithrte zu einer spektakuli-
ren Entdeckung: Unser Bauch — unser Gastros — besitzt ein selbststindig
funktionierendes Nervensystem, das iiber sehr viel mehr Neuronen ver-
fugt als das zentrale Nervensystem unseres Gehirns (oder Logos). Logi-
sche Entscheidungen »aus dem Bauch heraus« fallen also nicht ganz ohne

3 | Ein programmatischer Bezug von Haraways Philosophie zu gastrosophischen
Themen wird beispielsweise hergestellt in: Myerson, Donna Haraway and GM
Foods.

4 | Haraway erlautert dazu (225): »Immunity can also be conceived in terms of
shared specificities; of the semi-permeable self able to engage with others (hu-
man and non-human, inner and outer), but always with finite consequences; of si-
tuated possibilities and impossibilities of individuation and identification; and of
partial fusions and dangers. The problematic multiplicities of postmodern selves,
so potently figured and repressed in the lumpy discourses of immunology, must
be brought into other emerging Western and multi-cultural discourses on health,
sickness, individuality, humanity, and death.«

5 | Gershon, Der kluge Bauch: die Entdeckung des zweiten Gehirns.

, 00:41:41. Access -

305


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

306

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Vernunft — allerdings einer anderen Vernunft und vielleicht auch einer
Vernunft des Anderen.

Unser zweites Gehirn nimmt stindig gastrologische Unterscheidun-
gen vor, die entweder einem >klugen Bauch< oder Menschen mit einem
»Gastro-Ungeist« entsprechen. Was (nebenbei bemerkt und zusitzlich
zu den folgenden Argumenten) die Unhaltbarkeit des metaphysischen
Korper-Geist-Dualismus der traditionellen Subjekt-Objekt-Philosophie
aus einer eher unerwarteten Perspektive belegt. Einige vorurteilsfreien
Querdenker und Gastrokritiker hatten sich ohnehin schon von der gastro-
sophischen Intuition leiten lassen und die Verdauungsaktivititen fiir sich
entdeckt: »Denn der Darm hat auch die Aufgabe, Gutes von Ungutem zu
trennen, Wertvolles aufzunehmen, aber Unerwiinschtes fernzuhalten.«®

Diese wissenschaftlich bislang vernachlissigte — ebenso geistige wie
moralische — Wirklichkeit st6ft neuerdings auf ein grofles Interesse der
Allgemeinheit. Eine Publikation, in der eine junge Medizinstudentin
ihrer Leserschaft den Darm erklirt, wird zu einem Uberraschungserfolg
und verkauft sich millionenfach.” Zu Recht. Denn es stellt sich heraus,
ob wir krank sind oder gesund, diinn oder dick, positiv oder negativ ge-
stimmt, und mithin, welche Entscheidungen wir treffen, hingt mafigeb-
lich von unseren Darmbakterien und deren klugen oder unverniinftigen
Schwarmintelligenz ab.?

6 | Grimm, Aus Teufels Topf. Die neuen Risiken beim Essen, 48. Die zahlreichen
Studien, die allein der umtriebige »Food Detektiv« Hans-Ulrich Grimm in den letz-
ten Jahren ins Licht gerlickt hat, belegen eine vielen von uns bislang verborgene
Wahrheit: »Fiir immer mehr Menschen wird der Besuch im Supermarkt zu einem
Gesundheitsrisiko. Zwischen fiinf bis flinfzehn Prozent der Bevdlkerung gelten als
Nahrungsmittel-Allergiker. Allergologen schétzen, dass rund 30 Prozent der Deut-
schen an neuen Formen von Allergien oder»Intoleranzen«leiden. Das wird oft nicht
erkannt, weil bis zu 90 Prozent dieser Reaktionen nach Expertenschatzungen als
verzdgerte Uberempfindlichkeit oder maskierte Allergie auftreten. Oft wird das
Essen nicht als Ursache erkannt.« Grimm, Die Suppe liigt. Die schéne neue Welt
des Essens, 145.

7 | Enders, Darm mit Charme: Alles iiber ein unterschatztes Organ.

8 | Mayer, Das zweite Gehirn: Wie der Darm unsere Stimmung, unsere Entschei-
dungen und unser Wohlbefinden beeinflusst; Vgl. Beckmann/Riiffer, Mikrokolo-
gie des Darms. Grundlagen, Diagnostik, Therapie.

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

Die Hauptaufgabe der Mikroorganismen des menschlichen Verdau-
ungssystems ist es, unser Essen umzuwandeln in etwas, was fiir den
Korper-Geist nutzbar ist. Ohne der symbiotischen Lebensgemeinschaft,
die unseren Darm mit hunderten unterschiedlichen Arten (Spezies)
umfassenden Biodiversitit bevolkert, flofle vieles von unserer Nahrung
komplett ungenutzt durch uns hindurch und ginge als wertvolle Stoffe
verloren. Von den sogenannten Ballaststoffen — was der vitalen Bedeu-
tung dieser wertvollen Ressourcen nicht gerecht wird — werden manche
tatsdchlich wieder ausgeschieden, wie wir sie aufgenommen haben und
gleichsam als nutzloser Ballast behandelt. Doch der grofite Teil dieser
Kohlenhydratpolymere und Polysaccharide kann durch Fermentation ver-
wertet werden, d.h., sie werden im Dickdarm durch Enzyme und Mikro-
organismen in anthropo-logische Verbindungen und Einzelbestandteile
zerlegt. Diese Daten im wahrlichen Sinne des Worten (lat. datum = das
Gegebene) werden tiber die Darmschleimhaut aufgenommen und stehen
uns dann als In-Formationen — als Energiequelle, neue Bausteine oder
Ersatzteile und neue Wirkkrifte — zur Verfiigung, werden etwa in der
Leber zur Glukosesynthese eingesetzt oder zu Fettsiuren metabolisiert
— um hier nur einige Verwendungsweisen und gastrische Informations-
tibertragungen anzudeuten.

Leider geht es diesen Winzlingen durch unsere gegenwirtige Lebens-
weise ziemlich schlecht. Falsche Ernihrung, iiberdosierter Antibiotika-
Einsatz (in der Massentierhaltung und der Glyphosat-Landwirtschaft)
und eine iibertriebene Lebensmittelhygiene machen das gesundheitliche
Gleichgewicht unseres leiblichen Selbst zunichte und kénnten damit
auch hinter verschiedenen >Zivilisationsleiden< stecken — von Allergien
und Autoimmunerkrankungen bis hin zu Adipositas, Depressionen,
(Darm-)Krebs und neurodegenerativen Gehirnschidigungen. Bei Befra-
gungen geben eine zunehmende Zahl von Menschen an, von mindestens
einer Lebensmittelunvertriglichkeit betroffen zu sein. Intoleranz hervor-
rufende Gluten, Laktose, Histamine, Eiweifde, Niisse sind dabei noch die
nattirlichsten Allergene und — anders als unzihlige kiinstliche Zusitze,
Stabilisatoren, Sdureregulatoren, Farb- und Konservierungsstoffe — eher
bekanntere Problem-Nahrungsmittel, gegen die heute immer mehr Kor-

, 00:41:41. Access -

307


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

308

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

per rebellieren und sich auf die eine oder andere, oft unbeachtete Art zur
Wehr setzen.’

ZUR GASTROLOGIE DES SUBJEKTS:
HEGEL VON HINTEN LESEN

Eine kaum tiiberschitzbare, doch wenig wahrgenommene Instanz der
theoretischen Rechtfertigung (der Vorgeschichte) des modernen Ernih-
rungsdenkens und dessen metaphysischen Stoffwechselverstindnisses
ist die Philosophie von Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Mit Blick auf das
Nahrungsgeschehen entwickelte er ein Verstindnis der menschlichen
Natur — des leiblichen Selbst —, das althergebrachte und immer noch gin-
gige Vorstellungen auf den Begriff bringt. Begeisterte Hegelianer sind
sogar der Meinung: »Hegels Uberlegungen zur logischen Struktur des
Metabolismus sind faszinierend.«!

Jedenfalls lohnt es sich noch heute Giber die bloRe Bewunderung hi-
naus in eine kritische Auseinandersetzung mit diesem unbestreitbaren
GroRRdenker zu treten. Der einflussreiche Philosoph legte zu Beginn des
19. Jahrhunderts im Kontext seiner beanspruchten (allesumfassenden)
Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften eine spekulative Dialek-
tik des »Erndhrungsprozesses« vor. Mit der idealistischen Intention, die
damals aufkommende und rein naturwissenschaftliche Physiologie in
einer spekulativen Metaphysik oder »Weltgeist«-Philosophie der Natur zu
fundieren, ist der Grundgedanke der Hegelschen Erndhrungsphilosophie
atemberaubend: Das metabolische Geschehen — oder doch eher der Geist
—der Verdauung wird als »die Konstituierung der Subjektivitit« begriffen
und in dieser gastrischen Subjektkonstitution das reale Seinsprinzip des
menschlichen Selbst erkannt."

Dabei setzt der Idealist den Verdauungssprozess mit dem gesamten Er-
nihrungsprozess gleich. Kulturelle, 4sthetische, politische, agrarische Fak-

9 | Sonnenburg/Sonnenburg, Der gute Darm: Was er wirklich braucht, um uns ge-
sund zu erhalten. Das Neueste aus der Mikrobiom-Forschung.

10 | Hosle, Hegels System. Der Idealismus der Subjektivitdt und das Problem der
Intersubjektivitat, 411.

11 | Hegel, Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften, 491; im Folgen-
den zitiert als »Enzyklopé&die«.

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

toren kommen nicht in den Blick. Anhand des gastrointestinalen Prozesses
werde ersichtlich, so Hegel, dass sich der Mensch trotz des unaufhérlichen
Stoffstroms von auflen, der durch das Gegessene in ihn eindringt und ihn
von innen ausfillt, als »Individuum bewihrt und sich durch Negation des
Anderen als Subjektivitit, als reales Fiirsichsein setzt« (ebd.).

Schon mit diesen wenigen Worten liefert Hegel alle wesentlichen Be-
stimmungen jener rationalistischen Anthropologie des autonomen Sub-
jekts, die noch dem heutigen Ernihrungsbewusstsein zugrunde liegen
und dieses philosophisch begriinden. Hegels Theorie besagt, dass wir
uns die aufgenommene Speise, den Speisekérper als Fremdkorper einver-
leiben, und dass im Akt des Essens dieses Fremde und ganz Andere ne-
giert wird. Nicht indem das Selbst dieses Andere als den eigenen Leib real
verkorpert; Hegel will es andersherum: Im Negieren des Einverleibten
als etwas dem Selbst AuRerlichem bleibe sich das Individuum als Selbst
gleich. Nur durch diese restlose Negation des Essens wiirde unsere Identi-
tit — die Selbst-Gleichheit als reine, von allem AuRerlichen und Anderen
unabhingige, fiir sich seiende, autonome Subjektivitit — hergestellt. Ent-
sprechend beinhalten die wesentlichen Bestimmungen der traditionellen
rationalistischen Anthropologie, wie sie von Hegel mustergiiltig prisen-
tiert wird, die Primisse, dass sich das Selbst ausschlieflich durch die not-
wendige Negation des Anderen am Leben erhilt. Kurz: Es wird behauptet,
das menschliche Selbst- oder Fiirsichsein vernichte in der Angleichung
jedes Anderssein.

Mit diesen Bestimmungen bezieht sich Hegels Theorie der Ernih-
rung sowohl auf die anthropologische Frage, was die Natur des Menschen
ist, als auch auf die existenzielle und mithin ethisch relevante Frage, wie
sich das menschliche Selbst, das physische Subjekt als Leibkérper und
Korpergeist, konstituiert. Zugleich wird die Ernihrung in den Kontext
einer Theorie und einer Ethik des Anderen und dessen Verhiltnis zum
Selbst gestellt. Wenn auch nicht immer mit ausdriicklichem und kriti-
schem Bezug auf dessen Philosophie, so ist doch in der jiingsten Vergan-
genheit viel iber das ethische und politische Verhiltnis zwischen dem
Anderen und dem Selbst nachgedacht worden. Doch fehlt dabei, anders
als noch bei Hegel, eine programmatische (gastrosophische) Bezugnah-
me auf Erndhrung und Esskultur als wesentlicher Bestimmungsgrund,

.20286, 09:41:41. Access -

309


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

310

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

das reale Verhiltnis des Anderen (des Gegessenen, der Nahrungsmittel
usw.) zum Selbst (dem essenden Menschen) zu denken."

Wie man sich anhand der Hegel’schen Theorie des Erndhrungspro-
zesses klarmachen kann, birgt der alltigliche Ernihrungsprozess ein
fundamentales anthropologisches und moraltheoretisches Themenfeld
der Philosophie: eben das Verhiltnis des sich ernihrenden Subjekts zu
seinen gegessenen, inkorporierten Nahrungsmitteln, welches zugleich
das Verhiltnis des Menschen zur Natur, das Verhiltnis unserer dufleren
Welt zur identitiren Innerlichkeit unseres Selbst, das Verhiltnis eines
rein korperlichen (pflanzlichen, tierischen) Seins zu geistigem (mensch-
lichem) Sein impliziert. So ist die folgende Feststellung gewiss nicht
selbstverstindlich: An kaum einem anderen Faktor des menschlichen
Seins lisst sich die metaphysische oder gastrologische Konstituierung
des Selbst und die Mdéglichkeit — wie auch die Verfehlung — einer Philo-
sophie und einer Ethik >des Anderenc« so eindringlich nachvollziehen wie
anhand des Essens.

Freilich bringt die Wendung, eine solche Theorie des Anderen und
mithin eine Reflexion des Menschen als eines essenden Wesens ausge-
rechnet im Anschluss an Hegels Theorie der Ernihrung zu skizzieren,
von vornherein einen philosophischen Reduktionismus mit sich. Denn
in der Hegel’schen Dialektik bezieht sich die Rede vom Anderen im Kon-
text des kulinarischen Lebens des Menschen gerade nicht auf den sowohl
phinomenologisch als auch gastrosophisch naheliegenden Fall des Tafel-
genossen als dem Anderen mit dem man isst — im Unterschied zum Le-
bensmittel als jenem Anderen, das man isst.

Obgleich das Andere im Anschluss an Hegels Philosophie nicht das
andere Selbst (nicht den Anderen als Tischgenossen) meint, mit dem ich
esse und eine Mahlgemeinschaft bilde, lenkt sie immerhin den Blick iber
den Tellerrand hinaus auf das einverleibte und verkorperte Andere. Dieses
— das Nahrungsmittel — ist in diversen posthegelianischen (aber immer
noch ungastrosophischen) Theorien und Ethiken des Anderen bis heute
das Ungedachte und ganz Andere geblieben. Mit einer bekannten Aus-
nahme — des Hegel-Schiilers Ludwig Feuerbach. Mit der Einsicht, dass

12 | Ausnahmen sind kulturwissenschaftliche Ansétze wie: Hooks, Eating the Ot-
her: Desire and Resistance; Narayan, Eating Cultures; Mdhring, Fremdes Essen:
Die Geschichte der auslandischen Gastronomie in der Bundesrepublik Deutsch-
land.

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

»der Mensch ist, was er isst«, brachte der Linkshegelianer eine Grund-
erkenntnis der gastrosophischen Anthropologie und Subjekttheorie auf
den Begriff: Ich bin nicht nur, weil ich esse, sondern auch wesentlich was
ich esse; und dies beinhaltet, ich bin Ich und doch ein Anderer.

Der Bezug zu diesem Anderen, zu dem vom essenden Selbst ver-
kérperten Anderen, wird noch nicht einmal von denjenigen kritischen
Diskursen reflektiert, die ernsthaft versuchen, die traditionellen ratio-
nalistischen Vorurteile gegeniiber einer Philosophie der Leiblichkeit zu
tuberwinden. Leibphilosophien und Leibphinomenologien von Fried-
rich Nietzsche, Merleau-Ponty, Hermann Schmitz oder neuerdings von
Bernhard Waldenfels, Gernot Bbhme und Richard Shusterman (um hier
nur einige namhaftere Theorien zu nennen®) nehmen den menschli-
chen Korper genauso ernst als philosophisch relevante Realitit wie der
traditionelle Rationalismus ausschliellich den Geist. Sie thematisieren
dartiber hinaus die Andersartigkeit dieses Anderes unseres Menschseins
beispielsweise als Leibraum (Schmitz), atmosphirisches Spiiren (Boh-
me) und somisthetisches Korper-Bewusstsein (Shusterman). Doch tun
sie dies, ohne dariiber hinaus mit dem einverleibten Anderen, den das
Selbst verkorpert, eine gastroanthropologisch fundamentale Dimension
des menschlichen Kérpergeistseins zu erfassen. Dieses gastrosophische
Defizit vermeidet Hegels Geistphilosophie dadurch, dass sie das dialek-
tische Verhiltnis zwischen dem Anderen und dem Selbst wenigstens im
Kontext des Nahrungsgeschehens zu denken und, dies begrifflich zu ver-
dauen, sich nicht scheute.

ASSIMILATION DES SPEISEBREIS ALS KAMPF
MIT SICH SELBST

Wie aber denkt Hegel den Geist der Verdauung? Was folgt daraus fiir eine
Theorie, fiir eine Ethik und Politik des Anderen und fiir das Verstindnis
einer sich ernihrenden Menschheit und ihres kulinarischen Selbstseins?

Der zentrale Gedanke der Hegelschen Philosophie des Essens liuft
darauf hinaus, den Ernidhrungsprozess als Assimilation zu interpretie-

13 | Schmitz, System der Philosophie Band Il: Der Leib; Waldenfels, Das leibliche
Selbst. Vorlesungen zur Phdnomenologie des Leibes; Bohme, Ethik leiblicher Exis-
tenz; Shusterman, Korper-Bewusstsein. Fiir eine Philosophie der Somasthetik.

.20286, 09:41:41. Access -

31


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

312

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

ren. Dazu wird erliutert: »Der Organismus muss also das AuRerliche [...]
sich erst zu Eigen machen, mit sich identifizieren, und das ist das Assi-
milieren.«!* Der Mensch eignet sich die Speise als etwas AuRerliches, an
sich Nichtiges an und macht das Eingespeiste und Angeeignete mit dem
Selbst gleich, identisch. Das angeeignete und assimilierte Andere hat kei-
nerlei Macht, so die Vorstellung, die Identitit des autonomen Subjekts
in Frage zu stellen. »Die daseiende Substanz« des Essens »verschwindet
ginzlich« (Enzyklopidie, 484). Um sich diesem ginzlichen Verschwin-
den gewiss zu sein, stellt sich Hegel das Gegessene von vornherein in
einer eigenschafts- und gestaltlosen Erscheinungsform als »Speisebreis«
(ebd.) vor. Abstrahiert von der konkreten Gestalt eines knusprigen Brot-
laibs, einer Schale voll Erdbeerjoghurt mit Minzblittchen und Schoko-
streusel, eines getoasteten Sandwiches mit Salatblittern, Rauke und fri-
schen Tomatenscheiben, eines bewusst dsthetisch zubereiteten Gerichts
auf unserem Teller, abstrahiert von dem aufwindigen Herstellungspro-
zess in der Kiiche und von der landwirtschaftlichen Herkunft, abstrahiert
vom beildufigen Akt des Verzehrs oder vom sinnlichen Genuss im Schme-
cken usw. — reduziert Hegels Weltgeist auf begrifflicher Ebene das Essen
systematisch auf den innerlichen Verdauungsprozess des bereits zerkau-
ten, zermanschten, in seiner differenten Heterogenitit und substanziellen
Diversitit zunichte gemachten Speisebreis. Mit anderen Worten, in Hegels
Kiiche gibt es immer nur das Gleiche: »Speisebrei« und sonst nichts. So,
wie das erndhrungswissenschaftliche Denken grundbegrifflich nur Nihr-
stoffe, Brennwerte, Kalorien, Zucker, Fette usw. kennt und alles andere
iibergeht.

Trotz der systematischen Trivialisierung der Komplexitit des Phino-
mens birgt das tigliche Essen aus Hegels Sicht etwas Ungeheures. Denn
das scheinbar automatische Geschehen, bei dem das zu Speisebrei ge-
machte Andere im Selbst ginzlich verschwinden soll, bedeutet ein »un-
mittelbares Zusammengehen des inwendig Aufgenommenen« mit dem
Subjekt (Enzyklopidie, 480). Und dieses Zusammengehen des Gegesse-
nen mit dem Essenden — dieses reale physische Einssein des Selbst mit

14 | Hegel, Enzyklopdadie, §357, Zusatz 1. An einer anderen Stelle heifit es: »Alle
Tétigkeiten des Geistes sind nichts als verschiedene Weisen der Zuriickfiihrung
des AuBerlichen zu der Innerlichkeit, welche der Geist selbst ist, und nur durch
diese Zuriickfiihrung, durch diese Idealisierung oder Assilimation des AuRerlichen
wird und ist er Geist.« Einleitung: Begriff des Geistes, §381, Zusatz.

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

der dufleren Welt — im Akt des Essens stehe fiir die ungeheure Bedro-
hung, dass die tiglichen Speisen insbesondere und die Welt des Essens
insgesamt das menschliche Subjekt einer »Animalitit« (ebd.) angleichen
und auf die Stufe des Tieres herabsetzen. Fiir Hegel steht daher fest: Der
Mensch als ein sich ernihrendes und auf Essen bedachtes Lebewesen
droht (wieder) zum Tier zu werden und gefihrdet in diesem drohenden
Selbstverlust sein Menschsein; d.h. »das Tier verkennt sich Selbst, wenn
es sich gegen die Nahrungsmittel wendet« (ebd., 490).

In der permanenten Beschiftigung mit dem Essen und aufgrund des
tiglichen Zwangs zu (irgend-)einer kulinarischen Lebenspraxis riskieren
wir, unser wahres Selbst zu verfehlen. Das wahre Selbst, so Hegel, wiirde
sich darin beweisen, die eigene Animalitit als eines sich ernihren und von
Anderem leben miissenden Wesens geistig zu iiberwinden und sich als
wahrhaft geistiges Wesen nicht ungebiihrlich auf die Nichtigkeit der Es-
sensdinge einzulassen. Dem Skandal einer Menschbheit, die sich aufgrund
ihrer biologisch notwendigen Ernidhrung, ihres tiglichen Essen-Miissens
zum Tier macht, wird buchstiblich der Kampf angesagt: Hegels Philoso-
phie wiinscht sich »den Kampf mit dem AuRerlichen« und will durch »die
Bekidmpfung des Objekts« (Enzyklopidie, 491) den Sieg des Geistes iiber
alles Andere — tiber die Natur, iiber den menschlichen Kérper und iiber
eine Menschlichkeit, die ganz anders mit sich selbst als kulinarischer Exis-
tenz umgehen konnte.

Mit dieser ideologischen Kampfansage hat sein System wahrlich das
notige Riistzeug fiir einen weit verbreiteten Diskurs und einen globalen
Geist geliefert, der einen umfassend designten Krieg gegen die Welt des
Essens (Natur, Erde, Koérper, Hungerbekimpfung usw.) fithrt. Die 6kono-
mische und gesellschaftliche Gestaltung dieses Krieges verdient, wie ich
bereits gezeigt habe, eine eigene Reflexion.

Worauf es hier ankommt: Als Folge dieses angeblichen Kampfgesche-
hens beinhaltet der Ernidhrungsprozess indes eine negative Fixierung
des Selbst auf sein entgegengesetztes Anderes — aufs Essen, insofern wir
Menschen nicht davon ablassen kénnen und uns seiner weltbewegenden
Macht sogar iiberlassen miissen. Nicht nur, dass wir uns von Anderem
ernihren, um unser eigenes Leben zu erhalten; wir selbst werden gewis-
sermafien von diesem Anderen gegessen. Denn als des Essens beduirfti-
ge und fortwihrend hungrige Geister sind wir jederzeit »im Begriff, im
Verlust zu sein« (Enzyklopidie, 491). Dieser Selbstverlust im tiglichen
Kampf mit unserer Identitit — als eines ausschlieRlich geistigen und nicht

.20286, 09:41:41. Access -

313


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

314

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

ebenso auch erdverbundenen, natiirlichen, interkulinarischen Wesens —
bleibt ungewiss. Denn, was jeden Idealisten verirgern muss: Es bleibt da-
rin absolut offen, ob der Mensch die Verwicklung mit der dufleren Welt
und mit ihr die nichtige Animalitit der eigenen Essistenz besiegt, also
das Essen real wie im tibertragenen Sinne verdaut bekommt. Oder ob er
dies womdglich nicht schafft und folglich dessen Macht unterliegt.

Der drohende Verlust des Menschen in seiner idealistischen Identitit
als ausschlieflich geistiges Wesen — des »wahren Selbst« — ruft buchstib-
lich den ganzen Zorn der Hegel’'schen Philosophie hervor. »Das Ganze
der Verdauung, schreibt der Philosoph zur verzweifelten Losung dieses
angeblichen Konfliktes in wiitender Begriffsarbeit, »besteht darin, dass,
indem der Organismus sich gegen das Auflere in Zorn setzt, er sich in
sich entzweit« (ebd.). Der Verdauungsprozess entzweit den Menschen,
insofern er uns in eine notwendige Auseinandersetzung mit dem Essen
verwickelt. Eine unabwendbare, lebenspraktische, lebenslang wihrende,
existenzielle Aus-Ein-Ander-Setzung, die fiir Geister wie Hegel nur eine
zornige Negation des Gegessenen — des menschlichen Nahrungsgesche-
hens im Allgemeinen und der tatsichlich aufgenommenen Nahrungs-
mittel im Besonderen — sein kann. Die bekimpfte Andersheit projiziert
der Phinomenologe Hegel auf die Tatsache, dass uns jedes Essen im
wahrsten Sinne des Wortes eine kérperliche, sinnliche Verbissenheit ab-
verlangt: Das Einverleibte muss zerbissen werden. Wihrend diese titige
Sinnlichkeit im gastrosophischen Verstande mit einer geschmacklichen
Reflexion und einem verniinftigen Genieflen verbunden ist, sieht der un-
gastrosophische Geist darin lediglich eine begriffslose Mechanik der Ne-
gation.

So erziirnt das AuRere den Menschen, der sich damit auseinander-
setzen muss, gerade weil beim tiglichen Essen keine legendire »List der
Vernunft« fiir den sicheren Sieg des Subjekts sorgt."” Denn diese listige
Vernunft wiirde die eigene Macht iiber das Objekt beweisen, wiirde das
Einverleibte als blofes Lebensmittel fiir den menschlichen Selbsterhalt

15 | Hegel fuhrt zu seiner Idee einer List der Vernunft aus: »Die Vernunft ist eben-
so listig als méchtig. Die List besteht iberhaupt in der vermittelnden Tatigkeit,
welche, indem sie die Objekte ihrer eigenen Natur gemaf aufeinander einwirken
und sich aneinander abarbeiten 1dsst, ohne sich unmittelbar in diesen Prozess
einzumischen, gleichwohl nur ihren Zweck zur Ausfiihrung bringt.« Enzyklopadie,
§2009.

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

behandeln und es auf den héheren Zweck der Selbst-Verwirklichung des
geistigen Vernunftvermogens beziehen. Doch die Wirklichkeit ist nicht
verniinftig: Um den unverniinftigen Einfluss der dufleren Welt zu be-
siegen, muss sich der Mensch auf einen dialektischen Prozess einlassen
und diesen in sich zulassen — er muss Nahrungsmittel aufnehmen und
das Gegessene verdauen, also damit irgendwie fertig werden. Thm bleibt
nichts anderes iibrig, als den inwendig aufgenommenen Objekten der
eigenen Natur mit voller Macht zu begegnen und dieses Andere seiner
selbst im Zorn dagegen siegreich zu bekdmpfen, indem er es assimiliert,
wie Hegel sagt. Obschon dieser Assimilationsprozess meistens ohne
erwartbare und ersichtliche Gefahr fiir das Selbst vonstatten zu gehen
scheint und von selbst ablduft — wer aber ist dieses Selbst, dessen listige
und michtige Titigkeit das gastrointestinale Geschehen des Menschen
zweckdienlich durchfiithrt? —, der ganze Vorgang bleibt doch bedrohlich
und im Ergebnis ungewiss.

Die fortwihrende Bedrohung, die Hegel mit den Verdauungsvor-
gingen (und der menschlichen Leiblichkeit als Resultat der Ernihrung)
verbindet und die unser zorniges Misstrauen erregen soll, betrifft vor al-
lem die letztlich nie auszuschlieRende physische Gefahr des korperlich-
geistigen Selbstverlustes durch die verspeisten Nahrungsmittel und die
einverleibten Fremdkorper: ein Anderes, das dem menschlichen Fiirsich-
sein durch Lebensmittelvergiftungen, ernihrungsbedingte Erkrankun-
gen, Infektionen, Immunschwichen, Allergien, Krebsbefall etc. oder gar
durch Tod jederzeit tibel zusetzen kann. In Hegels Worten: »Die mensch-
liche Seele hat viel damit zu tun, sich ihre Leiblichkeit zum Mittel zu ma-
chen. Der Mensch muss seinen Korper gleichsam erst in Besitz nehmen,
damit er das Instrument seiner Seele sei.« (Enzyklopadie, {208, Zusatz)

DER EKEL AN SICH SELBST
ALS SICH ERNAHRENDES LEBEWESEN

Folgt man Hegels Philosophie weiter, ist nur ein einziger Ausweg aus die-
sem existenziellen und tiefes Selbstmisstrauen erweckenden Leib-Seele-
Problem denkbar. Angesichts des bedrohlichen Szenarios, das sich bei je-
der Nahrungsaufnahme erneuert, sollen die Menschen lernen, das Essen
als tiglichen Prozess der Subjektkonstitution zu ignorieren.

.20286, 09:41:41. Access -

315


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

316

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Aber wie? Indem sie den Erndhrungsprozess ideell — philosophisch —
als etwas Nichtiges wegdenken und als Unbedeutendes abtun. Sie miissen
es fertigbringen, sich von dem realen leiblichen Zusammengehen ihres
Selbst mit dem Anderen — der Einheit von verniinftiger Innerlichkeit und
nichtiger Auferlichkeit, welche sich im Akt des Essens (im kulinarisch
titigen Menschsein) jedes Mal bewahrheitet — als etwas im ideellen, mo-
ralischen Sinne Falsches zu distanzieren. »Von diesem Misstrauen gegen
sich Selbst, wonach die Bekimpfung des Objekts als das Tun des Subjekts
erscheint, muss dieses ablassen und diese falsche Richtung entfernen.«
(Enzyklopidie, 491)

Doch wie sollte es dem Subjekt moglich sein, vom Essen abzulassen
und sich von dieser falschen Richtung — vom kulinarischen Alltagsleben
als einem angeblich falschen Leben — zu entfernen? Kénnen wir davon
absehen, in der tagtiglichen Auseinandersetzung mit Nahrungsmitteln
einem fiir uns wesentlichen und nach auflen gekehrten Tun nachgehen
zu miussen? Die Antwort steht auler Zweifel; Jacques Derrida spricht sie
aus: »Wir miissen wohl essen.«’ Er erliutert diese Lebensaufgabe mit den
Worten: »Man muss wohl essen< heifdt nicht als erstes, etwas in sich auf-
zunehmen und zu umfassen, sondern essen zu lernen und zu essen zu
geben, Lernen-dem-Anderen-zu-essen-zu-geben.«

Was heifdt aber, essen zu lernen und nicht nur Wohl oder Ubel essen
zu miissen, sondern auch zu lernen, dem Anderen zu essen und mog-
lichst Gutes zu essen zu geben?

Noch bevor klar ist, was in diesem Zusammenhang Wohlergehen
bewirkt und was eine solche gastrosophische Ethik des Anderen be-
deutet, stellt sich die Frage, was dieses Essenlernen erforderlich macht?
Beinhaltet ein lebenslanges Essenmiissen, dass das menschliche Selbst
einer realen und unvermeidlichen Unterwerfung durch das Andere fir
immer ausgesetzt bleibt? Erfihrt sich diese existenzielle (essistenzielle)
Subjektivierung im tiglichen Sachverhalt, wohl essen zu miissen, immer
wieder von neuem? Wenn sich aber menschliche Subjektivitit wesentlich
im Essenmiissen konstituiert, was sollte dann bewirken koénnen, dass wir
dieses animalische Sein als einen falschen Weg erfahren und uns davon
ideell — erndhrungsphilosophisch — entfernen?

16 | Derrida, Man muss wohl essen oder Die Berechnung des Subjekts, 281.

, 00:41:41, Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

Fragen ohne Ende. Um darauf originell zu antworten und begreiflich
zu machen, scheut Hegels »Weltgeist«!” vor nichts zuriick: Er geht bis
zum Aufersten; er entdeckt das ausgeschiedene Essen: So seien »die Ex-
kremente nichts anderes als dies, dass der Organismus, seinen Irrtum
erkennend, seine Verwicklung mit den Auflendingen wegwirft« (Enzyk-
lopidie, 492).

Der Blick auf die Reste ihres Essens, auf ihre unappetitlichen Aus-
scheidungen soll die Menschen den Irrsinn ihrer selbst als sich ernih-
rende, ergo auch Fikalien ausscheidende, vulgo scheiflende Wesen, vor
Augen fiihren. Diese logisch folgerichtige Hinwendung zu den Ausschei-
dungsprodukten der gastrischen Dialektik ist in der restlichen Philoso-
phie erwartungsgemifl auf wenig Gegenliebe gestofRen. Bis heute be-
schiftigt sich der Weltgeist kaum mit dieser alltidglichen Tatigkeit seines
Selbst, die selbstverstindlich weltbewegende Bedeutung hat — auf die hier
immerhin ausdriicklich hingewiesen sei.’®

Selbst einem Hegelianer wie Vittorio Hosle (der von Manchen als un-
ersittliches Superhirn gefeiert wird) vergeht hier der Appetit: So faszi-
nierend dessen philosophisches System sei, »absurd ist schliefllich seine
smetaphysische« Interpretation der Ausscheidung. Ich will mich dabei
nicht aufhalten.«' Freilich ist diese ideelle Abwehr ein Unding — eine
philosophische Unméglichkeit und auch eine bedenkliche Unvernunft.
Wie jeder weif’, konnen wir, wenn es gut geht, gar nicht anders, als uns
tiglich davon aufhalten zu lassen.

Doch Hegels spekulative Dialektik bezieht sich sogar noch auf das
angewiderte Andere — weil es nun einmal in der géttlichen Ordnung der
Dinge vorkommt. Die wahre Erkenntnis unserer Exkremente soll uns das
fehlende Vertrauen in uns selbst als vor allem geistige Wesen zuriick-
geben, deren erhabene Vernunft keiner Nahrungsmittel bedarf. Entspre-
chend beschliefit Hegel seine ernihrungsphilosophischen Reflexionen
nicht etwa mit einer inhaltlichen Bezugnahme auf den Genuss wohl-

17 | Neubauer/Seiler, Mit Hegel dem Weltgeist auf der Spur.

18 | Werner, Dunkle Materie: Die Geschichte der Scheife; Cueni, lllustrierte
Geschichte der Scheife: 5000 Jahre WC Kultur, Scheisskunst, Graffitis, Zitate;
Schulte, Alles Scheifie!? Wenn der Darm zum Problem wird: Die Ursachen verste-
hen und richtig reagieren.

19 | Hosle, Hegels System. Der Idealismus der Subjektivitat und das Problem der
Intersubjektivitat, 411.

.20286, 09:41:41. Access -

317


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

318

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

schmeckender Speisen und auf die listige Vernunft eines fiir Alle (fiir
unser Selbst wie fiir Alle, auch nicht-menschlichen Anderen) ethisch guten
Essens. Stattdessen beschiftigt sich der einflussreiche Denker lieber mit
dem extremen Gegensatz dazu — eben mit dem Ekel erregenden Blick auf
die eigene, abgetrennte, ausgeschiedene, selbst produzierte Scheifle: »In-
dem der Organismus sich so von sich trennt, ekelt er sich Selbst an, dass
er nicht mehr Zuversicht zu sich hatte«. (Enzyklopidie, 492)

Indem Hegels Philosophie der Erndhrung eine Theorie der Assimila-
tion entwirft, die sich tiber die allseitigen Reste des Essens hinwegsetzt
— nicht nur iber die ausgeschiedenen Essensreste, sondern in weit subs-
tanzieller Hinsicht auch tiber alle anderen kulinarischen, politischen,
Skonomischen, dkologischen, kulturellen, isthetischen, hedonistischen
Aspekten der Welt des Essens —, liefert sein Denken jene philosophischen
Grundlagen und weltanschaulichen Selbstverstindlichkeiten, die es er-
moglichen, das komplexe Nahrungsgeschehen als blofle Nahrungsauf-
nahme zu begreifen: Als einen gedankenlosen einseitigen Vorgang, bei
dem das menschliche Subjekt sich etwas Auferes und an sich Bedeu-
tungsloses einverleibt, mit dessen allseitigen Wirkungen und Folgen man
sich lieber nicht beschiftigt.

Diese ebenso idealistische wie funktionalistische Ernihrungsphilo-
sophie — man konnte sie als kryptogastrosophischen Hegelianismus be-
zeichnen — prigt bis heute das gesellschaftlich vorherrschende Ernih-
rungsverstindnis ebenso wie das philosophische Selbstverstindnis des
Menschseins, ein Weltverstehen, welches das Essen als das ganz Andere
von sich weist und das gastrosophische Selbst wie Scheifie behandelt. Ge-
schiitzt vom langen und vielfach abgestuften Schatten des Hegel’schen
Erbes kommt diese ungastrosophische Selbstverstindlichkeit inzwischen
sogar ohne beschwérende Ekelbekundung aus, um von der angeblichen
Animalitit des tiglichen Essens und von der Nichtigkeit des Gegessenen
uberzeugt zu sein. Aktuelle Fragen der Identitit und der Subjektkonsti-
tution werden ausschlieflich neurophilosophisch reflektiert und hegelia-
nisch gedacht: Im Idealfall macht der Mensch aus sich ein leibloses Ver-
nunftwesen, eine rein geistige, kiinstliche Intelligenz, die endlich ganz
ohne Essen und den irdischen (-animalischen<) Verwicklungen funktio-
niert, die damit bislang verbunden sind.

Diese posthumane und antigastrosophische Denkweise hat eine lange
Vorgeschichte. Hegel spielt dabei eine Schliisselrolle: Seine Philosophie
uibertrigt die rationalistische Anthropologie des neuzeitlichen Cartesia-

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

nismus auf die Sphire der Erndhrung. Es mag auf den ersten Blick ver-
wundern, den Theoretiker des Weltgeistes tiber die Konstituierung des
menschlichen Selbst im Verdauungsprozess und iiber den Ekel der Aus-
scheidung — dieser an und fiir sich heilvollen Entzweiung und Differenz
unseres Wesens — schreiben zu sehen. Doch es gelingt dieser (sich wirk-
lich restlos alles einverleibenden) Philosophie, die traditionelle Subjekt-
theorie bis in die physische Innerlichkeit der menschlichen Identitit zu
vertiefen.

Man erahnt jedoch den enormen Preis, der fillig wird, wenn man (be-
wusst oder unbewusst im Geiste Hegels) das tigliche Essen blof als etwas
dem wahren Menschsein Auerliches denkt: Diese enorme Abstraktion,
die vielleicht ihrerseits Ekel erregt, kostet die ganze Phinomenalitit der
kulinarischen Welt und Selbstheit. Denn wir essen nicht blofes >Ande-
res<, wie wir eigentlich nie Anderes essen und noch nicht einmal wirk-
lich ganz Anderes — das Ungenief(bare. Wir essen vielmehr ganz konkrete
Speisen — dies und das, das wir selbst sind, soweit wir diese Lebensmittel
in unserem leiblichen Sein und Wohlergehen verkorpern — kénnen. Die-
ses Essen zu gewahren und verstehen zu lernen heifit, das Gegessene
gut zu denken, anstatt es philosophisch schlecht zu machen, schlecht zu
reden - lediglich um sich anschlieRend davor ekeln zu kénnen.?

Dem gegeniiber baut eine gastrosophische oder genauer eine gastro-
logische Anthropologie auf der Erkenntnis der Natur des Menschen als
eines von Anderem — der dufleren Welt, insbesondere von Nahrungsmit-
teln — abhingigen Wesens auf. Sie fligt neueren Theorien des Leibes, die
das Essen systematisch unbertiicksichtigt lassen und noch nicht einmal
den Verdauungsprozess denken, die Tatsache der menschlichen Essistenz
— als megaphysisches Verbunden-Sein des Selbst mit allem Anderen, das
es isst — hinzu. Erst dann lernen wir verstehen, dass wir das Gegessene
nicht nur leiblich — >innerlich<— aufnehmen und es uns einverleiben, son-
dern wirklich mit ihm eins werden und eins sind, weil unser physisches
Selbst dieses Andere verkérpert und in menschliche Gestalt transfor-
miert. Der menschliche Leib besteht aus nichts Anderem als aus dem von
uns Gegessenem. Darum gilt fiir uns alle: Was der Mensch isst, ist ihm du-

20 | Von Arthur Schopenhauer, der einen unbdndigen Widerwillen gegeniiber sei-
nen Universitatskollegen entwickelte, ist die Feststellung bekannt: »Die Hegelei,
was ist sie Anderes, als leerer, hohler, dazu ekelhafter Wortkram?« Schopenhauer,
Uber die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde, §20.

.20286, 09:41:41. Access -

319


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

320

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Jerlich. Seine duflere Welt ist grofitenteils eine Welt des Essens, des Noch-
nicht-Gegessenen: Jeden Tag braucht die Menschheit ganze Fischgriin-
de, Gewisser, Obstplantagen, Getreidelandschaften, Pflanzenfelder und
Tierpopulationen, um zu sein (sich Selbst zu erhalten). Menschsein ist
kein Fiirsichsein, wie Hegel und andere Geistmetaphysiker meinen. Die
Menschen sind nichts ohne die Verwicklung und Auseinandersetzung
mit allem Anderen, das sie als >Natur« von sich entzweien und zur blofRen
>Umwelt« machen: Alles dieses Andere sind wir Selbst, und alles Andere
ist eins — ein universelles, dufseres wie inneres Verbundensein — mit uns
Menschen als essenden Lebewesen und erdverbundener Intelligenz.

LEIBLICHKEIT ALS ESSISTENZIELLE ABHANGIGKEIT
VON ALTERITAT

Man braucht dieses Anderes-Selbst-Sein weder metaphysisch noch ho-
listisch misszuverstehen oder durch Begriffe wie Ernidhrung, Kalorien,
Nahrungsaufnahme oder Einverleibung unkenntlich machen. Dieses
Einssein zu verstehen, muss auch nicht zu dem kosmischen Glauben an
»das Eine« fithren, das alles mannigfaltig Seiende der Welt als universelle
Seele — genannt Gott oder Geist — durchwaltet. Das Eins-Sein-mit-Ande-
rem gehort genauso wenig dem Entbergungsgeschehen >des Seins«< an,
im Sinne der Heidegger’schen Ontologie. Zwar hilt Heidegger den anth-
ropologischen Primissen der klassischen Bewusstseinsphilosophie, die
das Selbstsein mit dem Selbstbewusstsein gleichsetzt, den »existenzia-
len« Grundzug eines >In-der-Welt-Seins< entgegen. Doch letztlich tiber-
windet diese Wesensbestimmung des menschlichen Daseins nicht das
subjektphilosophische Menschenbild und Seinsdenken, das auf Hegels
Ideal eines >Fiirsichseins«< verweist.

Auch Heideggers Fundamentalontologie ist nicht fundamental genug,
um die menschliche Ernidhrung als ein umfassendes Seinsgeschehen zu
erfassen. Erst das gastrosophische Denken deckt ein wirklich fundamen-
tales, nimlich das dem leiblichen Sein des Menschen zugrunde liegende
Existenzial auf: Jedes Selbst, das isst, ist — essistenziell — ein Sein-durch-
Anderes. Diese Essistenzialontologie bringt einen schlichten empirischen
(megaphysischen, ebenso makro- wie mikrophysischen) Sachverhalt zum
Vorschein, der weitreichende anthropoethische Implikationen birgt.
Nimlich den Sachverhalt, dass wir jene Pflanzen, Tiere und alles Andere

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

sind und jegliches Seiende verkérpern, das wir essen, weil unser Korper-
Geist aus nichts anderem besteht als aus dem, was wir gegessen haben
(werden) — aus Pflanzen, Tieren, Friichten, Gewdssern u.a.

Die menschliche Leiblichkeit existiert nur in der fortwihrenden
Transformation der Stoffe und Wirkkrifte der sich ernihrenden Zellen,
Organe, Gliedmafien, Knochen, Haare, Nigel, Muskeln, Mikroben, Meta-
boliten usw.Nach einiger Zeit ist an unserem Selbst nichts mehr dasselbe;
alles unserer Selbst ist anders und doch unser Selbst. Unser leibliches
Selbst ist, insofern es ist, verdnderlich: ein Sein-in-Verdnderung und eine
standige Ver-Anderung des Selbst-Seins. Leibliche Selbstheit verdankt sich
keiner Selbstgleichheit, keiner substanziellen >Identitdt« — wenn man dar-
unter ein dauerhaft unverinderliches und unverbundenes, von Anderem
unabhingiges (autophages) Sein versteht. Zu sein heifdt vielmehr fiir je-
den von uns wie fiir alle essende Wesen: Im stindigen >Einfluss< einer
>dufleren Welt« zu leben, die wir »innerlich aufnehmen«< — die wir selbst
verkorperen und verkdérpern miissen.

So scheint es nicht ganz unzutreffend, wenn Platon bildreich davon
spricht, der menschliche Leib sei ein »leckes Fass«, das unablissig aus-
lduft und der Nachfiillung bedarf. Doch verfehlt diese Umschreibung den
entscheidenden Punkt, indem sie den Leib gegenstindlich (als ein Ge-
faR) denkt. Das sich von Anderem ernihrende Selbst ist nicht da wie ein
fertiges (wenngleich auch leckes) Ding, so dass etwas von auflen hinzu-
kommt, das ins Innere »aufgenommen< und >einverleibt« wiirde. Das leib-
liche Selbst ist essistenziell abhingig von dem Nicht-Selbst, das es essen
und verkérpern muss. In diesem Sinne kann man (ohne zenbuddhisti-
sche Anleihen) davon sprechen, dass das menschliche Selbst ein Nicht-
Selbst ist, und sagen, das Selbst sei leer — weil alles, was es ist und was die
Fiille seines Seins ausmacht, einverleibtes, zu Leib gemachtes, als Selbst
verkorpertes, verdautes Anderes ist.

In der leiblicher Seinsfiille ist dieses Andere nicht assimiliert. Das ge-
gessene, verdaute und verkorperte Andere — seine Vielfalt der Substanzen,
Eigenschaften, Energien und Wirkstoffe — lebt im Selbst fort: Seine An-
dersartigkeit wird integriert. Weil der Konstituierung des Subjekts nicht
die totale Assimilation des Gegessenen zugrunde liegt, sondern lediglich
dessen differente Verkérperung verlangt, kann das gegessene Andere im
Selbst als Nicht-Identisches sein. An die Stelle der Macht iiber das AuRer-
liche tritt die dem Wesen der Subjektivitit eigene Abhingigkeit von dem,
was es nicht ist. Unsere Abhingigkeit von Lebensmitteln und deren leibli-

.20286, 09:41:41. Access -

321


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

322

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

che Verkorperung lisst sich nicht bekdmpfen; oder es kommt tatsichlich
zum Kampf — dann nur zu dem unmdglichen Preis des realen Selbst-Ver-
lustes: Durch eine graduelle Selbstaufzehrung im Hungerleiden bis zum
Hungertod oder in vielgestaltigen Erscheinungsformen von ernihrungs-
bedingten Erkrankungen und des leiblichen Unwohlseins. Das Wohl oder
Ubel dieser absoluten Abhingigkeit vom Essen bekommen Menschen in
der sittigenden und wohltuenden oder in der schidlichen und unguten
Wirkung des Gegessenen zu spiiren.

EINE GASTROETHIK DES ANDEREN

Eine gastrosophische Anthropologie, welche die fundamentale (essis-
tenzielle) Abhingigkeit des Menschen von Anderem wahrnimmt, verab-
schiedet mit der rationalistischen Metaphysik einer autonomen Subjekti-
vitdt auch den Anthropozentrismus des Anderen, der in philosophischen
Theorien der Alteritdt vorherrscht. Wir werden uns dafiir an den Gedan-
ken gewdhnen und lernen miissen, den Anderen nicht alleine im »Ant-
litz« (Levinas) eines anderen Menschen wahrzunehmen — dessen Sein
und dessen Wohl wir wollen sollten, wie insbesondere die Ethik von Em-
manuel Levinas fordert. Wenn, wie Levinas sagt, die »moralische Frage«
entstehe, weil »das Subjekt gegeniiber dem Anderen verantwortlich ist«,
dann ist bei dieser moralischen Verantwortung ausschlieflich ein Hu-
manismus des Anderen als Mitmenschen gemeint. Dem entsprechend be-
schrinkt sich ein solcher >altehrwiirdiger« Humanismus einer globalen
Ethik des Anderen gewthnlich auf eine humane Ethik eines fiir uns alle
guten (zwischenmenschlichen) Lebens. Stellvertretend fiir viele linksli-
berale Ethiker und Humanisten heifdt es beispielsweise bei Judith Butler:
»Wenn ich ein gutes Leben fithren soll, dann wird es ein Leben mit an-
deren sein, ein Leben, das ohne diese anderen gar kein Leben wire. Ich
verliere dabei nicht das Ich, das ich bin; wer ich bin, wird durch meine
Verbindungen zu anderen beeinflusst und verindert, denn meine Abhin-
gigkeit fiir andere ist, ebenso wie meine Verlisslichkeit fiir andere, un-
abdingbar, um zu leben und um gut zu leben.«*'

Doch diese anthropozentrische Ethik des Anderen greift zu kurz, ob-
gleich sie den welt-entscheidenden Gedanken umfasst, dass mein Wohl-

21 | Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, 279.

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

leben auch durch das Wohl Anderer bedingt ist. Zu Recht fordert Jacques
Derrida, dass unsere moralische Verantwortung auch das »Nicht-Mensch-
liche« und zwar »das Lebendige im Allgemeinen« umfasst, und insbe-
sondere die transhumane Verantwortung fiir die von uns genutzten Pflanzen
und Tiere—alles von uns gegessene Andere.?? Uber diesen Umweg bekom-
men wir es freilich mit einem anthropoethischen Transhumanismus zu
tun, der das absolute oder doch hybride Gegenteil zum technologischen,
maschinistischen, extropianischen Selbstverstindnis der Transhumanis-
mus-Dystopie darstellt.??

Als dem Anderen, dem wir unser physisches — erdverbundenes —
Selbst verdanken, entsteht gegentiber den anderen Lebewesen unserer
Umwelt das ethische Gebot, sie moglichst gut zu behandeln. Diese gute
Behandlung bestimmt Derrida als »die beste, respektvollste und dank-
barste, und auch freigiebigste Weise, sich auf den Anderen und den An-
deren auf sich Selbst zu beziehen.«** Sich auf die nicht-menschlichen
Anderen entsprechend (ethisch gut, wohlwollend) zu beziehen und auf
die beste, respektvollste und dankbarste und freigiebigste Weise zu be-
handeln, beginnt damit, dass wir lernen, ihnen ihrem Wohl gemifie Nah-
rung, also gutes Essen zu geben. Ihnen gut zu essen zu geben und sie gut
leben zu lassen - sie ihrer Art und Andersartigkeit gerecht zu behandeln,
statt sie blof als (nicht menschliche) >Andere«< gering zu schitzen und
in ihrem (eigenartigen) Selbstsein zu negieren — heifdt auch fiir uns, gut
essen zu lernen.

Dann wird auch der mehrdeutige Sinn des Satzes verstindlich: »Das
Gute lisst sich auch essen. Man muss es gut essen.« (Ebd.) Derrida gibt
mit diesem Satz gewissermaflen das Motto fiir eine Gastroethik des An-
deren aus, deren bereichsspezifische Anwendung sich in Vielem mit
bioethischen Agenden (der Umweltethik, Tierethik, Klimaethik, Nach-
haltigkeitsethik) verbindet. Thre Giite beinhaltet »ein Gesetz unendlicher

22 | Derrida, Die Gesetze der Gastfreundschaft.

23 | Der digitale Transhumanismus verabschiedet sich ausdriicklich von der glo-
balen Ethik eines guten Lebens aller Erdbewohner und verfolgt insofern eine post-
humanistische Programmatik. Deshalb ist es passender, den anthropoethischen
Transhumanismus eher als neuen oder Neohumanismus und nicht - in Ankniipfung
an die postmoderne Kritik am alten Humanismus - als Posthumanismus zu be-
zeichnen; vgl. Braidotti, Posthumanismus: Leben jenseits des Menschen.

24 | Derrida, Man muss wohl essen oder Die Berechnung des Subjekts, 289.

.20286, 09:41:41. Access -

323


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

324

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Gastfreundschaft« in unserer Beziehung zu den Tieren, zu den Pflan-
zen und zu allem nicht-menschlichen Anderen, die wir essen (nutzen)
und die davon leben, dass wir ihnen zu fressen geben (niitzlich sind).
Als Mensch gut essen zu lernen verlangt folglich, zu verstehen, dass wir
uns das Gegessene nie lediglich als Nahrungsmittel einverleiben. Gut zu
essen heifdt, dass wir das Gegessene artgerecht behandeln, also moglichst
gut bewirten bzw. gut bewirtschaften — in der moralischen Verantwor-
tung gegentiber seinem Anderssein (das wir selbst verkérpern und von
dem wir leben) und gegeniiber dessen Selbstseinkénnen und Wohlsein,
das wir durch nichts anderes als der Praxis eines fiir Alle guten Essens
sein lassen kénnen.

Freilich lassen sich diese Angelegenheiten auch im Handumdrehen
ins Negative wenden und kénnen — im Sinne einer gastrosophischen Dia-
lektik unseres (agrarokologischen, umweltethischen) Verhiltnisses zur
dufleren Natur — mit dem beschidigten Leben unserer inneren Natur in
Beziehung gesetzt werden. Dies hat Hartmut Béhme getan. »Was wir das
Umweltproblem nennenc, schreibt der Kulturtheoretiker, »ist primér ein
Problem der menschlichen Leiblichkeit. Es wird iiberhaupt nur dringend,
weil wir letztlich die Verinderungen, die wir in der duferen Natur an-
richten, am eigenen Leib spiiren. [...| Wir miissen anerkennen, daf wir in
und mit der Natur leben, gewissermafien im Durchzug der nattirlichen
Medien.« Deshalb kénnten wir uns, so Bohme weiter, klarmachen: »Am
Essen zeigt sich, was es heifdt, im Durchzug der Elemente zu leben. Essen
ist nicht >Fiillung, sondern eine Formerstattung« des Leibes (Paracelsus).
[...] So formuliert Paracelsus die fiir jede Gastrosophie geltende Paradoxie:
»Alles, das unsere Nahrung ist, das ist dasselbe, das wir sind; also essen
wir uns selbstc.«?

Mit dieser Erkenntnis wird nachvollziehbar, dass der Mensch nicht
allein oder primir ein Vernunftwesen, sondern dass er vor allem eine
leibliche und ineins erdverbundene Lebensform ist. Das bioethische Um-
weltproblem ist deshalb wesentlich eine gastroethische Frage der Beziehung

25 | Bohme stellt weitreichende kulturphilosophische Zusammenhé&nge her, die
ich bereits an anderer Stelle (Lemke, Ethik des Essens, 141ff.) thematisiert habe:
»Die nutritive Transmutation entspricht durchaus der Transsubstantiation im
Abendmahl. Was in der Eucharistie als initiatorisches Heilsereignis gefeiert wird,
das verlegt Paracelsus zuriick in die Natur als ihr Gberall herrschendes Prinzip.«
Béhme, Elemente - Feuer Wasser Erde Luft, 26.

, 00:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

des Menschen zu sich als eines Anderes essenden Selbst. »Es stellt die Auf-
gabe, die Natur, die wir selbst sind, d.h. den menschlichen Leib, in unser
Selbstbewusstsein zu integrieren.« (Ebd., 14)*

Das GANZ ANDERE: WAS PASSIERT, WENN KUHE NUR
FRASS VORGESETZT BEKOMMEN

Im Grunde kénnen Landwirte schon aus eigener Berufserfahrung wis-
sen, wie sich mogliche Gefahren fiir das leibliche Wohl der Menschen
verhindern lassen. Ganz einfach nidmlich, indem sie ihre Tiere besser
essen und leben lieRen. Denn — um anhand nur eines Beispiels die dia-
lektische Logik des gastrologischen Einsseins aller Essistenzen zu veran-
schaulichen — man weifd inzwischen, dass es eine ganz einfache Methode
gibt, um duflerst gefihrliche Bakterien wie die EHEC-Bazillen zu stop-
pen: Man verhindert, dass sie sich im Magen von Kithen wohlfiithlen und
vermehren, indem die Tiere einfach nur Heu und Gras — ihre natiirliche,
artgerechte Diit — zu essen bekommen. Doch die industrielle Massentier-
haltung sieht einen anderen Speiseplan vor: Moderne Hochleistungsrin-
der, die viel Fleisch ansetzen oder viel Milch geben miissen, werden mit
ausgekliigelten Getreide-Kraftfutter-Mischungen gefiittert und gemistet.
Und just dieses Hightech-Futter begiinstigt die Verbreitung von EHEC.
Denn der Fraf fiir die Viecher wird in deren Migen nur unvollstindig
abgebaut und deshalb unverdaut in den Darm weitergeleitet. Dort beginnt
es zu giren. Es bildet sich ein saures Milieu. Dadurch hirten sich die Bak-
terien gewissermafien ab, sie gewShnen sich an eine saure Umgebung
und {iberstehen spdter — im menschlichen Korper — auch die Attacken
der menschlichen Magensiure. Den Tieren machen die Keime nichts
aus, sie werden nicht krank; wir Menschen aber bekommen mit ihnen im
schlimmsten Fall erhebliche Probleme. Gewissermaflen selbstverschul-
det: Die widernatiirliche, artwidrige Form der Fiitterung ziichtet f6rm-
lich resistente Bazillen. Anders als ihre harmlosen Coli-Kollegen kénnen
EHEC-Erreger lebensbedrohliche Eigenschaften besitzen und die Uber-
tragungswege des neuen Escherichiatyps sind schwer auszumachen.

26 | Ausfiihrlicher wird dieses gastrosophische Naturverstandnis erlautert in:
Bbéhme, Transsubstantiation und symbolisches Mahl. Die Mysterien des Essens
und die Naturphilosophie.

.20286, 09:41:41. Access -

325


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

326

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Uber die Ausscheidungen der Tiere entkommen die EHEC-Erreger in
die Umwelt: Thr Kot trigt den Bazillus nach auflen und dort kontaminiert
er Felder, Obst und Gemiise, ja sogar Wasser und gelangt auf diesem Weg
in unsere Nahrungskette. Der duflerst widerstandsfihige Mikroorganis-
mus gelangt nicht nur durch Kuhscheifle in die Welt; er tiberlebt sogar
das Sdurebad von Kliranlagen und nutzt den Klarschlamm, der nach dem
Reinigen des Wassers iibrigbleibt, um sich zu verbreiten und die Erde mit
Seinesgleichen zu bevélkern. Viele Landwirte, die wenig iiber artgerech-
tes Essen fiir Pflanzen und Tiere nachdenken, schitzen Klarschlamm we-
gen seiner Mineralstoffe. Als Nihrstoff enthilt er jede Menge Phosphor,
Stickstoff, Kalium und Magnesium; das lisst die Futterpflanzen fiirs
Vieh sprieflen. Etwa die Hilfte des Klirschlamms in Deutschland dient
zur Diingung der Acker. So regnet es regelmiRig Tonnen von EHEC-in-
fizierter Pflanzennahrung. Der langlebige Keim mag Gurken, Tomaten,
Sprossen und Salat; kann jedoch — wenn es sein muss und der Zufall
so will — auch iiber Monate in tierischen Fikalien ausharren und sich
iiber Wochen mit trockenen, blanken Edelstahloberflichen arrangieren,
sprich, auf Arbeitsflichen von Grofkiichen tiberleben. Auch Minustem-
peraturen scheinen ihn nicht aus dem Konzept zu bringen. Er trotzt der
Tiefkithlung und vermehrt sich noch bei eisigen 10 Grad unter Null. Die-
se extreme Situation kann sogar dazu fiithren, dass er sich noch inniger
mit seiner Wirtszelle vereint.

Beim Melken von Rindern kann EHEC durch Verunreinigungen
mit Fikalien in die Milch gelangen oder beim Schlachten aufs Fleisch.
Deshalb kommt es immer wieder zum Riickruf von EHEC-verseuchten
Lebensmitteln. Nach Kontrollen zogen deutsche Behérden im Jahr 2015
zum Beispiel Teewurst sowie verschiedene Kisesorten mit Rohmilch we-
gen EHEC-Bakterien aus dem Verkehr. Besonders Besorgnis erregend ist,
dass die Killerbazille ihre Gene leicht verdndert und sogar gegen Antibio-
tika resistent wird. Gegenmafinahmen gibt es fiir die Betroffenen kaum.
Eines aber ist bekannt und interessiert uns hier besonders: Der Ubeltiter
breitet sich tiber das Essen aus. In den ersten Tagen verhilt er sich ruhig
und richtet sich in aller Ruhe im Darm seines neuen Wirtes ein. Oft erst
nach einer Woche macht der Parasit die eigene unheilvolle Eigenart be-
merkbar. Die Weltgesundheitsbehorde WHO rechnet den Erreger zu den
ernst zu nehmenden Ansteckungskrankheiten, bei denen eine epidemi-
sche Verbreitung droht. Sie stellte einige Stimme der hochstgefihrlichen

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

Darmtierchen in der Vergangenheit schon in eine Reihe mit den HIV-
oder dem Ebola-Virus.

DER WIRKLICHE WAHNSINN STECKT IM ANTIBIOTISCHEN,
ZUM BEISPIEL IN GLYPHOSAT

Gibt man Tieren ihrer Art entsprechend gut zu essen, geht es auch den
Menschen besser. Allein dadurch kann viel Gutes in der Welt entstehen.
Unter anderem entsteht auf den Ackern der Erde wieder der Bedarf fiir
mehr menschliche und duflerst sinnvolle Arbeit zum Wohle Aller. Statt
»Zeit zu sparens, sparen sich Bauern dann den Einsatz von chemischen
Unkrautvernichtungsmitteln. Um die Ertrige der Felder zu steigern,
fihrt dann kein Bauer »einmal kurz mit Glyphosat driiber«. Er fihrt tiber
die gleiche Flache lieber mehrfach und vor allen Dingen auch langsamer
mit der Egge. Diese Form der zeitintensiven Bewirtschaftung — und einer
friedlicheren Behandlung der Erde — kostet ihn nicht eine Stunde, son-
dern einen halben Tag. Doch er trauert der Ursache der >technologischen
Arbeitslosigkeit« seiner ehemaligen Berufskollegen — der Arbeitskraft-
und Zeitersparnis durch die technisch optimierte Industrialisierung der
Agrarproduktion — nicht hinterher. Er weifs um den anthropoethischen
Gewinn seiner Anbaumethoden. Als eine gute Praxis, die Menschen mit
seinen natiirlichen Lebensgrundlagen nachhaltig verbindet, stellt die
biuerliche Arbeitsweise den modernen >Idealismus«< des geistmetaphy-
sischen Weltbildes (das sich den Mensch als Geistwesen und rationales
Bewusstsein vorstellt) wieder vom Kopf auf die Fiif3e.

Solange diese epochale Wende im menschlichen Selbstverstindnis
nicht kommt, macht die lebensvernichtende, im wahrsten Sinne antibio-
tische Philosophie des vorherrschenden Produktionssystems die moderne
Landwirtschaft zur List einer leidvollen und letztlich tédlichen Unver-
nunft. Neue Untersuchungen belegen, dass das weltweit meistverkaufte
Unkrautvernichtungsmittel Glyphosat nicht nur ein hocheffektives Total-
herbizid ist — tiber die T6tung von >Unkriutern«< hinaus trigt es sogar zur
gefihrlichen Ausbreitung Antibiotika resistenter Bakterien bei.”’

27 | Informationsdienst Gentechnik: Glyphosat andert Antibiotika-Wirkung auf
Bakterien.

.20286, 09:41:41. Access -

327


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

328

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Dabei gehort Glyphosat — gewissermaflen als Giftfutter und Henker-
mahlzeit fiir das ganze Andere — noch nicht einmal zu den giftigsten
Pestiziden, die im massenindustriellen Umgang mit (Futter-)Pflanzen
eingesetzt werden. Noch antibiotisch wirksamer sind die Herbizide Di-
camba und 2,4-D. Sie werden allerdings nicht so hiufig verwendet wie
das Mittel Round-Up von Monsanto. Jedoch kénnte die Menge auf den
nord- und stidamerikanischen Gentechnik-Plantagen kiinftig erheb-
lich mehr werden. Denn die Agrochemie-Konzerne entwickeln zurzeit
transgene Pflanzen, die gegen diese Herbizide immun sind, weil sich die
Unkriuter dieser Welt gegen den massiven Glyphosat-Einsatz zur Wehr
setzen — eben gegen die lebensvernichtende Wirkung der Giftstoffe Re-
sistenzen entwickeln — und nun andere Chemikalien im Krieg gegen die
Natur her miissen.

Das Problem ist: Glyphosat totet nicht nur unerwiinschte Lebensfor-
men auf den Ackern, fithrt nicht nur zur Vernichtung der Biodiversitit in
der Agrarlandschaft und ist nicht nur hochtoxisch fiir Gewisserorganis-
men. Es hiufen sich auch die Hinweise beispielsweise aus Siidamerika,
dass in den Sojaregionen, in denen viel davon angewendet wird, gesund-
heitsschidliche Symptome bei den Landwirten und zuletzt bei den da-
mit gefiitterten Tieren — und Menschen — auftreten. Uberall, auch hier-
zulande, ist zu beobachten, dass die in der Landwirtschaft eingesetzten
Antibiotika — die inzwischen etwa in Brot, in Haferflocken, in der Mut-
termilch oder im Urin nachweisbar sind — das kérperliche und geistige
Wohlsein von Mensch und Tier angreifen.

Behalten die giftigen Herbizide ihre lebensvernichtende Wirksam-
keit in den biologischen Stoffwechselvorgingen und der menschlichen
Nahrungskette bei, konnen sie — zunichst bei den Tieren, dann bei uns
Menschen — die gesunden Darmbakterien beschidigen und Krankheits-
erreger beglinstigen. Zahlreiche unabhingige Forschungen haben erge-
ben, dass Glyphosat das Immunsystem im Darm angreift, krebserregend
ist und Missbildungen oder Alzheimer auslésen kann. Je mehr wir tiber
Glyphosat erfahren, desto alarmierender fallen die Erkenntnisse iiber die
vielfachen gesundheitsschidlichen und umweltschidlichen Folgen aus.
Gesundheitsférdernde (Milchsiure-)Bakterien reagieren beispielsweise
sehr empfindlich auf Glyphosat: Sie werden durch diesen Wirkstoff abge-
totet oder geschwicht, wihrend gesundheitsschidliche Keime — wie zum
Beispiel Salmonellen oder Clostridien, die dagegen resistent sind — sich
dann ausbreiten und ihr Unheil anrichten kénnen.

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

Das Bakterium Clostridium Botulinum ist eine Spore, die uiberall
in der Umwelt zu finden ist. Unter Luftabschluss — etwa im anaeroben
Innenraum von Verdauungstrakten — bildet sie duflerst giftige Toxine
aus, die das Nervensystem schidigen, Muskeln lihmen und hiufig zum
Tod durch Botulismus fithren, wenn ihre Gegenspieler (dazu zihlen die
Milchsdurebakterien) sie nicht mehr abwehren kénnen. Hermann Bor-
mann, ein Landwirt aus Hilgermissen in Niedersachsen, gibt einen Ein-
blick in ein Leben, das an chronischem Botulismus leidet: »Das fingt
an mit Kopfschmerzen, Sehstérung, Schluckbeschwerden, Erschépfung.
Ich habe heute nur noch 10-15 Prozent der Kérperkraft wie vor einigen
Jahren, schwere Verdauungsstérung, ich kann kaum noch Brote essen,
bei extremer physischer Uberanstrengung wirkt sich das so aus: Ich habe
dann das Gefiihl, als wenn die Lunge brennt, mit einem wahnsinnigen
Schmerz.«?®

Auch fir die Tiere sind die Folge ihrer — {iber die mit Glyphosat ver-
gifteten Futtermittel verabreichten — antibiotischen Mast-Diit schlimm
und ihre Leiden grof. Das Neurotoxin fithrt zur Lihmung bei vollem Be-
wusstsein der Tiere. Werden sie vorher geschlachtet, gelangen die — mit
unbequemen Antibiotika und Antibiotika-resistenten Wahrheiten konta-
minierten — Tierprodukte in die Supermarktregale und schliellich auf
unsere Teller. Und von dort in unsere Kérper. Wenn es nicht gleich zu
Krankheitssymptomen kommt, kann im Notfall eine eventuelle Antibio-
tika-Behandlung diese einverleibten Wahrheiten zu Tage férdern. Denn
die vielfach belegte Tatsache, dass Resistenzen gegen klinische Antibio-
tika steigen, kann damit verbunden sein, dass beispielsweise Glyphosat
gesunde Darmbakterien verindert und Krankheiten durch Antibiotika-
Resistenz fordert — mit unabsehbar dramatischen Konsequenzen fiir das
gesundheitliche Risiko der Bevilkerung. Doch weil der ehemalige US-
Agrarchemiemulti Monsanto — in Zukunft: Bayer Deutschland — die Welt
von morgen ernihren will, hat man 2017 den Inhaltsstoff seines profita-
belsten Produktes (Glyphosat) sogar als medizinisches Antibiotikum paten-
tieren lassen.?

28 | Hannover, Pestizid Glyphosat: Ein verwirrender Kampf um die Wahrheit.
29 | Burtscher-Schaden, Die Akte Glyphosat. Wie Konzerne die Schwachen des
Systems nutzen und damit unsere Gesundheit gefdhrden.

.20286, 09:41:41. Access -

329


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

330

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Am ENDE: DIE IRRTUMLICHE REDE vom ICH

Im Rickblick auf die philosophische Vorgeschichte der beschriebenen
(etwas anderen, transhumanen) Ethik >des Anderenc lisst sich die Bedeu-
tung von Hegels Beitrag in der Sache genauer einordnen. Der einflussrei-
che Denker der modernen Philosophie und ihrer idealistischen Weltan-
schauung hat keinen gastrosophischen Sinn fiir die humane Essistenz: Er
nahm aber — immerhin — den menschlichen Verdauungsprozess in den
Blick, was freilich — in wenigen Passagen an den duflersten Grenzen sei-
nes weltumspannenden Systems — ganz beiliufig stattfindet. Mit diesem
systematischen Reduktionismus verlieh er der traditionellen Verachtung
und der ideologischen Marginalisierung der komplexen Welt des Essens
eine michtige Stimme. Dies geschah zu einer Zeit — zwischen Immanuel
Kant und den ersten Gastrosophen wie Rumobhr, Brillat-Savarin, Fourier,
Vaerst und natiirlich Feuerbach —, als sich erstmals ein gastrosophischer
Diskurs der Moderne zu formieren begann, um die Wahrheit des Ganzen
zu ermessen. Obwohl Hegels Philosophie all die Beziehungen zu Land-
wirtschaft, Okologie, Okonomie, Kulinarik, Asthetik, Genuss und Kon-
vivialitit usw. nicht thematisiert, macht er mit seinem Interesse an den
gastrointestinalen Vorgingen in unserem Korper doch auf einen essen-
ziellen Aspekt aufmerksam. Denn die moderne Physiologie des Metabo-
lismus erweist sich als ein durch und durch oberflichliches Denken, das
mit seinen Grundbegriffen — Nahrungszufuhr, Kalorien, Verbrennung,
Korper als Maschine usw. — nicht in die wahrlich metaphysischen Tiefen
des menschlichen Verdauungsprozesses vordringt.

Der geheimnisvolle Sachverhalt, dass sich die physische (leibliche)
Identitit unseres Selbst trotz des dufleren Einflusses durch Anderes —
insbesondere durch den Durchzug und Stoffstrom der tagtiglichen Nah-
rungszufuhr — behaupten kann, beschiftigte die Philosophie eigentlich
von Anfang an, etwa bei Empedokles, Hippokrates und anderen Natur-
philosophen der Antike. Dieses metaphysische Ritsel 16sten Idealisten
wie Platon oder Hegel mit der >Idee des Geistes«: Wir seien ganz offen-
sichtlich nicht das, was wir essen (Orangensaft, Schokokekse, Butterbrot;
einverleibte Materie), stattdessen reproduzierten wir unser Selbst als
menschliche Subjekte einfach dadurch, dass wir — anders als alle anderen
Lebewesen — ja geistige Wesen seien und unsere Vernunft (unser Den-
ken, unsere kognitiven Fihigkeiten) uns ausmachten. Zwar rechnet die
rationalistische Anthropologie durchaus mit der Fallibilitit ihres Geist-

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung

prinzips, etwa wenn Hegel mit der stindigen Gefahr der Infektion — als
Antithese zur Assimilation — die mogliche Negation des Subjekts durch
Krankheiten zugestand und vom méglichen unguten Einfluss der dufle-
ren Welt auf den gesundheitlichen Zustand unseres physischen Wohl-
ergehens oder Unwohlseins wufdte.

Heute geht man sogar so weit, zu vermuten, dass die tbliche Fast-
Food-Ernihrungsweise durch die tigliche Infusion eines ungesunderen
Einflusses wie eine chronische Infektion des Korpers wirkt.** Doch die
idealistische Schummelei oder eben Hegelei besteht darin, die negative
Dialektik von dufleren Einfliissen — und gerade von den massenhaften
Beschidigungen des Menschseins wie Herz-Kreislauf-Erkrankungen,
Diabetes, Fettleibigkeit, Krebs, Alzheimer, Allergien, Autoimmunschwi-
chen und Antibiotikaresistenz durch schlechte Lebensmittel und falsche
Ernihrungsgewohnheiten — in ihrer letzten, listigen und tibermichtigen
Konsequenz nicht wahrhaben zu wollen. Nur dndert dies nichts an den
einverleibten Wahrheiten und den physischen Kausalititen unserer Welt:
Der menschliche Geist triumphiert nicht immer iiber allem Anderen.

Postidealistische Theorien der Verdauung sehen bei der leiblichen
(gastrointestinalen) Subjektkonstitution keine menschliche Vernunft
am Werk, sondern Bakterien. Langsam setzt sich die Erkenntnis durch,
dass der menschliche Bauch und seine unzihligen Bewohner mindestens
so wichtig sind fiir unseren Selbsterhalt wie das Gehirn und sein Ich-
Bewusstsein — dessen allmichtige Leitfunktion Geistmetaphysiker und
Neurophilosophen so gerne ins Zentrum allen Seins stellen. Eingeweihte
halten diesem {iberholten Rationalismus entgegen: »Allein schon die un-
bedachte Rede von einem >Ich« mit einem Korper ist verfilschend. Jeder
von uns ist eine Art Staat, in dem mehr Auslinder leben als Einheimi-
sche. Wo bleibt da die Leitkultur?«*!

Die moderne Ideologie von der autonomen Identitit und einer von al-
len Anderen unabhingigen Souverinitit wird von unten untergraben. Es
ist, wie es ist: Tief in unserem Innersten leben Billionen anderer Orga-
nismen, kleinste Lebewesen und Mitbiirger, deren solidarisches Kollektiv
als Mikrobiom bezeichnet wird. Diese Mischbevolkerung aus Bakterien,
Pilzen und Archaeen — die natiirlichste Intelligenz des irdischen Lebens

30 | Rotzer, Fastfood ist eine Infektion des Kdrpers.
31 | Rotzler, Der Mensch. 30 Billionen Zellen und 39 Billionen Bakterien; Yong, |
contain Multitudes. The Microbes within us and a grander view of life.

.20286, 09:41:41. Access -

331


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

332

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

- sind unseren eigenen Korperzellen zahlenmifig eventuell sogar tiber-
legen.* Mehrheitlich gehen Experten inzwischen sogar von 100 Billionen
Zellen zu dhnlich vielen mikrobiotischen Mitbewohnern aus. Diese un-
gewollten Fremdlinge, sympathischen Giste und unbekannten Mitesser
(Parasiten) bilden allerlei Gemeinschaften und helfen unser Essen zu ver-
werten: Bei Bedarf — etwa im Krieg gegen Krankheitserreger und prob-
lematische Eindringlinge — heuern sie an und bewegen sich manchmal
auf einer fliissigen Autobahn von einem zum anderen Ende ihres Uni-
versums — unseres Korpers. Vieles von dem, was das Mikrobiom tut, ist
noch unbekannt. Leider auch, was seinen Umgang mit den vermehrten
antibiotischen Einfliissen angeht.

Es wiirde sich zweifelsohne lohnen, mehr von dieser gastrointesti-
nalen Schwarmintelligenz zu wissen und die unendlichen Tiefen dieses
irdischen Kosmos — unseres inneren Weltalls — zu erforschen. Die er-
wartbaren Entdeckungen wiren dem Wohl der Menschheit mindestens
so dienlich, wie die kapitalintensive und eher ergebnisoffene Erkundung
des auflerirdischen Weltalls. Jedenfalls liegt in der Erforschung dieser
metaphysischen Unterwelt eine grofle Chance: Zu einer >mikrobiotischen
Diidt« gehort nichts weiter als eine verniinftige Esskultur. Der Bestseller
Michael Pollan hat das Einmalseins — die Minima Moralia dieser Praxis
- in einigen einfachen Maximen zusammengefasst.** Eine solche gast-
rologische Vernunft kénnte einer fehlernihrten Menschheit nachhaltige
Selbstheilungskrifte aktivieren helfen und unser aller kérperlich-geisti-
ges Wohlbefinden verbessern. Es wire ein Essen, das gut ist fiir Alle, die
daran mitessen — Mikroben, Pflanzen, Tiere, Menschen. Doch gerade weil
sich das Gute auch essen lisst, miissten wir Menschen dieses Gute erst
wollen und lernen, darin — wo es geht und so gut es geht — gut zu sein.

Oder der Weltgeist folgt in Zukunft doch weiter der Hegel’schen Phi-
losophie und ihrem futuristischen Fortschrittsglauben. Lingst triumen
echte Posthegelianer — nimlich Geist-Computer-Idealisten und Techno-
visionire wie der Silicon-Valley-Star Ray Kurzweil — davon, dank Informa-
tik, Humangenetik, Biotechnologie und Neuromaschinen das gesamte
Innenleben des menschlichen Kérpers von der ewigen Auseinanderset-
zung mit der Materie und von bedrohlichen Einfliissen endgtiltig zu be-

32 | Coccia, Die Wurzeln der Welt: Eine Philosophie der Pflanzen.
33 | Pollan, 64 Grundregeln ESSEN: Essen Sie nichts, was ihre Gromutter nicht
als Essen erkannt hatte.

.20286, 09:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10. Der Ungeist der Verdauung 333

freien. Im Unterschied zu vielen anderen Fuirsprechern der posthumanis-
tischen Transformation weifl Kurzweil allerdings, dass nichts in dieser
Welt ohne Essen geht. Zusammen mit dem spirituellen Heilsversprechen
eines >makrobiotischen Diit«-Upgrading?* sollen, wenn es nach Kurzweil
ginge, schon in absehbarer Zeit kiinstliche Intelligenzen und organische
Maschinen dafiir sorgen — etwa in Gestalt von Nanobots, winzigen Ro-
botern, die in unserer Blutbahn und in unseren Organen unterwegs wi-
ren, um defekte Zellen zu reparieren, die Blutwerte zu kontrollieren und
samtliche Gefahrenquellen und Dysfunktionen zu bekimpfen —, dass wir
in einem technisch perfektionierten Kérper und Geist, endlich gottgleich
und zum absoluten Weltgeist geworden, unsterblich werden.

34 | Kurzweil/Grossman, Fantastic Voyage: Live long enough to live forever; Kurz-
weil, The Age of Spiritual Machines: When Computers Exceed Human Intelligence.

, 00:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

, 00:41:41. Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

