
10.	 Der Ungeist der Verdauung 
	 Gastrologische Rekonstruktionen  

	 von Anderem-Selbst-Verkörpern 

Wenn wir essen, nehmen wir Nahrung auf und verleiben sie uns ein – 
heißt es. Doch ist dieses alltägliche Geschehen – tiefer gedacht – etwas 
komplizierter.1 Die Rekonstruktion der faszinierenden Komplexität des 
tief im menschlichen Innenleben sich abspielenden Geschehens der 
›Verdauung‹ kommt nicht ohne einen gewissen gastrosophischen Tief-
sinn aus. Um ein bis zwei der wertvollen und geheimnisvoll funkelnden 
Fundstücke, die dieser Tauchgang in die unvorstellbaren Tiefen unseres 
Inneren – dieser dunklen und unbekannten Unterwelt des menschlichen 
Selbst2 – zu Tage fördert, gleich vorweg vorzuzeigen: Gemäß eines gastro-
logischen Verständnisses dieser Dinge müsste es heißen: Wenn wir essen, 
werden wir eins mit dem Gegessenen.

Es ist bezeichnend für das vorherrschende, physiologische Ernährungs-
verständnis, dass wir die Komplexität des permanenten und darüber hi-
naus unüberschätzbar folgenreichen, wirklich metaphysischen, nämlich 
physisch-metabolischen Einflusses des Essens auf den menschlichen 
Körper – und seinen Geist – durch die geläufige Rede von der ›Nahrungs-
aufnahme‹ oder der ›Einverleibung‹ verdrängen, verniedlichen, verfeh-
len, jedenfalls falsch denken. Auch die alltagssprachliche Reduktion des 
Gegessenen auf ein bloßes Mittel – Nahrungsmittel, Lebensmittel – sorgt 
für eine unsachgemäße Denkweise und über diesen irreführenden Weg 

1 | Ich knüpfe hier an einen Gedankenaustausch mit Anke Haarmann an, siehe: 

dies., Assimilation des Anderen. Verdauung im interkulturellen Vergleich. 

2 | Tiefere archäologische Einblicke in diese ›unmögliche Welt‹ bietet: Denker, 

Vom Geist des Bauches. Für eine Philosophie der Verdauung.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


304 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

für ein gefährliches Unwissen darüber, was es heißt, ein – essender – 
Mensch zu sein und das tägliche Welt-Essen als essenziellen Lebens- und 
Selbstzweck – unserer Essistenz – zu verstehen. 

Dieser verbreiteten und kaum kritisch hinterfragten Redeweise zu-
folge ernährt sich der Mensch, indem er in einer einseitigen ›Zufuhr‹ 
von außen nach innen ›Nährstoffe‹ aufnimmt. Die von außen zugeführ-
ten und aufgenommenen Nährstoffe sollen ihrerseits aus ›Kalorien‹ be-
stehen, die in uns ›verbrennt‹ werden. Durch den Verbrennungsprozess 
werde aus der Nahrung ›Energie‹ gewonnen, die den Körper als Ver-
brennungsmotor antreibe. Der üblichen Vorstellung nach wird der durch 
Nähr- und Brennstoffzufuhr sich selbst erhaltende Körper als Maschine 
gedacht – gleichsam als Auto, worin das autonome Selbst täglich sich 
fortbewegt, um seine eigentlichen Bestimmungen zu verfolgen. Nur zwi-
schenzeitlich wird kurz pausiert, um – selbstverständlich auf die Schnelle 
und unterwegs – die verbrauchte Energie nachzutanken. Daher erstaunt 
es wenig, wenn heute Tankstellen als Fast-Food-Versorgungszentralen 
dienen und Schnellrestaurants wie Tankstellen funktionieren.

Die verbreitete fastfoodphilosophische und ernährungsphysiologische 
Denkweise abstrahiert von der konkreten Bedeutung sowohl des Essens 
im Ganzen als auch des Gegessenen im Besonderen. Doch das Gegessene 
wird nicht bloß innerlich aufgenommen, sich einverleibt und in einem 
Verbrennungsprozess zum Verschwinden gebracht. Sich zu ernähren 
bedeutet ganz konkret für jeden Menschen – für das Subjekt, wie man 
in der Philosophie auch sagt – tagtäglich, ›Anderes‹ leiblich zu integrie-
ren und es zu verkörpern – verkörpern zu müssen. Die facettenreiche und 
weitreichende Wirklichkeit eines solchen (wohlvollen oder üblen) Ande-
res-Selbst-Seins gedanklich zu durchdringen, setzt die gastrosophischen 
Grundkenntnisse einer entsprechend sachgemäßen – anthropologischen 
oder, genauer, gastrologischen – Subjekttheorie voraus. 

Kur zer Ausblick in eine neue Welt:  
das menschliche Mikrobiom

Obgleich ein umfassendes Verständnis der komplexen Zusammenhän-
ge noch aussteht, werden seit einigen Jahren wichtige Forschungen und 
Entdeckungen zur Metaphysik des Ernährungsprozesses und des Magen-
Darm-Traktes gemacht, die der angesprochenen herkömmlichen Ideolo-

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 305

gie (der menschliche Körper als Maschine, Essen als Nahrungsmittel und 
Nährstoff, physiologischer Metabolismus der Verbrennung) widerspre-
chen. Verdauung und Ausscheidung: Diese Funktionen des Darms sind 
wohl jedem bekannt, doch der Darm leistet noch viel mehr. Viele Men-
schen sind wenig mit der Tatsache vertraut, dass sich in unserem Darm 
ein großer Teil, ja sogar der größte Teil unseres Immunsystems befindet. 

Bereits von der Biologin und Ökofeministin Danna Haraway wur-
de jüngst eine innovative Dekonstruktion unseres Verständnisses des 
menschlichen Immunsystems unternommen, leider ohne systema-
tischen Bezug zur Ernährung und Verdauung.3 Haraway macht das 
vorherrschende Körperbild zum Ausgangspunkt, um über »unsere 
Menschlichkeit angesichts einer Welt von Anderen« nachzudenken. Ihre 
weitreichende Konzeption einer ökologischen Netzwerktheorie des post-
modernen »semi-permeablen Selbst« aufzugreifen, würde freilich den 
Rahmen sprengen; hier muss der Hinweis auf die Feststellung genügen: 
»The hierarchical body of old has given way to a network-body of truly 
amazing complexity and specificity.«4 

Ein Pionier dieses neuen gastroenterologischen Diskurses, der Neuro-
biologe Michael Gershon, fand heraus, dass sich im Bauch des Menschen 
sogar ein zweites Gehirn versteckt.5 Seine lehrreiche Expedition in das 
Zentrum unseres Körpers – unseres Seins – führte zu einer spektakulä-
ren Entdeckung: Unser Bauch – unser Gastros – besitzt ein selbstständig 
funktionierendes Nervensystem, das über sehr viel mehr Neuronen ver-
fügt als das zentrale Nervensystem unseres Gehirns (oder Logos). Logi-
sche Entscheidungen ›aus dem Bauch heraus‹ fallen also nicht ganz ohne 

3 | Ein programmatischer Bezug von Haraways Philosophie zu gastrosophischen 

Themen wird beispielsweise hergestellt in: Myerson, Donna Haraway and GM 

Foods. 

4 | Haraway erläuter t dazu (225): »Immunity can also be conceived in terms of 

shared specificities; of the semi-permeable self able to engage with others (hu-

man and non-human, inner and outer), but always with finite consequences; of si-

tuated possibilities and impossibilities of individuation and identification; and of 

partial fusions and dangers. The problematic multiplicities of postmodern selves, 

so potently figured and repressed in the lumpy discourses of immunology, must 

be brought into other emerging Western and multi-cultural discourses on health, 

sickness, individuality, humanity, and death.«

5 | Gershon, Der kluge Bauch: die Entdeckung des zweiten Gehirns.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


306 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Vernunft – allerdings einer anderen Vernunft und vielleicht auch einer 
Vernunft des Anderen. 

Unser zweites Gehirn nimmt ständig gastrologische Unterscheidun-
gen vor, die entweder einem ›klugen Bauch‹ oder Menschen mit einem 
›Gastro-Ungeist‹ entsprechen. Was (nebenbei bemerkt und zusätzlich 
zu den folgenden Argumenten) die Unhaltbarkeit des metaphysischen 
Körper-Geist-Dualismus der traditionellen Subjekt-Objekt-Philosophie 
aus einer eher unerwarteten Perspektive belegt. Einige vorurteilsfreien 
Querdenker und Gastrokritiker hatten sich ohnehin schon von der gastro-
sophischen Intuition leiten lassen und die Verdauungsaktivitäten für sich 
entdeckt: »Denn der Darm hat auch die Aufgabe, Gutes von Ungutem zu 
trennen, Wertvolles aufzunehmen, aber Unerwünschtes fernzuhalten.«6 

Diese wissenschaftlich bislang vernachlässigte – ebenso geistige wie 
moralische – Wirklichkeit stößt neuerdings auf ein großes Interesse der 
Allgemeinheit. Eine Publikation, in der eine junge Medizinstudentin 
ihrer Leserschaft den Darm erklärt, wird zu einem Überraschungserfolg 
und verkauft sich millionenfach.7 Zu Recht. Denn es stellt sich heraus, 
ob wir krank sind oder gesund, dünn oder dick, positiv oder negativ ge-
stimmt, und mithin, welche Entscheidungen wir treffen, hängt maßgeb-
lich von unseren Darmbakterien und deren klugen oder unvernünftigen 
Schwarmintelligenz ab.8 

6 | Grimm, Aus Teufels Topf. Die neuen Risiken beim Essen, 48. Die zahlreichen 

Studien, die allein der umtriebige »Food Detektiv« Hans-Ulrich Grimm in den letz-

ten Jahren ins Licht gerückt hat, belegen eine vielen von uns bislang verborgene 

Wahrheit: »Für immer mehr Menschen wird der Besuch im Supermarkt zu einem 

Gesundheitsrisiko. Zwischen fünf bis fünfzehn Prozent der Bevölkerung gelten als 

Nahrungsmittel-Allergiker. Allergologen schätzen, dass rund 30 Prozent der Deut-

schen an neuen Formen von Allergien oder ›Intoleranzen‹ leiden. Das wird oft nicht 

erkannt, weil bis zu 90 Prozent dieser Reaktionen nach Expertenschätzungen als 

verzögerte Überempfindlichkeit oder maskier te Allergie auftreten. Oft wird das 

Essen nicht als Ursache erkannt.« Grimm, Die Suppe lügt. Die schöne neue Welt 

des Essens, 145.

7 | Enders, Darm mit Charme: Alles über ein unterschätztes Organ.

8 | Mayer, Das zweite Gehirn: Wie der Darm unsere Stimmung, unsere Entschei-

dungen und unser Wohlbefinden beeinflusst; Vgl. Beckmann/Rüffer, Mikroökolo-

gie des Darms. Grundlagen, Diagnostik, Therapie.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 307

Die Hauptaufgabe der Mikroorganismen des menschlichen Verdau-
ungssystems ist es, unser Essen umzuwandeln in etwas, was für den 
Körper-Geist nutzbar ist. Ohne der symbiotischen Lebensgemeinschaft, 
die unseren Darm mit hunderten unterschiedlichen Arten (Spezies) 
umfassenden Biodiversität bevölkert, flöße vieles von unserer Nahrung 
komplett ungenutzt durch uns hindurch und ginge als wertvolle Stoffe 
verloren. Von den sogenannten Ballaststoffen – was der vitalen Bedeu-
tung dieser wertvollen Ressourcen nicht gerecht wird – werden manche 
tatsächlich wieder ausgeschieden, wie wir sie aufgenommen haben und 
gleichsam als nutzloser Ballast behandelt. Doch der größte Teil dieser 
Kohlenhydratpolymere und Polysaccharide kann durch Fermentation ver-
wertet werden, d.h., sie werden im Dickdarm durch Enzyme und Mikro-
organismen in anthropo-logische Verbindungen und Einzelbestandteile 
zerlegt. Diese Daten im wahrlichen Sinne des Worten (lat. datum = das 
Gegebene) werden über die Darmschleimhaut aufgenommen und stehen 
uns dann als In-Formationen – als Energiequelle, neue Bausteine oder 
Ersatzteile und neue Wirkkräfte – zur Verfügung, werden etwa in der 
Leber zur Glukosesynthese eingesetzt oder zu Fettsäuren metabolisiert 
– um hier nur einige Verwendungsweisen und gastrische Informations-
übertragungen anzudeuten.

Leider geht es diesen Winzlingen durch unsere gegenwärtige Lebens-
weise ziemlich schlecht. Falsche Ernährung, überdosierter Antibiotika-
Einsatz (in der Massentierhaltung und der Glyphosat-Landwirtschaft) 
und eine übertriebene Lebensmittelhygiene machen das gesundheitliche 
Gleichgewicht unseres leiblichen Selbst zunichte und könnten damit 
auch hinter verschiedenen ›Zivilisationsleiden‹ stecken – von Allergien 
und Autoimmunerkrankungen bis hin zu Adipositas, Depressionen, 
(Darm-)Krebs und neurodegenerativen Gehirnschädigungen. Bei Befra-
gungen geben eine zunehmende Zahl von Menschen an, von mindestens 
einer Lebensmittelunverträglichkeit betroffen zu sein. Intoleranz hervor-
rufende Gluten, Laktose, Histamine, Eiweiße, Nüsse sind dabei noch die 
natürlichsten Allergene und – anders als unzählige künstliche Zusätze, 
Stabilisatoren, Säureregulatoren, Farb- und Konservierungsstoffe – eher 
bekanntere Problem-Nahrungsmittel, gegen die heute immer mehr Kör-

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


308 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

per rebellieren und sich auf die eine oder andere, oft unbeachtete Art zur 
Wehr setzen.9 

Zur Gastrologie des Subjekt s:  
Hegel von hinten lesen

Eine kaum überschätzbare, doch wenig wahrgenommene Instanz der 
theoretischen Rechtfertigung (der Vorgeschichte) des modernen Ernäh-
rungsdenkens und dessen metaphysischen Stoffwechselverständnisses 
ist die Philosophie von Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Mit Blick auf das 
Nahrungsgeschehen entwickelte er ein Verständnis der menschlichen 
Natur – des leiblichen Selbst –, das althergebrachte und immer noch gän-
gige Vorstellungen auf den Begriff bringt. Begeisterte Hegelianer sind 
sogar der Meinung: »Hegels Überlegungen zur logischen Struktur des 
Metabolismus sind faszinierend.«10

Jedenfalls lohnt es sich noch heute über die bloße Bewunderung hi-
naus in eine kritische Auseinandersetzung mit diesem unbestreitbaren 
Großdenker zu treten. Der einflussreiche Philosoph legte zu Beginn des 
19. Jahrhunderts im Kontext seiner beanspruchten (allesumfassenden) 
Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften eine spekulative Dialek-
tik des »Ernährungsprozesses« vor. Mit der idealistischen Intention, die 
damals aufkommende und rein naturwissenschaftliche Physiologie in 
einer spekulativen Metaphysik oder »Weltgeist«-Philosophie der Natur zu 
fundieren, ist der Grundgedanke der Hegelschen Ernährungsphilosophie 
atemberaubend: Das metabolische Geschehen – oder doch eher der Geist 
– der Verdauung wird als »die Konstituierung der Subjektivität« begriffen 
und in dieser gastrischen Subjektkonstitution das reale Seinsprinzip des 
menschlichen Selbst erkannt.11

Dabei setzt der Idealist den Verdauungssprozess mit dem gesamten Er-
nährungsprozess gleich. Kulturelle, ästhetische, politische, agrarische Fak-

9 | Sonnenburg/Sonnenburg, Der gute Darm: Was er wirklich braucht, um uns ge-

sund zu erhalten. Das Neueste aus der Mikrobiom-Forschung.

10 | Hösle, Hegels System. Der Idealismus der Subjektivität und das Problem der 

Intersubjektivität, 411.

11 | Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, 491; im Folgen-

den zitier t als ›Enzyklopädie‹.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 309

toren kommen nicht in den Blick. Anhand des gastrointestinalen Prozesses 
werde ersichtlich, so Hegel, dass sich der Mensch trotz des unaufhörlichen 
Stoffstroms von außen, der durch das Gegessene in ihn eindringt und ihn 
von innen ausfüllt, als »Individuum bewährt und sich durch Negation des 
Anderen als Subjektivität, als reales Fürsichsein setzt« (ebd.). 

Schon mit diesen wenigen Worten liefert Hegel alle wesentlichen Be-
stimmungen jener rationalistischen Anthropologie des autonomen Sub-
jekts, die noch dem heutigen Ernährungsbewusstsein zugrunde liegen 
und dieses philosophisch begründen. Hegels Theorie besagt, dass wir 
uns die aufgenommene Speise, den Speisekörper als Fremdkörper einver-
leiben, und dass im Akt des Essens dieses Fremde und ganz Andere ne-
giert wird. Nicht indem das Selbst dieses Andere als den eigenen Leib real 
verkörpert; Hegel will es andersherum: Im Negieren des Einverleibten 
als etwas dem Selbst Äußerlichem bleibe sich das Individuum als Selbst 
gleich. Nur durch diese restlose Negation des Essens würde unsere Identi-
tät – die Selbst-Gleichheit als reine, von allem Äußerlichen und Anderen 
unabhängige, für sich seiende, autonome Subjektivität – hergestellt. Ent-
sprechend beinhalten die wesentlichen Bestimmungen der traditionellen 
rationalistischen Anthropologie, wie sie von Hegel mustergültig präsen-
tiert wird, die Prämisse, dass sich das Selbst ausschließlich durch die not-
wendige Negation des Anderen am Leben erhält. Kurz: Es wird behauptet, 
das menschliche Selbst- oder Fürsichsein vernichte in der Angleichung 
jedes Anderssein.

Mit diesen Bestimmungen bezieht sich Hegels Theorie der Ernäh-
rung sowohl auf die anthropologische Frage, was die Natur des Menschen 
ist, als auch auf die existenzielle und mithin ethisch relevante Frage, wie 
sich das menschliche Selbst, das physische Subjekt als Leibkörper und 
Körpergeist, konstituiert. Zugleich wird die Ernährung in den Kontext 
einer Theorie und einer Ethik des Anderen und dessen Verhältnis zum 
Selbst gestellt. Wenn auch nicht immer mit ausdrücklichem und kriti-
schem Bezug auf dessen Philosophie, so ist doch in der jüngsten Vergan-
genheit viel über das ethische und politische Verhältnis zwischen dem 
Anderen und dem Selbst nachgedacht worden. Doch fehlt dabei, anders 
als noch bei Hegel, eine programmatische (gastrosophische) Bezugnah-
me auf Ernährung und Esskultur als wesentlicher Bestimmungsgrund, 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


310 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

das reale Verhältnis des Anderen (des Gegessenen, der Nahrungsmittel 
usw.) zum Selbst (dem essenden Menschen) zu denken.12 

Wie man sich anhand der Hegel’schen Theorie des Ernährungspro-
zesses klarmachen kann, birgt der alltägliche Ernährungsprozess ein 
fundamentales anthropologisches und moraltheoretisches Themenfeld 
der Philosophie: eben das Verhältnis des sich ernährenden Subjekts zu 
seinen gegessenen, inkorporierten Nahrungsmitteln, welches zugleich 
das Verhältnis des Menschen zur Natur, das Verhältnis unserer äußeren 
Welt zur identitären Innerlichkeit unseres Selbst, das Verhältnis eines 
rein körperlichen (pflanzlichen, tierischen) Seins zu geistigem (mensch-
lichem) Sein impliziert. So ist die folgende Feststellung gewiss nicht 
selbstverständlich: An kaum einem anderen Faktor des menschlichen 
Seins lässt sich die metaphysische oder gastrologische Konstituierung 
des Selbst und die Möglichkeit – wie auch die Verfehlung – einer Philo-
sophie und einer Ethik ›des Anderen‹ so eindringlich nachvollziehen wie 
anhand des Essens. 

Freilich bringt die Wendung, eine solche Theorie des Anderen und 
mithin eine Reflexion des Menschen als eines essenden Wesens ausge-
rechnet im Anschluss an Hegels Theorie der Ernährung zu skizzieren, 
von vornherein einen philosophischen Reduktionismus mit sich. Denn 
in der Hegel’schen Dialektik bezieht sich die Rede vom Anderen im Kon-
text des kulinarischen Lebens des Menschen gerade nicht auf den sowohl 
phänomenologisch als auch gastrosophisch naheliegenden Fall des Tafel-
genossen als dem Anderen mit dem man isst – im Unterschied zum Le-
bensmittel als jenem Anderen, das man isst. 

Obgleich das Andere im Anschluss an Hegels Philosophie nicht das 
andere Selbst (nicht den Anderen als Tischgenossen) meint, mit dem ich 
esse und eine Mahlgemeinschaft bilde, lenkt sie immerhin den Blick über 
den Tellerrand hinaus auf das einverleibte und verkörperte Andere. Dieses 
– das Nahrungsmittel – ist in diversen posthegelianischen (aber immer 
noch ungastrosophischen) Theorien und Ethiken des Anderen bis heute 
das Ungedachte und ganz Andere geblieben. Mit einer bekannten Aus-
nahme – des Hegel-Schülers Ludwig Feuerbach. Mit der Einsicht, dass 

12 | Ausnahmen sind kulturwissenschaftliche Ansätze wie: Hooks, Eating the Ot-

her: Desire and Resistance; Narayan, Eating Cultures; Möhring, Fremdes Essen: 

Die Geschichte der ausländischen Gastronomie in der Bundesrepublik Deutsch-

land.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 311

»der Mensch ist, was er isst«, brachte der Linkshegelianer eine Grund-
erkenntnis der gastrosophischen Anthropologie und Subjekttheorie auf 
den Begriff: Ich bin nicht nur, weil ich esse, sondern auch wesentlich was 
ich esse; und dies beinhaltet, ich bin Ich und doch ein Anderer. 

Der Bezug zu diesem Anderen, zu dem vom essenden Selbst ver-
körperten Anderen, wird noch nicht einmal von denjenigen kritischen 
Diskursen reflektiert, die ernsthaft versuchen, die traditionellen ratio-
nalistischen Vorurteile gegenüber einer Philosophie der Leiblichkeit zu 
überwinden. Leibphilosophien und Leibphänomenologien von Fried-
rich Nietzsche, Merleau-Ponty, Hermann Schmitz oder neuerdings von 
Bernhard Waldenfels, Gernot Böhme und Richard Shusterman (um hier 
nur einige namhaftere Theorien zu nennen13) nehmen den menschli-
chen Körper genauso ernst als philosophisch relevante Realität wie der 
traditionelle Rationalismus ausschließlich den Geist. Sie thematisieren 
darüber hinaus die Andersartigkeit dieses Anderes unseres Menschseins 
beispielsweise als Leibraum (Schmitz), atmosphärisches Spüren (Böh-
me) und somästhetisches Körper-Bewusstsein (Shusterman). Doch tun 
sie dies, ohne darüber hinaus mit dem einverleibten Anderen, den das 
Selbst verkörpert, eine gastroanthropologisch fundamentale Dimension 
des menschlichen Körpergeistseins zu erfassen. Dieses gastrosophische 
Defizit vermeidet Hegels Geistphilosophie dadurch, dass sie das dialek-
tische Verhältnis zwischen dem Anderen und dem Selbst wenigstens im 
Kontext des Nahrungsgeschehens zu denken und, dies begrifflich zu ver-
dauen, sich nicht scheute. 

Assimil ation des Speisebreis als K ampf  
mit sich selbst 

Wie aber denkt Hegel den Geist der Verdauung? Was folgt daraus für eine 
Theorie, für eine Ethik und Politik des Anderen und für das Verständnis 
einer sich ernährenden Menschheit und ihres kulinarischen Selbstseins? 

Der zentrale Gedanke der Hegelschen Philosophie des Essens läuft 
darauf hinaus, den Ernährungsprozess als Assimilation zu interpretie-

13 | Schmitz, System der Philosophie Band II: Der Leib; Waldenfels, Das leibliche 

Selbst. Vorlesungen zur Phänomenologie des Leibes; Böhme, Ethik leiblicher Exis-

tenz; Shusterman, Körper-Bewusstsein. Für eine Philosophie der Somästhetik.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


312 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

ren. Dazu wird erläutert: »Der Organismus muss also das Äußerliche […] 
sich erst zu Eigen machen, mit sich identifizieren, und das ist das Assi-
milieren.«14 Der Mensch eignet sich die Speise als etwas Äußerliches, an 
sich Nichtiges an und macht das Eingespeiste und Angeeignete mit dem 
Selbst gleich, identisch. Das angeeignete und assimilierte Andere hat kei-
nerlei Macht, so die Vorstellung, die Identität des autonomen Subjekts 
in Frage zu stellen. »Die daseiende Substanz« des Essens »verschwindet 
gänzlich« (Enzyklopädie, 484). Um sich diesem gänzlichen Verschwin-
den gewiss zu sein, stellt sich Hegel das Gegessene von vornherein in 
einer eigenschafts- und gestaltlosen Erscheinungsform als »Speisebreis« 
(ebd.) vor. Abstrahiert von der konkreten Gestalt eines knusprigen Brot-
laibs, einer Schale voll Erdbeerjoghurt mit Minzblättchen und Schoko-
streusel, eines getoasteten Sandwiches mit Salatblättern, Rauke und fri-
schen Tomatenscheiben, eines bewusst ästhetisch zubereiteten Gerichts 
auf unserem Teller, abstrahiert von dem aufwändigen Herstellungspro-
zess in der Küche und von der landwirtschaftlichen Herkunft, abstrahiert 
vom beiläufigen Akt des Verzehrs oder vom sinnlichen Genuss im Schme-
cken usw. – reduziert Hegels Weltgeist auf begrifflicher Ebene das Essen 
systematisch auf den innerlichen Verdauungsprozess des bereits zerkau-
ten, zermanschten, in seiner differenten Heterogenität und substanziellen 
Diversität zunichte gemachten Speisebreis. Mit anderen Worten, in Hegels 
Küche gibt es immer nur das Gleiche: »Speisebrei« und sonst nichts. So, 
wie das ernährungswissenschaftliche Denken grundbegrifflich nur Nähr-
stoffe, Brennwerte, Kalorien, Zucker, Fette usw. kennt und alles andere 
übergeht. 

Trotz der systematischen Trivialisierung der Komplexität des Phäno-
mens birgt das tägliche Essen aus Hegels Sicht etwas Ungeheures. Denn 
das scheinbar automatische Geschehen, bei dem das zu Speisebrei ge-
machte Andere im Selbst gänzlich verschwinden soll, bedeutet ein »un-
mittelbares Zusammengehen des inwendig Aufgenommenen« mit dem 
Subjekt (Enzyklopädie, 480). Und dieses Zusammengehen des Gegesse-
nen mit dem Essenden – dieses reale physische Einssein des Selbst mit 

14 | Hegel, Enzyklopädie, §357, Zusatz 1. An einer anderen Stelle heißt es: »Alle 

Tätigkeiten des Geistes sind nichts als verschiedene Weisen der Zurückführung 

des Äußerlichen zu der Innerlichkeit, welche der Geist selbst ist, und nur durch 

diese Zurückführung, durch diese Idealisierung oder Assilimation des Äußerlichen 

wird und ist er Geist.« Einleitung: Begrif f des Geistes, §381, Zusatz. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 313

der äußeren Welt – im Akt des Essens stehe für die ungeheure Bedro-
hung, dass die täglichen Speisen insbesondere und die Welt des Essens 
insgesamt das menschliche Subjekt einer »Animalität« (ebd.) angleichen 
und auf die Stufe des Tieres herabsetzen. Für Hegel steht daher fest: Der 
Mensch als ein sich ernährendes und auf Essen bedachtes Lebewesen 
droht (wieder) zum Tier zu werden und gefährdet in diesem drohenden 
Selbstverlust sein Menschsein; d.h. »das Tier verkennt sich Selbst, wenn 
es sich gegen die Nahrungsmittel wendet« (ebd., 490). 

In der permanenten Beschäftigung mit dem Essen und aufgrund des 
täglichen Zwangs zu (irgend-)einer kulinarischen Lebenspraxis riskieren 
wir, unser wahres Selbst zu verfehlen. Das wahre Selbst, so Hegel, würde 
sich darin beweisen, die eigene Animalität als eines sich ernähren und von 
Anderem leben müssenden Wesens geistig zu überwinden und sich als 
wahrhaft geistiges Wesen nicht ungebührlich auf die Nichtigkeit der Es-
sensdinge einzulassen. Dem Skandal einer Menschheit, die sich aufgrund 
ihrer biologisch notwendigen Ernährung, ihres täglichen Essen-Müssens 
zum Tier macht, wird buchstäblich der Kampf angesagt: Hegels Philoso-
phie wünscht sich »den Kampf mit dem Äußerlichen« und will durch »die 
Bekämpfung des Objekts« (Enzyklopädie, 491) den Sieg des Geistes über 
alles Andere – über die Natur, über den menschlichen Körper und über 
eine Menschlichkeit, die ganz anders mit sich selbst als kulinarischer Exis-
tenz umgehen könnte. 

Mit dieser ideologischen Kampfansage hat sein System wahrlich das 
nötige Rüstzeug für einen weit verbreiteten Diskurs und einen globalen 
Geist geliefert, der einen umfassend designten Krieg gegen die Welt des 
Essens (Natur, Erde, Körper, Hungerbekämpfung usw.) führt. Die ökono-
mische und gesellschaftliche Gestaltung dieses Krieges verdient, wie ich 
bereits gezeigt habe, eine eigene Reflexion.

Worauf es hier ankommt: Als Folge dieses angeblichen Kampfgesche-
hens beinhaltet der Ernährungsprozess indes eine negative Fixierung 
des Selbst auf sein entgegengesetztes Anderes – aufs Essen, insofern wir 
Menschen nicht davon ablassen können und uns seiner weltbewegenden 
Macht sogar überlassen müssen. Nicht nur, dass wir uns von Anderem 
ernähren, um unser eigenes Leben zu erhalten; wir selbst werden gewis-
sermaßen von diesem Anderen gegessen. Denn als des Essens bedürfti-
ge und fortwährend hungrige Geister sind wir jederzeit »im Begriff, im 
Verlust zu sein« (Enzyklopädie, 491). Dieser Selbstverlust im täglichen 
Kampf mit unserer Identität – als eines ausschließlich geistigen und nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


314 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

ebenso auch erdverbundenen, natürlichen, interkulinarischen Wesens – 
bleibt ungewiss. Denn, was jeden Idealisten verärgern muss: Es bleibt da-
rin absolut offen, ob der Mensch die Verwicklung mit der äußeren Welt 
und mit ihr die nichtige Animalität der eigenen Essistenz besiegt, also 
das Essen real wie im übertragenen Sinne verdaut bekommt. Oder ob er 
dies womöglich nicht schafft und folglich dessen Macht unterliegt. 

Der drohende Verlust des Menschen in seiner idealistischen Identität 
als ausschließlich geistiges Wesen – des »wahren Selbst« – ruft buchstäb-
lich den ganzen Zorn der Hegel’schen Philosophie hervor. »Das Ganze 
der Verdauung«, schreibt der Philosoph zur verzweifelten Lösung dieses 
angeblichen Konfliktes in wütender Begriffsarbeit, »besteht darin, dass, 
indem der Organismus sich gegen das Äußere in Zorn setzt, er sich in 
sich entzweit« (ebd.). Der Verdauungsprozess entzweit den Menschen, 
insofern er uns in eine notwendige Auseinandersetzung mit dem Essen 
verwickelt. Eine unabwendbare, lebenspraktische, lebenslang währende, 
existenzielle Aus-Ein-Ander-Setzung, die für Geister wie Hegel nur eine 
zornige Negation des Gegessenen – des menschlichen Nahrungsgesche-
hens im Allgemeinen und der tatsächlich aufgenommenen Nahrungs-
mittel im Besonderen – sein kann. Die bekämpfte Andersheit projiziert 
der Phänomenologe Hegel auf die Tatsache, dass uns jedes Essen im 
wahrsten Sinne des Wortes eine körperliche, sinnliche Verbissenheit ab-
verlangt: Das Einverleibte muss zerbissen werden. Während diese tätige 
Sinnlichkeit im gastrosophischen Verstande mit einer geschmacklichen 
Reflexion und einem vernünftigen Genießen verbunden ist, sieht der un-
gastrosophische Geist darin lediglich eine begriffslose Mechanik der Ne-
gation. 

So erzürnt das Äußere den Menschen, der sich damit auseinander-
setzen muss, gerade weil beim täglichen Essen keine legendäre »List der 
Vernunft« für den sicheren Sieg des Subjekts sorgt.15 Denn diese listige 
Vernunft würde die eigene Macht über das Objekt beweisen, würde das 
Einverleibte als bloßes Lebensmittel für den menschlichen Selbsterhalt 

15 | Hegel führt zu seiner Idee einer List der Vernunft aus: »Die Vernunft ist eben-

so listig als mächtig. Die List besteht überhaupt in der vermittelnden Tätigkeit, 

welche, indem sie die Objekte ihrer eigenen Natur gemäß aufeinander einwirken 

und sich aneinander abarbeiten lässt, ohne sich unmittelbar in diesen Prozess 

einzumischen, gleichwohl nur ihren Zweck zur Ausführung bringt.« Enzyklopädie, 

§ 209.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 315

behandeln und es auf den höheren Zweck der Selbst-Verwirklichung des 
geistigen Vernunftvermögens beziehen. Doch die Wirklichkeit ist nicht 
vernünftig: Um den unvernünftigen Einfluss der äußeren Welt zu be-
siegen, muss sich der Mensch auf einen dialektischen Prozess einlassen 
und diesen in sich zulassen – er muss Nahrungsmittel aufnehmen und 
das Gegessene verdauen, also damit irgendwie fertig werden. Ihm bleibt 
nichts anderes übrig, als den inwendig aufgenommenen Objekten der 
eigenen Natur mit voller Macht zu begegnen und dieses Andere seiner 
selbst im Zorn dagegen siegreich zu bekämpfen, indem er es assimiliert, 
wie Hegel sagt. Obschon dieser Assimilationsprozess meistens ohne 
erwartbare und ersichtliche Gefahr für das Selbst vonstatten zu gehen 
scheint und von selbst abläuft – wer aber ist dieses Selbst, dessen listige 
und mächtige Tätigkeit das gastrointestinale Geschehen des Menschen 
zweckdienlich durchführt? –, der ganze Vorgang bleibt doch bedrohlich 
und im Ergebnis ungewiss. 

Die fortwährende Bedrohung, die Hegel mit den Verdauungsvor-
gängen (und der menschlichen Leiblichkeit als Resultat der Ernährung) 
verbindet und die unser zorniges Misstrauen erregen soll, betrifft vor al-
lem die letztlich nie auszuschließende physische Gefahr des körperlich-
geistigen Selbstverlustes durch die verspeisten Nahrungsmittel und die 
einverleibten Fremdkörper: ein Anderes, das dem menschlichen Fürsich-
sein durch Lebensmittelvergiftungen, ernährungsbedingte Erkrankun-
gen, Infektionen, Immunschwächen, Allergien, Krebsbefall etc. oder gar 
durch Tod jederzeit übel zusetzen kann. In Hegels Worten: »Die mensch-
liche Seele hat viel damit zu tun, sich ihre Leiblichkeit zum Mittel zu ma-
chen. Der Mensch muss seinen Körper gleichsam erst in Besitz nehmen, 
damit er das Instrument seiner Seele sei.« (Enzyklopädie, §208, Zusatz)

Der Ekel an sich selbst  
als sich ernährendes Lebe wesen

Folgt man Hegels Philosophie weiter, ist nur ein einziger Ausweg aus die-
sem existenziellen und tiefes Selbstmisstrauen erweckenden Leib-Seele-
Problem denkbar. Angesichts des bedrohlichen Szenarios, das sich bei je-
der Nahrungsaufnahme erneuert, sollen die Menschen lernen, das Essen 
als täglichen Prozess der Subjektkonstitution zu ignorieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


316 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Aber wie? Indem sie den Ernährungsprozess ideell – philosophisch – 
als etwas Nichtiges wegdenken und als Unbedeutendes abtun. Sie müssen 
es fertigbringen, sich von dem realen leiblichen Zusammengehen ihres 
Selbst mit dem Anderen – der Einheit von vernünftiger Innerlichkeit und 
nichtiger Äußerlichkeit, welche sich im Akt des Essens (im kulinarisch 
tätigen Menschsein) jedes Mal bewahrheitet – als etwas im ideellen, mo-
ralischen Sinne Falsches zu distanzieren. »Von diesem Misstrauen gegen 
sich Selbst, wonach die Bekämpfung des Objekts als das Tun des Subjekts 
erscheint, muss dieses ablassen und diese falsche Richtung entfernen.« 
(Enzyklopädie, 491) 

Doch wie sollte es dem Subjekt möglich sein, vom Essen abzulassen 
und sich von dieser falschen Richtung – vom kulinarischen Alltagsleben 
als einem angeblich falschen Leben – zu entfernen? Können wir davon 
absehen, in der tagtäglichen Auseinandersetzung mit Nahrungsmitteln 
einem für uns wesentlichen und nach außen gekehrten Tun nachgehen 
zu müssen? Die Antwort steht außer Zweifel; Jacques Derrida spricht sie 
aus: »Wir müssen wohl essen.«16 Er erläutert diese Lebensaufgabe mit den 
Worten: »›Man muss wohl essen‹ heißt nicht als erstes, etwas in sich auf-
zunehmen und zu umfassen, sondern essen zu lernen und zu essen zu 
geben, Lernen-dem-Anderen-zu-essen-zu-geben.«

Was heißt aber, essen zu lernen und nicht nur Wohl oder Übel essen 
zu müssen, sondern auch zu lernen, dem Anderen zu essen und mög-
lichst Gutes zu essen zu geben? 

Noch bevor klar ist, was in diesem Zusammenhang Wohlergehen 
bewirkt und was eine solche gastrosophische Ethik des Anderen be-
deutet, stellt sich die Frage, was dieses Essenlernen erforderlich macht? 
Beinhaltet ein lebenslanges Essenmüssen, dass das menschliche Selbst 
einer realen und unvermeidlichen Unterwerfung durch das Andere für 
immer ausgesetzt bleibt? Erfährt sich diese existenzielle (essistenzielle) 
Subjektivierung im täglichen Sachverhalt, wohl essen zu müssen, immer 
wieder von neuem? Wenn sich aber menschliche Subjektivität wesentlich 
im Essenmüssen konstituiert, was sollte dann bewirken können, dass wir 
dieses animalische Sein als einen falschen Weg erfahren und uns davon 
ideell – ernährungsphilosophisch – entfernen? 

16 | Derrida, Man muss wohl essen oder Die Berechnung des Subjekts, 281.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 317

Fragen ohne Ende. Um darauf originell zu antworten und begreiflich 
zu machen, scheut Hegels »Weltgeist«17 vor nichts zurück: Er geht bis 
zum Äußersten; er entdeckt das ausgeschiedene Essen: So seien »die Ex-
kremente nichts anderes als dies, dass der Organismus, seinen Irrtum 
erkennend, seine Verwicklung mit den Außendingen wegwirft« (Enzyk-
lopädie, 492). 

Der Blick auf die Reste ihres Essens, auf ihre unappetitlichen Aus-
scheidungen soll die Menschen den Irrsinn ihrer selbst als sich ernäh-
rende, ergo auch Fäkalien ausscheidende, vulgo scheißende Wesen, vor 
Augen führen. Diese logisch folgerichtige Hinwendung zu den Ausschei-
dungsprodukten der gastrischen Dialektik ist in der restlichen Philoso-
phie erwartungsgemäß auf wenig Gegenliebe gestoßen. Bis heute be-
schäftigt sich der Weltgeist kaum mit dieser alltäglichen Tätigkeit seines 
Selbst, die selbstverständlich weltbewegende Bedeutung hat – auf die hier 
immerhin ausdrücklich hingewiesen sei.18 

Selbst einem Hegelianer wie Vittorio Hösle (der von Manchen als un-
ersättliches Superhirn gefeiert wird) vergeht hier der Appetit: So faszi-
nierend dessen philosophisches System sei, »absurd ist schließlich seine 
›metaphysische‹ Interpretation der Ausscheidung. Ich will mich dabei 
nicht aufhalten.«19 Freilich ist diese ideelle Abwehr ein Unding – eine 
philosophische Unmöglichkeit und auch eine bedenkliche Unvernunft. 
Wie jeder weiß, können wir, wenn es gut geht, gar nicht anders, als uns 
täglich davon aufhalten zu lassen. 

Doch Hegels spekulative Dialektik bezieht sich sogar noch auf das 
angewiderte Andere – weil es nun einmal in der göttlichen Ordnung der 
Dinge vorkommt. Die wahre Erkenntnis unserer Exkremente soll uns das 
fehlende Vertrauen in uns selbst als vor allem geistige Wesen zurück-
geben, deren erhabene Vernunft keiner Nahrungsmittel bedarf. Entspre-
chend beschließt Hegel seine ernährungsphilosophischen Reflexionen 
nicht etwa mit einer inhaltlichen Bezugnahme auf den Genuss wohl-

17 | Neubauer/Seiler, Mit Hegel dem Weltgeist auf der Spur.

18 | Werner, Dunkle Materie: Die Geschichte der Scheiße; Cueni, Illustrier te 

Geschichte der Scheiße: 5000 Jahre WC Kultur, Scheisskunst, Graffitis, Zitate; 

Schulte, Alles Scheiße!? Wenn der Darm zum Problem wird: Die Ursachen verste-

hen und richtig reagieren.

19 | Hösle, Hegels System. Der Idealismus der Subjektivität und das Problem der 

Intersubjektivität, 411.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


318 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

schmeckender Speisen und auf die listige Vernunft eines für Alle (für 
unser Selbst wie für Alle, auch nicht-menschlichen Anderen) ethisch guten 
Essens. Stattdessen beschäftigt sich der einflussreiche Denker lieber mit 
dem extremen Gegensatz dazu – eben mit dem Ekel erregenden Blick auf 
die eigene, abgetrennte, ausgeschiedene, selbst produzierte Scheiße: »In-
dem der Organismus sich so von sich trennt, ekelt er sich Selbst an, dass 
er nicht mehr Zuversicht zu sich hatte«. (Enzyklopädie, 492) 

Indem Hegels Philosophie der Ernährung eine Theorie der Assimila-
tion entwirft, die sich über die allseitigen Reste des Essens hinwegsetzt 
– nicht nur über die ausgeschiedenen Essensreste, sondern in weit subs-
tanzieller Hinsicht auch über alle anderen kulinarischen, politischen, 
ökonomischen, ökologischen, kulturellen, ästhetischen, hedonistischen 
Aspekten der Welt des Essens –, liefert sein Denken jene philosophischen 
Grundlagen und weltanschaulichen Selbstverständlichkeiten, die es er-
möglichen, das komplexe Nahrungsgeschehen als bloße Nahrungsauf-
nahme zu begreifen: Als einen gedankenlosen einseitigen Vorgang, bei 
dem das menschliche Subjekt sich etwas Äußeres und an sich Bedeu-
tungsloses einverleibt, mit dessen allseitigen Wirkungen und Folgen man 
sich lieber nicht beschäftigt. 

Diese ebenso idealistische wie funktionalistische Ernährungsphilo-
sophie – man könnte sie als kryptogastrosophischen Hegelianismus be-
zeichnen – prägt bis heute das gesellschaftlich vorherrschende Ernäh-
rungsverständnis ebenso wie das philosophische Selbstverständnis des 
Menschseins, ein Weltverstehen, welches das Essen als das ganz Andere 
von sich weist und das gastrosophische Selbst wie Scheiße behandelt. Ge-
schützt vom langen und vielfach abgestuften Schatten des Hegel’schen 
Erbes kommt diese ungastrosophische Selbstverständlichkeit inzwischen 
sogar ohne beschwörende Ekelbekundung aus, um von der angeblichen 
Animalität des täglichen Essens und von der Nichtigkeit des Gegessenen 
überzeugt zu sein. Aktuelle Fragen der Identität und der Subjektkonsti-
tution werden ausschließlich neurophilosophisch reflektiert und hegelia-
nisch gedacht: Im Idealfall macht der Mensch aus sich ein leibloses Ver-
nunftwesen, eine rein geistige, künstliche Intelligenz, die endlich ganz 
ohne Essen und den irdischen (›animalischen‹) Verwicklungen funktio-
niert, die damit bislang verbunden sind. 

Diese posthumane und antigastrosophische Denkweise hat eine lange 
Vorgeschichte. Hegel spielt dabei eine Schlüsselrolle: Seine Philosophie 
überträgt die rationalistische Anthropologie des neuzeitlichen Cartesia-

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 319

nismus auf die Sphäre der Ernährung. Es mag auf den ersten Blick ver-
wundern, den Theoretiker des Weltgeistes über die Konstituierung des 
menschlichen Selbst im Verdauungsprozess und über den Ekel der Aus-
scheidung – dieser an und für sich heilvollen Entzweiung und Differenz 
unseres Wesens – schreiben zu sehen. Doch es gelingt dieser (sich wirk-
lich restlos alles einverleibenden) Philosophie, die traditionelle Subjekt-
theorie bis in die physische Innerlichkeit der menschlichen Identität zu 
vertiefen. 

Man erahnt jedoch den enormen Preis, der fällig wird, wenn man (be-
wusst oder unbewusst im Geiste Hegels) das tägliche Essen bloß als etwas 
dem wahren Menschsein Äußerliches denkt: Diese enorme Abstraktion, 
die vielleicht ihrerseits Ekel erregt, kostet die ganze Phänomenalität der 
kulinarischen Welt und Selbstheit. Denn wir essen nicht bloßes ›Ande-
res‹, wie wir eigentlich nie Anderes essen und noch nicht einmal wirk-
lich ganz Anderes – das Ungenießbare. Wir essen vielmehr ganz konkrete 
Speisen – dies und das, das wir selbst sind, soweit wir diese Lebensmittel 
in unserem leiblichen Sein und Wohlergehen verkörpern – können. Die-
ses Essen zu gewahren und verstehen zu lernen heißt, das Gegessene 
gut zu denken, anstatt es philosophisch schlecht zu machen, schlecht zu 
reden – lediglich um sich anschließend davor ekeln zu können.20

Dem gegenüber baut eine gastrosophische oder genauer eine gastro-
logische Anthropologie auf der Erkenntnis der Natur des Menschen als 
eines von Anderem – der äußeren Welt, insbesondere von Nahrungsmit-
teln – abhängigen Wesens auf. Sie fügt neueren Theorien des Leibes, die 
das Essen systematisch unberücksichtigt lassen und noch nicht einmal 
den Verdauungsprozess denken, die Tatsache der menschlichen Essistenz 
– als megaphysisches Verbunden-Sein des Selbst mit allem Anderen, das 
es isst – hinzu. Erst dann lernen wir verstehen, dass wir das Gegessene 
nicht nur leiblich – ›innerlich‹ – aufnehmen und es uns einverleiben, son-
dern wirklich mit ihm eins werden und eins sind, weil unser physisches 
Selbst dieses Andere verkörpert und in menschliche Gestalt transfor-
miert. Der menschliche Leib besteht aus nichts Anderem als aus dem von 
uns Gegessenem. Darum gilt für uns alle: Was der Mensch isst, ist ihm äu-

20 | Von Arthur Schopenhauer, der einen unbändigen Widerwillen gegenüber sei-

nen Universitätskollegen entwickelte, ist die Feststellung bekannt: »Die Hegelei, 

was ist sie Anderes, als leerer, hohler, dazu ekelhafter Wortkram?« Schopenhauer, 

Über die vier fache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde, §20. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


320 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

ßerlich. Seine äußere Welt ist größtenteils eine Welt des Essens, des Noch-
nicht-Gegessenen: Jeden Tag braucht die Menschheit ganze Fischgrün-
de, Gewässer, Obstplantagen, Getreidelandschaften, Pflanzenfelder und 
Tierpopulationen, um zu sein (sich Selbst zu erhalten). Menschsein ist 
kein Fürsichsein, wie Hegel und andere Geistmetaphysiker meinen. Die 
Menschen sind nichts ohne die Verwicklung und Auseinandersetzung 
mit allem Anderen, das sie als ›Natur‹ von sich entzweien und zur bloßen 
›Umwelt‹ machen: Alles dieses Andere sind wir Selbst, und alles Andere 
ist eins – ein universelles, äußeres wie inneres Verbundensein – mit uns 
Menschen als essenden Lebewesen und erdverbundener Intelligenz. 

Leiblichkeit als essistenzielle Abhängigkeit  
von Alterität

Man braucht dieses Anderes-Selbst-Sein weder metaphysisch noch ho-
listisch misszuverstehen oder durch Begriffe wie Ernährung, Kalorien, 
Nahrungsaufnahme oder Einverleibung unkenntlich machen. Dieses 
Einssein zu verstehen, muss auch nicht zu dem kosmischen Glauben an 
›das Eine‹ führen, das alles mannigfaltig Seiende der Welt als universelle 
Seele – genannt Gott oder Geist – durchwaltet. Das Eins-Sein-mit-Ande-
rem gehört genauso wenig dem Entbergungsgeschehen ›des Seins‹ an, 
im Sinne der Heidegger’schen Ontologie. Zwar hält Heidegger den anth-
ropologischen Prämissen der klassischen Bewusstseinsphilosophie, die 
das Selbstsein mit dem Selbstbewusstsein gleichsetzt, den »existenzia-
len« Grundzug eines ›In-der-Welt-Seins‹ entgegen. Doch letztlich über-
windet diese Wesensbestimmung des menschlichen Daseins nicht das 
subjektphilosophische Menschenbild und Seinsdenken, das auf Hegels 
Ideal eines ›Fürsichseins‹ verweist. 

Auch Heideggers Fundamentalontologie ist nicht fundamental genug, 
um die menschliche Ernährung als ein umfassendes Seinsgeschehen zu 
erfassen. Erst das gastrosophische Denken deckt ein wirklich fundamen-
tales, nämlich das dem leiblichen Sein des Menschen zugrunde liegende 
Existenzial auf: Jedes Selbst, das isst, ist – essistenziell – ein Sein-durch-
Anderes. Diese Essistenzialontologie bringt einen schlichten empirischen 
(megaphysischen, ebenso makro- wie mikrophysischen) Sachverhalt zum 
Vorschein, der weitreichende anthropoethische Implikationen birgt. 
Nämlich den Sachverhalt, dass wir jene Pflanzen, Tiere und alles Andere 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 321

sind und jegliches Seiende verkörpern, das wir essen, weil unser Körper-
Geist aus nichts anderem besteht als aus dem, was wir gegessen haben 
(werden) – aus Pflanzen, Tieren, Früchten, Gewässern u.a. 

Die menschliche Leiblichkeit existiert nur in der fortwährenden 
Transformation der Stoffe und Wirkkräfte der sich ernährenden Zellen, 
Organe, Gliedmaßen, Knochen, Haare, Nägel, Muskeln, Mikroben, Meta-
boliten usw.Nach einiger Zeit ist an unserem Selbst nichts mehr dasselbe; 
alles unserer Selbst ist anders und doch unser Selbst. Unser leibliches 
Selbst ist, insofern es ist, veränderlich: ein Sein-in-Veränderung und eine 
ständige Ver-Anderung des Selbst-Seins. Leibliche Selbstheit verdankt sich 
keiner Selbstgleichheit, keiner substanziellen ›Identität‹ – wenn man dar-
unter ein dauerhaft unveränderliches und unverbundenes, von Anderem 
unabhängiges (autophages) Sein versteht. Zu sein heißt vielmehr für je-
den von uns wie für alle essende Wesen: Im ständigen ›Einfluss‹ einer 
›äußeren Welt‹ zu leben, die wir ›innerlich aufnehmen‹ – die wir selbst 
verkörperen und verkörpern müssen. 

So scheint es nicht ganz unzutreffend, wenn Platon bildreich davon 
spricht, der menschliche Leib sei ein »leckes Fass«, das unablässig aus-
läuft und der Nachfüllung bedarf. Doch verfehlt diese Umschreibung den 
entscheidenden Punkt, indem sie den Leib gegenständlich (als ein Ge-
fäß) denkt. Das sich von Anderem ernährende Selbst ist nicht da wie ein 
fertiges (wenngleich auch leckes) Ding, so dass etwas von außen hinzu-
kommt, das ins Innere ›aufgenommen‹ und ›einverleibt‹ würde. Das leib-
liche Selbst ist essistenziell abhängig von dem Nicht-Selbst, das es essen 
und verkörpern muss. In diesem Sinne kann man (ohne zenbuddhisti-
sche Anleihen) davon sprechen, dass das menschliche Selbst ein Nicht-
Selbst ist, und sagen, das Selbst sei leer – weil alles, was es ist und was die 
Fülle seines Seins ausmacht, einverleibtes, zu Leib gemachtes, als Selbst 
verkörpertes, verdautes Anderes ist. 

In der leiblicher Seinsfülle ist dieses Andere nicht assimiliert. Das ge-
gessene, verdaute und verkörperte Andere – seine Vielfalt der Substanzen, 
Eigenschaften, Energien und Wirkstoffe – lebt im Selbst fort: Seine An-
dersartigkeit wird integriert. Weil der Konstituierung des Subjekts nicht 
die totale Assimilation des Gegessenen zugrunde liegt, sondern lediglich 
dessen differente Verkörperung verlangt, kann das gegessene Andere im 
Selbst als Nicht-Identisches sein. An die Stelle der Macht über das Äußer-
liche tritt die dem Wesen der Subjektivität eigene Abhängigkeit von dem, 
was es nicht ist. Unsere Abhängigkeit von Lebensmitteln und deren leibli-

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


322 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

che Verkörperung lässt sich nicht bekämpfen; oder es kommt tatsächlich 
zum Kampf – dann nur zu dem unmöglichen Preis des realen Selbst-Ver-
lustes: Durch eine graduelle Selbstaufzehrung im Hungerleiden bis zum 
Hungertod oder in vielgestaltigen Erscheinungsformen von ernährungs-
bedingten Erkrankungen und des leiblichen Unwohlseins. Das Wohl oder 
Übel dieser absoluten Abhängigkeit vom Essen bekommen Menschen in 
der sättigenden und wohltuenden oder in der schädlichen und unguten 
Wirkung des Gegessenen zu spüren. 

Eine Gastroe thik des Anderen

Eine gastrosophische Anthropologie, welche die fundamentale (essis-
tenzielle) Abhängigkeit des Menschen von Anderem wahrnimmt, verab-
schiedet mit der rationalistischen Metaphysik einer autonomen Subjekti-
vität auch den Anthropozentrismus des Anderen, der in philosophischen 
Theorien der Alterität vorherrscht. Wir werden uns dafür an den Gedan-
ken gewöhnen und lernen müssen, den Anderen nicht alleine im »Ant-
litz« (Levinas) eines anderen Menschen wahrzunehmen – dessen Sein 
und dessen Wohl wir wollen sollten, wie insbesondere die Ethik von Em-
manuel Levinas fordert. Wenn, wie Levinas sagt, die »moralische Frage« 
entstehe, weil »das Subjekt gegenüber dem Anderen verantwortlich ist«, 
dann ist bei dieser moralischen Verantwortung ausschließlich ein Hu-
manismus des Anderen als Mitmenschen gemeint. Dem entsprechend be-
schränkt sich ein solcher ›altehrwürdiger‹ Humanismus einer globalen 
Ethik des Anderen gewöhnlich auf eine humane Ethik eines für uns alle 
guten (zwischenmenschlichen) Lebens. Stellvertretend für viele linksli-
berale Ethiker und Humanisten heißt es beispielsweise bei Judith Butler: 
»Wenn ich ein gutes Leben führen soll, dann wird es ein Leben mit an-
deren sein, ein Leben, das ohne diese anderen gar kein Leben wäre. Ich 
verliere dabei nicht das Ich, das ich bin; wer ich bin, wird durch meine 
Verbindungen zu anderen beeinflusst und verändert, denn meine Abhän-
gigkeit für andere ist, ebenso wie meine Verlässlichkeit für andere, un-
abdingbar, um zu leben und um gut zu leben.«21

Doch diese anthropozentrische Ethik des Anderen greift zu kurz, ob-
gleich sie den welt-entscheidenden Gedanken umfasst, dass mein Wohl-

21 | Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, 279.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 323

leben auch durch das Wohl Anderer bedingt ist. Zu Recht fordert Jacques 
Derrida, dass unsere moralische Verantwortung auch das »Nicht-Mensch-
liche« und zwar »das Lebendige im Allgemeinen« umfasst, und insbe-
sondere die transhumane Verantwortung für die von uns genutzten Pflanzen 
und Tiere – alles von uns gegessene Andere.22 Über diesen Umweg bekom-
men wir es freilich mit einem anthropoethischen Transhumanismus zu 
tun, der das absolute oder doch hybride Gegenteil zum technologischen, 
maschinistischen, extropianischen Selbstverständnis der Transhumanis-
mus-Dystopie darstellt.23

Als dem Anderen, dem wir unser physisches – erdverbundenes – 
Selbst verdanken, entsteht gegenüber den anderen Lebewesen unserer 
Umwelt das ethische Gebot, sie möglichst gut zu behandeln. Diese gute 
Behandlung bestimmt Derrida als »die beste, respektvollste und dank-
barste, und auch freigiebigste Weise, sich auf den Anderen und den An-
deren auf sich Selbst zu beziehen.«24 Sich auf die nicht-menschlichen 
Anderen entsprechend (ethisch gut, wohlwollend) zu beziehen und auf 
die beste, respektvollste und dankbarste und freigiebigste Weise zu be-
handeln, beginnt damit, dass wir lernen, ihnen ihrem Wohl gemäße Nah-
rung, also gutes Essen zu geben. Ihnen gut zu essen zu geben und sie gut 
leben zu lassen – sie ihrer Art und Andersartigkeit gerecht zu behandeln, 
statt sie bloß als (nicht menschliche) ›Andere‹ gering zu schätzen und 
in ihrem (eigenartigen) Selbstsein zu negieren – heißt auch für uns, gut 
essen zu lernen. 

Dann wird auch der mehrdeutige Sinn des Satzes verständlich: »Das 
Gute lässt sich auch essen. Man muss es gut essen.« (Ebd.) Derrida gibt 
mit diesem Satz gewissermaßen das Motto für eine Gastroethik des An-
deren aus, deren bereichsspezifische Anwendung sich in Vielem mit 
bioethischen Agenden (der Umweltethik, Tierethik, Klimaethik, Nach-
haltigkeitsethik) verbindet. Ihre Güte beinhaltet »ein Gesetz unendlicher 

22 | Derrida, Die Gesetze der Gastfreundschaft.

23 | Der digitale Transhumanismus verabschiedet sich ausdrücklich von der glo-

balen Ethik eines guten Lebens aller Erdbewohner und ver folgt insofern eine post-

humanistische Programmatik. Deshalb ist es passender, den anthropoethischen 

Transhumanismus eher als neuen oder Neohumanismus und nicht – in Anknüpfung 

an die postmoderne Kritik am alten Humanismus – als Posthumanismus zu be-

zeichnen; vgl. Braidotti, Posthumanismus: Leben jenseits des Menschen. 

24 | Derrida, Man muss wohl essen oder Die Berechnung des Subjekts, 289.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


324 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Gastfreundschaft« in unserer Beziehung zu den Tieren, zu den Pflan-
zen und zu allem nicht-menschlichen Anderen, die wir essen (nutzen) 
und die davon leben, dass wir ihnen zu fressen geben (nützlich sind). 
Als Mensch gut essen zu lernen verlangt folglich, zu verstehen, dass wir 
uns das Gegessene nie lediglich als Nahrungsmittel einverleiben. Gut zu 
essen heißt, dass wir das Gegessene artgerecht behandeln, also möglichst 
gut bewirten bzw. gut bewirtschaften – in der moralischen Verantwor-
tung gegenüber seinem Anderssein (das wir selbst verkörpern und von 
dem wir leben) und gegenüber dessen Selbstseinkönnen und Wohlsein, 
das wir durch nichts anderes als der Praxis eines für Alle guten Essens 
sein lassen können.

Freilich lassen sich diese Angelegenheiten auch im Handumdrehen 
ins Negative wenden und können – im Sinne einer gastrosophischen Dia-
lektik unseres (agrarökologischen, umweltethischen) Verhältnisses zur 
äußeren Natur – mit dem beschädigten Leben unserer inneren Natur in 
Beziehung gesetzt werden. Dies hat Hartmut Böhme getan. »Was wir das 
Umweltproblem nennen«, schreibt der Kulturtheoretiker, »ist primär ein 
Problem der menschlichen Leiblichkeit. Es wird überhaupt nur drängend, 
weil wir letztlich die Veränderungen, die wir in der äußeren Natur an-
richten, am eigenen Leib spüren. […] Wir müssen anerkennen, daß wir in 
und mit der Natur leben, gewissermaßen im Durchzug der natürlichen 
Medien.« Deshalb könnten wir uns, so Böhme weiter, klarmachen: »Am 
Essen zeigt sich, was es heißt, im Durchzug der Elemente zu leben. Essen 
ist nicht ›Füllung, sondern eine Formerstattung‹ des Leibes (Paracelsus). 
[…] So formuliert Paracelsus die für jede Gastrosophie geltende Paradoxie: 
›Alles, das unsere Nahrung ist, das ist dasselbe, das wir sind; also essen 
wir uns selbst‹.«25 

Mit dieser Erkenntnis wird nachvollziehbar, dass der Mensch nicht 
allein oder primär ein Vernunftwesen, sondern dass er vor allem eine 
leibliche und ineins erdverbundene Lebensform ist. Das bioethische Um-
weltproblem ist deshalb wesentlich eine gastroethische Frage der Beziehung 

25 | Böhme stellt weitreichende kulturphilosophische Zusammenhänge her, die 

ich bereits an anderer Stelle (Lemke, Ethik des Essens, 141ff.) thematisier t habe: 

»Die nutritive Transmutation entspricht durchaus der Transsubstantiation im 

Abendmahl. Was in der Eucharistie als initiatorisches Heilsereignis gefeier t wird, 

das verlegt Paracelsus zurück in die Natur als ihr überall herrschendes Prinzip.« 

Böhme, Elemente – Feuer Wasser Erde Luft, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 325

des Menschen zu sich als eines Anderes essenden Selbst. »Es stellt die Auf-
gabe, die Natur, die wir selbst sind, d.h. den menschlichen Leib, in unser 
Selbstbewusstsein zu integrieren.« (Ebd., 14)26

Das ganz Andere: Was passiert, wenn Kühe nur 
Fr ass vorgese tzt   bekommen

Im Grunde können Landwirte schon aus eigener Berufserfahrung wis-
sen, wie sich mögliche Gefahren für das leibliche Wohl der Menschen 
verhindern lassen. Ganz einfach nämlich, indem sie ihre Tiere besser 
essen und leben ließen. Denn – um anhand nur eines Beispiels die dia-
lektische Logik des gastrologischen Einsseins aller Essistenzen zu veran-
schaulichen – man weiß inzwischen, dass es eine ganz einfache Methode 
gibt, um äußerst gefährliche Bakterien wie die EHEC-Bazillen zu stop-
pen: Man verhindert, dass sie sich im Magen von Kühen wohlfühlen und 
vermehren, indem die Tiere einfach nur Heu und Gras – ihre natürliche, 
artgerechte Diät – zu essen bekommen. Doch die industrielle Massentier-
haltung sieht einen anderen Speiseplan vor: Moderne Hochleistungsrin-
der, die viel Fleisch ansetzen oder viel Milch geben müssen, werden mit 
ausgeklügelten Getreide-Kraftfutter-Mischungen gefüttert und gemästet. 
Und just dieses Hightech-Futter begünstigt die Verbreitung von EHEC. 
Denn der Fraß für die Viecher wird in deren Mägen nur unvollständig 
abgebaut und deshalb unverdaut in den Darm weitergeleitet. Dort beginnt 
es zu gären. Es bildet sich ein saures Milieu. Dadurch härten sich die Bak-
terien gewissermaßen ab, sie gewöhnen sich an eine saure Umgebung 
und überstehen später – im menschlichen Körper – auch die Attacken 
der menschlichen Magensäure. Den Tieren machen die Keime nichts 
aus, sie werden nicht krank; wir Menschen aber bekommen mit ihnen im 
schlimmsten Fall erhebliche Probleme. Gewissermaßen selbstverschul-
det: Die widernatürliche, artwidrige Form der Fütterung züchtet förm-
lich resistente Bazillen. Anders als ihre harmlosen Coli-Kollegen können 
EHEC-Erreger lebensbedrohliche Eigenschaften besitzen und die Über-
tragungswege des neuen Escherichiatyps sind schwer auszumachen.

26 | Ausführlicher wird dieses gastrosophische Naturverständnis erläuter t in: 

Böhme, Transsubstantiation und symbolisches Mahl. Die Mysterien des Essens 

und die Naturphilosophie.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


326 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Über die Ausscheidungen der Tiere entkommen die EHEC-Erreger in 
die Umwelt: Ihr Kot trägt den Bazillus nach außen und dort kontaminiert 
er Felder, Obst und Gemüse, ja sogar Wasser und gelangt auf diesem Weg 
in unsere Nahrungskette. Der äußerst widerstandsfähige Mikroorganis-
mus gelangt nicht nur durch Kuhscheiße in die Welt; er überlebt sogar 
das Säurebad von Kläranlagen und nutzt den Klärschlamm, der nach dem 
Reinigen des Wassers übrigbleibt, um sich zu verbreiten und die Erde mit 
Seinesgleichen zu bevölkern. Viele Landwirte, die wenig über artgerech-
tes Essen für Pflanzen und Tiere nachdenken, schätzen Klärschlamm we-
gen seiner Mineralstoffe. Als Nährstoff enthält er jede Menge Phosphor, 
Stickstoff, Kalium und Magnesium; das lässt die Futterpflanzen fürs 
Vieh sprießen. Etwa die Hälfte des Klärschlamms in Deutschland dient 
zur Düngung der Äcker. So regnet es regelmäßig Tonnen von EHEC-in-
fizierter Pflanzennahrung. Der langlebige Keim mag Gurken, Tomaten, 
Sprossen und Salat; kann jedoch – wenn es sein muss und der Zufall 
so will – auch über Monate in tierischen Fäkalien ausharren und sich 
über Wochen mit trockenen, blanken Edelstahloberflächen arrangieren, 
sprich, auf Arbeitsflächen von Großküchen überleben. Auch Minustem-
peraturen scheinen ihn nicht aus dem Konzept zu bringen. Er trotzt der 
Tiefkühlung und vermehrt sich noch bei eisigen 10 Grad unter Null. Die-
se extreme Situation kann sogar dazu führen, dass er sich noch inniger 
mit seiner Wirtszelle vereint. 

Beim Melken von Rindern kann EHEC durch Verunreinigungen 
mit Fäkalien in die Milch gelangen oder beim Schlachten aufs Fleisch. 
Deshalb kommt es immer wieder zum Rückruf von EHEC-verseuchten 
Lebensmitteln. Nach Kontrollen zogen deutsche Behörden im Jahr 2015 
zum Beispiel Teewurst sowie verschiedene Käsesorten mit Rohmilch we-
gen EHEC-Bakterien aus dem Verkehr. Besonders Besorgnis erregend ist, 
dass die Killerbazille ihre Gene leicht verändert und sogar gegen Antibio-
tika resistent wird. Gegenmaßnahmen gibt es für die Betroffenen kaum. 
Eines aber ist bekannt und interessiert uns hier besonders: Der Übeltäter 
breitet sich über das Essen aus. In den ersten Tagen verhält er sich ruhig 
und richtet sich in aller Ruhe im Darm seines neuen Wirtes ein. Oft erst 
nach einer Woche macht der Parasit die eigene unheilvolle Eigenart be-
merkbar. Die Weltgesundheitsbehörde WHO rechnet den Erreger zu den 
ernst zu nehmenden Ansteckungskrankheiten, bei denen eine epidemi-
sche Verbreitung droht. Sie stellte einige Stämme der höchstgefährlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 327

Darmtierchen in der Vergangenheit schon in eine Reihe mit den HIV- 
oder dem Ebola-Virus.

Der wirkliche Wahnsinn steckt  im Antibiotischen, 
zum Beispiel in Glyphosat

Gibt man Tieren ihrer Art entsprechend gut zu essen, geht es auch den 
Menschen besser. Allein dadurch kann viel Gutes in der Welt entstehen. 
Unter anderem entsteht auf den Äckern der Erde wieder der Bedarf für 
mehr menschliche und äußerst sinnvolle Arbeit zum Wohle Aller. Statt 
›Zeit zu sparen‹, sparen sich Bauern dann den Einsatz von chemischen 
Unkrautvernichtungsmitteln. Um die Erträge der Felder zu steigern, 
fährt dann kein Bauer ›einmal kurz mit Glyphosat drüber‹. Er fährt über 
die gleiche Fläche lieber mehrfach und vor allen Dingen auch langsamer 
mit der Egge. Diese Form der zeitintensiven Bewirtschaftung – und einer 
friedlicheren Behandlung der Erde – kostet ihn nicht eine Stunde, son-
dern einen halben Tag. Doch er trauert der Ursache der ›technologischen 
Arbeitslosigkeit‹ seiner ehemaligen Berufskollegen – der Arbeitskraft- 
und Zeitersparnis durch die technisch optimierte Industrialisierung der 
Agrarproduktion – nicht hinterher. Er weiß um den anthropoethischen 
Gewinn seiner Anbaumethoden. Als eine gute Praxis, die Menschen mit 
seinen natürlichen Lebensgrundlagen nachhaltig verbindet, stellt die 
bäuerliche Arbeitsweise den modernen ›Idealismus‹ des geistmetaphy-
sischen Weltbildes (das sich den Mensch als Geistwesen und rationales 
Bewusstsein vorstellt) wieder vom Kopf auf die Füße. 

Solange diese epochale Wende im menschlichen Selbstverständnis 
nicht kommt, macht die lebensvernichtende, im wahrsten Sinne antibio-
tische Philosophie des vorherrschenden Produktionssystems die moderne 
Landwirtschaft zur List einer leidvollen und letztlich tödlichen Unver-
nunft. Neue Untersuchungen belegen, dass das weltweit meistverkaufte 
Unkrautvernichtungsmittel Glyphosat nicht nur ein hocheffektives Total-
herbizid ist – über die Tötung von ›Unkräutern‹ hinaus trägt es sogar zur 
gefährlichen Ausbreitung Antibiotika resistenter Bakterien bei.27

27 | Informationsdienst Gentechnik: Glyphosat ändert Antibiotika-Wirkung auf 

Bakterien.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


328 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Dabei gehört Glyphosat – gewissermaßen als Giftfutter und Henker-
mahlzeit für das ganze Andere – noch nicht einmal zu den giftigsten 
Pestiziden, die im massenindustriellen Umgang mit (Futter-)Pflanzen 
eingesetzt werden. Noch antibiotisch wirksamer sind die Herbizide Di-
camba und 2,4-D. Sie werden allerdings nicht so häufig verwendet wie 
das Mittel Round-Up von Monsanto. Jedoch könnte die Menge auf den 
nord- und südamerikanischen Gentechnik-Plantagen künftig erheb-
lich mehr werden. Denn die Agrochemie-Konzerne entwickeln zurzeit 
transgene Pflanzen, die gegen diese Herbizide immun sind, weil sich die 
Unkräuter dieser Welt gegen den massiven Glyphosat-Einsatz zur Wehr 
setzen – eben gegen die lebensvernichtende Wirkung der Giftstoffe Re-
sistenzen entwickeln – und nun andere Chemikalien im Krieg gegen die 
Natur her müssen. 

Das Problem ist: Glyphosat tötet nicht nur unerwünschte Lebensfor-
men auf den Äckern, führt nicht nur zur Vernichtung der Biodiversität in 
der Agrarlandschaft und ist nicht nur hochtoxisch für Gewässerorganis-
men. Es häufen sich auch die Hinweise beispielsweise aus Südamerika, 
dass in den Sojaregionen, in denen viel davon angewendet wird, gesund-
heitsschädliche Symptome bei den Landwirten und zuletzt bei den da-
mit gefütterten Tieren – und Menschen – auftreten. Überall, auch hier-
zulande, ist zu beobachten, dass die in der Landwirtschaft eingesetzten 
Antibiotika – die inzwischen etwa in Brot, in Haferflocken, in der Mut-
termilch oder im Urin nachweisbar sind – das körperliche und geistige 
Wohlsein von Mensch und Tier angreifen. 

Behalten die giftigen Herbizide ihre lebensvernichtende Wirksam-
keit in den biologischen Stoffwechselvorgängen und der menschlichen 
Nahrungskette bei, können sie – zunächst bei den Tieren, dann bei uns 
Menschen – die gesunden Darmbakterien beschädigen und Krankheits-
erreger begünstigen. Zahlreiche unabhängige Forschungen haben erge-
ben, dass Glyphosat das Immunsystem im Darm angreift, krebserregend 
ist und Missbildungen oder Alzheimer auslösen kann. Je mehr wir über 
Glyphosat erfahren, desto alarmierender fallen die Erkenntnisse über die 
vielfachen gesundheitsschädlichen und umweltschädlichen Folgen aus. 
Gesundheitsfördernde (Milchsäure-)Bakterien reagieren beispielsweise 
sehr empfindlich auf Glyphosat: Sie werden durch diesen Wirkstoff abge-
tötet oder geschwächt, während gesundheitsschädliche Keime – wie zum 
Beispiel Salmonellen oder Clostridien, die dagegen resistent sind – sich 
dann ausbreiten und ihr Unheil anrichten können. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 329

Das Bakterium Clostridium Botulinum ist eine Spore, die überall 
in der Umwelt zu finden ist. Unter Luftabschluss – etwa im anaeroben 
Innenraum von Verdauungstrakten – bildet sie äußerst giftige Toxine 
aus, die das Nervensystem schädigen, Muskeln lähmen und häufig zum 
Tod durch Botulismus führen, wenn ihre Gegenspieler (dazu zählen die 
Milchsäurebakterien) sie nicht mehr abwehren können.  Hermann Bor-
mann, ein Landwirt aus Hilgermissen in Niedersachsen, gibt einen Ein-
blick in ein Leben, das an chronischem Botulismus leidet: »Das fängt 
an mit Kopfschmerzen, Sehstörung, Schluckbeschwerden, Erschöpfung. 
Ich habe heute nur noch 10-15 Prozent der Körperkraft wie vor einigen 
Jahren, schwere Verdauungsstörung, ich kann kaum noch Brote essen, 
bei extremer physischer Überanstrengung wirkt sich das so aus: Ich habe 
dann das Gefühl, als wenn die Lunge brennt, mit einem wahnsinnigen 
Schmerz.«28 

Auch für die Tiere sind die Folge ihrer – über die mit Glyphosat ver-
gifteten Futtermittel verabreichten – antibiotischen Mast-Diät schlimm 
und ihre Leiden groß. Das Neurotoxin führt zur Lähmung bei vollem Be-
wusstsein der Tiere. Werden sie vorher geschlachtet, gelangen die – mit 
unbequemen Antibiotika und Antibiotika-resistenten Wahrheiten konta-
minierten – Tierprodukte in die Supermarktregale und schließlich auf 
unsere Teller. Und von dort in unsere Körper. Wenn es nicht gleich zu 
Krankheitssymptomen kommt, kann im Notfall eine eventuelle Antibio-
tika-Behandlung diese einverleibten Wahrheiten zu Tage fördern. Denn 
die vielfach belegte Tatsache, dass Resistenzen gegen klinische Antibio-
tika steigen, kann damit verbunden sein, dass beispielsweise Glyphosat 
gesunde Darmbakterien verändert und Krankheiten durch Antibiotika-
Resistenz fördert – mit unabsehbar dramatischen Konsequenzen für das 
gesundheitliche Risiko der Bevölkerung. Doch weil der ehemalige US-
Agrarchemiemulti Monsanto – in Zukunft: Bayer Deutschland – die Welt 
von morgen ernähren will, hat man 2017 den Inhaltsstoff seines profita-
belsten Produktes (Glyphosat) sogar als medizinisches Antibiotikum paten-
tieren lassen.29 

28 | Hannover, Pestizid Glyphosat: Ein verwirrender Kampf um die Wahrheit.

29 | Burtscher-Schaden, Die Akte Glyphosat. Wie Konzerne die Schwächen des 

Systems nutzen und damit unsere Gesundheit gefährden.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


330 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Am Ende: Die irrtümliche Rede vom Ich

Im Rückblick auf die philosophische Vorgeschichte der beschriebenen 
(etwas anderen, transhumanen) Ethik ›des Anderen‹ lässt sich die Bedeu-
tung von Hegels Beitrag in der Sache genauer einordnen. Der einflussrei-
che Denker der modernen Philosophie und ihrer idealistischen Weltan-
schauung hat keinen gastrosophischen Sinn für die humane Essistenz: Er 
nahm aber – immerhin – den menschlichen Verdauungsprozess in den 
Blick, was freilich – in wenigen Passagen an den äußersten Grenzen sei-
nes weltumspannenden Systems – ganz beiläufig stattfindet. Mit diesem 
systematischen Reduktionismus verlieh er der traditionellen Verachtung 
und der ideologischen Marginalisierung der komplexen Welt des Essens 
eine mächtige Stimme. Dies geschah zu einer Zeit – zwischen Immanuel 
Kant und den ersten Gastrosophen wie Rumohr, Brillat-Savarin, Fourier, 
Vaerst und natürlich Feuerbach –, als sich erstmals ein gastrosophischer 
Diskurs der Moderne zu formieren begann, um die Wahrheit des Ganzen 
zu ermessen. Obwohl Hegels Philosophie all die Beziehungen zu Land-
wirtschaft, Ökologie, Ökonomie, Kulinarik, Ästhetik, Genuss und Kon-
vivialität usw. nicht thematisiert, macht er mit seinem Interesse an den 
gastrointestinalen Vorgängen in unserem Körper doch auf einen essen-
ziellen Aspekt aufmerksam. Denn die moderne Physiologie des Metabo-
lismus erweist sich als ein durch und durch oberflächliches Denken, das 
mit seinen Grundbegriffen – Nahrungszufuhr, Kalorien, Verbrennung, 
Körper als Maschine usw. – nicht in die wahrlich metaphysischen Tiefen 
des menschlichen Verdauungsprozesses vordringt. 

Der geheimnisvolle Sachverhalt, dass sich die physische (leibliche) 
Identität unseres Selbst trotz des äußeren Einflusses durch Anderes – 
insbesondere durch den Durchzug und Stoffstrom der tagtäglichen Nah-
rungszufuhr – behaupten kann, beschäftigte die Philosophie eigentlich 
von Anfang an, etwa bei Empedokles, Hippokrates und anderen Natur-
philosophen der Antike. Dieses metaphysische Rätsel lösten Idealisten 
wie Platon oder Hegel mit der ›Idee des Geistes‹: Wir seien ganz offen-
sichtlich nicht das, was wir essen (Orangensaft, Schokokekse, Butterbrot; 
einverleibte Materie), stattdessen reproduzierten wir unser Selbst als 
menschliche Subjekte einfach dadurch, dass wir – anders als alle anderen 
Lebewesen – ja geistige Wesen seien und unsere Vernunft (unser Den-
ken, unsere kognitiven Fähigkeiten) uns ausmachten. Zwar rechnet die 
rationalistische Anthropologie durchaus mit der Fallibilität ihres Geist-

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 331

prinzips, etwa wenn Hegel mit der ständigen Gefahr der Infektion – als 
Antithese zur Assimilation – die mögliche Negation des Subjekts durch 
Krankheiten zugestand und vom möglichen unguten Einfluss der äuße-
ren Welt auf den gesundheitlichen Zustand unseres physischen Wohl-
ergehens oder Unwohlseins wußte. 

Heute geht man sogar so weit, zu vermuten, dass die übliche Fast-
Food-Ernährungsweise durch die tägliche Infusion eines ungesunderen 
Einflusses wie eine chronische Infektion des Körpers wirkt.30 Doch die 
idealistische Schummelei oder eben Hegelei besteht darin, die negative 
Dialektik von äußeren Einflüssen – und gerade von den massenhaften 
Beschädigungen des Menschseins wie Herz-Kreislauf-Erkrankungen, 
Diabetes, Fettleibigkeit, Krebs, Alzheimer, Allergien, Autoimmunschwä-
chen und Antibiotikaresistenz durch schlechte Lebensmittel und falsche 
Ernährungsgewohnheiten – in ihrer letzten, listigen und übermächtigen 
Konsequenz nicht wahrhaben zu wollen. Nur ändert dies nichts an den 
einverleibten Wahrheiten und den physischen Kausalitäten unserer Welt: 
Der menschliche Geist triumphiert nicht immer über allem Anderen. 

Postidealistische Theorien der Verdauung sehen bei der leiblichen 
(gastrointestinalen) Subjektkonstitution keine menschliche Vernunft 
am Werk, sondern Bakterien. Langsam setzt sich die Erkenntnis durch, 
dass der menschliche Bauch und seine unzähligen Bewohner mindestens 
so wichtig sind für unseren Selbsterhalt wie das Gehirn und sein Ich-
Bewusstsein – dessen allmächtige Leitfunktion Geistmetaphysiker und 
Neurophilosophen so gerne ins Zentrum allen Seins stellen. Eingeweihte 
halten diesem überholten Rationalismus entgegen: »Allein schon die un-
bedachte Rede von einem ›Ich‹ mit einem Körper ist verfälschend. Jeder 
von uns ist eine Art Staat, in dem mehr Ausländer leben als Einheimi-
sche. Wo bleibt da die Leitkultur?«31

Die moderne Ideologie von der autonomen Identität und einer von al-
len Anderen unabhängigen Souveränität wird von unten untergraben. Es 
ist, wie es ist: Tief in unserem Innersten leben Billionen anderer Orga-
nismen, kleinste Lebewesen und Mitbürger, deren solidarisches Kollektiv 
als Mikrobiom bezeichnet wird. Diese Mischbevölkerung aus Bakterien, 
Pilzen und Archaeen – die natürlichste Intelligenz des irdischen Lebens 

30 | Rötzer, Fastfood ist eine Infektion des Körpers.

31 | Rötzler, Der Mensch. 30 Billionen Zellen und 39 Billionen Bakterien; Yong, I 

contain Multitudes. The Microbes within us and a grander view of life.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


332 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

– sind unseren eigenen Körperzellen zahlenmäßig eventuell sogar über-
legen.32 Mehrheitlich gehen Experten inzwischen sogar von 100 Billionen 
Zellen zu ähnlich vielen mikrobiotischen Mitbewohnern aus. Diese un-
gewollten Fremdlinge, sympathischen Gäste und unbekannten Mitesser 
(Parasiten) bilden allerlei Gemeinschaften und helfen unser Essen zu ver-
werten: Bei Bedarf – etwa im Krieg gegen Krankheitserreger und prob-
lematische Eindringlinge – heuern sie an und bewegen sich manchmal 
auf einer flüssigen Autobahn von einem zum anderen Ende ihres Uni-
versums – unseres Körpers. Vieles von dem, was das Mikrobiom tut, ist 
noch unbekannt. Leider auch, was seinen Umgang mit den vermehrten 
antibiotischen Einflüssen angeht.

Es würde sich zweifelsohne lohnen, mehr von dieser gastrointesti-
nalen Schwarmintelligenz zu wissen und die unendlichen Tiefen dieses 
irdischen Kosmos – unseres inneren Weltalls – zu erforschen. Die er-
wartbaren Entdeckungen wären dem Wohl der Menschheit mindestens 
so dienlich, wie die kapitalintensive und eher ergebnisoffene Erkundung 
des außerirdischen Weltalls. Jedenfalls liegt in der Erforschung dieser 
metaphysischen Unterwelt eine große Chance: Zu einer ›mikrobiotischen 
Diät‹ gehört nichts weiter als eine vernünftige Esskultur. Der Bestseller 
Michael Pollan hat das Einmalseins – die Minima Moralia dieser Praxis 
– in einigen einfachen Maximen zusammengefasst.33 Eine solche gast-
rologische Vernunft könnte einer fehlernährten Menschheit nachhaltige 
Selbstheilungskräfte aktivieren helfen und unser aller körperlich-geisti-
ges Wohlbefinden verbessern. Es wäre ein Essen, das gut ist für Alle, die 
daran mitessen – Mikroben, Pflanzen, Tiere, Menschen. Doch gerade weil 
sich das Gute auch essen lässt, müssten wir Menschen dieses Gute erst 
wollen und lernen, darin – wo es geht und so gut es geht – gut zu sein. 

Oder der Weltgeist folgt in Zukunft doch weiter der Hegel’schen Phi-
losophie und ihrem futuristischen Fortschrittsglauben. Längst träumen 
echte Posthegelianer – nämlich Geist-Computer-Idealisten und Techno-
visionäre wie der Silicon-Valley-Star Ray Kurzweil – davon, dank Informa-
tik, Humangenetik, Biotechnologie und Neuromaschinen das gesamte 
Innenleben des menschlichen Körpers von der ewigen Auseinanderset-
zung mit der Materie und von bedrohlichen Einflüssen endgültig zu be-

32 | Coccia, Die Wurzeln der Welt: Eine Philosophie der Pflanzen.

33 | Pollan, 64 Grundregeln ESSEN: Essen Sie nichts, was ihre Großmutter nicht 

als Essen erkannt hätte.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10. Der Ungeist der Verdauung 333

freien. Im Unterschied zu vielen anderen Fürsprechern der posthumanis-
tischen Transformation weiß Kurzweil allerdings, dass nichts in dieser 
Welt ohne Essen geht. Zusammen mit dem spirituellen Heilsversprechen 
eines ›makrobiotischen Diät‹-Upgrading34 sollen, wenn es nach Kurzweil 
ginge, schon in absehbarer Zeit künstliche Intelligenzen und organische 
Maschinen dafür sorgen – etwa in Gestalt von Nanobots, winzigen Ro-
botern, die in unserer Blutbahn und in unseren Organen unterwegs wä-
ren, um defekte Zellen zu reparieren, die Blutwerte zu kontrollieren und 
sämtliche Gefahrenquellen und Dysfunktionen zu bekämpfen –, dass wir 
in einem technisch perfektionierten Körper und Geist, endlich gottgleich 
und zum absoluten Weltgeist geworden, unsterblich werden.

34 | Kurzweil/Grossman, Fantastic Voyage: Live long enough to live forever; Kurz-

weil, The Age of Spiritual Machines: When Computers Exceed Human Intelligence.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839444832-010 - am 14.02.2026, 09:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

