2 Die Philosophie Bergsons
Der schlecht und der recht verstandene Bergson

»Es ist immer der Aufenthalt, der eine Erklirung
verlangt, und nicht die Bewegung«.!

Bergson ist ein klassischer Philosoph, einer, der gleichgewichtig in einer
Reihe steht mit Kant, Spinoza, Leibniz. »Ein grofSer Philosoph«, so De-
leuze tiber Bergson, ist einer, der »neue Begriffe schafft: diese Begriffe
gehen tUber die Dualititen des gewohnlichen Denkens hinaus und ver-
leihen zugleich den Dingen eine neue Wahrheit, eine neue Aufteilung,
eine aufSergewohnliche Zerlegung. Der Name Bergson bleibt mit den Be-
griffen Dauer, Geddchtnis, élan vital, Intuition verbunden.«?* Statt un-
ter Begriffen auszuwihlen wie der » Amateur unter fertigen Losungen«,
ist der Philosoph derjenige (so hat es Bergson selbst einmal formuliert),
der ein Problem l6st, indem er es auf neue Weise stellt:* In der Philoso-
phie handele es sich weitaus mehr darum, das »Problem zu finden und
es infolgedessen richtig zu stellen, als es zu l16sen. Denn ein spekulatives
Problem ist gelost, sobald es richtig gestellt ist«. Und er fahrt fort, die-
se Erfindung rufe »etwas in Dasein, was vorher noch nicht war«.* Die
»Hauptschwierigkeit« ist also, ein Problem richtig zu stellen, und zwar
so — womit wir schon auf einen Aspekt der philosophischen Methode
Bergsons stofSen —, dass man die »Realitit entlang ihrer natiirlichen Li-
nien« zerschneidet, im Gegenzug zur Sprache, zum sensus communus,
der sie »entlang der Bequemlichkeit unseres Verhaltens« zuschneidet und
verteilt.” Worum es der Philosophie im Verstiandnis Bergsons geht, ist
also das Erfinden neuer Konzepte. Philosophieren besteht weniger »da-
rin, zwischen Konzepten zu optieren, sondern vielmehr darin, welche zu
schaffen«.® Die Philosophie hat kein Abbild der Wirklichkeit zu erstel-
len, sondern neue Denkweisen zu erfinden. Diese Erfindung bedient sich
im Falle Bergsons allerdings hochst gewohnlicher Begriffe und einer vor-
geblich einfachen Sprache, und hinter dieser Vertrautheit, hinter dieser
Einfachheit verbirgt sich jene ganze neue Philosophie, die es nun sicht-
bar zu machen gilt. Letztlich handelt es sich dabei nur um ein einziges

1 Bergson, Die beiden Quellen der Moral und der Religion (1932), Frankfurt/M.
1992, 243.

2 Deleuze, Bergson, 1859-1941 (1956), in: Ders., Die einsame Insel, 28—44.

3 Bergson, Brief an Floris Delattre (193 5), in: Ders., Mélanges, Paris 1972, 1528.

4 Bergson, Einleitung (Zweiter Teil), 66.

5 Bergson, Brief an Floris Delattre (1924), in: Ders., Mélanges, 1427.

6 H. Bergson, Discussion a la société francaise de philosophie (23.5.1907), in:
Ders., Mélanges, Paris 1972, 502-507, 503.

171

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Konzept. Es zieht sich durch alle Werke. Seit seiner these vollzieht Berg-
son im Grunde immer dieselbe Denkbewegung, und seiner Auffassung
nach hat ein »Philosoph, der dieses Namens wiirdig ist«, stets nur »eine
einzige Sache« verfolgt, wobei eher versucht habe, sie »auszusprechen,
als dafS er sie direkt ausgesprochen hatte«.”

Nun, was ist >diese eine Sache<? In erster Naherung kann man sa-
gen, es ginge Bergson stets um die Sukzession, das Werden, die tempora-
le Bewegung. Methodisch schmiegt er sich dabei zutiefst den positiven
Wissenschaften an (ein weiterer Aspekt der bergsonschen Methode). In
dieser Hinsicht ist er ein moderner Philosoph, und insofern kann sich
Bergson als Empirist verstehen, kontrdr zu dem Bild, das man von ihm
hat — ihm, dem spekulativen Metaphysiker. Und es handelt sich fiir ihn
um die gesamte Empirie: diejenige des Lebens, die der Materie, die des
Menschen. Natiirlich ist nicht deren empirische Erforschung die Aufgabe
des Philosophen, vielmehr eignet er sich die empirischen Ergebnisse an,
indem er neue Interpretationen vorschliagt — implizite, falsche philoso-
phische Grundannahmen aufdeckend, und zwar hinsichtlich der Veran-
derung, der Zeit, der temporalen Bewegung (um den >natiirlichen Gliede-
rungenc< zu folgen). Bereits hier ist zu ahnen, dass Bergson weit entfernt
ist von einem Irrationalismus oder Mystizismus. Vielmehr widmet sich
jedes seiner Buicher einer speziellen Wissenschaft und ihrem Objekt. Die
Auseinandersetzung gilt in Zeit und Freibeit (1889) und Materie und
Gedichtnis (1896) wesentlich der Psychologie; in Schépferische Evolu-
tion (1907) der Biologie; in Durée et Simultanité (1922) der Physik; und
schliellich, in Die beiden Quellen der Moral und der Religion (1932),
der (franzosischen) Soziologie respektive Ethnologie. Stets deckt Bergson
in diesen Wissenschaften eine von der antiken Philosophie stammende
Begrifflichkeit auf, die mit der Fragmentierung der Realitdt einhergeht.
Mit unserem antiken Erbe, ihrer Art, zu denken, teilen sie die Wirklich-
keit in isolierte Dinge ein und iibersehen damit Wesentliches — beson-
ders, wenn es um Phianomene des Lebens geht — namlich das unvorher-
sehbare, irreversible und stindige Werden.

Die Kritik gilt den Wissenschaften wie der Philosophie, sofern sie un-
reflektiert statische Begriffe verwenden — keineswegs gilt sie der Ver-
nunft. Wenn es um den Bereich des Lebendigen geht (und die Soziologie
gehort dazu), muss man dynamische Begriffe finden: Das ist der Punkt,
auf dem dieser Autor insistiert, nicht zuletzt, indem er eine neue Metho-
de entwirft. Es geht hier darum, Prozessbegriffe zu finden, den Blick sub
specie aeternitas durch den sub specie durationis zu ersetzen.® Der zent-

7 H. Bergson, Die philosophische Intuition (Vortrag auf dem Philosophiekongress
in Bologna t911), in: Ders., Denken und Schopferisches Werden, 126-1438,
13T,

8 Bergson, Die philosophische Intuition, 148.

172

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

rale Begriff der durée steht dafiir. Er ist freilich notorisch missverstand-
lich, sofern es gerade nicht um >Dauer< im Sinne des Ewigen geht, son-
dern um kontinuierliche Veranderung. Fiir viele Begriffe Bergsons gilt
Ahnliches: dass sie einen speziellen Sinn erhalten, der sich nur erschliefit,
wenn man das Gesamtwerk beriicksichtigt, einrechnend, dass Begriffe
auch polemisch funktionieren, von Gegenbegriffen ihren Sinn beziehen.
Bergson hat sich uibrigens zeitlebens gegen die Missverstindnisse ge-
wehrt, die seine Begriffe betrafen.

»Man ist sehr okkupiert von meiner Konzeption der durée; selten
indes setzt man den Akzent auf den wichtigen Punkt, die idée directrice
...: Wihrend unsere natiirlichen Fihigkeiten der Perzeption und
Konzeption, angesichts der Notwendigkeiten der Handlung konstruiert,
die Immobilitit fiir ebenso reell wie die Bewegung halten (und noch
vor ihr, ihr gegentiber fundamental, wihrend die Bewegung sich ihr
>hinzufiige«), sind die philosophischen Probleme nur einer Losung
zuganglich, wenn wir ... in der Mobilitdt die einzige gegebene Realitdt
seben. Die Immobilitit ist nichts als ein Blick (im photographischen
Sinn des Wortes), die unser Geist von ihr nimmt ... Anders formuliert,
dort, wo wir Immobilitit sehen oder denken, ist es unsere Perzeption
oder Konzeption, die das Reale einfriert; der Halt ist nur die
Momentaufnabme eines Ubergangs, und dieser ist die Realitit selbst
... Hier liegt das Essentielle meiner Konzeption der durée ... Dies fuhrt
mich dazu, die absolute Unteilbarkeit des Realen zu bejahen, verstanden
als Kontinuitit in der Zeit«.’

Ebenso notorisch missverstiandlich ist der Begriff der Intuition. Er ent-
hilt Bergson zufolge eine »Vielfalt der Funktionen und Aspekte«, eine
Multiplizitit der Bedeutungen, die allerdings vergleichsweise einfach zu
handhaben sei — im Gegensatz zu Begriffen wie Essenz und Existenz bei
Spinoza.t®

Wegen des frithen Bergsonismus ist es niitzlich, zunachst einige Vor-
urteile aufzurufen und zugleich zu problematisieren, die Bergsons Werk
begleiten; um daraufhin dann Bergsons Philosophie allererst vorzustel-
len (gereinigt von diesen Vorurteilen): (1.) Bergson ist, anders als es die
franzosische und auch die deutsche Soziologie wahrgenommen haben,
kein Psychologist. Die durée ist nur in einem exemplarischen Fall die
des inneren Erlebens, des Kommens und Gehens der Gedanken und Ge-
fuhle. Stets betont Bergson, dass die Materie »ebenso wenig ein ontolo-
gisches Prinzip der Intelligenz«, wie diese ein »psychologisches Prinzip

9 Bergson, Brief an Floris Delattre (1923), in: Ders., Mélanges, 1417f., 1418.
Die ersten beiden Kursivierungen von mir, H.D.
10 H. Bergson, Comment doivent écrire les philosophes (Lettre a C. Bourquin
1924), in: Philosophie 54 (1997), 3-8, 7. Vgl. ders., Einleitung (Zweiter Teil),
46.

173

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

der Materie« ist.!! Psychologisch ist allein »unsere Dauer, d.h. ein ge-
wisser genau bestimmter Grad« der verschiedenen Dauern.'? Auf die-
sen Punkt werden wir noch mehrmals stofSen. (2.) Bergson ist kein Vita-
list im herkdmmlichen Sinn. Stets hat er den empirischen Charakter des
élan vital betont; gemeint ist keine Substanz, kein metaphysisches Prin-
zip. Der élan vital ist weder mit dem >Wille zur Macht< oder zum >Lebenc¢
der deutschen Lebensphilosophie identisch, noch handelt es sich um die
substantielle >Lebenskraft« des alten Vitalismus.!* Bergson besteht auf
dem bildlichen, konkreten Charakter seines Begriffes, der zunichst eher
einem negativen Umstand geschuldet sei: In seinem Werk intervenie-
re dieses Bild nur, weil es »unvermeidlich« ist, da keines der existieren-
den Konzepte das Denken des Autors auszudriicken vermag und er da-
her verpflichtet war, eher zu suggerieren, was er sagen wollte, als es klar
und deutlich aussprechen zu konnen. Dabei sei dieser Begriff aber auch
nicht blof$ als »Stilornament« oder Maskierung der Unkenntnis tiber
den Charakter des Lebens zu verstehen.'* Wir kommen auf das speziel-
le Konzept im élan vital unter der Formel >Aktualisierung des Virtuel-
len«< zuriick. Der Bergsonismus ist (3.) weder Dualismus noch Dialektik.
Die Theorie der Differenzierung unterscheidet sich von der des Wider-
spruchs, der Andersheit, der Negation, sofern diese Differenz- und Alte-
ritatstheorien das » Vorhandensein und die Macht des Negativen impli-
zieren«, ' wahrend Bergson seinerseits auf der Positivitat beharrt, jeden
Begriff und jede Vorstellung des Negativen oder Nichts als Pseudovor-
stellung verstehend. Auch ist Bergson (4.) kein Intuitionist im Sinne von
Erkenntnis via sprachlose Einfithlung. sIntuition< bezeichne ein methodi-
sches Verfahren, das eine »aufSerordentliche intensive Anstrengung« er-
fordere.'® Bergson ist sich der Problematik auch dieses Begriffes bewusst.

»Intuition« ist iibrigens ein Wort, bei dem wir linger zogerten. Von
allen Ausdriicken, die einen Modus der Erkenntnis bezeichnen, ist
es der passendste, und dennoch gibt er leicht Anlafs zur Unklarheit:
weil ein Schelling, ein Schopenhauer u. a. schon sich auf die Intuition
berufen haben, weil sie mehr oder weniger die Intuition der Intelligenz

11 Deleuze, Bergson, 1859-1941 (1956), in: Ders., Die einsame Insel, 28—44, 29.

12 Deleuze, Bergson, 1859-1941, 40.

13 Bergson, Die beiden Quellen, 87-92.

14 Bergson, Brief an Floris Delattre (1935), in: Ders., Mélanges, 1522-1528,
1526f.

15 Deleuze, Der Begriff der Differenz bei Bergson (1956), in: Ders., Die einsame
Insel, 45-75, 53.

16 Bergson, Materie und Geddchtnis, 184; vgl. auch Bergsons Aufsitze zur Me-
thode: Einleitung, zweiter Teil (1922), in: Denken und schopferisches Werden,
42-109; und: Die philosophische Intuition.

174

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

entgegengestellt haben, konnte man glauben, daff wir dieselbe Methode
anwendeten«.!”

Es ist vielmehr eine Methode, die ihre Probleme in Begriffen der Zeit for-
muliert und der es dabei darum geht, den Gliederungen des Realen zu
folgen. Auch ist Bergson (5.) kein Pragmatist. Obgleich es Gemeinsam-
keiten gibt, gibt es auch tiefe Differenzen, die Bergson selbst nur leise an-
gedeutet — so wie es seinem Temperament entsprochen hat, bei ihm per-
sonlich bekannten Autoren Differenzen nur implizit anzusprechen. Fiir
den Bergson-Kenner Frédéric Worms liegt die Differenz in der Alternati-
ve, die Wahrheit der Realitit fiir tiberlegen zu halten (James) oder umge-
kehrt (Bergson): Beide sind zwar kritisch gegentiber jeder identititslogi-
schen Denkweise, fiir die Wahrheit und Realitat deckungsgleich sind, die
die Wahrheit entweder als simple (subjektive) Kopie des Realen konzi-
pieren, die nichts hinzufiigt, oder die Realitét fir die statische Kopie der
Struktur des Denkens halten. Beide nehmen statt einer statischen Kor-
respondenz von Wissen und Welt eine dynamische, konstitutive Span-
nung an, und darin sind beide modern. Wahrend aber James zu verstehen
suche, was die Wahrheit (die Wahrheiten) dem Realen in ihrer Vielfalt
hinzufugt, fragt sich Bergson, inwiefern die Realitat (die Realitaten) die
Rahmen unseres Wissens iiberschreitet.!® Bergson selbst deutet die Diffe-
renz auf dhnliche Weise an, und zwar ausgerechnet im Vorwort zur fran-
z6sischen Ubersetzung von James’ Pragmatism 1911: Wenn die Realitit
»multipler und beweglicher Art ist und aus Stromungen besteht, die sich
durchkreuzen, dann ist die Wahrheit ... fahig, die Wirklichkeit selbst zu
erfassen ... Eine Kritik des Pragmatismus miifite sich also zunidchst ge-
gen diese Theorie der Wirklichkeit richten«. Er fugt hinzu: » Wir selbst
haben in dieser Beziehung gewisse Vorbehalte«, die er an dieser Stelle
allerdings im Unklaren lasst.'” In einem Brief an Floris Delattre heifSt es
hingegen deutlicher: »Im psychologischen Leben, das James so glicklich
mit dem Flug eines Vogels verglich, unterscheidet er places of flight von
places of rest. Dies ist der stream of thought. Fiir mich [hingegen] gibt
es nichts als den flight, es gibt keinen rest; noch weniger gibt es places«.
Insofern James ein Denker sei, der sich im Gegensatz zu Bergson weniger

17 Bergson, Einleitung, zweiter Teil, 42.

18 So Worms, Moments, 131-147 (James et Bergson: lectures croisées).

19 Bergson, Uber den Pragmatismus von William James (19171), in: Ders., Den-
ken und schopferisches Werden, 234245, 244. Die Bezlige beider Autoren
sind hdufig; in A pluralistic Universe widmet James Bergson 1909 ein ganzes
Kapitel: »Bergson and his critique of intellectualism«. Bergson zitiert James
umgekehrt hiufig. S.u.a. William James: Extraits de sa correspondance, choi-
sis et traduits par F. Delattre et M. Le Breton. Préface d’Henri Bergson, Paris
1924; Bergson, Sur le pragmatisme de William James. Ed. critique, Paris 2011
sowie S. Madelrieux (Hg.), Bergson et James, cent ans apres, Paris 2011.

175

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

fir die Bewegung als solche, als fir die Momente interessiert; oder, inso-
fern James ein Denker zu sein scheint, der die Zeit spatialisiert — insofern
sei beider Nihe viel weniger grofs, als man zuniachst meinen konnte. Die-
se Nahe, die sicherlich in der gemeinsamen These der Niitzlichkeit der
Wabhrheit, des Wissens fiir ein Lebewesen liegt — diese Nihe »verdeckt
eine fundamentale Differenz«.?° Es handelt sich auch bei James’ Bergson-
Lektiire demnach um eine (wenn auch wohlmeinende) Verzerrung. Wir
kommen auf die Unterschiede noch einmal kurz zuriick, in der knappen
Verortung des bergsonschen Paradigmas im aktuellen Spektrum sozio-
logischer Theorie am Schluss des Buches.

Das Vokabular Bergsons

Bergson erfindet durchaus sein eigenes Vokabular — und zwar, indem er
ausgerechnet Worte aus der Alltagssprache nutzt, statt etwa wie die klas-
sischen Metaphysiker ein technisches Vokabular zu erfinden. Dies ist ver-
mutlich der wichtigste Grund der hartnackigen doxa, die sein Werk um-
gibt, der vielen Misslektiiren, wie wir bereits angedeutet haben. Bergsons
Hauptbegriffe sind zumeist solche, unter denen sich jeder immer schon
etwas vorstellt: action, durée, intuition, élan vital; fonction fabulatrice;
image, matiere; und oft ist es genau das Gegenteil, das Bergsons Begriffe
meinen — etwa, wenn die durée gerade keine Dauer im Sinne des Bestan-
digen, sondern vielmehr stindige Veranderung, Werden aussagen soll.
Im Vokabular Bergsons gibt es, so Frédéric Worms,*! genauer drei Ebe-
nen: Die Begriffe werden qualitativ, sie werden kritisch, und sie werden
intensiv bestimmt. Sie erhalten ihren bergsonschen Sinn zunachst durch
die Operationen der Distinktion und der Opposition. Bergsons Begriffe
sind kritische, es sind Gegenbegriffe, die immer ihr Gegenteil erfordern.
Wenn uns also Bergson die Eigenart der temporalen Vielfalt klar machen
will (im Begriff der durée), dann muss man den Gegenbegriff der physi-
kalischen, raumlich gedachten Zeit (temps) im Blick haben. Zudem muss
man einrechnen, dass die Begriffe mit der Entwicklung des Werkes eine
Varietit von Funktionen und Aspekten annehmen. Dies nennt Worms
den intensiven Gehalt der bergsonschen Begriffe. So erklart sich etwa
die durée zunichst aus den Definitionen, die Bergson selbst gibt; sodann
aus dem darin enthaltenen polemischen Sinn (die durée gegenuber der

20 Bergson, Brief an Floris Delattre (1923), in: Ders., Mélanges, 1417f., 1418.

21 F. Worms, Vocabulaire de Bergson, in: J.-P. Zarader (Hg.), Vocabulaire des
Philosophes (XX° siecle), Paris 2002, 15-19, 15f. Die Begriffe, die Worms in
den drei Ebenen je erldutert, sind so verschiedene wie <Aktion; Affektion/Sen-
sation; Kunst; Hirn; Komisches; Bewusstsein; Kreation, Gott, durée, élan vi-
tal, Raum, Geist«. Fiir das Verstindnis der bergsonschen Philosophie ist die-
ses »Vokabular< aufSerordentlich hilfreich.

176

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

eingeteilten Zeit, temps); schliefSlich durch die verschiedenen Rhythmen
der durée in den einzelnen Seinsbereichen, je nachdem, ob es sich vor-
nehmlich um die kognitive durée, die der Lebewesen oder der Materie
handelt. Ahnlich ist der Begriff der Handlung zu verstehen: Er ist ver-
kntipft mit denen der visuellen Perzeption und der Affektion — als Se-
lektion der Bilder der Materie, auf die der Organismus reagiert — womit
zugleich die (graduell verschiedene) Freiheit des Bewusstseins, die Wahl-
freiheit der Lebewesen einbezogen ist und Korper, Kognition und Per-
zeption verbunden sind. Dies richtet sich gegen den Idealismus und zu-
gleich jede Reservierung der Kognition fiir den Menschen (wir kommen
darauf zuriick). Zugleich beinhaltet der Begriff die speziell menschliche
Freiheit, etwas anders zu machen, Neues zu erfinden, und impliziert da-
mit auch eine Theorie der (unvorhersehbaren) menschlichen Geschich-
te. In der Unterscheidung der virtuellen und aktuellen Handlung ist das
Konzept der Unvorhersehbarkeit, des Werdens enthalten — die funda-
mentale Kritik am Begriffspaar des Moglichen/Wirklichen, welche in
nuce die gesamte Ontologie Bergsons enthilt. Dies ist wohl seine tiefste
Erneuerung gegeniiber dem klassischen Denken als einem identitdtsphi-
losophischen, Zustidnde trennenden. Es ist das Grundprinzip der ganzen
hier rekonstruierten Denkweise, an die Stelle des >Seins< der Identitits-
logik das >Werden« zu setzen.

Die Komplexitit seiner Begriffe ist Bergson bewusst; ebenso deren Ge-
fahr. Dies macht er etwa am élan vital deutlich, den er noch in Die beiden
Quellen (1932) in neun Schichten auseinanderfaltet, in expliziter Ab-
grenzung vom alten Vitalismus und der bisherigen Lebensphilosophie:??
Die Philosophie kennt fiir die Evolution bisher zwei Erklarungsprinzi-
pien, Mechanismus und Finalismus. Das Bild des élan vollzieht hier zu-
nachst eine Absetzung von beiden. Sodann enthilt der Begriff einen posi-
tiven Gehalt, da er so angelegt sei, dass er der nachdarwinschen Biologie
gerecht werde, namlich, spontane Mutation zu denken.?* Der élan ih-
nelt dabei eher der Tradition, aus der Bergsons Werk zehrt: dem effort
Maine de Birans** und dem conatus Spinozas.” Beides sind Begriffe fiir
eine Aktivitit, die sich gegen einen Widerstand verwirklicht. Der élan
vital beinhaltet insofern das Gegenteil einer Substanz oder Kraft; tiber-

22 Bergson, Die beiden Quellen, 87—90.

23 Bergson, Brief an Floris Delattre (1935), in: Ders., Mélanges, 1522-1528,
1526f.

24 Zu Maine de Biran und Malebranche als Bergsons Hintergrundautoren siehe
M. Merleau-Ponty, L'union de I’ame et du corps.

25 »Das Streben (conatus), mit dem jedes Ding in seinem Sein zu verharren
sucht, ist nichts anderes als die wirkliche Essenz eben dieses selben Dinges«,
es »schliefSt ... eine unbestimmte Zeit in sich«. Spinoza, Ethik, 111, 7. u. 8 Lehr-
satz. Vgl. dazu Deleuze, Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Phi-
losophie (1968), Miinchen 1993, 202ff.

177

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

fliissig, darauf hinzuweisen, dass die zeitgenossische deutsche Uberset-
zung (Lebensschwungkraft<) problematisch ist. Bergson sagte im Ubri-
gen einmal tiber Spinoza — dessen Denken er teilt, wenn er etwa in Die
beiden Quellen natura naturata und natura naturans unterscheidet; der
ihm aber auch als Denker des Seins galt: Jedes »Mal, wenn wir die Ethik
lesen, haben wir den Eindruck, dass dies exakt die Haltung ist, in der die
Philosophie sich platzieren muss«. In diesem Sinn habe jeder Philosoph
»zwei Philosophien« — die eigene und die von Spinoza.?

Die Methode Bergsons (>Intuition«)

»Wesentliches Merkmal dieser Methode ist, dafS sie
problematisiert (die Kritik falscher und das Ersinnen
wahrer Probleme), differenziert (Ausschnitt und

Kreuzpeilung) und verzeitlicht (in Begriffen der Dauer
denken).«?”

Auch der Begriff Intuition hat seinen eigenen Gehalt. Bergson betont im-
mer erneut den methodischen Charakter, die Anstrengung einer begriff-
lichen Operation, die sich als ebenso voraussetzungsvoll erweise wie die
Differentialrechnung. Die Intuition werde sich »in Begriffen niederschla-
gen: Dauer, qualitative oder heterogene Mannigfaltigkeit, Unterbewuf3t-
sein, — sogar Differential, wenn man den Begriff in seiner anfinglichen
Bedeutung nimmt«.?% Es geht jedenfalls um alles andere als um einfache,
direkte Einfithlung; vielmehr um die Anstrengung, sich im Denken der
sich permanent dndernden Realitit anzuschmiegen. Auch diese Metho-
de verlauft sprachlich, tber Begriffe — nur sind es eben spezifische. Seit
der Einfuhrung von Deleuze (1966) kann man diese Methode genauer
in drei (oder vier) Schritte aufteilen:

Erstens handelt es sich um eine Methode, die den inneren Linien der
Struktur der Dinge zu folgen beansprucht — den wirklichen Gliederungen
des Wirklichen. Die Intuition erscheint in diesem ersten Aspekt als »re-
gelrechte Teilungsmethode: Sie teilt das Gemisch in zwei Tendenzen, die
sich dem Wesen nach unterscheiden. «* Bergson selbst stellt einmal fest:

26 Bergson, Brief an L. Brunschvicg, 12.2. 1927, in: Ders., Mélanges, 1482f. Zum
Verhiltnis Bergsons zu Spinoza siehe E. Zac, Les themes spinozistes dans la
philosophie de Bergson, in: Les études bergsoniennes 111, Paris 1968, 123—
158; Worms, Le vocabulaire, 29. Zur intellektuellen Herkunft Bergsons, sei-
nen Lehrern Lachelier und Olle-Laprun und deren >Spiritualismus«< vgl. Sou-
lez, Bergson: Biographie und Azouvi, La Gloire.

27 Deleuze, Henri Bergson zur Einfithrung, 51.

28 Bergson, Einleitung, Zweiter Teil (De la position des problemes, 1922), 47.

29 G. Deleuze, Bergson 1859-1941, 34.

178

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

»Was der Philosophie am meisten gefehlt hat, ist die Prazision«. Man
war den Dingen wegen der Begriffe, die man benutzte nicht »so getreu
wie moglich« gefolgt, man hatte die Wirklichkeit nicht »mit Riicksicht
auf ihre natiirliche Gliederung« unterteilt.>° Stets geht es hier zunachst
darum, falsche Vermengungen (von Raum und Zeit; Erinnerung und
Empfindung; Materie und Dauer; Pflanze, Tier und Mensch; geschlos-
senen und offenen Gesellschaften, Mythos und Religion), aber auch fal-
sche Differenzierungen (von Negativem vs. Positivem, Ausgedehntem
vs. Unausgedehntem, Korper vs. Geist) offenzulegen, und an deren Stel-
le die >tatsachlichen Gliederungen«< zu sehen: Die Differenz von Raum
und Zeit; oder aber die Identitat, das Ineinsfallen von negativen und po-
sitiven Aussagen. Die Methode ist in diesem Punkt mit der japanischen
Esskunst vergleichbar, wie sie Roland Barthes beschrieben hat. »Das
Stabchen stellt sich in Gegensatz zu unserem Messer«, es »ist das Essins-
trument, das sich weigert zu schneiden, zu reisen, zu verstummeln und zu
stechen. Mit den Stibchen ist die Nahrung nicht linger Beute, der man
Gewalt antut, sondern eine harmonische verwandelte Substanz«.*! Eben-
so wie das Stabchen den Fasern des Wirklichen folgt, gilt es fiir Bergson,
den >Wesensdifferenzen« zu folgen und diese nicht mit graduellen Unter-
schieden zu verwechseln. Und er selbst hat seine Methode bereits kuli-
narisch gedeutet: Die Zukunft einer Wissenschaft hiange »von der Art
ab, in der sie zuerst ihren Gegenstand angeschnitten hat. Wenn sie das
Gliick hatte, beim Schneiden die natiirlichen Gelenke zu treffen, so wie
der gute Koch, von dem Plato spricht, dann macht es wenig aus, wieviel
Stiicke sie geschnitten hat.«*> Mit anderen Worten geht es um die Unter-
scheidung von graduellen Differenzen, wo man filschlich Wesensdiffe-
renzen sah (z.B. Negation und Affirmation) und um die Feststellung von
Wesensdifferenzen, wo man filschlich graduelle Differenzen verortete
(z.B. Raum und Zeit). Zu den >tatsichlichen« Gliederungen des Wirkli-
chen gehort auch eine genealogische Dimension. Das Wirkliche differen-
ziert sich in einer diachronen Hinsicht, indem es virtuelle Differentiatio-
nen aktualisiert. Die »differenzierende Aktualisierung des Virtuellen< als
weder evolutionistisches, noch a-historistisches Bild der Entwicklung al-
ler ontologischen Bereiche wird uns weiter beschaftigen.

Der zweite Schritt (oder der erste, es gibt hier keine strikte Reihenfol-
ge) deckt in den bisherigen philosophischen Theorien Pseudoprobleme
auf, die aus schlecht zugeschnittenen Begriffen resultieren, Begriffen, die
einen Widerspruch in sich bergen, >leer< sind. Dieser Schritt ist die be-
rithmte bergsonsche Kritik negativer Begriffe. Eines dieser Pseudoprob-

30 Bergson, Einleitung, Erster Teil (1922), in: Ders., Denken und schopferisches
Werden, 21—41, 471..

31 R. Barthes, Das Reich der Zeichen (1966), Frankfurt/M. 1981, 32.

32 Bergson, Die beiden Quellen, 83.

179

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

leme ist die Leibniz-Frage, >warum etwas sei und nicht vielmehr nichts<;
der falsche Begriff ist hier das Nichts. Leibniz’ Frage beruht auf dem Axi-
om, dem Nichts kdme eine ebenso positive Existenz wie dem Etwas zu;
tatsichlich aber, so Bergson, ist die Negation eine Affirmation plus dem
zusitzlichen Geistesakt, der vom Etwas die Existenz abzieht; die Negati-
on enthilt mebr und nicht weniger als die Affirmation, das Nichts mebr
als das Etwas. Das Nichts als Abwesenheit von allem ist ein leeres Wort,
so dass sich die Frage, warum etwas sei und nicht nichts, als Pseudoprob-
lem offenbart. Ebenso erweist sich die Frage, warum Ordnung und nicht
Unordnung sei, als Pseudofrage, denn zur Idee der Unordnung kommt
man nur, indem man erstens die vielen wirklichen Ordnungen zu >der
Ordnung« verallgemeinert und sie danach negiert. Die Idee der Unord-
nung enthilt mehr als die der Ordnung, statt weniger, wie es die Frage
voraussetzt. Die Kritik negativer Begriffe, die Ersetzung von Scheinpro-
blemen durch richtig gestellte Probleme gehort zum Kern des bergson-
schen Denkens und wird uns ebenfalls weiter interessieren.

Der dritte Schritt der Methode ist die Erfindung von Begriffen, die er-
lauben, sich der »Biegung der Erfahrung« anzuschmiegen, die »Form
der Kurve wiederherzustellen «, welche insbesondere (aber nicht nur) die
Wirklichkeit der lebendigen Dinge auszeichnet. Dieser Schritt der Me-
thode wird von Bergson also mit der Differential- und Integralrechnung
verglichen:* Es gehe um solche Begriffe, die sich von den gewohnten un-
terscheiden, insofern es »schmiegsame, bewegliche, fast fliefende« Be-
griffe sind.** Solche dynamischen Konzepte oder >Begriffspersonen« sind
z.B. durée, devenir, élan vital.

Deleuze hat auch einen vierten Schritt erwahnt: die Zusammenfiih-
rung der Differenzierungen. Bergsons Beharren auf Wesensunterschie-
den, wo man bisher graduelle Differenzen sah, wirft die Frage auf, ob er
— da er uberall Unterschiede einzufithren scheint — ein Dualist ist, einer,
der die Wirklichkeit seinem System gemafs trennt? Einerseits, so Deleuze,
resultieren die dualen Unterscheidungen aus tatsiachlichen Wesensunter-
schieden, die uns Bergson immer dort aufzeigt, wo wir sie nicht vermutet
haitten. Aber zugleich ist Bergson auch Mouist: Er treibe, so Deleuze, die
Unterschiede stets so weit, dass sie letztlich wieder zusammenfallen. Die-
ses Denken sei ein Monismus #nd ein Pluralismus, ein »Dualismus der
Wesensunterschiede« und ein »Monismus der Abspannungsstufen«.’
So hat etwa auch die anorganische Materie ihre durée, ihr Werden (statt
dass sie dem Leben diametral entgegengesetzt wire, wie L’évolution
créatrice zuweilen suggeriert). Deleuze spricht von nicht weniger als

33 Bergson, Materie und Geddchtnis, 18off.

34 Bergson, Einfithrung in die Metaphysik (1903), in: Denken und schiopferi-
sches Werden, 180-225, 190.

35 Deleuze, Henri Bergson zur Einfithrung, 115.

180

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

der »Zauberformel, die wir alle« (alle Nicht-Identitatsphilosophen, alle
Nicht-Bewusstseinsphilosophen) »suchen: Pluralismus = Monismus«.>
An der Annahme je eigener durées in den ontologischen Regionen zeigt
sich im Ubrigen erneut, dass Bergson nicht nur der >Denker des inneren
Lebens«ist. Die Wahrnehmung der eigenen Verdanderung ist lediglich der
Startpunkt, von dem her sich die anderen durées erschlieflen — die der
Materie und Organismen, zu denen wir in einer »nachlassenden oder
steigenden Spannung« gelangen. Im Fall der Materie »verlieren wir uns
in einer sich immer mehr zerstreuenden Dauer, deren Herzschlige, weit
schneller als die unsrigen, unsere einfache Empfindung zerteilen und die
Qualitat in Quantitit auflosen: an der Grenze stinde die reine Homo-
genitit, die reine Wiederholung«. Im Fall des Lebens denken wir sukzes-
sive sich »intensivierende Dauern«.’” Der Pluralismus ist auch ein Mo-
nismus, graduelle Unterschiede sind der niederste Grad der Differenz,
und Wesensunterschiede die »Differenz in ihrer hochsten Vollendung«.38
Die Methode besteht also alles in allem — und abgekiirzt — in folgenden
Schritten oder Regeln:

»T1. Regel: ... falsche Probleme miissen dingfest gemacht ... werden.
(Zusatzregel: Es gibt zwei Arten falscher Probleme, die Scheinprobleme,
... bei deren Begriffen ... es zu einer Vermengung in der Dimension des
>Mehr< oder >weniger< kommt (Nichtsein, Unordnung, Mogliches Sein),
und die schlechtgestellten Probleme, ... in denen miteinander verquickte
Elemente nicht ... geschieden werden (Freiheit, Intensitit)).

2. Regel: ... die natiirliche Einteilung des Wirklichen zu ihrem Recht
kommen lassen. (Zusatzregel: Was wirklich ist, unterteilt sich nicht
nur entlang natiirlicher Aufteilungen ..., es ist zugleich etwas, das sich
entlang von Pfaden unterteilt, die in ein und demselben virtuellen
Zielpunkt zusammenlaufen.)

3. Regel: Probleme sind vorrangig in Bezug auf ihre Abhiangigkeit von
der Zeit, weniger vom Raum, zu stellen. «3*

36 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 3 5.

37 Bergson, Einfithrung in die Metaphysik, 210.

38 Deleuze, Henri Bergson zur Einfiibrung, 118f.

39 Deleuze, Henri Bergson zur Einfithrung, 26, 28, 34, 43f., 45.

181

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Bergsons Grundidee:
Der Unterschied von Raum und Zeit (zwei Mannigfaltigkeiten)

»In summa: jedes die Freiheit betreffende Verlangen
nach Erklirung kommt ... auf die folgende Frage
hinaus: >LafSt sich die Zeit adiquat durch den Raum
vorstellen?« — Worauf wir entgegnen: ja, wenn es sich
um die abgelaufene Zeit handelt, nein, wenn man von
der ablaufenden Zeit spricht.«*

Mit diesen Sitzen endet der Essai sur les données immédiates de la con-
science (Zeit und Freiheit. Abbhandlung iiber die unmittelbaren Bewusst-
seinstatsachen). Damit ist die Grundidee ausgesprochen, die Kritik an
der unberechtigten Ubersetzung des Unausgedehnten in Ausgedehntes,
der Qualitdt in Quantitit, der Sukzession in Simultanitdt; oder an der
Konfusion von Kontinuitdt und Diskontinuitit, Zeit und Raum. Berg-
son fahrt fort, die Authebung dieser Konfusion wiirde nicht weniger
als das Freiheitsproblem betreffen, es wiirden alle »Einwande gegen die
Freiheit« seitens der Deterministen und sogar das »Problem« der Frei-
heit verschwinden.* Es ist also ein klassisches Thema der praktischen
Philosophie, worum es geht; Bergson verkniuipft es eng mit dem Grund-
thema der theoretischen Philosophie, der Erkenntnisfrage. Und er setzt
sich dabei nicht nur mit der (kantischen) Philosophie auseinander, son-
dern bezieht die zeitgenossische Psychologie und Psychophysik mit ein.
Wie der >gesunde Menschenverstand< nehmen diese (so die Argumenta-
tion im ersten Kapitel: Von der Intensitdt der psychologischen Zustin-
de) an, dass die kognitiven Zustinde (Empfindungen, Gefiihle, Affekte)
»zu- und abnehmen«, sich also nur graduell unterscheiden und daher
auch ineinander uibergehen konnen. Indes: wie sollte eine »intensivere
Empfindung eine solche von geringerer Intensitat enthalten konnen? «*
Wenn eine Quantitit zu- und abnehmen kann, wenn man hier ein weni-
ger im mebr erblickt, macht man sie dann nicht zu Teilbarem, Ausge-
dehntem? Affekte (Wut, Zorn, Freude, Ekel), vorstellungsmafSige Emp-
findungen, Gewichts-, Warme- und Lichteindrucke sind aber, so Bergson,
Intensitdten — sie unterschieden sich wesentlich, statt nur graduell. Sie
haben nichts gemein mit einer messbaren GrofSe, die im homogen vorge-
stellten Raum virtuell nebeneinanderlegbar wire, sondern zeichnen sich
durch ein Anwachsen aus, einen temporalen Vektor, in Vorbereitung auf
das Handeln, das freie Handeln, die Freiheit. In der Tat, die Philosophie

40 Bergson, Zeit und Freibeit, 164.

41 Bergson, Zeit und Freibeit, Vorwort.
42 Bergson, Zeit und Freibeit, 8.

43 Bergson, Zeit und Freibeit, 10.

182

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

(exemplarisch diejenige Kants) setzt den Raum als homogenes Medium,
in dem wir die Dinge wahrnehmen: Die in der »transzendentalen Asthe-
tik entwickelte Theorie besteht darin, dafd [Kant] dem Raume eine von
seinem Inhalt unabhingige Existenz beilegt, dafs er fiir de jure isolierbar
erklart, was wir alle de facto trennen, und daf$ er die Ausdehnung nicht
... als eine Abstraktion ansieht«.* Ebenso macht er die Zeit zu einem ho-
mogenen Medium, »in< dem (psychologische, soziale, physikalische) Er-
eignisse ablaufen. Nicht anders verhilt es sich bei Herbert Spencer. Mit
beiden hat Bergson die zeitgenossisch dominanten Philosophien Frank-
reichs im Blick, und er selbst berichtet tiber jenen Kontext, indem er sei-
ne zentrale Idee entfaltet:

»Zu der Zeit, als ich mich auf die Aggregationspriifung vorbereitete, gab
es sozusagen zwei Lager an der Universitit: das sehr viel zahlreichere
derer, die der Auffassung waren, Kant habe die Fragen in ihrer
endgiiltigen Form gestellt; und das, welches sich dem Evolutionismus
Spencers anschlofs. Ich gehorte zu dieser zweiten Gruppe. Heute bin ich
mir klar dariiber, dafS das, was mich bei Spencer anzog, die konkrete
Wesensart seines Geistes war, sein Streben, die Philosophie immer
wieder auf den Boden der Tatsachen zurtickzufithren. Allmahlich habe
ich alle seine Anschauungen, eine nach der anderen, aufgegeben... in
der Evolution Créatrice ist mir die vollig fiktive Seite des Spencerschen
Evolutionismus ganz zum BewufStsein gekommen «.*

Wias ist es genau, was ihm hier aufgegangen ist?

»Eines schonen Tages bemerkte ich, daf§ die Zeit in diesem System
nichts bedeutete, ja daf§ sie vollig unwirksam blieb. Was aber nicht
wirkt, existiert auch nicht. Dennoch sagte ich mir, ist die Zeit doch
etwas. Also wirkt sie. Was kann sie wohl bewirken? Der ... gesunde
Menschenverstand antwortete: die Zeit ist das, was verhindert, daf
alles auf einmal gegeben ist. Sie hemmt, bzw. sie ist eine Hemmung.
Sie mufs also gleichsam innere Reifung bedeuten. Sollte sie damit nicht
auch Schopfung und Wahl bedeuten? Sollte die Tatsache der Zeit nicht
beweisen, daf$ das Innerste der Dinge indeterminiert ist? Und sollte die
Zeit nicht gerade diese Indetermination selbst sein?... Die Zeit ist diese
Spannung des Zogerns und Wahlens, oder sie ist nichts. «*

Spencers Vorstellung der Zeit als >Evolution« schneidet die »schon ent-

wickelte Wirklichkeit in kleine, nicht minder entwickelte Stiicke« und

44 Bergson, Zeit und Freibeit, 72.

45 Du Bos, Begegnung, 856.

46 H. Bergson, Das Mogliche und das Wirkliche (1930), in: Ders., Denken und
Schopferisches Werden, Meisenheim 1948, 11o-125, 111f.

183

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

setzt sie dann aus diesen wieder zusammen. Damit hat Spencer sich von
Anfang an alles vorweggenommen, »was es erst zu erklaren galt«.*” Wie
Kant gibt sich also auch und vor allem Spencer (der doch vorgibt, das
Leben, Evolution zu denken) die Zeit »ganz und mit einem Male«; es ist
eine Zeit, die nicht wirkt, die nicht existiert, denn beide entriicken die
Zeit der durée, der eigentlichen Zeitqualitat, die im Nacheinander be-
steht. Die Zeit ist doch das, worauf man >warten< muss, das nicht auf
einmal gegeben ist!*® Versteht man die Zeit also mit Kant oder Spencer
als homogenes Medium, einteilbar in Abschnitte, dann erweist sie sich
als Bastardbegriff, als »Phantom« der Zeit. Was hat nun die Wesensdif-
ferenz von Zeit und Raum mit dem Thema der Freiheit zu tun? Hier gilt
es ganz besonders, das »Eindringen der Raumvorstellung ins Gebiet des
reinen BewufStseins« aufzukliren,* denn mit dem herkommlichen Zeit-
begriff verwehrt man sich, das Neue zu denken, und macht aus der Frei-
heit etwas Determiniertes. Die Philosophie verfehlt, indem sie die Zeit
als vierte Dimension des Raumes versteht, also auch die freie Handlung,
weil sie deren Unvorhersehbarkeit nicht zu denken vermag. Die Deter-
ministen wie ihre Gegner verstehen tatsiachlich eine freie Handlung als
Auswahl aus bestehenden Moglichkeiten, die man sich an einem Punkt
der (raumlich vorgestellten) Zeit vorstellt: Man denkt sich die Freiheit
der Handlung so, als ob es

»irgendwann eine Gabelung mehrerer, gleich moglicher Handlungen
gegeben [habe], und die Freiheit bestiinde darin, eine von ihnen
auszuwihlen wie einen Pfad: Kurz, Verteidiger wie Gegner der Freiheit
stimmen darin tberein, dass sie der Handlung eine Art mechanischen
Oszillierens zwischen den zwei Punkten X und Y vorangehen lassen.
Entscheide ich mich fiir X, so werden die ersteren sagen, du hast gezogert,
abgewogen, also war Y moglich. Die andern aber werden antworten: du
hast X gewaihlt, also hattest du einen Bestimmungsgrund dafiir... beide
nehmen ihren Standort nach der vollendeten Handlung X und stellen
den Prozefd meiner Willensaktivitit durch eine Strecke MO vor, die sich
im Punkt o gabelt«.*

47 Bergson, Schopferische Evolution, 8.

48 Im Ubrigen erkennt Bergson wohl, dass es neben zeitlichen Qualititen raum-
liche Qualititen gibt, wie sich in der tierischen Orientierung und der Un-
terscheidung rechts/links zeigt: Die Konzeption eines homogenen Mediums
scheint eine »Reaktion gegen eine Heterogenitit« zu sein, und man »sollte da-
her nicht blof$ sagen, daf§ gewisse Tiere einen speziellen Richtungssinn besit-
zen, sondern ..., dafd wir Menschen die spezielle Fahigkeit haben, einen qua-
lititslosen Raum zu perzipieren« (Zeit und Freibeit, 75). Das wird unten (bei
Castoriadis) noch wichtig; auch ist dies ein Punkt, an dem die Durkheimschu-
le ihn korrigieren will.

49 Bergson, Zeit und Freibeit, 76.

5o Bergson, Zeit und Freiheit, 13 4.

184

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

Beide denken die Zeit als Linie, tibertragen sie in den Raum, nehmen
sodann eine »Refraktion« vor, stellen sich vor, mogliche und wirkliche
Handlung ligen auf verschiedenen Punkten dieser Linie. Die Zeit aber
ist »keine Linie, auf der man zuriickgehen konnte«; nur im Nachhin-
ein konnen wir sie als sukzessive Momente vorstellen — die abgelaufene
Zeit, nicht die Gegenwart der ablaufenden Handlung. Deren >Freiheit« ist
keine zusitzliche Eigenschaft, sondern eine »Nuance oder Qualitdt der
Handlung«. Die philosophischen Probleme entstehen also, wenn man
sich die Abwagung einer Handlung als »Oszillieren im Raum« vorstellt,
wiahrend es sich dabei doch um einen »dynamischen Fortschritt« han-
delt, bei dem das »Ich und die Motive selbst in einem fortwihrenden
[und nicht vorher existierenden] Werden begriffen sind wie wirkliche
Lebewesen«.’! Oder, wie er 1907 sagen wird: Je »tiefer ins Wesen der
Zeit wir eindringen, desto tiefer begreifen wir, daf§ Dauer (durée) Erfin-
dung, Schopfung von Formen bedeutet, ununterbrochenes Hervortrei-
ben von absolut Neuem«.*?

Um das philosophische Problem der Freiheit neu zu fassen, schlagt
Bergson mithin den Begriff der durée vor. Er steht fiir ein Denken des
Nacheinanders, dessen Textur das Unvorhersehbare und insofern die
Freiheit ist. Der Begriff der durée wird (soweit stimmt das Bild des in-
neren Lebens) exemplarisch erldutert an der »Form, die die Sukzession
unsrer BewufStseinsvorgange annimmt, wenn unser Ich sich dem Leben
uberldfst, wenn es sich dessen enthilt, zwischen einem gegenwartigen
und den vorhergehenden Zustinden eine Scheidung zu vollziehen«.%
Aber ebenso hat die Materie ihre durée, nur hat sie eine stirkere Ten-
denz, isolierbare, mathematisch behandelbare Systeme zu bilden. Schon
weil das Universum dauert, sich ausdehnt, bleibt sie sich nie gleich.** Be-
reits 1889 zeigt aber Bergson, dass seine Analyse des Werdens als der
recht verstandenen temporalen Struktur ebenso fiir das Leben und so-
gar fiir die anorganische Materie gilt. Auch die Artefakte haben ihr Le-
ben; wie wir, werden sie standig dlter — nur sehen wir es kaum, da fir uns
das Bestandige, das Nicht-Verdandern eine grofSere Bedeutung besitzt.>
Ebenso verhilt es sich auch mit den Affekten. Auch das »Gefiihl selbst«
und insgesamt unsere Personlichkeit ist ein » Lebewesen, das sich ... fort-
gesetzt verandert«.’® Kurz, sowohl (organische wie anorganische) Kor-
per als auch Bewusstseinsvorginge >dauern<, werden standig anders. Nie
handelt es sich bei der Realitit um eine Sache, stets um ein Fortschrei-

51 Bergson, Zeit und Freiheit, 137.

52 Bergson, Schopferische Evolution, 21.
53 Bergson, Zeit und Freiheit, 77.

54 Bergson, Schopferische Evolution, 21.
55 Bergson, Zeit und Freiheit, 98.

56 Bergson, Zeit und Freiheit, 100.

185

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

ten. Auch unsere Person dauert, d.i. verandert sich unablissig mit jeder
Handlung und jedem Gedanken, wihrend wir stets bemiiht sind, eine
»Identitdt« zu bewahren. Mit gutem Grund kann man daher (und wer-
den wir) statt von der durée als Dauer von ihr als Werden (devenir) spre-
chen, als Anders-Werden. Das stindige Anders-Werden ist der Grund-
charakter alles Wirklichen.

Exakter oder technischer gesprochen, geht es Bergson bei der Dif-
ferenz von Raum und Zeit um die Unterscheidung zweier Mannigfal-
tigkeiten. Der wohlunterschiedenen, diskreten Vielfalt der Simultanitit
(Homogenitit), wie sie im Begriff der physikalischen Zeit gedacht wird,
steht die nicht-unterschiedene oder qualitative Vielfalt der Sukzession
(Heterogenitit) gegeniiber, wie sie die stindige Veranderung, das Wer-
den exemplifiziert. Einmal handelt es sich um Sukzession ohne Exteri-
oritit, zum anderen um Exterioritit ohne Sukzession.’” Einmal handelt
es sich um das Reale, zum anderen um das, was in der »Aufmerksam-
keit auf das Leben« davon ausgeschnitten wird (wie Bergson in seinem
nachsten Buch sagen wird). Andererseits wird sich auch zeigen, dass bei-
de, Intensitit und Extensitit, Kontinuitit und Teilbarkeit nicht ginzlich
getrennt werden (wir kommen darauf zuriick). Bergson hat an seinen
Begriffen standig gearbeitet, auch und gerade an diesem. 1907 wird er
sagen, die durée bezeichne das kontinuierliche »Fortschreiten der Ver-
gangenheit, die ... im Vorricken anschwillt«, wobei immer neue Reali-
tiaten entstehen;*® 1932 heifdt es, die durée mit dem élan vital verkniip-
fend: Die Erfahrung lehre keineswegs, dass die Zeit belanglos sei, und
gerade das Bild des élan, eines Schwunges oder Soges konne dies sugge-
rieren: Es verweise durch die » Unteilbarkeit dessen, was davon innerlich
gefiihlt wird«, und durch die »endlose Teilbarkeit dessen, was dufSerlich
davon wahrgenommen wird«, auf jene »wirksame Dauer« (durée), die
das wesentliche Attribut des Lebens« sei.*’

57 Bergson, Zeit und Freiheit, 79ff.
58 Bergson, Schopferische Evolution, 14.
59 Bergson, Die beiden Quellen, go.

186

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

Ontologie/Epistemologie I: Die Theorie der Immanenz

»Dieses Buch bejaht die Realitit des Geistes und
die Realitit der Materie und versucht die Beziehung
zwischen beide klarzulegen an dem speziellen Beispiel
des Gedichtnisses«.*

»Fiir uns ist die Materie eine Gesamtheit von >Bil-
dern<. Und unter einem Bild verstehen wir eine Art der
Existenz, die mehr ist als was der Idealist »Vorstellung«
nennt, aber weniger als was der Realist »Ding< nennt —
eine Existenz, die halbwegs zwischen dem >Ding« und
der >Vorstellung« liegt. Diese Auffassung der Materie ist
ganz einfach die des gesunden Menschenverstandes. «®!

Das epistemologische und zugleich ontologische Fundament seiner phi-
losophischen Konzeption legt Bergson 1896 in Materie und Geddchtnis,
einer Abhandlung zur ihrerseits klassischen Frage der Beziehungen zwi-
schen Korper und Geist. Unerwartet fiir eine Erkenntnistheorie ist fur die
Zeitgenossen erneut, dass Bergson die empirischen Wissenschaften ein-
bezieht (die Psychologie, namentlich die Psychopathologie). Es ist diese
Vorgehensweise, die Bergson sagen lasst, dass man bisher die Beziehun-
gen von Korper und Geist nicht wirklich erforscht habe und daher nicht
uber wohlfeile Thesen ihres Zusammenhangs oder aber ihrer Dualitit hi-
nausgekommen sei. Es ist diese Vorgehensweise, die Bergson als »neuen
Philosophen« sichtbar macht, die ihm sowohl den Lehrstuhl am College
de France als auch lebenslange Anfeindungen einbringt.®> Das Werk ist,
wie Bergson selbst sieht, kompliziert, schwer lesbar. Dies liegt nicht nur
an der ungewohnten Einrechnung empirischer Ergebnisse (Forschungen
zur Gehirnstruktur, zu Arealen der Sprachausbildung, zur Lokalisation
von Erinnerungen), sondern vor allem an der bis heute ungewohnten re-
lationalen Epistemologie und Ontologie. Man muss gerade dieses Buch
also noch einmal nachbuchstabieren, es ist wirklich nicht geldufig, was
Bergson hier, in einer zentralen Frage der Erkenntnistheorie, vorschligt.
Fiir die bisherige Epistemologie (den Idealismus wie den Materialismus
oder Empirismus) heifdt, so beginnt Bergson, Wahrnehmen stets

60 Bergson, Materie und Geddchtnis, 1 (Vorwort zur 7. Aufl., 1911).

61 Bergson, Materie und Geddchinis, 1.

62 Heute sieht die Forschung hier den wichtigsten Teil des Gesamtwerkes. Zur
Rezeption des Buches, der (deshalb) fehlgeschlagenen Sorbonne-Kandidatur
und der (deshalb) erfolgreichen Kandidatur am College Soulez, Bergson: Bio-
graphie, 80-85.

187

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

»Erkennen. Nun, dieses Postulat fechten wir an. Es wird schon durch
die oberflichlichste Priifung der Struktur des Nervensystems im
Tierreich widerlegt, ... Verfolgt man namlich die Entwicklung der
aufleren Wahrnehmung ... von der Monere an bis zu den hochsten
Wirbeltieren, so findet man, daf$ die lebende Materie schon im Zustand
des einfachen Protoplasmakliimpchens reizbar und zusammenziehbar
ist [und] mit mechanischen, physikalischen und chemischen Reaktionen
auf sie antwortet«, und dass die » Zellen der verschiedenen sogenannten
sensorischen Regionen der Hirnrinde, die zwischen die veradstelten Enden
der zentripetalen Fasern und die motorischen Zellen der Rolandischen
Furche eingeschaltet sind, der Reizung die Moglichkeit geben, diesen
oder jenen motorischen Mechanismus ... nach Belieben zu erreichen
und so die Art ihrer Wirksamkeit zu wihblen«.%

In der Relation von Welt und Wahrnehmung, Materie und Kognition
spielt der Korper die zentrale Rolle, und damit die Handlung. Unsere
Wahrnehmungen und die dazu herbeigerufenen Erinnerungen folgen pri-
mir dem praktischen Interesse eines Lebewesens: Die Wahrnehmung ist
die interessierte Selektion unter Verdunkelung dessen, was in der >Auf-
merksamkeit auf das Leben« gerade nicht interessiert. Die Materie, die
dufsere Welt fallt mit dieser Auswahl zusammen. Sie ist also ein >Bild«
(image), wie Bergson sagt, ebenso wie unser Korper ein Bild ist, der das
Bild seiner moglichen Handlungen auf die Materie wirft. Die Wahrneh-
mung ist mit anderen Worten eine virtuelle Handlung, und keine rein
spekulative Aktivitdt. Ich sehe mich, so schreibt Bergson, stets umge-
ben von

»Bildern, die ich wahrnehme ... All diese Bilder stehen mit allen ihren
elementaren Bestandteilen in Wechselwirkung ... Jedoch ist eines unter
ihnen, das sich von allen anderen dadurch abhebt, daf$ ich es nicht nur
von auflen durch Wahrnehmungen, sondern auch von innen durch
Affektionen kenne: mein Leib. Wenn ich nun frage, unter welchen
Bedingungen diese Affektionen auftreten, so finde ich, daf§ sie sich immer
zwischen Reizungen, die ich von aufSen erhalte, und Bewegungen, die ich
daraufhin ausfiihre, einschalten, als ob sie einen ... Einfluf$ auf die ...
Entscheidung auszutuiben berufen wiren. Ich mustere die verschiedenen
Affektionen, und da scheint mir, daf$ eine jede ... eine Aufforderung
zum Handeln enthilt, mir aber gleichzeitig die Moglichkeit freistellt,
abzuwarten oder auch gar nichts zu tun«.%

Bergson argumentiert dabei nicht vom menschlichen Korper und seinen
Wahrnehmungen und Handlungen aus, sondern tiefer noch von einfa-
chen tierischen Organismen (Amoben, Infusorien) und ihren nervosen
und aktiven Zentren, die ganz differente Perzeptionen und Affektionen

63 Bergson, Materie und Geddchtnis, 131.
64 Bergson, Materie und Geddchtnis, 2.

188

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

haben. Durch diese lassen sich die Korper definieren — durch die Arten,
wie sie von anderen Korpern affiziert werden konnen und diese ihrer-
seits affizieren. Eine Zecke, so nahm Deleuze die Affekttheoretiker Spi-
noza-Bergson-Uexkiill auf, definiert sich etwa durch genau drei Affekte:
Zunichst »klettert die Zecke, angezogen vom Licht, auf die Spitze ei-
nes Zweiges; empfanglich fir den Geruch eines Sdugetiers, lafst sie sich
fallen, wenn dieses unter dem Zweig entlang geht; dann bohrt sie sich
an einer moglichst wenig behaarten Stelle in die Haut. Drei Affekte und
das ist alles«.% In der Ubertragung dieser Sicht auf den Menschen geht
es um die Ernstnahme seines Korpers. Soziologische Affekt-Theoreti-
ker wie Weber und Parsons hingegen haben das affektive Handeln al-
lein kognitiv (und zudem negativ, ex negativo von der Zweckrationali-
tat aus) konzipiert, ihnen ging es einzig um ein » Modell des Geistes«.%
Fur Bergson, der wie Spinoza einen allgemeinen (nicht anthropozentri-
schen, nicht phanomenologischen) Begriff des Korpers benutzt — Relatio-
nen zwischen Korpern zur Grundlage der Beziehung von Wahrnehmung
und Welt machend —, ist dabei nun weniger eine prazise Affekt-Auflis-
tung entscheidend, tiber die sich ein Lebewesen definiert. Er interessiert
sich sogleich fir den Grad an Unabhingigkeit, uber den es verfugt. Ent-
scheidend ist fur den Freiheitsdenker Bergson die »Zone von Indetermi-
niertheit«, die die Aktivitit eines Korpers umgibt, und mit ihr die »Zahl
und Entfernung der Dinge«, mit denen ein Lebewesen in Bezug zu ste-
hen vermag.®”” Am grofSten ist diese Zone beim menschlichen Organis-
mus, dessen spezielle Hirnstruktur die Sprache ermoglicht. Die >zerebrale
Zwischenzone, die damit zwischen Reiz und Reaktion steht, ermoglicht
die stindige Erfindung (von Energiequellen, Artefakten, Institutionen
und Emotionen). >Freiheit« ist Wahlfreiheit gegentiber Instinktgebunden-
heit. Von hier aus lasst sich, es sei vorausgeschickt, eine anthropologi-
sche wie auch eine soziologische Affekt-Theorie entfalten. Jede Gesell-
schaft erfindet ihre eigenen dominanten Affekte, sie hat eine ihr eigene
sinstitutionelle Affektivitats, wie R. Seyfert sagt. So braucht etwa auch
das zweckrationale Verhalten seine Affektivitat, um gesellschaftlich do-
minant zu werden. Der Begriff des Affekts bezeichnet dabei kein (irrra-
tionales) menschliches Handlungsmiotiv, sondern zunichst einmal nur
Relationen zwischen jeglicher Art von Korpern.®® Bergson selbst hat im-

65 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 349.Vgl. Ders., Spinoza und wir (1978),
in: Ders., Kleine Schriften, Berlin 1980, 75-84; und unten im Abschnitt zu De-
leuze die Weiterfithrung in gesellschaftstheoretischer Hinsicht.

66 Seyfert, Das Leben der Institutionen, 84.

67 Bergson, Materie und Geddchtnis, 17.

68 R. Seyfert, Das Leben der Institutionen, v.a. 68—123. »Eine Theorie der Affek-
te richtet sich auf die Erklarung sozialer Phinomene und beansprucht dabei,
das Affektive vollstandig aus sich selbst zu erklaren. ... Das Institutionelle [am
Affekt] umfasst nicht allein das Kollektive (im Gegensatz zur individuellen

189

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

plizit eine solche Gesellschaftstheorie entfaltet, wenn er Gesellschaftsty-
pen anhand der instituierten Leit-Affekte unterscheidet (die geschlosse-
ne und die offene Gesellschaft).

Aber zunichst weiter zu Materie und Geddchtnis: Die Philosophie halt
in der Frage der Beziehungen zwischen Korper und Geist oft entweder
das Unausgedehnte, den Verstand fiir primar (Idealismus), oder das Aus-
dehnte, das Gehirn (Empirismus). In beiden Fillen trennt sie Ausgedehn-
tes von Unausgedehntem, Transzendentales von Empirischem, Quan-
titat von Qualitdt, Materie von Wahrnehmung. Diese Dualismen sind
Bergson zufolge nun das Ergebnis eines »Verstandes, der nach seinen
Gewohnheiten ... zerlegt und wieder zusammensetzt«; sie entsprechen
nicht den wirklichen Gliederungen. Real ist weder die unausgedehnte
Empfindung (wir nehmen sie stets an einem Ort unseres Korpers wahr),
noch die reine Ausdehnung. Wirklich ist stets ein Mittleres, das Exten-
sive — die Wahrnehmung hat die Eigenschaft der Extensivitit. Wahrneh-
mungen lassen sich namlich, so Bergson, auf der einen Seite extrabieren,
in affektive Empfindungen auflosen; und sie lassen sich andererseits in-
tensivieren, in inextensive Empfindungen konzentrieren.®’

In Bergsons Konzept des Bezuges von Subjekt-Welt gibt es keine Du-
alitit, ergo auch nichts Transzendentes. Bewegung, Materie, Bild, Wahr-
nehmung, Empfindung sind einander immanent. Die Wahrnehmung ist
eben nicht das Gegenteil, sondern die Vorbereitung der Handlung, und
ebenso verhiilt es sich nun mit der Erinnerung. Sie wird aktiviert, soweit
gewisse Handlungsroutinen erforderlich sind. Kurz, Korper und Geist,
Materie und Wahrnehmung, Handeln und Erinnern sind einander nicht
wesensdifferent, sondern liegen auf einer Linie der Spannung oder Ent-
spannung der Aufmerksamkeit auf das Leben. Bergson hat daher — um
die Immanenz von Realitit und Bewusstsein zu denken — eben die Ma-
terie als >Bild« bezeichnet, als Bild der virtuellen Handlungen, die wir
auf sie ausiiben konnen. Ebenso ist unser Korper als >Bild«< anzuspre-
chen, er liegt auf derselben ontologischen Ebene wie Materie und Kog-
nition, wobei ihm eine Sonderrolle zukommt, denn er ist eben das einzi-
ge Bild, das wir von auflen und innen kennen (durch Perzeptionen und
Affektionen). In dieser Erkenntnis- oder Wahrnehmungstheorie, die zu-

Libido), sondern auch das kunstvoll Einrichtende (als den kreativen Gehalt
der Affekte). Wir haben versucht, eine Sozialtheorie der Affekte zu entwerfen,
die nicht nur eine positive Bestimmung der Affektivitit liefern, sondern auch
als direkte Vorlage dienen kann, um konkrete Sozialphinomene zu kartogra-
phieren. ... Der institutionelle Kontext eines affektuellen Geschehens bezieht
sich auf die Affekte und die Erscheinungen, die sie auslosen — auf die Vermo-
gen von Korpern (aller Art), in Interaktionen bestimmte Affekte zu erzeugen«
(123). Affekte ist dabei der Allgemeinbegriff, Emotionen/Gefiihle seine — je
verschieden ausgerichtete — Unterarten.

69 Bergson, Materie und Geddchinis, 245f.

190

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

gleich eine Ontologie der Immanenz ist, handelt es sich anders formu-
liert darum, Relationen oder Affekte statt Entititen zu denken, Bewe-
gungen statt Zustande. Das Bild ist keine Reprasentation der Realitat
im Bewusstsein, sondern das, was die Perzeption aus der Fiille der Welt
entlang der Handlungsmoglichkeiten des Korpers selektiert. Diese Bil-
der wiederum entsprechen den méglichen Einwirkungen der Korper auf
uns und unseres Korpers auf sie (oder den Affektionen). Deshalb kann
Bergson sagen, dass wir >eher in den Dingen sind, als die Dinge in uns-.

»Betrachten wir die reine Wabrnehmung. Dadurch, daff wir im zere-
bralen Zustand den Beginn einer Tat ... sahen, verlegten wir die wahr-
genommenen Bilder der Dinge auflerhalb des Bildes unseres Leibes; wir
versetzten also die Wahrnehmung wieder in die Dinge selbst. Wenn nun
aber unsere Wahrnehmung ... ein Teil der Dinge ist, dann partizipieren die
Dinge an der Natur unserer Wahrnehmung. Die materielle Ausdehnung

. dhnelt ... der unteilbaren Extension unserer Vorstellung. Das will
sagen, dafs die Analyse der reinen Wahrnehmung uns in dem Begriff der
Extension eine mogliche Anndherung zwischen dem Ausgedehnten und
Nichtausgedehnten ahnen 14dft.

Die Auffassung des reinen Geddchinisses [hingegen] mufS ... dazu fuhren,
den zweiten Gegensatz, Qualitit gegen Quantitit, zu entkriften. ... Das
Gedichtnis ist ... niemals ein Ausflufs der Materie; ganz im Gegenteil
stammt die Materie, wie wir sie in einer konkreten Wahrnehmung
erfassen, ... welche immer von einer gewissen Dauer ist, zum grofSen
Teil aus dem Gedichtnis... Wenn nun jede konkrete Wahrnehmung ...
eine durch das Gedachtnis vollzogene Synthese von einer Unendlichkeit
aufeinander folgender >reiner Wahrnehmungen« ist — sollte man dann
nicht annehmen, dafl die Heterogenitit der Empfindungsqualititen
von ihrer Kontraktion in unserem Gedichtnis herriihrt ... und konnte
dann nicht der Zwischenraum zwischen Quantitit und Qualitdt durch
Erwagungen der Spannung, der Tension vermindert werden, wie der
Abstand zwischen dem Ausgedehnten und Nichtausgedehnten durch
Erwidgungen der Extension?«.”

Das II. und III. Kapitel analysieren die beiden Grenzfille der Perzeption
(wenn die Aufmerksamkeit auf das Leben ganz gespannt ist) und der Er-
innerung (wenn diese Aufmerksambkeit entspannt ist, etwa im Traum, das
Handeln ausgesetzt ist). Unser korperlicher oder unser »zerebraler« Zu-
stand ist stets weniger reflektiert oder reflektierter, er enthalt stets »mehr
oder weniger von unserem geistigen Zustand, je nachdem ob wir unser
seelisches Leben mehr in Tatigkeit verdaufSerlichen oder mehr in reine
Erkenntnis verinnerlichen«, »je nach dem Grade unserer Aufmerksam-
keit auf das Leben«, auf die aktuelle Situation.” Im Fall der reinen Er-

70 Bergson, Materie und Geddchtnis, 1771.
71 Bergson, Materie und Geddchtnis, V1.

191

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

innerung wird diese Aufmerksamkeit zugunsten der Vergangenheit ge-
ringer, wihrend im Fall der aktuellen Handlung die Gegenwart auf das
grofstmogliche Mafs ausgedehnt ist, daher nur diejenigen Erinnerungen
priasent sind, die fiir das Handeln notwendig sind. Die Unterscheidung,
die wir zwischen Gegenwart und Vergangenheit machen, ist mithin ab-
hingig von der dem Leben zugewendeten Aufmerksamkeit. Die Gegen-
wart ist gerade so ausgedehnt oder ausgespannt, wie diese Anstrengung
intensiv ist. Auch zwischen Gegenwart und Vergangenheit bestehen nur
graduelle Differenzen, wie zwischen Wahrnehmung und Materie. Sobald
die Aufmerksamkeit nachlasst, wird das, »was sie aufgibt, ipso facto zur
Vergangenheit«, die Gegenwart sinkt zur Vergangenheit herab, ein Ereig-
nis »tritt in die Geschichte ein, wenn es nicht mehr die Politik des Tages
interessiert«.”> Und es wird erneut Gegenwart, was zum Handeln notig
ist. Vergangenheit und Gegenwart bilden ein Kontinuum; dabei ist, wie
Bergson wichtig ist, die Gegenwart nicht in der Vergangenheit vorgebil-
det, sie schafft vielmehr die Erinnerungen.

Auch hier geht es um die Behebung von Pseudoproblemen, die aus
Konfusionen stammen. Letztlich handelt es sich dabei um dasselbe Pro-
blem, das bereits in Zeit und Freibeit zentral war: die Frage der Deter-
miniertheit oder aber Freiheit unserer Handlungen. Aus der Analyse der
Existenzweise der Vergangenheit (des Kontinuums Erinnern-Handeln)
ergibt sich, dass diese nichts vorbestimmt, da sie eben die Gegenseite der
aktuellen Handlung ist, kein fixes Reservoir moglicher Handlungen.” In
diesem Zuge wird Bergson zugleich auf sein nachstes, beruhmtestes Buch
verweisen, wenn er die Lebensformen entlang ihres Grades der Indeter-
miniertheit differenziert.

»Der Fortschritt der lebenden Materie besteht in einer Differenzierung
der Funktionen, welche ... zur immer komplizierteren Ausgestaltung
eines Nervensystems fiihrt, das imstande ist, Reize zu kanalisieren
und Taten zu organisieren; je mehr hohere Zentren sich entwickeln,
um so zahlreicher werden die motorischen Bahnen, zwischen welchen
derselbe Reiz der Tat die Wahl bietet. Eine immer grofSere Weite steht
der Bewegung ... offen...

Was man ... nicht sieht, ist die im selben Grade wachsende Spannung
des BewufStseins in der Zeit. Nicht nur behilt dieses BewufStsein durch
sein Gedachtnis der alten Erfahrungen die Vergangenheit immer besser,

72 Bergson, Die Wahrnehmung der Veridnderung, in: Ders., Denken und schop-
ferisches Werden, 149179, 172f.

73 Siehe neben Materie und Gedichtnis Bergsons Kurzfassung: Die Wahrneh-
mung der Veridnderung, 171-179. Eine Kurzfassung von Materie und Ge-
ddchtnis findet sich bei Merleau-Ponty: L'union de I’ame et du corps chez
Malebranche, Biran et Bergson (1947/48), Paris 1978, 79-85; vgl. unten das
Kapitel zu Deleuze.

192

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

um sie mit der Gegenwart zu immer reicherer und neuerer Entscheidung
zu gestalten, sondern dadurch, daf$ es ein immer intensiveres Leben
lebt, daf§ es durch sein Gedichtnis der unmittelbaren Erfahrung eine
immer wachsende Zahl duflerer Augenblicke in seine gegenwartige
Dauer zusammenzieht, wird es immer fihiger, Taten zu tun, deren
innere Indeterminiertheit um so leichter durch die Maschen der
Notwendigkeit hindurchgehen wird, als sie sich {iber eine grofle Anzahl
... von Augenblicken der Materie verteilen muf. So scheint die Freiheit

. ihre Wurzeln tief in die Notwendigkeit zu versenken und sich mit
ihr aufs innigste zu verbinden. Der Geist entnimmt der Materie die
Wahrnehmungen, aus denen er seine Nahrung zieht, und gibt sie ihr als
Bewegung zuriick, der er den Stempel seiner Freiheit aufgedriickt hat«.”

Dies alles stellt ein erstes Grundthema des Bergsonismus dar: die im-
manenzontologische Neufassung des Bezuges zur Welt, von Kérper und
Geist. Aktion, Perzeption, Affektion, Imagination, Materie, Korper be-
finden sich auf einer Ebene des Seins, statt ihrer dualistischen Trennung
in res cogitans und res extensa. Eine solche Konzeption wird in aktuel-
len soziologischen Theorien virulent, wenn sie der Materialitdat oder der
Affektivitat des Sozialen ihren Platz geben wollen. Es gibt ein zweites,
eng damit verkniipftes Grundtheorem: das einer speziellen Differenzthe-
orie, die auf einer Kritik negativer Begriffe und ihnen zugrundeliegender
dualistischer (identitditslogischer) Konzepte besteht.

74 Bergson, Materie und Geddchtnis, 249f. (Schluss).

193

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Epistemologie/Ontologie 11: Die Theorie des Anders-Werdens
und die Kritik negativer Begriffe

»Ich halte dafiir, daf§ die groflen metaphysischen
Probleme im allgemeinen schlecht gestellt sind, daf3 sie
sich oft von selbst losen, wenn man von der richtigen
Formulierung ausgeht, oder aber, daf$ es Probleme
sind, die in illusorischen Ausdriicken formuliert sind,
und die verschwinden, sowie man die Ausdriicke der
Formel ndher untersucht.«”

»Der Begriff der Differenz soll ein bestimmtes Licht
auf Bergsons Philosophie werfen, doch umgekehrt soll
der Bergsonismus einer Philosophie der Differenz den
grofSten Tribut zollen. Eine solche Philosophie bewegt
sich stets auf zwei Ebenen, einer methodologischen
und einer ontologischen«.”®

Der Befund, dass die bisherigen Theorien das Reale nicht entlang seiner
tatsachlichen Linien gliedern, und statt dessen dort Wesensunterschiede
sehen, wo nur Gradunterschiede bestehen und umgekehrt, lasst sich je-
des Mal auf dasselbe Grundproblem zuriickfuhren. Immer zeigt Bergson
letztlich ein schlecht gestelltes Problem, das in der antiken Philosophie
wurzelt und sich tiber Leibniz und Spinoza in die moderne Denkweise
eingeschlichen hat: Die antike Philosophie hat die Wirklichkeit dualis-
tisch organisiert (Sein/Nichts, Wirkliches/Mogliches, Ordnung/Chaos),
und stets hat sie dabei eine Seite bevorzugt, den Dualismus also hierar-
chisch gefasst (das Sein, die Ordnung, das Wirkliche) — stets war sie da-
bei auf der Suche nach dem Ewigen. Zugrunde liegt den erkenntnisthe-
oretischen und ontologischen Dualismen auch der Moderne, mit dieser
ererbten Privilegierung des Seins vor dem Werden, der Ewigkeit vor der
Verdnderung, aber letztlich ein praktisches, und kein theoretisches In-
teresse, so Bergson. Wegen der Suche nach dem Ewigen ist der antiken
Philosophie und mit ihr der gesamten philosophischen Tradition (des
Okzidents) das Werden fremd. Fiir die antiken Denker ist es die Vermin-
derung des Ewigen; es handelt sich fiir sie um einen subtraktiven Exis-
tenzmodus. Und selbst wenn die moderne Philosophie (die Transzen-
dentalphilosophie) eine ganz andere Perspektive einnahm, selbst wenn
sie die Zeit nicht als »Storenfried der Ewigkeit« behandelte, so zwang

75 Bergson, Das Mogliche und das Wirkliche, 115.
76 G. Deleuze, Der Begriff der Differenz bei Bergson (1956), in: Ders., Die ein-
same Insel. Texte und Gespriche von 1953-1974, Frankfurt/M. 2003, 45-75,

45.

194

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

auch sie diese (wie bereits dargestellt) zu einem »Scheindasein«.”” Aus
der Ubernahme des antiken Denkens in der Metaphysik des 17. Jahr-
hunderts, und via Kant, Comte, Spencer noch in den aktuellsten Kon-
zeptionen, resultieren Pseudoprobleme, die es aufzudecken gilt, um die
srichtigen< Probleme zu stellen — dies die Hauptaufgabe der Philosophie,
wie sie Bergson versteht.

Es gibt zwei grundlegende Formen dieser Probleme, eine ontologi-
sche und eine epistemologische Form. Die erste besteht also darin, sich
zu fragen, warum es ein Sein gibt, warum irgend etwas oder irgendwer
existiert, und nicht Nichts. In der Erlauterung seiner Monadologie von
1714 muss sich Leibniz in der Tat fragen (da er voraussetzt, dass nichts
auf der Welt »ohne zureichenden Grund« geschieht): » Warum es viel-
mebr etwas als nichts gibt«, wenn doch das Nichts »einfacher und weni-
ger schwierig« als das Etwas ist.”® Bergson zeigt nun, dass die Vorstellung
des Nichts, die Negation von allem, implizit viel mehr enthilt, als man
sich zugestehen will: namlich das » Ganze und dazu noch eine gedank-
liche Operation«, mit der die Existenz dieses Ganzen subtrahiert wird.
Die Idee des Nichts enthalt mebr und nicht weniger als die des Ganzen
oder Etwas — womit sich das Problem, warum das Sein ist anstelle von
Nichts, von selbst aufhebt. Es gibt kein >Nichts, es ist nicht einmal ko-
hidrent denkbar.

Die zweite (epistemologische) Form dieses falschen Problems besteht
in der negativen Idee der Unordnung (genauer gesagt, ist es »bei den
Modernen das Problem der Erkenntnis geworden ..., nachdem es bei den
Alten das Problem des Seins gewesen war«): In den philosophischen Fra-
gen danach, warum das Universum geordnet ist, wie die Regel dem Un-
regelmifligen, die Form der Materie auferlegt wird, woher es kommt,
dass das »Denken sich in den Dingen wiederfindet«. Auch dieses Prob-
lem ist fir Bergson ein falsch gestelltes — und es beruht auf derselben Il-
lusion, namlich dem

»Glauben, dafs in der Idee des Leeren weniger enthalten wire als in der
des Vollen, weniger im Begriff der Unordnung als in dem der Ordnung.
Tatsdchlich aber steckt in den Ideen der Unordnung und des Nichts,
wenn sie iiberhaupt etwas bedeuten, mehr als in denen der Ordnung
und der Existenz, weil sie mehrere Ordnungen und mehrere Existenzen
und auflerdem ein Spiel des Geistes enthalten, der unbewufSt mit ihnen
jongliert«.”

77 Bergson, Das Mogliche und das Wirkliche, 124.

78 G. W. Leibniz, Auf Vernunft gegriindete Prinzipien der Natur und der Gnade
(1714), in: Ders., Monadologie und andere metaphysische Schriften/Discours
de métaphysique; La monadologie; Principes de la nature et de la grace fon-
dés en raison, Hamburg 2002, § 7 (162).

79 Bergson, Das Mogliche und das Wirkliche, 119.

195

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

So erweist sich (fur die soziologische Theorie tibertragen) gerade die Fra-
ge, wie soziale Ordnung anstelle viel wahrscheinlicherer (gedachter oder
latenter) Unordnung moglich sei als eine, die nach dieser Analyse zu mo-
difizieren wire. In der geldufigen Form enthilt sie in sich einen Wider-
spruch, eine Kontradiktion. Sie setzt eine dualistische, statische Tren-
nung des sozialen Seins voraus (Ordnung/Unordnung), benutzt einen
leeren Begriff (Unordnung) und privilegiert mehr oder weniger implizit
die bestehende Ordnung gegentiber deren Verdnderung sowie gegeniiber
den vielen anderen wirklichen Ordnungen. Der Begriff der Unordnung
ist ein logisch inkonsistenter Begriff, die Frage nach der Moglichkeit der
(sozialen) Ordnung ein Pseudoproblem — eben weil die Vorstellung der
Unordnung bereits die Ordnung enthilt, nach der man fragt, und zudem
zwei statische, sich ausschliefSende Zustinde voraussetzt. Dabei gibt es
doch nur die stindige Veranderung, das Anders-Werden der Ordnun-
gen, und nie das Nichts!

Bergson formuliert hier eine grundlegende Kritik der in den Begriffs-
paaren implizierten Identitatslogik, dem Denken in blockartigen Zustan-
den; und es handelt es sich um eine Kritik daraus folgender >negativer<
Ideen oder leerer Begriffe und falscher Probleme. Irrefithrend sind die
negativen Begriffe und die aus ihnen erstellten Problemformulierungen,
weil wir uns die Negation filschlich stets mit derselben Positivitit wie
die Affirmation denken.

»Man stellt sich die Negation als exakt symmetrisch zur Affirmation
vor. Man bildet sich ein, die Negation wiirde, wie die Affirmation,
sich selbst gentigen. Folglich hitte die Negation wie die Affirmation
die Macht, Ideen zu erschaffen, mit dem einzigen Unterschied, daf$ es
negative Ideen wiren. ... Doch ebendiese Gleichstellung erscheint uns
arbitrdr. Man sieht nicht, dafy, wihrend die Affirmation ein vollstindiger
Akt des Geistes ist, der zur Konstitution einer Idee fithren kann, die
Negation immer nur die Halfte eines intellektuellen Aktes ist, bei dem
man die andere Halfte ... in eine unbestimmte Zukunft verschiebt. Und
ebensowenig sieht man, daf$, wihrend die Affirmation ein Akt der reinen
Intelligenz ist, in die Negation ein aufSer-intellektuelles Element einfliefSt
und daf§ es gerade dieses Eindringen eines fremden Elementes ist, dem
[sie] ihren spezifischen Charakter verdankt...?«5°

Kurz, das, was die negativen Begriffe ausdriicken, ist weniger »Denken
als Affekt, oder, genauer gesagt, die affektive Farbung des Denkens«.%!
Die Fragen der Epistemologie und Ontologie (warum Etwas sei und
nicht Nichts; wie Ordnung moglich sei) haben mit anderen Worten ei-
nen sozialen Ursprung. Georges Canguilhem hat dieser Kritik negativer
Begriffe einen Kommentar gewidmet, der auf das hinauslauft, was er

8o Bergson, Schopferische Evolution, 32 5f.
81 Bergson, Schopferische Evolution, 320.

196

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

selbst anhand des Begriffs des Pathologischen thematisieren wird: Berg-
sons Analyse negativer Begriffe zeige, dass die Negation in keinem Fall
ein theoretisches Postulat sei, sondern stets ein Werturteil. Nur, weil jede
Ordnung zwei

»verschiedene Formen annehmen kann und die Anwesenheit der einen
... in der Abwesenheit der anderen besteht, sprechen wir immer dann
von Unordnung, wenn wir uns jener der beiden Ordnungen gegeniiber
sehen, die wir nicht gesucht hatten. Die Idee der Unordnung ist also
eine ganzlich praktische. Sie entspricht einer gewissen Enttduschung
einer bestimmten Erwartung und bezeichnet nicht die Abwesenheit aller
Ordnung, sondern nur die Anwesenheit einer Ordnung, die aktuell nicht
von Interesse ist.«%?

Die logischen Postulate entstammen der wertenden Praxis des Wissen-
schaftlers. Sie driicken die Absenz erwuinschter Objekte und die Prisenz
einer anderen Sache aus, die man nicht suchte. Jede Priferenz ist »kor-
relativ einer Abwehr; jeder Wunsch ist polarisiert. Jeder positive Wert ist
gebunden an einen negativen Wert. Bergson sieht am klarsten ..., dass es
nur in der Ordnung der Werte Gegensitze gibt. Die ontologische Kont-
radiktion ist ein Schatten, ein Reflex des Argers oder besser: des axiolo-
gischen Kontrastes«.%3 Die These, dass es im Grunde normative Fragen
sind, die man sich etwa in der Suche nach Ordnung stellt, ist vielleicht
nur ein Nebenaspekt, das schwichere Argument. Zentral ist der Nach-
weis der logischen Unhaltbarkeit der negativen Begriffe, die Tatsache,
dass die Negation insgeheim schon all das enthalt, was die Affirmation
beinhaltet, plus deren Subtraktion — mehr, und nicht weniger; zentral ist,
dass die Negation nichts positiv aussagt.

Bergson fiihrt die ersten beiden Pseudoprobleme (Ordnung/Unord-
nung, Sein/Nichts) auf ein drittes zuriick, nimlich auf die Vorstellung ei-
nes moglichen Seins und die Vorstellung, das Mogliche gehe dem Wirk-
lichen vorher. Es geht um die Frage, wie sich das Neue zum Bestehenden
verhilt. Versteht man das Neue als Verwirklichung eines Moglichen,
so macht man das Neue zu einer verminderten Existenz, zum »armse-
ligen Spiegelbild der Wirklichkeit«.%* Diese Konzeption ist fiir Bergson
also der Grund der beiden anderen Scheinprobleme, der Grund, weshalb
man die Neuheit eines jeden Augenblicks verkannt habe. Man stellt sich

82 Bergson, Schopferische Evolution, 311. Vgl. ders., Das Mogliche und das
Wirkliche, 117f.

83 G. Canguilhem, Commentaire au troisieme chapitre de ’évolution créatrice
(1943), in: E. Worms (Hg.), Annales bergsoniennes I11: Bergson et la science,
Paris 2007, 99-160, 155.

84 Seyfert, Das Leben der Institutionen, 150. Neben dem IV. Kap. in Schipferi-
sche Evolution sowie der >Einleitung, Erster Teil, in Denken und schopferi-
sches Werden ist der dort aufgenommene, 1930 schriftlich verfasste Vortrag
Das Mogliche und das Wirkliche in Oxford 1920 zentral.

197

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

namlich das Mogliche stets als Wirkliches minus seiner Existenz vor, als
Wirkliches, das nur noch realisiert werden miisste, dessen Moglichkei-
ten aber bereits da sind. Dieser zeitlichen Struktur folgt auch die Fra-
ge der Ordnung sowie die des Seins: Ebenso, wie die Unordnung die
Vorstellung einer Ordnung minus ihrer Existenz impliziert, enthalt die
Vorstellung des Moglichen das Wirkliche mit einem »zusétzlichen Geis-
tesakt«, der Subtraktion der Wirklichkeit, die man sich als noch nicht
verwirklicht denkt, die latent aber bereits existiere. Diese Begriffspaare
(Nichts/Etwas, Unordnung/Ordnung, Mogliches/Wirkliches) mit ihren
logischen Problemen und ihren dualistischen, blockartigen Vorstellun-
gen der Realitit sind der Grund, weshalb die Philosophie das Werden,
das Neue so fremd ist, weshalb sie nicht »zugeben will, daf$ irgend et-
was neu auftaucht, dafS irgend etwas geschaffen wird, daf$ die Zeit eine
wirksame Kraft ist«.%

»Auf dem Grunde der Lehren, die die radikale Neuheit eines jeden
Augenblicks der Entwicklung verkennen, gibt es viele MifSverstindnisse
... Vor allem ist es der Gedanke, daf§ das Mogliche weniger ist als das
Wirkliche, und daf§ aus diesem Grunde die Moglichkeit der Dinge
ithrer Existenz vorausgeht. Sie seien deshalb im Voraus vorstellbar; sie
konnten vor ihrer Verwirklichung gedacht werden. Das Umgekehrte
ist jedoch die Wahrheit. Wenn wir die geschlossenen Systeme beiseite
lassen, die den mathematischen Gesetzen unterworfen sind, ..., wenn
wir das Ganze der konkreten Realitit ... ins Auge fassen, dann finden
wir in der Moglichkeit eines jeden der aufeinanderfolgenden Zustinde
nicht ein Weniger, sondern ein Mehr als in ihrer Verwirklichung, denn
das Mogliche ist nur das Wirkliche mit einem zusitzlichen Geistesakt,
der dieses Wirkliche, wenn es einmal da ist, in die Vergangenheit
zurtickwirft«.

Dabei schafft doch das Wirkliche immer neue Moglichkeiten, statt um-
gekehrt! Wenn die negativen Begriffe (Unordnung, Mogliches) zu verab-
schieden sind, weil sie sich einer illusiondren Gleichsetzung von Negati-
on und Affirmation verdanken: Wie sieht nun die allgemeine Grundfrage
aus (und die spezielle der soziologischen Theorie, auf das soziale Sein zu-
geschnitten)? Das >wahre«allgemeine Problem ist die Differentiation der
Ordnung, die Existenz immer anderer Ordnungen, deren stindige Ver-
dnderung. Und ebenso ungern, wie er von der Unordnung spricht, liebt
es Bergson, »zu sagen, dass ein Mogliches sich realisiert«. Hier zieht er
es vor, »zu sagen, dass ein Virtuelles sich aktualisiert«.*® Damit ist ein

85 Bergson, Einleitung, Erster Teil, 39.

86 Deleuze, Cours sur le Chap. III de l>évolution créatrice de Bergson (Cours de
Saint-Cloud 1960), in: Annales bergsoniennes 2. Bergson, Deleuze, la phéno-
meénologie, Paris 2008, 166-188, 181.

198

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

zweites bergsonsches Grundtheorem eingefuhrt: die Philosophie der Dif-
ferenz als permanente Differentiation.

Dies alles fiihrt also (worauf wir im Ausblick zuriickkommen) zu nicht
weniger als zur Verschiebung der Leitfrage der soziologischen Theorie:
Ist die Frage, wie soziale Ordnung statt der wahrscheinlicheren Un-
ordnung moglich sei, das Bezugsproblem, das die Disziplin als solche
konstituiert,®” so bahnt sich mit der bergsonschen Kritik negativer Be-
griffe ein alternativer Vektor soziologischer Theorie an. Die Kritik vor
allem am Begriffspaar Ordnung/Unordnung zwingt geradezu zu einer
Neufassung des soziologischen Bezugsproblems. Anstelle der schon lo-
gisch unmoglichen Unordnung steht am Grund des Sozialen dann das
standige Werden, und die soziologische Grundfrage lautet, wie Kollekti-
ve oder Gesellschaften sich als solche fixieren, wihrend das permanente,
liminale Werden der Einzelnen und Kollektive zugleich weiterlduft. Eine
solche Formulierung des Bezugsproblems der Soziologie erlaubt, die Im-
manenz der instituierenden Gesellschaft in der instituierten, der offenen
in der geschlossenen zu denken.

Die differenzierende Aktualisierung des Virtuellen
(Bergsons genealogisches Konzept)

Was ist das » Wesen dieses Virtuellen, dieses Einen und
Einfachen«, woher kommt es, daf§ Bergson »immer
dort der Idee der Virtualitit ein so grofles Gewicht
beimif$t, wo sie die Kategorie der Moglichkeit zu-
riickweist? Das hingt damit zusammen, daf$ sich
>Virtuelles< von >Moglichemc« ... unterscheiden. «*

»Wenn man das Mogliche als die Voraussetzung
des Wirklichen auffaf3t, gibt man zu, dafs die Ver-
wirklichung ... etwas der einfachen Moglichkeit
hinzufugt: das Mogliche wire von vornherein
dagewesen wie ein Gespenst, das auf die Stunde seines
Erscheinens wartet. Aber in Wahrheit liegt in dem
Virtuellen hier mehr als im Reellen«.*

Der Ubergang von der Virtualitit zur Aktualitit ist anderes als die be-
reits vollzogene, nur noch ruckprojizierte Verwirklichung von Mogli-
chem. Aktualisierung ist erstens ein »qualitativer Wechsel vom Sein zum

87 N. Luhmann, Wie ist soziale Ordnung moglich? In: Ders., Gesellschaftsstruk-
tur und Semantik 2. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft
II, Frankfurt/M. 1981, 195-285. Siehe unten, Ausblick.

88 Deleuze, Henri Bergson zur Einfiihrung, 121f.

89 Bergson, Das Mogliche und das Wirkliche, 121.

199

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Werden«; und zweitens handelt es sich um eine die »positive Neuerfin-
dung von Differenzierungslinien«, wihrend die Realisierung von Mog-
lichkeiten ein negatives, ein »reduktive[s] und limitative[s] Verfahren«
ist.” Das Begriffspaar Virtuelles/Aktualisierung verwendet Bergson be-
reits 1889, allerdings noch nicht im endgiiltigen Sinn. Zunichst sagt er,
dass wir etwas objektiv nennen, wenn es eine »aktuelle und nicht nur vir-
tuelle Apperzeption von Unterteilungen im Ungeteilten« gibe.”! Was will
er uns damit sagen? Dass umgekehrt subjektiv ist, was eine » Virtualitdit
hat - realisiert oder nicht« (so Deleuze). Im Objektiven hingegen ist alles
aktuell. Die anorganische Materie hat keine Virtualitat, nichts Unvorher-
sehbares — sie hat zwar ihr Werden, aber es gibt fiir Bergson keine dem
Organischen vergleichbare Evolution immer neuer Individuen. Deshalb
»duirfen wir sie mit ihrem >Bild« gleichsetzen«. Sicher, sie ist stets »reicher
als das Bild«; aber sie enthilt nichts »grundsatzlich Andersgeartetes«.”

Vor allem in Materie und Geddichtnis wird diese Analyse weiter ent-
faltet. Das Buch enthalt neben der bisher skizzierten Immanenzontolo-
gie also einen zweiten Aspekt, das genealogische, differenztheoretische
Konzept im Paar Virtuelles/Aktualisierung. Dieser zweite Aspekt ist bei
Bergson selbst erst 1907 deutlicher zu fassen; und vor allem Deleuze for-
muliert ihn sehr viel expliziter, radikaler. Die Deleuze-Bergson-Idee ist
folgende: Es gibt erstens keine Blocke im Sein, alles befindet sich auf ei-
ner gleichermaflen mafsgeblichen Ebene der Immanenz. Zugleich befin-
det sich (zweitens) alles im Werden, in stindiger Aktualisierung; und die-
se verliuft dabei so, dass sich (drittens) riickblickend stets Bifurkationen,
Differenzen abzeichnen, welche im Virtuellen ihren Grund haben. Das
ist das Konzept der (dynamisch gefassten) Differenz, der Differentiati-
on. Bereits Jean Hyppolite erkannte in dieser Unterscheidung eine berg-
sonsche Kernidee: Das Begriffspaar Virtuelles/Aktuelles bezeichne die
Wirklichkeit in ihrer diachronen, genealogischen Dimension, und zwar
in Form einer spezifischen Vielfalt (jener Vielfalt des Kontinuierlichen,
die auch die durée zu fassen sucht). Demnach enthalt unsere Vergangen-
heit die Ereignisse unseres Lebens als »virtuelle Multiplizitat«, nicht in
Form einer Vielheit raumlicher Teile, sondern als Vielheit im Ineinander
des Werdens, der unteilbaren Veranderung.”> Die These von Materie und
Geddchtnis lautet in der Tat, dass die Erinnerung stets vom virtuellen in
den aktuellen Zustand tibergehe, die virtuelle Vergangenheit sich aktua-
lisiere. Der Irrtum ist jetzt der umgekehrte: falschlich Gradunterschiede
anzunehmen, wo Wesensunterschiede bestehen. So wird die Kontinuitat
des Werdens (z.B. von der Assoziationspsychologie) in eine diskontinu-

90 Seyfert, Das Leben der Institutionen, 152.
91 Bergson, Zeit und Freiheit, 66.

92 Deleuze, Henri Bergson zur Einfithrung, 57f.
93Hyppolite, Aspects divers, 480f.

200

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

ierliche Vielheit von Elementen zersetzt, die sich in Art einer kohirenten
Linie ablosen — auf dem einen Endpunkt der Linie die Wahrnehmung,
auf dem anderen die Erinnerung, wobei sich beide nur graduell unter-
scheiden. Zwischen den aktuellen Wahrnehmungen oder Empfindun-
gen einerseits, und der reinen Erinnerung andererseits besteht aber ein
Wesensunterschied: Die reine Erinnerung ist virtuell, Empfindung oder
Wahrnehmung hingegen sind sensomotorisch und damit aktuell. Das Be-
griffspaar des Virtuellen/Aktuellen ersetzt das von Vergangenheit/Gegen-
wart, nicht als einander folgende Zeitabschnitte, sondern als »koexis-
tente Ebenen ein und derselben Realitit«. Die Gegenwart hort nicht auf,
zu werden; und die Vergangenheit hort nicht auf, zu sein.”* Zu denken
ist mit anderen Worten ein qualitativer Unterschied gleichermafSen rea-
ler Dimensionen. Das Vergangene ist virtuelles Sein, >virtuelle Vielheit*
aktualisierbar, in neue Handlungen einmiindend. Damit steht das Ge-
dachtnis nicht im Dienst der (kontemplativen) Erinnerung, sondern der
(aktiven) Handlung. Der zweite Sinn des Begriffspaars Virtuelles/Aktu-
alisierung wird in Bergsons Theorie des Lebens greifbar.

Die Theorie des Lebens:
Differenzierende Aktualisierungen des élan vital

L’évolution créatrice (1907) ist das berithmteste Buch Bergsons, dasje-
nige, das den >choc< unter den Zeitgenossen ausloste, fur seinen offentli-
chen Erfolg verantwortlich war. Hier taucht erstmals der Begriff des élan
vital auf, der fiir das Konzept der differenzierenden Aktualisierung des
Virtuellen speziell im Bereich des Lebens steht. Die Grundidee, die die-
ser Begriff enthilt — gegen jede evolutionistische und jede finalistische
Theorie des Lebens — ist die folgende: Das Leben ist die

»Fortsetzung eines einzigen und selben Schwunges, der sich in
divergierende Evolutionslinien aufgeteilt hat. Etwas ist gewachsen,
etwas hat sich durch eine Reihe von Ergdnzungen entwickelt, die ebenso
viele Schopfungen waren. Und diese Entwicklung selbst ist es, die all
jene Tendenzen, die nicht Giber einen gewissen Punkt hinauswachsen
konnten, ohne miteinander inkompatibel zu werden, dazu gebracht
hat, sich voneinander zu trennen. Strenggenommen wiirde uns nichts
daran hindern, uns ein einziges Individuum vorzustellen, an dem sich
durch eine tiber Millionen von Jahren sich erstreckende Abfolge von
Transformationen die Evolution des Lebens vollzogen hitte. Oder man
konnte auch in Ermangelung solch eines einzigen Individuums eine
Vielzahl von Individuen annehmen, die sich in unilinearer Deszendenz

94Vgl. dazu z.B. Seyfert, Das Leben der Institutionen, 150f.
9s5Deleuze, Henri Bergson zur Einfiihrung, 141.

201

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

nachfolgten. In beiden Fillen hitte ... die Evolution nur eine einzige
Dimension gehabt. In Wirklichkeit aber hat sich die Evolution durch die
Mittlerschaft von Millionen von Individuen auf divergierenden Linien
vollzogen, von denen jede wieder selbst in eine Kreuzung miindete, von
der wiederum strahlenférmig neue Wege ausgingen und immer so fort.«

Mit dem Begriff élan, der tibrigens auch in der Neutibersetzung 2012
als Schwung, Impuls, Anstof$ tibersetzt wird, begriindet dieses Buch — in
dem sich Bergson also mit der zeitgenossischen Biologie auseinander-
setzt — den Ruf des Lebensphilosophen, Vitalisten, Anti-Intellektualis-
ten, Irrationalisten, Metaphysikers. Inhaltlich wird die immanenztheo-
retische Epistemologie und Ontologie (Materie und Geddchtnis) sowie
die Ontologie des Werdens, der durée (Materie und Geddchtnis und Zeit
und Freibeit) nun durch eine Theorie des Lebens oder des Vitalen er-
ganzt. Dabei sind alle drei philosophischen Disziplinen, wie Bergson be-
tont, untrennbar. Dies gilt fiir Evolution créatrice in gesteigertem Maf3,
da sich hier eine Lebenstheorie entfaltet, die das Wissen ziber das Leben
aus dem Leben selbst versteht und dazu das Leben insgesamt mit >Be-
wusstsein< ausstattet, mit je verschiedenen kognitiven Fihigkeiten und
entsprechenden Entscheidungsspielraumen. Erkenntnistheorie und Le-
benstheorie »miissen sich verbinden und in kreisendem ProzefS einan-
der immer weiter vorwirts treiben«.”® Anders formuliert: Das >Problem
des Geistes« wird auf a-subjektive, nicht anthropistische Weise definiert.
Der Begriff des élan als urspriinglichem Anstof$ hilft dies besser zu ver-
stehen, in welchem Sinne Bergson von einer >psychologischen< Erklarung
des Lebens ausgeht (statt mechanistischer und finalistischer Erklarun-
gen): Dem Leben wird hier eine kontinuierliche Bewegung, eine Dyna-
mik zugerechnet, fiir die am ehesten psychische Vorginge (des Strebens,
conatus, effort) geeignet sind, um sie zu formulieren, weil hier raumli-
che Vorstellungen am wenigsten aufdringlich sind, und unter der strikten
Voraussetzung, dass kein Ziel des Strebens gegeben ist — unter der Vo-
raussetzung, dass man sich zum anstofSenden Anfang, nicht zum anzie-
henden Ende zuriickbeugen muss. Dieses war und bleibt unvorhersehbar.
Gegen das Etikett »Vitalismus< hat sich Bergson daher explizit verwahrt.
Der élan vital ist eben kein den Organismen inhirentes, diese leitendes
Lebensprinzip, wie die (grob verstandene) Entelechie von Hans Driesch:
Anders als es dieser Vitalismus annehme, weise das Leben, so Bergson,
weder eine »rein interne Finalitit« auf, noch gibe es autonome, »klar
abgegrenzte« Individualitaten.””

Das Buch entfaltet sich in vier Kapiteln: Das erste (Die Entwicklung
des Lebens. Mechanismus und Finalitdt) analysiert die biologischen Evo-
lutionstheorien (einschliefllich Darwins), deren Grundfehler es ist, mit

96 Bergson, Schopferische Evolution, 7.
97 Bergson, Schopferische Evolution, 57.

202

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

einem versteckten antiken Erbe immer schon alles als gegeben anzu-
nehmen — statt tatsachlich die Evolution, also die temporale Dimension
des Lebens, zu denken. Die Lebenswissenschaft impliziert eine falsche
Vorstellung des Lebens, da sie die Evolution als Reihe sukzessiver Zu-
stande konzipiert, in der Annahme einer durchgehenden Kausalitdt und
im Denken der fragmentierten Zeit. Der Mechanist des Lebens nimmt
eine durchgehende Kausalitdt an, der Finalist eine durchgehende Fina-
litat oder Teleologie; beide aber geben das Bild einer Entwicklung, die
im Grunde lediglich eine Abwicklung ist — einer Evolution, die keine ist.
Das zweite Kapitel (Die divergierenden Richtungen der Lebensentwick-
lung. Dumpfheit, Intellekt, Instinkt) schlagt eine eigene Evolutionstheo-
rie vor, in dem es die Hauptlinien, die das Leben einschlug (Pflanze, Tier,
Mensch) analysiert: als komplementire, differente motorisch-sensorisch-
kognitive Komplexe, die sich aus einem gemeinsamen Anfang und einer
gemeinsamen Tendenz erklaren — der Tendenz aller vitalen Systeme, aus
der Materie Energie zu gewinnen. Im dritten Kapitel (Von der Bedeutung
des Lebens. Die Ordnung der Natur und die Form des Intellekts) steht
das menschliche Leben samt seiner kognitiven Aktivitit im Zentrum,
inklusive auch seines (allerdings nur kursorisch thematisierten) sozia-
len Lebens. Das vierte (Der kinematographische Mechanismus des Den-
kens und die mechanistische Tauschung. Ein Blick auf die Geschichte der
Systeme. Das reale Werden und der falsche Evolutionismus) schlieflich
entfaltet die gerade skizzierte Grundargumentation Bergsons: Es deckt
die Scheinprobleme der Philosophie und damit der Einzelwissenschaf-
ten auf, namlich die negativen Begriffe, deren zugrunde liegende Identi-
tatslogik und damit das (sozial begriindete) Verleugnen des permanen-
ten Anderswerdens. Moderne Wissenschaft wie Metaphysik folgen, wie
Bergson also sagt, der kinematographischen Methode. Sie teilen das Wer-
den in Zustdnde, wie ein Film die Bewegung in stills aufteilt. Der im Ti-
tel angesprochene falsche Evolutionismus ist derjenige Spencers, der via
Darwin in die Biologie eingedrungen ist und via Comte in Soziologie und
Ethnologie. Er steckt im Ubrigen noch in jedem soziologischen Evolutio-
nismus, wie ihn spater Lévi-Strauss, Castoriadis und Clastres kritisieren.

Das Buch enthilt also sowohl eine allgemeine Lebenstheorie als auch
eine Theorie menschlichen Lebens. Es thematisiert aber auch die anor-
ganische Materie, es ist eine Ontologie aller Seinsbereiche. SchliefSlich ist
es auch eine allgemeine Ontologie, als Kritik der >kinematographischens,
Zustinde privilegierenden, das Werden in Blocke des Seins aufteilen-
den, identitatslogischen Ontologie. Diese Kritik ist eben das Grundmotiv
auch in der Abwehr der Evolutionsbiologie (Spencer-Darwin und folgen-
de) und aller finalistischen Biologien (Lamarck und folgende, Driesch),
da beide das antike Erbe des Denkens in Zustidnden teilen — ausgerech-
net im Anspruch, das Leben zu erkldren! Insofern die mechanistische
Erklirung darin besteht, Zukunft und Vergangenheit abhingig von der

203

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Gegenwart fiir »berechenbar zu halten«, und — in der Verwendung einer
spatialisierten Zeit (im Gesetz der sukzessiven Variationen und Selektio-
nen), einer verraumlichten, nebeneinander legbaren, somit unwirksamen
Zeit — vorzugeben, dafs alles gegeben ist«, schliefst der Mechanismus eine
Metaphysik ein, fiir welche alle Wirklichkeit »in Ewigkeit en bloc ge-
setzt ist«. Fur eine »ibermenschliche Intelligenz, die imstande wire, die
Berechnung vorzunehmen«, wiren Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft »in einem Blick offenbar.«’® Mindestens ebenso nimmt der Fina-
lismus an, dass »alles gegeben« ist. Er ist »genauso unannehmbar«, denn
er »impliziert, daf§ die Dinge und die Wesen lediglich einen einmal fest-
gelegten Plan verwirklichen. Doch wenn es nichts Unvorhergesehenes,
keinerlei Erfindung noch Schépfung gibt im Universum, dann wire die
Zeit wiederum unniitz. Wie in der mechanistischen Hypothese wiirde
man auch hier davon ausgehen, dafS alles gegeben ist. Ein so verstande-
ner Finalismus ist nur ein umgekehrter Mechanismus«.”

Dieses erste und auch das vierte Kapitel wurden in der Kennzeichnung
von Methode und Leitidee bereits vorweggenommen: in der Kritik nega-
tiver Ideen und der alles tibrige in nuce enthaltenden bergsonschen Leit-
idee, die Zeit sei »Erfindung oder iiberhaupt nichts«.'® Die Alternative
im Denken des Lebens, die sich aus dieser Leitidee entfaltet, wird sich
auch im Hinblick auf das bereits angesprochene zentrale Begriffspaar
Virtuelles/Aktualisierung als wichtig erweisen. In der Lebenstheorie ist
es das Hauptthema, sie verfolgt die stindigen Differenzierungen der Le-
bensformen qua fortschreitende Aktualisierung einer gemeinsamen Ten-
denz. Dasselbe gilt dann auch fiir die bergsonsche Soziologie von 1932,
welche die Gesellschaften als differente Aktualisierungen einer gemein-
samen Tendenz vorstellt. Letztlich geht es in beiden Hinsichten, auf das
Leben und die Gesellschaften, erneut um das Thema der Indeterminiert-
heit, der Freiheit. Wenn es also eine bergsonsche Leitintuition gibt (die
temporale Dimension, das Werden ernst zu nehmen), gibt es auch ein
bergsonsches Leitproblem: die Freiheit, das Indeterminierte, Neue ad-
dquat zu denken. Bergson wird die Rolle des Lebens namlich genau da-
rin sehen, »Indeterminiertheit in die Materie einzubringen«, bereits in
physiologischer Hinsicht. Ein »Nervensystem mit so aneinandergereih-
ten Neuronen, daf$ sich an jedem ihrer Enden vielfache Wege eroffnen,
... ist ein wahrhaftes Reservoir der Indeterminiertheit.«'°! Dies gilt vor
allem fiir das menschliche Leben, es wird definiert als »Freiheit, die die
menschliche Form in sich aufnimmt. «!2 Freiheit heifSt Unvorhersehbar-

98 Bergson, Schopferische Evolution, 51f.
99 Bergson, Schopferische Evolution, 52f.
100 Bergson, Schiopferische Evolution, 384.
101 Bergson, Schiopferische Evolution, 148f.
102 Bergson, Schiopferische Evolution, 301.

204

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

keit des Handelns, Wahlfreiheit, Zogern zwischen Reiz und Reaktion,
fiir das es eine physiologische Entsprechung gibt.

Riickblickend aber erscheint das Leben eben sehr wohl geordnet. Es
lasst sich klassifizieren, es weist differente Gattungen und Arten auf. Dies
ist das zweite Thema, das Deleuze unter der Formel »differenzierende
Aktualisierung des Virtuellen« fasst. Auf dieses Thema st6f5t man immer
dort, wo Bergson vom élan vital sowie der Aktualisierung einer Tendenz
spricht. So heifdt es 1907, die »Wesensziige des Lebens« seien »niemals
vollstindig verwirklicht«, immer befinden sie sich in der Verwirklichung
oder Aktualisierung. Es sind eben keine Zustinde, sondern permanente
Bewegungen oder »Tendenzen«.' Als Tendenz vollziehe sich die Aktu-
alisierung dabei stets als Aufspaltung, Bifurkation, Differenzierung der
Lebensformen, die einer »urspriinglichen Einheit« entstammen (dem Vir-
tuellen): »Das Leben ist Tendenz, und das Wesen einer Tendenz ist es,
sich in Form einer Garbe zu entwickeln, welche schon durch ihr blofSes
Wachstum divergierende Richtungen erschafft, unter denen ihr Schwung
sich aufteilt«.!* In dieser Hinsicht ist uns Bergsons Theorie der Evoluti-
on in der Tat »wohlvertraut«: Die Betonung der Tatsache, dass sich das
Leben in Fauna und Flora scheidet, das » Tier in Instinkt und Intelligenz,
der Instinkt seinerseits spaltet sich nach mehreren Richtungen auf, die
sich in verschiedenen (Tier-)Arten aktualisieren; die Intelligenz wieder-
um hat ihre Modi oder ihre besonderen Aktualisierungen«.'* Es kommt
nun zum einen darauf an, sich die Ergebnisse oder Elemente der Tendenz
nicht raumlich, sich ausschliefend vorzustellen, sondern in der kontinu-
ierlichen Vielfalt des Werdens. In dieser Hinsicht sind sie eher psycholo-
gischen Zustinden vergleichbar, von denen jeder »teilhat an den ande-
ren und so virtuell die gesamte Personlichkeit, der er angehort, in sich
begreift.«'% Zugleich ist das Virtuelle bereits als in sich vielfaltig, als in
sich »differentsiert« (Deleuze) vorzustellen:

»Wenn in seinem Kontakt mit der Materie das Leben mit einem AnstofS
oder einem Schwung vergleichbar ist, so ist es an sich selbst betrachtet
unermefSliche Virtualitit, ein gegenseitiges Aufeinandertibergreifen von
tausenden und abertausenden Tendenzen, die jedoch erst dann >tausende
und abertausende« sein werden, wenn sie einmal zu einander dufSerlichen
auseinandergetreten, das heifSt verraumlicht sind. Der Kontakt mit der
Materie bringt diese Scheidung. Die Materie unterteilt faktisch, was
zuvor nur virtuell multipel war, und in diesem Sinne ist die Individuation

103 Bergson, Schopferische Evolution, 35.

104 Bergson, Schopferische Evolution, 121.Vgl. ebd. 120 und Bergson, Die bei-
den Quellen, 229: Das »Wesen der Lebenstendenz [ist], sich garbenformig
zu entwickeln, da sie, allein durch die Tatsache ihres Wachstums, divergie-
rende Richtungen schafft, in die der Schwung sich teilt«.

105 Deleuze, Henri Bergson zur Einfiibrung, 119.

106 Bergson, Schiopferische Evolution, 139ff.

205

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

zum Teil das Werk der Materie und zum Teil die Auswirkung dessen,
was das Leben in sich tragt.«!'%

Dabei benutzt Bergson selbst die Begriffe tibrigens durchaus inkonse-
quent: Zundichst versteht er (wie bereits angedeutet) Aktualisierung auch
als Verwirklichung, Virtuelles auch als >blofS« Vorgestelltes, Mogliches. %%
Insofern ist die Begriffsjustierung von Deleuze (differenzierende Aktuali-
sierung des Virtuellen, statt Verwirklichung des Moglichen) konsequen-
ter. Mit dieser Formel ist nun der élan vital unmittelbar verkniipft, von
ihr her lasst sich das Konzept darstellen: als weder evolutionistische, fi-
nalistische, noch historistische Konzeption des Lebens.

Was enthalt also der élan vital positiv? Eine Prozessontologie, die sich
zugleich als Differenzontologie enthiillt; eine Philosophie des Werdens
als allgemeine Philosophie der Differenz. Denn gilt diese Form des Wer-
dens, der Aktualisierung des Virtuellen zunichst scheinbar allein fir die
biologische Evolution, so wird Bergson dieselbe Bewegung der Differen-
zierung auch fur das psychische und fiir das soziale Leben feststellen.
Und mit Deleuze wird man dariiber hinaus sagen konnen, Differenzie-
rung sei fiir Bergson generell der »Modus dessen, was sich verwirklicht,
sich aktualisiert oder was entsteht«.'” Jede Wirklichkeit ist Tendenz,
»immer neu beginnende Richtungsinderung«.''* Mit dem Konzept des
élan vital nimmt der Bergsonismus also die Gestalt einer spezifischen
Differenztheorie an — spezifisch, insofern die Differenz nicht statisch ist,
es sich nicht um ein Denken von Alteritit oder Dialektik handelt, son-
dern die Differenz dynamisch gefasst werden muss (Anders-Werden, Dif-
ferenzierung). Dabei erweist sich, wie erneut Deleuze sagt, das Werden
selbst als das »Wesen des Unterschieds«, es ist temporaler »Unterschied
von sich zu sich«'!!' — es geht auch nicht um Differenz im Sinne einer
(raumlich gedachten) Zwei-Seiten-Unterscheidung, wie in der System-
theorie oder auch in Plessners >Grenze«. Zweitens ist die Dynamik nicht
gerichtet; standig entstehen neue Differenzierungen. Drittens handelt es
sich in letzter Instanz nicht um qualitative, uniiberbriickbare Wesensdif-
ferenzen, denn von ihrer gemeinsamen Herkunft (dem Virtuellen) her
bleiben die Lebensformen verbunden, komplementir. Der Bergsonismus
ist, so sagte Deleuze, ein Pluralismus und ein Monismus; auch darin ist

107 Bergson, Schiopferische Evolution, 293. Herv. von mir.

108 So bestimmt er etwa das BewufStsein »als das immanente Licht jener Zone
moglicher Handlungen oder virtueller Aktivititen ..., die die tatsdchlich
vom Lebewesen vollzogene Handlung umgibt.« Und weiter: BewufStsein ist
die »arithmetische Differenz zwischen virtueller und realer Aktivitit », die
» Abweichung zwischen Vorstellung und Handlung«. Bergson, Schiopferi-
sche Evolution, 1671.

109 Deleuze, Bergson 1859-1941, 38.

110 Bergson, Einfithrung in die Metaphysik, 211. Hervorh. von mir.

111 Deleuze, Bergson 1859-1941, 35.

206

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

er eine eigentiimliche Differenztheorie. Auf das Grundthema »>differen-
zierende Aktualisierung des Virtuellen« gilt es also stets erneut zuriick-
zukommen. Auch Bergsons Soziologie ist entlang dessen angelegt, hier
gehen aus einer Tendenz koexistente, gegensatzliche sozietale Bewegun-
gen hervor. Bei diesem Konzept handelt es sich, so weiter Deleuze, um
einen der »tiefreichendsten« und »schlechtverstandensten Aspekte des
Bergsonismus«.!!?

Dies gilt noch einmal gesteigert fiir den élan vital. Das Begriffspaar
Virtuelles/Aktualisierung erlaubt, diesen Schlisselbegriff zu erlautern —
dasselbe gilt aber auch umgekehrt. Hier lasst sich genauer eingrenzen,
was das Virtuelle im Gegensatz zum Moglichen ist. Noch einmal: Wo-
rauf also will Bergson hinaus, wenn er vom élan vital spricht? Bei der
Entwicklung des Lebens (beides ist deckungsgleich: Leben ist Werden)
handelt es sich um eine in der » Aktualisierung begriffene Virtualitat, um
ein in der Differenzierung begriffenes Einfaches, um eine in der Aufspal-
tung begriffene Totalitit«.!"'3 Der Weg, den das Leben in temporaler Hin-
sicht einschlagt, ist Zerlegung, Zweiteilung, Bifurkation, Differenzierung
— wobei die Differenzierung das Vermogen dessen ist, was im Gegenteil
gerade »einfach, unteilbar ist«: Es ist das Vermogen dessen, was wird.
Die Differenzierung der Lebensformen rithrt nicht nur negativ vom Wi-
derstand der Materie her, sondern sie erklart sich auch positiv aus dem
»Vermogen, das die Dauer [durée] in sich tragt«.!'* Das Leben ist in sich
svirtuell multipels, hatte Bergson gesagt. Und nie ist es als solches anwe-
send, stets nur in seinen Aktualisierungen. Mit dem Begriff élan vital ist
so gesehen die permanente Bewegung des Lebens gekennzeichnet, die
sich durch die Arten, Individuen und deren einzelne Akte hindurch zieht
und sich in ihnen als Aktualisierung einer gemeinsamen Tendenz offen-
bart. Diese Aktualisierung verlduft definitionsgemafs stets in entgegen-
gesetzte Richtungen, in differente Problemlosungen, die die Lebewesen
sind, denn die Tendenz hatte Bergson ja so definiert, dass sie in Garben-
form verlaufe. Bergson sieht also in der Differenzierung einen »fir das
Leben wesentlichen Prozesses«, und Deleuze stellt uns die Differenzie-
rung (Hervorbringung realer Unterschiede) auch als das Verfahren dar,
nach »dessen Begriff und philosophischen Konsequenzen« Bergson stets
suche. Das Virtuelle muss dabei als etwas vorgestellt werden, das sich
in den einzelnen Lebensformen »noch durchweg bekunde[t]«, namlich
als die »Einheit und fortbestehende Totalitit« des Lebens insgesamt.!''
Daher heifst es bei Bergson, die Lebensformen stiitzten einander, und im

112 Deleuze, Henri Bergson zur Einfithrung, 73.

113 Deleuze, Henri Bergson zur Einfiibrung, 119.
114 Deleuze, Henri Bergson zur Einfithrung, 37f.
115 Deleuze, Henri Bergson zur Einfiibrung, 120.

207

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Grunde miisste man alle (auch alle vergangenen) zusammenziehen, woll-
te man >das< Leben denken:

»Das Tier stiitzt sich auf die Pflanze, der Mensch schwingt sich auf die
Tierheit, und die gesamte Menschheit, im Raum und in der Zeit, ist ein
riesenhaftes Heer, das neben einem jeden von uns einhergaloppiert, vor
uns und hinter uns, in einem mitreifenden VorstofS, der in der Lage
ist, alle Widerstinde zu tiberrennen und eine Menge Hindernisse zu
uberwinden, vielleicht sogar den Tod «.!'¢

Die Virtualitdt wird zudem so gedacht werden miissen, dass sie jenseits
ihrer Aktualisierungen »Bestand« hat.!'” Wie ist dieser Bestand zu den-
ken, wie kann etwas >da< sein, ohne aktuell zu sein? Die Losung Berg-
sons lautet, dass es nichts gibt, was hinter den Aktualisierungen als Re-
servoir zu denken sei — weil der élan vital keine Substanz ist. Vielmehr
umfasst er die Aktualisierungen in ihrer Gesamtheit. Dieses genealogi-
sche Konzept (die Gesamtheit des Lebens als in stindiger Veranderung
begriffene, eine Aktivitit zu denken) sucht Bergson insbesondere mit ei-
nem Argument zu verdeutlichen, das in der Forschung unter dem Kur-
zel Bergsons Hand firmiert.

Die Anfangsfrage ist, wie zu erkliren ist, dass verschiedene Formen
desselben Organs bei verschiedenen Organismen existieren, beispiels-
weise Augen: Als differente Losungen des selben Problems, vor das sich
das Leben gestellt sieht, so wird Bergson antworten. Und weder die dar-
winsche (Anpassung), noch die vitalistische These (Vorformation) kon-
nen dies sehen: Beiden fehlt namlich die positive Aktivitit des Lebens
selbst. Bergson entfaltet hierfiir nun das Bild einer Hand, die durch »Ei-
senfeilstaub« fihrt. Je nachdem, wie viel Bewegungsenergie sie hat, und
wie stark der Widerstand des Eisens ist, kommt sie unterschiedlich weit;
stets aber ergibt sich um die Hand sofort die Form der Eisensplitter. Das
soll besagen: In jedem Moment der Evolution gibt es ein funktionieren-
des Auge — keinesfalls dndert sich die Umwelt zuerst und es vollzieht sich
hinterher eine Anpassung des Lebens, die kausal erklarbar wire. Ver-
schiedene Morphologien lassen sich, so Bergson, nicht aus derart suk-
zessiven Variationen erklidren, denn dann gibe es viele Momente, in de-
nen die Organe nicht funktionierten. Wenn wir also das Funktionieren
komplexer Organe bestaunen, dann weil wir implizit meinen, dass die
Ordnung, die das funktionierende Auge darstellt,

snur zum Teil héitte verwirklicht werden kénnen und dafs ihre voll-

standige Verwirklichung eine Art Gnade ist. Und diese Gnade lassen die

Finalisten sich gleich auf einmal durch die Zielursache zuteil werden:

die Mechanisten geben vor, sie nach und nach durch den Effekt der

116 Bergson, Schopferische Evolution, 306f.
117 Deleuze, Henri Bergson zur Einfiibrung, 119.

208

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

natiirlichen Auslese zu erlangen; doch die einen wie die anderen sehen
in dieser Ordnung etwas Positives und in ihrer Ursache folglich etwas
Aufteilbares, was alle moglichen Grade der Vollendung mit sich bringt.
In Wirklichkeit kann die Ursache zwar mehr oder weniger intensiv
sein, ihre Wirkung jedoch kann sie stets nur ... in vollendeter Weise
hervorbringen. Je nachdem, ob sie in Richtung auf das Sehen mehr
oder weniger weit fortgeschritten ist, wird sie entweder die einfachen
Pigmentansammlungen eines niederen Organismus hervorrufen oder ...
das schon differenziertere Auge der Alciopiden oder auch das wunderbar
perfektionierte Auge eines Vogels — doch all diese Organe ... zeigen
notwendig ein gleiches Maf$ an Koordination ...«

Dieses Argument exemplifiziert wiederum den élan vital und mit ihm
die Evolution als einer, die sich einer aktiven oder positiven, erfinderi-
schen Dynamik des Lebens, statt einer sekundaren Anpassung verdankt.
Gegeniiber dem, was Finalismus und Mechanismus annehmen (dass im
Grunde alles gegeben sei, kausal oder final), handelt sich beim Leben um
einen einzigen, kontinuierlichen Akt.

Die Lebenstheorie folgt mithin dem allgemeinen temporalen Aspekt,
auf dem Bergson beharrt. Man muss sich die Realitiat des Organischen
als kontinuierliches Werden vorstellen. Wenn es sich in trennbare Gat-
tungen, Arten und Individuen aktualisiert, so machen diese nur gemein-
sam und nur retrospektiv das Leben aus. Die individuellen Lebensfor-
men durfen daher auch nicht als Stufen einer und derselben Entwicklung
konzipiert werden, eher als Divergenzen, entgegengesetzte Richtungen
einer selben Aktivitit. Dem nichtcartesianischen Ansatz treu, werden
diese differenten vitalen Formen (verschiedene Umgangsweisen mit der

118 Bergson, Schopferische Evolution, 115f. In Die beiden Quellen nimmt Berg-
son dieses Bild wieder auf: » Von auflen gesehen bietet sich die Arbeit des Le-
bens, in jedem seiner Werke, einer Untersuchung dar, die man endlos fort-
setzen konnte; niemals wird man damit fertig werden, die Struktur eines
Auges, wie das unsrige, zu beschreiben. Doch was wir als ein Gesamt von
aufgewandten Mitteln bezeichnen, das ist in Wirklichkeit nur eine Reihe
von gefallenen Hindernissen: der Akt der Natur ist einfach, und die unend-
liche Kompliziertheit des Mechanismus, den sie Stiick fiir Stiick konstruiert
zu haben scheint, um das Sehen zu erreichen, ist nur das unendliche Durch-
einander der Antagonismen, die sich gegenseitig neutralisiert haben, um un-
teilbar die Ausiibung der Funktion hindurchzulassen. Es ist, als wenn eine
unsichtbare Hand in Eisenfeilspane hineingriffe: ihre einfache Handlung
wiirde, wenn man sich nur an das hilt, was man sieht, wie eine unerschopf-
liche Reihe von Aktionen und Reaktionen erscheinen, die die Eisensplitter
aufeinander ausiibten, um sich gegenseitig im Gleichgewicht zu halten«. Es
besteht also ein »schroffer Gegensatz« zwischen dem »wirklichen Verhal-
ten des Lebens und dem Aspekt, den er fiir die Sinne und fiir den Verstand
annimmt, die es zergliedern« (43, vgl. ebd., 88f.).

209

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Materie, um die zu Wachstum, Handlung, Reproduktion notige Energie
zu erhalten) zudem nicht allein in ihren morphologischen Merkmalen,
sondern auch in ihren kognitiven Fihigkeiten beschrieben werden miis-
sen. Stets handelt es sich um spezifische Korper mit ibren Perzeptivitiaten
und Affektivititen. Wenn Bergson sagt, dass sich Pflanze, Tier, Mensch
durch verschiedene Bewusstseinsintensitaten (Dumpfheit, Instinkt, Intel-
lekt) auszeichnen, dann ist das also nur die Abkiirzung fiir das Geflige
des Korpers, seiner Umwelt und Vergangenheit — im Vergleich zu den je
anderen, divergent sich entfaltenden Lebensformen. Aber noch einmal
gefragt, was ist es, das sich in der Bildung desselben Organs (des Auges)
bei so verschiedenen Lebensformen, wie es Weich- und Wirbeltiere sind,
demonstriert? Dieser »lange Umweg« fithrt Bergson zuriick zum Aus-
gangspunkt. Er bestatigt die These eines

surspriinglichen Schwunges des Lebens, der von einer Keimgeneration zur
nachsten weitergegeben wird durch die Mittlerschaft der ausgebildeten
Organismen. ... Dieser Schwung, der sich auf den Evolutionslinien,
zwischen denen er sich aufgeteilt hat, weiter erhilt, ist die tiefe Ursache
der Variationen. ... Arten, die von einem gemeinsamen Stamm ausgehend
zu divergieren begonnen haben, bilden im allgemeinen ihre Divergenz
um so deutlicher aus, je weiter sie in ihrer Evolution fortschreiten.
Dennoch kénnen und missen sie sich in bestimmten Punkten identisch
entwickeln, wenn man die Hypothese eines gemeinsamen Schwunges
annimmt«, !t

Die Ausdehnung des Universums legt es nun zunichst nahe, tiberall
(auch im Anorganischen) ein stindiges Werden als grundlegend anzu-
nehmen. Allerdings, es gibt verschiedene Rhythmen, verschiedene Inten-
sitatsgrade oder Schnelligkeiten und verschiedene Freiheitsgrade. Der
vorhersehbaren Abspannung (Entropie) im Anorganischen steht die un-
vorhersehbare Anspannung (Energiekonzentration, Negentropie) im Or-
ganischen gegentuiber, die in den verschiedenen Formen des Lebens wie-
derum Wesensunterschiede kennt: Pflanze, Tier, Mensch sind differente
Lebensformen wegen ihrer Art der Energieversorgung, des Energiepo-
tentials, damit der Schnelligkeit der Bewegungen und entsprechender
Kognitionen — der Freiheit. Stets ist die auf Energie verwiesene motori-
sche Bewegung Ausgangspunkt der differenzierenden Betrachtung der
Lebensformen; sowie die kognitiven Aktivititen, die eben die eines Lebe-
wesens sind. Auch diese Sicht auf das Leben und die Materie insgesamt
folgt der »Aufmerksamkeit auf das Leben«. Ausgangspunkt der ganzen
Lebensentwicklung ist dabei die Sonnenenergie — insofern handelt es sich
auch um eine Kosmologie (die uns bei Bataille wiederbegegnen wird).
Das allgemeine Problem des Lebens ist, so Bergson, die Sonne

119 Bergson, Schiopferische Evolution, 107.

210

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE PHILOSOPHIE BERGSONS

»dazu zu bringen, daf$ sie hier und da auf der Erdoberfliche teilweise
und zeitweilig ihre unaufhorliche Abgabe nutzbarer Energie unterbricht
und eine gewisse Menge in Form von noch nicht gebrauchter Energie in
geeigneten Speichern einlagert, aus denen diese dann im gewtinschten
Moment, am gewtnschten Ort und in gewtinschter Richtung ausfliefSen
konnte. Die Substanzen, von denen sich die Tiere erndhren, sind ...
Speicher dieser Art«.!?

Wihrend sich tierisches Leben in Richtung immer freierer Ausgabe dis-
kontinuierlicher Energiemengen, plotzlicheren und schnelleren Bewegun-
gen beobachten lasst, hat die Pflanze ihr System der Energieansammlung
auf der Stelle vervollkommnet, im Riickgriff auf die Stickstoff- und Am-
moniakherstellung der Mikroben. Dem entspricht eine spezielle Form
der kognitiven Aktivitit, eine spezielle Intensitit des Bewusstseins, die
Bergson als Dumpfheit (torpeur) oder eingeschlafenes Bewusstsein be-
zeichnet (was ihm von Plessner den Ruf des hoffnungslosen Romanti-
kers einbrachte!?!). Bergson kommt es aber eben darauf an, motorische,
sensorische und kognitive Aktivitit in ihrer Untrennbarkeit zu verstehen.
Aus dieser Perspektive definiert sich also das Tier

»durch Empfindungsvermogen und waches BewufStsein ... und die
Pflanze durch schlafendes Bewufstsein und Empfindungslosigkeit.
Zusammenfassend kann man sagen: Die Pflanze erzeugt organische
Substanzen direkt mit Hilfe mineralischer Substanzen; diese Fihigkeit
erspart ihr in der Regel, sich bewegen und folglich auch etwas empfinden
zu missen. Die Tiere dagegen haben sich, da sie zur Nahrungssuche
gezwungen sind, in Richtung der Fortbewegungsaktivitit und
folglich eines immer umfassenderen, immer klareren Bewuftseins
weiterentwickelt. «!22

Was sagt diese Lebenstheorie tiber das menschliche Leben (einschliefSlich
seiner zunichst, 1907, nur kurz gestreiften Sozialitit) aus? Der Immobi-
litat aufgrund der direkten Sonnenanzapfung und der korrelativen kog-
nitiven Inaktivitat der Pflanze; der instinktiv gebundenen Bewegung und
begrenzten kognitiven Aktivitat des Tieres stehen beim menschlichen Le-
ben eine ganz eigene Wahlfreiheit in Bewegung und Energieversorgung

120 Bergson, Schiopferische Evolution, 138.

121 H. Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die
philosophische Anthropologie (1928), Berlin 1975, 22.5. »Bergsons >la plan-
te est un animal endormic« ist das Bekenntnis aller Romantiker. Weil sie von
einer introspektiven Anschauung her die Phinomene des Lebens deuten
wollen, suchen sie unwillkiirlich in ihnen das Einfiihlbare. Einfithlen kann
man sich nur in eine Innerlichkeit, in Strebung, Intention, Haltung, in eine
Sphire zentral geschlossener Lebendigkeit, wie sie der Pflanze wesensmafig
fehlt. Also mufs sie >eingeschlafenc sein ...«.

122 Bergson, Schopferische Evolution, 13 4.

21T

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

und eine damit einhergehende unvergleichliche kognitive Aktivitat ge-
gentiber. Der Mensch erfindet Werkzeuge und Energiequellen (wahrend
das Tier im GrofSen und Ganzen organische Werkzeuge hat, und auf die
vorhandenen organischen Energiequellen zuriickgreifen muss), und da-
mit auch Gefiihle und Gedanken; er hat die Wahl zwischen unendlich
vielen, sich stets neu ergebenden Moglichkeiten. »Es ist diese Freiheit,
die die menschliche Form in sich aufnimmt«.!?

Von allen anderen Korpern unterscheidet sich der menschliche also
dadurch, dass er anorganische Werkzeuge bastelt (homo faber); von al-
len anderen Energieversorgungen dadurch, dass die Materie auf immer
neue Weise angezapft wird; von allen anderen Nervensystemen unter-
scheidet sich das menschliche dadurch, daf§ die »Zahl der Mechanis-
men, die es generieren kann, und folglich auch die Zahl der Ausloser,
zwischen denen es uns die Wahl 14f3t, unbegrenzt ist. Zwischen dem Be-
grenzten und dem Unbegrenzten jedoch liegt dieselbe Entfernung, die
das Geschlossene vom Offenen trennt«. Es ist ein Wesensunterschied
zwischen dem Bewusstsein noch des intelligentesten Tieres und dem des
Menschen, wenn Bewusstsein nur ein anderer Begriff fiir das Wahlver-
mogen ist, uber welches ein Lebewesen verfuigt; oder wenn Bewusst-
sein »koextensiv dem Saume moglicher Handlungen« ist, der die »reale
Handlung einfafSt«. BewufStsein ist »synonym mit Erfindung und Frei-
heit«. In dieser Hinsicht unterscheiden sich Mensch und Tier wesentlich,
denn beim Tier ist »Erfindung immer nur eine Variation tiber das Thema
der Routine«.'?* Kurz: Bewusstseinsstruktur, soziales Leben und die dazu
notige Sprache; die Erfindung neuer Energiequellen und Artefakte, da-
mit neuer Gefiihle und Gedanken — dies macht die Differenz aus, die das
menschliche vom tibrigen Leben trennt. Gleichwohl bleibt es Teil dieses
Lebens, weshalb er sich auch in Kontrast zu Pflanze und Tier erldutern
lasst. Schlieflich ist Bergson wichtig, dass es sich um ein Kontingenz-
geschehen handelt, es auch andere Lebensformen geben hitte konnen,
wenn die Materie anders gestaltet wire. Auf anderen Planeten konnte
das Leben unter ganz anderen Formen >abrollen<.!?®

123 Bergson, Schiopferische Evolution, 301.
124 Bergson, Schiopferische Evolution, 299.
125 Bergson, Schopferische Evolution, 289f.

212

hitps//dol.org/10.5771/9783845277523-171 - am 18.01.2026, 07:47:04. =D



https://doi.org/10.5771/9783845277523-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Der schlecht und der recht verstandene Bergson
	Das Vokabular Bergsons
	Die Methode Bergsons (›Intuition‹)
	Bergsons Grundidee: Der Unterschied von Raum und Zeit (zwei Mannigfaltigkeiten)
	Ontologie/Epistemologie I: Die Theorie der Immanenz
	Epistemologie/Ontologie II: Die Theorie des Anders-Werdens und die Kritik negativer Begriffe
	Die differenzierende Aktualisierung des Virtuellen (Bergsons genealogisches Konzept)
	Die Theorie des Lebens: Differenzierende Aktualisierungen des élan vital

