
61 Soziale Arbeit 2.2011

Zusammenfassung
Die Geworfenheit des Seins ist dem Menschen vor-
gegeben. Statt sie nur als festgefügte, das Denken 
und Handeln begrenzende Struktur zu betrachten, 
sollte sie im sozialphänomenologischen Sinne als 
eine Basis für vielfältige Zukunftsentwürfe gesehen 
werden. Dies verdeutlicht dieser Aufsatz am Bei-
spiel von Menschen mit Psychiatrieerfahrungen, die 
unserer postmodernen Argumentation zufolge sou-
verän und produktiv werden und sich ihres Lebens 
selbst bemächtigen können, statt ihre unterwürfige 
Geisteshaltung beizubehalten. Professionelle Hel-
ferinnen und Helfer aus den Bereichen der Sozialen 
Arbeit, der Psychiatrie und anderen Gebieten kön-
nen dabei erhellend wirksam sein.
Abstract 
The thrownness of human being is presupposed in 
human life. Instead of considering the structures 
that encompass thought and action to be prede-
termined they should be viewed in a social-pheno-
menological sense as a basis for multiple ways to 
shape the future. This thesis shall be exemplified 
by the instance of psychiatric patients who, in ac-
cordance with our postmodern argument, become 
self-determined, productive and able to empower 
their own lifes instead of remaining in an abject 
state of mind. Professional social workers, psychia-
trists et. al. can thus be clearly effective in assisting 
clients to recreate their lives.
Schlüsselwörter
Philosophie – Psychiatrie – Ressourcen – 
Empowerment

Einleitung
Dieser Beitrag behandelt die Geworfenheit des 
Menschen und seine sich entwerfenden Alltags-
möglichkeiten. Dabei wollen wir der Frage nach-
gehen, in welchem Verhältnis das menschliche 
Geworfensein zum Seinkönnen steht. Der Aufsatz 
ist methodisch gesehen sozialphänomenologisch 
ausgerichtet, denn er will den verhaltenswissen-
schaftlichen Tendenzen, die darauf hinauslaufen, 
den Menschen zu subsumieren, zu parzellieren, ihn 
auf Quantitäten zu reduzieren und ihn auf diese 
Weise zu kontrollieren, wodurch er zunehmend zu 
einem Unwesen reduziert wird, entgegenwirken. 

Die Sozialphänomenologie will den durch moderne 
zweckrationale ökonomische, politische und soziale 
Strategien zum Unwesen gewordenen Menschen 
wieder zu seinem Wesen zurückführen, indem sie 
sich dafür einsetzt, dass er sich wieder selbst kon-
stituiert, auf seine soziale Welt einwirkt und sie 
möglicherweise verändert. Dabei begrenzt zwar 
das objektiv Gegebene – was wir mit Heidegger 
Geworfenheit nennen – die alltäglichen erfah-
rungsweltlichen Möglichkeiten, doch mithilfe des 
postmodernen Denkens, insbesondere der Ideen 
Nietzsches und Foucaults wie auch denen Batesons, 
des Anthropologen und Begründers der Theorie von 
der Ökologie des Geistes, und der Frankfurter Schule 
wollen wir die Expansionsfähigkeit des mensch-
lichen Geistes darlegen und zeigen, dass feste 
moderne Strukturen aufgebrochen und Grenzen 
erweitert werden können. Dieses Sich-der-Zukunft-
Öffnen und das Sich-Selbst-Entwerfen soll am Bei-
spiel Psychiatrieerfahrener erläutert werden.

Menschliches Geworfenwerden
Nach Heidegger ist das menschliche Dasein stets 
ein „geworfenes In-der-Welt-sein“ (Heidegger 1986, 
S. 135 f.). Geworfen zu werden gründet sich auf Wurf, 
eine reproduktive Wurftätigkeit, bei welcher ein be-
stimmtes Seiendes in die Welt geworfen wird. Das 
in die Welt kommende Seiende ist bei diesem Wurf-
prozess passiv: Es geschieht etwas mit ihm, ohne 
dass es auf das Geschehen einwirken könnte, es ist 
dem Ganzen hilflos ausgeliefert und es hat keine 
Macht über seine Geworfenheit. Vielmehr ist es ein 
Zeichen des Entzugs irgendwelcher Einflussnahme, 
dass es bei seinem Geworfenwerden keinerlei An-
sprüche an seine Geworfenheit stellen kann, denn 
seine Geworfenheit geschieht ungefragt. Beim Ge-
worfenwerden kommt der Zufall und die mensch-
liche Vielfalt zum Tragen, um Familien, Schichten, 
Gesellschaften oder ob es sich um die Konstitution 
des eigenen Körpers und Geistes handelt. Der eine 
wird in ein Ghetto, der andere in eine schizophre-
nogene Familie, der dritte in eine wohlhabende, 
wohlmeinende und un-terstützende soziale Struktur 
hineingeworfen. Die einen sind schon von Geburt 
an Unterernährung und Wahnsinn ausgesetzt, die 
anderen sind vom Wohlstand umgeben. 

Das zufällige Geworfenwerden setzt den Menschen, 
es ist „die blindeste Beliebigkeit“ (Nietzsche 1994, 
Bd. I, S. 860). Es fällt dem Menschen zu und es fällt 
auf ihn (ebd., Bd. X, S. 603). Viele Menschen leiden 
an dem „dunklen und unauflöslichen Reste des Ge-
wesenen“ (ebd. Bd. VII, S. 725). Zweifelsohne ist die 
menschliche Geworfenheit ungerecht. Nicht wenige 
Menschen kritisieren den Begriff Geworfenheit oder 

Geworfenheit und 
das Sich-Selbst-Entwerfen
Am Beispiel von Psychiatrie-
erfahrungen
Gert Hellerich; Daniel White

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61


62 Soziale Arbeit 2.2011

Geworfenwerden, denn für sie ist er zu unchristlich 
und zu animalistisch. Bei Tieren spricht man vom 
Wurf, doch dieser Begriff sei, so die Kritiker, vollstän-
dig ungeeignet für die menschliche Fortpflanzung. 
In einer christlichen Kultur gehen die Menschen 
davon aus, dass Gott die Menschen geschaffen hat 
und dass jeder einzelne das Werk Gottes ist. Aber 
auch das säkulare Denken verbietet uns, von Wurf 
zu sprechen, planen doch die meisten Paare ihr Kind 
oder ihre Kinder. Doch sowohl dieses säkulare als 
auch das christliche Denken verkennen, dass diese 
benevolenten Vorgaben keinen Unterschied im Be-
wusstsein des In-die-Welt-Kommenden ausmachen, 
denn er ist und bleibt trotz bester göttlicher und 
elterlicher Absichten von seinem Standpunkt aus 
ein Geworfener. Sicherlich unterscheidet sich die 
postnatale menschliche Phase gravierend von derje-
nigen eines Tieres, denn die soziokulturellen Gege-
benheiten sind andere. Doch das ist das Postsitua-
tive und nicht das Geworfenwerden als solches.

Bei den Psychiatrieerfahrenen kommt neben dem 
ersten Geworfenwerden noch ein weiterer Wurf 
hinzu. Seit dem Beginn des Zeitalters der Moderne 
wurden sie aufgrund ihres Andersseins in Anstal-
ten geworfen, wo sie oft Jahrzehnte ihres Lebens 
verbrachten. Waren es ihre Gene, die sie geistes-
krank machten, wie die Mediziner behaupten, dann 
waren es der geworfenene Körper und der Geist 
selbst, der den sekundären Wurf verursachte, oder 
waren es die psychosozialen Bedingungen – wie die 
Soziologen und Sozialpsychologen meinen – dann 
ist wiederum das in eine gegebene materielle und 
soziale Welt Hineingeworfenwerden das bestim-
mende Element. Auch hier ist ganz klar, dass man 
mit Fingern auf die Ungerechtigkeit zeigen kann, 
denn andere haben nicht die genetische Kons-
titution und nicht die den Wahnsinn fördernden 
Bedingungen und können ihr Leben ohne diese 
Eingrenzungen leben. 

Die Wurfungerechtigkeiten empfindenden Geworfe-
nen sind empört über ihr Schicksal. Möglicherweise 
könnte die auf den ungerechten Wurf erfolgende 
Wut ein Ansporn zum Handeln werden, dann näm-
lich, wenn die Geworfenheit, wie die Poststruktura-
listen es bezeichnen würden, als Zeichen verstan-
den wird und ihr Geworfenwerden von ihnen in 
eine „Signifikation“ verwandelt wird. Diese Signifi-
kation könnte eventuell für den wütenden Geworfe-
nen zu einer Gegenerzählung, zu einer „différance“ 
werden, die dem Herkömmlichen widerspricht und 
etwas Neues eröffnet – einem Gegenwurf im Sinne 
eines Wurfes gegen den Wurf. In Bezug auf den 
Wahnsinn könnte das beispielsweise heißen, dass 

er nicht länger als eine zu behandelnde Krankheit, 
als ein großes Defizit einer Geworfenheit, sondern 
als ein großes Potenzial und eine zu würdigende 
Ressource wahrgenommen wird. In jeder geworfe-
nen Existenz steckt ein Fragezeichen, ein „Vielleicht,” 
wie Nietzsche (1994, Bd. V, S. 16) dies einmal formu-
lierte. Vielleicht steckt in vielen Wahnsinnigen eine 
außerordentliche Dynamik, Kraft, Macht, Energie, 
die zusammen mit ihrer Ideenvielfalt auf eine neue 
Kultur hinwirken könnte, ganz im Sinne von Heideg-
ger, der „dunamis“ und „idein“ bei den Griechen als 
Grundbestandteile einer neuen Kultur sah (Heideg-
ger 2003c, Bd. 19). Doch die meisten geworfenen 
Menschen haben nicht die neuen Gestaltungsmög-
lichkeiten vor Augen, sondern jammern eher über 
ihr Geworfenwerden.

Jammern als Reaktion auf das 
ungerechte Geworfenwerden
Jammern ist eine nicht selten wahrzunehmende 
Stimmung und Reaktion auf unerfreuliche oder 
miserable Geworfenheiten. „Ich hätte mir einen bes-
seren Ausgangspunkt gewünscht“ oder „es hätte 
besser sein können“ sind oft die Worte Benachtei-
ligter. Schopenhauer (1974) ist für seine pessimisti-
sche Sicht des Weltenlaufs bekannt. Er jammert über 
den geworfenen Zustand des Menschen. Die Welt, 
in der wir leben, ist ein Jammertal. Für ihn kommt 
der Mensch fehlerhaft konstruiert in die Welt und 
diese defizitäre Konstruktion führt zusammen mit 
den trostlosen Bedingungen der sozialen Welt zum 
menschlichen Leiden. Er könnte soviel besser in die 
Welt geworfen werden als dies der Fall ist und es 
könnte soviel bessere Umweltbedingungen geben 
als die gegenwärtig Vorgefundenen. Die meisten 
Menschen würden ihm zustimmen. Er schreibt: „Das 
Leben, mit seinen stündlichen, täglichen, wöchent-
lichen und jährlichen, kleinen, größern und großen 
Widerwärtigkeiten, mit seinen getäuschten Hoff-
nungen und seinen alle Berechnung vereitelnden 
Unfällen, trägt so deutlich das Gepräge von etwas, 
das uns verleidet werden soll, dass es schwer zu 
begreifen ist, wie man dies hat verkennen können 
und sich überreden lassen, es sei da, um dankbar 
genossen zu werden, und der Mensch, um glücklich 
zu seyn“ (Schopenhauer 1974, Bd. 2, Kap. 46).

Wenn die nach Schopenhauer selbst unglücklichen 
und jammernden Menschen einen Blick auf die 
Psychiatriepatienten und -patientinnen, aber auch 
auf Krüppel werfen, dann bringen sie ihr Mitleid 
ihnen gegenüber in der Weise zum Ausdruck, dass 
sie die Worte „die Ärmsten“ äußern, denn diese 
Irren scheinen noch mehr zu leiden als sie selbst, 
und einige Menschen haben volles Verständnis für 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61


63 Soziale Arbeit 2.2011

deren Jammern. In der Geschichte der stationären 
Psychiatrie ist dieses Jammern der in Anstalten un-
tergebrachten Psychiatrieerfahrenen immer wieder 
zu hören gewesen. Sie leiden an ihrer primären und 
sekundären Geworfenheit und insbesondere daran, 
dass es für sie keinen Ausweg zu geben scheint. Sie 
jammern über ihr Schicksal, das keine Veränderung 
zuzulassen scheint. Kraepelin beschreibt in seinem 
psychiatrischen Lehrbuch den ängstlichen Psychi-
atrieerfahrenen wie folgt: „Er wandert ruhelos, an 
den Nägeln kauend, das Gesicht zerzuphend oder 
die Hände ringend, unter lautem Jammern auf und 
ab“ (Kraepelin 2009, S. 229). Die Reformpsychiatrie 
hat zwar die Anstaltszeiten drastisch reduziert, An-
stalten in Kliniken umgewandelt sowie disziplinäre 
und professionelle Ergänzungen vorgenommen, 
doch der Kranke bleibt ein Kranker, ein fragwürdig 
geworfener Mensch und auf jeden Fall anders als 
die sonstigen in die Welt Geworfenen. Bei ihm soll 
es sich den psychosozialen Experten und Exper-
tinnen zufolge um weit mehr Defizite als bei den 
meisten Mitmenschen handeln. 

Auch in der gemeindenahen psychosozialen Ver
sorgung wird der Psychiatrieerfahrene weiterhin 
als unruhig Getriebener und monoton Jammernder 
gesehen, der ängstlich wirkt und dessen Denkinhal-

te einförmig sind (Peters 2007, S. 123). Sollte diese 
Krankheit Teil der genetischen Geworfenheit sein, 
dann wird er von jeglicher Verantwortung freige-
sprochen, denn er kann nichts dafür, dass er so ge-
worfen wurde. Aber auch bei der Rückführung auf 
weltliche Gegebenheiten, wie die Familie, wird er in 
eine Opferrolle als ein geworfenes Opfer hineinge-
drängt. Das Jammern findet mit der Transformation 
der Anstalten in Kliniken und mit dem Wandel hin 
zur gemeindenahen psychosozialen Versorgung kein 
Ende, denn psychisch Kranke sind und bleiben Men-
schen zweiter Klasse, sei es, dass sie keinen Job auf 
dem ersten Arbeitsmarkt bekommen, sei es, dass 
sie in einen Kreislauf der kontinuierlichen Krankheit 
und der damit in Verbindung stehenden klinischen 
Behandlung hineingezogen oder diskriminiert und 
von ihren Mitmenschen ausgeschlossen werden. 
Ihre primäre und sekundäre Geworfenheit trägt 
nicht selten dazu bei, dass sich im Bewusstsein der 
Psychiatrieerfahrenen eine Schicksalshaftigkeit breit 
macht, die eher nihilistisch angelegt ist. Hoffnung 
kommt kaum auf und wie sollte sie auch aufkom-
men; sie warten auf Veränderungen von außen, wie 
Wladimir und Estragon bei Becket auf Godot war-
ten, und es passiert nichts. Was bleibt, sind Träume 
einer besseren Welt, vielleicht doch als ein verküm-
mertes Zeichen der Hoffnung?

Wir bringen Licht ins Dunkel.

Zum Beispiel beim Fundraising. Das 
neue BFS-Net.Tool XXL für das Internet-
Fundraising. Mehr brauchen Sie nicht.
Für BFS-Kunden kostenlos.

Sprechen Sie mit uns. Wir haben die Lösung.

Die Bank für Wesentliches.

Berlin · Brüssel · Dresden · Erfurt · Essen · Hamburg  
Hannover · Karlsruhe · Köln · Leipzig · Magdeburg 
Mainz · München · Nürnberg · Rostock · Stuttgart

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61


64 Soziale Arbeit 2.2011

Das Leiden in der Welt kann für Schopenhauer 
ethisch durch das Gefühl des Mitleids angegangen 
werden, das zu einer Tugend stilisiert wird. Doch 
trotz des Mitleids bleibt die das Leiden verursa-
chende Geworfenheit bestehen, denn diese Art der 
Ethik transformiert nicht die gegebenen Umstände. 
Mitleid ist zu wenig, denn es mildert nicht die als 
unabänderlich konstruierten Geworfenheiten, wie 
Adorno und Horkheimer deutlich machen (Ador-
no; Horkheimer 1969, S. 110). „In der Verachtung 
fürs Mitleid stimmt die reine praktische Vernunft 
mit dem Werdet hart des Antipoden Nietzsche zu-
sammen: ‚Selbst dies Gefühl des Mitleids und der 
weichherzigen Theilnehmung, wenn es vor der Über-
legung, was Pflicht sei, vorhergeht und Bestimmungs-
grund wird, ist wohldenkenden Personen selbst 
lästig, bringt ihre überlegte Maximen in Verwirrung 
und bewirkt den Wunsch, ihrer entledigt und allein 
der gesetzgebenden Vernunft unterworfen zu sein‘“ 
(Adorno 1973, Bd. 6, S. 257-258). Nichtsdestotrotz 
könnte das Mitleid, der Frankfurter Schule zufolge, 
mehr sein als nur eine Anerkennung des Gege-
benen, dann nämlich, „wenn diese Einsicht nicht 
für ein Mehr an Mitleid, sondern für das negative 
Aufscheinen einer Gesellschaft, in der kein Mitleid 
notwendig wäre, fruchtbar gemacht wird“. Dann 
könnte es in der Tat „mehr sein als Sicherung des 
Bestehenden“ (Adorno; Horkheimer 1969, S. 124 f.).

Adornos Imperativ will auf die gesellschaftlichen 
Zustände einwirken, damit es Mitleid gar nicht mehr 
geben muss. Er legt dem Denken und Handeln des 
Menschen einen somatischen Impuls zugrunde, der 
mit „dem Gefühl der Solidarität mit den quälba-
ren Körpern“ konnotiert wird (Adorno 1973, Bd. 6, 
S. 279). Dieser Impuls ist das Moment des Hinzu-
tretenden am Sittlichen: „Das Hinzutretende ist 
Impuls, Rudiment einer Phase, in der der Dualismus 
des Extra- und Intramentalen noch nicht durchaus 
verfestigt war, weder willentlich zu überbrücken 
noch ein ontologisch Letztes“ (ebd., S. 227-228). 
Wie ein Blitz erfährt der Mensch das Hinzutretende: 
„Zwischen den Polen eines längst Gewesenen, fast 
unkenntlich Gewordenen und dessen, was einmal 
sein könnte, blitzt es auf“ (ebd., S. 228). Diese 
Erleuchtung ist die andere Seite der Geworfenheit.

Die andere Seite der Geworfenheit: 
Das Sich-Entwerfen
Heidegger (1986) macht in seiner Darstellung des 
geworfenen Daseins klar, dass es ist (die Geworfen-
heit des Daseins in sein Da) und dass es zu sein hat 
(Seinkönnen). Neben der Geworfenheit als Faktizi-
tät geht es also um das eigene Seinkönnen, um die 
Existenzialität des Menschen. Hier spielt das Exis-

tenzial der Zeit eine bedeutende Rolle. Der auf das 
Seinkönnen ausgerichtete Mensch sieht die Gewor-
fenheit als ein Sprungbrett in die Zukunft hinein. 
Er tritt aus seinem Bewusstsein der eingegrenzten 
und passivierenden Geworfenheit heraus und öffnet 
sich dem Zukünftigen und seinen Möglichkeiten. 
Er hinterfragt seine eigene Vorstellung des ewig 
Gleichen und die Routinisierung des Alltags des 
„Und-so-Weiter“ und will etwas anderes. Dieses 
Zukunftsbewusstsein könnte ihn aus dem Jammer-
tal befreien. Dieses Seinkönnen würde es ihm er-
möglichen, nicht nur das zu sehen, was ist, also die 
Geworfenheit, sondern auch das, was sein könnte, 
wenn er sich darauf einlässt. Zur Geisteshaltung 
des Sich-Entwerfens gehört nach Nietzsche (1994, 
Bd. XII, S. 439) der Kampf mit dem Gewesenen, 
Vergangenen und Zufälligen. Es ist die Sorge um 
sich (siehe Heidegger 1986 und Foucault 1986), die 
ihn dazu bringt, auf Veränderungen seiner selbst 
hinzuwirken. Es sind aber auch der Wille (Nietzsche 
1994) und der Entschluss, sein Leben zu ändern, 
nämlich aus der Ohnmacht herauszutreten und 
Macht über sich selbst auszuüben (Foucault 1986). 
Nietzsche schreibt: „Und wahrlich, mancher Zufall 
kam herrisch zu mir: aber herrischer noch sprach zu 
ihm mein Wille“ (Nietzsche 1994, Bd. IV, S. 211).

In Gesprächen mit Psychiatrieerfahrenen, deren 
Klinikaufenthalt schon längere Zeit zurücklag, wur-
de deutlich, dass sie einen Bruch in ihrem Leben 
herbeigeführt hatten und nicht länger jammern, 
sondern handeln wollten. Die Sorge um sich und 
die Macht über sich selbst wurden zentral in ihrem 
Suchen nach eigenen Möglichkeiten. Individuelle 
und soziale beziehungsweise gegenseitige Selbst-
hilfe wurden signifikante Größen in ihrem Leben. 
Der Blick richtete sich nicht länger auf die Geworfen-
heit der Defizite, Schwächen, Unzulänglichkeiten 
oder Krankheiten, sondern auf ihre Fähigkeiten 
und Potenziale, die von Individuum zu Individu-
um verschieden waren. Einige besaßen verkannte 
Talente und sie entdeckten ihre künstlerischen und 
literarischen Fähigkeiten, andere wiederum hatten 
nur beschränkte Wurfmöglichkeiten (mühsam er
arbeitete Kompetenzen zur Alltagsbewältigung), 
doch sie nahmen diese wahr. Sie hatten sich dazu 
durchgerungen, eine neue Seinsart zu wählen. Nach 
dem Ereignis der ersten und zweiten Geworfenheit 
ereignete sich nun die Umkehr, der Gewinn seiner 
selbst in der verlustreichen Geschichte der Psychia-
trisierung. 

Heidegger schreibt: „Dieser Wurf ist ein geworfener 
im Schwung der Ereignung. Dies sagt: das Sein trifft 
den Menschen und rückt ihn in die Verwandlung, in 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61


65 Soziale Arbeit 2.2011

die erste Gewinnung, in dem langen Verlust seines 
Wesens“ (Heidegger 2003a, S. 452). Während Unter-
werfung mit dem Wurf anderer konform geht, ist die 
neu gewonnene, entklinifizierende, entunterwerfen-
de, sich selbst gewinnende Haltung eine Art Gegen-
Wurf. Der Betreffende hat neue Ziele vor Augen, die 
ihn zum werfenden Subjekt in seiner Geworfenheit 
machen. Er erkennt seine eigenen Kräfte (Nietzsche 
1994, Bd. IX, S. 273). Das neue Sein, das Werden 
„schleppt das Gewesensein hinter sich her“ (ebd., 
Bd. III, S. 53). Der sich entwerfende, geworfene 
Psychiatrieerfahrene spricht von den Möglichkeiten 
seines Daseins. In welcher Stimmung er sich auch 
befinden mag, ob er hört, sich artikuliert, schreitet, 
gestikuliert, weint oder lächelt, er spricht. „In jedem 
Falle gehört die Sprache in die nächste Nachbar-
schaft des Menschenwesen“ (ebd.). 

Auch die Psychiatrieerfahrenen sind kommunikative 
Wesen, die in einen Kreislauf der Signifikation ein-
gebettet sind. Mithilfe der Sprache begeben sie sich 
aus ihrer Verschlossenheit heraus und können nach 
Bateson ökologische Darsteller und Spieler werden 
(Bateson 1985, S. 241-261). Während in Anstalten 
Sprachlosigkeit herrschte und, wie Dorothea Buck 
(2002) über ihren damaligen Aufenthalt in Bethel 
berichtete, Patientinnen und Patienten untereinan-
der Sprechverbot hatten und Gespräche zwischen 
Personal und Patienten unüblich waren, geht es hier 
im postpsychiatrischen Sinne um das Sprechen als 
eine Art des Sich-Freisprechens.

Der geworfene Entwurf im Alltagsleben
Für Martin Heidegger ist jeder Entwurf ein geworfe-
ner (Heidegger 2003a, S. 452). Ein Entwurf ist daher 
nie vollständig frei und unabhängig, sondern basiert 
immer auf der situativen Gewesenheit. Die Freiheit 
des eigenen Werfens oder des Sich-Entwerfens ist 
daher in bestimmter Weise begrenzt, das heißt die 
Menschen können nicht alles tun, was sie wollen, 
aber sie sind frei, ihrer Geworfenheit entsprechend 
tätig zu werden. Beim geworfenen-entwerfenden 
Menschen geht es darum, sich auf das eigenste 
Seinkönnen hin zu entwerfen. Er geht der Frage 
nach, was er sein kann und sein sollte, statt auf das 
Vergangene, Gewesene fixiert zu sein. Anstatt in der 
Befindlichkeit des Jammerns bei der Frage zu ver-
harren, warum alles so ist, wie es ist, beziehungs-
weise das Geworfene nicht anders ist, so wie man 
es gern haben möchte, stellt er sich die Frage nach 
dem Wohin und Wozu. Er sucht nach einem „Ent-
wurf einer neuen Art zu leben“ (Nietzsche 1994, Bd. 
IX, S. 519). Vor dem Entwerfen steht das Verwerfen. 
Es wird die alte Art zu leben verworfen und eine 
andere Lebensform entworfen und verwirklicht.

In unserer Alltagswelt gibt es immer wieder Mög
lichkeiten, sich neu zu schaffen, denn „wir enthalten 
den Entwurf zu vielen Personen in uns: der Dichter 
verräth sich in seinen Gestalten. Die Umstände 
bringen Eine Gestalt an uns heraus: wechseln die 
Umstände sehr, so sieht man an sich auch zwei, drei 
Gestalten. – Von jedem Augenblick unseres Lebens 
aus giebt es noch viele Möglichkeiten: der Zufall 
spielt immer mit!“ (Nietzsche 1994, Bd. XI, S. 45). 

Nicht nur der Mensch, sondern auch andere, nicht 
menschliche Gattungen schaffen sich selbst, indem 
sie ihre geworfenen Möglichkeiten realisieren. In der 
biotischen kulturellen Evolution war nach Bateson 
„die Grasnarbe“ „die evolutionäre Antwort der Ve-
getation auf die Entwicklung des Pferdes“ (Bateson 
1985, S. 215). In der Erzeugung unseres eigenen 
Selbst nehmen wir teil an der vielfältigen biotisch 
kulturellen Entwicklung.

Um sich selbst zu erzeugen oder um diese neuen 
Entwürfe realisieren zu können, muss der betref-
fende Mensch versuchen, seine Welt, in die er ge-
worfen wurde, zu verstehen und zu interpretieren, 
Sinn in ihr zu finden und sie zu schaffen. Dabei ist 
der Sinn „das durch Vorhabe, Vorsicht und Vorgriff 
strukturierte Woraufhin des Entwurfs“ (Heidegger 
1986, S. 151). Genau diese im Entwerfen erzielte 
Sinnhaftigkeit ist bei vielen Psychiatrieerfahre-
nen verloren gegangen. Statt auf das Woraufhin 
des Entwurfs zu blicken, zirkulieren und bleiben 
deren Gedanken sehr häufig in dem Warum der 
Geworfenheit gefangen. Sie lamentieren über die 
ungerechte Gewesenheit, über den Lastcharakter 
ihres Daseins, statt sich auf ein neues Seinkönnen 
auszurichten. Ihr Wille zum Wachsen und Gestalten 
muss, so Nietzsche (1994, Bd. XII, S. 229), immer 
wieder betont und gestärkt werden. Nietzsche 
schreibt: „Der Säule gleich sollst du in die Höhe 
wachsen, zarter und schlanker, aber innerlich härter 
und mit angehaltnem Athem: also strebt die Säule 
aufwärts“ (ebd., X, S. 415). Der Wille zum Wachsen 
baut auf einem Wandel im Alltagsbewusstsein des 
Menschen auf, wobei der Blick des Menschen vom 
Zu-fall weg hin zum Ein-fall gerichtet wird. Mithilfe 
des Einfalls fällt neues Sein (Licht) in die trostlose 
Welt der Psychiatrieerfahrenen ein. Heidegger spricht 
von der Lichtung des Da, also der Lichtung des Ge-
worfenseins (Heidegger 2003b, S. 455). 

Unterstützung durch die Professionellen
Zum geworfenen Entwurf oder zu bereits existie-
renden Entwürfen der Psychiatrieerfahrenen sollen 
unter den vielen möglichen Differenzierungen der 
Psychiatrieerfahrungen zwei idealtypische Geistes-

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61


66 Soziale Arbeit 2.2011

haltungen herausgestellt sowie betrachtet werden, 
welche Unterstützungsmöglichkeiten es bei den 
individuellen Mustern Psychiatrieerfahrener für 
Professionelle geben könnte. Die eine mehr oder 
weniger idealtypische Positionierung Psychiatrieer-
fahrener wäre die, bei der diese noch fern jeglicher 
eigener Entwürfe sind. Sie tun ständig das, was 
ihnen verordnet wird. Wir nennen sie die „Konser-
vativen“ (ohne jegliche politische Implikationen). 
Am anderen Pol wären diejenigen, die sich entwer-
fen wollen oder bereits Entwürfe realisiert haben. 
Wir nennen sie die „Fortgeschrittenen“. Wie oben 
erwähnt, sind das idealtypische Festschreibungen, 
die in der Praxis weitaus verschwommener sind. 
Im ersten Fall könnten wir uns vorstellen, dass der 
Professionelle nach Heidegger eine Art „Lichtungs-
quelle“ ist, der Licht in das dunkle Geschehen des 
Alltagslebens Psychiatrieerfahrener bringt oder der 
nach Adorno dafür Sorge trägt, den Blitz des Hinzu-
tretenden beim Psychiatrieerfahrenen hervorzubrin-
gen. Im anderen Falle könnte der Professionelle die 
bereits bestehenden Lichtungen erweitern.

Bei den „Konservativen“ ginge es darum, dass der 
Professionelle verkrustete Strukturen aufzubrechen 
versucht, ohne dabei regulierend einzugreifen, um 
so den Psychiatrieerfahrenen aus der derben Gewe-
senheit in das mögliche zukünftige Werden zu brin-
gen. Wichtig wäre dabei, dem Psychiatrieerfahrenen 
klarzumachen, dass er all das Gewesene (die Psychi-
atrisierungsmaßnahmen der Vergangenheit und die 
Fremdwürfe) in Klammern setzen und dass er sich 
insbesondere auch von der ihm auferlegten Krank-
heit nicht sein Leben diktieren lassen sollte, denn 
jeder Mensch hat eine eigene Wurffähigkeit, hat die 
Möglichkeit, sich selbst zu entwerfen. Die Begriff-
lichkeit Krankheit reduziert den Menschen auf seine 
Schwächen und Defizite. So sollte der Professionelle 
dem Psychiatrieerfahrenen immer wieder eröffnen, 
dass er gesunde Elemente in sich trägt und somit in 
der Lage ist, etwas hervorzubringen, was ihn stolz 
macht und was ihm zeigt, dass seine Geworfenheit 
nicht nur negativ bestimmt ist. 

Antonowsky (1997) gibt mit seiner salutogenetischen 
Forschung ein gutes Beispiel für die spätmoderne 
Trendwende vom Blick auf Defizite, Schwächen, 
Störungen und Krankheiten hin auf das Gesunde 
im Menschen, auf seine Ressourcen und Potenziale. 
Um sich neu zu konstituieren und sich entwerfen 
zu können, muss der in seiner Geworfenheit einge-
grenzte Mensch sich selbst und sein Seinkönnen 
erkennen. Der Professionelle könnte hier eine wirk-
same Quelle des Lichts sein, das in die trübselige 
Welt des Psychiatrieerfahrenen leuchtet und sein 

Bewusstsein erhellt. „Aufklärung“ bedeutet, folgt 
man dem Englischen „Enlightenment“, eigentlich 
nichts anderes, als Licht ins Dunkle zu bringen be-
ziehungsweise den Menschen zu erleuchten. Der 
Professionelle erzeugt eine lichtende Möglichkeit, 
so dass der Psychiatrieerfahrene alte, irrational er-
scheinende Ziele infrage stellt und sich neuen Zielen 
öffnet. Der Prozess der „Aufklärung“ kann als die 
zweifache Öffnung des Psychiatrieerfahrenen gese-
hen werden, nämlich dass er einerseits zum Hören 
und andererseits zum Sprechen gebracht wird (sie-
he Adorno 1973, Bd. 3, S. 96 f.). Dieser Doppelsinn 
sollte nie verloren gehen, sonst droht der Rückfall 
in verfestigtes Verhalten.

Die „fortgeschrittenen“ Psychiatrieerfahrenen ste-
hen zum Teil bereits in einer kritischen Distanz zu 
ihrer Vergangenheit. Sie wollen nicht länger als 
Kranke wahrgenommen werden und tun alles Mög-
liche, sich davon loszulösen. Licht ist bereits in ihr 
Bewusstsein eingedrungen, das heißt die Lichtung 
des Da ist bereits erfolgt – es hat bereits bei ihnen 
geblitzt – und sie bewegen sich vom Zufälligen hin 
zum Möglichen. Sie verfolgen Ziele in ihrem Alltags-
leben. Sie wollen mehr als ihre Gewesenheit. Einer 
der Autoren lernte solch „fortgeschrittene“ Psychia-
trieerfahrene in der psychosozialen Selbsthilfegrup-
pe „Nachtschwärmer“ kennen, die darauf hinwirk-
ten, sich durch Zeichnen, Malen, Töpfern, Philoso-
phieren und andere Tätigkeiten selbst zu entwerfen, 
statt Geworfene zu bleiben (Hellerich 2003). Bei 
Weglaufhäusern, bei der offenen Herberge in Stutt-
gart, beim Verein für alle Fälle in Berlin wie auch im 
Forschungsprojekt „Psychoseerfahrene erforschen 
sich selbst“ gibt es Psychiatrieerfahrene, die sich 
von ihrer Geworfenheit auf sich selbst und auf ihre 
Seinsmöglichkeiten hin entwerfen wollen. 

Dorothea Buck ist unter vielen anderen ein glänzen-
des Beispiel dafür. Sie wurde auf Grund der Diagnose 
„Schizophrenie“ in die Anstalt Bethel eingeliefert, 
wurde unter der NS-Herrschaft wegen sogenannter 
erblicher Minderwertigkeit zwangssterilisiert und ist 
nunmehr als Autorin und Bildhauerin zu einer der 
bekanntesten Sprecherinnen der kritischen Psychia-
triebewegung geworden. Ihr Buch „Lasst euch nicht 
entmutigen“ (Buck 2002) ist ein Appell an alle Gewor-
fenen in der Psychiatrie, sich selbst zu entwerfen 
und dadurch wieder Sinn in ihrem Leben zu finden. 
Hier hat der Professionelle leichtes Spiel, mit den 
Betroffenen zusammen etwas aufzubauen. Seine 
Aufgabe wäre hier, gemeinsam mit ihnen noch mehr 
Licht in ihr Bewusstsein zu bringen, noch mehr Erhel-
lungen zu erzeugen, was wiederum hieße, dass Psy-
chiatrieerfahrenen mehr Möglichkeiten sehen und 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61


67 Soziale Arbeit 2.2011

somit weitere Entwürfe realisieren. Von Krankheit 
ist hier schon gar nicht mehr die Rede, sondern nur 
noch vom Seinkönnen.

Fazit
Wir sind in diesem Beitrag auf den geworfenen 
Entwurf des Menschen eingegangen und haben 
darauf hingewiesen, dass viele Menschen in ihrem 
Geworfensein verharren und in eine Befindlichkeit 
des Lamentierens hineingeraten können. Es ist eine 
wesentliche Aufgabe der umgebenden Personen, 
diese Menschen vom fixierten Blick auf ihre Gewor-
fenheit zu befreien und sie auf den Weg geworfener 
Entwürfe zu bringen. In der psychosozialen Versor
gung treffen wir viele Psychiatrieerfahrene an, die 
in ihrer Geworfenheit eingeschlossen bleiben und 
sich nicht auf den Weg zu neuen Morgenröten ma-
chen können. Zwar muss jeder Entwurf vom Betrof-
fenen selbst kommen, doch kann der Professionelle 
zur Lichtung des „Da“ (zum Aufblitzen) des Psychia-
trieerfahrenen ohne Fremdregulierung beisteuern, 
und wo Lichtungen bereits vorhanden sind, kann er 
als „Lichtungsmultiplikator“ wirken. Die Absicht des 
Professionellen muss es sein, den Psychiatrieerfah-
renen als Helfer zu ermutigen, den Kampf mit seiner 
Geworfenheit aufzunehmen, zusammen mit ihm 
Ziele in seinem Leben zu formulieren und ihm zu 
helfen, eine neue Art zu leben zu verwirklichen.

Literatur
Adorno, T.W., Horkheimer, M.: Dialektik der Aufklärung. 
Frankfurt am Main 1969
Adorno, T.W.: Negative Dialektik. In: Gesammelte Schriften. 
Frankfurt am Main 1973
Antonowsky, A.: Salutogenese. In: Franke, A. (Hrsg.): Zur Ent
mystifizierung der Gesundheit. Tübingen 1997
Bateson, G.: Ökologie des Geistes. Frankfurt am Main 1985
Buck, D.: Lasst euch nicht entmutigen. Norderstedt 2002
Foucault, M.: Die Sorge um sich. Frankfurt am Main 1986
Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen 1986
Heidegger, M.: Unveröffentlichte Abhandlungen, Vorträge – 
Gedachtes. In: Gesamtausgabe, Band 65. Frankfurt am Main 
2003a
Heidegger, M.: Unterwegs zu Sprache. In: Gesamtausgabe, 
Band 12. Frankfurt am Main 2003b
Heidegger, M.: Platon: Sophistes. In: Gesamtausgabe, Band 
19. Frankfurt am Main 2003c
Hellerich, G.: Selbsthilfe Psychiatrieerfahrener: Potenziale 
und Ressourcen. Bonn 2003
Kraepelin, E.: Psychiatrie: ein Lehrbuch für Studi[e]rende und 
Aerzte. Oxford 2009
Nietzsche, F.: Werke: Kritische Studienausgabe (KSA). Heraus-
gegeben von G. Colli und M. Montinari. Elektronische Ausgabe. 
Berlin 1994
Peters, U.H. (Hrsg.): Lexikon Psychiatrie, Psychotherapie, 
Medizinische Psychologie. Heidelberg 2007
Schopenhauer, A.: Die Welt als Wille und Vorstellung. 
Darmstadt 1974

 Allgemeines
Europäische Kommission will 2012 zum Europäischen 
Jahr für aktives Altern erklären. Behörden, Sozialpart-
ner und andere gesellschaftliche Organisationen sollen 
ihre Bemühungen, aktives Altern zu fördern, im nächsten 
Jahr verstärken. Die Initiative soll darauf hinwirken, die 
Beschäftigungsmöglichkeiten und Arbeitsbedingungen 
älterer Menschen zu verbessern, und ihnen eine aktivere 
Teilnahme am gesellschaftlichen Leben ermöglichen. Da-
rüber hinaus soll die Gesundheitsförderung von Senioren 
und Seniorinnen im Blickpunkt stehen. Weitere Informa-
tionen sind im Internet unter der URL http://ec.europa.eu 
erhältlich. Quelle: Gesundheit und Gesellschaft 12/2010 

Menschenrechte für Frauen ohne gesicherten 
Aufenthaltsstatus. Mehr als 190 Millionen Menschen 
lebten nach Schätzung der Vereinten Nationen im Jahr 
2005 außerhalb ihres Herkunftslandes. Anlässlich des 
internationalen Tages der Migranten hat der Internatio-
nale Frauenverband IN VIA eine Erklärung herausgegeben, 
um auf die weltweite Diskriminierung von Frauen ohne 
gesicherten Aufenthaltsstatus aufmerksam zu machen. 
Hierin wird die Einhaltung der Menschenrechte unter 
dem Motto „Der Respekt für die Menschenwürde kennt 
keine Grenze“ angemahnt. Bereits im November 2009 
waren Mitgliedsverbände aus 20 Nationen in Bolivien 
zusammengekommen, um die Lebensbedingungen von 
Migrantinnen zu analysieren. Besonders Migrantinnen 
ohne gesicherten Aufenthaltsstatus sind zunehmend 
Opfer von Menschenrechtsverletzungen, Diskriminierung 
und Fremdenfeindlichkeit. IN VIA kritisiert, dass die bereits 
vor zehn Jahren verabschiedete internationale Konvention 
zum Schutz der Rechte von Wander- und Gastarbeitern 
nicht eingehalten werde. So würden viele Frauen an ihrem 
Arbeitsplatz ausgebeutet und für ihre Arbeit gar nicht 
oder nicht ausreichend entlohnt. Darüber hinaus würden 
sie am Arbeitplatz oft Opfer von sexuellem Missbrauch, 
von Menschenhandel und Zwangsprostitution. Es wird 
gefordert, in internationaler Zusammenarbeit auf gesetz-
licher Ebene und in der tatsächlichen Umsetzung geeig-
nete Sanktionsmaßnahmen gegen Menschenhändler zu 
ergreifen. Auch Personen, die illegale Dienstleistungen 
von Migrantinnen verlangen, müssten entsprechend be-
straft werden. Quelle: Pressemitteilung von IN Via vom 
17.12.2010

Projektstudie: Demografischer Wandel – Kommunale 
Erfahrungen und Handlungsansätze. Unter diesem 
Titel hat das Deutsche Institut für Urbanistik eine gemein-
sam mit der Fachkommission Stadtentwicklungsplanung 
des Deutschen Städtetages erarbeitete Studie veröffent-
licht. Das Ziel war es, Handlungsansätze in den Städten 
zu ermitteln sowie Schlussfolgerungen und Empfehlun-
gen für den künftigen Umgang mit den verschiedenen 
Facetten des demographischen Wandels zu erarbeiten. Die 

Rundschau

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-2-61

