Wdrzburger Vortrage
zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie

und Rechtssoziologie

33

V

Henning Ottmann

Platon, Aristoteles und
die neoklassische
politische Philosophie
der Gegenwart

Herausgeber: Horst Dreier - Dietmar Willoweit

Nomos Verlag

https://dol.org/10.5771/9783748902454 - am 17.



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ttps://dol.org/10.5771/9783748902454 -

m 17.01.2026, 12:56:56.



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Access

CE—


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Woirzburger Vortrage zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Herausgegeben von Horst Dreier
und Dietmar Willoweit

Begrundet von Hasso Hofmann, Ulrich Weber
und Edgar Michael Wenz t

Heft 33

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Henning Ottmann

Platon, Aristoteles und die
neoklassische politische
Philosophie der Gegenwart

Nomos

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vortrag gehalten am 13. Januar 2005

Die Deutsche Bibliothek -CIP-Einheitsaufnahme

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet Uber http://dnb.ddb.de abrufbar.

ISBN 3-8329-1358-0

1. Auflage 2005

© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2005. Printed in Germany. Alle
Rechte, auch die des Nachdrucks von Ausziigen, der fotomechanischen
Wiedergabe und der Ubersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbe-

stédndigem Papier.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—


http://dnb.ddb.de
https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.ddb.de

Platon, Aristoteles und die neoklassische
politische Philosophie der Gegenwart

In der politischen Philosophie der Gegenwart lassen sich verschiedene
Stromungen, Schulen und Theorien unterscheiden. Da gibt es die
Vertragstheorien, die im 19. Jh. bereits totgesagt wurden, sich aber
seit Rawls eindrucksvoll erneuert haben.| Es gibt den Kritischen
Rationalismus, der auf Popper zuriickgeht.2 Man findet Schiiler der
Frankfurter Schule. Carl Schmitt hat eine enorme Renaissance
erlebt.4 Daneben begegnet schlieBBlich das, was man in den Lehrbii-
chern der Politikwissenschaft den ,normativen Ansatz oder die
,normative™ politische Philosophie nennt.5 Unter diesem nicht gerade

I J. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt aM. 1975 (= A Theory of
Justice, Cambridge 1971); R. Nozick, Anarchie, Staat, Utopia, Miinchen 1976 (=
Anarchy, State, and Utopia, New York 1974); J. M. Buchanan, Die Grenzen der
Freiheit, Tibingen 1984 (= The Limits of Liberty, Chicago 1975); P. Koller, Neue
Theorien des Sozialkontrakts, Berlin 1987.

2 Eine Ubersicht iiber Werk und Wirkung Poppers existiert meines Wissens nicht. Zu
den von Popper beeinfluiten Denkern und Personlichkeiten zdhlen Acham, Agazzi,
Albert, Bartley, Dahrendorf, Jarvie, Lakatos, Salamun, Spinner, Topitsch, Watkins
u.a. Der erste Politiker, der Popper rezipierte, war vermutlich Helmut Schmidt. G.
Liihrs/T. Sarrazin/F. Spreer/M. Tietsch (Hrsg.), Kritischer Rationalismus und Sozi-
aldemokratie, 2 Bde., Berlin 1975. Poppers Werke erscheinen seit neuerem als Ge-
sammelte Werke, 15 Bde., Tiibingen 2001 ff.

3 Die iltere Geschichte der Frankfurter Schule ist bestens erforscht, die neuere noch
nicht. M. Jay, Dialektische Phantasie, Frankfurt a. M. 1976 (= The Dialectical Ima-
gination, Boston 1973); R. Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, Miinchen 1986;
A. Honneth/A. Wellmer (Hrsg.), Die Frankfurter Schule und die Folgen, Berlin —
New York 1986.

4 Ein Ausschnitt aus der Wirkungsgeschichte Schmitts vor der Renaissance der 80er
und 90er Jahre bietet D. van Laak, Gesprdche in der Sicherheit des Schweigens.
Carl Schmitt in der politischen Geistesgeschichte der frithen Bundesrepublik, Ber-
lin 1993.

5 W. D. Narr/F. Naschold, Einfiihrung in die moderne politische Theorie. Bd. I:
Theoriebegriffe und Systemtheorie, Stuttgart 41976; K. Lenk, Politische Wissen-

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gliicklich gewdhlten Etikett versammelt man die Wiederbegriinder der
Politischen Wissenschaft nach dem Zweiten Weltkrieg: Hannah
Arendt, Dolf Stemberger, Eric Voegelin, Leo Strauss, die Freiburger
und die Miinchner Schule.6 Geistige Verwandtschaften dieser Denker
bestehen zu Joachim Ritter und seinen Schiilern? oder zu den Kom-
munitaristen in den USA.§

Ich méchte im Folgenden einige der Legenden zurechtriicken, die iiber
die sogenannte ,,normative” politische Philosophie in Umlauf sind.
Den Neo-Marxisten war sie zu konservativ, den Empiristen zu sehr an
Texten orientiert. Man machte dieser Philosophie die Vorwiirfe, die
man Klassiker-Konzepten oder Ideengeschichten zu machen pflegt: zu

schift. Ein Grundrif3, Stuttgart u.a. 1975; Ders./B. Franke, Theorie der Politik. Eine
Einfiihrung, Frankfurt a.M. - New York 1987; K. v. Beyme, Die Politischen Theo-
rien der Gegenwart. Eine Einfithrung, Miinchen-Ziirich 1972 ff.; D. Berg-
Schlosser/H. Maier/Th. Stammen, Einfiihrung in die Politikwissenschaft, Miinchen
41985; 1. Fetscher/H. Miinkler (Hrsg.), Politikwissenschaft. Ein Grundkurs, Reinbek
1985; E. Vollrath, Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen,
Wiirzburg 1987.

6 H. Arendt, Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen 1976 ff. (= The Human
Condition, Chicago 1958); D. Stemberger, Drei Wurzeln der Politik, Frankfurt a.M.
1978 (Schriften II, 1-2); E. Voegelin, Die Neue Wissenschaft der Politik. Eine Ein-
filhrung, Miinchen 2004 (= The New Science of Politics, Chicago 1952); L.
Strauss, Naturrecht und Geschichte, Stuttgart 1956 ff. (= Natural Right und History,
Chicago 1953); die Freiburger Schule: A. Bergstraesser, Politik in Wissenschaft
und Bildung, Freiburg 1961; D. Oberndorfer, Politik als praktische Wissenschaft,
in: Ders. (Hrsg.), Wissenschaftliche Politik, Freiburg 1962, 9-58; W. Hennis, Poli-
tik und praktische Philosophie, Stuttgart 1977. Politik war im Sinne der Freiburger
Schule nicht zu reduzieren auf den Streit der Interessen, nicht auf den Kampfum
Macht, nicht aufeine Lehre von Freund und Feind.

7  Zu dieser Schule gehoren: G. Bien, H. Liibbe, O. Marquard, R. K. Maurer, um nur
einige zu nennen. J. Ritter, Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und He-
gel, Frankfurt aM. 1969; Ders., Subjektivitit, Frankfurt a.M. 1974; A. Pazanin,
Geisteswissenschaften und praktische Philosophie in Joachim Ritters Werk, in:
Philosophisches Jahrbuch 99 (1992) 352 - 362.

8 M. Brumlik/H. Brunkhorst (Hrsg.), Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt
aM. 1993; A. Honneth (Hrsg.), Kommunitarismus, Frankfurt a.M. 1993; B. van
den Brink/W. Reijen (Hrsg.), Recht und Demokratie, Frankfurt a.M. 1995; W. Ree-
se-Schifer, Kommunitarismus, Frankfurt a.M. 32001.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abgehoben, zu geistesgeschichtlich, zu wenig interessiert an den
historischen und materiellen Bedingungen der Politik.

Nun geht es mir nicht darum, ein Klassiker-Konzept oder eine Form
von Ideengeschichte zu verteidigen. Ich selbst habe einen anderen
Ansatz. Ich spreche von ,,politischem Denken®.9 Dieses hat nicht nur
Verbindungen zur Philosophie oder zur Ideengeschichte, sondern auch
zum Recht, zur Geschichtswissenschaft, zur Theologie, ja sogar zu
gewissen Werken der Dichtung. Aufpolitisches Denken gibt es keinen
Monopolanspruch irgendeines Faches. Man muf} es nehmen, wo
immer man es findet. Und politisch denken kann jeder, gleichgiiltig ob
er Wissenschaftler oder Biirger ist.

Ich spreche im Folgenden nicht von ,,normativer” Politikwissenschaft.
Stattdessen fasse ich die erwdhnten Denker unter dem Begriff neo-
klassische politische Philosophie zusammen. Der Grund dafiir ist
folgender: Schon der Name ,normativ* ist irrefiihrend.l) Arendt,
Stemberger, Strauss u.a. erneuern aufje unterschiedliche Weise die
klassische Philosophie der Antike. Weder die klassischen Philosophen
der Antike noch die Neoklassiker lassen sich mit dem Begriff,,norma-
tiv* erfassen. Der Begriff ,,normativ ist in seiner heutigen Verwen-
dung geprégt durch das 19. Jahrhundert: durch Neukantianismus und
Positivismus.ll In ihm steckt die Entgegensetzung von Sein und

9 H. Ottmann, In eigener Sache: Politisches Denken. Oder: Warum der Begriff
,Politisches Denken* konkurrierenden Begriffen vorzuziehen ist, in: Politisches
Denken. Jahrbuch 1995/96, V. Gerhardt/H. Ottmann/M. P. Thompson/K. Graf Bal-
lestrem (Hrsg.), Stuttgart - Weimar 1996, 1-8.

10 Kiritische Bemerkungen zur Terminologie vor allem der Einfiihrungsliteratur in die
Politikwissenschaft schon bei P. J. Opitz, Spurensuche. Zum EinfluB} Eric Voege-
lins auf die Politische Wissenschaft in der Bundesrepublik Deutschland, in: Zeit-
schrift fir Politik 36 (1989) 235 ff. In der Einfiihrungsliteratur (siche FuBinote 5)
nahm man ein, zwei Zitate von Voegelin, um aus diesen eine ,,normative oder gar
,,normativ-ontologische* Theorie zu konstruieren. Der Terminus pflanzte sich an-
schlieend in einer Art Jungfrauengeburt fort, ohne dafl man tiberhaupt noch aufdie
Originaltexte der Antike oder die der Neoklassiker rekurrierte.

11 Der Begriff ,Norm“ (norma oder kanon) bedeutet urspriinglich ,,Winkelmaf3*,
,,Richtschnur® (fiir Bauwerke) oder ,,Regel”. Diese weite und neutrale Bedeutung
des Wortes verengt sich im 19. und 20. Jahrhundert, wenn der Begriffeine neukan-
tianische Priagung erhélt und ihm der Gegensatz von Normativitdt und Faktizitdt

17.01.2026, 12:56:56. Bz |


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sollen, und diese wird weder von den genannten Denkern noch von
ihren Vorbildern, den klassischen Philosophen der Antike vertreten.
Bei Platon etwa ist die Idee des Guten das ens realissimum, kein
bloBes Sollen. Aristoteles will ankniipfen an die schon bestehenden
Sitten. Er findet die ,,Norm* - sit venia verbo - in der Normalitéit. Der
Begriff der ,,Norm* ist — auch das spricht gegen ihn - ein ,,Rasenmé-
her®, ein Gleichmacher, ein Nivellierer. Er unterscheidet nicht zwi-
schen Sittengesetz und juristischem Gesetz, nicht zwischen Tugenden
und Werten. Thm wird alles gleich. Fiir wesentliche Unterscheidungen
fehlt ihm die Differenzierungskraft.

Was das Etikett ,,normativ so ungliicklich zu umschreiben versucht,
ist, daB3 die neo-klassische politische Philosophie in scharfer Frontstel-
lung steht zu einer wertneutralen, an Max Weber orientierten Sozial-
wissenschaft. Sowohl Voegelin als auch Strauss sehen in Weber einen
Wertrelativisten und Wertnihilisten.!? Eine wertneutrale Sozialwissen-
schaft wiirde nach ihrer Meinung die Hauptaufgabe der Politikwissen-
schaft verfehlen, eine Lehre von der guten Verfassung und vom guten
Biirger zu sein. Was niitzt eine Wissenschaft, die zwischen Diktatur
und Demokratie nicht werten will? Sie wird selbst wertlos, ein In-
strument, das vielen, ja beliebigen Zwecken dienen kann.

Die neoklassische Philosophie erneuert die querelle des anciens et des
modernes. Sie fuhrt uns noch einmal in den Streit um die Frage, ob die
Neuzeit der Antike vorzuziehen ist oder nicht. Viele der Neoklassiker

eingeimpft wird. Dies ist besonders bemerkbar im Sprachgebrauch der Juristen von
Binding bis Kelsen. Zudem spielt der Begriff,,Norm* seit dem 19. Jahrhundert eine
dhnliche Rolle wie der Begriff des ,,Wertes*. Er wird zum Passepartout fiir alles
Gebotene und Gesollte. H. Hofmann/Red. und W. H. Schrader, Artikel Norm, in:
Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 6, Darmstadt 1984, 906-918.

12 E. Voegelin, Die Neue Wissenschaft der Politik, Miinchen 2004, 30 ff.; L. Strauss,
Naturrecht und Geschichte, Frankfurt a.M. 1977, 37 ff. (Kap. II); weniger vehe-
ment, aber auch sich abgrenzend D. Sternberger, Max Weber und die Demokratie,
in: Ders., Schriften Bd. 111, Frankfurt a.M. 1980, 135-159; eine Wende von ent-
schiedener Gegnerschaft zu einer gewissen Anerkennung Webers hat dagegen W.
Hennis vollzogen. Max Webers Fragestellung, Tiibingen 1987; Ders., Max Webers
Wissenschaft vom Menschen. Neue Studien zur Biographie des Werkes, Tiibingen
1996; Ders., Max Weber und Thukydides, Gottingen 2003 (Nachr. d. Akad. d. Wiss.
zu Gottingen 1. Phil-Hist. Klasse).

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haben fiir die Antike votiert. Dies geschah meist aus der Erfahrung des
Totalitarismus heraus, den man der Neuzeit anlastete. Enttduscht von
der Neuzeit, wollte man das antike Erbe unserer Kultur erneuern: das
Naturrecht (Strauss), die platonisch-aristotelische episteme (Voege-
lin), den Politikbegriffdes Aristoteles gegen den des Machiavelli oder
des Augustinus (Stemberger), die vita activa gegen die instrumentelle
Vernunft und die Technik der Neuzeit (Arendt). Manche dieser
Denker sind dabei in die Gefahr geraten, einen radikalen Antimoder-
nismus zu vertreten. Dieser ist jedoch keineswegs kennzeichnend fiir
die gesamte neoklassische Philosophie.

Im Rahmen eines Vortrages ist es nicht moglich, ein umfassendes Bild
dieser Denker zu zeichnen. Jeder von ihnen ist ein Kosmos fiir sich,
den man eigens darstellen miiite. Was ich im Folgenden vorstellen
will, ist die antike Grundlage, auf die sich diese Denker berufen:
Platon und Aristoteles. An ihnen mdchte ich demonstrieren, dal3 die
klassischen Philosophien erhebliche Unterschiede aufweisen und daf3
diese in der politischen Philosophie der Gegenwart wiederkehren.
Hier gibt es Neo-Platoniker und Neo-Aristoteliker, und in aller Regel
sind diese durch unterschiedliche Stellungnahmen zur Modernitét
geprigt. Die Neo-Aristoteliker sind in aller Regel modemitétsfreund-
lich, die Neo-Platoniker nicht.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II.

Was fiir Unterschiede der klassischen Philosophie lassen sich nennen?
Fiinfwerden im Folgenden analysiert:

—_

Platonische Kulturrevolution versus aristotelische Ankniipfung an
das Bestehende;

Einheitsdenken versus Vielheitsdenken;

Expertokratie versus Biirgerpolitik;

Politik mit Metaphysik versus Politik ohne;

Einheit von Theorie und Praxis versus eigenstdndige praktische
Philosophie.

“nokw N

Zum ersten Gegensatz: Kulturrevolution versus Ankniipfung an das
Bestehende. Die politische Philosophie beginnt in unserer Kultur mit
Sokrates. Platon, sein bedeutendster Schiiler, hat den Tod des Sokrates
so interpretiert, dal die Stadt Athen den einzig Gerechten gerichtet
hat. Damit hat sie fiir Platon das Urteil {iber sich selbst gesprochen.
Mit Athen ist keine Politik zu machen. Die Philosophie zieht aus aus
der Stadt. Sie griindet ihre eigene Stadt en logo, im Gespriach, im
Gedanken, eine Stadt vollkommener Gerechtigkeit.!}

Platons Politik setzt den Bruch mit der attischen Demokratie und mit
der vorherrschenden Bildung voraus. Die Interpreten streiten, was die
Politeia eigentlich ist: Handelt es sich um eine Utopie, ein Ideal, ein
blofes Paradigma? Oder hat Platon geglaubt, daf3 diese Stadt verwirk-
licht werden kann? So oder so, Platons beste Stadt ist ein philosophi-
sches Gegenbild zum existierenden Athen. Keine Demokratie, son-
dern eine Herrschaft von Philosophenkonigen. In dieser Gegen-Stadt
sollen nicht ldnger die Dichter die Erzieher sein. Der Philosoph
ibernimmt die Rolle, die bis dahin den Dichtem vorbehalten war.

13 H. Ottmann, Der Tod des Sokrates und seine Bedeutung fiir die politische Philoso-
phie, in: R. Hofmann/J. Jantzen/H. Ottmann (Hrsg.), Anodos. Festschr. f. Helmut
Kuhn, Miinchen 1989, 179 - 193.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik und Mythen werden gereinigt. Platon ersetzt die Mythen der
Dichter durch seine eigene Mythologie.

Platon ist ein Kulturrevolutionér, Aristoteles dagegen ein Philosoph,
der wieder die Verbindung sucht zur herrschenden Kultur und zur
existierenden Politik. Die Konkurrenz des Philosophen mit den
Dichtern wird verabschiedet. Wenn Platon vor allem mit den Dichtem
der Tragddie konkurriert und diese aus der idealen Stadt vertreibt, so
schreibt Aristoteles der Tragddie eine fiir die Stadt niitzliche Rolle zu.
Die Katharsis, welche die Tragddie beim einzelnen bewirkt, ist auch
niitzlich fiir die Stadt. Die Tragddie ist auch fiir diese eine Entladung
der Affekte, eine Art von ,,politischer Medizin“ oder ,,Staatshygie-
ne“.l4

Platon ist ein politischer und kultureller Revolutiondr, Aristoteles ein
Denker anderer Art. Was Aristoteles vertritt, kann man mit Joachim
Ritter eine ,hermeneutisch-hypoleptische' Philosophie nennen. Hypo-
lepse ist die Ankniipfung an die Rede eines anderen, und Aristoteles
kniipft auf vielfache Weise an das schon Bestehende an: an die schon
bestehenden Lehren seiner Vorgénger, an die Sprichworter, an die
schon existierenden Verfassungen und an die schon vorliegenden
Sitten. Das Wort Ethos verweist auf Ort, Wohnort, Standort, Wohnen,
Gewohnheit, dal man das tut, was dort, wo man wohnt, gewohnlich
so getan wird. Man hat dies als eine Form des Usualismus oder des
Konservatismus kritisiert. Aber Aristoteles intendiert keineswegs eine
unkritische Ubernahme des Bestehenden. Im Bestehenden werden
durchaus Gut und Schlecht voneinander geschieden, gute und schlech-
te Sitten, gute und schlechte Verfassungen. Es geht Aristoteles nicht
um eine unkritische Ubernahme bestehender Lehren und Verhiltnisse.
Es geht ihm eher um so etwas wie die Beweislastverteilungsregel
Joachim Ritters: Begriinden mufB, wer verdndern, nicht wer bewahren
will. Auszugehen ist zundchst einmal von einer Vermutung fiir die
Verniinftigkeit des Bestehenden. Ob sie sich bewahrheitet, steht dahin.

14 F. Dirlmeier, Katharsis pathematon, in: Hermes 75 (1940) 86. Nach Dirlmeier
gehort die Katharsis der Musikabhandlung des 8. Buches der Politik weder zum
,,diister Tragischen® noch zum Ethischen, sondern zu Lust, Erholung und Spiel.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dem ersten fundamentalen Gegensatz, kulturrevolutiondre Politik
versus hermeneutisch-hypoleptische Ankniipfung an das Bestehende,
gesellt sich ein zweiter Gegensatz. Er besteht zwischen dem platoni-
schen Einheitsdenken und der aristotelischen Vielheitsfreundlichkeit.l5
Platon will nur das Eine: die Einheit der Stadt, die Einheit der Idee.
Die Einheit ist ihm das hochste Gut, weil die Idee das Eine ist und alle
Vielheit auf die Seite des Schlechten gerdt. Aufgrund seiner Einheits-
liebe denkt Platon die Stadt wie einen einzigen groBen Korper, wie
eine einzige Grof3familie. Die beriihmten Paradoxa haben hier ihren
Grund. Die Gleichheit von Mann und Frau, wie Platon sie fordert, ist
kein erstes emanzipatorisches Lehrstick im Namen von women's
liberty. Es ist vielmehr eine Lehre, die auch die Frauen in die Stadt
einbezichen will. Was Platon fiir die beste Stadt fordert: Kommunis-
mus und Menschenziichtung, die Auflosung der Familien und die
Hochzeitslotterie — alles das sind Resultate seines Einheitsdenkens.
Was der Einzelne tun soll, kann bei Platon immer nur eines sein.
Gerechtigkeit bedeutet, dal3 jeder das Seine tut, und das heil3t, jeder
das tut, was er am besten tun kann. Das kann nach Platon immer nur
eines sein. Wer vieles tut, dilettiert. Er bringt nicht die Leistung, die
ihm mdglich wére, wiirde er sich konzentrieren aufdas, was er kann.l6
Platon ist ein Denker der Einheit. Aristoteles stellt dem Streben nach
strenger Einheit den programmatischen Satz entgegen: ,,eine Vielheit
(ist) ihrer Natur nach die Stadt” (Pol. II, 2). Nach Aristoteles setzt sich

15  Es ist hier nicht moglich, aufdie Frage einzugehen, welche Rolle die ,,ungeschrie-
bene Lehre” fiir eine Deutung Platons spielen kann. Jedoch sei darauf verwiesen,
daf} sich bei ihren Vertretern wie Kramer, Reale u.a. starke Argumente fiir eine he-
nologische Deutung Platons finden. G. Reale, Platons protologische Begriindung
des Kosmos, in: E. Rudolph (Hrsg.), Polis und Kosmos, Darmstadt 1996, 22 ff.;
Ders., Zu einer neuen Interpretation Platons, Paderborn 1993; H.-J. Kridmer, Arete
bei Platon und Aristoteles, Berlin 1959; K. Gaiser, Platons ungeschriebene Lehre,
Stuttgart 1963.

16 Verworfen wird die Polypragmosyne, die ,,Vielgeschiftigkeit“. V. Ehrenberg, Poly-
pragmosyne: A study in Greek politics, in: Journal of Hellenic Studies 67 (1947) 46 ff;
A. W. H. Adkins, Polypragmosyne and ,minding one’s own business': a study in Greek
social and political values, in: Classical Philology 71 (1976) 301-327. Es besteht auch
ein Zusammenhang mit Platons Kritik der Schauspielerei, der Mimesis vieler Charakte-
re. Des weiteren ist die Verbindung zur Demokratie-Kritik offensichtlich.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Stadt zusammen aus Menschen verschiedener Art. Diese Ver-
schiedenheit soll politisch nicht aufgeldst werden. Die strenge Einheit
der Familie kann kein Vorbild der politischen Bindungen sein. Im
Haus herrscht der Hausherr {iber Unmiindige und Unfreie. In der Stadt
begegnen sich freie und miindige Biirger. Im Haus wird paternalistisch
geherrscht. In der Stadt regieren sich die Biirger selbst. Haus und
Stadt sind so geschieden wie Paternalismus und Selbstregierung oder
wie Paternalismus und Republik.

Die aristotelische Unterscheidung von Haus und Stadt, von Oikos und
Polis ist bedeutsam geworden fiir Locke und fiir Kant.l71k unserem
Jahrhundert sind vor allem Hannah Arendt und Dolf Stemberger der
aristotelischen Kritik an Platons Einheitsstaat gefolgt. Stemberger und
Arendt haben die Pluralitit zu einer fundamentalen Kategorie des
Politischen gemacht. Politik hat mit der Vielzahl der Meinungen und
Lebensformen zu tun, und weil keine von diesen als die einzig wahre
gelten kann, besteht Politik im Miteinander-Reden, im Miteinander-
Beraten und im Miteinander-Entscheiden der Biirgerschaft. Der
Politiker ist kein Hausherr und kein Landesvater. Okonomie und
Politik mufl man voneinander trennen. Nach Hannah Arendt gehoren
Arbeiten und Herstellen zur Notdurft des Lebens, zur Schaffung des
Lebensnotwendigen. Im Reich dieser Notwendigkeit kann der Mensch
nur begegnen als homo faber oder als Konsument, jedenfalls reduziert
auf das Exemplar der Gattung oder den Funktionér der Technik. Hier
herrscht immer nur Vermittlung und kein Zweck, und fiir Hannah
Arendt lag das Reich der Freiheit jenseits der Sphére der Lebensnot-
wendigkeitjenseits von Oikos und Okonomie.IS

Zum dritten Gegensatz: Expertokratie versus Biirgerpolitik. Platons
Begriff von Politik ist expertokratisch. Die Idiopragie (daB jeder das

17 Locke dient sie zur Abgrenzung von Filmers patriarchalischer Herrschaftstheorie.
Kant weist die ,,viterliche Regierung®, das Imperium paternale, zuriick und spricht
statt dessen von der ,,vaterlindischen Regierung® (,, Imperium non paternale, sed
patrioticum*), Uber den Gemeinspruch, A 237.

18 Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen 1976 ff. Arendt 148t die Trennung
von Politik und Okonomie allerdings so scharfwerden, daf} sie die Anwendbarkeit
ihrer politischen Philosophie aufden modernen Staat gefahrdet.

https://dol.org/10.5771/9783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seine tut; daB jeder das tut, was er am besten tun kann) fiihrt zu einer
fundamentalen Spezialisierung. Das entscheidende politische Wissen
ist exklusiv; es steht nur wenigen offen. Im idealen Staat bilden sich
die Stinde der Nur-Ernédhrer, der Nur-Wiéchter, der Nur-Philosophen
als spezialisierte Stinde heraus. Jeder versteht sich aufseine Techne,
auf seine Kunst. Politik ist so wie die Kunst des Arztes oder des
Steuermanns. Es ist die Kunst eines Sachverstindigen, eines Experten,
der weil}, was ein Laie nicht wissen kann.l4 Wo ein solches sachver-
standiges Wissen von der Politik angesetzt wird, da ist die Forderung
unausweichlich, da8 die Experten regieren sollen. Die Rechthaber
miissen dann folgerichtig auch die Machthaber sein.

Idiopragie und Techne fuhren bei Platon zur Herrschaft der Experten.
Aristoteles dagegen hat ein nicht expertokratisches, sondern biirgerpo-
litisches Modell von Politik. Den Vergleich des Politikers mit dem
Fachmann hat Aristoteles zuriickgewiesen. Kapitel 11 des 3. Buches
seiner Politik enthdlt die berithmte ,,Summierungstheorie™. 19 Die
Summierung der vielen Urteile der Biirger ist demnach ,,besser oder
doch nicht schlechter” als das Urteil der Fachleute. Wer eine Kunst
nicht selber ausiiben kann, ist gleichwohl kompetent genug, ihre
Produkte beurteilen zu kénnen. (Das ist, wenn man so sagen darf, das
Reich-Ranicki-Phédnomen.) Nach Aristoteles beurteilt ein Haus nicht

19 Expertokratie ist zu unterscheiden von Technokratie. Platon versteht Politik nicht
als eine wertneutrale Technik. Das zeigt schon der Streit mit den Sophisten. Zudem
ist das Wissen von der Idee des Guten das Gegenteil eines instrumentalistischen
Wissens. ,,Es ist eine Einsicht, die — im Gegensatz zu allem anderen Wissen - nicht
mehr instrumentalisiert werden kann.“ W. Wieland, Platon und der Nutzen der I-
dee. Zur Funktion der Idee des Guten, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie |
(1976) 26. Auch ist Wieland zuzustimmen, wenn er hervorhebt, da3 das Ideenwis-
sen kein ,,propositionales Wissen“ sein kann, sondern eher dem ,.know-how* als
dem ,.know that“ zu vergleichen ist, W. Wieland, Platon und die Formen des Wis-
sens, Gottingen 1982, 224 ff., 252 ff. Gleichwohl ist es bei Platon aber ein exklusi-
ves Wissen. Es ist das Wissen nur eines Standes, das von Laien nicht beurteilt wer-
den kann (oder allenfalls in sophronistischer Selbstbescheidung indirekt anerkannt
zu werden vermag).

20 E. Braun, Das Dritte Buch der Aristotelischen Politik, Wien 1965. Das Argument
von Pol. 111, 11 macht im Mittelalter Karriere, etwa bei Marsilius von Padua, De-
fensor pacis I, 11, §§ 1-3.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Architekt, sondern der Bewohner. Ein Mahl beurteilt nicht der
Koch, sondern der Gast.

Politik ist bei Aristoteles das, was im Prinzipjeder kann-, Biirgerpoli-
tik besteht in der Teilhabe an Volks- und Gerichtsversammlung, in
Herrschaft aufZeit, im Ausgleich zwischen arm und reich. Bei Platon
ist Politik, was nur wenige konnen. Politisches Wissen ist Fachwissen,
und in dieser Auffassung von politischem Wissen liegt einer der
Schliissel von Platons Gegnerschaft gegen die Demokratie. Es ist die
Emporung dariiber, dafl ansonsten immer das Urteil der Fachleute
gesucht wird - bei Krankheit das Urteil der Arzte, beim Hausbau das
der Architekten u.s.f. -, daB aber in der Volksversammlung, wie
Sokrates im Protagoras entriistet vorbringt: Jeder aufstehen und
seinen Rat erteilen (darf): Zimmermann, Schmied, Schuster, Krimer,
Schiffsherr, Reiche, Arme, Vornehme, Geringe* (319 d). In der
Demokratie darfjeder mitreden, ob er etwas von der Sache versteht
oder nicht. Das ist fiir Platon eines der Argernisse der Demokratie.
Expertokratie versus Biirgerpolitik - dahinter verbergen sich bei
Platon und Aristoteles grundlegend verschiedene Auffassungen von
politischer Redekunst und von Rhetorik iiberhaupt. Platon, obwohl er
selber zweifelsohne ein Meister der Rhetorik ist, reiht diese zusammen
mit der Sophistik bei den bloen Schmeichelkiinsten ein. Rhetorik ist
bei Platon eine bloBBe Geschicklichkeit, die ohne Wissen um Ursachen
und Griinde nur aufdas Angenehme und aufdie Wirkung zielt. Zwar
ist Platons Streit mit der Rhetorik hochgradig ambivalent; in den
Nomoi ist die Uberredung zum Gesetzesgehorsam ein fester Bestand-
teil des Gesetzes selbst und selbst der ideale Staat der Politeia ist auf
Uberredung gegriindet; mit Gewalt soll er nicht errichtet werden (7.
Brief 331 c-d). Gleichwohl darf man sagen: Die Rhetorik ist bei
Aristoteles von ganz anderer Bedeutung als bei Platon. Aristoteles hat
die Rhetorik rehabilitiert. Schon ihre GroBeinteilung - beratende
Rede, Gerichtsrede, Festrede - verrdt die Nachbarschaft zu den
Institutionen der attischen Demokratie, zu Volksversammlung und
Gerichtsversammlung. Das Zu- und Abraten, das Anklagen und
Verteidigen, das Loben und Tadeln - alles weist auf die Polis, ihren
Nutzen, ihre Gerechtigkeit, ihr Kalon. Es wiére ein Thema eigener Art

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

darzustellen, wie eng bei Aristoteles Rhetorik und Politik miteinander
verbunden sind.l

Zum vierten Gegensatz: Politik als Metaphysik versus Politik ohne
Metaphysik. Es gehort zu den fundamentalen Unterschieden der
politischen Philosophie des Platon und des Aristoteles, da3 Platon
seine Politik unmittelbar auf Metaphysik gegriindet hat, Aristoteles
jedoch nicht. Ein Begriffwie ,,platonisch-aristotelische episteme*, wie
ihn Voegelin verwendet, ist schon aus diesem Grunde ungliicklich
gewidhlt. Von einer Metaphysik der Politik 148t sich nur bei Platon
sprechen. Auch ein Begriffwie ,, Politische Theorie" ist nur bei Platon
moglich, nicht bei Aristoteles. Die Politeia fuhrt die Philosophen, die
herrschen sollen, bis zur Idee des Guten; das Hohlengleichnis, das den
Aufstieg zur Idee des Guten darstellt, ist der Hohepunkt des Werkes;
die Nomoi sind Theologie; sie beginnen mit dem Wort Theos, und sie
enden mit schérfsten Asebie-Gesetzen gegen ,,Atheisten, Deisten und
Magiker*.22

Bei Aristoteles beginnen sowohl die Nikomachische Ethik als auch die
Politik ohne Theologie und ohne Metaphysik. Sie beginnen bei der

21 Hennis hatte versucht, von der 7Zopik eine Briicke zur Politikwissenschaft zu
schlagen, dhnlich wie dies Viehweg fiir die Jurisprudenz versucht hatte. Dies war
insofern ein Irrweg, als die Topik einer bloBen Geistesgymnastik zu nahe steht.
Zwar kann man auch in der Rhetorik noch eine Verbindung zu einer (blof geistes-
gymnastischen) Dialektik erkennen. Aber anders als die Topik erfalit die Rhetorik
nicht nur Logisches, sondern auch die Affekte, und anders als die Topik ist sie nicht
aufdie Schule, sondern aufden 6ffentlichen Raum bezogen. Sie fordert vom Red-
ner Glaubwiirdigkeit, die er durch Ethos, Pathos und Logos zu erreichen hat. Flas-
har weist der Rhetorik eine ,,Zwischenstellung zwischen Dialektik und praktischer
Philosophie® zu, Aristoteles, in: Ders., Grundri3 der Geschichte der Philosophie.
Antike 3, Basel 1983, 363 ff.; W. Hennis, Politik und praktische Philosophie, Neu-
wied 1963. Dazu kritisch schon H. Kuhn, Aristoteles und die Methode der Politi-
schen Wissenschaft, in: R. Schmidt (Hrsg.), Methoden der Politologie, Darmstadt
1967, 521 ff.; P. Weber-Schéfer, Rhetorik und Topik in der Politik, in: Politisches
Denken. Jahrbuch, K. Graf Ballestrem/V. Gerhardt/H. Ottmann/M. P. Thompson
(Hrsg.), Stuttgart 1999, 11-25.

22 Auch die Nomoi sind bei allen Unterschieden zur Politeia auf Metaphysik gegriindet.
Die Ordnung der Gesetze ruht auf Zahlenmystik, Astronomie und Theologie. Die
Formulierung ,,Atheisten, Deisten und Magiker” bei E. A. Wyller, Platons Gesetze
und die Gottesleugner, Nomoi 10, 907 d bis 909 d, in: Hermes 85 (1957) 292 ff.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natur des Menschen, beim anthropinon agathon, beim ,,menschlich
Guten®, bei dem, was der Mensch durch sein eigenes Handeln bewir-
ken und erreichen kann. Die Metaphysik gilt Aristoteles als Bereich
des Ewigen und Unverédnderbaren, das in einer direkten Beziehung zur
menschlichen Praxis nicht steht. Fiir die Praxis, fiir Ethik und Politik,
braucht man nach Aristoteles nicht Metaphysik, sondern Erfahrung
und Klugheit, man braucht nicht Metaphysik, sondern' praktische
Philosophie.

Fiir alle platonisierenden Deutungen des Aristoteles mogen dies zu
scharfe Trennungen sein. Gerne verweist man in solchen Deutungen
darauf, daB3 Aristoteles in Ethik und Politik gewisse Begriffe der
Metaphysik wie etwa Dynamis und Energeia, Hyle und Eidos, ver-
wendet hat.2} Gerne beruft man sich aufdas ,,theoretische Leben®, das
am Ende der Nikomachischen Ethik steht. Manche Interpreten wie
Dudley oder Kamp mochten darin doch wieder eine Einheit von
Metaphysik und praktischer Philosophie erkennen.24 Leo Strauss und
Eric Voegelin erwecken sogar den Eindruck, als ob die Stadt eigent-
lich nur dazu da sei, den Philosophen das theoretische Leben zu
ermdglichen. Aber eine Schwalbe (wie die Verwendung einzelner
metaphysischer Begriffe) macht noch keinen Sommer der Metaphysik
in der praktischen Philosophie. Das ,theoretische Leben“ am Ende der
Nikomachischen Ethik bedeutet keine Remetaphysizierung der prakti-
schen Philosophie.

23 M. Riedel, Metaphysik und Politik bei Aristoteles, in: Philosophisches Jahrbuch 77
(1970) 1-14, wiederabgedruckt in: Ders., Metaphysik und Metapolitik, Frankfurt
a.M. 1975, 63-84. Riedel, der die Aristotelische Politik in die Nédhe zur Metaphysik
riicken will, bedient sich des von ihm selbst als fragwiirdig bezeichneten Begriffs
der ,,Metapolitik®. Er stammt aus Schlozers Aligemeinem StaatsRecht (1793). Dort
bezeichnet er ein ,,abstraktes Naturrecht®, das der Politik vorausgeschickt wird.
Eine derart der Politik vorausgeschickte Disziplin gibt es bei Aristoteles jedoch
nicht. Deshalb muf3 Riedel auch einzelne Begriffe herbeizichen oder von einem
,.Entsprechungsverhiltnis® oder ,,Korrespondenz“ reden (1975, 69, 81). H. Ott-
mann, Geschichte des politischen Denkens, Bd. 1/2. Die Griechen. Von Platon bis
zum Hellenismus, Stuttgart — Weimar 2001, 128 ff.

24 J. Dudley, Gott und die Theorie. Die metaphysische Grundlage der Nikomachtykm
Ethik, Frankfurt a.M. 1982; A. Kamp, Die politische Philosophie des Aristoteles

N

und ihre metaphysischen Grundlagen, Freiburg — Miinchen 1985, 307 ff. 2

https://dol.org/10.5771/8783748802454 - am 17.01.2026, 12:56:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das ,theoretische Leben® - dariiber ist nicht zu streiten - ist bei
Aristoteles die hochste Lebensform, und es ist die hochste Form von
Gliick. Im kontemplativen Leben versucht der Mensch das Géttliche
nachzuahmen, so wie das Kreisen der Sterne oder die Fortpflanzung
der Lebewesen eine Nachahmung des Gottlichen ist (Gen. an II, 1,
731 b 31 - 732 a 1). Eine indirekte Beziehung von Metaphysik und
Politik besteht insofern, als eine Hinordnung auf das Eine auch bei
Aristoteles existiert. Es gibt eine Pros-hen- oder Pros-proton-Rel\a.iion
(Met. 1V, 2, 1003 a 33; VII, 4, 1030 a 34 - b 1). Aber diese Hinord-
nung ist auch eben nur eine indirekte, die der Vielfalt und der Tren-
nung der Disziplinen Raum verschafft.

Die Philosophen des Aristoteles, welche die vita contemplativa leben,
sind keine Philosophenkonige. Auch sollen die Biirger des Aristoteles
keine Philosophen sein. Das theoretische Leben ist iiberpolitisch, um
nicht zu sagen a-politisch. Die Sophia, die Weisheit der Theorie, tragt
zum Gliick des Menschen, der Philosoph nicht ist, nichts bei (NE VI,
13). Man kann die Darstellung des ,,theoretischen Lebens“ am Ende
der Nikomachischen Ethik auch als eine Art Exkurs betrachten, so wie
die Erorterung von Episteme, Nous und Sophia im VI. Buch des
Werkes nicht zwingend geboten ist.)S

Der Gott des Aristoteles hat mit dem Gott der platonischen Philoso-
phie nur noch wenig gemein. Er ist eher ein kosmologisches Prinzip
der Bewegung als ein Gott der Epimeleia.26 Er ist ein Gott ohne
Allmacht, ohne Giite, ohne providentia, ein rein aufsich selber bezo-

25 Gigon vermutet, daB die Sophia-Lehre aus dem Dialog Uber die Philosophie in die
Nikomachische Ethik gewandert ist. Phronesis und Sophia in der Nikomachischen
Ethik des Aristoteles, in: J. Mansfield/L. M. de Rijk (Hrsg.), Kephaleion. Studies in
Greek philosophy and its Continuation offered to C. J. Vogel, Assen 1975, 91-104.
Fiir Biirger, vor denen die Vorlesung iiber Ethik gehalten wird, ist die Kenntnis der
Sophia und des theoretischen Lebens nur als Kontrast zu ihrer Lebensform sinnvoll.
Vielleicht argumentiert Aristoteles apologetisch. Vielleicht mu8 er den Biirgern
erkldren, warum sich die Philosophen vom politischen Leben absondem. Dies um
so mehr, als nach dem griechischen Verstidndnis von Politik diese die erste Biirger-
pflicht ist.

26 Dal in der NE X, 9, 1179 a 22 ff. von der epimeleia der Gotter die Rede ist, steht
im Widerspruch zur Lehre vom ,,unbewegt Bewegenden® in der Metaphysik.

https://dol.org/10.5771/8783748802454 - am 17.01.2026, 12:56:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gener - sit venia verbo - ,.deistischer” Gott. Welche Begriindungs-
funktion sollte er fiir die Praxis des Menschen haben, aufdie er selbst
gar nicht bezogen ist?2]

Dies fuhrt zum letzten Gegensatz: unmittelbare Einheit von Theorie
und Praxis versus eigenstindige praktische Philosophie. Bei Platon
fallen Theorie und Praxis unmittelbar in eins. Das theoretische Leben
der Philosophen ist zugleich das praktische und politische Leben. Was
fiir die Schule gilt, gilt ebenso fiir die ideale Stadt. Bei Aristoteles
dagegen werden theoretisches und politisches Leben, vita activa und
vita contemplativa, getrennt. Was fiir die Schule gilt, das theoretische
Leben, gilt nicht fiir die Stadt. Vielmehr bilden Politik und Ethik einen
eigenen Bereich der Praxis und der praktischen Philosophie.

Bei Aristoteles ist die Theorie von der Praxis durch mindestens drei
Unterschiede getrennt.2§ Da ist erstens ein unterschiedliches Ziel. Ziel
der praktischen Philosophie ist Handeln, Ziel der Theorie Erkenntnis
(NE L, 1). Politik und Ethik werden nicht betrieben, bloB um etwas
iiber sie zu wissen; man will sich vielmehr im Handeln und fiir das

27 Der Schlufl der Eudemischen Ethik ist von Jaeger als der ,klassische Ursprung der
theonomen Sittlichkeit™ gedeutet worden, Aristoteles, Berlin 1923, 253. Jaeger liest
ton theon therapeuein kai theorein. Aber selbst die Eudemische Ethik erlaubt es
nicht, von einer unmittelbaren Einheit von Metapysik und praktischer Philosophie
auszugehen. Vielleicht mufl man sowieso noun statt theon lesen, H. v. Arnim,
Nochmals die aristotelischen Ethiken (1929), in: F.-P. Hager (Hrsg.), Ethik und
Politik des Aristoteles, Darmstadt 1972, | ff. Ganz unabhingig davon, wie das ver-
dorbene Ende der Eudemischen Ethik philologisch korrekt zu rekonstruieren ist,
bleibt die Frage, was ein solcher Abschluf3 der Ethik fiir die Fiihrung des praktisch-
politischen Lebens zu bedeuten hat. Zum einen ist die Eudemische Ethik anders als
die Nikomachische wohl eine Vorlesung fiir Horer der Philosophie, nicht fiir Biirger
der Stadt. Zum anderen kann der theologische Schluf3 auch hier nur eine indirekte
Fundierung der Sittlichkeit sein. Explizit wird gesagt: ,,Denn es ist nicht Gott, der
befiehlt und Weisungen gibt, sondern er ist das Ziel, das die Klugheit (Phronesis)
vor Augen hat, wenn sie Weisungen erteilt.” EE, 1249 b 13-15. Schon die Eudemi-
sche Ethik trennt Phronesis und Theoria. Vgl. P. Defoumy, Die Kontemplation in
den aristotelischen Ethiken (1937), in: F.-P. Hager (Hrsg.), Ethik und Politik des
Aristoteles, Darmstadt 1972, 219 ff.

28 G. Bien, Das Theorie-Praxis-Problem und die politische Philosophie bei Platon und
Aristoteles, in: Philosophisches Jahrbuch 76 (1968/69) 264-314.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Handeln orientieren. Sinn von Ethik und Politik ist, da3 man besser
handeln kann.

Da ist zweitens ein Unterschied in der Genauigkeit des Wissens. Die
Theorie handelt vom Ewigen und Unverdnderlichen, von dem strenges
Wissen moglich ist. Die praktische Philosophie hat es mit dem Be-
reich des Verdnderbaren zu tun, in dem es nur Regeln, relative Allge-
meinheiten, Prizedentien und Ahnliches gibt. Hier gilt das ,,meist so,
aber auch anders™ (NE [, 1, 1094 b 21). Theoretische Exaktheit gibt es
nicht. Diese darfman im Praktischen nach Aristoteles nicht erwarten,
was nicht ein Mangel des Praktischen ist, sondern eben seine Eigenart
(NEI, 1, 1094 b 14).

Und da ist drittens der Unterschied zwischen erfahrungstranszenden-
tem theoretischem Wissen und erfahrungsgeleiteter Klugheit. Die
Klugheit, die bei Aristoteles das praktische Wissen ausmacht, setzt
Erfahrung und eine hermeneutische Vermittlung von Regel und
Einzelfall voraus. Sie ist keine logische Subsumtion, sondern ein
Wissen, das Takt und Fingerspitzengefiihl verlangt. Klugheit ist keine
Gerissenheit, keine Verschlagenheit. Sie ist ein sittliches Wissen,
worum es in einer Lebensfithrung geht, und wie man, wenn man weil3,
was man will, die einzelnen Handlungen aufdas Ganze eines Lebens-
entwurfes beziehen kann.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I

Die beiden klassischen politischen Philosophien weisen erhebliche
Unterschiede auf, und diese kehren wieder in den neo-klassischen
Stromungen unserer Zeit. Da gibt es die Neo-Platoniker wie Eric
Voegelin und Leo Strauss. Und da gibt es jene, die mehr zu Aristote-
les neigen: Arendt, Stemberger, Ritter, bei den Kommunitaristen von
heute Maclntyre oder Martha Nussbaum. Die beiden Stromungen neo-
klassischen Denkens stehen unterschiedlich zur Neuzeit und zur
Modernitit. Die Neo-Aristoteliker sind modemitétsfreundlich, die
Neo-Platoniker nicht.

Der Befund scheint zunéchst verwunderlich zu sein. Die alteuropii-
sche Gesellschaft, deren ,,Normalphilosophie* der Aristotelismus war,
wurde durch die biirgerliche Gesellschaft abgelost.2) Aus dem Haus ist
die Kleinfamilie geworden, aus der Einheit von Gesellschaft und Staat
deren Differenz, aus der Einheit von Hausherr und Biirger die Tren-
nung des Biirgers von seinem dkonomischen Status. Manche Voraus-
setzung der Aristotelischen Politik palit modernen Zeiten nicht mehr,
wie iliberhaupt der ganze moderne Individualismus den Philosophen
der Antike noch unbekannt war. Aber trotz aller moglichen Verdnde-
rungen ist das Denken des Aristoteles erstaunlich aktuell geblieben.
Gadamer spricht in Wahrheit und Methode von der ,,hermeneutischen
Aktualitdt des Aristoteles™30 Sternberger deutet den Verfassungsstaat
mithilfe der Aristotelischen Politie. Als die SPD ihr hundertjahriges
Jubildum feierte, verbliiffte Stemberger die Festversammlung mit
einem Vortrag iiber die Aristotelische ,,Staatsfreundschaft“3l Er
empfahl die Aristotelische Freundschaftslehre, die man vielleicht
besser mit dem Begriff ,Biirgerfreundschaft umschreibt. Hannah

29 G. Bien, Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristoteles, Freiburg —
Miinchen 31985, 346.

30 Wabhrheit und Methode, Tiibingen 31972, 295 ff.

31 Stemberger hatte Schillers Begriff der ,,Staatsfreundschaft aufgegriffen. ,,Biirger-
Freundschaft wire m.E. der Aristoteles und der Sache passendere Begriff. D. Stem-
berger, Staatsfreundschaft. Rede zur Hundertjahrfeier der Sozialdemokratischen Partei
Deutschlands, in: Ders., Staatsfreundschaft, Frankfurt a.M. 1980,209-247.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arendt erneuert mithilfe von Aristoteles die Unterscheidung von
Praxis und Poesis. Sie gibt damit Jiirgen Habermas das Stichwort fiir
die Unterscheidung von Arbeit und Interaktion, strategischem und
kommunikativem Handeln.3? Eine Kommunitaristin wie Martha
Nussbaum liest Aristoteles als einen Essentialisten, mit dem sich auch
heute bestimmen 14ft, was den Menschen ausmacht.}3 Bei aller Kritik,
die auch Neo-Aristoteliker an neuzeitlichen Entwicklungen iiben, sind
sie in der Regel Modemititskonservative. Hier sind vor allem Joachim
Ritter und seine Schiiler (wie Marquard oder Liibbe) zu nennen, die
Aristoteles mit Hegel verbinden. Es geht ihnen nicht darum, die
Moderne zu verabschieden, man will diese vielmehr stiitzen durch
das, was dieser fehlt und was ihr durch eine Erneuerung antiker
Einsichten wieder verschafft werden kann.

Neo-Platoniker dagegen stehen der Moderne kritisch, ja feindlich
gegeniiber. Eric Voegelin verwirft die Neuzeit als gnostische Selbst-
iiberhebung des Menschen.}4 Leo Strauss wirft der Neuzeit vor, das
Naturrecht durch Historismus und Positivismus vernichtet zu haben.35
Der Neo-Platonismus kann in der Gefahr schweben, ein radikaler
Antimodernismus zu werden. Nachdem schon Platon die Wissenden
von den blo Meinenden unterscheidet und er nur einer Elite die
richtige politische Erkenntnis zutraut, besteht auch bei den Neo-
Platonikem die Gefahr eines Elitismus, besonders deutlich bei Leo
Strauss. Strauss kniipft an die platonische Unterscheidung von esoteri-
schem und exoterischem Wissen an, ja man hat den Eindruck, dal3 er

32 Habermas' Faktizitdt und Geltung, Frankfurt a.M. 1991, macht sich dariiber hinaus
Arendts Begriffder ,, kommunikativen Macht* zu eigen, der frither eher kritisch, als
eine Auflosung von Macht in Kommunikation, begriffen worden war. J. Habermas,
Hannah Arendts Begriff der Macht (1976), in: Ders., Politik, Kunst, Religion,
Stuttgart 1978, 103-126.

33 Gerechtigkeit oder das gute Leben, Frankfurt a.M. 1999.

34 Die Neue Wissenschaft der Politik. Kap. IV. Der Gnostizismus — das Wesen der
Modernitit, Miinchen 2004, 119 ff; Ders., Wissenschaft, Politik und Gnosis, Miin-
chen 1959.

35 Naturrecht und Geschichte. Kap. 1., Frankfurt aM. 1977, 10 ff.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich sogar des Instruments der ,,edlen Liige™ bedienen will.'6 Wenn
die Menge das Richtige schon nicht verstehen kann, muf} sie durch
gutgemeinte Liigen zum Richtigen gefiihrt werden. (AnldBlich des
Irak-Krieges und der Liige von den Massenvemichtungswaffen wurde
dariiber diskutiert, ob man die Straussianer in der US-Administration
fiir diese Tduschung der Offentlichkeit verantwortlich machen kann.)
Es ist nicht nur der anti-demokratische Zug der platonischen Philoso-
phie, der ihre Aktualisierung erschwert. Es ist auch ihre metaphysi-
sche und theologische Verankerung. Platon ist bekanntlich der Erfin-
der des Wortes ,,Theologie®. Vor allem in den Nomoi hat er eine auf
Theologie gegriindete Ordnung entworfen. Sie 148t fiir Abweichungen
von der Orthodoxie keinen Raum. Trotz ihrer Griindung auf Gesetze
ist auch die Ordnung der Nomoi eine, die auf Einheit und nicht auf
Pluralismus zielt.

Platon hat allerdings auch im 20. Jahrhundert so manche Diskussion
der Philosophen geprigt. Alle Versuche, den Platonismus ,,umzukeh-
ren®, wie sie Nietzsche oder die Postmoderne unternahmen, haben
sich nicht von Platon 16sen konnen. Wer ihn ,,umkehrt®, verbleibt mit
umgekehrten Vorzeichen noch im Banne seiner Metaphysik. Der
politischen Philosophie sind Platons Grundfragen sowieso geblieben.
Was ist die beste Stadt? Was ist die gerechte Ordnung? Solche Fragen
sind der Stoff, aus dem die Utopien geboren werden und aus dem sich
der Wille zur Verbesserung der Verhéltnisse speist. Man sagt heute
gerne, das Zeitalter der Utopien sei zu Ende. Aber warum sollte es zu
Ende sein? Die Menschheit 146t sich das Trdumen nicht verbieten,
auch nicht in der Politik.

Wihrend des Zweiten Weltkrieges hat Popper den Versuch unter-
nommen, ein fiir allemal mit Platon aufzurdumen. Er hat ihn als
Vorldufer des Totalitarismus zu brandmarken versucht.’] Aber nicht

36 H. Ottmann, Die ,,edle Liige* und die demokratische Politik, in: C. Dierksmeier
(Hrsg.), Die Ausnahme denken. Festschr. zum 60. Geburtstag von Klaus-Michael
Kodalle, Wiirzburg 2003, 171-178.

37 K. R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Bd. I: Der Zauber Platons,
Miinchen “1980. Kritik an Poppers Platon-Deutung bei K. Gaiser, Zur Kritik an
Platons Staatsutopie, in: Die alten Sprachen im Unterricht 31 (1984) 11-17; J.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56.


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jeder Gegner der Demokratie ist schon ein Totalitarist. Popper wollte
die Franzosische Revolution bei Perikies verteidigen. Aber was immer
Popper gegen Platon vorbringt, geht an Platons bester Stadt vorbei.
Platons Staat ist kein ,,Klassenstaat und kein ,,Kastensystem®. Er
dient nicht der Ausbeutung. Mit Gewalt soll er nicht errichtet werden.
Er kennt keinen Terror, keine Massenparteien, keine Ideologien.
Popper hat aufKosten Platons Propaganda gemacht.

Nach Popper besteht die Grundfrage der Politik darin, ob Personen
oder Verfahren herrschen sollen. Er versteht dies offenbar als eine
Alternative im Sinne eines Entweder-Oder. Platons Fehler sei es
gewesen zu fragen: ,,Wer soll regieren?*. Dabei miisse diec Frage
lauten: ,,Wie konnten wir politische Institutionen so organisieren, dafl
es schlechten und inkompetenten Herrschern unmoglich ist, allzu
groflen Schaden anzurichten?*3§

Die Frage ist berechtigt. Aber als Alternative ist sie falsch gestellt. Die
Demokratie braucht beides: Personen und Verfahren. Die Frage, wie
kompetent und wie moralisch die Regierenden sind, ist fiir die moder-
ne Demokratie selbst unverzichtbar. Sie ist eine Ordnung des Vertrau-
ens, Amter werden anvertraut. Die Frage, ob man von Nixon ein
gebrauchtes Auto kaufen wiirde, ist in der modernen Demokratie
vollig legitim.39

Wozu neo-klassische Philosophie? Die Antwort gibt die moderne
Gesellschaft selbst, die moderne liberale Gesellschaft erzeugt selbst
ihren Bedarf an neoklassischer Philosophie. Die liberale Gesellschaft
mit ihren Vertragstheorien, mit ihrem Pochen auf den Rechten des
Einzelnen, mit ihrer Atomisierung der Individuen, mit ihrem Ultilita-

Wild, Plato as an Enemy of Democracy, in: Th. L. Thorson (Hrsg.), Plato: Totalita-
rian oder Democrat? Englewood Cliffs 1963, 105-129; R. Bambrough (Hrsg.), Pla-
to, Popper, and Politics, Cambridge 1967; A. Benz, Popper, Platon und das ,,Fun-
damentalproblem der politischen Theorie*: eine Kritik, in: Zeitschrift fiir Politik 96
(1999) 95-111; H. Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. Bd. 1/2. Die
Griechen, Stuttgart-Weimar 2001, 101 f.

38 K. R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. 1, Miinchen 61980, 170.

39 H. Ottmann, Verantwortung und Vertrauen als normative Prinzipien der Politik, in:
Demokratie — Theorie. Ein West-Ost-Dialog, K. Gloy (Hrsg.), Tiibingen — Basel
1992, 19-30.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rismus und Eudaimonismus erzeugt aus sich selbst den Bedarf nach
einem Korrektiv. Dies liefern ihr Philosophien, die den Liberalismus
nicht aufheben, sondern korrigieren und erginzen. Sie verweisen ihn
auf das, was er aus eigener Kraft nicht hat: Gemeinschaftsdenken,
Solidaritdt, MaBstdbe einer nicht bloB utilitaristischen Gerechtigkeit,
Vorziige des praktischen Lebens vor instrumenteller Vernunft. Auf
dem einen Bein der liberalen Freiheiten allein kann man nicht stehen.
Eine gelingende Moderne braucht beides: die moderne Freiheit und
die Erinnerung an das antike Erbe unserer Kultur.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Corollarium: Warum die politische Philosophie des Aris-
toteles immer wieder platonisierend gedeutet wird

Aristoteles mufl man aristotelisch lesen. Gleichwohl wird seine
politische Philosophie immer wieder platonisierend gedeutet. Gerne
wird Aristoteles in die Akademie zuriickgeholt. Man fragt sich,
warum dies so hdufig geschieht.

Ein Grund fiir die Vielzahl platonisierender Deutungen ist, daf3 Plato-
niker es nicht gerne sehen, da3 Aristoteles der Akademie entlaufen ist.
Hat nicht schon Platon alles gesagt, was Aristoteles sagen wird? Vor
allem im Spétwerk, im Politikos und in den Nomoi, hat Platon eine
politische Philosophie entwickelt, welche die des Aristoteles vorweg-
zunehmen scheint. Die Verfahren, die Gesetze treten an die Stelle des
Ideals der Herrschaft von Personen. Die Demokratie wird nicht mehr
so streng verurteilt wie in der Politeia. Steht sie dort als Verfallsform
der besten Stadt an vorletzter Stelle, unmittelbar vor der Tyrannis, der
schlechtesten Staatsform iiberhaupt, so begegnet sie im Politikos als
letzte der guten Verfassungen nach Monarchie und Aristokratie.40 Das
Sechserschema der Verfassungen, das Aristoteles in seiner Politik
vorfuhrt, wird von Platon im Politikos vorweggenommen. Schon
Kramer hatte gezeigt, wie sehr die Biicher IV bis VI der Politik des
Aristoteles von den Nomoi beeinfluft sind.4l

Eine gewisse Verwandtschaft der Positionen ist nicht zu leugnen.
Fundamentale Unterschiede in den Lehren der beiden Philosophen
hebt diese aber nicht auf. Der Politikos und die Nomoi sind von der
Niichternheit der Aristotelischen Philosophie weit entfernt. Sie treiben
ein Spiel mit Emst und Scherz, mit Ironie und tieferer Bedeutung, das

40 In der Politeia zerfillt die beste Stadt in absteigender Linie steter Verschlechterung
in Timokratie, Oligarchie, Demokratie und Tyrannis, wobei Platon die Demokratie
als Anarchie karikiert. Im Politikos dagegen begegnet die Demokratie als letzte der
guten Verfassungen nach Monarchie und Aristokratie, so eine Gesetzesherrschaf't
vorliegt. Bei den Verfassungen ohne Gesetzesherrschaft teilt Platon der Demokratie
den Vorrang vor Oligarchie und Tyrannis zu.

41 Arete bei Platon und Aristoteles, Berlin 1959, 201-220.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gar nicht leicht zu entschliisseln ist42 Die Politik behilt auch im
Spatwerk den Status einer theoretischen Disziplin. Der Politiker wird
auch im Politikos als Fachmann verstanden. Seine Kunst wird immer
noch verglichen mit der eines Hirten oder eines Webers. Die Philoso-
phenherrschaft bleibt auch weiterhin das eigentliche Ideal. Alle anderen
Verfassungen sind nur deren schlechte Nachbildungen (mimemata).
Das Kriterium fiir die Einteilung der Verfassungen ist letztlich nicht
der Unterschied zwischen Personen- und Gesetzesherrschaft. Ent-
scheidend ist vielmehr der jeweilige Grad an Einsicht und Erkenntnis
(Politikos 292 b ff.). Mit der wachsenden Zahl der politisch Beteilig-
ten nimmt der Grad an Erkenntnis ab. Die Herrschaft der Gesetze ist
nur ein Surrogat, ein widerwillig beschrittener ,,zweiter Weg®, Wo
Erkenntnis fehlt, 146t er sich nicht vermeiden (Politikos 293 e ff.). Das
platonische Spitwerk soll aber nun gerade demonstrieren, was die
Konsequenz einer solchen Lage ist. Je schlechter und uneinsichtiger
der Mensch, um so mehr Gesetze. Die Nomoi inszenieren geradezu
eine Gesetzesflut. Seht her, was man alles regeln muf}, wenn die
wahre Einsicht fehlt!

Warum wird solchen Unterschieden zum Trotz doch immer wieder
eher aufdie Gemeinsamkeiten als aufdie Differenzen der klassischen
Philosophen geblickt?

Ich vermute, mehr noch als die Verwandtschaft von Platonischem
Spatwerk und Aristotelischer Politik hat die Geschichte des westlichen
Denkens zur Verzerrung der Optik gefiihrt. In den christlichen Jahr-
hunderten muften alle Fragen der Ethik und Politik theologische und
metaphysische Fragen werden. Selbst Argumente fiir die Abgrenzung
von civitas terrena und civitas divina muflten biblisch und theologisch

42 Es reicht nicht aus, wenn man, nur auf den Politikos verweisend, die Unterschiede
zwischen platonischer und aristotelischer politischer Philosophie einebnen will.
Zum einen sollte man nicht iibersehen, wie sehr die Dihairesen des Politikos dem
Schulinteresse an Definitionsiibungen entspringen, zum anderen werden — wie im
Sophistes — die Einteilungen gelegentlich bis ins Lacherliche getrieben. J. Pannier,
Platon oder Aristoteles? Der Politikos im Spiegel der aristotelischen Kritik, in:
Politisches Denken. Jahrbuch, K. Graf Ballestrem/V. Gerhardt/H. Ottmann/M. P.
Thompson (Hrsg.), Stuttgart 1998, 67-91.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

begriindet sein. Vom Prinzipat bis zum Kaisertum des Mittelalters war
die Ein-Mann-Herrschaft bestimmend. Die Republik besal aufer in
den Stidten keinen Ort. Bis in das 12. Jahrhundert war dem Westen
nur Platons Philosophie bekannt geblieben, und sie bot sich christli-
cher Anverwandlung aus vielerlei Griinden an.43

Aristoteles’ Philosophie kennt keine Schopfung aus dem Nichts und
keine Unsterblichkeit der Seele. Die ihm folgenden arabischen Philo-
sophen wie Avicenna und Averrdes handelten sich erhebliche Schwie-
rigkeiten ein, als sie versuchten, die Lehren des Koran mit denen des
Philosophen zu vereinen. Platon dagegen stand christlichen Grundleh-
ren von vomeherein ndher. Es gab eine Vielzahl von Ansatzpunkten:
Aufstieg zur Idee und Aufstieg der Seele zu Gott; der Demiurg des
Timaios und der christliche Weltbaumeister (bei Platon allerdings
auch kein Schopfer aus dem Nichts), die Unsterblichkeit der Seele, der
Jenseitsglaube, die platonische Lichtmetaphysik und das Johanneische
Christentum.

Als Aristoteles im Westen wiederentdeckt wurde, vollzog sich diese
Wiederentdeckung unter Bedingungen, die fiir ein Verstindnis seiner
Biirgerpolitik und fiir ein Versténdnis der Eigenart seiner praktischen
Philosophie nicht giinstig gewesen sind. Im Fiirstenspiegel des Tho-
mas von Aquin, in De regimine principum (1265/66), wird ganz im
Sinne der Zeit der Monarchie der Vorzug vor der Republik gegeben (1,
5, 6). Die fundamentale Differenz von Oikos und Polis, von Hausherr-
schaft und Biirgerpolitik wird von Thomas nicht mehr zureichend
erfa3t.44 Die Vielheitsphilosophie des Aristoteles wird von Thomas zu
einer politischen Einheitslehre gemacht. Alle Vielheit leitet sich nach

43 G. Wieland, Platon oder Aristoteles? — Uberlegungen zur Aristoteles-Rezeption des
lateinischen Mittelalters, in: Tijdschrift voor filosofie 47 (1985) 605 ff. Aristoteles
bot im 12. Jh. zwar die Moglichkeit, eine Diversifizierung der Disziplinen zu unter-
stiitzen. Auch erlaubte seine Philosophie, die Anspriiche der Vernunft zu stirken.
Auf der anderen Seite mufite das Werk des Aristoteles von den meisten Philoso-
phen platonisierend ergénzt werden, um fiir die Zwecke einer theologisch und reli-
gios geprégten Zeit tauglich zu sein.

44 Bei Thomas wird aus der prinzipiellen Unterscheidung von (despotischer) Herr-
schaft und Politik eine ,,Niveau-Differenz®, ein nur gradueller Gegensatz, D. Stern-
berger, Drei Wurzeln der Politik, a.a.O. 54 ff.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas von der Einheit ab; schon in der Natur, so heifit es, sei die
Fiihrung stets bei Einem nur (I, 2). In Dantes Monarchia (1317) findet
aufihnliche Weise eine Verwandlung der Vielheitsphilosophie in eine
neue Einheitsmetaphysik statt. Nahezu alle theologisch-politischen
Lehren des Mittelalters aufgreifend will Dante die Universalmonar-
chie des Kaisers rechtfertigen, und dies geschieht unter Aufbietung
einheitsmetaphysischer Theorie, etwa der Transzendentalienlehre oder
des Arguments, daf}, was durch eines verwirklicht werden konne, auch
am besten durch eines zu verwirklichen sei (I, 14-15). Marsilius von
Padua in seinem Defensor Pacis (1324) oder Wilhelm von Ockham in
seinem Dialogus (1333-1342) néhern sich zwar wieder der Aristoteli-
schen Politik, wenn sie die Ubertragung der Herrschaftsgewalt an das
Volk oder an die valenciorpars binden. Aber auch bei ihnen dominie-
ren theologische und biblische Argumente, deren zeitgeméBer Sinn im
Nachweis der Unabhéngigkeit des Kaisers vom Papst besteht. Es
dominieren die Fragen nach dem Verhéltnis von regnum und sacerdo-
tium, welche Fragen des Aristoteles gar nicht sind.

Der Neoplatonismus der Renaissance wiederum hatte seine eigenen
Griinde, Platon und Aristoteles unmittelbar nebeneinander stehen zu
sehen. Man kann dies in schonster Form dargestellt sehen in Raffaels
Fresco Die Schule von Athen 77 Raffael stellt Platon und Aristoteles in
die Mitte seines Bildes, Platon mit dem Zeigefinder der rechten Hand
nach oben weisend, Aristoteles die rechte Hand parallel zur Erdober-
fliche haltend. Damit waren die unterschiedlichen Richtungen ihres
Denkens auf schone Weise anschaulich gemacht, und doch miissen
wir die Bedeutung des Bildes nicht im Aufweis der Unterschiede,
sondern - ganz im Gegenteil - im Aufweis der concordia discors, der
Harmonie im Streite verstehen. So wie Pico della Mirandola sich
damals anheischig macht, die Ubereinstimmung des Platon und des
Aristoteles zu beweisendd so haben damals wohl alle Neuplatoniker
an die Ubereinstimmung der klassischen Philosophen geglaubt. Nach

45 W. v. Lohneysen, Raffael unter den Philosophen. Philosophen {iber Raffael, Berlin
1992, 90 ff.

46 Uber die Wiirde des Menschen, Ziirich o. J. 47. Die Schrift Picos ,,Concordia
Platonis et Aristotelis“ blieb unvollendet.

https://dol.org/10.5771/0783748802454 - sm 17.01.2026, 12:56:56.


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edgar Wind hat Raffael in der Schule von Athen die concordia der
streitenden Philosophen gemalt. ,,Im philosophischen Freundeskreis
von Raffael”, so Edgar Wind, ,,ging die Lehre um, daB3 sich jede
Aussage Platons in einen Satz des Aristoteles iibersetzen lasse, sobald
man einsehe, da3 Platons Sprache die der poetischen Begeisterung sei,
wihrend Aristoteles im Ton kiihler Analyse spreche ...re conveniunt
quamvis verbis dissentiunt 4]

Das politische Denken der Neuzeit hat sich von Platon und Aristoteles
zugleich entfernt. Dadurch riickten beide Philosophen noch einmal
niher zusammen. Die Alten standen nun gegen die Modernen, so als
ob es nur eine Antike und nur ein politisches Denken der Antike
gegeben hitte. Die neuzeitliche Emanzipation der Politik von der
Moral, wie siec Machiavelli vollzieht, ist beiden Klassikern fremd. Dal3
das Hauptinteresse das Uberleben und das angenehme Leben sein soll,
wie es Hobbes behauptet, lehnen sie beide im Namen des guten
Lebens ab. Statt beim Individuum, wie Hobbes, Locke oder Rousseau,
setzen sie bei der Gemeinschaft an. Anders als Hobbes, Locke, Rous-
seau, Kant oder Fichte ist ihnen die Gemeinschaft kein Vertrag. Die
querelle des anciens et des modernes erweckt den Eindruck, daf
Platon und Aristoteles auf engste zusammengehoren, vereint gegen
Tendenzen der neuzeitlichen Philosophie stehen.

Die Bediirfnisse der Epochen haben die Unterschiede verwischt, die
zwischen den Philosophien des Platon und des Aristoteles bestehen.
Heute ist es vielleicht eher als frither moglich zu erkennen, daf die
politische Philosophie der Klassik zwei Wurzeln hat und dafl das
politische Denken der Gegenwart zwei grole Vorbilder besitzt.

47 E. Wind, Kunst und Anarchie, Frankfurt a.M. 1994, 65. Vgl. H. Hettner, Italieni-
sche Studien zur Geschichte der Renaissance, Braunschweig 1879, 185 f.

17.01.2026, 12:56:56. -


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Corollarium: Dal3 die ,,Politeia® fiir Platon keine blof3e
,Utopie® und kein unrealisierbares ,,Ideal” gewesen ist

Die Politeia Platons wird nicht selten so verstanden, dal3 ihr jede
Absicht auf Verwirklichung abgesprochen wird. Das Werk gilt dann
als bloBe ,,Utopie®, als ein Muster oder Paradigma, zwar nicht als ein
Muster ohne jeden Wert, aber doch als eines, das eher als ein Kriteri-
um der Beurteilung von Staaten dient, als dal man darin einen Ent-
wurfsehen diirfte, der aufpolitische Verdnderung und Verwirklichung
ausgerichtet war.

Motive fiir diese Deutung des platonischen Werkes stammen aus der
Geschichte des utopischen Denkens und aus gewissen Ziigen der
Politeia selbst. So wird die utopistische Deutung aus einem Versténd-
nis von Utopie gespeist, das wohl letztlich auf Thomas Morus zuriick-
zufiihren ist. Morus hatte mit seiner Utopia (1516) den Begriff der
Utopie tiiberhaupt erst geschaffen, sich dabei in vielem auf Platon
berufend, unter Utopie aber eher einen Humanistenscherz verstehend
als eine Anleitung zur Verwirklichung des besten Staates. ,,Utopie™ -
das hiel bei Morus: ,,Nicht-Ort“, | Niemandsland®, , Niemaisland®,
und dieser Begriff von Utopie hat riickwirkend auf die Politeia abge-
farbt. Sie konnte im Licht dieses Utopiebegriffs als ein unrealisierba-
res Ideal erscheinen, als ein ,,prachtiger Wolkenstaat® 4§

Eigenarten der Politeia kommen Deutungen dieser Art entgegen.
Ironie, Scherz und Spiel sind Platon alles andere als fremd. Wie oft
148t er den Sokrates ironisch sprechen! Wie gerne beginnt er einen
Dialog wie etwa den Protagoras mit einer der Komddie entlehnten

48 H. G. Gadamer, Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles, Heidelberg
1978, 45. Nach Gadamer sind Platons Forderungen ,,dialektische Metaphern®.
,»Man muf} diese metaphorischen Forderungen von Fall zu Fall auf ihr Gegenteil
beziehen, um mitteninne das wirklich ,Gemeinte' zu finden ... Die Einrichtungen
dieser Musterstadt wollen nicht selber Reformgedanken verkorpern, sondern die
wahren Mifstinde und Gefahren fiir den Bestand einer ,Stadf e contrario sichtbar
machen ..." (ebd.). Ders., Platos Denken in Utopien: in: Ders., Plato im Dialog,
Tiibingen 1991,270-289.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Szenerie! Die Nomoi sind geprégt von einer Dialektik von Emst und
Spiel. Und bei der Lektiire der Politeia weill der Leser oft nicht, wie
spielerisch oder wie ernst eine Forderung zu nehmen ist.

Die Gleichheit von Mann und Frau - ist sie zu verstehen wie eine
Komdodie des Aristophanes, so wie etwa die Ekklesiazusen! (Was ist
das iiberhaupt fiir ein Staat, der fiir den von Platon sonst so gefeierten
Eros iiberhaupt keinen Platz besitzt?49) Die Gemeinschaft der Frauen
und Kinder - Scherz oder Emst? Die Herrschaft der Philosophen, daf3
die Verniinftigen regieren — wo hat man so etwas je schon gesehen?
Das Element des Erstaunlichen und Staunenswiirdigen, des Wider-
spruchs zum Bestehenden und Geldufigen ist ein Grundelement von
Platons politischer Theorie. Aber dieses Element des Erstaunlichen
wire millverstanden, wollte man darin ein Bekenntnis zur blof3en
Idealitdt und zur Nicht-Realisierbarkeit der besten Stadt sehen.

Der Status der drei grofen ,,Wogen®, die die Stadt hinwegzuschwem-
men drohen (Gleichheit von Mann und Frau, Gemeinschaft von
Frauen und Kindern, Philosophenherrschaft), ist nicht der von unaus-
fithrbaren, nicht ernst gemeinten Spielereien. Der Status der drei
berithmten ,,Wogen* ist vielmehr der von Paradoxien, ,paradox
verstanden im wortlichen Sinn: para doxan, gegen die Meinung. Die
Forderungen Platons widersprechen der Meinung vieler oder der
Meinung der Vielen. Sie widersprechen aber nicht dem wahren
Wissen, der Episteme.

Ironie, Spiel und Scherz stehen, wo immer sie bei Platon begegnen,
nicht in Gegensatz zum Emst. Niemand meint es ernster mit der
Frage, wie zu leben sei, als der so oft ironisch sprechende Sokrates.
Niemand ist ernster als der éltere Platon, dessen Philosophie mit dem
Emst der Tragddie konkurriert.5)0 Die Nomoi versuchen, Spiel und
Emst des Daseins miteinander zu vereinen, wobei fiir Platon die Frage
aller Fragen ist, ob das Dasein der Menschen tiberhaupt den groflen
Emst verdient oder nicht vielmehr nur Gott allein (Nomoi 803 b-c).

49 Das Fehlen des Eros hebt Leo Strauss hervor, Platon, in: L. Stauss/J. Cropsey
(Hrsg.), History of Political Philosophy, Chicago 21972, 22.

50 H. Kuhn, Die wahre Tragodie. Platon als Nachfolger der Tragiker, Hildesheim -
New York 1970.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stadt wird in den Nomoi zum wahren Schauspiel, das anstelle der
Tragodie vor den Géttern aufgefuhrt wird (Nomoi 817 b).

Nun mag nichts schwieriger sein, als die Tonlage der Politeia iiber-
haupt zu erfassen. Was jedoch die Frage der Verwirklichung und
Verwirklichbarkeit der besten Stadt angeht, so hat Platon uns dariiber
nicht vollig im Unklaren gelassen, da er diese Frage in der Politeia
mehrfach aufgegriffen und beantwortet hat. Nicht zuféllig wird diese
Frage erstmals aufgeworfen unmittelbar vor der Erdrterung der drei
groflen ,,Wogen* (Resp. 471 ¢ ff). Die Antwort, die dort und anders-
wo gegeben wird, ist stets dieselbe. Die Verwirklichung der besten
Stadt ist ,,schwer®, ,,aber nicht unmoglich® (nicht d6vvaro«;) (Resp.
473 ¢, 499 d, 502 c). Der Weg zur Verwirklichung, der Konigsweg zur
besten Stadt, besteht darin, dal entweder der Nachkomme eines
Konigs oder eines Dynasten philosophisch gebildet wird oder da3 die
Philosophen selbst an die Macht gelangen. Platon nennt dies die
,einzige“ notige, zugestandenermaflen ,nicht kleine, auch nicht
leichte, aber doch mdgliche™ Verdanderung (Resp. 473 c).

Platon ist dreimal nach Sizilien gefahren.jl Es ist hochgradig unwahr-
scheinlich, dafl nicht mindestens auf einer dieser Reisen auch an die
Errichtung der besten Stadt gedacht worden ist. Nach Diogenes
Laertius hat Platon auf seiner zweiten Reise den jiingeren Dionysios
um ,Land und Leute (gebeten), welche das von ihm entworfene
Staatsideal verwirklichen sollten” (III, 21). In seinem Freunde Dion
hatte Platon sowieso einen philosophisch gebildeten Konig zur Seite.
In den Nomoi, welche die Gesetzesherrschaft nahe an der griechischen
Praxis der Stiddtegriindungen und der Kolonisation diskutieren, 148t
Platon den Philosophen die Rolle des Beraters bei der Griindung einer
neuen Stadt spielen (Nomoi 969 c¢). Der Philosoph als Verfassungsge-
ber war eine den Griechen wohlbekannte Figur. Man denke nur an
Protagoras, der mit der Verfassungsgebung fiir die Kolonie Thurioi
beauftragt worden war.

51 A. Berve, Dion, Mainz 1956. H. Breitenbach, Platon und Dion, Ziirich 1960; K. v.
Fritz, Platon in Sizilien und das Problem der Philosophenherrschaft, Berlin 1968.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophisch wird die Frage nach der Verwirklichung und Verwirk-
lichbarkeit der besten Stadt allerdings nur zu entscheiden sein, deutet
man das grofite Lehrstiick, die Idee des Guten selbst. Diese hochste
Idee der platonischen Philosophie ist nicht zu verstehen als ein bloBes
Sollen oder ein bloBes ,,Ideal”. Der Begriff des ,,Ideals” ist, wie Leo
Strauss schreibt, ,,not a platonic term*.52? Wie die Trennung von Sein
und Sollen so begegnet auch der Begriff des ,Ideals* erst in der
Neuzeit. Seine spezifische Pragung hat er durch Kant und Schiller
erhalten.53 , Ideal” heilt seitdem ein Vorbild der Vollkommenheit, das
nicht zu erreichen ist, sondern allenfalls &sthetisch oder moralisch-
praktisch als Richtschnur einer Annéherung an die Vollkommenheit
dienen kann. ,,Das wire ideal - das heif3t seitdem, ,,so wére es voll-
kommen, aber so vollkommen kann es in Wirklichkeit nicht sein®.
Man kann verstehen, warum sich der Begriff des ,Ideals” immer
wieder zur Deutung der platonischen Politik angeboten hat. Platons
Staat ist ein ,Ideal-Staat”, insofern auch er eine Anndherung oder
Angleichung an ein Urbild der Vollkommenheit darstellt. Dieses kann
in der Welt der sinnlich wahrnehmbaren, verdnderlichen Dinge
niemals voll prasent sein. Und dennoch - ein bloBes Ideal ist Platons
Idee des Guten nicht.

Die Idee des Guten ist bei Platon schon alles, was sie ist, unabhéngig
vom Streben des Menschen nach Verwirklichung. Wihrend dem
,ldeal® - in der Terminologie Kants ausgedriickt - die ,,0bjektive
Realitdat fehlt, ist die Idee der Grund der Erkennbarkeit und des
Bestehens alles dessen, was ist. Wie die Idee der Hegelschen Philoso-
phie so ist auch die Idee Platons nicht so ,,ohnméchtig, bloB3 zu sol-
len“.54 Vielmehr ist alles Streben und Verwirklichen des Menschen
abhingig von der Idee selbst, die allem guten Handeln schon vorgege-
ben ist. Idee und Ideal, Platons Idee des Guten und das seit Kant und

52 Platon, in: L. Strauss/J. Cropsey (Hrsg.), History of Political Philosophy, a.a.O. 29.
53 Kant definiert das ,,Ideal” als ,, maximum perfectionis vocatur nunc temporis Ideale,
Platoni Idea®, De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis 11, § 9.

54 Diese Parallele zieht auch K. Maurer, Platons ,Staat' und die Demokratie, Berlin -
New York 1970, 298. Bei Maurer iiberhaupt eine ausgewogene Darstellung der
Frage der ,,Verwirklichung® der Politeia, a.a.0. 293-315.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiller so genannte ,,Ideal®, sind nicht miteinander vereinbar. Wo das
Ideal das Schwergewicht auf das Subjekt und seine Setzungen legt,
aufden Kiinstler und sein dsthetisches Ideal, aufdas Subjekt und sein
Ideal der Moralitét, da liegt bei Platon das Gewicht aufder Idee selbst,
auf ihrem Immer-Schon-Bestehen und auf ihrer Objektivitit. Alles
Verwirklichen des Menschen kann bei Platon immer nur Nachbildung,
mimesis, Angleichung und Anndherung sein.

Eine ,,Verwirklichung® des Guten ist in diesem Sinne deutlich zu
unterscheiden von allem neuzeitlichen Verstdndnis des Produzierens
und Machens. Von diesem ist Platons Idee so entlastet wie Hegels
Begreifen der geschichtlich schon erreichten Vernunft. Die Politeia ist
keine Blaupause und kein ,,Plan”“ im modernen Sinne des Wortes.
Damit wird Platons Politik aber auch nicht eo ipso unausfiihrbar. Sie
wird nicht zur Theorie einer bloBen ,,Wolkenstadt®. Sie kann Verwirk-
lichung als Nachbildung sein, so wie Philosophieren ein Nach-Denken
ist. Eine vorbildlose Produktion oder eine Schépfung aus dem Nichts
ist die beste Stadt nicht.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Corollarium: Dal} Platons ,,Politeia“ ein politisches Werk
und nicht nur ein Buch iiber Erziehung oder Ethik ist

Einem Vergleich der politischen Philosophien des Platon und des
Aristoteles wird manchmal die Behauptung entgegengestellt, die
Politeia sei tiberhaupt kein politisches Werk. Dies liele, wenn dem so
wire, nur einen Vergleich von Aristotelischer Politik und Platoni-
schem Spétwerk zu. Offenbar war schon in der Antike kontrovers, wie
politisch die Politeia ist. Schon Proclus berichtet, manche wiirden als
Thema des Werks die Frage nennen, ,,was das Gerechte sei und was
der diesem Gerechten entsprechende Mensch®.55 Seit Rousseaus Wort,
die Politeia sei ,kein politisches Werk ... (sondern) die schonste
Abhandlung tiber die Erziehung* (Emile, Buch [, Grundgedanken), ist
immer wieder die Erziehung, die Paideia als der eigentliche Gehalt des
Werkes betrachtet worden, nicht zuletzt von Werner Jaeger, dessen
Dritter Humanismus ganz der Paideia Platons verpflichtet war.5 Ist die
Politeia also nur eine Abhandlung iiber Erziehung? Ist sie nur eine
Individualethik und kein politisches Werk?

Es ist nicht von der Hand zu weisen, daf} die Seele des Einzelnen, ihre
Bildung, ihre Gerechtigkeit, ihr Gliick ein Thema der Politeia ist. Der
Erziehung der Wéchter und Philosophen wird grole Aufmerksamkeit
gewidmet. Ganze Bereiche der Politik, die man von einem politischen
Traktat erwarten wiirde, werden gar nicht oder nur stiefmiitterlich
behandelt: Institutionen und Verfahren, Gesetzgebung und Justiz,
Krieg und AufBlenpolitik. Offenbar ist das Schweigen Platons iiber
deren konkrete Gestaltung der Preis, welcher der Herrschaft von
Personen, der Orientierung an den Tugenden und dem auf Erziehung
gegriindeten Staat zu zahlen ist. Die Stadt ist bei Platon um so gesiin-

55 Proclus, In rem publicam, Vol. I, 7-14, zit. nach H. Gauf}, Philosophischer Hand-
kommentar zu den Dialogen Platons I1/2, Bem 1958, 130 Fn.

56 W. Jaeger, Paideia, Berlin — New York 1989, 786 ff. Platons Staat sei ,,seinem
hoheren Wesen nach Erziehung®, a.a.O. 788. Jaeger meinte dies allerdings gerade
nicht in einem unpolitischen Sinn.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der und um so gerechter, je weniger Arzte und Richter und je weniger
Verfahren und Institutionen sie notig hat.

Zweifelsohne enthilt die Politeia eine Ethik (avant la lettre). Sie ist
aber dariiber hinaus und in gleicher Weise eine Politik. Dies 1d6t sich
schon daraus erschlieen, da3 bei Platon (oder auch bei Aristoteles)
zwischen Ethik und Politik tiberhaupt nicht zu trennen ist. Der Einzel-
ne und die Stadt stehen zueinander wie Mikrokosmos und Makrokos-
mos. Jede Tugend des Einzelnen ist fiir die Stadt von Bedeutung. Die
Stadt ist die Seele in GroBbuchstaben geschrieben. Seele und Stadt
spiegeln sich ineinander, iibrigens auch wenn die Stadt zerfdllt. Es ist
dann jeweils der Aufstand eines Seelenteils gegen die gerechte Ord-
nung, der die jeweilige Verfallsform erklért.

Dartiber hinaus lassen sich sechs weitere Griinde nennen, warum die
Politeia ein politisches Werk ist.5

Erstens, die Politeia ist eine Antwort auf das Schicksal des Sokrates,
aufden Tod des Gerechten in der ungerechten Stadt. Wéhrend Sokra-
tes nach dem Zeugnis des Dialogs Kriton seinen Konflikt mit der
Stadt dadurch aufzuheben versucht, da3 er sich im Tode dem Urteil
der Stadt beugt, obwohl dieses Urteil ungerecht ist, geht Platon einen
anderen Weg. Er trennt sich von Athen. An die Stelle der bestehenden
ungerechten Stadt, die den Philosophen zu Tode bringt, setzt er die
Stadt der Philosophen: die gerechte und denkbar beste Stadt. Das
Motiv, aus dem die Politeia entsteht, ist politisch durch und durch.
Zweitens, der Umfang der politischen Erdrterungen in der Politeia
verbietet es, in diesem Werk nur eine Ethik personaler Gerechtigkeit
zu sehen. Von der Entstehung der Stadt iiber die Einteilung und
Bildung der Stinde, die Gemeinschaft der Frauen und Kinder, den
Kommunismus, die Philosophenherrschaft bis hin zu den Verfallsfor-
men der besten Stadt - immer ist von Politik die Rede. Es wére schon
hochst eigenartig, wenn in einem hauptséchlich ethisch orientierten
Werk politische Erorterungen den grofiten Raum einnehmen wiirden.

57 Ein Pladoyer fiir eine sowohl ethische als auch politische Lektiire der ,,Politeia® bei
O. Hoffe, Einfilhrung in die Politeia, in: Ders. (Hrsg.), Platon: Politeia, Berlin
1997,20-22.

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drittens, der Titel des Werkes, Politeia, bedeutet soviel wie ,,Verfas-
sung® oder ,,Ordnung der Polis®, Verfalitheit im weitesten Sinne.
Jedenfalls ist der Titel auf die Stadt und ihre Ordnung bezogen.
Diogenes Laertius, der die Tetralogien des Thrasyllos referiert, nennt
als Titel: ,,noXvrela f] IJepi ducalov, KoXaiKOg*, also ,,Verfassung der
Stadt oder Uber das Gerechte, politisch® (Diog. Laert. III, 60). Die
Ubersetzung lautet dementsprechend ,res publica®, ,republic’
,republique” ...

Viertens, die Spéatwerke Platons lassen sich nicht als die eigentlich
politischen Werke gegen eine nur als Ethik verstandene Politeia
ausspielen. Dies ist schon deshalb nicht moglich, weil auch das
Platonische Spatwerk die Philosophenherrschaft nicht vollig aufgibt,
sondern als Maf3stab des ,,zweitbesten Weges™ und als Paradigma aller
Verfassungen bestehen 1dt. Wenn die Politeia nicht politisch ist,
wire es demnach das Spétwerk ebenfalls nicht.

Fiinftens, auch wenn die Meinungen iiber die Politeia schon in der
Antike geteilt waren, so kommt doch dem Urteil des Aristoteles
besonderes Gewicht zu. Aristoteles miifite es eigentlich wissen. Er hat
die Politeia als ein politisches Werk verstanden. Wenn er Platons
Politik angreift, wie etwa im Zweiten Buch seiner Politik, dann hat er
mehr die Politeia als die Nomoi vor Augen gehabt.

Sechstens, in Platons Politeia nur eine Individualethik zu sehen, diirfte
ein spétantikes und neuzeitliches Mif3verstdndnis sein. Erst die spdtan-
tiken Schulen betreiben den Riickzug der Philosophie aus der Politik,
das ,,Leben im Verborgenen™ und im kleinen Kreis der Freunde. Erst
die Neuzeit polarisiert den Staat und das Individuum mit seinen
vorstaatlichen Rechten und seinen Bediirfnissen auf Privatheit und
Ungestortheit des Lebens. Gerade davon, von privatem und ungestor-
tem Leben, findet sich wenig in Platons Werk (ein Privatleben wird
von Platon iiberhaupt nur dem untersten Stand belassen). Das mag
man Platon vorwerfen. Es zeigt aber noch einmal in aller Deutlichkeit,
wie wenig werkgerecht eine nur aufden Einzelnen, seine Bildung und
seine Ethik ausgerichtete Lektiire der Politeia ist.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Corollarium: Aristoteles und der Kommunitarismus

In der politischen Philosophie Amerikas macht seit einigen Jahren
eine Reihe von politischen Philosophen von sich reden, die man
wegen ihrer gemeinschaftsorientierten Philosophie die ,,communitari-
ans“ genannt hat. Zu dieser Schule der politischen Philosophie geho-
ren Benjamin Barber, Robert N. Bellah, Amitai Etzioni, Alasdair
Maclntyre, Martha Nussbaum, Michael Sandel, Charles Taylor,
Michael Walzer und andere mehr. Die Kommunitaristen greifen auf
Rousseau und Tocqueville, auf Hegel und auf Aristoteles zuriick, und
insbesondere bei Alasdair Maclntyre oder Martha Nussbaum wird fiir
eine Riickkehr zu Aristoteles plddiert.58 Dariliber hinaus sind im
Kommunitarismus als ganzem aristotelisierende Tendenzen zu bemer-
ken: eine Abkehr vom Individualismus, eine Fronststellung gegen
Verfahrensethiken wie die Diskurs- und Kommunikationsethik von
Apel und HabermasY), eine Kritik am Universalismus, eine Hinwen-
dung statt dessen zu den lokalen Gemeinschaften und zum Gemein-

58 A. Maclntyre, After Virtue, Notre Dame/Indiana 1981 (dt. Der Verlust der Tugend,
Frankfurt aM. 1987); Ders., Whose Justice? Which Rationality? London 1988;
Ders., Three Rival Versions of Moral Enquiry, Notre Dame/Indiana 1990. Neoaris-
totelisch argumentieren auch die bemerkenswerten Artikel und Biicher von Martha
C. Nussbaum. Allerdings deutet Nussbaum Aristoteles als einen ,,Essentialisten,
was sich mit einer kommunitaristischen Leseweise nicht recht vertrdgt. Hinzu
kommen noch feministische und sozialistische Interessen der Autorin, die ebenfalls
in Spannung zum Essentialismus stehen. M. C. Nussbaum, The Fragility of Good-
ness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and History, Cambridge 1986; Dies.,
Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Verteidigung des aristotelischen
Essentialismus, in: M. Brumlik/H. Brunkhorst (Hrsg.), Gemeinschaft und Gerech-
tigkeit, a.a.0. 323-364.

59 Eine Synthese von Diskursethik und ,,.kommunitiren' Bedingungen personlicher
Identitat™ versucht K. O. Apel, Das Anliegen des anglo-amerikanischen .Kommunita-
rismus’ in der Sicht der Diskursethik, in: M. Brumlik/H. Brunkhorst (Hrsg.), Gemein-
schaft und Gerechtigkeit, a.a.0. 149-172. Allerdings soll nach Apel einer deontologi-
schen Moralphilosophie der Gerechtigkeit heute ,,Prioritdt” vor einer Ethik des guten
Lebens zukommen. Eher eine Abgrenzung von Diskursethik und Kommunitarismus
sucht J. Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt a.M. 1991.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sinn der Biirger, eine Hinwendung zu einer Ethik des guten Lebens,
die der Orientierung an formaler Gerechtigkeit {ibergeordnet wird.

Ob Kommunitaristen sich heute mit Recht auf Aristoteles berufen, ist
inzwischen allerdings auch Gegenstand des Streits. Der Philosoph
Otfried Hoffe hat den Kommunitaristen das Recht abgesprochen,
Aristoteles als einen ihrer Ahnherren zu betrachten. Aristoteles ist
nach der Deutung von O. Hoffe gerade das, was die Kommunitaristen
verwerfen: ein ,,Universalist®.60 Die kommunitaristische Hervorhe-
bung der Lebensformen und der partikularen Gemeinschaften sei eine
Verwechslung der Lembedingungen der Gerechtigkeit mit deren
(immer giiltigem) Gehalt. Nicht die Moral selbst sei ,,partikular, son-
dern nur ihre Aneignung®.6l Die Ethik des Aristoteles sei eine Ethik von
,,Prinzipien®.626Bie politische Philosophie des Aristoteles erhebe ,,Gel-
tungsanspriiche fiir jede Polis*.6j Die Lehren des Aristoteles gilten fiir
Jeden Menschen jedweder Kultur und Epoche“64, so etwa die Lehre
von der Eudaimonie, von der Gerechtigkeit, von der spezifischen
Leistung des Menschen (seiner Vernunft), von den Tugenden wie der
Tapferkeit u.a.m. Der Kommunitarismus habe Schwierigkeiten mit dem
»gemeinsamen Moralerbe der Menschheit*.65

Hoffes Kritik ist zu verstehen als eine Reaktion auf Uberspitzungen
des Neo-Aristotelismus, wie sie etwa fiir den Denkstil Maclntyres
kennzeichnend sind. Maclntyre bringt Aristoteles in einen schroffen
Gegensatz zur Aufklarung, eine Frontstellung, die man mit Hoffe als
eine Uberzeichnung verwerfen kann. Aristoteles war kein Traditiona-
list, der Traditionen und Ublichkeiten schon durch ihr blofes Bestehen

60 O. Hoffe, Ausblick, in: Ders. (Hrsg.), Aristoteles: Nikomachische Ethik, Berlin
1995,283 ff.

61 A.a.O. 288.

62 A.a.O. 285.

63 Ebd.

64 Ebd.

65 O. Hoffe, Vernunft und Recht, Frankfurt a.M. 1996, 173. Hoffe verweist hier auf
Gleichbehandlung, Unparteilichkeit, Reziprozitit, Tauschgerechtigkeit sowie das
Recht auf Leib, Leben, Eigentum und Ehre als universalen Elementen von Recht
und Gerechtigkeit.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir gerechtfertigt gehalten hétte.66 Das sittliche Handeln ist bei Aristo-
teles immer schon reflektiert, und es ist Sache der eigenen bewuften
Entscheidung, der Prohairesis.

Aufder anderen Seite verdankt sich Hoffes scharfe Kritik einer nicht
weniger radikalen Leseweise des Aristoteles. Sie hat ihre Hindergriin-
de in einer Verschmelzung von Aristotelischer und Kantischer Ethik.
Diese gelten Hoffe nicht wie sonst {iblich als eine Alternative, sondern
als miteinander verwandte Formen von Ethik. Das ist erstaunlich,
denkt man an den Apriorismus hier und die Erfahrungsorientierung
dort, und das ist erstaunlich, siecht man die unterschiedlichen Lehren
vom Gliick oder die je andere Auffassung der empirischen Motive des
sittlichen Handelns. Kénnen denn eine antike Gliicksethik und eine
neuzeitliche Autonomie- und Pflichtethik miteinander vertraglich
sein?67

Aristoteles verteidigt nicht, was zeitgemél naheldge, den Universa-
lismus des Alexanderschen Weltreiches. Seine politische Philosophie
bleibt nicht zufdllig, sondern bewufBt bei der Polis als der letzten
politischen Einheit stehen. Die Aufhebung des Gegensatzes zwischen
Griechen und Barbaren, wie sie Alexander durch seine Politik der
Homonoia betrieb, wird von Aristoteles verworfen. Bei ihm bleibt die
alte Entgegensetzung von Asien und Griechenland, von Despotie und
Freiheit erhalten (Pol. VII, 7).68 Aristoteles’ Beharren aufder Polis als

66 Hoffes Kritik richtet sich hier wohl auch gegen den Neo-Aristotelismus von O.
Marquard, der eine Ethik der Ublichkeiten gerechtfertigt hat. O. Marquard, Uber
die Unvermeidlichkeit von Ublichkeiten, in: W. Oelmiiller (Hrsg.), Normen und
Geschichte, Paderborn 1979, 332-342. Eine scharfe Kritik an Maclntyres Berufung
auf Aristoteles auch bei Chr. Rapp, War Aristoteles ein Kommunitarist? in: Interna-
tionale Zeitschrift fiir Philosophie Heft | (1997) 57-76.

67 Ist es nicht schon ein Riesenunterschied, ob eine Ethik von der Eudaimonie oder
von einer Pflicht ausgeht, bei deren Befolgung von allen Gliicksmotiven zu abstra-
hieren ist? Wo wiren bei Aristoteles Entsprechungen fiir den ,,reinen Willen oder
das ,,unbedingte Sollen“? Wo fiir die Postulatenlehre? Wo fiir die ganze Entgegen-
setzung von phidnomenaler und noumenaler Welt? Wo fiir das neuzeitliche Pathos
der Autonomie? Wo fiir die nur noch eine formale Tugend der Kantischen Ethik?
Wo fiir die bloBe Form des Gesetzes? U.s.w., u.s.f.

68 Der Antike war der Gegensatz der Aristotelischen Politik zu der des Alexander
geldufig. Eratosthenes, der Bibliothekar Ptoleméus III., tadelt den Aristoteles, weil

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56.



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der besten GroBe der politischen Gemeinschaft hat mit grundsitzli-
chen Uberlegungen iiber das MaB politischer Einheiten zu tun. Eine
Stadt muf3 nach Aristoteles so groB} sein, dal Autarkie moglich wird.
Sie darf aber nicht so gro3 werden, da3 die Biirger einander nicht
mehr kennen wiirden und sich ,blindlings* in die Amter wihlen
miiiten (Pol. VII, 4). Beispiele fiir die Grofe der Stadt geben die
Reichweite der Stimme eines Herolds oder das, was ein Feldherr noch
iiberschauen kann (Pol. VII, 4). Biirgerpolitik und beschrinkte GroBe
der politischen Gemeinschaft bilden fiir Aristoteles ein selbstverstandli-
ches Paar. Erst die Stoiker werden Kosmopoliten sein. Aristoteles’
politische Philosophie istjedoch eine der Polis, nicht der Kosmopolis.69

Ahnlich steht es bei Aristoteles um den Begriff des Menschen. Auch
diesem fehlt bei Aristoteles noch die universalistische Weite. Bei
Aristoteles ist der ,,Mensch® immer konkret, das heif3t, er ist Mann -
Frau, Herr - Sklave, Kind - Eltemteil, Grieche -Barbar. Die Abstrak-
tion zu dem einen unterschiedslos bloB Mensch seienden Menschen
wird nicht vollzogen, so wie es dementsprechend bei Aristoteles auch
keine Menschenrechte gibt. Hier ist insbesondere die Rechtfertigung
der Sklaverei ,,von Natur aus“ von Bedeutung. Sie wird ja versucht in
Gegnerschaft gegen die damals auch schon vertretenen Theorien von
der Gleichheit der Menschen von Natur.70

er an der Unterscheidung von Griechen und Barbaren festgehalten habe; er lobt den
Alexander, der dem Rat des Aristoteles nicht gefolgt sei (Strabo I, 66).

69 Wo dabei die bessere Politik liegt, ist eben die Frage. Wenn die Stoiker die
Kosmopolis loben, dann preisen sie damit auch die imperialen Ambitionen, und
man darf fragen, ob der Universalismus nicht immer an Imperien gebunden war.
Wenn Aristoteles aufder Vielzahl der Poleis beharrt, so kann man dies auch aus der
bei den Griechen gut bezeugten Abneigung gegen imperiale GroBreiche und poli-
tisch groBraumige Gebilde verstehen. Allerdings steht die Homogenitit der Polis,
die fiir die Biirgeridentitét die Grundlage stiftet, in Spannung zu allem Fremden, so
daf} der Gegensatz Griechen — Barbaren in die Reihe der ,,asymmetrischen Gegen-
satzpaare™ wie spiter Christen — Heiden, Herrenrasse — Sklavenrasse, Mensch -
Unmensch etc. eingereiht werden kann. Chr. Meier, Gleichheit und Grenzen. Aris-
toteles, die Griechen, die Barbaren, die Sklaven, in: Merkur 49 (1995) 825-835.

70 Gegner der Sklaverei und Lehrer der natiirlichen Gleichheit der Menschen waren
damals Sophisten wie der Gorgias-Schiiler Alkidamas oder wie Antiphon. Ferner
relativierte Euripides in seinen Tragodien den Gegensatz von Herr und Sklave.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Darfman die Ethik des Aristoteles, so wie Otfried Hoffe, ,,eine dem
Prinzipienuniversalismus analoge Ethik“]l nennen? Hoffe gelangt zu
dieser Einschdtzung, weil er die Ethik des Aristoteles theoretisiert, sie
nicht so sehr vom Ethos und der lebensweltlich schon gelebten Klug-
heit als vielmehr von der ,,emanzipierenden” Reflexion aufdiese liest,
wobei diese Reflexion noch bis zu einer Metareflexion vom Wissen
des Wissens gesteigert wird.72 Die praktische Ausrichtung der Aristo-
telischen Ethik am Handeln verschiebt sich damit in Richtung auf ein
idealistisches Reflexionsprogramm der Wissenssteigerung.73 Aristote-
les wird transzendentalisiert. Auch wird er gedeutet mit Hilfe eines
Begriffs, welcher wie jener der ,,Emanzipation” eine Schopfung der
Linkshegelianer des 19. Jh.s ist. Niemand hat vor den Linkshegelia-
nem bei ,,Emanzipation” an die Befreiung des Menschen als Men-
schen gedacht.74

Wie in den universalistischen Diskurs- und Kommunikationsethiken,
so wird fiir Hoffe die Verbindung der universalen Prinzipien mit der
Praxis zu einem bloen Anwendungsproblem. Dabei kennt Aristote-
les kein starres Schema von schon feststehender Allgemeinheit und
nur noch subsumptionslogisch einzuordnendem oder deduktiv abzulei-
tendem Einzelfall. Die Dignitdt der Situationen, der Einzelfdlle und
exempla ist bei Aristoteles sehr viel hoher zu veranschlagen als in einer
universalistischen Prinzipienethik. Die Phronesis nimmt ihr Mal nicht
an theoretischen Allgemeinheiten, sondern an relativen Allgemeinheiten

71  O. Hoffe, Ausblick, in: Ders. (Hrsg.), Aristoteles: Nikomachische Ethik, a.a.O. 285.

72 So schon O. Hoffe, Praktische Philosophie. Das Modell des Aristoteles, Miinchen
1971, Berlin 21996, 91 ff.

73 Die von R. Elm geduBerte Kritik an O. Hoffes Aristoteles-Deutung ist berechtigt.
Elm bindet die Phronesis an das Ethos zuriick, wenn er die Klugheit als Freilegung
des Erfahrungswissens und nicht als dessen reflexive oder meta-reflexive Konstitu-
ierung begreift. R. Elm, Klugheit und Erfahrung bei Aristoteles, Paderborn u.a.
1996, 86 ff.

74 Die Universalisierung des Begriffs ,,Emanzipation”, der zunéchst nur die Entlas-
sung des Sklaven oder des Sohnes aus der viterlichen Gewalt bezeichnete, findet
sich wohl erstmalig bei Karl Marx in seiner Kritik an Bruno Bauers Behandlung der
Judenemanzipation. Die damit verbundenen Umkehrungen des Begriffsinns bei R.
Spaemann, Emanzipation - ein Bildungsziel?, in: Ders., Zur Kritik der politischen
Utopie, Stuttgart 1977, 142 ff.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. O



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

praktischen Wissens, die wie Regeln durch das ,meist so, aber auch
anders” gekennzeichnet sind. Eine prinzipientheoretische Deutung der
Aristotelischen Ethik hebt den hermeneutischen Zirkel der praktischen
Philosophie zugunsten von Allgemeinheiten auf, deren Herkunft aus
dem Ethos und den Lebensformen nicht mehr kenntlich bleibt.

Einer universalistischen Deutung der aristotelischen Ethik wider-
spricht schlieBlich die Aristotelische Lehre von Gerechtigkeit und
Freundschaft. Wie die Kommunitaristen der Gerechtigkeit eine Ethik
des guten Lebens iiberordnen, so ist bei Aristoteles die Freundschaft
ranghoher als die Gerechtigkeit (NE VIII, 1). Sie ist ranghdher, weil
sie das der ,,Eintracht” vergleichbare eigentliche Band zwischen den
Biirgern ist, und sie ist ranghdher, weil Freunde das gerechte Handeln
iiberbieten. ,,Sind die Biirger einander freund, so ist kein Rechtsschutz
ndtig, sind sie aber gerecht, so brauchen sie auflerdem noch die
Freundschaft ...““(NE VIII, 1).

Gerechtigkeit schuldet man auch jenen, mit denen man nicht befreun-
det ist. Freundschaft dagegen ist immer mehr oder weniger exklusiv.
Bei Aristoteles ist sie dies, auch wenn er im Gegensatz zur heutigen
Privatisierung der Freundschaft von Biirgerfreundschaft sprechen
kann. So wie eine Polis nicht beliebig gro werden kann, so ist fiir
Aristoteles auch die Zahl der Freunde begrenzt. Malistab der Freund-
schaft ist das Zusammenleben (eru*jv) (NE IX, 10). Nach Julia Annas
ist Freundschaft bei Aristoteles ,,intim“.75 Demnach hitte Aristoteles
die hochste Form der Freundschaft, jene, die es gut mit dem anderen
meint, in kleinen Gruppen innerhalb der Polis angesiedelt, wéhrend
die Biirgerfreundschaft fiir ihn schon eine Freundschaft zweiter
Rangstufe, eine Freundschaft des Nutzens gewesen wire. Dies ist bei
Aristoteles aber keineswegs eindeutig. Der bloe Nutzen ist ja gerade
nicht das Ziel der Stadt, auch wenn sie um des Uberlebens und des
Nutzens willens entsteht. Die Biirgerfreundschaft miifite, sieht man
auf das Ziel der Stadt, auf ein gutes Leben oberhalb des Nutzens

75 J. Annas, Plato and Aristotle on friendship and altruism, in: Mind 86 (1977) 532 ff.

17.01.2026, 12:56:56. Bz |


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gerichtet sein.76 Wie dem auch sei - eindeutig ist, Aristoteles stellt die
Freundschaft iiber die Gerechtigkeit. Freundschaft ist fiir ihn nicht
eine unterschiedslos alle Menschen einschlieende Philanthropie.77
Aristoteles und der Kommunitarismus - das Thema verlangt eine
Befreiung von der falschen Antithese Traditionalismus und Antiauf-
klarung hier, Aufkldrung und Universalismus dort. Das ethische und
politische Denken des Aristoteles hat sich von der Bindung an Le-
bensformen und Stédte noch nicht so geldst wie die Philosophie der
hellenistischen Epoche. Uberhaupt hat es jahrhundertelanger Entwick-
lung bedurft, bis in der Neuzeit der Universalismus der Moral und der
Menschenrechte zutage getreten ist. Noch fiir die Stoa oder das
Christentum waren die Gleichheit der Menschen von Natur oder die
Gleichheit der Seelen vor Gott mit den Unterschieden der Klassen und
den Privilegien einzelner Stinde in dieser Welt durchaus vereinbar
gewesen. Im Grunde haben erst die groBen Revolutionen wie die
Franzosische und die Amerikanische dem Universalismus auch in der
politischen Realitdt Geltung verschaftt.

Das politische Denken steht heute vor der Aufgabe, die falsche Alter-
native von Universalismus und Ethik des guten Lebens zu iiberwin-
den. Den Universalismus alleine zu preisen, hiee, die Dominanz des
Allgemeinen iiber die schonen Differenzen zu rechtfertigen, aus denen
die Lebensformen der Einzelnen und der Vélker bestehen. Nur von
den verschiedenen Lebensformen und vom guten Leben zu sprechen,

76 Die etwa in Pol. III, 9 dargestellte Biirgerfreundschaft ist wohl kaum eine bloBe
Freundschaft des Nutzens.

77 Die von Aristoteles zweimal erwihnte ,,Philanthropie” (NE VIII, | und VIII, 13)
wire miverstanden, wenn man sie im Licht des Universalismus deuten wiirde.
Wenn es heilt, der Sklave kénne Freund sein, nicht insofern er Sklave, sondern
insofern er Mensch sei, so ist damit weder an eine Aufhebung des Sklavenstatus
noch an eine Anerkennung der Gleichheit der Menschen gedacht. Es handelt sich
vielmehr um eine ,,ungleiche Freundschaft”, die A. W. Price so umschreibt: ,,Qua
man, he (the slave, H.O.) relates to him (the master, H.O.) rather like desire to rea-
son ... Except for Utility, the master does not need a slave, while the slave alto-
gether needs a master (cf. I, 4, 1254 a 11-13); but what relates them as man is an
unequal friendship in virtue. 1t is within this that a slave realizes his humanity®, A.
W. Price, Friendship, in: O. Hoffe (Hrsg.), Aristoteles: Nikomachische Ethik, a.a.O.
240.

hittps://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56.



https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ginge an der auch universalen Dimension von Recht und Moral
vorbei. Man kann von einem Vater nicht verlangen, alle Kinder dieser
Welt so wie die eigenen zu lieben. Aber man kann ebensowenig
fordern, daB3 Recht und Moral nur gelten sollen fiir Freunde, Verwand-
te und Biirger, mit denen man in einer Gemeinschaft lebt. In der
Moderne lebt man im Zwiespalt und, wenn man Gliick hat, im Kom-
promif}, den man zwischen universeller Moral und konkreter Sittlich-
keit zu schliefen hat.

- am 17.01.2026, 12:56:56. N


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Henning Ottmann

geb. 1944, Professor fiir Politikwissenschaft unter besonderer Beriicksichtigung von
Politischer Theorie und Philosophie am Geschwister-Scholl-Institut der Ludwig-
Maximilians-Universitidt Miinchen. Studium der Philosophie und Politikwissenschaft an
den Universititen Miinchen und Yale. Von 1986 bis 1987 Professor fiir Philosophie an
der Universitidt Augsburg, von 1987 bis 1995 Professor fiir Politische Philosophie und
Theorie an der Universitit Basel. Mitherausgeber der ,,Zeitschrift fiir Politik®, des
,Jahrbuches fiir politisches Denken®, des ,,Hegel-Jahrbuches® und des ,,Philosophischen
Jahrbuches®. Zahlreiche Biicher uv.a. Individuum und Gemeinschaft bei Hegel (1977),
Philosophie und Politik bei Nietzsche (1987, 21999); Politische Philosophie des 20.
Jahrhunderts (1990, zus. mit K. Graf Ballestrem); Nietzsche-Handbuch (2000);
Geschichte des politischen Denkens von den Anfdngen bei den Griechen bis aufunsere
Zeit. Bd. 1/1. Die Griechen. Von Homer bis Sokrates (2001); Bd. 1/2. Die Griechen.
Von Platon bis zum Hellenismus (2001); Bd. 2/1. Die Roémer (2002); Bd. 2/2. Das
Mittelalter (2004), Stuttgart - Weimar: Metzler Verlag.

https://dol.org/10.5771/0783748802454 - sm 17.01.2026, 12:56:56.


https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirzburger Vortrage zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Wahrheit im Recht

Zu Problematiken und Legitimitat einer
fragwurdigen Denkform

V'V R
~ Von Prof. Dr. Ulfrid Neumann
e 2004, Band 32,64 S., brosch., ig,- €,
1 MMM ISBN 3-832g-ogio-g

| Der Jurist in der Zeitgeschichte
MHO»WO Von Clemens Jabloner

2004, Band 31,30 S., brosch., 15-¥€,
ISBN 3-832g-0433-6

Rechtsphilosophie unter der Diktatur

Drei Beispiele deutschen Rechtsdenkens
wahrend des Zweiten Weltkriegs

Von Peter Landau

2002, Band 2g, 32 S, brosch., 12,- €,
ISBN 3-y8go--j-/23-2

Die Bedeutung der Rechtsphilosophie
fur das Strafrecht

Von Kristian Kihl

2007, Band 28,56 S., brosch., 15,-€,
ISBN 3-78go-7267-2

https://dol.org/10.5771/8783748902454 - am 17.01.2026, 12:56:56. R [C—



unterwww.nomos.de
https://doi.org/10.5771/9783748902454
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Platon, Aristoteles und die neoklassische politische Philosophie der Gegenwart

