RELIGION UND STAAT IN ISRAEL

Von Ze’ev W. FALk

Gesetzgebung

Bei der Griindung des Staates Israel vor einem Vierteljahrhundert war das Verhilt-
nis von Staat und Religion in der Verfassung der Mandatsregierung, dem Palestine
Crder-in-Council, 1922, geregelt. Die Bevilkerung des Landes war darin in Reli-
gionsgemeinschaften eingeteilt, von denen jede die schon aus tiirkischer Zeit be-
stehende Autonomie von neuem bestitigt erhielt. Artikel 17 dieser Verfassung ver-
bot jede Diskriminierung der Religionen durch das Gesetz, und Artikel 83 sprach
allen Menschen volle Gewissens- und Religionsfreiheit zu, eingeschrinkt nur durch
die zur Erhaltung der 6ffentlichen Ordnung und Sitten notwendigen Schritte.

Im Beschluf} der Generalversammlung der Vereinten Nationen vom 29. November
1947 wurde die Anerkennung der in Palistina zu griindenden Staaten davon abhin-
gig gemacht, daf diese die Gewissens- und Religionsfreiheit sowie Gleichberechtigung
der verschiedenen Religionen zu wahren versprachen. Demgemif enthilt die Unab-
hingigkeitserklirung des Staates Israel vom 14. Mai 1948 die Proklamation der
sozialen und politischen Gleichberechtigung der verschiedenen Bekenntnisse, Reli-
gions- und Gewissensfreiheit und Schutz aller heiligen Stitten.

Gleichzeitig erklirte sich Israel allerdings in diesem Dokument als der ,jiidische®
Staat und nahm dabei auf den Beschluff der Vereinten Nationen, daff in Palistina
ein jiidischer und ein arabischer Staat entstehen sollte, Bezug. Die Erklirung er-
wihnte die historisch-traditionelle Verbindung des jiidischen Volkes mit dem
Lande, in dem seine geistige, religiose und politische Form geprigt wurde, und
schlofl mit dem doppelsinnigenHinweis auf den ,,Fels Israels“ (vgl. II. Sam. XXIII 3),
der fiir religiose und sikularisierte Juden gleich akzeptabel war.

Der Charakter des Staates als Heimstitte des jiidischen Volkstums und seiner Re-
ligion driickt sich im Riickkehrgesetz, 1950, aus, das jedem Juden das Recht zur
Einwanderung und auf die Staatsangehorigkeit zuspricht. In einer Novelle von
1970 wird klargestellt, dafl als Jude die von jiidischer Mutter geborene oder in
religitser Form zum Judentum iibergetretene Person gilt, dafl jedoch auch die nicht-
jiidischen Ehegatten, Kinder und Enkel zur Einwanderung und Staatsangehorigkeit
berechtigt sind.

Damit hat der Gesetzgeber das Kriterium des Religionsgesetzes fiir die Zugehorig-
keit zum Volkstum und zur Staatsangehorigkeit gewihlt. Das Judentum wird als
Einheit von Religion und Volkstum verstanden, und die Einwanderung, die Staats-
angehdrigkeit und das Personenstandsregister werden durch die vom Staat rezi-
pierten Religionsgesetze geregelt.

Das Primat der jiidischen Religion driickt sich auch in den Gesetzen iiber die
offiziellen Feiertage, das Verbot der Schweinezucht und die rituelle Verpflegung in
der Armee aus. Jedoch ist in jedem dieser Gesetze fiir die Interessen der nichtjiidi-
schen Bevolkerung gesorgt. Diese ist berechtigt, statt Sabbat und jiidischer Feier-
tage Freitag oder Sonntag bzw. die eigenen religiosen Feiertage zu halten. Das Ver-
bot der Schweinezucht bezieht sich nur auf Teile des Landes mit iiberwiegend jiidi-
scher Einwohnerschaft, wie auch die rituelle Verpflegung nur fiir jiidische Soldaten
vorgesehen ist. Fiir diese gelten iibrigens auch die Verordnungen des Generalstabs

423

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiber die feldrabbinische Belehrung vor den hohen Feiertagen, die der Stirkung des
religitsen Bewuftseins dient.

Nichtjiidische Religionsgemeinschaften

Obwohl das Judentum eine staatsreligionsmiflige Stellung einnimmt, sind auch den
anderen Religionsgemeinschaften gleiche Chancen gegeben. Die gréfleren Religions-
gemeinschaften werden parititisch behandelt und genieflen 6ffentlich-rechtlichen
Status mit Verwaltungsautonomie und eigener Gerichtsbarkeit. Fiir Nichtjuden be-
steht ein spezielles Lehrprogramm im Rahmen des staatlichen Schulwesens und jede
Diskriminierung von Religionsangehdrigen bei Arbeitsnachweis und in der Hoch-
schulbildung ist verboten. In Familienrechtsangelegenheiten von israelischen Staats-
angehorigen gelten die Religionsgesetze der Parteien, ebenso werden d'zse Gesetze
in Fragen der Stiftungen und in religiosen Angelegenheiten angewanc.. Natiirlich
unterliegt die religitse Gerichtsbarkeit und das religidse Recht den St:. tsgesetzen,
und wo letztere nicht beriicksichtigt worden sind, kann das obcrste Cericht die
Zwangsvollstreckung des Urteils unterbinden, da die religidsen Urteile auf die Voll-
streckung durch die biirgerlichen Gerichte angewiesen sind.

Die weitestgehende Zustindigkeit ist seit der tiirkischen Zeit den mohammedani-
schen Gerichten gegeben, wihrend jiidische und christliche Gerichtshisfe nur bei
Ehe, Scheidung und Stiftungen ihrer Mitglieder ausschliefflich zustindig sind und
in anderen familienrechtlichen Angelegenheiten, wie auch wenn nicht al'e Parteien
die israelische Staatsbiirgerschaft besitzen, auf das Einverstindnis der Parteien
angewiesen sind.

Abgesehen von der oben genannten Form der Vollstreckung haben die christlichen
Gerichtshéfe unumschrinkte Autonomie, da die christlichen Religionsgemeinschaf-
ten es vorgezogen haben, die Verwaltung und Gerichtsbarkeit nicht durch das Staats-
gesetz regeln zu lassen. In der Entscheidung Jidai v. Vorsitzender des Vollstrek-
kungsamtes! wurde die Frage behandelt, inwiefern der griechisch-katholische
Gerichtshof staatlich anerkannt sein koénne, da er von dem im feindlichen Ausland
lebenden Patriarchen ernannt worden war. Das oberste Gericht kam zum Ergeb-
nis, daf} genannter Gerichtshof dennoch staatlich anzuerkennen sei, und zwar, weil
der Patriarch nur im physischen Sinne im Ausland, im geistigen Sinne dagegen in
Israel lebe.

Die Gerichtsbarkeit der Juden, Mohammedaner (Muslime) und Druzen ist durch das
Staatsgesetz geregelt, ihre Richter sind Staatsbeamte und unterliegen den Wei-
sungen des Staatsgesetzes, soweit es die Anwendung der Religionsgesetze beschrinkt
hat. Religidse Splittergruppen konnen sich einen privatrechtlichen Rahmen geben
und genieflen gesetzlichen Schutz ihrer Gottesdienste. Auf Wunsch erhalten auch
ihre Geistlichen die Berechtigung, Eheschliefungen vorzunehmen, und seit 1969
besteht fiir sie sowie iiberhaupt fiir Mischehen die Zivilscheidung. Ein Teil dieser
Gruppen entfaltet eine betrichtliche Missionstitigkeit besonders unter Hilfsbediirf-
tigen und Kindern. Eine Novelle zum Rechtsfihigkeits- und Vormundschaftsge-
setz von 1965 und das Gesetz zur Aufsicht iiber die Heime, 1965, beschrinken
diese Titigkeit, ohne sie zu verbieten.

1 PD ix 135.

424

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Judentum

Die Stellung des Judentums im Staate und die staatliche Lésung religioser Probleme
fithrte zur Schwichung der demokratischen Traditionen in der jiidischen Gemeinde
und zur Biirokratisierung ihrer Verwaltung. An Stelle der Ortsgemeinden traten
seit Staatsgriindung ,religidse Rite“, die zu 45 Prozent vom Religionsminister,
zu 45 Prozent von der biirgerlichen Gemeinde und zu 10 Prozent vom Ortsrabbinat
ernannt werden und deren Budget zu gleichen Teilen vom Ministerium und der
biirgerlichen Gemeinde gedeckt wird. Nach einer Abmachung der Koalitionspar-
teien erhalten die religiosen Parteien 51 Prozent der Sitze, und die Reprisentanten
der anderen Parteien haben ebenfalls ihre positive Stellung zum Judentum zu
erkliren. Obwohl diese Abmachung vom obersten Gericht? fiir ungiiltig erklirt
wurde, hilt sich der Minister soweit wie moglich an sie3.

Die Ortsrabbiner werden aus einer vom Oberrabbinat bestitigten Liste von einer
Kommission ernannt, die sich aus Vertretern der biirgerlichen Gemeinde, des reli-
giosen Rats und der Hauptsynagogen zusammensetzt. Das Oberrabbinat wird von
einer aus 80 Rabbinern und 70 Laien bestehenden Kommission gewihlt, die ihrer-
seits unter dem Einfluff der Parteien steht. Die gewihlten Mitglieder des Oberrab-
binats fungieren teilweise als Richter der rabbinischen Gerichte, teilweise als Orts-
rabbiner. An ihrer Spitze stehen ein orientalischer und ein westlicher Ober-
rabbiner. Die Kompetenzen des Oberrabbinats sind teilweise durch das Gesetz und
teilweise durch den Brauch festgelegt und schlieffen religionsgesetzliche Fragen,
soweit sie nicht familienrechtlicher Natur und den rabbinischen Gerichten vor-
behalten sind, Aufsicht iiber rituelle Schlachtung und Verpflegung, Priifung von
Rabbinatskandidaten und rabbinischen Richtern und Reprisentation ein.

Leider ist diese Korperschaft seit langer Zeit inaktiv. Sie leidet unter inneren
Streitigkeiten und hat keine eigenen Beamten und kein Budget. So ist sie weitgehend
vom Religionsminister und seiner Partei abhingig.

Dennoch konnte die National-Religiose Partei, der der Minister angehdrt, nicht
die Sympathien der Rabbiner gewinnen, und diese stimmen mehr mit der extrem-
orthodoxen Agudat Israel Partei als mit der gemifigten National-Religidsen Partei
iiberein. Anfang Mai 1972 beschlo das Oberrabbinat, dem Minister nicht die
Teilnahme an den Sitzungen zu gestatten und dadurch seinen Einfluff auf das
Rabbinat zu reduzieren.

Die orthodoxen Rabbiner fiihlen sich nimlich in dauernder Defensive gegeniiber
den Forderungen der areligidsen Offentlichkeit und sehen sich zur immerwihrenden
Apologetik des Religionsgesetzes verpflichtet. Die Furcht vor der Reform des
Religionsgesetzes spielt ebenfalls eine entscheidende Rolle und trigt zur aggressiven
Stellung dem Staat gegeniiber bei, von der noch die Rede sein wird. Das Ober-
rabbinat verdankt ja seine Position mehr dem staatlichen Gesetzgeber als eigener
Tradition und ist deshalb besonders fiir den Vorwurf empfindlich, daf es in einer
bestimmten Frage als Sprachrohr des Staates und nicht als wiirdiger Vertreter
des spirituellen Judentums handle.

Wie gesagt, gibt es neben dem Rabbinat keine demokratische Vertretung der
religidsen Gemeinde. Es existieren lokale Synagogenvereine und sogar ein Landes-
verband der Synagogen, aber beide haben keinerlei Einflufl auf die religitsen Ange-
legenheiten. So bleiben als Sprecher der religidsen gegeniiber der politischen Macht
nur die Rabbiner ohne organisierte Gefolgschaft oder die religidsen Parteien. Da-
durch werden die religidsen Forderungen vom Publikum und von der Regierung

425

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oft nur als Kapricen oder politische Intrigen angesehen, auch wenn sie tatsichlich
nicht nur als Mittel im opportunistischen Kampf um die Macht dienen sollen.

Ein anderer Grund fiir das negative Bild, das die religidsen Forderungen in der
Offentlichen Meinung haben, ist das weitgehende Interessentum, das die Stellung
religioser Sprecher zu politischen Fragen bestimmt. Ein grofler Teil der Studenten
und Absolventen der rabbinischen Schulen geniefit unbefristeten Aufschub der akti-
ven Militirdienstpflicht, und ein grofler Teil der Midchen ist aus religisen oder
gewissensmifligen Griinden von der Dienstpflicht befreit. Die sikularistischen Krei-
se sehen darin ein Zugestindnis, das sie dem religiosen Sektor machen, wodurch
dieser sich das moralische Recht verwirkt habe, die Allgemeinheit in seinem Sinne
zu beeinflussen. Ahnlich sehen viele die religidse Eheschliefung und Gerichtsbarkeit
als ein funktionales Zugestindnis an die Rabbiner an und leiten aus ihm die
Forderung der Sikularisierung auf allen anderen Gebieten ab.

Nichtorthodoxe Minorititen

Problematisch ist die Stellung der jiidischen religidsen Minorititen und der konse-
quenten Atheisten. Die offiziellen Rabbiner und rabbinischen Richter gehdren der
orthodoxen Richtung an und bestehen auf dem staatlichen Monopol als alleinige
Vertreter der jiidischen Religion. Dadurch sind auch die nichtorthodoxen Minori-
titen der orthodoxen Gesetzesauslegung und -anwendung unterstellt.

1971 verdffentlichte die Regierung jedoch mit Einverstindnis des Oberrabbinats
einen Gesetzesvorschlag, der den 8000 Kariern, die seit dem neunten Jahrhundert
die rabbinischen Gesetze bestreiten, im Rahmen der jiidischen Religionsgemein-
schaft die Errichtung eigener Gerichtshofe ermoglichen soll. Der Vorschlag hat
bisher noch nicht Rechtskraft erlangt; viele Politiker fiirchten die Folgen der
gesetzlichen Trennung eines Teiles des jiidischen Volkes und wollen eine eventuelle
Wiedervereinigung nicht ausschlieflen. Ein solches Gesetz wire gewifl auch ein Pri-
zedenzfall fiir die staatliche Anerkennung von anderen nichtorthodoxen Minori-
titen.

Neben den Kariern gibt es nimlich die seit dem fiinften vorchristlichen Jahrhundert
neben dem Judentum bestehende Sekte der Samaritaner, die einige hundert Seelen
zihlt, und eine Reihe von konservativen und Reform-Gemeinden, die bisher nicht
anerkannt sind. Thre Existenzberechtigung hat sich erst letztens in der 6ffentlichen
Meinung durchgesetzt. Seinerzeit wandten die religidsen Parteien alle Mittel an,
um die Baugenehmigung einer Reformsynagoge in Jerusalem zu hintertreiben;
nur die Drohung mit einem Antrag an das oberste Gericht fiihrte schliefllich zur
Ausstellung der Baugenehmigung. Eine Stadtverwaltung wurde durch das oberste
Gericht dazu gezwungen, der Ortlichen Reformgemeinde ihren Saal zu vermieten?.
Inzwischen genieflen diese Gemeinden wenigstens privatrechtliche Gleichberechti-
gung und gewisse staatliche Zuwendungen.

Jiidische Atheisten versuchen die Offentlichkeit durch private Eheschliefungen,
Antrige auf deren Anerkennung durch das oberste Gericht, demonstrative Sabbat-
entweihung und dhnliche Schritte auf die Notwendigkeit der Trennung von Reli-
gion und Staat und der Zivilehe aufmerksam zu machen. In Rogosinski v. Staat®

—

n BGZ 191/64, Albas v. Religionsminister, PD xviii (4) 603.

gl. BGZ 313/67, Axelrod v. Religionsminister, PD xxii (1) 80.

GZ 262/62, Perez v. Gemeinde Kefar Schemaryahu, PD xvi, 2101.
E 450/70. PD xxvi (1) 129.

@<

2
3
4
5

—

426

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum Beispiel bestritten die Antragsteller die Rechtmifligkeit der rabbinischen
Gerichtsbarkeit und EheschlieBung fiir nichtgliubige Juden aufgrund der Gewis-
sensfreiheit. Das oberste Gericht wies jedoch den Antrag aufgrund des klaren Wort-
lautes des Gesetzes ab und verwies die Antragsteller an das Parlament. In dhnlicher
Form versuchte der Antragsteller in Tamarin v. Staat® als Israeli statt als Jude
registriert zu werden. Auch dieser Antrag wurde abgewiesen, da es zur ethnisch-
nationalen Definition eines einzelnen nicht geniige, dafl er sich persdnlich in einer
bestimmten Weise definiere, sondern er ein Teil einer Gruppe sein miifite, die ihre
Identitit in dieser Besonderheit sihe. Doch selbst wenn sich eine solche Gruppe
finde, die sich wie der Antragsteller als Israelis und nicht als Juden ansihen, so
ist ihre Ablehnung der religiosen Elemente des Judentums nicht Grund genug, sich
nicht als Juden zu deklarieren, denn der Gesetzgeber hat diese Méglichkeit nicht
vorgesehen. Endlich solle das Prinzip der nationalen Selbstbestimmung nicht zur
Zersplitterung benutzt werden.

Auch von christlicher Seite wird immer wieder betont, daff man jiidischer Nationa-
litdt sein und gleichzeitig der christlichen Religion angehdren kdnne. Dieses Argu-
ment wurde vom obersten Gericht in Rufeisen v. Innenminister? durch Mehr-
heitsbeschluff abgelehnt, weil es dem Volksempfinden widerspreche. Inzwischen
bestimmt die oben genannte Novelle zum Riickkehrgesetz von 1970, dafl nicht als
Jude gelte, wer einer anderen Religion angehdre. Das Problem scheint jedoch noch
immer nicht geldst; so gibt es zum Beispiel momentan eine Gruppe von amerikani-
schen Negern, die sich als die wahren Nachkommen des biblischen Israels ansehen
und daraufhin die Riickkehrerrechte fiir sich in Anspruch nehmen. Nach der
heutigen Fassung des Gesetzes sind sie wohl, weil nicht von jiidischer Abstammung
und nicht iibergetreten, auszuschlieffen, doch ist die Form des Ubertritts nicht
genau festgelegt. Praktisch erkennt der Staat auch die nicht der orthodoxen Form
entsprechenden Ubertritte, die durch auslindische Reformrabbiner vorgenommen
wurden, an, wihrend fiir das Inland nur die orthodoxe Form gilt. Im Juli 1972
liegen zwei Gesetzesvorschlige der Oppositionsparteien von rechts und von links
vor, die eine fiir den ausschliellich orthodoxen Ritus fiir den Ubertritt und die
andere fiir Einfithrung der Zivilehe in Fillen, wo ein religidses Impediment
besteht. Fiir jeden dieser Vorschlige besteht Sympathie bei einem Teil der Koalition,
und die Regierung hat Schwierigkeiten bei der Bewahrung der parlamentarischen
Disziplin.

Staatliche Interventionen

Obwohl das Religionsgesetz bereits vor Staatsgriindung bestanden hat und auch
auflerhalb der Staatsgrenzen Anwendung findet, obwohl es also eine vom Staat
unabhingige Stellung einnimmt, zieht der Staat auch religionsgesetzliche Fragen in
seinen Kompetenzbereich. Im Rahmen des Erziehungsministeriums besteht eine
fast autonome Abteilung fiir die religiosen Schulen innerhalb des staatlichen Grund-
schulsystems. In Fragen der religidsen Erziehung gesteht also die Regierung dem
religiosen Sektor, der hier mit der Religids-Nationalen Partei identisch ist, das
Recht der Selbstverwaltung zu. Da aber die Zuteilung von Gebiuden und Inventar
durch die allgemeine Verwaltung vorgenommen wird und die religidsen Schulen

6 IE 630/70. PD xxvi (1) 197.
7 BGZ 72/62. PD xvi 2428.

427

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit der Religios-Nationalen Partei identifiziert werden, so gibt es oft Klagen wegen
ihrer Benachteiligung. Um staatliche Interventionen in dem religiosen Schulunter-
richt auszuschlieflen, griindete die rechts-orthodoxe Agudat Israel Partei ein eigenes
»Unabhingiges Schulsystem®. Inzwischen wird dieses System ebenfalls zu 90 Pro-
zent vom Staat subventioniert und untersteht dadurch der Aufsicht des Erziehungs-
ministeriums.

Religiose Kreise sehen das Rabbinerwahlsystem, das den Regierungsparteien den
Ausschlag gibt, als Eingriff in die religiose Sphire an. Als ein unberechtigter Ver-
stof} gegen das Religionsgesetz gilt die Arbeitsdienstpflicht der Midchen. Es be-
steht allerdings die Moglichkeit der Befreiung aus Gewissensgriinden, wenn eine
Kommission vom guten Glauben der Antragstellerin iiberzeugt ist. Jiingst erklirte
eine Gruppe von Midchen, die die Befreiung nicht erhalten hatten, dafl sie das vom
Oberrabbinat verdffentliche Verbot des Midchenarbeitsdienstes nicht iibertreten
wollten und es vorzogen, ins Gefingnis zu gehen. Grofle Verbitterung ruft das
Gesetz iiber die Anatomie und Pathologie hervor, das gestattet, die Sektion gegen
den Willen des Verstorbenen und der Hinterbliebenen vorzunehmen, wenn drei
Arzte es fiir notwendig halten. 1966 verbot das Oberrabbinat zusammen mit einer
Anzahl Rabbinern jede Sektion ohne spezielle rabbinische Erlaubnis und erklirte
die gesetzliche Regelung als ein Unrecht, gegen das man sich auflehnen mufi.

Das Gesetz iiber die Ruhetage gestattet dem Arbeitsminister, die Sabbatruhe in
gewissen Betrieben aufzuheben und dadurch religiosen Menschen solche Arbeits-
plitze zu verschlieflen. In Meron v. Arbeitsminister® versuchte der Antragsteller,
die Sabbatruhe auf die Television anzuwenden und den Dispens des Ministers
fiir ungiiltig erkliren zu lassen. Der Antrag wurde jedoch mangels personlichen
Interesses des Antragstellers abgewiesen.

In seiner Eigenschaft als Uberpriifungsinstanz der religidsen Gerichte interveniert
das oberste Gericht nicht selten in rein religiosen Angelegenheiten. Zwar hat es
eigentlich nur die Kompetenz des religidsen Gerichts und nicht die materiell-recht-
liche Seite des Urteils zu priifen (Paragraph 7 [b] [4] des Gesetzes iiber die Gerichte,
1957), doch betitigt es sich oft faktisch als Berufungsinstanz und unterzieht die
rabbinische Quelleninterpretation seiner Kritik. Diese Tendenz besteht besonders
bei den nichtreligiosen Mitgliedern des obersten Gerichts, die dadurch ihr Mif}fal-
len iiber den religiosen Zwang zum Ausdruck bringen.

So erklirte das oberste Gericht eine Entscheidung des Oberrabbinats, daff eine
Schlachterei rituell unzulissig sei, fiir ungiiltig?. In diesem Falle weigerte sich
das Oberrabbinat, vor dem obersten Gericht zu erscheinen, da letzteres in rituellen
Fragen nicht kompetent sei. Das oberste Gericht setzte die Verhandlung dennoch
fort, weil das Oberrabbinat eine 6ffentliche Funktion ausiibe und deshalb wie
jede andere solche Institution gemifl Paragraph 7(b)(2) des Gesetzes iiber die
Gerichte, 1957 der Priifung durch das oberste Gericht unterstehe. Der Antragsteller
einigte sich jedoch mit dem Oberrabbinat und nahm den Antrag zuriick.

In einem anderen Falle, Streit v. Oberrabbiner!?, verbot das oberste Gericht dem
Oberrabbiner, einen Bigamiedispens zu erteilen, obwohl dieser nach jiidischem
Recht moglich war. Das oberste Gericht sah in diesem Akt eine administrative Ent-
scheidung aufgrund des Strafrechtsreform(Bigamie)-Gesetzes, 1959, da nach rabbi-
nischer Tradition ein Dispens von 100 Rabbinern gegeben werden miifite. Obwohl
das oberste Gericht den Akt als religionsgesetzlich ansah, forderte es den Ober-

8 BGZ 287/69. PD xxiv (1) 337.
9 BGZ 195/64, Marbek v. Oberrabbinat, PD xviii 324.

428

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rabbiner auf, gemiff dem biirgerlichen Gesetz zu handeln. In einer spiteren Ent-
scheidung!! erklirte die Mehrheit des obersten Gerichts, daf das biirgerliche Gesetz
dem Oberrabbiner die freie Anwendung des rabbinischen Rechts gestattet habe
und er deshalb den Dispens erteilen diirfe.

Die Mehrheit des obersten Gerichts beschloff in Rodnitzki v. Rabbinisches
Obergericht!?, eine privatim geschlossene Ehe zwischen einem Manne, dem wegen
priesterlicher Abstammung die Ehe mit der geschiedenen Frau verweigert worden
war, gegen die Ansicht des rabbinischen Gerichts als giiltig zu erkliren. Dabei
lehnte das oberste Gericht die Begriindung des rabbinischen Gerichts ab, nimlich
dafl die bei der Eheschliefung fungierenden Zeugen als Sabbatiibertreter religions-
gesetzlich inkompetent seien, und erklirte diese Ansicht als mit der Meinung der
Bevilkerungsmehrheit unvereinbar. Das Gesetz schreibe zwar fiir Juden die religi-
dse Eheschliefungsform vor und verbiete also private Eheschliefungen, jedoch
liefe sich dadurch nicht das rein religidse Eheverbot aufzwingen. Wenn also ein
religioses impedimentum impediens besteht und die betreffende Person die Ehe
privat geschlossen hat, so mufite das rabbinische Gericht nachtriglich die Ehe
anerkennen und wenn es sich weigerte, so besteht ein Grund fiir die Intervention
des obersten Gerichts. Allerdings wendet sich das Urteil nur an den Minister, dem
das Personenstandsregister untersteht, und nicht an das rabbinische Gericht
selbst.

Rabbinische Interventionen

Andererseits handelt auch das Rabbinat und die Rabbinische Gerichtsbarkeit oft
als wenn sie nicht dem Staatsgesetz unterstehen wiirden. Tatsichlich besteht von
jeher das Problem der doppelten Loyalitit der rabbinischen Richter; es driickt sich
unter anderem im Gesetz iiber die rabbinischen Richter aus. Wihrend in Paragra-
phen 11 und 13 des Richtergesetzes, 1953 gesagt ist, dafl der Richter zu verspre-
chen habe, dem Staate und seinen Gesetzen treu zu sein, und dafl er keiner Autori-
tit als der des Gesetzes unterliege, so heifit es in Paragraphen 10 und 12 des
Gesetzes iiber die Rabbinischen Richter, 1955, dafl der Rabbinische Richter ver-
spreche, dem Staate treu zu sein, und dafl er keiner Autoritit als der des Gesetzes,
nach dem er richte — also der des Religionsgesetzes —, unterliege.

Obwohl das Frauengleichberechtigungsgesetz, 1951, ausdriicklich die religidsen
Gerichte verpflichtet, nehmen die rabbinischen Richter nicht davon Kenntnis und
berufen sich ausschlieflich auf die rabbinischen Rechtsquellen!s. Ahnlich handelt
iibrigens auch das mohammedanische Gericht!4,

Das Gesetz iiber das Ehemindestalter, 1950, verbietet die Zuwiderhandlung, ohne
die Giiltigkeit der einmal geschlossenen Ehe zu annullieren. Es bestimmt deshalb,
dafl dieser Umstand auf Antrag eines Elternteils, des Vormunds oder des Fiirsor-
gebeamten vom Gericht gemifl dem Personenstandsrecht der Parteien als Schei-
dungsgrund anzunehmen sei. Bisher ist jedoch nie ein solcher Antrag gestellt
worden. Bei jiidischen Eheleuten ist das rabbinische Gericht zustindig, und dieses
riumt den genannten Personen keine Berechtigung ein, die Scheidung zu bean-

tragen.

10 BGZ 301/63. PD xviii 598.

11 DN 10/69, Boronowski v. Oberrabbiner, PD xxv (1) 7.
12 BGZ 51/69 PD xxiv (1) 704.

13 Vgl. DN 23/69, Josef v. ]osef PD xxiv (1) 792, 809.
14 BGZ 187/54, Berya v. Kadi, PD ix 1193

429

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als 1964 die aus Indien eingewanderten ,Bene Israel“ vom Rabbinat nur aufgrund
individueller Untersuchung als Juden zur Eheschliefung zugelassen wurden, ver-
anstalteten sie einen Proteststreik, woraufhin das Parlament wihrend der Ferien
zusammentrat und das Rabbinat um eine liberalere Stellungnahme bat. Darauf
antwortete der Oberrabbiner mit der Drohung, dafl er bei weiterer Intervention
seinerseits auch diese beschrinkte Zulassung der ,Bene Israel“ aufheben wiirde,
so wie es die rechts-extremen Rabbiner lingst forderten. Daraufhin verzichtete
das Parlament auf weitere Aktionen in der Angelegenheit.

Wie schon erwihnt, verdffentlichte das Oberrabbinat 1966 ein Verbot jeder ana-
tomischen und pathologischen Sektion ohne vorherige spezielle rabbinische Erlaub-
nis und trat damit gegen das Anatomie- und Pathologie-Gesetz, 1953, auf, das
seinerzeit mit Einverstindnis des vorigen Oberrabbiners angenommen worden
war.

1971 weigerte sich ein rabbinisches Gericht, zwei Schwestern die Ehefihigkeit zu-
zuerkennen, nachdem es sich herausgestellt hatte, dafl ihre Mutter bei der Emp-
fingnis nicht mit dem Vater, sondern mit einem anderen Manne verheiratet war.
Auf die Intervention des Sicherheitsministers, an den sich die Geschwister wihrend
ihrer Militirdienstzeit gewandt hatten, versprach der Oberrabbiner, die Angele-
genheit erneut zu priifen. Es gelang ihm jedoch nicht, unter den Rabbinern einen
Gerichtshof zu finden, der das erste Urteil aufheben wiirde. Gerade weil die
offentliche Meinung eine erleichternde Stellungnahme fordert, reagieren die mei-
sten Rabbiner in der entgegengesetzten Richtung. Einerseits wollen sie sich nicht
von der traditionellen Interpretation des Religionsgesetzes abbringen lassen und
andererseits fiirchten sie mehr die Kritik ihrer Kollegen von rechts als die des
Publikums von links.

Ende 1971 versammelte sich eine Anzahl von Rabbinern, Rabbinischen Richtern
und anderen Personen, die der rechts-orthodoxen Agudat Israel Partei nahestehen,
und wihlten auf eigene Faust ein Mitglied des Rabbinischen Obergerichts als
»Oberrabbiner Jerusalems“. Sie begriindeten diese eigenmichtige Verletzung der
Wahlprozedur damit, daf} es religionsgesetzlich verboten sei, bei der Wahl des
Rabbiners Laien zu beteiligen, besonders Vertreter nichtreligioser Parteien. Es ist
bezeichnend, daf8 sich rabbinische Richter an diesem Akt beteiligen und wihlen
lassen konnten, ohne dafl sie wegen Vergehens gegen das Staatsgesetz zur Ordnung
gerufen wurden. Inzwischen begann der ,Religidse Rat“ mit der Vorbereitung
der offiziellen Rabbinerwahl, aber es ist fraglich, ob es ihm gelingen wird, das
fait accompli zu iiberwinden.

Nachdem das Oberrabbinat seit Jahren zum Widerstand gegen das Frauenarbeits-
dienstgesetz und erst recht gegen den Militirdienst von Midchen aufgerufen hatte,
versuchte die Regierung 1971 den Arbeitsdienst in freiwilliger Form durchzufiih-
ren. Daraufhin wurde beim rabbinischen Gericht gegen den religids-nationalen
Minister ein Klage mit dem Antrage eingereicht, dafl ihm die Beteiligung an den
Regierungssitzungen iiber den Frauenarbeitsdienst verboten werden solle, weil
dieser dem Religionsgesetz widerspreche.

Obwohl das Staatsgesetz die rabbinischen Gerichte nur in familienrechtlichen und
nicht in politischen, staatsrechtlichen Fragen ermichtigt, sandte das Gericht dem
Minister die Vorladung, und dieser versprach, dem Termin Folge zu leisten. Nun
wandte sich der Staatsanwalt an das Oberste Gericht und erhielt eine einstweilige
Verfiigung gegen das rabbinische Gericht wegen dessen Unzustindigkeit. Daraufhin
schlof das rabbinische Gericht die Akte, doch der Kliger legte beim rabbinischen

430

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obergericht Berufung ein. Letzteres entschied aufgrund der Zustindigkeit des
Religionsgesetzes, die es ermdglicht, selbst einen Konig oder Hohen Priester vor
das Gericht zu zitieren, und gab dem rabbinischen Gericht der ersten Instanz auf,
die Klage zu horen. Darauf wandte sich der Staatsanwalt abermals an das Oberste
Gericht, erlangte wieder eine einstweilige Verfiigung, und dann nahm der Kliger
seine Klage zuriick.

Die Handlungsweise des rabbinischen Gerichts wurde in der Presse vom friiheren
Prisidenten des Obersten Gerichts scharf geriigt. Er betonte, dafl die rabbinische
Gerichtsbarkeit nur aufgrund des Staatsgesetzes existiere, und dafl sie nicht aufler-
halb ihres Kompetenzbereiches handeln diirfe. Private Rabbiner konnten den
Minister kritisieren, doch nicht staatlich ernannte und besoldete rabbinische Richter.
Das jiidische Religionsgesetz gelte nur soweit als es vom staatlichen Gesetzgeber
rezipiert sei und kdnne deshalb nicht gegen eine staatsrechtliche Entscheidung an-
gefithrt werden?s. Ahnliches hatte der Prisident bereits in Balaban v. Balabani®
behauptet, als er davon sprach, daff nichts den sikularen Gesetzgeber hindern
konne, eine Norm des Religionsgesetzes zu indern. Solange keine Verfassung
existiere, meinte er, die so etwas verbietet, wire der sikulare Gesetzgeber (das
Parlament) allmichtig.

In dhnlichem Sinne schreibt der Jerusalemer Ordinarius der Philosophie!”. Er
gesteht zwar dem Religionsgesetz einen vom Staate unabhingigen Rahmen zu
und betont, dafl es nicht auf demokratischen Voraussetzungen beruht, doch sei die
Handlung des rabbinischen Gerichts selbst vom Religionsgesetz her nicht zu recht-
fertigen. Die rabbinische Gerichtsbarkeit sei keine gottliche, sondern eine mensch-
liche Einrichtung, und als solche unterliege sie der Regel, dafl nur der Staat Zwang
ausiiben diirfe und alle vom Staate abgeleiteten Institutionen nur im von ihm
verliechenen Kompetenzrahmen Zwang anwenden kdnnen.

Wie ich zu zeigen versucht habe!8, werden beide Verfasser dem Problem von
Religion und Staat nicht gerecht. Der staatliche Gesetzgeber kann das Religions-
gesetz ebenso wenig wie fremdes Recht, Glaubenslehren, wissenschaftliche The-
sen und isthetische Lehren abindern. Er kann wohl den verwaltenden und Recht
sprechenden Organen Anweisung geben, was sie von den genannten Disziplinen
anzuwenden haben, aber damit wird ,das Ding an sich“ nicht beriihrt. Wenn sich
das Rabbinat auf das Religionsgesetz gegen den Staat beruft, so setzt es damit
die Traditionen der Propheten und Pharisier fort, die sich nicht scheuten, den
Machthabern Vorhaltungen zu machen.

Wo ein Widerspruch zwischen den religiosen und staatlichen Autorititen entsteht,
miifite ein religionstreuer Minister unter Umstinden zuriicktreten. Denn auch
wenn er nicht dem Rabbinat gegeniiber verantwortlich ist, so bedeutet dessen
Entscheidung doch einen schwerwiegenden Grund gegen das Verbleiben in der
Regierung.

So wie ein staatlich besoldeter Rabbiner es sich nicht nehmen lassen kann, seine
Gemeinde iiber die Notwendigkeit der religidsen Erziehung zu belehren und
vielleicht sogar vor den Wahlen zugunsten der religidsen Parteien zu sprechen, ha-
ben auch die rabbinischen Richter die Pflicht, ihre Meinung zu iuflern. Allerdings
mufl klargestellt werden, dafl sie bei solcher Beschiftigung mit auflerhalb des
staatlichen Kompetenzbereichs liegenden Fragen auf die urspriingliche religiose

15 Ma’ariv, Abendzeitung, 8. 11. 1971.
16 1E 313/59. PD xiv 285.

17 Ma’ariv, 4. 2. 72, 6. 4. 72.

18 Ma’ariv, 18. 10. 71, 6. 3. 72.

431

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kompetenz zuriickgreifen, die trotz der staatlichen Gesetzgebung nicht zu be-
stehen aufgehort hat. Wiirde der Staat ihnen daraufhin die staatliche Autoritit
nehmen, so bliebe noch immer ihre religidse Autoritit in den Augen der religiésen
Gesellschaft. Der Staat konnte allerdings die Rabbiner vor die Wahl stellen,
welche von beiden Autorititen sie fiir sich in Anspruch nehmen wollen, aber
wenn er hochstehende Personlichkeiten in seinen Dienst nehmen will, so muff er
ihnen auch Rede- und Gewissensfreiheit zugestehen.

Die Unabhingigkeit des Rabbinats kann eine der ,checks and balances“ sein, die uns
vor dem totalitiren Staat bewahren sollen. Dazu kommt, dafl die Geschichte des
Volkes Israel und damit auch des Staates nur dann einen Sinn haben, wenn in
gewisser Weise die Kontinuitit der religidsen Aufgabe gewahrt bleibt. Wenn
viele Juden ihrer Aufgabe als Gottesdiener nicht nachkommen, so haben durch
die Verbundenheit des Staates mit der Religion auch sie Anteil an ihrer Mis-
sion. Die Trennung von Staat und Religion wiirde dem Judentum in Israel die
Verbindung mit der Diaspora und der Geschichte rauben und die Zukunft des
Staates und Volkes gefihrden. In diesem Sinne erklirte Ministerprisidentin Golda
Meir Ende April 1972 vor der Zentrale der Arbeitspartei: ,Der Staat Israel, der
sich nicht fiir die Existenz des jiidischen Volkes verantwortlich fiihlte, wiirde mir
nichts bedeuten. Er hitte keine Existenzberechtigung, und es wire schade um jeden
Tropfen vergossenen Blutes. Durch die Einfilhrung der Zivilehe wiirde die Zahl
der Mischehen in der Diaspora furchtbar zunehmen.“

Doch das Problem, das sich uns stellt, ist, wie sich die religiose Tradition des
Judentums im modernen, pluralistischen Staat verwirklichen lifit, ohne die indi-
viduelle Freiheit und das Gewissen derjenigen zu verletzen, die sich mit seiner
Lehre nicht identifizieren, und wie ,ein Konigreich von Priestern und ein heiliges
Volk® in einer sikularen Welt bestehen kann. Es bedarf dafiir nicht so sehr der dem
am Jenseits ausgerichteten Christentum enstprechenden Trennung von Staat und
Religion als eines modus vivendi von gegenseitiger Kompromifibereitschaft.

Die gegenseitigen Beziehungen von Staat und Religion treten seit Oktober 1972
in ein neues Stadium, seitdem nimlich der ehemalige Armeerabbiner Schelomo
Goren mit Hilfe der Arbeiterpartei zum Oberrabbiner gewihlt wurde. Diese Wahl
stand unter dem Vorzeichen seiner liberalen Interpretation des Religionsgesetzes,
die den Interessen des sikularen Publikums entgegenkommt.

Obwohl diese Wahl von orthodoxer Seite als unberechtigte Intervention in reli-
giose Angelegenheiten angesehen wird, spiegelt sie nur das groflere Interesse der
Offentlichkeit an diesen wider. Von jeher wurden die Rabbiner nicht von einer
Hierarchie ernannt, sondern von der Gemeinde gewihlt. Dadurch hatte die Ge-
meinde einen gewissen Einflufl auf ihre geistige Fithrung und selbst auf die Inter-
pretation des Religionsgesetzes durch diese Fiihrung. Die Wahl ist ein Miftrauens-
votum der Mehrheit gegeniiber der bestehenden rabbinischen Ordnung und ver-
sucht ohne Trennung von Staat und Religion durch eine Reinterpretation der
religiosen Quellen zu einem Ausgleich zu gelangen.

Als Erstes wandte sich der neue Oberrabbiner an die fiir Trennung eintretenden
Koalitionsparteien und bat sie um Geduld, so dafl er Gelegenheit zur Entwicklung
einer liberalen Haltung bekime. Dann umging er durch Bildung eines Sondergerichts-
hofes die strenge Praxis des rabbinischen Gerichts und hob dessen unpopulires Ehe-
verbot in einem bestimmten Falle auf. Wihrend die Regierung, die Mehrheit des
Publikums und ein Teil der Rabbiner diesen Schritt begriiffen, sieht das orthodoxe
Publikum in ihm einen Eingriff in die rabbinischen Kompetenzen und eine Uber-

432

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tretung des Religionsgesetzes. Ein Abgeordneter der orthodoxen Agudat Israel
Partei kiindigte bereits die Bildung von Separatgemeinden an und schloff sich
damit der von religitser Seite geforderten Trennung von Religion und Staat an.

Es bleibt abzuwarten, inwiefern es Rabbiner Goren gelingen wird, das Band zwi-
schen den verschiedenen Meinungen auf der Basis der religids-nationalen Einheit
Israels aufrechtzuerhalten.

433

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Court in Probate, Divorce and Matrimonial Causes and proceedings shall be
exercised in conformity with the law and practice for the time being in force in
England. Changes in the law of England automatically affected Ghanaian divorce
law.

Ordinance marriage differs from the traditional and Islamic law marriage in basic
conceptions and effects. Whilst Ordinance marriage is strictly monogamous, the
other forms of marriage are potentially polygamous. The grounds for divorce in
English law are limited but traditional law seems to know of no such limitation.
Divorce in English law was based on the principle of fault and the party seeking
to dissolve a marriage had to prove that the other party had been guilty of a
matrimonial offence. The Matrimonial Causes Act of 1971 has changed the position
by making proof of the breakdown of the marriage the sole ground for divorce.
Henceforth, it will no longer be the task of the courts to pronounce one party
guilty and the other innocent but to find out whether the marriage has broken
down beyond all repair.

Conflict between Customary and Non-Customary Systems of Law:

Preliminary Observations
By I. OLuwoLE AGBEDE

This essay attempts to provide a better understanding of the statutory rules
designed to resolve the conflict between customary and non-customary systems
of laws in Nigeria. In particular it attempts to establish that under the statutory
rules non-natives are amenable to customary law contrary to the view expressed
in earlier cases. It also shows that the influence of customary law varies from one
field of the law to another. For example, customary law is fully developed and
still dominant in the fields of land transactions and family relations. It is rudimen-
tary in the fields of tort and contract and practically silent in the fields of com-
pany law, banking, road traffic, bankruptcy, insurance, etc. and completely
abolished in the field of criminal law and punishment.

The essay also shows that the choice of law rules only apply to the superior
courts in which case the customary courts are not bound by them. Finally, it
shows that the rules are, in the main, merely presumptions which may be rebutted
in suitable cases. In short, the rules are not rigid or inflexible as the courts tend
to make them.

The essay also highlights the lack of research work until lately in the area of
internal conflict of laws in common law Africa generally in contrast to the
intensive work done in this area by continental jurists.

Religion and the State in Israel
By Zg’ev W. Faik
The State of Israel attempts the combination of the ideas of a “Jewish state” with

that of the freedoms of religion and conscience, parity of religious communities
and protection of holy places. While non-Jewish communities enjoy religious

359

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

autonomy, Jewish religious affairs are settled bureaucratically and there is little
contact between public opinion and the rabbinate. A special difficulty results
from Jewish non-orthodox minorities.

As a result of the existing set-up the state intervened in matters of religious
education, national service of women, Sabbath, rabbinical jurisdiction and the
election to rabbinical office. Rabbinical courts have disputed the legality of state
laws dealing with woman’s equality, age of marriage, anatomy, national service
of women and impediments of marriage.

In spite of the difficulties in combining Jewish religion with liberal democracy,
the author rejects separation of state and religion as being inadequate to the
special character of Israel.

The Integrative Role of the Supreme Court in Israel — some Relevant Cases

By JosepH BEN MENASHE

The judicature, particularly in countries where the judiciary system depends
largely on precedent, can play an important role in the process of modernization.
This paper examines the specific role played by the Supreme Court of Justice in
Israel in this context with regard to two problems: civil and religious marriages
and registration of nationality. Both problems are paradigmatic for the moderniz-
ing process and have given rise to intense political and religious controversy. Both
questions have been affected by religiously orthodox, “clerical, racist and coercive”
legislation forced upon cabinet and parliament by a powerful (i. e. indispensable
for coalition building) minority. The author analyzes the most important recent
cases on this subject.

Constitutional Amendments in Turkey — A Reply

By Bassam TiBr

In 1924 the nationalist movement led by Atatiirk succeeded in dissolving the
Sultanate — Caliphate and in establishing the republic. Until 1950, when they
had to cede to the party of the Turkish bourgeoisie, the Democratic Party (DP),
power was held by the Kemalists, i. e. the Republican Peoples Party (CHP). The
latter’s policy of reform and the experiment in transforming society from above
through decree, were ended. The DP broke up the state industrial projects, stopped
attempts at secularization and suspended democratic freedoms. In 1960 the military
intervened, displaced the DP and introduced constitutional freedoms. This liberal-
ization led to the rise of a powerful opposition which fought for social change.
Interposing again, the military this time did away with the freedoms guaranteed
by the constitution through changing the latter. Their obvious intention was to
render the growing opposition illegal. E. E. Hirsch interprets this constitutional
change as the attempt to disarm the “enemies of freedom”, by which term he
means: any opposition. The present paper challenges this interpretation. It con-
fronts the statements made by Hirsch with historical developments and proves
the former to be untenable. It shows that the 1971 amendments to the Turkish
constitution do not constitute a “protection of democracy” as claimed by Hirsch
but, by revoking democratic fundamental rights, its dissolution.

360

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= T


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

