
RE L I G I O N  U N D  S TA AT I N  I S R A E L  

Von ZE'EV W .  FALK 

Gesetzgebung 

Bei der Gründung des Staates Israel vor einem Vierteljahrhundert war das Verhält­
nis von Staat und Religion in der Verfassung der Mandatsregierung, dem Palestine 
Order-in-Council, 1 922, geregelt. Die Bevölkerung des Landes war darin in Reli­
g:onsgemeinschaften eingeteilt, von denen jede die schon aus türkischer Zeit be­
stehende Autonomie von neuem bestätigt erhielt. Artikel 17 dieser Verfassung ver­
bot jede Diskriminierung der Religionen durch das Gesetz, und Artikel 83 sprach 
allen Menschen volle Gewissens- und Religionsfreiheit zu, eingeschränkt nur durch 
die zur Erhaltung der öffentlichen Ordnung und Sitten notwendigen Schritte. 
Im Beschluß der Generalversammlung der Vereinten Nationen vom 29. November 
1 947 wurde die Anerkennung der in Palästina zu gründenden Staaten davon abhän­
gig gemacht, daß diese die Gewissens- und Religionsfreiheit sowie Gleichberechtigung 
der verschiedenen Religionen zu wahren versprachen. Demgemäß enthält die Unab­
hängigkeitserklärung des Staates Israel vom 1 4. Mai 1 948 die Proklamation der 
sozialen und politischen Gleichberechtigung der verschiedenen Bekenntnisse, Reli­
gions- und Gewissensfreiheit und Schutz aller heiligen Stätten. 
Gleichzeitig erklärte sich Israel allerdings in diesem Dokument als der "jüdische" 
Staat und nahm dabei auf den Beschluß der Vereinten Nationen, daß in Palästina 
ein jüdischer und ein arabischer Staat entstehen sollte, Bezug. Die Erklärung er­
wähnte die historisch-traditionelle Verbindung des jüdischen Volkes mit dem 
Lande, in dem seine geistige, religiöse und politische Form geprägt wurde, und 
schloß mit dem doppelsinnigen Hinweis auf den "Fels Israels " (v gl. 11. Sam. XXIII 3) ,  
der für religiöse und säkularisierte Juden gleich akzeptabel war. 
Der Charakter des Staates als Heimstätte des jüdischen Volkstums und seiner Re­
ligion drückt sich im Rückkehrgesetz, 1 950,  aus, das jedem Juden das Recht zur 
Einwanderung und auf die Staatsangehörigkeit zuspricht. In einer Novelle von 
1 970 wird klargestellt, daß als Jude die von jüdischer Mutter geborene oder in 
religiöser Form zum Judentum übergetretene Person gilt, daß jedoch auch die nicht­
jüdischen Ehegatten, Kinder und Enkel zur Einwanderung und Staatsangehörigkeit 
berechtigt sind. 
Damit hat der Gesetzgeber das Kriterium des Religionsgesetzes für die Zugehörig­
keit zum Volkstum und zur Staatsangehörigkeit gewählt. Das Judentum wird als 
Einheit von Religion und Volkstum verstanden, und die Einwanderung, die Staats­
angehörigkeit und das Personenstandsregister werden durch die vom Staat rezi­
pierten Religionsgesetze geregelt. 
Das Primat der jüdischen Religion drückt sich auch in den Gesetzen über die 
offiziellen Feiertage, das Verbot der Schweinezucht und die rituelle Verpflegung in 
der Armee aus. Jedoch ist in jedem dieser Gesetze für die Interessen der nichtjüdi­
schen Bevölkerung gesorgt. Diese ist berechtigt, statt Sabbat und jüdischer Feier­
tage Freitag oder Sonntag bzw. die eigenen religiösen Feiertage zu halten. Das Ver­
bot der Schweinezucht bezieht sich nur auf Teile des Landes mit überwiegend jüdi­
scher Einwohnerschaft, wie auch die rituelle Verpflegung nur für jüdische Soldaten 
vorgesehen ist. Für diese gelten übrigens auch die Verordnungen des Generalstabs 

423 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über die feldrabbinische Belehrung vor den hohen Feiertagen, die der Stärkung des 
religiösen Bewußtseins dient. 

Nicht jüdische Religionsgemeinschaften 

Obwohl das Judentum eine staatsreligionsmäßige Stellung einnimmt, sind auch den 
anderen Religionsgemeinschaften gleiche Chancen gegeben. Die größeren Religions­
gemeinschaften werden paritätisch behandelt und genießen öffentlich-rechtlichen 
Status mit Verwaltungsautonomie und eigener Gerichtsbarkeit. Für Nicht juden be­
steht ein spezielles Lehrprogramm im Rahmen des staatlichen Schulwesens und jede 
Diskriminierung von Religionsangehörigen bei Arbeitsnachweis und in der Hoch­
schulbildung ist verboten. In Familienrechtsangelegenheiten von israelischen Staats­
angehörigen gelten die Religionsgesetze der Parteien, ebenso werden d: ese Gesetze 
in Fragen der Stiftungen und in religiösen Angelegenheiten angcwanc' . .  Natürlich 
unterliegt die religiöse Gerichtsbarkeit und das religiöse Recht den St:. tsgesetzen, 
und wo letztere nicht berücksichtigt worden sind, kann das obcrste Gericht die 
Zwangsvollstreckung des Urteils unterbinden, da die religiösen Urtei1.e auf die Voll­
streckung durch die bürgerlichen Gerichte angewiesen sind. 
Die weitestgehende Zuständigkeit ist seit der türkischen Zeit den mohammedani­
schen Gerichten gegeben, während jüdische und christliche Gerichtshöfe nur bei 
Ehe, Scheidung und Stiftungen ihrer Mitglieder ausschließlich zuständig sind und 
in anderen familien rechtlichen Angelegenheiten, wie auch wenn nicht a) 1 e Parteien 
die israelische Staatsbürgerschaft besitzen, auf das Einverst;:ndnis der Parteien 
angewiesen sind. 
Abgesehen von der oben genannten Form der Vollstreckung haben die christlichen 
Gerichtshöfe unumschränkte Autonomie, da die christlichen Religionsgemeinschaf­
ten es vorgezogen haben, die Verwaltung und Gerichtsbarkeit nicht durch das Staats­
gesetz regeln zu lassen. In der Entscheidung Jidai v. Vorsitzender des Vollstrek­
kungsamtes1 wurde die Frage behandelt, inwiefern der griechisch-katholische 
Gerichtshof staatlich anerkannt sein könne, da er von dem im feindlichen Ausland 
lebenden Patriarchen ernannt worden war. Das oberste Gericht kam zum Ergeb­
nis, daß genannter Gerichtshof dennoch staatlich anzuerkennen sei, und zwar, weil 
der Patriarch nur im physischen Sinne im Ausland, im geistigen Sinne dagegen in 
Israel lebe. 
Die Gerichtsbarkeit der Juden, Mohammedaner (Muslime) und Druzen ist durch das 
Staatsgesetz geregelt, ihre Richter sind Staatsbeamte und unterliegen den Wei­
sungen des Staatsgesetzes, soweit es die Anwendung der Religionsgesetze beschränkt 
hat. Religiöse Splittergruppen können sich einen privatrechtlichen Rahmen geben 
und genießen gesetzlichen Schutz ihrer Gottesdienste. Auf Wunsch erhalten auch 
ihre Geistlichen die Berechtigung, Eheschließungen vorzunehmen, und seit 1 969 
besteht für sie sowie überhaupt für Mischehen die Zivilscheidung. Ein Teil dieser 
Gruppen entfaltet eine beträchtliche Missionstätigkeit besonders unter Hilfsbedürf­
tigen und Kindern. Eine Novelle zum Rechtsfähigkeits- und Vormundschaftsge­
setz von 1 965 und das Gesetz zur Aufsicht über die Heime, 1 965,  beschränken 
diese Tätigkeit, ohne sie zu verbieten. 

1 PD ix  135 .  

424 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Judentum 

Die Stellung des Judentums im Staate und die staatliche Lösung religiöser Probleme 
führte zur Schwächung der demokratischen Traditionen in der jüdischen Gemeinde 
und zur Bürokratisierung ihrer Verwaltung. An Stelle der Orts gemeinden traten 
seit Staatsgründung "religiöse Räte" ,  die zu 45 Prozent vom Religionsminister, 
zu 45 Prozent von der bürgerlichen Gemeinde und zu 10 Prozent vom Ortsrabbinat 
ernannt werden und deren Budget zu gleichen Teilen vom Ministerium und der 
bürgerlichen Gemeinde gedeckt wird. Nach einer Abmachung der Koalitionspar­
teien erhalten die religiösen Parteien 51 Prozent der Sitze, und die Repräsentanten 
der anderen Parteien haben ebenfalls ihre positive Stellung zum Judentum zu 
erklären. Obwohl diese Abmachung vom obersten Gericht2 für ungültig erklärt 
wurde, hält sich der Minister soweit wie möglich an sie3• 
Die Orts rabbiner werden aus einer vom Oberrabbinat bestätigten Liste von einer 
Kommission ernannt, die sich aus Vertretern der bürgerlichen Gemeinde, des reli­
giösen Rats und der Hauptsynagogen zusammensetzt. Das Oberrabbinat wird von 
einer aus 80 Rabbinern und 70 Laien bestehenden Kommission gewählt, die ihrer­
seits unter dem Einfluß der Parteien steht. Die gewählten Mitglieder des Oberrab­
binats fungieren teilweise als Richter der rabbinischen Gerichte, teilweise als Orts­
rabbiner. An ihrer Spitze stehen ein orientalischer und ein westlicher Ober­
rabbiner. Die Kompetenzen des Oberrabbinats sind teilweise durch das Gesetz und 
teilweise durch den Brauch festgelegt und schließen religionsgesetzliche Fragen, 
soweit sie nicht familienrechtlicher Natur und den rabbinischen Gerichten vor­
behalten sind, Aufsicht über rituelle Schlachtung und Verpflegung, Prüfung von 
Rabbinatskandidaten und rabbinischen Richtern und Repräsentation ein. 
Leider ist diese Körperschaft seit langer Zeit inaktiv. Sie leidet unter inneren 
Streitigkeiten und hat keine eigenen Beamten und kein Budget. So ist sie weitgehend 
vom Religionsminister und seiner Partei abhängig. 
Dennoch konnte die National-Religiöse Partei, der der Minister angehört, nicht 
die Sympathien der Rabbiner gewinnen, und diese stimmen mehr mit der extrem­
orthodoxen Agudat Israel Partei als mit der gemäßigten National-Religiösen Partei 
überein. Anfang Mai 1 972 beschloß das Oberrabbinat, dem Minister nicht die 
Teilnahme an den Sitzungen zu gestatten und dadurch seinen Einfluß auf das 
Rabbinat zu reduzieren. 
Die orthodoxen Rabbiner fühlen sich nämlich in dauernder Defensive gegenüber 
den Forderungen der areligiösen öffentlichkeit und sehen sich zur immerwährenden 
Apologetik des Religionsgesetzes verpflichtet. Die Furcht vor der Reform des 
Religionsgesetzes spielt ebenfalls eine entscheidende Rolle und trägt zur aggressiven 
Stellung dem Staat gegenüber bei, von der noch die Rede sein wird. Das Ober­
rabbinat verdankt ja seine Position mehr dem staatlichen Gesetzgeber als eigener 
Tradition und ist deshalb besonders für den Vorwurf empfindlich, daß es in einer 
bestimmten Frage als Sprachrohr des Staates und nicht als würdiger Vertreter 
des spirituellen Judentums handle. 
Wie gesagt, gibt es neben dem Rabbinat keine demokratische Vertretung der 
religiösen Gemeinde. Es existieren lokale Synagogenvereine und sogar ein Landes­
verband der Synagogen, aber beide haben keinerlei Einfluß auf die religiösen Ange­
legenheiten. So bleiben als Sprecher der religiösen gegenüber der politischen Macht 
nur die Rabbiner ohne organisierte Gefolgschaft oder die religiösen Parteien. Da­
durch werden die religiösen Forderungen vom Publikum und von der Regierung 

425 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oft nur als Kapricen oder politische Intrigen angesehen, auch wenn sie tatsächlich 
nicht nur als Mittel im opportunistischen Kampf um die Macht dienen sollen. 
Ein anderer Grund für das negative Bild, das die religiösen Forderungen in der 
öffentlichen Meinung haben, ist das weitgehende Interessentum, das die Stellung 
religiöser Sprecher zu politischen Fragen bestimmt. Ein großer Teil der Studenten 
und Absolventen der rabbinischen Schulen genießt unbefristeten Aufschub der akti­
ven Militärdienstpflicht, und ein großer Teil der Mädchen ist aus religiösen oder 
gewissensmäßigen Gründen von der Dienstpflicht befreit. Die säkularistischen Krei­
se sehen darin ein Zugeständnis, das sie dem religiösen Sektor machen, wodurch 
dieser sich das moralische Recht verwirkt habe, die Allgemeinheit in seinem Sinne 
zu beeinflussen. Khnlich sehen viele die religiöse Eheschließung und Gerichtsbarkeit 
als ein funktionales Zugeständnis an die Rabbiner an und leiten aus ihm die 
Forderung der Säkularisierung auf allen anderen Gebieten ab. 

Nichtorthodoxe Minoritäten 

Problematisch ist die Stellung der jüdischen religiösen Minoritäten und der konse­
quenten Atheisten. Die offiziellen Rabbiner und rabbinischen Richter gehören der 
orthodoxen Richtung an und bestehen auf dem staatlichen Monopol als alleinige 
Vertreter der jüdischen Religion. Dadurch sind auch die nichtorthodoxen Minori­
täten der orthodoxen Gesetzesauslegung und -anwendung unterstellt. 
1 97 1  veröffentlichte die Regierung jedoch mit Einverständnis des Oberrabbinats 
einen Gesetzesvorschlag, der den 8000 Karäern, die seit dem neunten Jahrhundert 
die rabbinischen Gesetze bestreiten, im Rahmen der jüdischen Religionsgemein­
schaft die Errichtung eigener Gerichtshöfe ermöglichen soll. Der Vorschlag hat 
bisher noch nicht Rechtskraft erlangt ; viele Politiker fürchten die Folgen der 
gesetzlichen Trennung eines Teiles des jüdischen Volkes und wollen eine eventuelle 
Wiedervereinigung nicht ausschließen. Ein solches Gesetz wäre gewiß auch ein Prä­
zedenzfall für die staatliche Anerkennung von anderen nichtorthodoxen Minori­
täten. 
Neben den Karäern gibt es nämlich die seit dem fünften vorchristlichen Jahrhundert 
neben dem Judentum bestehende Sekte der Samaritaner, die einige hundert Seelen 
zählt, und eine Reihe von konservativen und Reform-Gemeinden, die bisher nicht 
anerkannt sind. Ihre Existenzberechtigung hat sich erst letztens in der öffentlichen 
Meinung durchgesetzt. Seinerzeit wandten die religiösen Parteien alle Mittel an, 
um die Baugenehmigung einer Reformsynagoge in Jerusalem zu hintertreiben ; 
nur die Drohung mit einem Antrag an das oberste Gericht führte schließlich zur 
Ausstellung der Baugenehmigung. Eine Stadtverwaltung wurde durch das oberste 
Gericht dazu gezwungen, der örtlichen Reformgemeinde ihren Saal zu vermieten4• 
Inzwischen genießen diese Gemeinden wenigstens privatrechtliche Gleichberechti­
gung und gewisse staatliche Zuwendungen. 
Jüdische Atheisten versuchen die öffentlichkeit durch private Eheschließungen, 
Anträge auf deren Anerkennung durch das oberste Gericht, demonstrative Sabbat­
entweihung und ähnliche Schritte auf die Notwendigkeit der Trennung von Reli­
gion und Staat und der Zivilehe aufmerksam zu machen. In Rogosinski v. Staat5 

2 In BGZ 191/64, Albas v.  Religionsminister, PD xviii (4) 603 . 
3 Vgl. BGZ 313/67, Axelrod v. Religionsminister, PD xxii ( 1 )  80. 
4 BGZ 262/62, Perez v.  Gemeinde Kefar Sdtemaryahu, PD xvi, 2101 .  
5 IE 450/70. PD xxvi (1) 129. 

426 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Beispiel bestritten die Antragsteller die Rechtmäßigkeit der rabbinischen 
Gerichtsbarkeit und Eheschließung für nichtgläubige Juden aufgrund der Gewis­
sensfreiheit. Das oberste Gericht wies jedoch den Antrag aufgrund des klaren Wort­
lautes des Gesetzes ab und verwies die Antragsteller an das Parlament. In ähnlicher 
Form versuchte der Antragsteller in Tamarin v. Staat6 als Israeli statt als Jude 
registriert zu werden. Auch dieser Antrag wurde abgewiesen, da es zur ethnisch­
nationalen Definition eines einzelnen nicht genüge, daß er sich persönlich in einer 
bestimmten Weise definiere, sondern er ein Teil einer Gruppe sein müßte, die ihre 
Identität in dieser Besonderheit sähe. Doch selbst wenn sich eine solche Gruppe 
fände, die sich wie der Antragsteller als Israelis und nicht als Juden ansähen, so 
ist ihre Ablehnung der religiösen Elemente des Judentums nicht Grund genug, sich 
nicht als Juden zu deklarieren, denn der Gesetzgeber hat diese Möglichkeit nicht 
vorgesehen. Endlich solle das Prinzip der nationalen Selbstbestimmung nicht zur 
Zersplitterung benutzt werden. 
Auch von christlicher Seite wird immer wieder betont, daß man jüdischer Nationa­
lität sein und gleichzeitig der christlichen Religion angehören könne. Dieses Argu­
ment wurde vom obersten Gericht in Rufeisen v. Innenminister7 durch Mehr­
heitsbeschluß abgelehnt, weil es dem Volksempfinden widerspreche. Inzwischen 
bestimmt die oben genannte Novelle zum Rückkehrgesetz von 1 970, daß nicht als 
Jude gelte, wer einer anderen Religion angehöre. Das Problem scheint jedoch noch 
immer nicht gelöst ; so gibt es zum Beispiel momentan eine Gruppe von amerikani­
schen Negern, die sich als die wahren Nachkommen des biblischen Israels ansehen 
und daraufhin die Rückkehrerrechte für sich in Anspruch nehmen. Nach der 
heutigen Fassung des Gesetzes sind sie wohl, weil nicht von jüdischer Abstammung 
und nicht übergetreten, auszuschließen, doch ist die Form des übertritts nicht 
genau festgelegt. Praktisch erkennt der Staat auch die nicht der orthodoxen Form 
entsprechenden übertritte, die durch ausländische Reformrabbiner vorgenommen 
wurden, an, während für das Inland nur die orthodoxe Form gilt. Im Juli 1 972 
liegen zwei Gesetzesvorschläge der Oppositionsparteien von rechts und von links 
vor, die eine für den ausschließlich orthodoxen Ritus für den übertritt und die 
andere für Einführung der Zivilehe in Fällen, wo ein religiöses Impediment 
besteht. Für jeden dieser Vorschläge besteht Sympathie bei einem Teil der Koalition, 
und die Regierung hat Schwierigkeiten bei der Bewahrung der parlamentarischen 
Disziplin. 

Staatliche Interventionen 

Obwohl das Religionsgesetz bereits vor Staatsgründung bestanden hat und auch 
außerhalb der Staats grenzen Anwendung findet, obwohl es also eine vom Staat 
unabhängige Stellung einnimmt, zieht der Staat auch religionsgesetzliche Fragen in 
seinen Kompetenzbereich. Im Rahmen des Erziehungsministeriums besteht eine 
fast autonome Abteilung für die religiösen Schulen innerhalb des staatlichen Grund­
schulsystems. In Fragen der religiösen Erziehung gesteht also die Regierung dem 
religiösen Sektor, der hier mit der Religiös-Nationalen Partei identisch ist, das 
Recht der Selbstverwaltung zu. Da aber die Zuteilung von Gebäuden und Inventar 
durch die allgemeine Verwaltung vorgenommen wird und die religiösen Schulen 

6 JE 630/70. PD xxvi (1) 197. 
7 BGZ 72/62. PD xvi 2428. 

427 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der Religiös-Nationalen Partei identifiziert werden, so gibt es oft Klagen wegen 
ihrer Benachteiligung. Um staatliche Interventionen in dem religiösen Schulunter­
richt auszuschließen, gründete die rechts-orthodoxe Agudat Israel Partei ein eigenes 
"Unabhängiges Schulsystem" .  Inzwischen wird dieses System ebenfalls zu 90 Pro­
zent vom Staat subventioniert und untersteht dadurch der Aufsicht des Erziehungs­
ministeriums. 
Religiöse Kreise sehen das Rabbinerwahlsystem, das den Regierungsparteien den 
Ausschlag gibt, als Eingriff in die religiöse Sphäre an. Als ein unberechtigter Ver­
stoß gegen das Religionsgesetz gilt die Arbeitsdienstpflicht der Mädchen. Es be­
steht allerdings die Möglichkeit der Befreiung aus Gewissensgründen, wenn eine 
Kommission vom guten Glauben der Antragstellerin überzeugt ist. Jüngst erklärte 
eine Gruppe von Mädchen, die die Befreiung nicht erhalten hatten, daß sie das vom 
Oberrabbinat veröffentliche Verbot des Mädchenarbeitsdienstes nicht übertreten 
wollten und es vorzogen, ins Gefängnis zu gehen. Große Verbitterung ruft das 
Gesetz über die Anatomie und Pathologie hervor, das gestattet, die Sektion gegen 
den Willen des Verstorbenen und der Hinterbliebenen vorzunehmen, wenn drei 
Ärzte es für notwendig halten. 1 966 verbot das Oberrabbinat zusammen mit einer 
Anzahl Rabbinern jede Sektion ohne spezielle rabbinische Erlaubnis und erklärte 
die gesetzliche Regelung als ein Unrecht, gegen das man sich auflehnen muß. 
Das Gesetz über die Ruhetage gestattet dem Arbeitsminister, die Sabbatruhe in 
gewissen Betrieben aufzuheben und dadurch religiösen Menschen solche Arbeits­
plätze zu verschließen. In Meron v. Arbeitsminister8 versuchte der Antragsteller, 
die Sabbatruhe auf die Television anzuwenden und den Dispens des Ministers 
für ungültig erklären zu lassen. Der Antrag wurde jedoch mangels persönlichen 
Interesses des Antragstellers abgewiesen. 
In seiner Eigenschaft als überprüfungsinstanz der religiösen Gerichte interveniert 
das oberste Gericht nicht selten in rein religiösen Angelegenheiten. Zwar hat es 
eigentlich nur die Kompetenz des religiösen Gerichts und nicht die materiell-recht­
liche Seite des Urteils zu prüfen (Paragraph 7 [b] [4] des Gesetzes über die Gerichte, 
1 957), doch betätigt es sich oft faktisch als Berufungsinstanz und unterzieht die 
rabbinische Quelleninterpretation seiner Kritik. Diese Tendenz besteht besonders 
bei den nichtreligiösen Mitgliedern des obersten Gerichts, die dadurch ihr Mißfal­
len über den religiösen Zwang zum Ausdruck bringen. 
So erklärte das oberste Gericht eine Entscheidung des Oberrabbinats, daß eine 
Schlachterei rituell unzulässig sei, für ungültig9• In diesem Falle weigerte sich 
das Oberrabbinat, vor dem obersten Gericht zu erscheinen, da letzteres in rituellen 
Fragen nicht kompetent sei. Das oberste Gericht setzte die Verhandlung dennoch 
fort, weil das Oberrabbinat eine öffentliche Funktion ausübe und deshalb wie 
jede andere solche Institution gemäß Paragraph 7(b )(2) des Gesetzes über die 
Gerichte, 1 957 der Prüfung durch das oberste Gericht unterstehe. Der Antragsteller 
einigte sich jedoch mit dem Oberrabbinat und nahm den Antrag zurück. 
In einem anderen Falle, Streit v. Oberrabbiner10, verbot das oberste Gericht dem 
Oberrabbiner, einen Bigamiedispens zu erteilen, obwohl dieser nach jüdischem 
Recht möglich war. Das oberste Gericht sah in diesem Akt eine administrative Ent­
scheidung aufgrund des Strafrechtsreform(Bigamie)-Gesetzes, 1 959, da nach rabbi­
nischer Tradition ein Dispens von 1 00 Rabbinern gegeben werden müßte. Obwohl 
das oberste Gericht den Akt als religionsgesetzlich ansah, forderte es den Ober-

8 BGZ 287/69. PD xxiv (1 )  337. 
9 BGZ 195/64, Marbek v .  Oberrabbinat, PD xviii  324. 

428 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rabbiner auf, gemäß dem bürgerlichen Gesetz zu handeln. In einer späteren Ent­
scheidungll erklärte die Mehrheit des obersten Gerichts, daß das bürgerliche Gesetz 
dem Oberrabbiner die freie Anwendung des rabbinischen Rechts gestattet habe 
und er deshalb den Dispens erteilen dürfe. 
Die Mehrheit des obersten Gerichts beschloß in Rodnitzki v. Rabbinisches 
Obergericht12, eine privatim geschlossene Ehe zwischen einem Manne, dem wegen 
priesterlicher Abstammung die Ehe mit der geschiedenen Frau verweigert worden 
war, gegen die Ansicht des rabbinischen Gerichts als gültig zu erklären. Dabei 
lehnte das oberste Gericht die Begründung des rabbinischen Gerichts ab, nämlich 
daß die bei der Eheschließung fungierenden Zeugen als Sabbatübertreter religions­
gesetzlich inkompetent seien, und erklärte diese Ansicht als mit der Meinung der 
Bevölkerungsmehrheit unvereinbar. Das Gesetz schreibe zwar für Juden die religi­
öse Eheschließungsform vor und verbiete also private Eheschließungen, jedoch 
ließe sich dadurch nicht das rein religiöse Eheverbot aufzwingen. Wenn also ein 
religiöses impedimentum impediens besteht und die betreffende Person die Ehe 
privat geschlossen hat, so mußte das rabbinische Gericht nachträglich die Ehe 
anerkennen und wenn es sich weigerte, so besteht ein Grund für die Intervention 
des obersten Gerichts. Allerdings wendet sich das Urteil nur an den Minister, dem 
das Personenstandsregister untersteht, und nicht an das rabbinisch� Gericht 
selbst. 

Rabbinische Interventionen 

Andererseits handelt auch das Rabbinat und die Rabbinische Gerichtsbarkeit oft 
als wenn sie nicht dem Staatsgesetz unterstehen würden. Tatsächlich besteht von 
jeher das Problem der doppelten Loyalität der rabbinischen Richter ; es drückt sich 
unter anderem im Gesetz über die rabbinischen Richter aus. Während in Paragra­
phen 1 1  und 1 3  des Richtergesetzes, 1 953  gesagt ist, daß der Richter zu verspre­
chen habe, dem Staate und seinen Gesetzen treu zu sein, und daß er keiner Autori­
tät als der des Gesetzes unterliege, so heißt es in Paragraphen 1 0  und 12 des 
Gesetzes über die Rabbinischen Richter, 1 955 ,  daß der Rabbinische Richter ver­
spreche, dem Staate treu zu sein, und daß er keiner Autorität als der des Gesetzes, 
nach dem er richte - also der des Religionsgesetzes -, unterliege. 
Obwohl das Frauengleichberechtigungsgesetz, 1 9 5 1 ,  ausdrücklich die religiösen 
Gerichte verpflichtet, nehmen die rabbinischen Richter nicht davon Kenntnis und 
berufen sich ausschließlich auf die rabbinischen Rechtsquellen13• Khnlich handelt 
übrigens auch das mohammedanische Gericht14• 
Das Gesetz über das Ehemindestalter, 1 950, verbietet die Zuwiderhandlung, ohne 
die Gültigkeit der einmal geschlossenen Ehe zu annullieren. Es bestimmt deshalb, 
daß dieser Umstand auf Antrag eines Elternteils, des Vormunds oder des Fürsor­
gebeamten vom Gericht gemäß dem Personenstandsrecht der Parteien als Schei­
dungsgrund anzunehmen sei. Bisher ist jedoch nie ein solcher Antrag gestellt 
worden. Bei jüdischen Eheleuten ist das rabbinische Gericht zuständig, und dieses 
räumt den genannten Personen keine Berechtigung ein, die Scheidung zu bean­
tragen. 

10  BGZ 301/63. PD xviii 598. 
11 DN 10/69, Boronowski v.  Oberrabbiner, PD xxv (1 )  7. 
1 2  BGZ 5 1 /69. PD xxiv (1) 704. 
1 3  Vgl. DN 23/69, Josef v .  Josef, PD xxiv (1) 792, 809. 
14  BGZ 1 87/54, Berya v .  Kadi, PD ix 1 193 . 

429 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als 1 964 die aus Indien eingewanderten "Bene Israel" vom Rabbinat nur auf grund 
individueller Untersuchung als Juden zur Eheschließung zugelassen wurden, ver­
anstalteten sie einen Proteststreik, woraufhin das Parlament während der Ferien 
zusammentrat und das Rabbinat um eine liberalere Stellungnahme bat. Darauf 
antwortete der Oberrabbiner mit der Drohung, daß er bei weiterer Intervention 
seinerseits auch diese beschränkte Zulassung der "Bene Israel" aufheben würde, 
so wie es die rechts-extremen Rabbiner längst forderten. Daraufhin verzichtete 
das Parlament auf weitere Aktionen in der Angelegenheit. 
Wie schon erwähnt, veröffentlichte das Oberrabbinat 1 966 ein Verbot jeder ana­
tomischen und pathologischen Sektion ohne vorherige spezielle rabbinische Erlaub­
nis und trat damit gegen das Anatomie- und Pathologie-Gesetz, 1953 ,  auf, das 
seinerzeit mit Einverständnis des vorigen Oberrabbiners angenommen worden 
war. 
1 97 1  weigerte sich ein rabbinisches Gericht, zwei Schwestern die Ehefähigkeit zu­
zuerkennen, nachdem es sich herausgestellt hatte, daß ihre Mutter bei der Emp­
fängnis nicht mit dem Vater, sondern mit einem anderen Manne verheiratet war. 
Auf die Intervention des Sicherheitsministers, an den sich die Geschwister während 
ihrer Militärdienstzeit gewandt hatten, versprach der Oberrabbiner, die Angele­
genheit erneut zu prüfen. Es gelang ihm jedoch nicht, unter den Rabbinern einen 
Gerichtshof zu finden, der das erste Urteil aufheben würde. Gerade weil die 
öffentliche Meinung eine erleichternde Stellungnahme fordert, reagieren die mei­
sten Rabbiner in der entgegengesetzten Richtung. Einerseits wollen sie sich nicht 
von der traditionellen Interpretation des Religionsgesetzes abbringen lassen und 
andererseits fürchten sie mehr die Kritik ihrer Kollegen von rechts als die des 
Publikums von links. 
Ende 197 1  versammelte sich eine Anzahl von Rabbinern, Rabbinischen Richtern 
und anderen Personen, die der rechts-orthodoxen Agudat Israel Partei nahestehen, 
und wählten auf eigene Faust ein Mitglied des Rabbinischen Obergerichts als 
"Oberrabbiner Jerusalems" .  Sie begründeten diese eigenmächtige Verletzung der 
Wahlprozedur damit, daß es religionsgesetzlich verboten sei, bei der Wahl des 
Rabbiners Laien zu beteiligen, besonders Vertreter nichtreligiöser Parteien. Es ist 
bezeichnend, daß sich rabbinische Richter an diesem Akt beteiligen und wählen 
lassen konnten, ohne daß sie wegen Vergehens gegen das Staatsgesetz zur Ordnung 
gerufen wurden. Inzwischen begann der "Religiöse Rat" mit der Vorbereitung 
der offiziellen Rabbinerwahl, aber es ist fraglich, ob es ihm gelingen wird, das 
fait accompli zu überwinden. 
Nachdem das Oberrabbinat seit Jahren zum Widerstand gegen das Frauenarbeits­
dienstgesetz und erst recht gegen den Militärdienst von Mädchen aufgerufen hatte, 
versuchte die Regierung 197 1  den Arbeitsdienst in freiwilliger Form durchzufüh­
ren. Daraufhin wurde beim rabbinischen Gericht gegen den religiös-nationalen 
Minister ein Klage mit dem Antrage eingereicht, daß ihm die Beteiligung an den 
Regierungssitzungen über den Frauenarbeitsdienst verboten werden solle, weil 
dieser dem Religionsgesetz widerspreche. 
Obwohl das Staatsgesetz die rabbinischen Gerichte nur in familienrechtlichen und 
nicht in politischen, staatsrechtlichen Fragen ermächtigt, sandte das Gericht dem 
Minister die Vorladung, und dieser versprach, dem Termin Folge zu leisten. Nun 
wandte sich der Staatsanwalt an das Oberste Gericht und erhielt eine einstweilige 
Verfügung gegen das rabbinische Gericht wegen dessen Unzuständigkeit. Daraufhin 
schloß das rabbinische Gericht die Akte, doch der Kläger legte beim rabbinischen 

430 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Obergericht Berufung ein. Letzteres entschied aufgrund der Zuständigkeit des 
Religionsgesetzes, die es ermöglicht, selbst einen König oder Hohen Priester vor 
das Gericht zu zitieren, und gab dem rabbinischen Gericht der ersten Instanz auf, 
die Klage zu hören. Darauf wandte sich der Staatsanwalt abermals an das Oberste 
Gericht, erlangte wieder eine einstweilige Verfügung, und dann nahm der Kläger 
seine Klage zurück. 
Die Handlungsweise des rabbinischen Gerichts wurde in der Presse vom früheren 
Präsidenten des Obersten Gerichts scharf gerügt. Er betonte, daß die rabbinische 
Gerichtsbarkeit nur aufgrund des Staatsgesetzes existiere, und daß sie nicht außer­
halb ihres Kompetenzbereiches handeln dürfe. Private Rabbiner könnten den 
Minister kritisieren, doch nicht staatlich ernannte und besoldete rabbinische Richter. 
Das jüdische Religionsgesetz gelte nur soweit als es vom staatlichen Gesetzgeber 
rezipiert sei und könne deshalb nicht gegen eine staatsrechtliche Entscheidung an­
geführt werden15. Ähnliches hatte der Präsident bereits in Balaban v. Balaban16 
behauptet, als er davon sprach, daß nichts den säkularen Gesetzgeber hindern 
könne, eine Norm des Religionsgesetzes zu ändern. Solange keine Verfassung 
existiere, meinte er, die so etwas verbietet, wäre der säkulare Gesetzgeber (das 
Parlament) allmächtig. 
In ähnlichem Sinne schreibt der Jerusalemer Ordinarius der Philosophie17• Er 
gesteht zwar dem Religionsgesetz einen vom Staate unabhängigen Rahmen zu 
und betont, daß es nicht auf demokratischen Voraussetzungen beruht, doch sei die 
Handlung des rabbinischen Gerichts selbst vom Religionsgesetz her nicht zu recht­
fertigen. Die rabbinische Gerichtsbarkeit sei keine göttliche, sondern eine mensch­
liche Einrichtung, und als solche unterliege sie der Regel, daß nur der Staat Zwang 
ausüben dürfe und alle vom Staate abgeleiteten Institutionen nur im von ihm 
verliehenen Kompetenzrahmen Zwang anwenden können. 
Wie ich zu zeigen versucht habels, werden beide Verfasser dem Problem von 
Religion und Staat nicht gerecht. Der staatliche Gesetzgeber kann das Religions­
gesetz ebenso wenig wie fremdes Recht, Glaubenslehren, wissenschaftliche The­
sen und ästhetische Lehren abändern. Er kann wohl den verwaltenden und Recht 
sprechenden Organen Anweisung geben, was sie von den genannten Disziplinen 
anzuwenden haben, aber damit wird "das Ding an sich" nicht berührt. Wenn sich 
das Rabbinat auf das Religionsgesetz gegen den Staat beruft, so setzt es damit 
die Traditionen der Propheten und Pharisäer fort, die sich nicht scheuten, den 
Machthabern Vorhaltungen zu machen. 
Wo ein Widerspruch zwischen den religiösen und staatlichen Autoritäten entsteht, 
müßte ein religionstreuer Minister unter Umständen zurücktreten. Denn auch 
wenn er nicht dem Rabbinat gegenüber verantwortlich ist, so bedeutet dessen 
Entscheidung doch einen schwerwiegenden Grund gegen das Verbleiben in der 
Regierung. 
So wie ein staatlich besoldeter Rabbiner es sich nicht nehmen lassen kann, seine 
Gemeinde über die Notwendigkeit der religiösen Erziehung zu belehren und 
vielleicht sogar vor den Wahlen zugunsten der religiösen Parteien zu sprechen, ha­
ben auch die rabbinischen Richter die Pflicht, ihre Meinung zu äußern. Allerdings 
muß klargestellt werden, daß sie bei solcher Beschäftigung mit außerhalb des 
staatlichen Kompetenzbereichs liegenden Fragen auf die ursprüngliche religiöse 

1 5  Ma'ariv, Abendzeitung, 8 .  11. 1971 . 
16 JE 3 13/59. PD xiv 285.  
1 7  Ma'ariv, 4 .  2 .  72, 6.  4 .  72. 
1 8  Ma'ariv, 18. 10 .  71, 6.  3 .  72 . 

4 3 1  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kompetenz zurückgreifen, die trotz der staatlichen Gesetzgebung nicht zu be­
stehen aufgehört hat. Würde der Staat ihnen daraufhin die staatliche Autorität 
nehmen, so bliebe noch immer ihre religiöse Autorität in den Augen der religiösen 
Gesellschaft. Der Staat könnte allerdings die Rabbiner vor die Wahl stellen, 
welche von beiden Autoritäten sie für sich in Anspruch nehmen wollen, aber 
wenn er hochstehende Persönlichkeiten in seinen Dienst nehmen will, so muß er 
ihnen auch Rede- und Gewissensfreiheit zugestehen. 
Die Unabhängigkeit des Rabbinats kann eine der "checks and balances" sein, die uns 
vor dem totalitären Staat bewahren sollen. Dazu kommt, daß die Geschichte des 
Volkes Israel und damit auch des Staates nur dann einen Sinn haben, wenn in 
gewisser Weise die Kontinuität der religiösen Aufgabe gewahrt bleibt. Wenn 
viele Juden ihrer Aufgabe als Gottesdiener nicht nachkommen, so haben durch 
die Verbundenheit des Staates mit der Religion auch sie Anteil an ihrer Mis­
sion. Die Trennung von Staat und Religion würde dem Judentum in Israel die 
Verbindung mit der Diaspora und der Geschichte rauben und die Zukunft des 
Staates und Volkes gefährden. In diesem Sinne erklärte Ministerpräsidentin Golda 
Meir Ende April 1 972 vor der Zentrale der Arbeitspartei : "Der Staat Israel, der 
sich nicht für die Existenz des jüdischen Volkes verantwortlich fühlte, würde mir 
nichts bedeuten. Er hätte keine Existenzberechtigung, und es wäre schade um jeden 
Tropfen vergossenen Blutes. Durch die Einführung der Zivilehe würde die Zahl 
der Mischehen in der Diaspora furchtbar zunehmen. "  
Doch das Problem, das sich uns stellt, ist, wie s ich die religiöse Tradition des 
Judentums im modernen, pluralistischen Staat verwirklichen läßt, ohne die indi­
viduelle Freiheit und das Gewissen derjenigen zu verletzen, die sich mit seiner 
Lehre nicht identifizieren, und wie "ein Königreich von Priestern und ein heiliges 
Volk" in einer säkularen Welt bestehen kann. Es bedarf dafür nicht so sehr der dem 
am Jenseits ausgerichteten Christentum enstprechenden Trennung von Staat und 
Religion als eines modus vivendi von gegenseitiger Komprom ißbereitschaft. 
Die gegenseitigen Beziehungen von Staat und Religion treten seit Oktober 1 972 
in ein neues Stadium, seitdem nämlich der ehemalige Armeerabbiner Schelomo 
Goren mit Hilfe der Arbeiterpartei zum Oberrabbiner gewählt wurde. Diese Wahl 
stand unter dem Vorzeichen seiner liberalen Interpretation des Religionsgesetzes, 
die den Interessen des säkularen Publikums entgegenkommt. 
Obwohl diese Wahl von orthodoxer Seite als unberechtigte Intervention in reli­
giöse Angelegenheiten angesehen wird, spiegelt sie nur das größere Interesse der 
Offentlichkeit an diesen wider. Von jeher wurden die Rabbiner nicht von einer 
Hierarchie ernannt, sondern von der Gemeinde gewählt. Dadurch hatte die Ge­
meinde einen gewissen Einfluß auf ihre geistige Führung und selbst auf d:e Inter­
pretation des Religionsgesetzes durch diese Führung. Die Wahl ist ein Mißtrauens­
votum der Mehrheit gegenüber der bestehenden rabbinischen Ordnung und ver­
sucht ohne Trennung von Staat und Religion durch eine Reinterpretation der 
religiösen Quellen zu einem Ausgleich zu gelangen. 
Als Erstes wandte sich der neue Oberrabbiner an die für Trennung eintretenden 
Koalitionsparteien und bat sie um Geduld, so daß er Gelegenheit zur Entwicklung 
einer liberalen Haltung bekäme. Dann umging er durch Bildung eines Sondergerichts­
hofes die strenge Praxis des rabbinischen Gerichts und hob dessen unpopuläres Ehe­
verbot in einem bestimmten Falle auf. Während die Regierung, die Mehrheit des 
Publikums und ein Teil der Rabbiner diesen Schritt begrüßen, sieht das orthodoxe 
Publikum in ihm einen Eingriff in die rabbinischen Kompetenzen und eine Ober-

432 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tretung des Religionsgesetzes. Ein Abgeordneter der orthodoxen Agudat Israel 
Partei kündigte bereits die BiLdung von Separatgemeinden an und schloß sich 
damit der von religiöser Seite geforderten Trennung von Religion und Staat an. 
Es bleibt abzuwarten, inwiefern es Rabbiner Goren gelingen wird, das Band zwi­
schen den verschiedenen Meinungen auf der Basis der religiös-nationalen Einheit 
Israels aufrechtzuerhalten. 

433 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Court in Probate, Divorce and Matrimonial Causes and proceedings shall be 
exercised in conformity with the law and practice for the time being in force in 
England. Changes in the law of England automatically affected Ghanaian divorce 
law. 
Ordinance marriage differs from the traditional and Islamic law marriage in basic 
conceptions and effects. Whilst Ordinance marriage is strictly monogamous, the 
other forms of marriage are potentially polygamous. The grounds for divorce in 
English law are limited but traditional law seems to know of no such limitation. 
Divorce in English law was based on the principle of fault and the party seeking 
to dissolve a marriage had to prove that the other party had been guilty of a 
matrimonial offence. The Matrimonial Causes Act of 1 97 1  has changed the position 
by making proof of the breakdown of the marriage the sole ground for divorce. 
Henceforth, it will no longer be the task of the courts to pronounce one party 
guilty and the other innocent but to find out whether the marriage has broken 
down beyond all repair. 

Conflict between Customary and Non-Customary Systems of Law: 

Preliminary Observations 

By I.  OLUWOLE AGBEDE 

This essay attempts to provide a better understanding of the statutory rules 
designed to resolve the conflict between customary and non-customary systems 
of laws in Nigeria. In particular it attempts to establish that under the statutory 
rules non-natives are amenable to customary law contrary to the view expressed 
in earlier cases . It also shows that the influence of customary law varies from one 
field of the law to another. For ex am pIe, customary law is fully developed and 
still dominant in the fields of land transactions and family relations. It is rudimen­
tary in the fields of tort and contract and practically silent in the fields of com­
pany law, banking, road traffic, bankruptcy, insurance, etc. and completely 
abolished in the field of criminal law and punishment. 
The essay also shows that the choice of law rules only apply to the superior 
courts in which case the customary courts are not bound by them. Finally, it 
shows that the rules are, in the main, merely presumptions which may be rebutted 
in suitable cases. In short, the rules are not rigid or inflexible as the courts tend 
to make them. 
The essay also highlights the lack of research work until lately in the area of 
internal conflict of laws in common law Africa generally in contrast to thc 
intensive work done in this area by continental jurists. 

Religion and the State in Israel 

By ZE'EV W. FALK 

The State of Israel attempts the combination of the ideas of a "Jewish state" with 
that of the freedoms of religion and conscience, parity of religious communities 
and protection of holy places. While non-Jewish communities enjoy religious 

359 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


autonomy, Jewish religious affairs are settled bureaucratically and there is little 
contact between public opinion and the rabbinate. A special difficulty results 
from Jewish non-orthodox minorities. 
As a result of the existing set-up the state intervened in matters of religious 
education, national service of women, Sabbath, rabbinical jurisdiction and the 
election to rabbinical office. Rabbinical courts have disputed the legality of state 
laws dealing with woman's equality, age of marriage, anatomy, national service 
of women and impediments of marriage. 
In spite of the difficulties in combining Jewish religion with liberal democracy, 
the author rejects separation of state and religion as being inadequate to the 
special character of Israel. 

The Integrative Role of the Supreme Court in Israel - some Relevant Cases 

By JOSEPH BEN MENASHE 

The judicature, particularly in countries where the judiciary system depends 
largely on precedent, can play an important role in the process of modernization. 
This paper examines the specific role played by the Supreme Court of Justice in 
Israel in this context with regard to two problems : civil and religious marriages 
and registration of nationality. Both problems are paradigmatic for the moderniz­
ing process and have given rise to intense political and religious controversy. Both 
questions have been affected by religiously orthodox, "clerical, racist and coercive" 
legislation forced upon cabinet and parliament by a powerful (i. e. indispensable 
for coalition building) minority. The author analyzes the most important recent 
cases on this subject. 

Constitutional Amendments in Turkey - A Reply 

By BASSAM TIBI 

In 1 924 the nationalist movement led by Atatürk succeeded in dissolving the 
Sultanate - Caliphate and in establishing the republic. Dntil 1 950, when they 
had to cede to the party of the Turkish bourgeoisie, the Democratic Party (DP), 
power was held by the Kemalists, i. e. the Republican Peoples Party (CHP) . The 
latter's policy of reform and the experiment in transforming society from above 
through decree, were ended. The DP broke up the state industrial projects, stopped 
attempts at secularization and suspended democratic freedoms. In 1 960 the military 
intervened ,  displaced the DP and introduced constitutional freedoms. This liberal­
ization led to the rise of a powerful opposition which fought for social change. 
Interposing again, the military this time did away with the freedoms guaranteed 
by the constitution through changing the latter. Their obvious intention was to 
render the growing opposition illegal. E. E. Hirsch interprets this constitutional 
change as the attempt to dis arm the "enemies of freedom", by which term he 
means : any opposition. The present paper challenges this interpretation. It con­
fronts the statements made by Hirsch with historical developments and proves 
the former to be untenable. It shows that the 1971  amendments to the Turkish 
constitution do not constitute a "protection of democracy" as claimed by Hirsch 
but, by revoking democratic fundamental rights, its dissolution. 

360 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423 - am 18.01.2026, 02:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1972-4-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

