4 Formen der Ubung

4.1 Den Skeptizismus in die Praxis verlagern

Am Anfang der Argumentation, an deren Ende wir jetzt stehen, war die
skeptische Herausforderung. Der Skeptiker hinterfragt nicht nur, ob wir
uns sicher sein konnen, dass unsere Urteile und Erkenntnisse auch rich-
tig sind; in der von Kripke beschriebenen, radikaleren Variante hinter-
fragt er, wie so etwas wie Erkennen und Urteilen iiberhaupt méglich sein
kann. Wir haben Kripkes und McDowells Deutungen der Antwort, die
Wittgenstein gibt, rekonstruiert und gezeigt, dass beide reprédsentative
Lesarten nicht ihr erklértes Ziel erreichen, den Skeptiker wieder zurtick-
zudrdangen. Doch diese »Wiederkehr« des Skeptikers ist nicht darauf
zuriickzufiihren, dass die Autoren in ihren jeweiligen Theorien Liicken
lielen, Unachtsamkeiten, die der wache Skeptiker ausnutzt. Vielmehr
erwies sich die ganze Grundannahme als problematisch, der Skepti-
ker miisse zuriickgedrdngt werden — denn diese Verteidigungsstrategie
partizipiert noch am Selbstverstiandnis des Skeptikers, dass unser Welt-
verhdltnis einer epistemischen Fundierung bediirfe.

Der Skeptizismus muss, so das bisherige Resultat, in die Praxis ver-
lagert werden, anstatt ihn kritisch auszuweisen. Mit diesem Ergebnis
konnen wir nun das Problem angehen, wie unter praxisphilosophischen
Bedingungen die philosophische Reflexion, ja wie Kritik noch verstan-
den werden kann. Der Skeptizismus bietet hier einen privilegierten Ein-
stiegspunkt: Sofern wir ihn als Problem anerkennen, verfiigen wir mit
ihm bereits iiber ein exemplarisches Zeugnis der Méglichkeit, sich in-
nerhalb der Praxis von ihr zu distanzieren. Im Folgenden wird es daher
darum gehen, die Gemeinsamkeiten der skeptischen Distanznahme zur
Praxis im Besonderen mit der philosophischen Reflexion im Allgemei-
nen auszunutzen, um so einen Begriff der philosophischen Praxis zu
gewinnen, der den bisherigen Einsichten gerecht wird.

Der nachfolgende Versuch, sich iiber den Skeptizismus wieder der
Philosophie zu ndhern, ist dabei von einer Grundiiberzeugung geleitet.
Sowohl der Skeptizismus als auch die Philosophie miissen, wenn sie
praxisimmanent gedacht werden, als eine Transformation des Subjekts
verstanden werden — als einen Eingriff in die Art und Weise, wie wir die

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 Formen der Ubung

Welt sehen, als eine Bearbeitung unserer Auffassung der Dinge. Durch
eine solche Transformation lernen wir, wie Wittgenstein schreibt, »die
Dinge so anzusehen. Also auch, so und so zu handeln.« (BGM VI-7) Mit
dieser Herangehensweise wird die Verwirrung, die der Skeptiker produ-
ziert, produktiv genutzt: Anstatt sie als »desastrése« Schlussfolgerung
abzuweisen, wird in den Mittelpunkt geriickt, dass der Skeptizismus
imstande ist, eine solche neue, fiir das Subjekt selbst potenziell verbliif-
fende Sicht der Dinge zu produzieren. So fiihrt der Skeptizismus das
Individuum mit demselben Mittel aus der Praxis heraus, mit dem es
urspriinglich in sie eingefiihrt haben: durch eine Wandlung seiner Sicht-
und Verhaltensweisen, deren Resultat es ist, die Dinge auf eine andere
Weise aufzufassen.

Diese Parallele erklédrt, warum fiir die Untersuchung der philosophi-
schen Praxis eine Analyse des Lernens erforderlich wird. Wir haben mit
der Initiation in der Praxis — mit dem, was gemeinhin bei Wittgenstein
verkiirzt als »Abrichtung« auftritt — nicht nur ein Modell dafiir, wie sich
Normativitidt und praktische Ubereinstimmung herausbilden und auf-
recht erhalten. Sie gibt, da der Erwerb dieser Ubereinstimmung untrenn-
bar mit einer neuen »Sicht« der Dinge verbunden ist, zugleich ein Muster
zur Hand, an dem sich die philosophische Praxis erértern ldsst. In beiden
Fillen handelt es sich um eine Ubung, die das Subjekt transformiert.!

Diese Transformation operiert, wie sich zeigen wird, mit Techniken.
Durch Techniken lernen wir, einen normativen Zusammenhang zu er-
kennen, und durch sie fithren wir uns auch selbst einen solchen norma-
tiven Zusammenhang vor Augen, tiberzeugen uns von ihm. Die Philoso-
phie, so die These, erweist sich somit selbst als eine spezifische Technik,
die wir an uns selbst anwenden. Dabei ist von der charakteristischen
Zwischenposition auszugehen, die der Skeptizismus im Verhiltnis zur
Philosophie einnimmt: Gerade in seinem Bestreben, sich von der Praxis
und ihrer Normativitédt zu 16sen, steht der Skeptiker fiir die fundamentale
Spannung der Philosophie, sich gleichzeitig innerhalb wie au8erhalb
des tiberkommenen Sprachgebrauchs zu bewegen, ihn transzendierend
und doch immer wieder auf ihn zurtickgeworfen. In diesen Grundkon-
flikt sind, wie gezeigt wird, die Begriffe der Technik, der Ubung und
schlieflich des Beweises einzuordnen, mit dem wir Wittgenstein zufolge
normative Zusammenhénge zu »sehen lernenc.

1 Die Wahl des Begriffs der Ubung ist stark von Menke, Zweierlei Ubung inspiriert,
wo zwei Formen der Subjektwerdung, die Foucault historisch diskutiert, auf den
gemeinsamen Nenner der »Ubung« gebracht werden.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Skeptizismus 111

4.2 Philosophie und Skeptizismus

Wittgenstein weist in Uber Gewissheir die Auffassung zuriick, das Sub-
jekt stehe in einem epistemischen Verhdltnis zur Praxis und zu sich
selbst. Damit kehrt er das traditionelle Verhéltnisses von Gewissheit
und Erkenntnis um. Fiir den Skeptiker beruht unsere Gewissheit auf
Erkenntnis; Descartes sagt von sich, er konne »nur urteilen tiber das, was
ich weiR.«? Fiir Wittgenstein ruht dagegen die Erkenntnis auf unserer
praktischen (in der Praxis liegenden) Gewissheit, mit der wir in unseren
Urteilen iibereinstimmen. So schreibt er: »es gehort zur Logik unserer
wissenschaftlichen Untersuchungen, dal Gewisses in der Tat [in pra-
xi, JV] nicht angezweifelt wird.« (UG, §342) Diese Gewissheit ist jedoch
fern davon, jeden philosophischen Zweifel kategorisch abzuweisen. Der
Zweifel erhilt jetzt eine andere Bedeutung: Aus dem abstrakten Angriff
auf die Rationalitdt unseres Handelns wird der Inbegriff der Moglichkeit,
in Distanz zu sich selbst und damit zur Praxis zu treten. Der Skeptizis-
mus kommt, wie schon die Exposition des Kripke’schen Zweifels ( 2.1.2)
vermuten lieB, nicht von aullen, sondern entspringt einem gestérten
Verhiltnis zu den eigenen Urteilen und Reaktionen, aus der Zuriickhal-
tung, Urteile wie »das ist eine Addition« oder »der andere hat Schmerzen«
gelten zu lassen.

Das eigene Tun lésst sich, was der Skeptizismus ausnutzt, auch anders
verstehen; es gibt alternative Moglichkeiten, es zu beschreiben. Insofern
ist die Zugehdorigkeit zur Praxis nicht ein unhintergehbares Faktum, dass
sich von selbst zeigt. Sie kann auch neu bestimmt werden, so dass sich
das »Wir« verschiebt — oder wir uns subjektiv nicht mehr imstande se-
hen, uns mit dem »Wir« der Praxis zu identifizieren. Diese Distanzierung
kann in die skeptische Paralyse fiihren, sofern darauf beharrt wird, dass
sie mit den Mitteln der epistemischen Erkenntnis wieder {iberbriickt
werden soll. Der Skeptizismus tiberhitzt die Vernunft, indem er sie dazu
auffordert, sich selbst zu begriinden; doch er versteht sich selbst falsch,
wenn er damit eine Liicke in unserem Weltverhiltnis gefunden zu haben
glaubt. Da unser Handeln nicht rational begriindet ist, muss der Skepti-
zismus gleichsam umgebogen werden: Er fordert nicht zu einer weiteren
Runde im Kampf um die richtige Deutung auf, sondern zu einem Blick
in die Praxis, die hinter den alternativen Deutungsmoglichkeiten steht.
Wittgenstein: »Nicht die Deutung schlédgt die Briicke zwischen dem Zei-
chen und dem gemeinten [sic]. Nur die Praxis tut das.«>

Diese Abkehr vom erkenntnistheoretischen Paradigma impliziert, so-
fern dieses das Subjekt tendenziell von der Welt entfernt, umgekehrt eine
Einbeziehung des Subjekts in den Erkenntnisprozess. Die Praxis hinter

2  Descartes, Meditationen (ber die Grundlagen der Philosophie, 2. Meditation,

§11.
3  MS165,p. 72.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 Formen der Ubung

der Deutung zu sehen bedeutet vor allem, dass das deutende Subjekt
selbst auch in der Praxis verwoben ist, als konkretes handelndes und
korperliches Wesen. Es ist Teilnehmer oder, wie Gunter Gebauer hervor-
hebt, Mitspieler in der Praxis.* Wenn hinter den alternativen Deutungen
je andere Praktiken stehen, dann schlieen diese Erkenntnisformen je
ein anderes Subjekt mit ein — eine je andere Weise, zu reagieren und
zu urteilen, eine andere Auffassung der Welt, eine andere Haltung des
Individuums zu sich selbst und zu dem Sprachspiel, in dem es agiert. Die
verschiedenen Praktiken implizieren andere Formen der Subjektivitit.

Dem Begriff der Philosophie, der philosophischen Uberschreitung des
»Ich« zum »Wir«, muss vor diesem Hintergrund besondere Aufmerksam-
keit gewidmet werden. Die im letzten Kapitel getibte Kritik an McDowell
legt nahe, dass die Philosophie enger mit dem Skeptizismus verwandt
ist, als es die Metapher und der gescheiterte Versuch des »Exorzierens«
nahelegt (und dann ist doch auch der Teufel nur ein gefallener Engel).
Wir kdnnen den Skeptiker nicht »exorzieren«, da dies mit dem Skep-
tiker auch die philosophische Praxis austreiben wiirde. Beide Seiten
bauen darauf auf, dass wir nicht nur reagieren, sondern uns auch prii-
fend zu diesen Reaktionen verhalten kénnen — und das auch miissen.
Der Skeptizismus wire harmlos, eine Spielerei, wenn er nicht diesen
Imperativ angreifen wiirde. Nur, weil uns die Reflexion auf uns selbst
wichtig erscheint, von Bedeutung ist, kann der Skeptizismus, der sie in
die Konsequenz einer Negation aller Selbstverstandlichkeiten fiihrt, als
eine Bedrohung aufgefasst werden. Umgekehrt kann der Skeptizismus
erst, wie in der Antike geschehen, als eine therapeutische Ubung in die
Unerschiitterlichkeit (ataraxia) des Subjekts gesehen werden, wenn der
Widerstreit der philosophischen Schulen dem Geist geféihrlich wird.>
Philosophie und Skeptizismus beriihren sich in einer gemeinsamen Wur-
zel, wie schon die historische Pertinenz des Skeptizismus zeigt, der seit
der Antike immer wieder seine »dogmatischen« Widersacher zur Prézi-
sierung ihrer Modelle gezwungen hat.®

Die Verbindung von Philosophie und Skeptizismus verweist darauf,
dass der praktisch Erwerb der Handlungsgewissheit und die (skeptische)
Reflexion eine gemeinsame Struktur aufweisen. Sowohl die Einfiihrung
in die Praxis, die das Individuum iiberhaupt erst zum Subjekt werden
lasst, als auch die philosophische Praxis zielen auf eine Transformati-
on des einzelnen. Zuerst treten wir in das Sprachspiel ein und lernen,

4 Gebauer, Praktischer Sinn und Sprache.

5  Voelke, La philosophie comme Thérapie de I'’Ame, Einen Vergleich der drei
grofBBen Schulen mit Wittgenstein Therapieansatz findet sich im Vorwort Hadots
ZU.

6  So sieht Kant im Skeptizismus die aufgeklarte Vernunft, die den Dogmatismus
in seine Schranken weist; doch ihm miisse ein dritter Schritt folgen, »der nur der
gereiften und ménnlichen Urteilskraft« (Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 789)
zukomme. Dieser dritte Schritt ist bekanntlich die Kritik selbst.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Skeptizismus 113

normativ zu urteilen und zu handeln. Doch wir handeln nicht nur, wir
verhalten uns auch zu unserem Handeln, zu uns selbst. Wir miissen
also erkldren, wie jener von der Philosophie Wittgensteins angestrebte
Wandel des »Blicks«, den die Philosophie als Praxis fiir sich in Anspruch
nimmt, mit diesem Konstitutionsprozess zusammenhéngt. Wenn es in
der Philosophie darum geht, sich bestimmter Irrtiimer und falscher Vor-
stellungen zu entledigen, dann muss diese Praxis der Transformation
des Subjekts in einem engen Zusammenhang mit dem praktischen Er-
werb der Subjektivitat stehen. Es gibt Praktiken des Ersterwerbs, aber
auch Praktiken der Reflexion von Urteilen und Handlungen. Wenn wir
nun nicht mehr davon ausgehen kénnen, dass die letztere Form eine
»Meta-Praxis« darstellt, dann miissen beide Praxisformen unter einen
gemeinsamen Nenner gebracht werden: In ihnen geht es um eine Trans-
formation des Subjekts, um eine Modifikation seiner Denk- und Urteils-
weisen. Sowohl der Erwerb normativer Handlungsweisen als auch ihre
Reflexion transformieren das Subjekt.

Der Skeptizismus, der nicht zuletzt auch selbst eine philosophische
Praxis ist, eine Form philosophischer Reflexion, zeigt somit etwas iiber
die Natur der Praxis an. Es ist richtig: Der Skeptizismus ist, als innerwelt-
licher Standpunkt, unhaltbar und selbstwiderspriichlich; er ist, wie Kant
schreibt, ein »Ruheplatz der menschlichen Vernunft«, aber kein »Wohn-
platz zum bestindigen Aufenthalt«.” Man kann nicht als Skeptiker leben
und daran glauben, dass es »keine Aullenwelt« oder »keine Bedeutung«
gibt. Doch hier gilt es zweierlei im Auge zu behalten: Der Skeptizismus
ist nicht von vornherein sinnlos, sondern steht in einem ambivalenten
Verhiltnis zur Praxis, deren Giiltigkeit er anzweifelt; und seine Schluss-
folgerungen, so paradox sie sind, werden durch logische Schliisse und
Argumentationen erreicht. Damit teilt er wesentliche Merkmale mit der
Reflexionspraxis, deren Konturen er sichtbarer hervortreten lisst.

Im Skeptizismus kollidieren erstens zwei konkurrierende Sprachver-
wendungen. Wenn man mit so vielen Worten die Uberzeugung vertei-
digt, dass es keine Bedeutung gibt, dann tritt die Rede iiber »Bedeutung«
mit der normalen Sprache in Konflikt, wo wir ohne weiteres Bedeutung
zuschreiben kénnen.® Der Skeptizismus spitzt hier nur zu, was jede Phi-
losophie in Anspruch nimmt: Er distanziert sich vom normalen Sprach-

7  Kant, Kritik der reinen Veernunft, B 789.

8  Der Widerspruch oder Konflikt zwischen verschiedenen Verwendungsweisen
ist ein zentrales Motiv in Wittgensteins Spatwerk. So hei3t es im Blauen Buch
(1984) hinsichtlich der Verwirrung, welche die Frage »Was ist Zeit?« aufwerfen
kann: »Den Widerspruch, der hier zu entstehen scheint, kdnnte man einen
Konflikt zwischen zwei Wortgebrauchen nennen« (50); einige Seiten spater
wird als »ein schdnes Beispiel flr eine philosophische Frage« die Frage »Wie
kann man denken, was nicht der Fall ist?« erwéhnt. (56) Hier stellt Wittgenstein
fest: »und wahrend uns diese Frage verwirrt, miissen wir zugeben, daf3 nichts
leichter ist als etwas zu denken, was nicht der Fall ist.« (56) Diese Formulierung

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 Formen der Ubung

gebrauch, indem er eine neue Beschreibung anbietet, eine alternative
Sicht der Dinge; und doch kann er nur funktionieren, wenn er aus seiner
neuen Perspektive gleichwohl unsere Welt trifft.

Die Besonderheit dieses Konflikts tritt scharfer hervor, wenn man ihn
mit der naturwissenschaftlichen Form der Problemldsung vergleicht.
Auch durch naturwissenschaftliche Erkldrungen werden vorhandene
Vorverstdndnisse (»die Sonne dreht sich um die Erde«) umgestiirzt; doch
tatsdchlich nehmen diese Neubeschreibungen eine Revision unseres
Verstdndnisses vor. Es wird eine Wahrheit als Irrtum entlarvt und durch
eine neue Wahrheit ersetzt, oder es werden uns neue Wahrheiten (»Ma-
terie besteht aus Atomen«) beigebracht. Die Philosophie fragt dagegen,
was es heifst, etwas als wahr zu erkennen, und bleibt somit immer an
den bestehenden Sprachgebrauch gebunden, so sehr sie auch andere Ver-
wendungsformen aufgrund ihrer Analyse ablehnt und ausgrenzt. Die
Philosophie lehrt uns nicht neue Sachen sehen, sondern beansprucht,
das Vorhandene in ein neues Licht zu stellen. Da sie den gegebenen
Sprachgebrauch (»Freiheit«, »Wahrheit«, »Gerechtigkeit«) priifen und
besser verstehen will, muss sie ineins von ihm abweichen und ihn doch
in Anspruch nehmen.’

Dieser Konflikt, diese im Skeptizismus zum Paradox getriebene Wi-
derspriichlichkeit wird jedoch — und das ist der zweite wichtige Punkt —
selbst tiber Argumente und Gedankengénge erreicht. Der Skeptizismus
ist eine Form von Argumentation und spiegelt unsere Fahigkeit, uns im
Denken entlang zahlreicher Regeln und Schlussfiguren fortzubewegen.
Gerade das macht ihn erst zu einem wiirdigen philosophischen Gegner.
Nicht zuféllig ruht eines der Kernstiicke der Kritik der reinen Vernunft,
der Widerstreit der Vernunft mit sich selber, auf einer »skeptischen Me-
thode«.!°

Der seltsam oszillierende Standpunkt des Skeptizismus, zugleich in-
nerhalb der Welt zu stehen und sich doch aus ihr heraus argumentierend,
gleicht der Situation, die Wittgenstein als »Verfangen in unsern Regeln«
(PU, §125) beschreibt. Wir haben auf der einen Seite Regeln (»eine Tech-
nik, fiir ein Spiel«) und erreichen dann, »wenn wir den Regeln folgen,
plotzlich einen Ort, den wir nicht erwartet hitten. Die Regeln, von denen
Wittgenstein hier spricht, sind die Schritte, die uns Argumentationen er-
lauben - logische Regeln, aber auch grammatische Zusammenhinge; al-
les, was schlief3lich in philosophischen Texten den Gedanken vorantreibt.

gleicht exakt dem Problem, das hier am Skeptizismus entwickelt wurde. — Der
Konflikt taucht wieder in den BGM auf (111-80) und in den PU, §125.

9  Cavell hat dieses Dilemma ausgearbeitet in Cavell, Availability, 60, ausfihrlicher
in CR, 220ff.

10 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 451; Vgl. auch Hegels Darstellung der Bildung
des Geistes als »sich vollbringende[n] Skeptizismus« (Hegel, Phdnomenologie
des Geistes, 72). — Freilich grenzt die Transzendentalphilosophie die skeptische
Methode vom Skeptizismus selbst ab, welcher als Position fir sie unhaltbar ist.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Skeptizismus 115

Sie sind Techniken im Sprachspiel der Philosophie, deren Anwendung
aber, wie der Skeptizismus zeigt, in eine offen selbstwiderspriichliche
Position miinden kann. Kripkes Regelparadox ist ein gutes und, ange-
sichts seiner Erwdhnung in PU §201, auch vermutlich treffendes Beispiel
fiir ein solches »Sich-Verfangen in unsern Regeln«. Wir denken, eine
Handlung miisse durch eine vermittelnde Deutung auf die sie konsti-
tuierende Regel bezogen werden, und verfangen uns so in das Paradox,
dass jede Handlung mit der Regel iibereinstimmen konnte. Allgemein
spricht Wittgenstein hier von dem Konflikt, dass wir durch die philoso-
phische Praxis Positionen erreichen, die einerseits unserem normalen
Verstdndnis widersprechen und dieses andererseits doch voraussetzen
miissen.

Wittgenstein betont, dass dieses Sich-Verfangen in den Regeln als eine
fundamentale Tatsache eingesehen werden miisse: »Die fundamentale
Tatsache ist hier: daf wir Regeln, eine Technik, fiir ein Spiel festlegen
und dal} es dann, wenn wir den Regeln folgen, nicht so geht, wie wir
angenommen haben.« (PU §125) Die Verwirrung, die aus dieser Situa-
tion entsteht, ist im Wortsinne maflos.!! SchlieRlich wissen wir weder,
was die Regeln sind (denn offenbar funktionieren sie nicht so, wie wir
dachten) noch wissen wir, was wir eigentlich getan haben (denn wir
hatten unser Tun bislang als ein Befolgen der Regeln begriffen). Doch
die Verwirrung ist auch real. Sie ist ein Faktum, eben ein Faktum der
philosophischen oder skeptischen Praxis; Wittgenstein kennzeichnet
diese Faktizititdt im selben Paragraphen mit den Begriffen »Zustandg,
Tatsache, »Fall«, »der Widerspruch tritt auf«. Diese Realitédt zu verstehen,
sie »libersehbar zu machen« setzt sich Wittgenstein als Ziel: »Dieses Ver-
fangen in unsern Regeln ist, was wir verstehen, d.h. tibersehen wollen.«
(PU, §125)

Den Skeptizismus in die Praxis zu holen — das heil3t also, die Realitét
der philosophischen Praxis, die Tatsache der Konfusion, die wir durch
die Praxis der Selbstreflexion erlangen kénnen, anzuerkennen.'? Die
skeptischen Schlussfolgerungen, so extrem sie auch in ihrem Resultat
erscheinen mdégen, sind, wie Cavell sagt, ein »standing threat to thought
and communication« und zeigen dadurch, »that they [thought and com-
munication] are only human, nothing more than human to us.« (CR, 47)
Der Skeptizismus — und mit ihm die philosophische Reflexion und Kon-
fusion - ist ebenso ein Teil unserer menschlichen Praxis, wie es Kochen,
Krieg fithren und Kartenlegen sind.

11 Vgl. dazu die Begriindung dieser Behauptung in Kapitel 5.4.
12 Das ist Cavells zentrale These; sie taucht auf in CR 47 u.6., aber auch in Cavell,
Availability, 60.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 Formen der Ubung

4.3 Ubereinstimmung und ihre Produktion

Gehen wir im Konflikt des Skeptizismus mit dem normalen Sprachge-
brauch von letzterem aus: Vor der skeptischen Reflexion, als ihre Vor-
aussetzung, steht die spontane Gewissheit. Um Kripkes Beispiel aufzu-
greifen: Wir sind uns sicher, mit »+« die Addition zu meinen. Wie kommt
es zu dieser praktischen Gewissheit, deren Selbstverstandlichkeit der
Skeptiker in Zweifel zieht? In welchem Sinne kann das vom Skeptiker
angegriffene Subjekt bereits die Sprache gebrauchen? Diese Frage ist
wichtig, denn sie sucht nach einer Beschreibung der Konstitution des
Selbstverhiltnisses, das der Skeptiker entzweit. Doch sie kann, wie die
Diskussion des Verhiltnisses von Subjekt und Praxis gezeigt hat, nicht
einfach mit dem Verweis auf die Initiation in die Praxis beantwortet wer-
den. Es ist kein Zufall, dass McDowell und Kripke der Konstitution der
Subjektivitit keine tiefere Aufmerksamkeit widmen. Beide gehen davon
aus, dass die Individuen die gemeinschaftlichen Mallstdbe iibernehmen.
McDowell nennt diesen Prozess »Bildung« und beschreibt ihn als eine
Formierung der zweiten Natur des von Natur aus kulturellen Wesens
Mensch; Kripke spezifiziert ihn korperlicher als eine »Abrichtung, die
mittels Sanktionen die Antwortneigung des Subjekts auf die Mal3stdbe
der Gesellschaft einstellt.'3

In dieser Verkiirzung des Erwerbs der Subjektivitit ist jedoch bereits
das Problem angelegt, das schlieBlich zur Wiederkehr des Skeptikers
fithrt. Wenn das Individuum den MaRstab, der ihm erst Subjektivitit
verleiht, nur iibernimmt, kann es sich zu ihm auch nicht verhalten. Der
Skeptizismus wird aus dieser Perspektive entweder unvermeidlich oder
unbegreiflich. Mit der Distanz, die das Subjekt zu seinen eigenen Urtei-
len einzunehmen versucht, nimmt es sich nach dieser Lesart notwendig
auch die Basis jedes Urteils tiberhaupt. Seine Distanzierung kann dem-
nach nur noch als ein Abgrund begriffen werden, und der Skeptizismus
wird tatsédchlich zu einem unvermeidbaren Sog, in den das reflektieren-
de Individuum sich verstrickt; oder die skeptischen Probleme werden
zu einem Rditsel, vielleicht sogar zu einer Krankheit, denn sie driicken
den unmoglichen Versuch des Individuums aus, sich von sich selbst
und damit (aus dieser Sicht) notwendigerweise auch von der kollektiven
Praxis zu entfernen. Ein Urteil ohne MaRstab hat jedoch keinen Sinn
und kann nur auf eine auszutreibende Verwirrung zuriickzufiihren sein.
Die Initiation in die Praxis nur als eine Ubernahme der Mafstibe der
Praxis zu denken, als eine Internalisierung oder kulturelle Formierung,
wiederholt den Fehler der Verdinglichung der Praxis.

13 McDowell: »Our Bildung actualizes some of the potentialities we are born with
[...] our eyes can be opened to it [the space of reasons] by Bildung«. (MW 88)

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 117

Um die Einfiithrung in die Praxis angemessen mit den bisherigen Aus-
fithrungen in Einklang zu bringen, ist es hilfreich, sie von ihrem Ziel aus
zu betrachten. Wir werden daher zunichst die Ubereinstimmung néher
erldutern, die am Ende des Lernprozesses steht, und dann auf die einzel-
nen Strukturmerkmale der Lernsituation eingehen. Das hilft, die These
zu vertiefen, dass unser Welt- und Selbstverhiltnis nicht epistemisch
ist. Das Verhalten des Schiilers, der im Lernprozess die erforderliche
Ubereinstimmung erwirbt, wird namlich nicht durch das beste Argu-
ment, sondern durch eine Einschrankung der méglichen Deutungs- und
Handlungsalternativen gelenkt. Diese Einschrankung manifestiert sich
in der Person des Lehrers, der den Schiiler fiihrt, kann aber verallgemei-
nert werden auf die Anwendung von Techniken, mit denen das Subjekt
sich auch selbst fithren kann. Indem Wittgenstein mit dem Beweis eine
solche Anwendung von Techniken diskutiert, gibt er ein Paradigma auch
der philosophischen Praxis.

4.3.1 Ubereinstimmung

Wie ist die »Ubereinstimmung in der Sprache«”, die den Zielzustand
der Initiation in die Praxis markiert, zu verstehen? Sowohl Kripke als
auch McDowell sehen die Ubereinstimmung der Mitglieder einer Praxis
untereinander durch Kriterien gesichert. Beide Konzeptionen verleihen,
wie sich gezeigt hat, den Kriterien den Status eines unanfechtbaren
Grundes, der unsere Gewissheit rechtfertigt, mit der wir uns alltdglich
auf die Welt beziehen. Die Kriterien sollten unsere Erkenntnis der Welt
absichern, weshalb die Initiation in die Praxis von beiden als eine Form
des Hineinwachsens in feststehende Kriterien verstanden wurde.

Die Ubereinstimmung in der Praxis als eine Aktivitit zu verstehen,
heil3t nun, auf diese epistemische Vermittlung durch Kriterien zu ver-
zichten. Die Einfithrung in die Praxis kann daher weder auf Abrichtung
(Kripke) noch auf Bildung (McDowell) reduziert werden. Die Einfiihrung
ist auch eine Abrichtung, denn das Individuum muss lernen, so wie die
anderen zu reagieren. Die Abrichtung vermittelt jedoch kein Wissen,
sondern schafft die Grundlage, auf der wir erst von Wissen reden kon-
nen. »Das Kind, méchte ich sagen, lernt so und so reagiern; und wenn
es das nun tut, so weill es damit noch nichts. Das Wissen beginnt erst
auf einer spiteren Stufe.« (UG, §538) Die Einfithrung ist auch Bildung,
denn das Individuum lernt in diesen Reaktionen, sich kompetent in den
verschiedenen Sprachspielen zu bewegen. Doch diese Kompetenz ist
keine isolierte Fahigkeit des Subjekts — weshalb (pace McDowell) die

14  Die Ubereinstimmung taucht auf als Ubereinstimmung in der Sprache, in der
Lebensform (beides PU §241), als Ubereinstimmung der Menschen (BGM VI-
49) und als Ubereinstimmung innerhalb bestimmter Sprachspiele, wie z.B. der
Arithmetik (BGM VI-34).

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 Formen der Ubung

bloRe Ausiibung dieser Fahigkeit noch nicht den Anspruch stiitzt, repra-
sentativ fiir die Praxis zu handeln. Das Subjekt bleibt in der Ausiibung
seiner Féahigkeit an die Praxis gebunden und ist nur insofern Subjekt, als
seine Antworten und Reaktionen vor einem gemeinsamen Hintergrund
normativen Status haben. Die eigene Kompetenz ist nur normativ, wenn
sie in der Praxis — und das hei$t immer: in der Anwendung dieser Kom-
petenz, in der Tat — mit den anderen tibereinstimmt. »Die Anwendung
bleibt ein Kriterium des Verstdndnisses.« (PU, §146)

Cavell findet fiir diese Ubereinstimmung die englische Ubersetzung
»attunement, also Einklang, Einstimmigkeit. »The idea of agreement
here is not that of coming to or arriving at an agreement on a given oc-
cassion, but of being in agreement throughout, being in harmony, like
pitches or tones, or clocks, or weighing scales, or columns of figures.« (CR,
32) Doch was kennzeichnet den »Einklang«? Einen Hinweis gibt die Uber-
legung, dass wir in der bisherigen Diskussion der Frage, wie das Subjekt
sich auf die Praxis beziehen kann, tatsdchlich auch immer seine Uber-
einstimmung mit ihr diskutiert hatten. Die skeptische Herausforderung
isolierte das Subjekt von der Praxis; dieses versucht, seine Ubereinstim-
mung wiederzugewinnen. Insofern sind Kripkes Regelskeptizismus und
der Skeptizismus des Fremdpsychischen zwei Seiten derselben Medaille:
In beiden duBert sich ein Verlust an Ubereinstimmung, ein Bruch mit
den anderen. Dieser Bruch zeigt sich als ein Verlust der Gewissheit, mit
der das Subjekt seine Handlungen ausfiihrt; es kann sich nicht mehr auf
seine eigenen Urteile und Reaktionen verlassen.

Wenn die Ubereinstimmung so durch den Verlust des Selbstverhilt-
nisses in Gefahr geriit, dann ist die Ubereinstimmung in der Praxis so
zu verstehen, dass das Subjekt in ihr sich selbst gegeniiber gewiss ist, ge-
geniiber seinen eigenen Reaktionen und Handlungen. Die Ubereinstim-
mung existiert nicht »an sich«, sondern nur »fiir uns, vermittelt durch
unser subjektives Selbstverhiltnis und durch die Gewissheit, mit der
wir in der Praxis agieren. Wir konnen sie nur als Selbstverstandlichkeit,
als je unsere Normalitét, zur Sprache bringen. In dieser Einbeziehung
des Subjekts liegt der entscheidende Unterschied zu den Entwiirfen von
McDowell und Kripke.

Die Unterscheidung von »Subjekt« und »Handlung« ist hier freilich
nur analytisch zu verstehen, als eine Relation, die erst durch den Zweifel
in den Blick kommt, zeitlich nach der fiir den Skeptizismus charakte-
ristischen Entfremdung von den eigenen Reaktionen und Aulerungen.
Wihrend der Zweifel durch Zogern, Zuriickhaltung und Wégen charakte-
risiert ist, geht das sich selbst gewisse Subjekt in der Praxis auf. Erst aus
der skeptischen Distanz hebt sich dieser oder jene Akt ab, wird isoliert
und damit problematisch. Die Selbstgewissheit ist somit gerade nicht als
eine bewusste Haltung, als ein explizites Verstdndnis zu verstehen; sie
ist vielmehr jene Gewissheit »in der Tat«, mit der das Subjekt handelt.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 119

Solange diese Ubereinstimmung gewihrleistet ist, trifft McDowells
Schilderung zu, dass sich die Teilnehmer der Praxis gleichsam transpa-
rent sind. Sie stimmen normativ miteinander tiberein, da sie ihr Handeln
als Urteile auffassen. Deshalb betont Wittgenstein, dass zur »Verstian-
digung durch die Sprache« auch »eine Ubereinstimmung in den Urtei-
len«!® gehore. Mit diesen »bedrock judgements«'® stimmen wir darin
iiberein, was wir rot nennen, was wir rund nennen, was fiir uns ein Ball
ist. Nicht, weil wir einen Konsens finden oder gefunden haben, sondern
weil wir »in der Tat« — etwa im Zuruf: »Bring mir einen roten Ball!« — dar-
auf reagieren, darauf reagieren kénnen und wissen, wie man reagieren
sollte. »Wir lernen die Praxis des empirischen Urteilens nicht, indem wir
Regeln lernen; es werden uns Urteile beigebracht und ihr Zusammen-
hang mit anderen Urteilen.« (UG, §45)

Die Einfiihrung in die Praxis hat somit die Funktion, das Verhéiltnis
zu den eigenen Reaktionen so abzustimmen, dass die Individuen in
der Praxis mit den anderen agieren kénnen. Sie reagieren aufeinander
wie Spieler in einem Spiel, gleichsam automatisch, mit der Sicherheit
dessen, der das Spiel kennt und weil (im Sinne von savoir faire), wie
man es spielt. Der Begriff des Sprachspiels soll gerade dieses liickenlose
Ineinanderschliefen der Reaktionen der Teilnehmer ausdriicken. Im
Sprachspiel handeln die Subjekte nicht nur im Einklang mit den anderen,
sie agieren auch im Einklang mit ihren eigenen Reaktionen und Urteilen.
Ein Zogern, eine Verzogerung, kann den ganzen Spielablauf storen. Es
kann dem ganzen Spiel den Sinn nehmen und mit dem Fluss des Spiels
ihm seine Selbstversténdlichkeit rauben.

Kennzeichen der Ubereinstimmung, wie Wittgenstein sie konzipiert,
istihre Unauyfféilligkeit fiir die Teilnehmer. Sie begreifen es als normal,
als das, was man in diesem Fall eben tun oder antworten sollte. Der
Neuling fragt sich, warum jetzt so und nicht anders gehandelt wird; der
kompetente Teilnehmer der Praxis handelt einfach. Das zeichnet seine
Kompetenz aus, seine Sicherheit im Urteil. Wahrend der Neuling sei-
nen eigenen Reaktionen gegeniiber skeptisch bleibt, unsicher, ob sie
tatsdchlich den Anforderungen des Spiels entsprechen, ist sich der Fort-
geschrittene seiner Handlung gewiss. Im Training lernt das Individuum,
auf die AuBerungen und Handlungen anderer zu reagieren und seine
Reaktionen selbst fiir selbstverstdndlich zu erachten.

»Damit es mir erscheinen kann, als hitte die Regel alle ih-
re Folgesdtze zum Voraus erzeugt [d.h., damit ich die Regel
immer und jederzeit anwenden kann], miissen sie mir selbst-
verstdndlich sein. So selbstverstdndlich, wie es mir ist, diese
Farbe >blau« zu nennen.« (PU, §238)

15 PU, §242, vgl. BGM VI-39.
16 Williams, Wittgenstein and Davidson on the Sociality of Language, 311.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 Formen der Ubung

Wichtig ist, dass Wittgenstein in diesem Zitat eine reflexive Formulierung
gebraucht: Es ist mir, als urteilendem Subjekt, selbstverstdndlich, diese
Farbe »blau« zu nennen. Wir erwerben in der Einiibung in die Praxis so-
mit eine Sichtweise oder eine Haltung gegeniiber uns selbst und der Pra-
xis. Diese Sichtweise bindet uns: Nicht in dem, was wir tun (nach wie vor
kénnen wir tun und lassen, was wir wollen), sondern darin, wie wir unser
Tun verstehen. Unser Verhalten, das wir zuvor gleichsam vorurteilslos
betrachteten, wird nun normativ begriffen. Auch wenn die Auferungen
»2+2=4«und »2+2=8« beide weiterhin méglich sind, erscheint uns letz-
tere nach der Einlibung in die Arithmetik falsch. »Habe ich einmal eine
Regel begriffen, so bin ich in dem, was ich weiter tue, gebunden. Aber
das heilt natiirlich nur, ich bin in meinen Urteilen gebunden dartiber,
was der Regel gemaR ist, und was nicht.« (BGM VI-27)

Die normativen Urteile sind uns — dank der Initiation — vertraut; wir
wissen, was zu erwarten ist und was von uns erwartet wird. Mit der
Praxis wird das Subjekt in ihren normalen Verlauf eingeiibt. Normalitét
ist der Inbegriff der Ubereinstimmung. Der »normale Sprachverkehr«
(UG, §260), auf den Wittgenstein immer wieder rekurriert, ist formal zu
verstehen. Er bezeichnet den Zustand der Ubereinstimmung, bevor der
Skeptiker die Biihne betritt. »Nur in normalen Fillen ist der Gebrauch
des Worte uns klar vorgezeichnet; wir wissen, wir haben keinen Zweifel,
was wir in diesem oder jenem Fall zu sagen haben.« (PU, §142) Der
normale Fall ist der, in dem sich das Subjekt gewiss ist, wie es reagieren
sollte. Hier herrscht kein Zweifel.

»Ich habe einen bestimmten Begriff der Regel. Ich weil3, was
ich in jedem besonderen Fall zu tun habe. Ich weil, d.h. ich
zweifle nicht: es ist mir offenbar. Ich sage >Selbstverstand-
lich«. Ich kann keinen Grund angeben.« (BGM VI-24)

Der Begriff des Normalen ersetzt bei Wittgenstein die Begriffe der Inter-
pretation oder der Deutung, mit denen wir geneigt sind, die »Teilhabe« an
der Regel zu erkldren. Nicht die richtige Einsicht bringt das Subjekt dazu,
der Regel gemR zu handeln und zu urteilen, sondern sein praktischer
(korperlicher) Sinn fiir das Normale. Es weil3, wie man normalerweise
reagiert; es weil}, was es normalerweise zu erwarten hat.!” Das Normale
erfiillt eine logische Funktion, keine epistemologische. Es ist fiir uns
normal, selbstverstdndlich, auller Frage, diesem Urteil zuzustimmen;
und dass wir diesem Urteil auch zu Recht zustimmen, ist das Resultat der
faktischen Ubereinstimmung mit den anderen in der Frage, was es heift,

17 Die Nahe dieser Lesart zu Bourdieus »praktischer Sinn« ist unverkennbar.
Vgl. zu einer Diskussion des Regelfolgens als eine »funktionale Aquivalenz«,
nach der das Subjekt den Regeln der Institutionen gemafn handelt, ohne dazu
Uber eine Représentation oder Internalisierung der Regel verfliigen zu missen:
Gebauer, Die Konstruktion der Gesellschaft aus dem Geist?

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 121

ein solches Urteil zu fillen. »So rechnet man, unter solchen Umstianden
behandelt man eine Rechnung als unbedingt zuverlissig, als gewil rich-
tig.« (UG, §39) Das heif3t nicht, dass wir, wenn wir ein normatives Urteil
fallen, damit meinen, dass es richtig ist, weil die Mehrheit mit uns iiber-
einstimmt. Im Gegenteil kdnnen wir unser Urteil auch dazu verwenden,
andere zu korrigieren. Doch unser Urteil — obgleich fiir uns normativund
damit unabhingig von der faktischen Zustimmung der anderen - hat
nur vor dem Hintergrund einer geteilten Ubereinstimmung Giiltigkeit.'8

Zweifellosigkeit verbindet das Subjekt, die anderen und ihr Verstdnd-
nis ihres Tuns miteinander. Die Tatsache, dass es nicht »zu Tétlichkeiten«
iiber die Frage kommt, ob ein Gegenstand rot ist oder nicht, »gehort zu
dem Geriist, von welchem aus unsere Sprache wirkt.« (PU, §240) Deswe-
gen ist die radikale Infragestellung der Urteile des Subjekts auch nicht,
wie wir gesehen haben, eine direkte Negation bestimmter Behauptun-
gen. Sie greift mit der praktischen Ubereinstimmung »eine Grundlage
meines ganzen Handelns« (UG, §414) an und bleibt, wie gezeigt, in ihrer
Negation unbestimmt. Ihr Resultat wére nicht »nicht p«, sondern »etwas
wirklich Unerhortes«, wie Wittgenstein schreibt:

»wenn ich etwa sdhe, wie Hiuser sich nach und nach oh-
ne offenbare Ursache in Dampf verwandelten; wenn das
Vieh auf der Wiese auf den Képfen stiinde, lachte und ver-
standliche Worte redete; wenn Baume sich nach und nach
in Menschen und Menschen in Bdume verwandelten.« (UG,
§513)

Wittgenstein kann, wenn unser Welt- und Selbstverhéltnis nicht episte-
misch gegriindet ist, den Einbruch der Ubereinstimmung nur negativ
kennzeichnen. Wenn wir positiv beschreiben kénnten, worin wir nicht
iibereinstimmen, setzten wir bereits eine andere Ubereinstimmung vor-
aus, aus der heraus wir unsere Differenz markieren. Die Negativitdit ist
das Kennzeichen des Skeptizismus, sowohl in seiner kartesischen oder
kantischen Variante.

Wenn Wittgenstein sagt, »der Zweifel beruht nur auf dem, was auler
Zweifel ist« (UG, §519), so ist damit nicht gesagt, dass wir nicht zweifeln
konnen. »Was ich zeigen muR, ist, dalk ein Zweifel nicht notwendig ist,
auch wenn er méglich ist.« (UG, §392) Der Zweifel ist nicht notwendig,
weil unsere Gewissheit nicht auf dem Wissen beruht, das der Zweifel zur
Begriindung sucht. Sie beruht auf dem Training, auf der Einlibung in
die Praxis und dem Einklang mit den anderen Teilnehmern der Praxis,
der sich in ihrer Folge einstellt. Der Zweifel ist nicht nétig, aber moglich.
Genau das heilst es, den Skeptizismus als Teil der Praxis anzuerkennen.

18 Eine pointiert auf diese Frage zugeschnittene Verteidigung der These des
»normativen Hintergrunds« findet sich bei Williams, Blind Obedience; vgl. auch
hier Kap. 4.3.5.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 Formen der Ubung

Wittgenstein identifiziert den skeptischen Einbruch unserer Uberein-
stimmung mit dem Ungewohnlichen, dem Abweichenden. Wir werden
zu Skeptikern, wenn wir das Vertrauen in unsere Reaktionen verlieren.
Das Normale weicht dem Unnormalen; das Bekannte dem Befremd-
lichen. Fiir den Skeptiker ist, wie fiir den Anfdanger, nichts normal. »Je
abnormaler der Fall, desto zweifelhafter ist es, was wir nun hier sagen
sollen.« (PU, §142)

Die Einfiihrung in die Praxis ist somit in einem doppelten Sinne eine
Produktion von Normalitdt durch Produktion von Selbstverhdltnissen.
Zum einen erwirbt in ihr das Individuum, welches die Praxis noch nicht
beherrscht, das »passende« Selbstverhéltnis (wobei nicht vergessen wer-
den darf, dass »Selbstverhaltnis« auf dieser Ebene der praktischen Ge-
wissheit nur eine analytische Kategorie ist). Der Neuling lernt, bestimmte
Antworten und Reaktionen fiir selbstverstdndlich zu halten, so selbst-
verstidndlich, wie uns Urteile der Form »Dies ist rot« oder »Das ist meine
Hand« erscheinen. Hier tritt das Subjekt noch nicht in Distanz zu sich
selbst; es hat die praktische Gewissheit inne, die es durch die Initiation
in die Praxis erworben hat. Wenn es diese Kompetenz erwirbt, wird es
schlieBlich mit seinem Handeln und Urteilen reprasentativ fiir die Praxis.
Zugleich kénnen die AuBerungen nur reprisentativ sein, solange sie in
einer Praxis eingebettet sind, deren Teilnehmer im Einklang mit dem
neuen Mitspieler urteilen. Nur vor dem Hintergrund der iibereinstim-
menden Praxis konnen diese Urteile Gehalt beanspruchen; ein Mangel
an Ubereinstimmung erzeugt den skeptischen Regress, da die Uberein-
stimmung selbst nicht auf Griinden beruht und somit auch nicht durch
Griinde wieder eingeholt werden kann.

Wir stimmen normativ iiberein, doch diese Ubereinstimmung ist
selbst produziert worden. Sie ist das Produkt eines vorgéngigen Trai-
nings, einer Ubung. Diesem Gedankengang folgend, werden sich die
folgenden Abschnitte der Initiation in die Praxis ndher zuwenden. Die
Lernsituation und der Lernprozess verhelfen dazu, die formale Struk-
tur der Initiation und ihrer - um einen Begriff Foucaults aufzugreifen —
subjektivierenden Wirkung deutlicher zu sehen.

4.3.2 Die Lernsituation

Einen Einblick in Struktur und Bedeutung der Lernsituation bei Witt-
genstein gibt Meredith Williams. Maf3geblich fiir die Einfiihrung in die
Praxis, wie sie mit Wittgenstein in den Blick riickt, ist fiir Williams der
Kontrast von Schiiler und Lehrer, den sie auch als den Gegensatz von
Meister und Novize bezeichnet.'® Der Meister handelt und urteilt, wie

19 »Schiler« und »Lehrer« in Williams, The Social Basis of Normativity in Wittgen-
stein and Brandom: Interpretation or Agreement; Williams, The philosophical

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 123

er es fiir selbstverstdndlich hilt, zu handeln und zu urteilen; er repra-
sentiert das gemeinsame »Wir«, das in Wittgensteins Philosophie immer
auftaucht.?’ Der Novize hingegen hat noch keine Vorstellung davon, wie
er handeln und urteilen sollte; sein Handeln ist z6gernd, gleichsam noch
experimentell, ungewiss darin, ob es das ist, was von ihm verlangt wird.
Die Reaktionen des Novizen bediirfen noch der Priifung; sie verstehen
sich nicht von selbst, sie sind nicht selbstverstandlich.

Es féllt nicht schwer, in diesen beiden prototypischen Positionen des
Meisters und des Novizen die Positionen Kripkes und McDowells wie-
derzuerkennen. Kripke und mit ihm die ganze community view argu-
mentiert, wie Williams selbst betont, aus der Perspektive des Novizen.
Der Antirealismus erklart uns alle zu Novizen, die der stindigen Priifung
des Rests der Gemeinschaft unterstehen; er »reads the child into the
adult, in which mutual checking for conformity replaces autonomous
mastery.«*! Die autonome Beherrschung der Regel steht wiederum im
Vordergrund von McDowell. Seine transzendentale Lesart, hierin trotz
zahlreicher Unterschiede einig mit der Oxforder Deutung von Baker und
Hacker, weil} sich schon immer auf der Seite des »Wir«.

Williams’ eigentliche Entdeckung ist nun, dass es kein Zufall ist, dass
beide Seiten sich auf denselben Text berufen. Wittgenstein thematisiert
beide Aspekte — die Perspektive des Schiilers, der unsicher ist, und die
Perspektive des Lehrers, der sich gewiss weill —, weil beide zum Problem
des Regelfolgens gehoren. Demnach ist es nicht nur eine rhetorische
Strategie, dass Wittgenstein die Frage der Richtigkeit an Beispielen des
Lernens und Lehrens diskutiert. Die Lernsituation ist von einer beson-
deren Bedeutung. Sie ist mehr als eine notwendige Bedingung fiir den
Spracherwerb: Sie ist konstitutiv fiir den normativen Kontrast, zwischen
richtig und falsch zu unterscheiden; sie erdffnet erst, so Williams, den
logischen Raum, in dem die Unterscheidung von »grammatisch« und
»empirisch«, »normativ« und »regelméRig« gewonnen werden kann.??

Die Lernsituation ist in einem dreifachen Sinne paradigmatisch fiir
die zentrale Unterscheidung von »richtig« und »falsch«, die mit dem
Regelfolgen in den Blick kommt. Erstens reprisentiert sie idealtypisch

significance of learning in the later Wittgenstein; »Meister« und »Novize« in
Williams, Blind Obedience.

20 Nur als kleine Auswahl aus den PU: »wir kbnnen uns vorstellen....« (PU, §6),
»Denken wir uns...« (PU, §2, §54, §207, §270, §312; vgl. PU §53), »Wir sagen«
(PU, §178, §190, §207, §251, §282, §295, §459, §531), »Wir sagen nicht...«
(PU, §357), »Wir verwenden den Ausdruck« (PU, §189) — James F. Peterman
zahlt Gber tausend Nennungen des Wortes »Wir« in den Philosophischen
Untersuchungen (Peterman, Philosophy as Therapy, 46).

21 Williams, The Social Basis of Normativity in Wittgenstein and Brandom: Inter-
pretation or Agreement, 468

22 Williams, The philosophical significance of learning in the later Wittgenstein,
189.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 Formen der Ubung

die Situation, in der diese Unterscheidungen gefragt sind und ihren Sinn
haben. Wenn es einen Ort gibt, wo der Philosoph seine Annahme, es
sei doch wichtig, ob wir richtig oder falsch handeln, bestétigt findet,
dann in der Lernsituation. Hier herrscht keine Diskussion dariiber, ob
es sinnvoll ist, dass der Lehrer den Schiiler korrigiert oder ermuntert;
die Lernsituation als Rahmenpraxis grenzt diese Frage von vornherein
aus. Zweitens ist die Lernsituation auch die Szene, in der wir die Be-
deutung von »richtig« und »falsch« ganz selbstverstdndlich beherrschen.
Die Lernsituation ist nicht nur ein Beispiel, sondern selbst eine zentrale
Praxis, in der die Worte und Begriffe, die uns beschéftigen, eine klare und
deutliche Anwendung haben. In der Lernsituation hat der hyperbolische
Zweifel keinen Ort, und erst recht nicht der Zweifel daran, wie die Nor-
mativitit signalisierenden Urteile (»das ist falsch, »so geht es richtig«)
zu verstehen sind. Wittgenstein weist darauf hin, dass ein Schiiler, der
bei jeder Demonstration des Lehrers an der Wirklichkeit des Gezeigten
zweifeln wiirde, nicht lernen konnte. (UG, §315)

Drittens schliefllich zeigt die Struktur der Lernsituation, in der ein
kompetenter Meister einen Anfianger fiihrt, die Bedingungen auf, un-
ter denen wir {iberhaupt von Normativitédt reden konnen. Der Novize
befindet sich in der Situation des Skeptikers: Alles, was ihm erscheint,
koénnte dieses oder jenes sein; es gibt keinen intrinsischen Mal3stab, der
alternative Deutungen ausschlieBt. Der Novize unterliegt in seinem Han-
deln keiner Einschriankung, da alles fiir ihn alles bedeuteten kann. Die
Grundlage fiir den skeptischen Regelregress ist die Deutungsoffenheit
eines beliebigen Datums: ohne ein Wissen dariiber, wie man ein Datum
auffassen soll, kann es nichts erkldren. Diese Beobachtung Wittgensteins
ist bekannt und wird in zahlreichen Kontexten von ihm vorgefiihrt, etwa
in der Kritik der ostensiven Definition zu Beginn der Philosophischen
Untersuchungen. Williams hebt nun hervor, dass diese Vielzahl von Deu-
tungsmoglichkeiten selbst nicht das eigentliche Problem ist. Im Gegen-
teil ist sie iiberhaupt die Bedingung der Méglichkeit von Normativitét.
Erst, weil Handlungen und Gegenstédnde fiir sich genommen, ohne jeden
Kontext, keine intrinsische Deutung und Bedeutung haben, ist es mog-
lich, sie an eine Norm zu legen und mit ihr zu vergleichen. Eine Reaktion
wird erst zu einer normativen Reaktion, weil sie eine Auswahl darstellt,
einen Ausschluss anderer, falscher Reaktionen.??

Im Vergleich zu instinktiven Reaktionen oder biologischen Determi-
nismen ist die normative Handlung dadurch gekennzeichnet, dass sie
durch die Norm verursacht wird und nicht durch einen kausalen Auto-
matismus. Der Begriff der Verursachung ist hier formal zu verstehen:
Wenn wir von einer normativen Handlung sprechen, dann, weil sie um-

23 Williams, The philosophical significance of learning in the later Wittgenstein,
193.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 125

willen der Norm stattfand; dieser formale Bezug — wie immer er auch
de facto realisiert sein mag — kennzeichnet die normative Handlung als
solche. Eine instinktive Reaktion kann auch normativ sein, sofern sie
durch die Norm verursacht worden ist, in ihr eingebettet wird. Instink-
tive Reaktionen sind sogar die Grundlage der Normativitét, bieten sie
der Formierung des Kindes doch iiberhaupt erst einen Ansatzpunkt. Um
eine kulturell angepasste Gleichheit in den Reaktionen zu erwerben,
miissen natiirliche Reaktionspotenziale ausgenutzt werden.?* Indem
diese instinktiven Reaktionen in ein soziales Training gebettet werden,
werden sie normativ. So mag es eine natiirliche Reaktion sein, die Hand
von Feuer wegzuziehen; in der Umgebung, in der das Kind aufwéchst,
wird sie zum »richtigen« Verhalten. Indem das Kind seine instinktiven
Reaktionen in einen umfassenderen Rahmen einbettet, werden sie kul-
turalisiert.

Die kausale Beziehung der Norm zur Handlung wird durch die Lern-
situation verwirklicht. Der Schiiler lernt, indem er sich in seinen Hand-
lungen vom Lehrer leiten ldsst; er lernt, dass bestimmte Handlungen
richtig sind und andere falsch. Der Lehrer reprasentiert den MaRstab
dieser Korrekturen, er reprasentiert den Hintergrund, vor dem allein die
Handlungen und AuRerungen des Schiilers iiberhaupt »greifen«. Er lenkt
den Schiiler, indem er alternative Deutungs- und Handlungsmaoglich-
keiten ausschliel3t. Der Schiiler, indem er die Handlungen des Lehrers
kopiert oder seinen Anweisungen folgt, erwirbt so die Fahigkeit, im Sin-
ne der Praxis zu handeln. Doch diese Handlungen sind, solange der
Schiiler Schiiler bleibt und die Regel noch nicht inne hat, selbst nur eine
Nachahmung der Praxis. Der Schiiler hat noch nicht die Kompetenz,
selbstdndig an der Praxis teilzunehmen; er handelt normativ nur durch
die Augen des Lehrers, der die Praxis reprédsentiert. Der Lehrer, indem er
die Bewegungen des Schiilers fiihrt und steuert, ist noch die eigentliche
Ursache dafiir, dass der Schiiler normativ handelt und nicht bloB zuféllig
das erforderliche Ergebnis trifft. Die Normativitit der AuBerungen des
Schiilers ist, so Williams, »a function of the status extended to those
utterances by masters of that practice.«*®

Nur durch diese kontrafaktische Unterstellung seitens des Lehrers
kann der Novize {iberhaupt jemals die erforderliche Kompetenz erwer-
ben. Sie ist die Antwort auf das Problem, wie ein Individuum sich selbst
eine Kompetenz beibringen kann, zu deren Beurteilung es doch bereits

24 Williams betont die Bedeutung geteilter natiirlicher Reaktionspotenziale als
notwendige Bedingung des Trainings in Williams, The Social Basis of Normativi-
ty in Wittgenstein and Brandom: Interpretation or Agreement, 464 — Dies ist,
wie vielleicht betont werden sollte, kein »Naturalismus«, insofern diese Reakti-
onspotenziale unser Urteil nicht begriinden. Dass wir »von Natur aus« gleich
reagieren, ist — wie jeder Vergleich — eine Feststellung innerhalb der Praxis.

25 Williams, The philosophical significance of learning in the later Wittgenstein,
194.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 Formen der Ubung

die erforderliche Kompetenz besitzen miisste. Nur, indem sich der Schii-
ler vom Lehrer fithren ldsst, und nur, indem er dadurch kontrafaktisch
bereits als kompetentes Subjekt bewertet wird, erhélt er die Moglichkeit,
irgendwann die fragliche Fahigkeit selbstdndig auszuiiben.

4.3.3 Der Lernprozess

Mit Blick auf die Lernsituation wird deutlicher, worum es in der Unter-
scheidung von »regelfolgend« und »regelmiRig« geht. Dieses Begriffs-
paar bestimmt die Diskussion um das Regelfolgen. »Regelm&Rig« nimmt
den Platz von »empirisch« ein, denn »regelméBige« Verhaltensweisen
mogen Gesetzen oder gesetzméBigen Zusammenhéngen folgen, gelten
jedoch nicht als Anwendung einer Regel. Eine »regelfolgende« oder nor-
mative Handlung dagegen ist nicht einfach empirisch, sondern selbst
Ausdruck einer Orientierung an einem MaRstab. Das Problem des Regel-
folgens entziindet sich an der Frage, ob der Schiiler wirklich oder — wie
der Skeptiker unterstellt — nur scheinbar nach der Regel handelt; mithin
an der Frage, worin diese »Verursachung« durch die Norm besteht.

Das Verhalten des Schiilers, das zu Beginn bloR regelmaf3ig war, wan-
delt sich mit Abschluss der Eintibung in die Praxis in ein regelfolgendes
Handeln. Die Diskussion des Regelfolgens hat ergeben, dass dieses regel-
folgende Handeln nicht als Ausdruck eines Willens oder als Ausfithrung
einer subjektiven Absicht begriffen werden kann. Solche und andere
Erklarungen laufen darauf hinaus, normatives Handeln als Resultat der
Befolgung einer (bevorzugt im »Inneren« gelagerten) Reprédsentation der
Regel zu erkldren, was in den Regelregress fiihrt. Daher kann das Lernen,
der Ubergang vom regelmifRigen zum regelfolgendem Handeln, nicht
als Verinnerlichung konzipiert werden.

Wittgensteins Alternative liegt, wie so hiufig, in eine Einbettung der
fraglichen Phinomene in ihren praktischen Kontext. Der Ubergang zum
regelfolgenden Handeln wird verstidndlicher, wenn man den relationalen
Charakter der Lernsituation einbezieht. Der Ubergang vom regelmiRi-
gen Handeln zum regelkonformen ist eingebettet in einer Praxis. In
dieser Praxis ist das regelméRige, nicht-normative Handeln des Schiilers
von Anfang an nicht mehr v6llig frei und unbestimmt. Der Lehrer fiihrt
den Schiiler vielmehr in seinem Handeln, er lenkt ihn, indem er sein
Verhalten beeinflusst. Wieder ist die Perspektivendifferenz hier entschei-
dend. Auch wenn aus den Augen des Schiilers das eigene Handeln noch
nicht zwingend ist, er sich noch nicht an eine Regel gebunden fiihlt, 1dsst
er sich vom Lehrer normativ leiten.

Williams beschreibt die Tatigkeiten des Schiilers mit einer Zwischen-
kategorie. Der Novize handelt weder (nur) regelméRig, denn als Ursache
seines Verhaltens ist der Lehrer zu nennen; noch handelt er (bereits) re-
gelfolgend. Er wird, so Williams, vielmehr in ein Verhalten eingetibt, das

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 127

einem bestimmten Muster folgt. Der Schiiler {ibt ein »pattern-governed
behavior« aus:

»What the initiate learner is being trained into are pattern-
governed behaviors; in other words, behaviors that are per-
formed because they conform to, or contribute to, a complex
social pattern but not because the agent recognizes and fol-
lows a set of rules that may provide an abstract description
of the pattern.«?®

Williams hat den Begriff des »pattern-governed behavior« von Sellars
tibernommen, dessen Beispiel des Bienentanzes sie zitiert. Es gibt in-
nerhalb der Tanzbewegungen der Biene bestimmte Verhaltensformen,
wie etwa, mit dem ganzen Hinterkdrper zu wackeln. Die Erkldrung die-
ses Verhaltens ist nur in Abhéngigkeit von dem ganzen Tanz, in dem
dieses Muster auftaucht, zu geben. Diese Bewegungen »are performed
because they are a part of the dance though not from a conception of
the dance.«?*” Ihre Erkldrung liegt in ihrem Verhéltnis zu den anderen
Aktivitdten, die mit diesem Tanz verbunden sind (auf ein Blumenfeld
stoflen, in den Bienenstock fliegen etc.) Nur diese Position innerhalb des
tibergreifenden Handlungsmusters gibt der einzelnen Bewegung ihre
Bedeutung (wie etwa: »dort ist die Blume«). Ohne diesen Hintergrund
fehlt derselben Bewegung die Bedeutung. Provoziert man die Bewegung
des Hinterkorpers durch bestimmte Chemikalien, so ist dieses Muster
bedeutungslos.

Der Meister, der den Schiiler fiihrt und sein Verhalten induziert, bringt
den Schiiler dazu, dass sein Verhalten das geforderte Muster aufweist.
Doch das Mafs dieses Verhaltens und damit seine formale Ursache liegt
im Meister, in seiner Fiihrung.?® Er weist den Schiiler auf bestimmte Um-
stdnde hin, lenkt seine Aufmerksamkeit, anfangs vielleicht sogar seine
Hand. Fiir Williams zeichnet sich der Lernprozess nun darin aus, dass
die Ursache der Handlungen vom Meister zum Schiiler iibergeht. Der
Schiiler wird die eigene Ursache seiner Handlungen, indem er lernt, sie
in das tibergreifende Handlungsmuster des Sprachspiels zu integrieren.
»The initiate learner shifts from behavior that merely conforms to a pat-
tern but whose cause is independent of that pattern to behavior that

26 Williams, The philosophical significance of learning in the later Wittgenstein,
195.

27 Ebd.

28 Hier begegnet sich die Formursache im aristotelischen Sinne — die Idee, die sich
in einem Vollzug realisiert — mit der Wirkursache als die Quelle der Veranderung.
Das Maf des richtigen Verhaltens, und somit die Idee, gibt die Praxis; doch da
diese Praxis nicht von den Handlungen des Lehrers zu trennen ist (eine Praxis
existiert nicht unabhéngig von ihren Teilnehmern), begegnet dem Schdiler im
Lehrer die Praxis nicht nur als Idee, sondern auch als Wirkung.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 Formen der Ubung

conforms in virtue of being a part of the pattern.«*° Der Schiiler lernt,
mitzuspielen.

Dieser Wandel ist, wie Williams betont, nicht durch eine durch den
Lernprozess gewonnene Einsicht zu erkldren. Sie benutzt das Bild der
Kalibrierung des Subjekts: Das Individuum wird gelehrt, so zu reagie-
ren, wie es erforderlich ist, um am Sprachspiel teilzunehmen; es erwirbt
den erforderlichen Sinn fiir das Normale der Sprachspielsituationen.
Diese Justierung nutzt natiirliche Reaktionspotenziale und ein gewisses
Entgegenkommen der Welt aus: Der Einzelne wird gleichsam als MeQin-
strument genutzt, und der Lernprozess dient dazu, ihn auf die jeweiligen
Anforderungen zu eichen.

»Training is the medium in which [...] our potential for dif-
ferential responses to the aspects of the evironment, is ex-
ploited in teaching normative judgements of sameness, that
is, what ought to be taken to be the same. Being trained in
such techniques of response is a matter of calibration.«3°

Fiir beide beteiligten Seiten der Lernrelation ist in diesem Prozess kein
Wissensanspruch im Spiel. Wenn das Selbstverhiltnis nicht epistemisch
ist, dann auch, weil von Anfang an unser Weltverhiltnis nicht auf Wis-
sensanspriiche gebaut ist. Der Novize handelt, wie er handelt, weil er
sich vom Lehrer fiihren l4sst (der Lehrer ist die »cause independent of
that pattern«). Er lernt nicht, sein Handeln zu rechtfertigen; er lernt nur,
so und so zu handeln. »Das Kind lernt nicht, daf§ es Biicher gibt, da
es Sessel gibt, etc., etc., sondern es lernt Biicher holen, sich auf Sessel
(zw) setzen, etc.« (UG, §476) Fiir den Lehrer stellt sich wiederum auch
nicht die Frage der Rechtfertigung. Er handelt aus der Perspektive des
»Wir, fiir die es selbstverstdndlich ist, so und nicht anders zu handeln.
Der Lehrer operiert aus der unbegriindeten Zweifellosigkeit heraus, die
oben als Merkmal der Praxis herausgehoben wurde; der Schiiler glaubt
dem Lehrer, er muss ihm glauben.3! Der Eintritt in die Welt beginnt mit
einer doppelten Blindheit.

Doch miissen wir der Lernsituation die hier umrissene Rolle zuschrei-
ben? Das Lernen konnte auch anders gefasst werden. So wiirde ein
Nativismus, wie Chomsky oder Fodor ihn vertreten, es als einen Prozess
der Aktivierung unbewusster nativer Regeln begreifen; der im Lernen
gegebene Input aktiviert (»triggert«) die Regeln, die schlie8lich unseren

29 Williams, The philosophical significance of learning in the later Wittgenstein,
195.

30 Williams, The Social Basis of Normativity in Wittgenstein and Brandom: Inter-
pretation or Agreement, 464 — Das Bild des »Eichens« findet sich in den PU
§242, §441

31 Der Zwang ist hier logischer Natur: Der Schiler muss dem Lehrer glauben,
insofern er noch gar nicht zweifeln kann: »Das Kind lernt, indem es dem Er-
wachsenen glaubt. Der Zweifel kommt nach dem Glauben.« (UG, §160)

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 129

Sprachgebrauch steuern. Ein andere Beschreibung wiirde darauf insis-
tieren, dass der Lernprozess zwar fiir uns nétig zu sein scheint, doch
nichts dagegen spricht, dass wir den Lernweg durch bestimmte Manipu-
lationen z.B. des Gehirns abkiirzen kénnen. Entscheidend ist demnach,
dass wir eine bestimmte Fihigkeit erwerben; ob dies nun durch einen
physiologischen Eingriff oder durch die traditionellere Methode des
Unterrichts bewirkt wird, wire demnach irrelevant.32

Der erste, nativistische Einwand setzt einen Begriff von Regel voraus,
der die Regel unabhéngig von unserer Praxis konzipiert; Regelfolgen
wire ihm zufolge eine Anwendung jener eingeborenen Gesetze. Hier
kann auf die Diskussion des Skeptizismus verwiesen werden, die zeigt,
dass eine solche objektivistische Idee der Regel an dem Problem schei-
tert, woran wir die »richtige« Erfassung der Regel von der »falschen«
unterscheiden kénnen. Dies ist wohlgemerkt kein Einwand dagegen,
dass wir uns — wie in der Universalgrammatik faktisch geschehen — auf
ein solches Regelrepertoire einigen konnten. Doch um diese Regeln zu
testen, um ihre Giiltigkeit zu priifen und zu schauen, ob sie dem ent-
sprechen, was wir in der Praxis fiir richtig und falsch erachten, sind wir
selbst wieder auf die Praxis verwiesen, vertreten in der Form der »Mut-
tersprachler«, an denen die grammatischen Testfragen gepriift werden.
Die Vorstellung angeborener Regeln mag richtig sein, sie ist aber fiir uns,
die wir versuchen, diese Regeln zu bestimmen, zirkuldr; sie lassen sich
aus der Betrachtung »kiirzen« wie der Kéfer in der Schachtel. (vgl. PU,
§293) Wittgenstein interessiert nicht, ob unser Handeln vielleicht nicht
doch durch irgendwelche eingeborene Strukturen geleitet wird; er fragt,
welchen Status eine solche Erkldrung fiir uns haben kann. Wir kénnen
jede Beschreibung unseres Handelns anfertigen, die wir wollen; doch
wir sollten misstrauisch werden, wenn wir diese Beschreibung selbst
als erschopfenden Grund unseres Welt- und Selbstverhéltnisses anse-
hen. Die Gefahr ist zu glauben, dass jene Darstellung etwas erfasst, das
unabhdngig von uns (von unserer Praxis, von uns selbst als Subjekte)
Giiltigkeit hat, um sodann als Mal3stab hypostasiert zu werden.

Aus diesem Grunde greift auch der zweite Einwand nicht, fiir den der
Unterricht auch durch einen physiologischen Eingriff ersetzt werden
koénnte. Selbst wenn wir durch eine Manipulation des Gehirns jeman-
dem das Rechnen »beibringen« kénnten, so miissten wir doch in der
Anwendung testen, ob der Proband auch wirklich Rechnen gelernt hat.
»Die Abrichtung kann freilich als bloBe Geschichte vernachldssigt wer-
den, wenn er jetzt stets richtig multipliziert. Aber, dal§ er rechnen kann
zeigt er nicht nur den Andern, sondern auch sich selbst dadurch, da
er richtig rechnet.« (BGM VI-33) Seine Handlungen sind nur »Rechnen«

32 Die folgende Diskussion gibt im wesentlichen die Argumente von Meredith
Williams wieder; vgl. Williams, The philosophical significance of learning in the
later Wittgenstein, 212ff.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 Formen der Ubung

vor dem Hintergrund der Praxis des Rechnens. Sollte einmal ein solcher
Eingriff entdeckt werden, so konnte schliellich diese Praxis die Folge
jener Eingriffe sein, die jedes Kind erfahrt. Doch damit wurde nur eine
andere Weise gefunden, dasselbe Verhaltensmuster zu reproduzieren,
welches wir als »Rechnen« bezeichnen. Der physiologische Eingriff kdime
dem »Wesen« des Rechnens nicht ndher als die Abrichtung, weil wir
sie nur dank der bereits existierenden Ubereinstimmung in der Praxis
beurteilen konnen.

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen ldsst sich nun auch prizi-
sieren, in welchem Sinne die Lernsituation konstitutivist fiir das Erlernte.
Entscheidend ist, dass die gemeinsame Ubereinstimmung, die den ein-
zelnen Urteilen erst den Status einer normativen Handlung verleiht,
selbst »blind« in dem oben genannten Sinne ist. Wir handeln und ur-
teilen blind, insofern diese Praxis nicht aus der selbstbewussten oder
impliziten Anwendung von Regeln oder Kriterien resultiert. Die Regel
ist selbst das Produkt der Praxis, in die wir initiiert werden (miissen).
Wenn wir iiber etwas urteilen und dabei AuBerungen oder MaRstibe
verwenden (»das ist rot«, »so sieht ein roter Ball aus«), so haben die-
se AuBerungen oder MaRstidbe nur vor dem Hintergrund der geteilten
Reaktionen und Antwortmuster Giiltigkeit. Die Regel wird gleichsam
von unserem Verhiltnis zu ihr »gehalten; ihre Giiltigkeit ist eingebettet
in der Art und Weise, wie wir sie — selbstverstidndlich, normalerweise —
auffassen.

»The rule is made a guide, or standard, for action by our
acting towards it in ways that are fixed by our training. [...]
The attitudes, judgements, and actions of the participants
hold the object in place as a standard.«*3

Wir konnen daher die Darstellungen der Regel (AuRerungen oder MaR-
stdbe, Paradigmen etc.) nur begreifen, weil wir in eine Haltung zu ihnen
eingelibt worden sind, die gleichermaRen ein Verhéltnis zur Praxis ist
(denn wir stimmen mit den anderen tiberein) wie ein Verhiltnis zu uns
selbst (denn wir fassen unsere Reaktion als normal auf).

4.3.4 Beweis und Technik

Der Ubergang von regelmiRigem zu regelfolgendem Handeln ldsst sich,
wie wir gesehen haben, durch den Erwerb von Antwortmustern be-
schreiben, die der Schiiler schlieflich als normale Reaktionsmuster iiber-
nimmt. Wichtig ist dabei die Perspektivendifferenz zwischen Lehrer und

33 Williams, The philosophical significance of learning in the later Wittgenstein,
200; vgl. auch UG, §404: »Ich will sagen: Es ist nicht so, daB der Mensch in
gewissen Punkten mit vollkommener Sicherheit die Wahrheit weil3. Sondern
die vollkommene Sicherheit bezieht sich nur auf seine Einstellung« (meine
Hervorhebung).

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 131

Schiiler. Ohne die Differenz zwischen dem Schiiler, der nicht weil3, wie
er zu reagieren hat, und dem Lehrer, der den Schiiler in seinem Verhal-
ten fithrt und dadurch das Spektrum moglicher Reaktionen reduziert,
lie3e sich nicht von einem erworbenen normativen Verhalten reden. Die
Lernsituation ist nicht nur konstitutiv fiir das, was gelernt wird; in ihrer
Konfrontation zweier Perspektiven ist sie zugleich konstitutiv dafiir, dass
die erworbenen Urteile tiberhaupt normativ sind — Handlungsmuster,
die abweichen kénnen. Dabei ist auf beiden Seiten kein Wissensan-
spruch impliziert: Der Schiiler ldsst sich fithren, der Lehrer wiederum
handelt mit der Selbstverstdndlichkeit dessen, der blind der Regel folgt.
Die Eintibung in die Praxis schafft so iiberhaupt erst die gemeinsame Ba-
sis, von der aus Wissensanspriiche diskutiert werden kénnen. Sie erzeugt
gemeinsame Antwortmuster, in denen wir iibereinstimmen.

Die Lernsituation nimmt somit eine paradigmatische Funktion ein.
Trotzdem geht die Bedeutung der vorangegangenen Analysen iiber diese
hinaus: In der Lernsituation zeigt sich deutlich, unter welchen Bedin-
gungen der Erwerb von Normativitit steht; doch der Erwerb von Nor-
mativitdt beschrankt sich nicht auf die Lernsituation. Schlieflich lernen
wir nicht nur, so zu urteilen wie die anderen; wir fiigen, als kompetente
Teilnehmer, auch neue Urteilsformen der Sprache hinzu und dndern
—z.B. in der Wissenschaft — unser Verstdndnis davon, was eine richtige
Reaktion sein sollte. Auch kénnte es scheinen, dass die bisherigen Aus-
fiihrungen sich nur auf niedrigstufige Urteilsformen beschrankt, auf die
Einilibung basaler Farburteile und dergleichen. Doch die am Lehrpro-
zess aufgezeigten Zusammenhinge verweisen auf eine weitgreifendere
Logik.

Wittgenstein analysiert den Erwerb von Normativitit auch in einem
Zusammenhang, der von einer paradigmatischen Konfrontation von
Lehrer und Schiiler absieht. Wahrend sich Uber Gewissheit und die Phi-
losophischen Untersuchungen vorwiegend mit der praktischen Lehrsi-
tuation beschiftigen, stellen die Bemerkungen zu den Grundlagen der
Mathematik den individuellen Lernprozess in den Vordergrund. Hier dis-
kutiert Wittgenstein, wie mathematische Regeln ihre Normativitét erhal-
ten. Die mathematischen Regeln stellen das Problem der Normativitit
in doppelter Schirfe: Zum einen sind sie der Idealfall der Normativitit,
insofern eine Regel ein Spektrum unendlicher richtiger Anwendungs-
falle umfasst; zum anderen werden sie nicht einfach nur gelehrt und
aufgenommen, sondern auch selbst durch Beweise entwickelt. In der
Diskussion der Beweiskraft geht Wittgenstein {iber das bloBe »Abrichten«
hinaus, da hier das Individuum sich selbst die Normativitat bestimmter
Zusammenhinge vor Augen fiihrt.

Im Mittelpunkt dieser Uberlegungen steht der Beweis als das Instru-
ment, mit dem wir uns formale (»zwingende«) Zusammenhinge ver-
deutlichen. »Wenn du fragst, mit welchem Recht sprichst du diese Regel

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 Formen der Ubung

aus, so ist die Antwort der Beweis.« (BGM VI-2) Der formale Beweis,
so Wittgenstein »zeigt uns, was herauskommen soll.« (BGM III-55) Er
steht in doppelter Verbindung mit dem Phé&nomen des Regelfolgens.
Erstens bilden wir mit ihm neue Regeln und machen uns normative Zu-
sammenhéinge einsichtig. Haben wir vielleicht bisher nur vermutet, dass
»2+2« 4 ergibt, kann uns der Beweis von der Notwendigkeit dieses Zusam-
menhangs iiberzeugen. Doch gerade in der vermeintlich fundierenden
Beziehung, die der Beweis zum Bewiesenen unterhilt, reprasentiert er
auch den zweiten zentralen Aspekt des Regelfolgens. Wie schon bei
der hinweisenden Definition (»Das ist ein Apfell«) tduscht die Selbst-
verstdndlichkeit, mit der wir uns von Beweisen iiberzeugen lassen. Die
Ableitungsschritte, die den Beweis konstituieren, sind so wenig selbst-
verstdndlich wie die hinweisende Geste: auch sie lassen sich so oder
anders verstehen. Ein Beweis erfordert, dass man seine Elemente und
Ableitungen auf eine bestimmte Weise auffasst, womit der Weg frei ist
fiir eine skeptische Hinterfragung. Wittgenstein Buch ist voller Beispiele,
in denen solche scheinbaren Evidenzen mit dullerster Kreativitdt anders
gedeutet und dadurch zerstért werden.3*

Der Beweis ist das verborgene Ideal des Skeptikers und deshalb zu-
gleich sein Angriffspunkt. Der Beweis legt eine liickenlose, unangreifbare
Ableitung eines normativen Zusammenhangs nahe, und er muss doch
selbst richtig gedeutet werden, und das Schritt fiir Schritt. Der Beweis
gleicht somit in seiner Funktion den mentalen oder anderen Reprasenta-
tionen, mit denen das regelfolgende Subjekt seine Anwendung der Regel
als solche belegen will. Er scheint das Problem der Normativitédt zu kldren
und setzt doch gerade selbst, um verstanden zu werden, Normativitat
wieder voraus.

Wittgenstein analysiert den Beweis nun in Analogie zur Lehrsituation
als einen zeitlichen Vorgang: »Wir liberzeugen uns, dal$, was hier steht,
aus dem folgt, was dort steht. Und dieser Satz ist zeitlich gebraucht.«
(BGM I-23) Der Beweis fiihrt dazu, dass wir von der Richtigkeit eines nor-
mativen Zusammenhangs iiberzeugt werden. »Ich habe einen Beweis
gelesen — nun bin ich tiberzeugt.« (BGM I-63). Die Uberzeugungskraft
ist das Glitezeichen eines Beweises. Sie stellt gleichsam den Zweifel
still. Der Beweis kann so als der Versuch verstanden zu werden, die un-
erschiitterliche Gewissheit und Selbstverstidndlichkeit, die wir bereits
als Kennzeichen des normalen Sprachgebrauchs herausgestellt haben,

34 BGM I-25, 38, 40, 42, 50, 53, 54, 62. — Meredith Williams hat das Verhaltnis
der Technik zum Beweis so zusammengefasst, dass ein Beweis nur vor dem
Hintergrund einer Technik wirkt, welche — um den Regress zu verhindern —
selbst nicht mehr als Regel aufgefasst werden kann. Die Technik kann daher
nur gezeigt werden. Williams, The philosophical significance of learning in the
later Wittgenstein, 211.

35 Vgl. BGM I-33

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 133

noch einmal rational zu fundieren. Er steht fiir die allgemeine Logik des
Begriindens, fiir die Art und Weise, wie wir priifen, ob uns ein Zusammen-
hang nur zwingend erscheint oder ob er es auch ist. Deshalb wechselt
Wittgenstein in seinen Uberlegungen hiufig von der Uberzeugung, mit
der wir durch einen Beweis eine mathematische Regel iibernehmen, zu
unserem allgemeinen Sprachgebrauch. (z.B. BGM III-75).

Wie die Lehrsituation ist der Beweis durch die Differenz Skepsis — Ge-
wissheit konstituiert. Den Beweis zu verstehen, hei3t, vom moglichen
Zweifel zur notwendigen Gewissheit zu wechseln. »Der Beweis muss ein
Vorgang sein, von dem ich sage: Ja, so mul es sein; das muf heraus-
kommen, wenn ich nach dieser Regel vorgehe.« (BGM III-23) Der Beweis
»zeigt mir einen neuen Zusammenhang, daher gibt er mir auch einen
neuen Begriff.« (BGM V-45)

Das Resultat des Beweises ist eine neue Anschauungsweise (Wittgen-
stein benutzt immer wieder Ausdriicke wie »der Beweis zeigt«, »durch
ihn lerne ich sehen«). Doch um diesen Ubergang im Subjekt zu bewir-
ken, muss dieses sich einer Technik unterwerfen, welche die einzelnen
Schritte des Beweises miteinander verbindet und ihnen ihre Uberzeu-
gungskraft gibt. Als Technik bezeichnet Wittgenstein symbolische und
andere Transformationen, mit denen innerhalb eines Beweises von ei-
nem Schritt zum néchsten gegangen wird (eine »Regel des Transformie-
rens«). So ist das Zirkelschlagen eine wichtige Technik fiir geometrische
Beweise, bestimmte logische Grundregeln wie der modus ponens sind
Techniken fiir komplexere Beweise, und wenn wir Einzelaussagen wie
»25x25=625« beweisen wollen, stiitzen wir uns dabei auf die Technik, die
Elemente der Rechnung in einer bestimmten Form schriftlich zu fixieren
und mit diesem Schriftbild zu operieren. Durch die Anwendung der Tech-
nik tiberzeugen wir uns davon, dass eine Regel — wie etwa »25x25=625« —
richtig ist.36

Wenn die einzelnen Elemente des Beweises (die Sétze, die grafischen
Anordnungen) mit den Sprossen einer Leiter verglichen werden kén-
nen, ist es die Technik, mit der wir die einzelnen Sprossen erklimmen.
Die Technik ist n6tig, damit aus einer beliebigen Anordnung, etwa von
Zahlen und Strichen, auch ein Beweis wird. Sie gibt den einzelnen Ele-
menten, deren Anordnung Wittgenstein das »Beweisbild« nennt, die
beweisende Kraft. In dem Beweis als zeitlichem Vorgang begegnen sich
somit die Technik und das Beweisbild:

»Der Begriff einer formalen Priifung setzt den Begriff einer
Regel des Transformierens, und also einer Technik, voraus.
Denn nur durch eine Technik kénnen wir eine Regelmé&Rig-
keit begreifen. Die Technik ist aullerhalb des Beweisbildes.

36 BGM IlI-66.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 Formen der Ubung

Man kdnnte den Beweis sehen und ihn doch nicht als Trans-
formation nach diesen Regeln verstehen.« (BGM VI-I)

Das Ziel des Beweises ist es, von der Richtigkeit des Resultats zu tiber-
zeugen. Bis zur Ubernahme des Beweisziels ist das Resultat noch er-
gebnisoffen, normativ unbestimmt. Schlief3lich kann es auch sein, dass
der Beweis falsch ist und wir uns z.B. beim Priifen der Rechnung 25x25
verrechnet haben. Deswegen ist die benutzte Technik, wie Meredith Wil-
liams betont, selbst noch keine Regel. Das wiirde in den Regress fiihren,
eine Regel durch eine Regel zu beweisen. Die Technik ist daher im Grun-
de »a skilled activity, not a further set of rules«<®’; sie ist der Hintergrund,
von dem ausgehend wir uns Beweisen zuwenden kdnnen.

Die Anwendung der Technik auf das Beweisbild ist zundchst mit ei-
nem Experiment zu vergleichen. Wir wenden die Technik (die, wie Witt-
genstein sagt, »aullerhalb« des Beweises steht) auf die Elemente des
Beweises an und erhalten dadurch ein bestimmtes Resultat — »wie du es
durch ein Experiment auch erhieltest.« (BGM VI-2) Solche Experimente
liegen fiir Wittgenstein am Grund unseres Lernens:

»Lege 2 Apfel auf die leere Tischplatte, schau daf niemand in
ihre Ndhe kommt und der Tisch nicht erschiittert wird; nun
lege noch 2 Apfel auf die Tischplatte; nun zihle die Apfel, die
da liegen. Du hast ein Experiment gemacht; das Ergebnis
der Zahlung ist wahrscheinlich 4. [...] So lernen ja die Kinder
bei uns rechnen, denn man 143t sie 3 Bohnen hinlegen und
noch 3 Bohnen und dann zdhlen, was da liegt.« (BGM 1-37)

Wir haben eine bestimmte Anordnung (das Beweisbild) und operieren
mit ihr. Hier wiederholt sich die formale Struktur der Lernszene: Vor
dem Beweis ist das Individuum der Novize, der in der Situation des
Skeptikers kein Kriterium fiir das richtige Resultat zur Hand hat. Die
Technik fiithrt ihn, wie es der Lehrer tut. Der Novize folgt der Technik
und erhilt ein Ergebnis. Im Gegensatz zur Lehrsituation wird dieses
Ergebnis nun nicht durch den Lehrer fiir das richtige erkldrt, sondern
es iiberzeugt den Novizen. Abgesehen von diesem Unterschied ist die
Selbstanwendung der Technik formal gleich mit der Lehrsituation: Der
Novize lasst sich entlang einer Anordnung von Elementen fithren und
lernt so, dass das Verhaltensmuster (die Technik) und das Resultat (das
Beweisziel) zusammenhingen. In demselben Sinne, wie das Kind lernt,
diesen Ball zu nehmen, um der Aufforderung »Bring mir den roten Ball!«
zu folgen, lernt der Schiiler der Mathematik, diese Technik anzuwenden,
um das Ergebnis von »25x25« zu erhalten.

Der hier am Beweis analysierte Prozess ist verallgemeinerbar: In der In-
itiation in die Praxis geht es nicht einfach um Reiz und Reaktion, sondern

37 Williams, The philosophical significance of learning in the later Wittgenstein,
208.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m



https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 135

um gerichtete Verhaltensweisen, die eingeiibt und kraft dieser Einiibung
selbstverstdndlich werden. Sie kénnen in der konkreten Auseinander-
setzung von Lehrer und Schiiler eintrainiert werden; doch zuletzt ist es
nicht wichtig, wer oder was den Schiiler fiihrt. Eine Lehrperson kann
sein Verhalten direkt lenken, doch der Schiiler kann sich auch selbst den
normativen Zusammenhang erschlie3en, indem er bereits vorhandene
Kompetenzen nutzt und sich zum Beispiel durch ein Lehrbuch instru-
iert. Diese Abstraktion ist der Gewinn, den der Begriff der Technik bietet.
Die Fithrung durch die Technik ist ein formaler Aspekt; entscheidend
ist, dass die Verhaltens- und Sichtweisen eingeschrénkt und so gelenkt
werden.

Entscheidend an der durch den Beweis gewonnen Uberzeugung ist,
dass sie normativ wirkt. Als Folge des Beweises kann dessen Ergebnis
nicht mehr wie ein Zufall erscheinen; gerade das macht seine Beweiskraft
aus. Indem der Beweis das Individuum tiberzeugt, dndert sich dessen
Verhiltnis zu der angewandten Technik. Vor diesem Umschlag war unge-
wiss, was herauskommen wiirde; die Technik glich einem spielerischen
Vorgehen, das auf das Beweisbild angewandt wird. »Die Priifung war bis
jetzt also sozusagen experimentell.«(BGM VI-2) Nachdem der Beweis
durchlaufen wurde, ist die Technik nicht mehr unabhéngig von dem
Resultat. Da der Beweis gezeigt hat, was durch die Anwendung der Tech-
nik herauskommen sollte, wird dieses Handlungsmuster nunmehr selbst
normativ gesehen. Die im Beweis gewonnene Notwendigkeit tibertragt
sich auf die Technik. War vor dem Beweis die Technik unbestimmt und
fragte sich das Subjekt, was durch ihre Anwendung herauskommen wird,
betrachtet es nun dieselbe Regelmdifsigkeit als eine Handlung, die zu ei-
nem richtigen Resultat fithren muss. Es vollzieht den »Ubergang [...] von
»es wird so sein« zu »es mul} so sein«.(BGM IV-29) Wenn der Beweis es
tiberzeugt hat, dann wird es nachher sagen, dass dieses richtige Ergebnis
herauskommen musste und bei abweichendem Ergebnis die Technik
falsch angewandt wurde. Die Technik ist nun kein experimentelles Ver-
fahren mehr. Aus der empirischen Regelméifligkeit wird ein Handeln,
welches normativ beurteilt werden kann; die Technik wird zu der Anwen-
dung einer Regel. Der durch den Beweis gewonnene arithmetische Satz
- etwa »25x25=625« — »bestimmt, dal§ der Regel nur dann gefolgt wurde,
wenn dies [z.B. 625] das Resultat des Multiplizierens ist.« Der Satz, der
zuerst einen experimentellen Zusammenhang beschrieb, dient »nun als
Paradigma dazu, die Erfahrung zu beurteilen.« (BGM VI-23)

Der Beweis dndert somit den Status des Handlungsmusters, das als
Technik fiir den Beweis erforderlich war. »[D]as Resultat der Operation«
wird, wie Wittgenstein schreibt, »zum Kriterium dafiir erklért [...], daR
diese Operation ausgefiihrt ist«. (BGM VI-16) Im Beweis wird das Er-
gebnis der Operation, das doch zunéchst ein Erfahrungsurteil ist, selbst
zu einem normativen Kriterium der Anwendung der Technik erhoben.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 Formen der Ubung

Bestimmte vorher die Technik, was das Ergebnis der Operation ist (und
war man dadurch der Technik gleichsam ausgeliefert), wird jetzt das
Resultat der Operation selbst zum Maf3stab, an dem die richtige oder die
falsche Anwendung der Technik beurteilt werden kann.

Der Effekt, auf den Wittgenstein hier hinweist, ist, dass durch den Be-
weis somit ein einstiger Erfahrungszusammenhang — die Anwendung
der Technik auf ein »Beweisbild« — zu einer normativen Bestimmung
wird. Aus einem zeitlichen Vorgang wird ein »mathematischer Satz« ge-
formt, der »unzeitlich gebraucht« wird. (BGM VI-2) In Uber Gewissheit
diskutiert Wittgenstein, dass »der gleiche Satz einmal als von der Erfah-
rung zu priifen, einmal als Regel der Priifung behandelt werden kann.«
(UG, §98) Der Beweis bewirkt einen solchen Ubergang fiir das Subjekt,
das ihn durchlduft und sich von ihm i{iberzeugen lédsst. Der bewiesene
Zusammenhang »ruht nun auf einem Ful$ zuviel, um Erfahrungssatz zu
sein.« (BGM VI-16) Das Resultat ist selbst in den Rang eines Kriteriums
erhoben worden, an dem die richtige Ausfiihrung der Technik gepriift
werden kann. Damit normiert der Beweis die Technik, die zum Resultat
fiihrt; das Verhalten wird der entstandenen Norm untergeordnet. Wenn
wir in der Anwendung der Technik nicht mehr das erforderliche Resultat
herausbekommen, dann haben wir nicht einen neuen Zusammenhang
bewiesen — wir haben uns geirrt, wir sind der Regel falsch gefolgt.® Der
durch den Beweis bewiesene Satz ist somit, wie Wittgenstein schreibt,
»der Kontrolle durch die Erfahrung entzogen« (BGM VI-23): Wir prii-
fen nicht mehr durch die Technik, was als Resultat der Operation gilt,
sondern durch das Resultat, welche Operation wir ausgefiihrt haben.
Der bewiesene Satz wird selbst zu einem »Paradigma, womit die Erfah-
rung verglichen und beurteilt wird. Also eine neue Art von Urteil.« (BGM
VI-22)

4.3.5 Die reproduktive Regel

Der Begriff der Technik hilft auch zu verstehen, wie die Normalitét, die
sich als Inbegriff der normativen Ubereinstimmung erwiesen hat, in
der Praxis reproduziert. Indem das Resultat der angewandten Technik
durch den Beweis zum Kriterium ihrer Ausfiihrung erklart wird, wirkt es

38 Einen &hnlichen Zusammenhang weist Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher
Revolutionen auf, wenn er die naturwissenschaftliche Praxis als »Rétsellésen«
(puzzle solving) charakterisiert. Wenn ein Experiment nicht das gewiinschte Re-
sultat zeitigt, dann ist dies zunachst ein Beleg daflr, dass das Experiment einen
Fehler hatte und nicht die Theorie. Die Theorie — als Kriterium fir die Richtigkeit
des Urteilens — wird nach Kuhn erst unter einem immensen Druck revidiert.
Entgegen dem naturwissenschaftlichen Selbstversténdnis ist die naturwissen-
schaftliche Praxis demnach nicht ein standiger Prozess der »Falsifikation«,
sondern eine Einlbung in Techniken, welche die theoretischen Zusammenhén-
ge ausartikulieren.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 137

auf die Verhaltensweisen zuriick, die zu diesem Ergebnis gefiihrt haben.
Wiéhrend der Beweisvorgang selbst innerweltlich und in der Zeit einge-
ordnet ist, scheint sein Resultat von der Zeit enthoben zu sein. (BGM
VI-2) Das Subjekt, welches den Beweis durchlaufen hat, unterwirft somit
riickblickend auch urspriinglich normativ unbestimmte Verhaltenswei-
sen dieser Norm. Im Nachhinein wirkt es, als hitte es zu dem Ergebnis
kommen miissen, das erreicht wurde. Klaus Puhl nennt dies den »retro-
aktiven« Effekt der Regel: »Die Regel wird erst nachtrdglich aus jenem
Verhalten entwickelt, das dann riickwirkend, in einer Art Kreisbewegung,
als der Regel folgend gesetzt wird.«>?

Durch den Erwerb der Regel wird ein und dieselbe Verhaltenswei-
se riickwirkend zu einer normativen Handlung, die ausgefiihrt werden
muss, wenn man der Regel folgen will. Wittgenstein verwendet dafiir
das Bild einer Kreisbewegung, die der Schiiler durchlduft: »Dieses Muf3
[der Regel] bedeutet, dall er im Kreis gegangen ist.« (BGM VII-8) Der-
selbe Vorgang wird neu bewertet; aus einem »naturwissenschaftlichen
Satz« (ebd.), der eine experimentelle Tatsache festhilt, wird eine »Be-
griffsbestimmung« (ebd.), die festlegt, was es heifst, der Regel zu folgen.
So entsteht der Eindruck, dass die normativen Scheidelinien der Regeln,
die nun das Verhalten in »richtig« und »falsch« einteilen, immer schon
bestanden haben. Da nun das Verhalten im Lichte der Regel gesehen
wird, ist die Regel, wie Wittgenstein schreibt, »der Kontrolle durch die
Erfahrung entzogen« (BGM VI-23). Abweichendes Verhalten kann die
Regel nicht mehr widerlegen und fillt auf das Subjekt zurtick, das sich
falsch verhalten hat. Die Regel scheint immer schon gegolten zu haben,
da wir vergangene und zukiinftige Handlungen aus ihrer Perspektive
beurteilen; nichts ist selbstverstdndlicher als die »Auffassung, die wir
durch die Technik gelernt haben.

Der Erwerb der Regel produziert somit jene Normalitét, die konstitutiv
fiir die geteilte Ubereinstimmung in der Sprache ist; eine Normalitt,
deren Konventionalitédt in den Hintergrund tritt und wie die unhintergeh-
bar natiirliche Art und Weise wirkt, fortzufahren. Diese »List der Regel«
(Puhl) wird dadurch bestérkt, dass der Beweis schlieflich nur funktio-
niert, weil das Subjekt diese und jene Verhaltensweisen reproduziert.
Insofern es erforderlich ist, sich zum Erwerb der Regel in den Techniken
einzuiiben, produziert die Regel somit die Voraussetzungen fiir ihre eige-
ne Giiltigkeit. Im Erwerb der Regel erzeugt diese ihre eigene Evidenz, die
Sichtweise und das Verhaltensrepertoire, in denen ihre normative Kraft
ruht. Da das zukiinftige Verhalten an der Regel gemessen wird, gehen die
Verhaltensweisen und Urteile, die den Beweis zu einer tiberzeugenden
Demonstration haben werden lassen, in das »normale« Repertoire der
Teilnehmer der Praxis iiber. Regel und Technik stabilisieren sich gegen-

39 Puhl, Die List der Regel, 92.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 Formen der Ubung

seitig: Die Technik stiitzt den Beweis, der das Subjekt tiberzeugt, und
der Beweis stiitzt die Technik, die an seinem Resultat gemessen wird.40
Indem alle Subjekte in die Regel eingeiibt werden, werden sie zugleich
in die Urteile und Handlungen eingeiibt, welche die Giiltigkeit der Regel
mit scheinbar unumstéRlicher Evidenz demonstrieren. »Die Regel bzw.
ihre Durchsetzung [z.B. in der Lernsituation] produziert also nicht nur
jenes Verhalten, das sie regelt und normiert; sie wird dadurch zugleich
auch selbst immer wieder reproduziert. Darin besteht ihre Immanenz.
Die Regel existiert nur in ihren »Wirkungens, jenen Handlungsweisen,
die sie konstituiert, indem sie sie reguliert.«*!

Die Einiibung in die Praxis erzeugt eine regelkonforme Verhaltens-
weise (eine »bloB« empirische Ubereinstimmung), die zwar selbst nicht
die Normativitdt der Regel rechtfertigt, jedoch dieser Rechtfertigung als
notwendiger Bedingung vorausgeht. Die Rechtfertigung funktioniert
nur aufgrund dieser Ubereinstimmung, vor ihrem Hintergrund; doch
der Hintergrund verleiht dem einzelnen Urteil nicht seine Giiltigkeit. In
Wittgensteins Worten: »Der Satz ruht in einer Technik, beschreibt sie
aber nicht.« (BGM VII-1) Der Beweis funktioniert nur, weil wir in den
Schritten, die ihn konstituieren, fraglos iibereinstimmen; wir stimmen
aber fraglos iiberein, weil wir zu diesem Verstédndnis abgerichtet wurden,
indem unser Verhalten bei der Initiation in die Praxis entlang der Regel
gefiihrt wurde. »Indem wir zu einer Technik erzogen sind, sind wir es
auch zu einer Betrachtungsweise, die ebenso fest sitzt als jene Technik.«
(BGM IV-34)

4.3.6 Beweis und Sehen

Der Beweisvorgang formiert durch die praktische Einiibung nicht nur
das beobachtbare Verhalten des Subjekts. Er greift dariiber hinaus gleich-
sam in die Optik des Subjekts ein, indem es mit der Technik auch eine
»Betrachtungsweise« (BGM IV-34) fixiert. Wie ist diese Behauptung zu
verstehen, wenn sie nicht im Bereich des rein Metaphorischen verblei-
ben soll?

Im Text der Bemerkungen zu den Grundlagen der Mathematik finden
sich immer wieder solche Ausdriicke wie »die Anschauung dndernc, die
»Sichtweise« oder »die Auffassung« dndern. Sie werden im Zusammen-
hang mit dem Beweis gebraucht, der fiir Wittgenstein diese Wirkung
auf das Subjekt hat. Dabei bezieht sich die verdnderte Auffassung vor

40 »Aber wir kommt es, daB er [der Beweis] jeden von uns so fiihrt, daB3 wir
Ubereinstimmend von ihm beeinfluBt werden? Nun, wie kommt es, daf3 wir
Uibereinstimmend z&dhlen? >Wir sind eben so abgerichtet:, kann man sagen,
und die Ubereinstimmung, die so [durch die Abrichtung] erzeugt wird, setzt sich
durch die Beweise fort.« (IV 29) Die Beweise vertiefen die Technik, indem diese
in einen weiteren Zusammenhang eingebettet wird.

41 Puhl, Die List der Regel, 90.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 139

allem auf den Beweis selbst und die Technik, die zu ihm fiihrt: Im Beweis
erhalten wir ein neues Bild unseres Handelns. Wir lernen nicht nur, be-
stimmte Handlungen fiir selbstverstdandlich zu nehmen; wir kdnnen mit
dem durch den Beweis gewonnenen Bild uns auch davon iiberzeugen,
dass dieser Zusammenhang der richtige ist.

In dieser Funktion lenkt Wittgenstein sein Interesse auf den Beweis: Er
ist ein deutliches Beispiel dafiir, welchen Unterschied wir im Gebrauch
von Zeichen, Bildern und Darstellungen machen kénnen. Wittgenstein
betrachtet den Beweis formalistisch als eine Aktivitdt der Manipulation
von Zeichen und Symbolen, womit der Unterschied zwischen einem
experimentellen Gebrauch der Zeichen und einem regelfolgendem du-
Rerlich nicht mehr zu fassen sein scheint.*? Wittgensteins Analyse zeigt
nun, dass wir diesen Unterschied durch die Ubung erwerben. Die Ubung
bringt uns dazu, dieselbe Manipulation der Zeichen und Symbole auf
eine neue Weise zu betrachten, ndmlich als zwingende und notwendige
Ausilibung der Regel, die der Beweis beweist. Was sich dndert, ist unsere
Haltung zu der von Wittgenstein »Beweisbild« genannten Anordnung
von Symbolen, Zeichen oder grafischen Elementen. Wahrend wir in
der »experimentellen« Auffassung jedes Ergebnis zu akzeptieren bereit
sind, das aus der Anwendung der Manipulationstechnik resultiert, ist die
»normative« Auffassung nicht mehr gewillt, ein abweichendes Resultat
anzuerkennen.

Es wire verkehrt, aus Wittgensteins bekannter Kritik der Abbildtheorie
der Bedeutung eine Abwertung des Bildbegriffs {iberhaupt zu folgern.
Vielmehr kritisiert er in seiner Spatphilosophie die Erklarung der »Bild-
haftigkeit« durch eine »Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit« und
setzt an ihre Stelle die Einbettung der Bilder in Praktiken.*? »Das Bild ist
da; und ich bestreite seine Richtigkeit nicht. Aber was ist seine Anwen-
dung?« (PU, §424) Der Beweis hilft, den komplizierten Zusammenhang
von Bild und Praxis, den Wittgenstein auch in den Philosophischen Unter-
suchungen entwickelt, deutlicher vor Augen treten zu lassen. In beiden
Schriften betont Wittgenstein, dass Bilder das Denken auf eine falsche
Féhrte locken konnen. Dies wird vor allem dadurch gefordert, dass wir
die Anwendung des Bildes nicht beriicksichtigen.** Wittgenstein interes-
siert sich fiir Bilder, insofern wir sie zur Beschreibung unseres Handelns
benutzen:

»Was wir ,Beschreibungen’ nennen, sind Instrumente fiir
besondere Verwendungen. Denke dabei an eine Maschinen-
zeichnung, einen Schnitt, einen Aufri mit den Mallen, den

42 Vgl. zu dem Folgenden Frascolla, Wittgenstein's philosophy of mathematics,
132ff.

43 Bezzel, Wittgenstein, 112ff.

44 PU §374.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 Formen der Ubung

der Mechaniker vor sich hat. Wenn man an eine Beschrei-
bung als ein Wortbild der Tatsachen denkt, so hat das etwas
Irrefiihrendes: Man denkt etwa nur an Bilder, wie sie an un-
sern Wanden hédngen; die schlechtweg abzubilden scheinen,
wie ein Ding aussieht, wie es beschaffen ist. (Diese Bilder
sind gleichsam miif8ig.)« (PU, §291)

Eike von Savigny weist darauf hin, dass die Metapher der »miifigen«
Bilder in eine Reihe mit der Sprache zu stellen sei, die »feiert« (PU, §38);
Wittgenstein stort sich nicht am Begriff des Bildes tiberhaupt, sondern
an der Idee, ein Bild konne unabhingig von jeder Verwendungspraxis
als Abbild gedacht werden.*> Am Bild wiederholt sich die Grundpro-
blematik des Skeptizismus: Es kann seine Funktion als Erklédrung ohne
Regress nur vor dem Hintergrund einer bereits bestehenden normativen
Ubereinstimmung erfiillen. Das Verstindnis des Bildes ruht daher, wie
unser Sprachverstehen {iberhaupt, in unserem normalen Umgang mit
dem Bild:

»Koénnen nun Bild und Anwendung kollidieren? Nun, sie
konnen insofern kollidieren, als uns das Bild eine andere
Verwendungsweise erwarten l48t; weil die Menschen im all-
gemeinen von diesem Bild diese Anwendung machen. / Ich
will sagen: Es gibt hier einen normalen Fall und abnormale
Fille.« (PU §141)

Bilder bilden die Wirklichkeit nicht ab; doch sie sind Mittel, mit denen
wir Handlungen zu vergleichen gelernt haben. Und Bilder haben eine
erkldrende Kraft, sie konnen Sachverhalte abbilden oder Handlungswei-
sen zusammenfassen, insofern sie diese allgemeine Verwendung haben.
Bilder sind daher, wie sprachliche AuBerungen und Darstellungen, durch
ihren Gebrauch in ihrer Bedeutung bestimmt. Insofern konnen sie auch
zum Abbilden eines Sachverhalts dienen; doch dass sie als Abbild eines
Sachverhaltes dienen, liegt in ihrer Verwendungsweise.

Die Analyse des Bildes — und sein Zusammenhang mit dem Beweis —
geht jedoch tiber die skeptische Grundthematik hinaus. Das Bild spielt
insofern eine besondere Rolle, als seine selbstverstdndliche Anwendung
nicht nur in einer Praxis ruht, sondern auch Handlungsweisen vorzu-
schreiben scheint. »Unser»>Glaube, das Bild zwinge uns zu einer bestimm-
ten Anwendungs, bestand also darin, dal uns nur der eine Fall und kein
andrer einfiel.« (PU, §140) Mit der Analyse des Beweises und der Technik
zeigt Wittgenstein, wie ein Bild diese normative Kraft erwirbt. Im Be-
weisvorgang wechseln wir die Haltung zu unseren eigenen Handlungen.
Aus dem Experiment wird die Priifung an der Regel; unsere Handlung
wird nun nicht einfach als Ergebnis einer Priifung akzeptiert, sondern

45  Savigny, Zusammenhénge sehen.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 141

untersteht wieder einem normativen Maf3stab. Es ist kein Zufall, dass
Wittgenstein vom Beweisbild spricht (wobei das Beweisbild sowohl gra-
fische Anordnung als auch logische Schlussregeln umfasst, vgl. BGM
I11-30). Der Beweis zeigt uns nach Wittgenstein, wie wir vorzugehen ha-
ben, wenn wir der Regel gemil§ handeln; er gibt uns ein klares Bild von
dem, was wir zu tun haben, wenn wir richtig (und das heif3t hier: dem
bewiesenen Zusammenhang gemél}) handeln wollen. Der Beweisvor-
gang ist somit der Ort, wo Bild und Anwendung miteinander verbunden
werden: Indem wir durch die Anwendung einer Technik lernen, den
Beweis zu verstehen, und der Beweis uns schlie8lich davon tiberzeugt,
dass wir so zu handeln haben, wenn wir richtig handeln wollen, gibt
uns der Beweis zugleich ein Bild unseres Handelns zur Hand. War unser
Handeln vor dem Beweisdurchlauf gleichsam noch eine Priifung, ob der
Zusammenhang besteht, ist mit dem Beweis diese Priifung selbst in den
Rang einer Norm erhoben worden:

»Die Tatigkeit der Priifung brachte das und das Resultat
hervor. Die Priifung war bis jetzt sozusagen experimentell.
Nun wird sie als Beweis aufgefal3t. Und der Beweis ist das
Bild der Priifung.« (BGM VI-2)

Wihrend wir bisher vor allem die normierende Wirkung des Beweises
beschrieben haben, soll hier hervorgehoben werden, dass diese Norm
sich nicht nur in den konformen Handlungen und Haltungen der so
geilibten Individuen niederschlégt. Sie lernen zugleich, den Beweis als
etwas zu sehen, was ihnen den Weg weist, wenn sie so handeln wollen,
wie man - sofern man dieser Regel folgen will — handeln sollte. »Der
Beweis zeigt, wie man nach der Regel vorgeht, ohne anzustoen. [...] Das
Bild [das Beweisbild] zeigt mir natiirlich nicht, da etwas geschieht, aber,
daB was immer geschieht wird sich so anschauen lassen.« (BGM VI-5)
Der Beweis dndert daher die »Anschauungsweise« des Subjekts, insofern
es dazu gebracht wird, bestimmte Handlungsweisen als eine Bestdtigung
des im Beweisbild niedergelegten Zusammenhangs sehen zu kénnen.
»Der Zuschauer [des Beweises] wird von etwas tiberzeugt.... Er erzéhlt:
»Ich habe gesehen daB es so sein mul3.« (BGM VI-7)

Der Beweis lehrt somit, wie eine bestimmte Handlung aussehen kann.
Er wird als Mal§ des Handelns verwendet; an ihm vergewissern wir uns,
ob unser Handeln richtig oder falsch ist. (BGM III-21) Widersprechen
ihm unsere Handlungen, so haben wir falsch gehandelt. »Der Beweis
mul ein Vorgang sein, von dem ich sage: Ja, so muR es sein; das muf her-
auskommen, wenn ich nach dieser Regel vorgehe.« (BGM III-23) Wenn
ich im Zweifel bin, wende ich mich an den Beweis; er dient als Paradigma
(BGM I1I-28). Der Beweis wird zur Rechtfertigung herangezogen (»Wenn
du fragst, mit welchem Recht sprichst du diese Regel aus, so ist die Ant-
wort der Beweis«, BGM VI-2) und zur instruierenden Einfiihrung in die

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 Formen der Ubung

Regel genutzt (»Der Beweis ist also auch eine Anweisung zur Beniitzung
der Regel«, BGM VI-3). Der Beweis ist, kurz gesagt, ein Referenzbild un-
seres Handelns, ein Vorbild, »welches als Vergleichsobjekt (MaRstab) fiir
wirkliche Verdnderungen dient.« (BGM III-23)

Der Beweis der Addition bildet nicht ab, wie wir rechnen; er zeigt aber,
was wir unter einer »richtigen Rechnung« zu verstehen haben. Dass der
Beweis dies zeigen kann, ist selbst wieder ein Resultat des Beweisvor-
gangs. Das Beweisbild kann nur als Vorbild dienen, insofern wir den
Beweis angenommen haben, insofern er uns — unter anderem durch
Anwendung einer Technik - iiberzeugt hat. Doch einmal angenommen,
ist es gerade die Funktion des Beweises als grafische oder symbolische
Anordnung, in Absehung der im Beweisvorgang wirksamen Praktiken als
MaR und Modell richtigen Handelns zu dienen. Wir zeigen nur noch auf
das Bild und glauben, damit alles gesagt zu haben. Der Beweisvorgang
zielt nicht nur darauf, das Subjekt zu formieren, es in seinem Verhalten
und seiner Betrachtungsweise zu lenken; er bindet diese Anerkennung
des Beweises zugleich symbolisch an das Beweisbild:

»Du bringst ihn zur Entscheidung dies Bild anzunehmen.
Und zwar durch Beweis, d.i. durch Vorfiihrung einer Bilder-
reihe, oder einfach dadurch, daf du ihm das Bild zeigst. Was
zu dieser Entscheidung bewegt ist hierbei gleichgiiltig. Die
Hauptsache ist, dafl§ es sich um das Annehmen eines Bildes
handelt. / Das Bild des Zusammensetzens ist kein Zusam-
mensetzen; das Bild des Zerlegens kein Zerlegen; das Bild
eines Passens kein Passen. Und doch sind die Bilder von
grolter Bedeutung. So sieht es aus, wenn zusammengesetzt
wird; wenn zerlegt wird; usw.« (BGM 1V-12)

Wittgenstein entwickelt in seiner Philosophie der Mathematik ein Mo-
dell, das logische und mathematische Notwendigkeiten nicht mehr als
kognitive Tétigkeiten begreift, sondern als praktische. Der Beweis fiigt
sich somit in das Gesamtbild, das Wittgensteins Analyse der Lernsitua-
tion zeichnet: Es ist ein praktisches Element, das unsere Ubereinstim-
mung im Handeln (re-) produziert. Und wie die Lernszene funktioniert
der Beweis vor allem dadurch, dass er das Verhiltnis des Subjekts zu
seinen Handlungen verdndert. Der Beweis geht also {iber den Willen des
Subjekts; er involviert — wie die Lernsituation iiberhaupt — das Subjekt,
insofern es selbst an ihm die Uberzeugung gewinnt, dass nur diese und
jene Form des Handelns richtig sein kann, und seine Haltung zu dem
Beweisbild dndert. Damit kann der Beweisvorgang als Paradigma un-
seres Erwerbs von symbolischen Zusammenhingen gesehen werden,
als eine Prizisierung der Lernsituation. Die Betonung der Lernsitua-
tion weckt die (falsche) Assoziation eines Behaviorismus. Der Beweis
zeigt, dass die lernende Ubung immer mehr ist als eine reine Zurichtung
des Lernenden. Sie involviert einen Mafstab des Erfolgs, an dem der

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m



https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubereinstimmung und ihre Produktion 143

Meister und schlielich auch der Schiiler selbst sein Handeln ausrichten
und korrigieren kann. Dieser Ma@3stab ist nicht ndtig, um die Regel zu
lernen; wir lernen auch, wie Wittgenstein hervorhebt, normatives Han-
deln ohne jeden expliziten Verweis auf die Regel. Der Beweis jedoch ist
ein Fall, wo ein expliziter Mal3stab in Form des Beweisbildes vorliegt.
Dieses zeigt, wie man vorzugehen hat, wenn man richtig handeln will.
Doch auch das Beweisbild kann, folgt man Wittgenstein, nicht als die
Beschreibung einer impliziten Norm begriffen werden. Der Beweis ruht
selbst auf einer vorauszusetzenden Ubereinstimmung, und er schafft
neue Ubereinstimmungen, insofern er unser Verstindnis unserer Hand-
lungen, unsere Sicht- und Auffassungsweisen, dndert. Der Beweis, so
Wittgenstein, schafft neue Begriffe, und entdeckt keine platonischen
Wahrheiten. 6

Der Beweis zeigt, wie wir die Selbstversténdlichkeit und Gewissheit
erwerben, mit der wir normative Urteile fillen; er breitet das Material
der Lernsituation vor uns weiter aus, als es der Begriff der Abrichtung
vermag, und beleuchtet die Zusammenhinge der einzelnen Elemente
(Technik, Beweisbild, Fiihrung). Wenn die philosophische Praxis sich
nun wie der Beweis dadurch auszeichnet, dass wir in ihr neue normative
Zusammenhinge erschliefen konnen, so liegt es nahe, auch sie mit
dem hier entwickelten Begriffsinstrumentarium zu beschreiben. Diesem
Begriff der Philosophie als eine Ubung wenden wir uns im niichsten
Kapitel zu.

46 BGM IV-29.

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 07:55:07. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839409251-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

