
Wolf-Dieter Enkelmann*

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik**

Basics der Antike

Der Beitrag greift den Stand der gegenwärtigen Debatte um die Wirtschaftsphilosophie in
seiner systematischen Struktur auf, benennt Hemmnisse, die der Exploration genuin philo-
sophischer Ökonomik in der Tradition entgegenstehen und versucht, einige systematische
Spuren für ein Arbeitsprogramm zur Neuerschließung der antiken philosophischen Ökono-
mik aufzuweisen.

Schlagwörter: Spekulative Wirtschaftsphilosophie, Ökonomik der antiken Philosophie,
Eudaimonistische Ökonomik

In Search of the Resources for a Philosophical Economics
Basics in Antiquity

The paper systematically addresses the current state of debate regarding philosophy of eco-
nomics, points out constraints to the exploration of genuinely philosophical economics in
philosophical tradition, and tries to present a few systematic traces for a work program to
re-assess the philosophical economics of Antiquity.

Keywords: Speculative Philosophy of Economics, Economics of Ancient Philosophy, Eudai-
monistic Economics

Keine Ökonomie in der Philosophie?

Bis heute legendär ist jener mythische König Midas, dem, unersättlich in seinen
Wünschen, zu Golde wurde, was immer er in die Hand nahm. Aristoteles
bemerkte dazu launig, dass es »doch ein unsinniger Reichtum« sei, »bei dessen
Besitz man Hungers sterben könnte« (Pol. I 9, 1257b). Unter den Griechen kur-
sierte aber auch noch eine andere Geschichte über diesen König Midas. Auf seine
Frage, »was für den Menschen das Allerbeste und Allervorzüglichste sei«, habe
Silen, der Begleiter des Dionysos, so erzählt es Nietzsche, mit den Worten geant-
wortet: »Elendes Eintagsgeschlecht, des Zufalls Kinder und der Mühsal, was
zwingst Du mich dir zu sagen, was nicht zu hören für dich das Erspriesslichste ist?

1.

* Dr. phil. Wolf Dieter Enkelmann, Institut für Wirtschaftsgestaltung, Kluckstr. 35,
D-10785 Berlin, Tel.:,+49-(0)30-23361259, E-Mail: wd.enkelmann@ifw01.de, For-
schungsschwerpunkte: Wirtschaftsphilosophie – Antike, Hegel, Nietzsche, französische
Philosophie des 20./21. Jahrhunderts.

** Beitrag eingereicht am 30.11.2017; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren
überarbeitete Fassung angenommen am 18.06.2018.

zfwu 19/2 (2018), 193–219, DOI: 10.5771/1439-880X-2018-2-193

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Das Allerbeste ist für Dich gänzlich unerreichbar: nicht geboren zu sein (...), Das
Zweitbeste aber ist für Dich, bald zu sterben« [Nietzsche 1980a/1872: GdT: 35]).

Damit ist bereits im Mythos für die Ökonomie eine Anforderung gestellt, wie
sie dramatischer nicht sein könnte: Wenn das Leben letztlich das Leben kostet,
dann hilft auch keine Gewinnmaximierung weiter, dann gibt es nur eines, nämlich
die Kosten weitmöglichst zu senken. Und am besten wäre, sie entstünden gar
nicht erst. Aus dieser elementaren Provokation folgt ein hoher Anspruch an öko-
nomische Effizienz und Effektivität, der sich allein durch gerechte Verteilung von
Gewinn und Lasten nicht einlösen lässt. Die Ökonomik, die dieser Problemstel-
lung gerecht werden will, muss in ihren Methoden, Inhalten und spekulativen Per-
spektiven von vornherein über die Gebote optimaler Daseinsreproduktion hinaus-
denken.

Die antike Philosophie nun hat es in einem nahezu vollständigen Spektrum des
Wissens zu höchsten Ehren gebracht und wird in diesen Hinsichten noch heute in
Anspruch genommen, um den Erkenntnisfortschritt zu befördern. Nur eine ver-
gleichbar relevante Wirtschaftswissenschaft scheint es erstaunlicherweise nicht
gegeben zu haben. Die Denker der Antike »sahen (...) nicht all diese einzelnen
(wirtschaftlichen, W.D.E.) Tätigkeiten gedanklich als Einheit (...). Aus diesem
Grund hat Aristoteles, dessen Ziel es war, alle Zweige des Wissens systematisch zu
erfassen, keine Ökonomie geschrieben« (Finley 1977a: 12). Nach Bertram Sche-
fold (1992: 20) etwa hätte es in der Antike eine vernünftige »Theorie der Wirt-
schaft im Sinne einer Kausalanalyse des Ablaufs autonomer Wirtschaftsprozesse«
allerdings sowieso nicht geben können, »weil das Vorbild einer ausgearbeiteten
Mechanik in der Physik fehlte« (vgl. auch Koslowski 1976; Lowry 1987). Im
Sinne einer autonomen und dabei auch authentischen Ökonomik könnte aber
gerade darin, dass sich die antike Philosophie nicht auf das Modell der physikali-
schen Mechanik zurückführen lässt, eine besondere Chance liegen, der wissen-
schaftlichen Forschung wie der wirtschaftlichen Praxis maßgebliche Impulse zu
geben.

In der Tradition der platonischen Abgrenzung vom ökonomischen Kalkül der
Sophisten scheint Philosophie sich allerdings, wie von Marcel Hénaff (vgl. 2009:
16, 35, 81ff. 160ff.) nachdrücklich bekräftigt, nur unter prinzipiellem Vorbehalt
gegenüber dem Ökonomischen allein um einen moralischen Überbau oder die
politisch-kulturelle Integration bemühen zu können (vgl. dazu auch Zoepfel 2006;
Schriefl 2012; Seele 2015: 150; Enkelmann 2012b: 96–99). Entsprechend galt es
für die deutschsprachige Wirtschaftsphilosophie lange Zeit als alternativlos, dass
sie sich allein in Form einer Wirtschaftsethik in den ökonomischen Diskurs einmi-
schen kann. Auch die zwischenzeitlich angesichts eines als »normative Engfüh-
rung« kritisierten wirtschaftsethischen Reduktionismus, der »andere wirtschafts-
philosophische Fragen systematisch ausblendet bzw. gar nicht erst sichtbar
macht« (Schumann 2004: 136; vgl. auch Koslowski 1994) erhobenen Forderun-
gen nach einer Erweiterung des Spektrums laufen auf die Nutzbarmachung über-
geordneter methodologischer, begriffsgeschichtlicher, erkenntnis- oder diskurs-
theoretischer und ähnlicher Kompetenzen der Philosophie hinaus (vgl. Röttgers
2004: 125f.). Auch das kann dann allerdings doch nur wieder in eine systemati-

194 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


sche Fundierung der Wirtschaftsethik einmünden (vgl. z.B. Heidbrink/Rauen
2016: 183–208). Insgesamt wendet sich die deutsche Philosophie – wie im Übri-
gen, beiläufig bemerkt, auch die anglo-amerikanische philosophy of economics
(vgl. dazu Seele 2015: 147) – wirtschaftlichen Fragen damit, wenn überhaupt,
dann nahezu ausnahmslos und systematisch, wenn auch im Rahmen dieser Kon-
ditionierung durchaus ergiebig, weiterhin von einem metaökonomischen Stand-
punkt aus zu. Ziel dieser Bemühungen ist es entsprechend, Grenzen des Ökono-
mischen aufzuweisen, immanente oder externe ethische Normen zu definieren,
denen es subsumiert oder zu subsumieren ist (vgl. z.B. Habermas 2001; Koslow-
ski 1994; Ulrich 2007; kritisch dazu: Priddat 2010b), ordnungspolitische Regula-
rien zu entwickeln (vgl. z.B. Homann/Suchanek 2000; Lübbe 2005; Albert 2009;
Pies 2009), mit denen sich diese Begrenzung realisieren lassen könnte, oder auch
nur den anderweitig vorhandenen Bestand an ökonomie-unabhängiger analyti-
scher und formallogischer wie wissenschafts- und erkenntnistheoretischer Kompe-
tenz oder Argumentationslogik in die wirtschaftliche Praxis zu implementieren
(vgl. z.B. Mantzavinos 2006; Hausman 2008; kritisch dazu: Enkelmann 2012b).

Währenddessen hat sich in der Ökonomie rund um den Mainstream über die
Jahrzehnte ein ganzes Geflecht an alternativen Denkansätzen gebildet, die theore-
tische Grundlagen und Selbstverständlichkeiten der von Adam Smith begründeten
ökonomischen Rationalität in Frage stellen. Alte Gewissheiten stehen zur Disposi-
tion. Dazu gehören die Annahmen eines unbegrenzt möglichen resp. sinnvollen
Wachstums sowie eines stabilen Konnexes zwischen Wachstum und Wohlstand
oder zwischen gesellschaftlichem Wohlstand und dem Glück der Menschen.
Andere stellen die Frage, ob die nach wie vor ungebrochene Erfolgsgeschichte des
technisch-industriellen Fortschritts nicht inzwischen Folgelasten generiert, die
drohen, globale Existenzgrundlagen aufzuzehren oder die Grenze zum Unbezahl-
baren zu überschreiten. Leggewie und Welzer (2009), hier nur pars pro tot
genannt, sprechen deshalb bereits vom »Ende der Welt, wie wir sie kannten«.
Auch wenn man soweit nicht gehen will, stellt doch das Gebot, die Verhältnisse
zwischen Weltwirtschaft und der Souveränität demokratischer Rechtsstaaten
sowie zwischen Natur und kultureller Selbstverständigung auszutarieren, weitrei-
chende Herausforderungen an das moderne und bereits in der Antike gründende
Projekt der Rationalisierung des wirtschaftlichen Handelns.

Auch deshalb haben sich sogenannte experimentelle Wirtschaftswissenschaften
etablieren können, die sich daran gemacht haben, Grundvoraussetzungen der
modernen Ökonomik empirisch zu überprüfen – eine moderne Entmythologisie-
rung. Im Zuge dieser Überprüfungen wurde etwa ermittelt, dass das Konstrukt
des sogenannten homo oeconomicus kaum der Wirklichkeit der Menschen ent-
spricht, die sich mehrheitlich eher nach Maßgabe eines homo reciprocans (vgl.
Falk 2001) oder eines homo creativus (vgl. Herrmann-Pillath 2010) verhalten.
Die sogenannte Glücksforschung (vgl. Frey/Frey-Marti 2010) arbeitet an der Neu-
bestimmung des Zielbegriffs ökonomischen Handelns. Die Umweltökonomik
widmet sich der Integration sogenannte externer Faktoren in die gesamtwirt-
schaftliche Bilanz sowie Strategien, die Folgen der exzessiven Nutzbarmachung
natürlicher Ressourcen in den Griff zu bekommen (vgl. Frey 1992; von Weizsä-

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 195

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


cker 1994; Faber et al. 2007). Es gibt Versuche, über eine Medientheorie des Gel-
des zu einer Erweiterung des ökonomischen Sachverstandes zu kommen (vgl.
Hörisch 2004; Priddat 2010a; Aglietta 1993; Winkler 2004). Und die Wirt-
schaftsethik bemüht sich in unzähligen Ansätzen auch unabhängig von der Philo-
sophie, der Ökonomie zu einem erweiterten sowie metamonetär integrativen Spe-
kulationshorizont zu verhelfen (vgl. Sen 1989; Graafland 2009; zusammenfas-
send: Hoffmann 2009: 305 ff.; Priddat 2010b). Ähnlich versuchen zudem Dis-
kurse zwischen Ökonomie und Theologie disziplinübergreifend Chancen zur Neu-
bestimmung des Ökonomischen auszuloten (vgl. Baecker 2003, Pfleiderer et al.
2012a, 2012b; Priddat 2003, 2010c, 2013a, 2013b; Hörisch 2013).

Nur die Philosophie scheint, solange sie qua Reduktion auf Ethik und ökono-
mie-externe Kompetenzen in einen nur äußerlichen Anwendungsbezug zur Öko-
nomie tritt und so das Ökonomische aus ihrem Selbstverständnis sowie ihrem
Vernunftbegriff heraushält, auf dem Feld des Ökonomischen kaum mitreden zu
können. An der Bildung und Weiterentwicklung des Begriffs des Ökonomischen
als solchem, an der Klärung also, was Ökonomie – z.B. über eine Theorie der
Opportunität hinaus – eigentlich ist, kann die Philosophie unter diesen Umstän-
den kaum mitwirken. Zunehmend verliert so die Philosophie den interdisziplinä-
ren Anschluss an die lebendigen Debatten, die in Sozial- und Geisteswissenschaf-
ten um die ökonomischer Theorie einschließlich der Philosophie des Geldes (vgl.
Simmel 1989; Heinsohn 2014: 23–44; Brodbeck 2009a, 2009b, 2014: 23–44)
oder der Ökonomie des Denkens (vgl. Groys 2004: 146–154) sowie der »Wis-
sensindustrie« (Franck 2015: 29–54) oder in der Kultur- und Sozialanthropologie
um die cultural economics geführt werden. Das ist umso bedauerlicher, als die
Philosophie etwa aus den Sozial- (vgl. Ortmann 2015: 213–240) oder seitens der
Literaturwissenschaften (vgl. Hörisch 2014: 131–140) durchaus eingefordert
wird. Und auch Praktiker der Finanzwirtschaft wie etwa der Derivate Trader Elie
Ayache können sich anders als philosophisch gar keinen Reim auf das ihnen nur
allzu vertraute Marktgeschehen machen. Der Markt provoziert für ihn eine
»metaphysische Revolution«: »›Was ist der Markt?‹ (...) wird zur eigentlichen
Frage der Philosophie«, zum »eigentlichen Gegenstand der Metaphysik«, aber
auch eine fundamentale Herausforderung, »denn es ist, als fragte Philosophie,
was sie selber sei« (Ayache 2015: 94, vgl. auch 93).

In den letzten Jahren ist die Diskussion allerdings ein wenig in Bewegung gera-
ten. Lange hatten nur Einzelkämpfer wie z.B. Koslowski (1992), Brodbeck
(1998), Röttgers (2002, 2004), Enkelmann (z.B. 2006a, 2010, 2011, 2012a,
2012b, 2014), Hoffmann (2009), Priddat (2010b) oder Kettner/Koslowski (2011)
an der philosophischen Erweiterung der Wirtschaftsethik oder wie z.B. Priddat
(1990, 1991b, 1998, 2001, 2008, 2011b, 2015), Sloterdijk (2006) sowie Seele
(2011, 2014, 2015) unter dem Begriff einer ›ökonomischen Philosophie‹ an der
Integration meta-ethischer Philosophie in die ökonomische Debatte gearbeitet.
Nachdem sich darüber zwischenzeitlich der vormalige ›Arbeitskreis für Wirt-
schaftsethik‹ der deutschen Gesellschaft für Philosophie in ›Arbeitkreis für Wirt-
schaftsphilosophie und -ethik‹ umbenannt hatte, erhielt die Debatte mit der von
B. P. Priddat und mir herausgegebenen dreibändigen Sammlung ›Wirtschaftsphilo-

196 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


sophische[r] Erkundungen‹ (2014–2016) neuen Schub. Im Oktober 2017 fand an
der CAU Kiel ein Workshop zur Frage ›Was ist Wirtschaftsphilosophie?‹ statt und
im November berief sich die AG Wirtschaftsphilosophie und -ethik mit dem
Thema seiner Jahrestagung ›Ökonomie und Kultur‹ ausdrücklich auch auf diese
publizistische Initiative. Den neu entfachten Diskursen ist einerseits ein deutlicher
Zuwachs an Interesse und Diskussionsbedarf anzumerken, anderseits nach erster
Einschätzung aber auch, dass eine ertragreiche Bearbeitung philosophischer Öko-
nomik noch immer sehr am Anfang steht. Was ist Wirtschaftsphilosophie? Das ist
eine in der Tat offene Frage. Noch immer will es scheinen, als käme die Philoso-
phie mit diesem Thema wie die Jungfrau zum Kinde, als verfügte sie in ihren urei-
gensten Traditionen über keine entsprechenden Ressourcen, auf die sie zurück-
greifen könnte, um sich eine Basis zu verschaffen und gegenüber den im Feld der
modernen Wirtschaftswissenschaften gesetzten Standards reüssieren oder Denkan-
gebote entwickeln zu können, die über diese Standards hinausgehen. Hinzu
kommt aber vielleicht allzuoft auch eine zu kurzschlüssige, den vorläufig real
gegebenen Möglichkeiten zu sehr vorauseilende Verpflichtung auf Anschlussfähig-
keit an die wirtschaftswissenschaftliche Debatte sowie eine zu große Sorge um die
Anwendbarkeit in der Praxis.1

So verständlich diese strategische Ausrichtung auf Anschlussfähigkeit und
Anwendbarkeit auch ist, hat sie doch über die relative Ergebnislosigkeit gerade in
dieser Hinsicht, die bisher zu bilanzieren ist – was wohl bis auf weiteres auch so
bleiben wird – hinaus in mehrfacher Hinsicht einen großen Nachteil. Zum ersten
spielt das natürlich jenen in die Hände, die in der Wirtschaftsethik das Maximum
an philosophischem Engagement für Wirtschaftsfragen sehen. Zum Zweiten trägt
die damit einhergehende Anpassung an das real business nicht dazu bei,
Anschluss an die in mancherlei Hinsicht weit fortgeschrittene und sehr ideenrei-
che wirtschaftsphilosophische Debatte etwa in der französischen postmarxisti-
schen Philosophie der Gegenwart2 zu finden, die es wert wäre, in ihren Konse-
quenzen für die Praxis zu explorieren. Drittens bleibt darüber die Fülle an genuin
philosophischer Ökonomik, die über die Geschichte der Philosophie von Anfang
an bis in die Gegenwart entwickelt wurde, unerschlossen und für die Fragen der
Gegenwart unaufbereitet. Indem es damit dann zwangsläufig an Kenntnis der phi-
losophischen Kompetenzressourcen fehlt, hat, wer – etwa inspiriert von den
Debatten um die Forderung nach einer pluralen Ökonomik – philosophisch auf
die Ökonomie Einfluss nehmen und dabei nicht nur auf moral- oder sozialphilo-
sophische sowie allgemeingültige epistemische Rationalitätsstandards zurückgrei-
fen will, viertens kein überzeugendes Standing, weil es ihm an einem qualifiziert

1 Dass diese Sorge nicht ganz so begründet ist, wie es scheint, zeigt sich etwa in Enkel-
mann/Kratz (Hrsg.): ›Denken handelt. Philosophie für Manager‹ (2017), in dem sich
(meta-ethische) Gedanken von 24 Philosophen für diese Zielgruppe aufbereitet finden.
Vgl. auch Enkelmann 2005b, 2006b.

2 Vgl. z.B. Bataille 2001; Foucault 2004; Deleuze/Guattari 1996; Godelier 1966; Derrida
1993, 1999; Rancière 2002, 2010 (dazu: Enkelmann 2005a, 2010, 2012c, 2013a), aber
auch in Italien, z.B. Agamben 2016 (dazu: Priddat 2013a, 2013b).

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 197

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


und überzeugend ausweisbaren Alternativangebot, Ökonomie zu denken,
gebricht.

Hemmnisse durch moralphilosophische und ›metaphysische‹ Lesarten – und
Möglichkeiten ihrer Überwindung

Das führt uns zu der Frage: Warum sind diese Ressourcen an genuin philosophi-
scher Ökonomik bisher weitgehend unbekannt und in ihrer Paradigmatik und
Methodik unerschlossen? Dafür gibt es im Wesentlichen zwei Gründe. Das sind
zum Ersten die vorherrschenden Deutungstraditionen vor allem der Moralphilo-
sophie sowie der Metaphysik und Ontologie, aber auch der Naturphilosophie. So
wird etwa Aristoteles’ Nikomachische Ethik generell ganz selbstverständlich
moralisch gelesen (vgl. Höffe 2006), und das in einer Weise, die die Moral dem
Ökonomischen entgegensetzt. Dabei gäbe schon der einführende erste Satz
Anlass, diese Entgegensetzung zu überdenken: »Jede Kunst und jede Lehre, des-
gleichen jede Handlung und jeder Entschluß, scheint ein Gut zu erstreben, wes-
halb man das Gute treffend als dasjenige bezeichnet hat, wonach alles strebt«
(Aristoteles 1985: NE I 1, 1094a). Wozu auch immer Menschen sich entschließen
und wie auch immer sie es anstellen, ihre Ziele zu erreichen, erwarten sie sich im
Erfolgsfalle einen Vorteil, eine Verbesserung der Ausgangslage, einen Zugewinn
an etwas, was ihnen zuvor nicht zu Gebote stand, d.h. auf jeden Fall, wie Aristo-
teles sagt, etwas Gutes. Ähnliches steht heute in jedem Wirtschaftslehrbuch. Und
auch das erste Problem, das Aristoteles sodann aufwirft, nämlich der Umschlag
von Zweckrationalität in Zweckentfremdung, lässt sich nur, ökonomisch gedacht,
reell aufschließen. »Wenn wir (...) alles wegen eines anderen uns zum Ziel setzen
(...), da ginge die Sache ins Unendliche fort, und das menschliche Begehren wäre
leer und eitel« (NE I1 1094a): Keine Frage, so gesehen ist eine Transzendierung
der Zweckrationalität und der Absolutierung des Nutzenkalküls erforderlich, um
zu vermeiden, eines Tages in die Schlussbilanz schreiben zu müssen, dass aller
Aufwand vergebens war und vergeudet ist oder eben nur einem Nullsummenspiel
strapaziöser, aber leerer Daseinsreproduktion gedient hat, ohne darüber hinaus
etwas Nennenswertes oder mehr als eine annehmbare Komfortabilisierung der
Mühsal erreicht zu haben. Und das kann für Aristoteles nicht (wahr) und schon
gar nicht das Gute sein.

Im Gegenteil, denn in der Politik heißt es, der Staat sei »zunächst um des bloßen
Lebens willen entstanden, dann aber um des vollkommenen Lebens willen beste-
hend« (Aristoteles 1973: Pol. I 2, 1252b). Auch wenn man einräumen will, dass
sich das vollkommene Leben zumindest mit Begriffen moderner Ökonomik nicht
erschöpfend fassen lässt, bleibt doch, dass hier einer bloßen Reproduktions- und
Subsistenzökonomie eine Absage erteilt wird (vgl. auch Föllinger 2016: 10f.) und
das Streben nach dem vollkommenen Leben über dessen womöglich berechtigte
moralische oder kulturelle Codierung hinaus in jedem Fall auch diese ökonomi-
sche Herausforderung der Transformation der Subsistenzökonomie in eine –
damit notwendigerweise: – Ökonomie des Gewinns bewältigen muss. Ob und wie

2.

198 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Aristoteles’ Ethik und Politik dieser Herausforderung gerecht wird, lässt sich aber
nur erschließen, wenn man sie ökonomisch statt moralisch liest. Geschieht das
nicht, dann ist es auch kein Wunder, wenn die ökonomische Theoriegeschichts-
schreibung die Ökonomie im antiken Denken unter moralische Normierungen
subsumiert (vgl. Finley 1977a: 34; 1977b) oder in einer Weise in politische,
soziale und kulturelle Faktoren eingebettet sieht, dass sie in jedem Fall um eine
Erschließung ihrer eventuellen Eigengesetzlichkeiten gebracht erscheint (vgl.
Polanyi 1978; dazu Föllinger 2016: 10).

Es kann kein »Neid im göttlichen Wesen liegen«, heißt es in der Metaphysik
(Aristoteles 1982: Me. I 2, 983a). Das Leben und Dasein ist einem also von Natur
aus nicht derart missgönnt, dass man froh sein darf, es sich eine Weile erhalten zu
können, bis es einem dann doch wieder genommen wird. Auch Gunst und Miss-
gunst lassen sich demnach nur in ökonomischer Paradigmatik begreiflich machen
und nicht durch moralische Empörung. – In Aristoteles’ Metaphysik findet sich
außerdem auch ein leicht nachvollziehbarer Gedanke, der zeigt, warum es zumin-
dest Sinn machen könnte, wenn es nicht sogar unbedingt nötig wäre, Metaphysik,
ja sogar Philosophie überhaupt ökonomisch zu denken. Erst »als alles zur
Annehmlichkeit und Lebensführung Nötige vorhanden war, da begann man diese
Art (die philosophische, W.D.E.) der Einsicht zu suchen« (Me. I 2, 982b), also
erst, »wo man Muße hatte« (Me. I 2, 981b). Allein schon angesichts des hohen
Maßes an Verantwortlichkeit des Denkens, das Aristoteles in diesem Zusammen-
hang wie auch anderswo an den Tag legt, wird man sich zumindest – contre
Rancière (2010) – fragen müssen, ob er die Erledigung des Notwendigen und
Annehmlichen nun einfach anderen überlässt, um derart fremdfinanziert dem phi-
losophischen Müßiggang zu frönen. Sollte nicht eher gerade die gesellschaftliche
bzw. besser politisch-ökonomische Freisetzung dieses Müßigganges und damit der
Erwirtschaftung von Philosophie und Metaphysik einen Beitrag dazu leisten, der-
gleichen Überschüsse zu generieren, zu befördern oder auf eine völlig neue Basis
zu stellen? Und inwiefern vermag die Metaphysik dies zu leisten? In der Tat, ein-
mal gedanklich auf diese Spur gebracht, lässt sich da auch etwas finden, was
durchaus den Schluss zulässt, dass die Erfindung und Entfaltung von Metaphysik
womöglich überhaupt im wesentlichen ökonomisch motiviert ist und sich eine mit
den Qualitäten der antiken Philosophie auf den Gebieten der Politik, der Ethik
und Ästhetik sowie der Logik vergleichbare Ökonomik nicht deshalb nicht findet,
weil es sie nicht gibt, sondern weil die Philosophie schon als solche diese Ökono-
mik ist (vgl. Enkelmann 2012b).

Vergleichbare Hemmnisse, das Ökonomische im Denken der Philosophen auf-
zuspüren, in ihrer Charakteristik zu profilieren und gegebenenfalls in ihrem inno-
vativen Potenzial für Theorie und Praxis gegenwärtigen Wirtschaftens urbar zu
machen, finden sich aber genauso zuhauf auch in der Neuzeit. Ein besonders ekla-
tantes Beispiel ist die Ökonomik Nietzsches, von ihm selbst in der »Genealogie
der Moral« mehr ausgestellt als verborgen. Sie lässt sich mit erheblichem Erkennt-
nisgewinn auch als Ökonomie der Moral lesen. Besonders in der zweiten Abhand-
lung lässt er keinen Zweifel darüber aufkommen, worum es ihm geht: »Haben
sich die(se) bisherigen Genealogen der Moral auch nur von Ferne Etwas davon

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 199

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


träumen lassen, dass zum Beispiel jener Hauptbegriff ›Schuld‹ seine Herkunft aus
dem sehr materiellen Begriff ›Schulden‹ genommen hat?« (Nietzsche 1980b
[1887: GdM II 4: 297]). Nietzsche übersetzt Aristoteles’ zoon logon echon (Pol I
2, 1253a) in ein »Thier (...), das versprechen darf« (GdM II 1: 291), was ihn zum
»Vertragsverhältnis zwischen Gläubiger und Schuldner« (GdM 4: 298) als dem
»ältesten und ursprünglichsten Personenverhältniss, das es gibt« (GdM II 8: 305)
führt: »Hier (...) mass sich zuerst Person an Person (...). Preise machen, Werthe
abmessen, Äquivalente ausdenken, tauschen – das hat in einem solchen Maasse
das allererste Denken des Menschen präoccupirt, dass es in gewissem Sinn das
Denken ist« (ebd.: 306). Anthropologisch zugespitzt erscheint ihm von daher der
Mensch »als das ›abschätzende Thier an sich‹« (ebd.), das sich eine entsprechende
Welt schafft, unter der Maxime: »Jedes Ding hat seinen Preis; Alles kann abge-
zahlt werden« (ebd.). – All dies wird in der Rezeption natürlich durchaus gele-
gentlich bemerkt (vgl. Stegmaier 1994: 131ff.), doch fließt der Strom moralphilo-
sophischer Selbstreproduktion unangefochten darüber hinweg, ohne dass es zu
einem Ausstieg aus diesem Paradigma käme, um der damit mehr als deutlich
gelegten Spur in die Sphäre des ökonomischen Denkraumes zu folgen. Entspre-
chend findet sich diese Ökonomik bislang auch nur rudimentär in Grundzügen,
insbesondere in Hinsicht auf eine philosophische Neubestimmung des homo oeco-
nomicus, erschlossen (vgl. Enkelmann 2006a, 2011, 2012a; Scharff 2012).

Zur Behebbarkeit der Hemmnisse durch die ökonomische
Theoriegeschichtsschreibung

Der neben dieser innerphilosophischen Behinderung der Erschließung der Res-
sourcen an genuin philosophischer Ökonomik zweite Grund für deren Unzugäng-
lichkeit liegt in der ökonomischen Theoriegeschichtsschreibung. Da gilt etwa
Aristoteles als »Mitschöpfer der Wirtschaftswissenschaften« (Schefold 1992: 19).
Dennoch sah z.B. Schumpeter in den aristotelischen Ausführungen zur Ökonomie
nicht mehr als »decorous, pedestrian, slightly mediocre, and more than slightly
pompous common sense« (Schumpeter 1954: 57).3 Die Ökonomen gehen bei
ihrer Theorie- und Wirtschaftsgeschichtsschreibung natürlich von ihren Grundan-
nahmen, ihrer Paradigmatik und ihrem Rationalitätsverständnis aus. Die für sie
selbst konstitutiven Standards sind ihnen verständlicherweise heilig. Am wissen-
schaftlichen Fortschritt besteht für sie in der Regel kein Zweifel. Nun, die gera-
dezu dramatischen Erfolge, zu denen es die Moderne gebracht hat, sind unüber-
sehbar und gar nicht zu bestreiten. Dass in der Antike jemand irgendetwas
betreffs der Ökonomie bereits besser gewusst haben könnte als die Gegenwart,
darf daher aus Sicht der Wirtschaftswissenschaften als ausgeschlossen gelten.
Damit leidet die Theoriegeschichtsschreibung aber an einem im Grunde unzulässi-
gen Rückschluss von der Gegenwart auf die Vergangenheit. Sie wird apologetisch.
Was früher war, kann an sich allein entsprechend dem Heutigen verfasst gewesen

3.

3 Meikle (1995) zeigt, dass jede ökonomische Theorie Aristoteles für sich neu interpre-
tiert. Vgl. auch: Lowry 1987.

200 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


sein, nur unvollkommener und bestenfalls von propädeutischem Wert, oder
schlicht irrig, sofern es abweicht. Wenn man es genau nimmt, wird damit die
Geschichtlichkeit der Geschichte ausgestrichen (vgl. Seele 2015: 155), was not-
wendigerweise auch zu Fehldeutungen der Kausalitäten der Wirtschaftsgeschichte
und insbesondere dessen, was in deren Transformationen (vgl. Polanyi 1978)
geschehen ist, führen muss. Vor allem aber verstellt sich dieser Art der Theoriege-
schichtsschreibung der Blick auf möglicherweise auch die eigene Kunst fördernde,
erweiternde oder transformierenden Potenziale der Denkgeschichte der Wirtschaft
(vgl. dazu auch Gronemeyer 2007: 23; Seele 2015: 154). Vorstellbar scheint eher,
umgekehrt, wie unlängst in einem Marburger Forschungsprojekt der Gräzistin
Sabine Föllinger und der Mikroökonomin Evelyn Korn geschehen, z.B. moderne
Institutionenökonomik für ein neues Verständnis des platonischen Wirtschafts-
denkens fruchtbar zu machen (vgl. Föllinger 2016).

Das hier skizzierte Problem ist auch in der Theorie- und Wirtschaftsgeschichts-
schreibung nicht unbemerkt geblieben (vgl. die entsprechenden systematischen
Überblicke bei Eich 2006: 7–102 und Föllinger 2016: 9–19). Einen besonderen
Einfluss übte Finleys Vorschlag von 1973 aus, »dass wir andere Vorstellungen und
andere Modelle suchen, die der Wirtschaft der Antike entsprechen und nicht (oder
wenigstens nicht notwendigerweise) der unseren« (Finley 1977a: 19, vgl. auch
1977b), auf die Diskurse aus (vgl. Föllinger 2016: 12). Seiner Ansicht nach »beru-
hen die ewigen Klagen über die Spärlichkeit und Mittelmäßigkeit antiker ›Wirt-
schaftsliteratur‹ auf einer grundsätzlich falschen Vorstellung davon, worum es bei
derartiger Literatur gehen konnte« (Finley 1977a: 12). Ohne hier im Einzelnen
näher darauf eingehen zu können, welche für ihn die falsche ist und welche die
richtige Vorstellung wäre, machen doch folgende herausgegriffenen Beispiele die
Schwierigkeit deutlich, die es schon ihm selber bereitet, diesem selbstgesetzten
Anspruch gerecht zu werden. Er zählt einiges auf, womit sich die antiken Wirt-
schaftsdenker im Einzelnen befasst haben, doch sahen sie aus seiner Sicht »nicht
all diese einzelnen (wirtschaftlichen, W.D.E.) Tätigkeiten gedanklich als Einheit
(...). Aus diesem Grund hat Aristoteles, dessen Ziel es war, alle Zweige des Wis-
sens systematisch zu erfassen, keine Ökonomie geschrieben« (ebd.: 12). Dass aus-
gerechnet Aristoteles in dieser Hinsicht gedanklich nicht aufs Ganze gegangen
sein sollte, wo doch selbst Finley meint, dass das bei anderen Themen durchaus
seine Art gewesen sei, kann diese Argumentation nicht überzeugend belegen. Wel-
ches Modell einer ökonomischen bzw. philosophisch-ökonomischen Einheit oder
Einheitstheorie schwebt ihm da vor? Auch, dass er die antike Wirtschaft im
Gefolge Polanyis als Subsistenzwirtschaft einschätzt und in dieser keine freien
Märkte findet (vgl. Föllinger 2016: 13) oder zur Auffassung kommt, dass „– von
Platon bis Juvenal – grundsätzlich Moral das Thema ist, nicht Wirtschaft« (Finley
1977a: 63, vgl. auch 34, 39) – all das zeigt, wie sehr bei ihm doch noch die
moderne Ökonomik die Norm vorgibt. Denn bei diesen Befunden handelt es sich
um schlichte Negationen der Moderne: Keine Autonomie der Ökonomie, keine
Marktwirtschaft, keine Profitorientierung. Und bei diesen Befunden belässt es Fin-
ley mehr oder weniger, jedenfalls systematisch (vgl. auch Zoepfel 2006: 61). Doch
selbst, wenn man diese Befunde akzeptierte, wirft die Antike damit doch die Frage

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 201

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


auf, von woher muss, sollte oder kann die Ökonomie gedacht werden? Zwingend
wie in der Moderne vom Markt, vom Nutzen oder vom Profit her? Und wie ist
die Autonomie der Ökonomie zu denken, bzw. wie hat sie z.B. die griechische Phi-
losophie, um nicht gleich von der ganzen Antike zu reden, gedacht? Schließt etwa
auch die schon von Polanyi und anderen diagnostizierte Einbettung der Ökono-
mie in Politik und Kultur oder Moral jede ökonomische Eigenständigkeit so prin-
zipiell aus, wie es das eine Subsumption der Ökonomie unter Moral vielleicht tat-
sächlich tut und wie nahezu regelmäßig zu lesen ist?4 Dass das summum bonum
des Guten etwa bei Aristoteles oder auch bei Platon unausweichlich und um jeden
Preis moralisch gelesen werden müsste, ist zumindest durchaus widerlegbar (vgl.
Enkelmann 2012b). Müsste nicht etwa auch hinsichtlich der Frage nach dem Ver-
ständnis wirtschaftlicher Profitabilität des Wirtschaftens die aristotelische Unter-
scheidung zwischen wahrem und scheinbarem Reichtum (vgl. Aristoteles 1973:
Pol. I, 9, 1257b) gerade ökonomisch ernst genommen werden, statt dass man sie
moralisch iteriert und so aus dem ökonomischen Fragehorizont eskamotiert?
Darüber hinaus kann eine, wie Aristoteles sagt, um des bloßen Lebens willen ent-
stehende, aber um des vollkommenen Lebens willen bestehende Polis (vgl. ebd.:
Pol. I 2, 1252b) überhaupt subsistenzökonomisch gedacht werden oder überleben
(vgl. dazu Enkelmann 2006a)? Oder: Hat die Idee und Möglichkeit einer Autono-
mie oder überhaupt Nomie von Wirtschaft nicht die Polis mit ihren Freiheits- und
Rechtsidealen zur existenziellen Voraussetzung, weswegen sie in der Tat wie in
der Antike nur politisch überhaupt, wenn auch vielleicht gerade nicht unbedingt
im Modus einer Einbettung, angemessen gedacht werden kann (vgl. Derrida
1993; Enkelmann 2010: 50ff.)?

Das sind m.E. auch für die Moderne herausfordernde und inspirierende Fragen.
Ich will mit diesen Fragen hier aber vor allem darauf hinweisen, dass über Öko-
nomie in der Antike und in der Philosophie überhaupt nicht unbedingt nur da
nachgedacht worden ist, wo auch ausdrücklich das Etikett Ökonomie an den
Gedankengängen haftet und wo sich die Moderne unmittelbar wiedererkennt.
Wer, um paradigmatisch weiterhin bei dieser Epoche zu bleiben, in der Antike
nach ökonomischem Denken sucht, muss einräumen, dass es auch eine von den
modernen Usancen völlig freie kategoriale Paradigmatik haben könnte sowie
andere, dabei aber nicht weniger plausible Grundannahmen, Problemaufrisse,
Lösungsstrategien und Zielvorstellungen. So unbestreitbar der wissenschaftliche
Fortschritt ist, so wenig wird man bezweifeln dürfen, dass er über die epochalen
Brüche und Paradigmenwechsel auch Preise gefordert und Verluste mit sich
gebracht hat. Und die Renaissance war in Europa beileibe nicht die einzige Epo-
che, die ihre Neuschöpfungen gerade aus der Freisetzung einer anamnetischen

4 Vgl. zu dieser Deutungstradition Föllinger 2016: 9–19 sowie zu dieser Auseinander-
setzung um den Begriff der antiken Ökonomik überhaupt: Seele 2015; Audring/Broder-
sen 2008 zu den Quellen der griechisch-antiken Wirtschaftstheorie, Zoepfel 2006 in
Auseinandersetzung mit der pseudo-aristotelischen Oikonomika sowie Audring 1992
und Brodersen 2006: 9–30 zur Ökonomik Xenophons, außerdem Richarz 1991 und
Gizewski 2007.

202 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Dynamik, aus der Rückerinnerung an vergessenes oder verstelltes Denken und
Wissen generiert hat.

Wegbereitungen

Wo und wie also suchen, um dem ökonomischen Denken der antiken Polis und
der Philosophie an ihren Anfängen auf die Spur zu kommen? Ein solches Vorha-
ben steht auf der einen Seite natürlich immer in einem philologischen resp. alter-
tumswissenschaftlichen, historischen, sozial- und kulturwissenschaftlichen Kon-
text (vgl. Seele 2015; Amemiya 2007; Arcibald et al. 2011; Baloglou 2008; Ben-
singer 2013; Bürgin 1988/89; Casson 1984; Cohen 1992; Eich 2006; Engen 2010;
Günther 2012; Mattingly/Salmon 2000; Manning/Morris 2007; Paterson 2006;
Pierris 2000; Polanyi 1978; Scheidel/Reden, von 2003; Zehnpfennig 2011; aber
auch Graeber 2012; Hénaff 2009; Wagner-Hasel 2000; Seaford 2004), den es ent-
sprechend einzubeziehen gilt. Um diese Ressourcen ernsthaft fruchtbar machen zu
können, empfiehlt es sich allerdings, sich von der mit Vorliebe von der analyti-
schen Philosophie verfochtenen Trennung zwischen systematischer (alias analyti-
scher) Philosophie einerseits und Philosophiegeschichte andererseits freizumachen.
Zudem, soviel ist inzwischen klar: Von der Vorstellung, Philosophie beginne, da,
wo die Ökonomie aufhört, gilt es, sich zu verabschieden. Aristoteles’ vermeintli-
che Subsumption der Ökonomik unter ein anderweitig bestimmtes summum
bonum des Staatszwecks oder moralischer Imperative des guten Lebens (vgl.
Hasebroek 1966; Issing 1992; Lewis 1978; Lowry 1998) ist ebenso kritisch zu
reflektieren wie die Gegenposition, in eben dieser Integration in einen übergeord-
neten Zusammenhang den großen Vorteil zu sehen (vgl. z.B. Koslowski 1994;
Höffe 2006; Riedel 1975; Bien 1980, 1990; Will 1977; Berthoud 1981; Priddat
1989a). Mit Derrida bietet sich demgegenüber an, eine intrinsische Begrenzung
des Ökonomischen am ›Anökonomischen‹ (vgl. Derrida 1993: 17, 86 sowie
1999), statt extern am Ethischen und Politischen, ins Auge zu fassen und die Dif-
ferenzierungen und Erweiterungen der ökonomischen Spekulationsformen im
Horizont eines – anders als üblich (vgl. pars pro toto Höffe 2006; Gadamer 1978)
– konsequent ökonomisch gedeuteten Begriffs des guten Lebens zu orientieren. –
Des Weiteren rückt für den Versuch der Rekonstruktion einer philosophischen
Ökonomik notwendigerweise auch die Frage nach der Rationalität als solcher
und den Denktypen in den Fokus. Die gängige Dichotomie von deskriptivem oder
normativem Wirtschaftsdenken (vgl. Föllinger 2016: 14) oder »›positiver Ökono-
mie‹ und ›normativer Ökonomie‹« (ebd.: 16; vgl. auch Homann/Suchanek 2000:
27f.) wird für das antike Muster politischer Ökonomie um eine spekulative
Dimension und Formierung (vgl. Enkelmann 2018) zu ergänzen sein. Denn ohne
Auslösung ökonomischer Prozesse gibt es auch keinen Normierungsbedarf und
auch keine Deskriptionsmöglichkeit oder positive Ökonomie. Die philosophische
Forschung nach ihrer Ökonomie kann sich daher nicht von vornherein einem aus-
schließlich regulativ-normativen Vernunftverständnis, d.h. auch nicht einem Kau-
salitätsverständnis nach dem Vorbild physikalischer Mechanik unterwerfen.

4.

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 203

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Allein schon, was ökonomisch überhaupt nomos heißt (vgl. Derrida 1993: 16;
Enkelmann 2010: 50ff.), zu erschließen, ohne in die Falle einer je schon selbstver-
ständlich vorausgesetzten Normativität zu gehen, ist nichts besser geeignet als der
in der Philosophie ja kanonische spekulative (bzw. metaphysische) Vernunftbe-
griff. Außerdem trägt diese spekulative Perspektive dem Faktum Rechnung, dass
Ökonomie in Europa schon mit dem Beginn in der Antike nicht Ökonomie not-
wendiger Daseinsreproduktion ist,5 sondern Ökonomie der Befreiung des Begeh-
rens (vgl. Enkelmann 2006a; auch Baecker 2010) oder der ›Wunschmaschine‹
(vgl. Deleuze/Guattari 1974). Und ohne spekulative Horizonteröffnung und
Denkverfahren lässt sich Gedankengut, das gemeinhin unter Metaphysik subsu-
miert ist und für die Philosophie der Antike so überaus bedeutsam war wie die
Begriffe des platonischen Anfanges, der keinen Anfang hat (vgl. Platon 1990b:
Phaidr. 245c–e) und sich ökonomisch übersetzen lässt in die Produktion der Pro-
duktion (vgl. Enkelmann 2012b), oder der adynaton dynamis, der unbewegten
Bewegung des Aristoteles, die von ähnlicher Relevanz für ein neues Verständnis
der modernen Ressourcenökonomik sein kann, in die Erschließung antiker philo-
sophischer Ökonomik schwerlich einbeziehen. Und wie erhellend diese spekulati-
ven, weil empirisch nicht greifbaren Begriffe für das Verständnis ökonomischer
Produktivität sein können, hat etwa Derrida mit seiner Übersetzung dieser
Begrifflichkeit in die Dialektik einer Gabe, die es gibt, indem es sie gerade nicht
gibt, gezeigt (vgl. Derrida 1993, Enkelmann 2010).
Auf der anderen Seite gibt es allerdings auch keinen Grund, sich nicht die
Erkenntnisfortschritte insbesondere der Moderne zunutze zu machen, um den
geschichtlich akkumulierten Bestand an genuin philosophischer Ökonomik
zugänglich und urbar zu machen. Ihn in seiner spezifischen Charakteristik zu
exemplifizieren, erfordert dennoch aber auch, sich von paradigmatischen Vorga-
ben der post-Smith’schen Ökonomik unserer Tage freizumachen, die, lobt Hegel,
»die einfachen Prinzipien der Sache, den in ihr wirksamen und sie regierenden
Verstand herausfindet«, zugleich aber auch »das Feld« bereitet, »wo der Verstand
der subjektiven Zwecke und moralischen Meinungen seine Unzufriedenheit und
moralische Verdrießlichkeit ausläßt« (Hegel 1970 [1820: RPh. § 189: 346f.].; vgl.
Maker 1987; Priddat 1990; Enkelmann 2013a). Zwischen funktionaler Analyse
und, so dieses moralische Meinen professionalisiert wird, Wirtschaftsethik bleibt
für ihn noch etwas anderes zu denken. Damit ist nicht schon alles, was es hin-
sichtlich ökonomischer Vernunft zu erkennen gilt und was der Ökonomie in der
Vergangenheit begrifflich Gestalt gab und für die Zukunft geben wird, abgegolten
(vgl. Kincaid/Ross 2009).

Die antike philosophische Ökonomik nun hat darin einen großen Vorteil, dass
sie sich im Kontext der Herausbildung der Polis entwickelt hat (vgl. Priddat
2013c; Enkelmann 2006a), die für die damalige Zeit absolut spektakulär und
ohne Vorbild war (vgl. Ranciere 2002; Meier 1995: 108–181; Bubner 2002;

5 Ein Faktum, welches die antike philosophische Ökonomik anders als in der Regel die
Moderne auch systematisch auf der Rechnung hatte. Vgl. Ottmann 2001: 20f.; Hutter
1999; Foucault 2004.

204 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Enkelmann/Wiedinger 2007; Priddat 2011b). Damit steht die philosophische
Ökonomik von vornherein in Auseinandersetzung mit der Idee politischer Frei-
heit, während die Moderne aus ihren Ursprüngen in der feudalistischen Staats-
wirtschaft für ihr Freiheitsverständnis vielfach entweder von einem antistaatlichen
Affekt determiniert ist oder im Gegenteil großes Vertrauen in eine staatliche meta-
ökonomische Interventionsmacht setzt. Dass zudem zumindest Platon wie Aristo-
teles auch bereits den Untergang Athens und die Katastrophe der politischen
Ökonomie erlebt hatten, lässt darüber hinaus eine dramatisch-tragische Kompe-
tenz für die Erkenntnis regressiver Dynamiken erwarten, die moderne Ökonomik
trotz etwa Keynes’ und anderer Auseinandersetzungen z.B. mit der Weltwirt-
schaftskrise Ende der 20er Jahre des letzten Jahrhunderts – angesichts der bisher
insgesamt vorherrschenden Fortschritts- und Wachstumsentwicklung – noch nicht
wieder erreicht haben dürfte.6 Allerdings gilt es, sich der im philosophisch-ökono-
mischen Antikendiskurs so beliebten Tendenz der apologetischen resp. legitimato-
rischen Historisierung der philosophischen Interpretamente zu widerstehen.7 Die
Ökonomik der antiken Philosophie greift die zeitgenössischen Verhältnisse zwar
auf (vgl. Engen 2010; Eich 2006; Günther 2012; vgl. auch den Kommentar von
Zoepffel in Aristoteles 2006), setzt sich von ihnen aber durchgehend auch ab. Sie
folgt dem Logos, so pars pro toto Heraklit (vgl. Heraklit 1974: Frg. B 2 und 72;
151, 167), und besteht (wider die bloße adaequatio intellectus ad rem) auf einer
eigenständigen systematischen Konstruktion ökonomischer Rationalität.8

Von Hesiod bis Aristoteles – Einige Fingerzeige für ein vorstellbares
Arbeitsprogramm

Wirtschaft im weitesten Sinne ist ein Existenzial und nicht per se und von vornhe-
rein jener gesellschaftliche Sonderbereich, als welcher sie heute gehandhabt oder,
wenn man das kritisch sehen will, in den sie eingehegt wird, trotzdem sie drama-
tisch über diese Eingrenzung hinaus ins Leben der Menschen wie ins Dasein der
Welt einwirkt. Ein jeder und jedes Kollektiv welcher Art auch immer muss sich,
auf welche Weise auch immer, sein Dasein erwirtschaften können. Das heißt: Es
ist davon auszugehen, dass ökonomisches Denken bereits lange, bevor Platon
oder Aristoteles ihre aus heutiger Sicht im ehesten bereits wissenschaftlich anmu-
tenden Systematisierungen vorgenommen haben, qualifizierte Formen angenom-

5.

6 Sehr im Unterschied etwa zur philosophischen und dabei dezidiert dramatischen Ökono-
mik Nietzsches (1980b/ [1887]) oder der Ökonomik der französischen Philosophie des
20. und 21. Jahrhunderts (vgl. Enkelmann 2012c, 2013a, 2014).

7 Exemplarisch betroffen ist von diesem Verfahren etwa Aristoteles, indem seine Gedan-
ken durch die Erfordernisse der Stabilisierung der spezifischen gesellschaftlichen Lage
und insbesondere durch die Interessen bestimmter Schichten, die er zu wahren beabsich-
tigt, begründet gesehen werden. Vgl. u.a.: Finley 1977a; Lowry 1987; vgl. dazu auch
Priddat 1989b, 1991a, 2011a sowie Dreitzel 1992; anders McCloskey 2007, der Markt
als eine Form der koinonia auslegt; vgl. Priddat 2013c.

8 Vgl. etwa zu Aristoteles’ Auseinandersetzung mit der Chrematistik (Pol. I 9, 10): Der-
rida 1993: 203 oder Enkelmann 2011: 55–59).

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 205

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


men hat. Vielleicht begänne man am besten mit Hesiods ökonomischem Denken
in »Werke und Tage« (Hesiod 1996) oder, noch besser, in der »Theogonie«
(1979), deren Mythos eine Abfolge von Revolutionen natur- und lebensökonomi-
scher Spekulationsformen darstellt. Ergänzen ließe sich dieser Vorgriff in die Pro-
blemaufrisse der Mythologie durch Ausgriffe in exemplarische Fundstellen in
Homers »Odyssee«. Thema wäre hier etwa die Rekonstruktion und Auswertung
des Potenzials, zu dem es die mythologische Aufklärung der universal familiär
vermittelten olympischen Welt gebracht hat, die sich real in den Palastökonomien
(oikoi) der archaischen (präpolitischen) Zeit niederschlug (vgl. Deleuze/Guattari
1974; Strasburger 1976; Wieland 1989; Heinsohn 1984; Silver 1991; Wagner-
Hasel 2000; Seaford 2004; Enkelmann 2006a; Därmann 2011) aber in verschie-
denen Ausformungen auch heute für fast alle nichtwestlichen Kulturen der Welt
die Vorstellung von gutem Leben bestimmt. – Zudem ließe sich so exemplarisch
aufweisen, auf welche Problemlage und welches heute möglicherweise verschütte-
tes Problembewusstsein die anfängliche Philosophie mit ihren neuen Methoden
und ihrer Prätention auf logos und nous reagierte und welche Transformationen
dieses Problembewusstsein durch die Philosophie gegenüber der Pragmatik der
vorangehenden Weisheitslehren, der Sophistik sowie der Ökonomik der Mytholo-
gie9 erfuhr.

Der eigentliche Einstieg würde dann über die vorsokratische Philosophie erfol-
gen, die allerdings gegenüber gebräuchlicher ökonomischer Begriffsbildung auf-
grund ihrer spezifischen, teils prärational anmutenden Terminologie besonders
sperrig erscheint. Auch eindeutig ökonomische Auskünfte wie etwa Heraklits
These vom Umsatz »des Alls gegen das Feuer und des Feuers gegen das All, so wie
der Waren gegen Gold und des Goldes gegen Waren« (Heraklit 1974: Frg. B 90:
171) bleiben rätselhaft. Nahezu gänzlich übersehen blieb bislang, dass Thales von
Milet mit dem Begriff des Alls (ta panta) erstmals systematisch für die zuvor und
auch später noch ouranos oder kosmos genannte Welt einen ökonomiefähigen
Begriff eingeführt hat.10 So ist auch die ontologische Gerechtigkeitsspekulation
zwischen allem und nichts bei Parmenides (Parmenides 1974: 227–245) bislang,
obwohl es dabei erkennbar auch um den Reichtum der Welt bzw. dessen Korrup-
tion geht, noch nicht ökonomisch erschlossen worden. Daher würde die Untersu-
chung dem »logos, der sich selbst mehrt«, so wieder Heraklit (Heraklit 1974: Frg.
B 115: 176), auf die Spur gehen. Zu klären wäre hier die Rolle des Ökonomi-
schen im epistemologischen Narrativ des naturphilosophischen Übergangs von
Mythos und Gottesglauben zu Logos, Rationalität und Wissenschaftlichkeit (vgl.
Bammé 2011).

9 Vorarbeiten dazu von Wieland 1989; Pierris 2000; Seaford 2004.
10 Vgl. Enkelmann 2016a. Auch Heidegger (1980: 317–368) übersieht in Anaximanders

Apeiron (als das Unbegrenzte eine Art Transformation von Thales’ All) sowie im
Begriff der Schuldigkeit die darin liegende ökonomische Dimension. Vgl. auch Balo-
glou/Peukert 1996; Bürgin 1988/98; Wieland 1989: 133ff.; Erdogan 2003; Casson
1979; Schmitt 1954; Schulz 2005.

206 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Bei Platon nun wäre sicher weniger die bereits hinlänglich bearbeiteten erkennt-
nistheoretische Auseinandersetzung mit Fragen der Käuflichkeit des Wissens11

und die ökonomischen (quasikommunistischen) Integrationsbemühungen (vgl.
Wieland 1989: 258ff.) der Politeia (Platon 1990d: Pol.) oder der Nomoi (Platon
1990e: Nom.; vgl. Ottmann 2001: 22–70, 82–90; Föllinger 2016) in den Mittel-
punkt zu stellen als z.B. zwei Gedanken, die bislang abgesehen von wenigen Vor-
arbeiten (vgl. Enkelmann 2005c) noch gar nicht in den Blick der Ökonomik gera-
ten sind. Das wäre zum Ersten die Konzeption der Weltwirtschaft, die mit Platons
Entwicklung des Autarkie-Begriffs im Timaios (Platon 1990c: Tim. 27d–34b) ein-
hergeht. Zur Begründung seiner These von der Kugelförmigkeit der Welt bringt er
eine Reihe ökonomischer Kalküle ins Spiel, die in folgendem Gedanken gipfeln:
»Nirgends fand ein Zugang oder Abgang statt, war doch nichts vorhanden, die
Welt nämlich gewährte sich ihr eigenes Schwinden als Nahrung, (...) da ihr Bild-
ner meinte, wenn sie sich selbst genüge, werde sie besser sein, als wenn sie noch
anderer bedürfte« (ebd.: Tim. 33c–d). Zum einen konzipiert Platon diese Ökono-
mie als kosmologische Totalität, d.h. als Ökonomie der Welt und nicht nur in der
Welt. Diese Differenz, die in seiner Weise etwa auch Georges Bataille (2001)
erneut aufnahm und kritisch gegen die Standardökonomik der Moderne wandte,
kann für die Bildung eines authentischen Begriffs der Globalisierung sowie nach-
haltigen Wirtschaftens paradigmatische Bedeutung haben. – Weil die ursprüngli-
che, die für Platon göttliche Schöpfung in diese Zirkulation einbezogen und die
Urproduktion damit nicht an eine transmundan-metaphysische Instanz veräußert
ist, handelt es sich bei Platons Idee der Nährung durch Schwinden zum anderen
nicht um die Formel einer stagnativen Reproduktion der Welt, nachdem sie
erschaffen wurde und entstanden ist, sondern um eine Produktionsformel. Autar-
kie kann sich unter dieser platonischen Vorgabe nicht als rein subsistenzielle
Selbstgenügsamkeit resp. Kunst der Bescheidung mit dem Gegebenen verstehen.
Die Autarkie der Welt ex arches wäre vielmehr allein nach Maßgabe einer Öko-
nomie des Gewinns begreiflich (vgl. Platon 1990c: Tim. 27d–29a, 1990b: Phaidr.
245c–e; dazu Derrida 1993: 15ff.; Enkelmann 2010: 87ff., 2012b: 100–104,
2013b; Priddat 1991b). Das begrifflich und in seinem Problembewusstsein zu
rekonstruieren, würde zahlreiche inhärente Implikationen zutage fördern, die den
Diskurs der Moderne beflügeln könnten.12 – Ein weiterer, ökonomisch ungewöhn-
licher Aspekt wäre noch hervorzuheben: Der Leitbegriff dieser Weltproduktions-
ökonomie ist das Schöne. Die Welt »ist das Schönste unter dem Gewordenen«
(Platon 1990c: Tim. 29a, vgl. auch 27d–29a, 29e–30c), was sich etwa darin mani-
festiert, dass nicht alles nur zu einer Akkumulation objektiver Habe gerät, son-

11 Die 2009 auch Hénaff noch einmal in den Fokus gerückt hat.
12 Solange allerdings Gutachter, wie mir zur Kenntnis gelangt ist, im Schutze der Anony-

mität diesbezügliche Forschungsförderungsanträge mit der offenbar nicht als begrün-
dungsbedürftig angesehenen Behauptung, »von ökonomischen Kalkülen kann hier
keine Rede sein« und »auch der Begriff der Autarkie bringt keine ökonomische Dimen-
sion ins Spiel«, ablehnen und so de facto Forschungsverbot erteilen, werden diese Res-
sourcen wohl so verschüttet bleiben, wie sie es derzeit weitgehend sind.

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 207

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


dern die Welt en gros wie en detail je auch zu sich kommt (vgl. ebd.: Tim. 34b).
Diese Idee einer schönen Ökonomie hat somit einige Bedeutung in Hinsicht auf
die intensive Dimension der Globalisierung. Sie führt u.a. den Wert des Ästheti-
schen in die Konzepte der bislang vorherrschend über den Begriff des Guten
(anders z.B. Enkelmann 2006b) vermittelte Humanisierung der Unternehmenskul-
turen ein. Für den Begriff der Kulturen des Wirtschaftens13 wäre sie gleichfalls zu
verwerten.

Zum Zweiten wäre es aus meiner Sicht an der Zeit, Platons Spekulation auf die
Unsterblichkeit der Seele und die daraus folgende ars moriendi – als Kunst
äußerster Verausgabung – gründlich in den Focus zu stellen (vgl. Platon 1990a:
Phaid.). Dieser Teil des hier vorgeschlagenen Arbeitsprogramms ist vielleicht der
experimentellste. So frivol es angesichts der hohen Bedeutung, die etwa die Theo-
logie der Idee der Unsterblichkeit der Seele einräumt, auch erscheinen mag, hat
die physisch-metaphysische Dialektik Platons dennoch auch einen sehr irdischen
ökonomischen Kern, der in der ökonomischen Theoriegeschichte (anders als teil-
weise in der Ethnologie und Sozialanthropologie, wenn auch nicht dezidiert bezo-
gen auf die antike politische Ökonomie, vgl. Baudrillard 1991; Seaford 2004) bis-
her nahezu unbeachtet geblieben ist. Die platonische Metaphysik erschließt mit
ihrer Spekulation auf Unsterblichkeit vermutlich Horizonte, die nach dem Maß-
stab, den Keynes mit seinem »Auf lange Sicht sind wir alle tot« (Keynes 1997: 83)
für die ökonomische Opportunitätsspekulation gesetzt hat, irreal erscheinen müs-
sen. Mit Keynes’ spöttischer Eskamotierung der Sterblichkeit wird jedoch zugleich
die Option einer ›Unverlierbarkeit‹ und ›Unberaubbarkeit‹, des ›Ein-für-alle-Mal‹
der Gewinne des Lebens aus der Ökonomie ausgeschlossen, auf die Platon gerade
spekuliert. Zugespitzt formuliert dient nämlich von Platon her gesehen, schließt
man die Spekulation auf Unsterblichkeit aus, alles Gewinnstreben unter dem
Strich nur der Kompensation eines unvermeidlichen Verlustes: Wie gewonnen, so
zerronnen. So könnte in Platons radikaler Erweiterung des ökonomischen Speku-
lationshorizonts zugleich die Chance auf neue Klärungsansätze für die Zyklik
moderner Krisenphänomene liegen. Ziel könnte von daher sein, den Zusammen-
hang zwischen kommerzieller und metaökonomischer Wertschöpfung aus dem
Schema diesseitiger Sterblichkeit und jenseitiger Unsterblichkeit zu lösen und für
die Systematik der Realwirtschaft aufzubereiten.14 Im Lichte dieser ökonomischen
Spekulationen ließe sich ggf. auch die Auseinandersetzung mit dem Handelsgeist
der Sophisten zumindest auch als Unterscheidung zwischen der kommerziellen
und einer metakommerziellen Spekulationsform mit dem Ziel einer Erweiterung
des ökonomischen Erwartungshorizonts über den Handelsgeist hinaus erschlie-
ßen.

13 Vgl. zum Begriff der Kulturen des Wirtschaftens: www.kulturstiftung-des-bundes.de/c
ms/de/programme/kulturen_des_wirtschaftens/ (zuletzt abgerufen am 29.07.2018).
Vgl. auch Dierksmeier/Pirson 2009; Manstetten 1999.

14 Vorarbeiten dazu unter dem Rubrum der ›Ökonomie des Glaubens‹: Priddat 2010c,
2011b.

208 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Um das hier entworfene Arbeitsprogramm zur Rekonstruktion der Charakteris-
tik einer genuin philosophischen Ökonomik aus ihren ideengeschichtlichen
Ursprüngen abzurunden, sei auch noch einmal auf Aristoteles zurückgekommen.
Gerade Schumpeters Verdikt, Aristoteles biete nicht mehr als »decorous, pede-
strian, slightly mediocre, and more than slightly pompous common sense«
(Schumpeter 1954: 57) sollte doch als Ermutigung genommen werden aufzuspü-
ren, was sich in Aristoteles’ Denken an Inhalten und besonders auch an Methodo-
logie findet, das sich moderner Paradigmatik, Begrifflichkeit und Kategorisierung
des Ökonomischen entzieht. Man braucht dem Ökonomen seine Einstellung nicht
vorzuwerfen, denn es ist natürlich primäre Aufgabe der Philosophie selbst, den
Gehalt dieser Ressourcen in seiner Logik so zu erschließen, dass sie interdiszipli-
när vermittelbar werden können. Ohne Aufwendung genuin philosophischer
Kompetenz wird sich die Rekonstruktion der aristotelischen Ökonomik kaum
derart über die einschlägigen, aus moderner Sicht relativ leicht als ökonomisch
relevant wiedererkennbaren Kapitel der Nikomachischen Ethik sowie der Politik
hinaus ausweiten lassen, dass Gedanken etwa der Physik und der Metaphysik
(vgl. Baloglou/Peukert 1996; Enkelmann 2012b) einbezogen werden könnten, die
zum Verständnis der Gesamtsystematik der aristotelischen integrativen Ökonomik
(vgl. Enkelmann 2011) relevant sind.

Ausgehend von der These, dass die Götter ohne Missgunst und nicht neidisch
sind, der gleich Platon auch Aristoteles grundlegende systematische Bedeutung
beimisst (vgl. Platon 1990c: Tim. 29e; Aristoteles 1982: Me. I 2, 983a), wird der
ökonomischen Neudeutung des Begriffs des guten Lebens sicher eine Schlüssel-
rolle zukommen. Gerade Aristoteles gibt Anlass, diesen Begriff als intrinsischen
Bestandteil ökonomischen Denkens zu erschließen, statt ihn durch eine ethisch-
moralische Codierung, ob nun in positiver oder in negativer Bewertung, aus dem
Bereich des Ökonomischen zu externalisieren. Unter der Voraussetzung neidloser
Götter oder, modern, einer an sich unmissgünstigen Natur der Welt stellt sich die
aristotelische eudaimonistische Ökonomik der modernen, vom Knappheitspara-
digma abgeleiteten Konzeption der politischen Ökonomie krass entgegen.15 Nach-
dem bereits Hannah Arendt (2002; vgl. auch Bataille 2001; Galbraith 1963) mit
ausdrücklichem Bezug auf die Antike die Folgen der darin liegenden Absolutie-
rung des Mangels kritisch reflektiert hatte, wenn auch ohne sie aufheben zu kön-
nen, könnte eine systematische Profilierung dieses Gegensatzes zu signifikanten
zukunftsweisenden Erkenntnissen hinsichtlich der Möglichkeiten postkapitalisti-
scher Ökonomieformen führen.

Leitbegriff der aristotelischen Ökonomik ist die eudaimonia. Für Aristoteles
transzendiert die Glückssuche die Reduktion ökonomischer Opportunitätsspeku-
lation auf utilitäre Zweckrationalität. Wenn man genau hinsieht, dann bemerkt
man, dass diese Transzendierung, wie oben angedeutet, nicht in Abkehr von der
zweckrationalen Nutzenspekulation zugunsten des transutilitären höchsten Gutes

15 »Ökonomik ist die Wissenschaft, die menschliches Verhalten untersucht als eine Bezie-
hung zwischen Zielen und knappen Mitteln, die unterschiedliche Verwendung finden
können«, so eine geläufige Definition, zit. in Homann/Suchanek 2000: 3.

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 209

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


der eudaimonia, das um seiner selbst willen begehrt wird (vgl. Enkelmann 2011),
in den ökonomischen Diskurs implementiert wird, sondern um die Zweckrationa-
lität des gesellschaftlichen Produktionsbetriebs vor der Verkehrung in ihr Gegen-
teil, in Zweckentfremdung, zu bewahren (vgl. Aristoteles 1985: NE I 2, 1094a).
Diese Dialektik einer Überschreitung und Aufhebung der Ökonomie bzw. einer
bestimmten Ausformung derselben um deren Konsolidierung willen und die theo-
ria als Methode erfolgreichen Glücksstrebens (vgl. ebd.: NE I 5, X 7ff.) in ihrer
Ökonomizität detailliert zu rekonstruieren, würde dem gegenwärtigen Diskurs
zum sogenannte Glücks-BIP neue Impulse geben.16 Zudem wäre interessant zu
sehen, was sich im Lichte dieses Abgleichs zwischen dem aristotelischen Ansatz
und dem der Moderne eigentlich als der real wirkende Zielbegriff der, nach neus-
ten Entwicklungen technisch in einen Transhumanismus mündenden (vgl. Kurz-
weil 2005; Enkelmann 2013b), Moderne kenntlich wird.

In diesem Kontext ließe sich außerdem Aristoteles’ Differenzierung der persönli-
chen ›Gewinnorientierung‹ in die pleonexia, den bios apolaustikos, den bios poli-
tikos sowie den bios theoretikos, von deren Zusammenwirken nach Aristoteles
der Erfolg der politischen Ökonomie abhängt, (vgl. Aristoteles 1985: NE I 3;
Enkelmann 2011; Derrida 1999; Vogl 2002, 2010/11: 115–140) darauf hin unter-
suchen, inwiefern diese paradigmatische Differenzierung der Vorteilsspekulation
in eine multiple Ökonomie von Ökonomien resp. Kulturen des Wirtschaftens (vgl.
Enkelmann 2005b, 2013b) auch für die aktuelle Weiterentwicklung der gesell-
schaftlichen Ökonomie von zukunftsweisender Bedeutung sein kann. Das mag
insbesondere auch für die derzeit diskutierte Differenzierung zwischen dem homo
oeconomicus und dem homo reciprocans (vgl. Falk 2001) sowie weiteren Formen
des multiple self (vgl. Priddat 2013d), die die Homologie der ökonomischen
Akteurswelt in Frage stellen, gelten. – Der Spur folgend, die Nietzsche mit seiner
Transformation des aristotelischen zoon logon echon (vgl. Aristoteles 1993: Pol. I
2, 1253a) in ein »Thier, das versprechen darf« (Nietzsche 1980b/1887: GdM. II
1: 291) gelegt hat und damit einen, statt über Nutzenmaximierung, durch Kredit-
würdigkeit definierten Begriff des homo oeconomicus (vgl. Enkelmann 2011,
2012a; Scharff 2012)17 konstituiert, bietet sich darüber hinaus die Möglichkeit,
Heinsohn und Steigers gleichfalls in Gläubiger-Schuldner-Kontrakten basierende
Eigentumstheorie des Geldes (vgl. Heinsohn/Steiger 2006) philosophisch unter die
Lupe zu nehmen, zu verifizieren, zu fundieren oder aufzuheben in einer ökono-
misch kompetent fundierten Philosophie des Geldes. Da es dafür18 (wie über-

16 Vorarbeiten: Enkelmann 2006b, 2011, Ansätze z.B. in Sedlacek 2012.
17 Vgl. auch Derridas lesenswerte Dekonstruktion (mit Bezug auch auf Nietzsches Genea-

logie der Moral) der aus der Übersetzung des zoon logon echon in ein animal rationale
folgenden Form des Logozentrismus und Ausschluss des Animalischen aus dem
Menschlichen (2010: 20ff.).

18 Vgl. Simmel 1989, der hier neu zu bewerten wäre; vgl. dazu bereits Kintzele/Schneider
1993; vgl. auch Brodbeck 2009a, 2009b, 2014; Kabalak/Priddat 2007; Priddat 2010a.
Vgl zur Philosophie des Geldes bei Aristoteles: Will 1977; Berthoud 1981; Schütrumpf
1982; Aglietta/Orleans 1982; Derrida 1999.

210 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


haupt zu diesem Komplex des aristotelischen ökonomischen Denkens19) bereits
wegweisende Vorarbeiten gibt, lässt sich hier die Relevanz philosophischer Öko-
nomik jenseits des traditionellen wechselseitigen Gegeneinanderausspielens des
Humanen und des Ökonomischen (vgl. Gronemeyer 2007: 18; Hénaff 2009)
gegenüber den vorherrschenden Fachdiskursen wohl am überzeugendsten aufwei-
sen, in die Diskussion und zur Geltung bringen. »Was ist die Ökonomie?« (Der-
rida 1993: 16) – es lohnt sich, die Ressourcen ökonomischen Denkens in der phi-
losophischen Tradition zu explorieren und für die Gegenwart zu profilieren. Die
Rekonstruktion der spezifisch philosophischen politischen Ökonomie insbeson-
dere der Antike würde neue intellektuelle Ressourcen für eine Auseinandersetzung
mit den modern economics ›auf Augenhöhe‹ bereitstellen – weder normativ beleh-
rend noch schlicht alternativ, sondern in Hinblick auf eine, je nachdem, wie man
die Ausgangslage beurteilen will, weiterzuentwickelnde oder wiederzugewinnende
Ökonomie der Vernunft, wie sie etwa Hegel gegenüber derjenigen des Verstandes
insinuiert, die sich allein nach den Maßgaben empirisch-mathematischer Funkti-
onsanalyse utilitärer Opportunität schwerlich wird fassen lassen.

Literaturverzeichnis

Agamben, G. (2016): Stasis. Der Bürgerkrieg als politisches Paradigma, Frankfurt/Main:
Fischer.

Aglietta, M. (1993): Die Ambivalenz des Geldes, in: Kintzele, J./Schneiders, P. (Hrsg.): Georg
Simmels Philosophie des Geldes, Frankfurt/Main: Hain, 175–220.

Aglietta, M./Orleans, A. (1982): La violence de la monnaie, Paris: PUF.
Albert, H. (2009): Ökonomische Theorie als politische Ideologie: Das ökonomische Argument

in der ordnungspolitischen Debatte, Tübingen: Mohr Siebeck.
Amemiya, T. (2007): Economy and Economics of Ancient Greece, London: Routledge Chap-

man & Hall.
Arcibald, Z./Davies, J. K./Gabrielsen, V. (2011): The Economies of Hellenistic Societies, Third

to First Centuries BC, Oxford: Oxford University Press.
Arendt, H. (2002): Vita activa oder Vom tätigen Leben, München, Zürich: Piper.
Aristoteles (1973) (Pol.): Politik, übersetzt von Gigon, O. (Hrsg.), München: dtv.
Aristoteles (1982) (Me.): Metaphysik, Seidl, H. (Hrsg.), Hamburg: Meiner.
Aristoteles (1985) (N.E.): Nikomachische Ethik, Bien, G. (Hrsg.), Hamburg: Meiner.
Audring, G./Brodersen K. (2008): Oikonomika: Quellen zur Wirtschaftstheorie der griechi-

schen Antike, Darmstadt: WBG.
Audring, G. (1992): Xenophon. Ökonomische Schriften, Berlin: Akad.
Ayache, E. (2015): Massive Kontingenz. Eine Philosophie der Contingent Claims und ihres

Marktes, in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische
Erkundungen. Definitionen, Ansätze, Methoden, Erkenntnisse, Wirkungen, Bd. II, Mar-
burg: Metropolis, 91–139.

Baecker, D. (Hrsg.) (2003): Kapitalismus als Religion, Berlin: Kadmos.
Baecker, D. (2010): Die Zumutung des Kapitalismus, in: Pasero, U./ Berg, K., van den/Kaba-

lak, A. (Hrsg.): Capitalism Revisited – Anmerkungen zur Zukunft des Kapitalismus, Mar-
burg: Metropolis, 39–48.

19 Vgl. Meikle 1979; Priddat 1986, 1989a, 2011a, 2012a, 2013c; Enkelmann 2010,
2011, 2012a, 2012b, 2016b.

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 211

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Baloglou, C. P. (2008): Wirtschaft und Technologie im antiken Griechenland, Marburg:
Metropolis.

Baloglou, C. P./Peukert, H. (1996): Zum antiken ökonomischen Denken der Griechen (800–31
v. u. Z.). Eine kommentierte Bibliographie, Marburg: Metropolis.

Bammé, A. (2011): Homo occidentalis. Von der Anschauung zur Bemächtigung der Welt.
Zäsuren abendländischer Epistemologie, Weilerswist: Velbrück.

Baudrillard, J. (1991): Der symbolische Tausch und der Tod, München: Matthes & Seitz.
Bataille, G. (2001): Die Aufhebung der Ökonomie, München: Matthes & Seitz.
Bensinger, H. (2013): The Ancient Greek Economy, New York: PowerKids Press.
Berthoud, A. (1981): Aristote et l'argent, Paris: La Decouverte.
Bien, G. (1980): Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristoteles, Freiburg, Mün-

chen: Alber.
Bien, G. (1990): Die aktuelle Bedeutung der ökonomischen Theorie des Aristoteles, in: Bievert,

B./Held, K./Wieland, J. (Hrsg.): Sozialphilosophische Grundlagen ökonomischen Han-
delns, Frankfurt/Main: Campus, 33–64.

Brodbeck, K.-H. (1998): Die fragwürdigen Grundlagen der Ökonomie. Eine philosophische
Kritik der modernen Wirtschaftswissenschaften, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

Brodbeck, K.-H. (2009a): Die Metaphysik des Geldes, in: der blaue reiter, Jg. 27/H. 1, 38–42.
Brodbeck, K.-H. (2009b): Die Herrschaft des Geldes: Geschichte und Systematik, Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Brodbeck, K.-H. (2014): Die Philosophie des Geldes, in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P.

(Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundungen. Definitionen, Ansätze, Metho-
den, Erkenntnisse, Wirkungen, Bd. I, Marburg: Metropolis, 23–44.

Brodersen, K. (2006): Aristoteles. 77 Tricks zur Steigerung der Staatseinnahmen. Oikonomika
II,Stuttgart: reclam.

Bubner, R. (2002): Polis und Staat. Grundlinien der Politischen Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Bürgin, A. (1988/89), Wirtschaften und Wirtschaftslehren in der griechischen Polis im 5.
und 4. Jh. v. Chr., Basel: Wirtschaftswissenschaftliches Zentrum der Universität Basel.

Casson, L. (1979): Die Seefahrer der Antike, München: Beck.
Casson, L. (1984): Ancient Trade and Society, Detroit: Wayne State University Press.
Cohen, E. E. (1992): Athenian Economy and Society: A Banking Perspektive, Princeton: Uni-

versity of Princeton Press.
Därmann, I. (2011): Haus und Verwandtschaft in der antiken politischen Philosophie. Kreuz-

fahrten der Lektüre mit Claude Lévi-Strauss, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, Jg.
36/H. 1, 27–47.

Deleuze, G./Guattari, F. (1974): Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie I, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Deleuze, G./Guattari, F. (1996): Was ist Philosophie? Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Derrida, J. (1993) : Falschgeld. Zeit geben I, München: W. Fink.
Derrida, J. (1999): Über das Preislose, oder the Price is Right in der Transaktion, Berlin:

b_books.
Derrida, J. (2010): Das Tier, das ich also bin, Wien: Passagen.
Diels, H./Kranz, W. (1974): Die Fragmente der Vorsokratiker Bd. I, Hedingen: Weidmann.
Dierksmeier, C./Pirson, M. (2009): Oikonomia versus Chrematistike: Learning from Aristotle

About the Future Orientation of Business Management, in: Journal of Business Ethics,
Vol. 88, 417–430.

Dreitzel, H. (1992): Absolutismus und ständische Verfassung in Deutschland, Mainz: von
Zabern.

Eich, A. (2006): Die politische Ökonomie des antiken Griechenland (6.–3. Jh. v. Chr.), Köln,
Weimar, Wien: Böhlau.

Engen, D. T. (2010): Honor and Profit: Athenian Trade Policy and the Economy and Society
of Greece, B.C.E, Ann Arbor: University of Michigan Press, 415–307.

212 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Enkelmann, W. D. (2005a): Georges Batailles Spekulation auf die Ökonomie der Verschwen-
dung. Link: http://www.ifw01.de/text_pdfs/wirtschaftsphilosophie_bataille.pdf (zuletzt
abgerufen am 26.06.2018).

Enkelmann, W. D. (2005b): Philosophische Leitorientierungen für ein leistungsfähiges Corpo-
rate Citizenship. Link: http://www.ifw01.de/text_pdfs/wirtschaftsphilosophie_corpo-
rate_citizenship.pdf (zuletzt abgerufen am 26.06.2018).

Enkelmann, W. D. (2005c): Platons Idee der Weltwirtschaft. Studien zur philosophischen Öko-
nomik der Antike II (Working Paper). Link: http://www.ifw01.de/text_pdfs/enkel-
mann_platon.pdf (zuletzt abgerufen am 26.06.2018).

Enkelmann, W. D. (2006a): Europa – Nichts als ein Versprechen. Eine Nacherzählung, in:
Merkur. Deutsche Zeitschrift für europäisches Denken H. 692, 1103–1112.

Enkelmann, W. D. (2006b): Vom Wert des Überflüssigen – Zum Verhältnis von künstlerischer
Freiheit und wirtschaftlichem Gewinn, in: Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmens-
ethik, Jg. 7/H. 3, 357–368.

Enkelmann, W. D./Wiedinger, N. (2007): Städte – Das Leben von der Spekulation auf die
Zukunft, in: Widerspruch. Münchner Zeitschrift für Philosophie, H. 46, 49–64.

Enkelmann, W. D. (2010): Beginnen wir mit dem Unmöglichen. Jacques Derrida, Ressourcen
und der Ursprung der Ökonomie, Marburg: Metropolis.

Enkelmann, W. D. (2011): Zwischen Ökonomie, Kommerzialität und Idealismus. Das zoon
logon echon – Aristoteles’ Konzeption des homo oeconomicus, in: Kettner, M./Koslowski,
P. (Hrsg.): Ökonomisierung und Kommerzialisierung der Gesellschaft. Wirtschaftsphiloso-
phische Unterscheidungen, München: W. Fink, 157–181.

Enkelmann, W. D. (2012a): Das ›Thier, das versprechen darf‹ und die Bedeutung der Gläubi-
ger-Schuldner-Kontrakte für Entstehung und Perspektive des Denkens, in: Abel, G./Bru-
sotti, M./Heit, H. (Hrsg.): Nietzsches Wissenschaftsphilosophie, Berlin, New York: de
Gruyter, 387–396.

Enkelmann, W. D. (2012b), Selbstbehauptung, Nutzwerte und Gewinnaussichten. Grundlinien
der philosophischen Ökonomik, Philosophisches Jahrbuch 2012, 1. Hbd., 94–114.

Enkelmann, W. D. (2012c): Poststrukturalismus, Dekonstruktivismus etc.: Dionysos in Frank-
reich – Abgesänge der Vernunft für ein Denken, das an der Zeit ist. Link: http://www.phg-
bhv.de/joomla3/images/texte/2012/dionysos_in_frankreich_text_12_7.pdf (zuletzt abgeru-
fen am 26.06.2018).

Enkelmann, W. D. (2013a): Hegel and the French. Economical Philosophy instead of Ethics,
in: Lütge, C. (Ed.): Handbook of Philosophical Foundations of Business Ethics, Berlin:
Springer, 431–459.

Enkelmann, W.D. (2013b): Wovon reden wir überhaupt? Zur Kritik des Überlebens, in: Mit-
schele, K./Scharff, S. (Hrsg.): Werkbegriff Nachhaltigkeit. Resonanzen eines Leitbildes,
Bielefeld: transcript, 75–94.

Enkelmann, W. D. (2014): Was ist Wirtschaftsphilosophie? Bedingungen und Kriterien, in:
Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundun-
gen. Definitionen, Ansätze, Methoden, Erkenntnisse, Wirkungen, Bd. I, Marburg: Metro-
polis, 141–172.

Enkelmann, W. D. (2016a): Die Idee der Weltwirtschaft: Thales und der Welthandel, in:
Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundun-
gen. Definitionen, Ansätze, Methoden, Erkenntnisse, Wirkungen, Bd. III, Marburg: Metro-
polis, 391–428.

Enkelmann, W. D. (2016b): Freundschaft in Europa: Der Kontinent der Fremden. Zur Produk-
tivkraft einer außergewöhnlichen Leidenschaft, in: Liebsch, B./Staudigl, M./Stoellger, P.
(Hrsg.): Perspektiven europäischer Gastlichkeit. Geschichte – Kulturelle Praktiken – Kritik,
Weilerswist: Velbrück, 522–544.Enkelmann, W. D. (2018): Die Oikos-Polis-Differenz und
die ökonomische Produktivkraft spekulativer Vernunft, in: Enkelmann, W. D./Priddat, B.
P. (Hrsg.): Was ist Ökonomie? (Arbeitstitel), Marburg: Metropolis, im Erscheinen.

Enkelmann, W. D./Kratz, D. (2017): Denken handelt. Philosophie für Manager, Marburg:
Metropolis.

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 213

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Enkelmann, W. D./Priddat, B.P. (Hrsg.) (2014–2016): Was ist? Wirtschaftsphilosophische
Erkundungen. Definitionen, Ansätze, Methoden, Erkenntnisse, Wirkungen, Bde. I, II, III,
Marburg: Metropolis.

Erdogan, O. (2003): Wasser. Über die Anfänge der Philosophie, Wien: Passagen.
Faber, M./Manstetten, R./Petersen, T./Becker, C. (Hrsg.) (2007): Was ist Wirtschaft? Von der

Politischen Ökonomie zur Ökologischen Ökonomie, Freiburg: Karl Alber.
Falk, A. (2001): Homo Oeconomicus Versus Homo Reciprocans: Ansätze für ein Neues Wirt-

schaftspolitisches Leitbild? In: Institut für Empirische Wirtschaftsforschung, der Universi-
tät Zürich (Hrsg.): Working Paper No. 79.

Finley, M. I. (1977a): Die antike Wirtschaft, Frankfurt/Main: dtv.
Finley, M. I. (1977b): Aristotle und Economic Analysis, in: Barnes, J./Schofield, M./Sorabji, R.

(Eds.): Articles on Aristotle, London: Palgrave Macmillan, 140–158.
Föllinger, S. (2016): Ökonomie bei Platon, Berlin, Boston: deGruyter.
Foucault, M. (2004): Hermeneutik des Subjekts, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Franck G. (2015): Von der Denkökonomie zur Wissensindustrie. Bedingungen der Möglichkeit

einer ökonomischen Theorie moderner Wissenschaft, in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P.
(Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundungen. Definitionen, Ansätze, Metho-
den, Erkenntnisse, Wirkungen, Bd. II, Marburg: Metropolis, 29–54.

Frey, B. S. (1992): Umweltökonomie, Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht.
Frey, B. S./Frey-Marti, C. (2010): Glück – Die Sicht der Ökonomie, Zürich, Chur: Rüegger.
Gadamer, H. G. (1978): Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles, Heidelberg: Uni-

versitätsverlag Winter.
Galbraith, J. K. (1963): Gesellschaft im Überfluss, München: Droemer Knaur.
Gizewski, C. (2007): Antike Wirtschaft. Link: http://agiw.fak1.tu-berlin.de/Auditorium/AntWi-

Sys/Vorwort.htm (zuletzt abgerufen am 26.06.2018).
Godelier, M. (1966): Rationalität und Irrationalität in der Ökonomie, Frankfurt/Main: EVA.
Graafland, J. J. (2009): Economics, Ethics and the Market, London: Routledge Chapman &

Hall.
Graeber, D. (2012): Schulden: Die ersten 5000 Jahre, Stuttgart: Klett-Cotta.
Gronemeyer, M. (2007): Profitstreben als Tugend? Zur Politischen Ökonomie bei Aristoteles,

Marburg: Metropolis.
Groys, B. (2004): Über das Neue. Versuch einer Kulturökonomie, Frankfurt/Main: Fischer.
Günther, S. (Hrsg.) (2012): Ordnungsrahmen antiker Ökonomien, Wiesbaden: Harrassowitz.
Habermas, J. (2001): Erkenntnis und Interesse, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Hasebroek, J. (1966): Staat und Handel im alten Griechenland, Hildesheim: Olms.
Hegel, G. W. F. (1970 [1820]) (R.Ph.): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frank-

furt/Main: Suhrkamp.
Hausman, D. M. (2008): Essays on Philosophy and Economic Methodology, Cambridge: Cam-

bridge University Press.
Heidegger, M. (1980): Der Spruch des Anaximander, in: Ders.: Holzwege, Frankfurt/Main:

Klostermann, 317–368.
Heinsohn, G. (1984): Privateigentum, Patriarchat, Geldwirtschaft. Eine sozialtheoretische

Rekonstruktion zur Antike, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Heinsohn, G. (2014): Woher kommt das Geld? In: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.):

Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundungen. Definitionen, Ansätze, Methoden,
Erkenntnisse, Wirkungen, Bd. I, Marburg: Metropolis, 23–44.

Heinsohn, G./Steiger, O. (2006): Eigentum, Zins und Geld. Ungelöste Rätsel der Wirtschaft-
wissenschaft, Marburg: Metropolis.

Hénaff, M. (2009): Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Heraklit (1974): in: Diels, H./Kranz, W. (Hrsg.): Die Fragmente der Vorsokratiker Bd. I,
Hedingen: Weidmann, 139–190.

Herrmann-Pillath, C. (2010): The Eeconomics of Identity and Creativity. A Cultural Science
Approach, Queensland: University of Queensland Press.

214 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Hesiod (1979): Theogonie, übersetzt von Albert, K. (Hrsg.), Kastellaun: A. Henn.
Hesiod (1996): Werke und Tage, Stuttgart: reclam.
Höffe, O. (2006): Aristoteles, München: Beck.
Hörisch, J. (2004): Gott, Geld, Medien. Studien zu den Medien, die die Welt im Innersten

zusammenhalten, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Hörisch, J. (2013): Man muss dran glauben. Die Theologie der Märkte, München: W. Fink.
Hörisch, J. (2014): Wirtschaftsweise und Masters of the Universe: Über Wirtschaftsphilosophie

und Wirtschaftspoesie, in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschafts-
philosophische Erkundungen. Definitionen, Ansätze, Methoden, Erkenntnisse, Wirkungen,
Bd. II, Marburg: Metropolis, 131–140.

Hoffmann, T. S. (2009): Wirtschaftsphilosophie. Ansätze und Perspektiven von der Antike bis
heute, Wiesbaden: Marix.

Homann, K./Suchanek, A. (2000): Ökonomik. Eine Einführung, Tübingen: Mohr/Siebeck.
Hutter, M. (1999): Wie der Überfluss flüssig wurde. Zur Geschichte und zur Zukunft der

knappen Ressourcen, in: Soziale Systeme. Zeitschrift für soziologische Theorie, Jg. 5/H. 1,
41–54.

Issing, O. (1992): Aristoteles – auch ein Nationalökonom? In: Schefold, B. (Hrsg.): Vademe-
cum zu einem Klassiker des antiken Wirtschaftsdenkens, Düsseldorf: Handelsblatt Verlag,
95–124.

Kabalak, A./Priddat, B. P. (Hrsg.) (2007): Transaktionen in Netzwerken. Zur soziologischen
Öffnung der Ökonomie, in: sociologia internationalis, Bd. 45, 73–107.

Kettner, M./Koslowski, P. (Hrsg.) (2011): Ökonomisierung und Kommerzialisierung der
Gesellschaft. Wirtschaftsphilosophische Unterscheidungen, München: W. Fink.

Keynes, J. M. (1997): Ein Traktat über Währungsreform, Berlin: Duncker & Humblodt.
Kincaid, H./Ross, D. (2009): The Oxford Handbook of Philosophy of Economics, Oxford Uni-

versity Press.
Kintzelé, J./Schneider, P. (Hrsg) (1993): Georg Simmels Philosophie des Geldes, Bodenheim:

Hain.
Koslowski, P. (1976): Politik und Ökonomie bei Aristoteles, Tübingen: Mohr Siebeck.
Koslowski, P. (Hrsg.) (1992): Neuere Entwicklungen der Wirtschaftsethik und Wirtschaftsphi-

losophie, Berlin, Heidelberg: Springer, 9–17.
Koslowski, P. (1994): Prinzipien der ethischen Ökonomie. Grundlegung der Wirtschaftsethik

und der auf die Ökonomie bezogenen Ethik, Tübingen: Mohr Siebeck.
Kurzweil, R. (2005): The Singularity Is Near. When Humans Transcend Biology, New York:

Penguin Books.
Leggewie, C./Welzer, H. (2009): Das Ende der Welt, wie wir sie kannten. Klima Zukunft und

die Chancen der Demokratie, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Lewis, T. J. (1978): Acquisition and Anxiety: Aristotle’s Case Against the Market, in: Cana-

dian Journal of Economics Vol. 11, 69–90.
Lowry, S. T. (1987): The Archaeology of Economic Ideas. The Classical Greek Tradition, Dur-

ham: Duke University Press.
Lowry, S. T. (1998): Ancient and Medieval Economic Ideas and Concepts of Social Justice,

Leiden, New York, Köln: Brill Academic Publishers.
Lübbe, H. (2005): Die Zivilisationsökumene: Globalisierung kulturell, technisch und politisch,

München: W. Fink.
Maker, W. (1987): Hegel on Economics and Freedom, Macon: Mercer University Press.
Manning, J. G./Morris, I. (2007): The Ancient Economy: Evidence and Models, Standford:

Stanford University Press.
Manstetten, R. (1999): Die Wirtschaft und das gute Leben. Praktische Philosophie und Politi-

sche Ökonomie bei Adam Smith und seinen Nachfolgern, in: Dialektik. Enzyklopädische
Zeitschrift für Philosophie und Wissenschaften, Horizonte ökonomischen Denkens,
1999/H. 3, 43–62.

Mantzavinos, C. (2006): Naturalistische Hermeneutik, Tübingen: Mohr Siebeck.

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 215

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Mattingly, D. J./Salmon, J. (2000): Economies Beyond Agriculture in the Classical World, Lon-
don: Routledge Chapman & Hall.

McCloskey, D. N. (2007): The Bourgeois Virtues, Chicago, London: University of Chicago
Press.

Meier, C. (1995): Athen. Ein Neubeginn der Weltgeschichte, München: Siedler.
Meikle, S. (1979): Aristotle and the Political Economy of the Polis, in: Journal of Hellenic Stu-

dies, No. 99, 57ff.
Meikle, S. (1995): Aristotle’s Economic Thought, Oxford, Cambridge: Clarendon.
Nietzsche, F. (1980a [1872]) (GdT.): Geburt der Tragödie, in: Colli, G./ Montinari, M. (Hrsg.):

Sämtl. Werke Bd. I, München, Berlin, New York: dtv, deGruyter.
Nietzsche, F. (1980b [1887]) (GdM.): Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, in: Colli,

G./Montinari, M. (Hrsg.): Sämtl. Werke Bd. V, München, Berlin New York: dtv, deGruy-
ter.

Ortmann (2015): Organisation und Philosophie. Wider die Ausblendung korporativer Akteure,
in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkun-
dungen. Definitionen, Ansätze, Methoden, Erkenntnisse, Wirkungen, Bd. II, Marburg:
Metropolis, 213–238.

Ottmann, H. (2001): Geschichte des politischen Denkens Bd. 1.2, Die Griechen. Von Platon
bis zum Hellenismus, Stuttgart: Metzler.

Parmenides (1974), in: Diels, H./Kranz, W.: Die Fragmente der Vorsokratiker Bd. I, Hedingen:
Weidmann, 217–246.

Paterson, J. (2006): The Economies of the Greek and Roman World, Hoboken, N.J.: Blackwell
Publ. Ltd.

Pies, I. (2009): Moral als Produktionsfaktor: Ordonomische Schriften zur Unternehmensethik,
Berlin: wvb Wissenschaftlicher Verlag.

Pfleiderer, G./Heit, A./Seele, P. (2012a) (Hrsg.): Wirtschaft und Religion, Zürich: Pano.
Pfleiderer, G./Heit, A./Seele, P. (2012b) (Hrsg): Wer deckt (noch) die Deckung? Zürich: Pano.
Platon (1990a) (Phaid.): Phaidon, übersetzt von Schleiermacher, F. in: Eigler, G. (Hrsg.):

Werke III, Darmstadt: WBG.
Platon (1990b) (Phaidr.): Phaidros, übersetzt von Schleiermacher, F./Kurz, D., in: Eigler, G.

(Hrsg.): Werke V, Darmstadt: WBG.
Platon (1990c) (Tim.): Timaios, übersetzt von Müller, H./Schleiermacher, F., in: Eigler, G.

(Hrsg.): Werke VII, Darmstadt: WBG.
Platon (1990d) (Pol.): Politeia, übersetzt von Schleiermacher, F., in: Eigler, G. (Hrsg.): Werke

IV, Darmstadt: WBG.
Platon (1990e) (Nom.): Nomoi, übersetzt von Schöpsdau, K., in: Eigler, G. (Hrsg.): Werke

VIII1/2, Darmstadt: WBG.
Pierris, A. L. (2000) : Value and Knowledge. The Philosophy of Economy in Classical Anti-

quity, Patras: Institute for Philosophical Research.
Polanyi, K. (1978): The Great Transformation: Politische und ökonomische Ursprünge von

Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Priddat, B.P. (1986): Geld als Kredit. Nassau Seniors Aristotelesinterpretation 1826/27, Dis-

kussionsschrift Nr. 2 aus dem Institut für Politische Wissenschaft, Universität Hamburg.
Priddat, B.P. (1989a): Die politische Struktur der Aristotelischen Ökonomie, in: Politische

Vierteljahresschrift (PVS), Jg. 30/H. 3, 395–419.
Priddat, B.P. (1989b): Die politische Wissenschaft von Reichtum und Menschen. Aristotelische

Reminiszenzen in der deutschen Nationalökonomie des 19. Jahrhunderts, in: Archiv für
Rechts- und Sozialphilosophie, H. 2, 171–195.

Priddat, B. P. (1990): Hegel als Ökonom, Berlin: Duncker&Humblodt.
Priddat, B. P. (1991a): Der ethische Ton der Allokation. Elemente der Aristotelischen Ethik

und Politik in der deutschen Nationalökonomie des 19. Jahrhunderts, Baden-Baden:
Nomos.

Priddat, B.P. (1991b): Natur-Stoff und Wert-Form. Zur Modernisierung des Naturbegriffs in
der Ökonomie des 18. und 19. Jahrhunderts, in: Figal, G./Sieferle, R. P. (Hrsg.): Selbstver-

216 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


ständnisse der Moderne. Formationen der Philosophie, Politik, Theologie und Ökonomie,
Stuttgart: Metzler, 67–99.

Priddat, B. P. (1998): Poetische Weltfamilie – Schöne Haushaltung des Universums. Über
Novalis’ Ökonomie aus seinen Fragmenten, in: Priddat, B. P. (Hrsg.): Produktive Kraft,
sittliche Ordnung und geistige Macht. Denkstile der deutsche Nationalökonomie im 18.
und 19. Jahrhundert, Marburg: Metropolis, 79–110.

Priddat, B. P. (2001): ›Le concert universel‹. Die Physiokratie. Eine Transformations-Philoso-
phie des 18. Jahrhunderts, Marburg: Metropolis.

Priddat, B. P. (2003): Deus Creditor: Walter Benjamins ›Kapitalismus als Religion‹, in:
Baecker, D. (Hrsg.): Kapitalismus als Religion, Berlin: Kadmos.

Priddat, B. P. (2008): Karl Marx. Kommunismus als Kapitalismus 2ter Ordnung: Produktion
von Humankapital, Marburg: Metropolis.

Priddat, B.P. (2010a): Das Dritte in der Ökonomie: Transaktion als multipler triadischer kom-
munikativer Prozess, in: Esslinger, E./Schlechtriemen, T./Schweitzer, D./Zons, A. (Hrsg.):
Die Figur des Dritten. Ein kulturwissenschaftliches Paradigma, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 110–124.

Priddat, B. P. (2010b): Kann es ›Wirtschaftsethik‹ geben? Ein Zustandsberichtsversuch, in:
Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmensethik, Jg. 10/H. 3, 341–357.

Priddat, B. P. (2010c): Ökonomie des Glaubens? In: Zeitschrift für Wirtschafts- und Unterneh-
mensethik, Jg. 11/H. 1, 25–34.

Priddat, B. P. (2011a): Aristoteles Theorie der Wirtschaft: eine frühe politische Ökonomie, in:
Zehnpfenning, B. (Hrsg.): Die »Politik« des Aristoteles, Baden-Baden: Nomos.

Priddat, B.P. (2011b): Ökonomie der Gabe im Kontext einer Ökonomie des Glaubens. Auf der
Spur Ricoeurs. Link: https://epub.ub.uni-muenchen.de/12366/1/ricoeur_3.pdf (zuletzt auf-
gerufen am 26.06.2018).

Priddat, B. P. (2012a): Aristoteles über Markt und Geld, in: Günther, S. (Hrsg.): Ordnungsrah-
men antiker Ökonomien, Wiesbaden: Harrassowitz, 5–22.

Priddat, B. P. (2012b): Eigentum, Arbeit, Geld: zur Logik einer Naturrechtsökonomie bei John
Locke, in: Ludwig, B. (Hrsg.): John Lockes zwei Abhandlungen über die Regierung. Kom-
mentare, Berlin: Akademieverlag, 74–92.

Priddat, B. P. (2013a): Benign Order und Heaven on Earth. Kapitalismus als Religion? Über
theologische Ressourcen in der Entwicklung der modernen Ökonomie, in: Seele, P./Pfleide-
rer, G. (Hrsg.): Kapitalismus – eine Religion in der Krise I. Grundprobleme von Risiko,
Vertrauen, Schuld, Zürich: Pano, Baden-Baden: Nomos, 25–136.

Priddat, B. P. (2013b): Schuld und Schulden. Zur Transposition der christlichen Schuld in öko-
nomische Schulden. Wandlungen des Kredites, in: Pfleiderer, G./Heit, A./Seele, P. (Hrsg):
Wer deckt (noch) die Deckung? Zürich: Pano, 121–153.

Priddat, B. P. (2013c): Demokratie als Zivilreligion: Die athenische Polis im Spannungsfeld
von Bürgern und Metöken, in: Mohn, J./Hermann, A. (Hrsg.): Orte der Europäischen
Religionsgeschichte, Würzburg: Ergon, 51–75.

Priddat, B. P. (2013d): Die neue Bevölkerung der Ökonomie: Multiple, faire, unwissende und
emotionale Akteure. Ökonomie im Wissen/Nichtwissen-Ambiguitätsraum, in: Zeitschrift
für Wirtschafts- und Unternehmensethik, Jg. 14/H. 2, 9–28.

Priddat, B. P. (2015): ›Mehr‹, ›besser‹, ›anders‹: Über den Steigerungsanspruch der Ökonomie,
in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkun-
dungen. Definitionen, Ansätze, Methoden, Erkenntnisse, Wirkungen, Bd. II, Marburg,
Metropolis, 333–370.

Rancière, J. (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Rancière, J. (2010): Der Philosoph und seine Armen, Wien: Passagen.
Rancière, J. (2011): Der Hass der Demokratie, Berlin: August.
Richarz, I. (1991): Oikos, Haus und Haushalt. Ursprung und Geschichte der Haushaltsökono-

mik, Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht.
Riedel, M. (1975): Politik und Metaphysik bei Aristoteles, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Röttgers, K. (2002): Kategorien der Sozialphilosophie, Berlin: Parerga.

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 217

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Röttgers, K. (2004): Wirtschaftsphilosophie – Die erweiterte Perspektive, in: Zeitschrift für
Wirtschafts- und Unternehmensethik, Jg. 5/H. 2, 114–133.

Scharff, S. (2012): Das »Thier, das versprechen darf« und die Ökonomie der Gläubiger-Schuld-
ner-Beziehung. Der Ursprung für die Entstehung politischen Denkens? In: Reschke, R./
Brusotti, M. (Hrsg.): »Einige werden posthum geboren.« Nietzsches Wirkungen, Berlin,
Boston: deGruyter, 543–550.

Schefold, B. (1992): Aristoteles: Der Klassiker des antiken Wirtschaftsdenkens, in: Ders. Vade-
mecum zu einem Klassiker des antiken Wirtschaftsdenkens, Düsseldorf: Handelsblatt Ver-
lag, 19–69.

Scheidel, W./Reden, S. von (2003): The Ancient Economy, London: Routledge Chapman &
Hall.

Schmitt, C. (1954): Land und Meer. Eine Weltgeschichtliche Betrachtung, Stuttgart: Reclam.
Schriefl, A. (2012): Platons Kritik am Gelderwerb, in:Seele, P. (Hrsg.): Ökonomie, Politik und

Ethik in der Praktischen Philosophie der Antike, Berlin: De Gruyter, 29–48.
Schütrumpf, E. (1982): Einleitung, in: Schütrumpf, E. (Hrsg.): Xenophon, Vorschläge zur

Beschaffung von Geldmitteln oder über die Staatseinkünfte, Darmstadt: WBG.
Schulz, R. (2005): Die Antike und das Meer, Darmstadt: Primusverlag.
Schumann, O. J. (2004): Wirtschaftsphilosophie: Zur Neuorientierung einer Forschungsrich-

tung, in: Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmensethik, Jg. 5/H. 2, 134–140.
Schumpeter, J. A. (1954): History of Economic Analysis, New York: Allen & Unwin.
Seaford, R. (2004): Money and the Early Greek Mind: Homer, Philosophy, Tragedy, Cam-

bridge: Cambridge University Press.
Sedlacek, T. (2012): Die Ökonomie von Gut und Böse, München: Hanser.
Seele, P. (2011): Ökonomische Philosophie: Ein programmatisches Vorwort, in: Seele, P.

(Hrsg.) Ökonomie, Politik und Ethik in der Praktischen Philosophie der Antike, Berlin: De
Gruyter: i–xii.

Seele, P. (2014): Ökonomische Philosophie: Ein Plädoyer für die Rehabilitierung einer alten
Disziplin, in: Information Philosophie, Jg. 1/H. 14, 30–35.

Seele, P. (2015): Ökonomische Philosophie. Eine mengentheoretische Verschränkung von Phi-
losophie, Ökonomie und Geschichtswissenschaft, in: Enkelmann, W. D./Priddat B. P.
(Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundungen. Definitionen, Ansätze, Metho-
den, Erkenntnisse, Wirkungen, Bd. III, Marburg: Metropolis.

Sen, A. (1989): On Ethics and Economics, Hoboken, N.J.: Blackwell Publishers.
Silver, M. (1991): Ancient Economy in Mythology: East and West, Minneapolis: Rowman &

Littlefield.
Simmel, G. (1989): Philosophie des Geldes, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Sloterdijk, P. (2006): Im Weltinnenraum des Kapitals: Für eine philosophische Theorie der

Globalisierung, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Stegmaier, W. (1994): Nietzsches ›Genealogie der Moral‹, Darmstadt: WBG.
Strasburger, H. (1976): Homer und die Geschichtsschreibung, in: Sitzungsberichte der Heidel-

berger Akademie der Wissenschaften, Heidelberg: C. Winter, 9–55.
Ulrich, P. (2007): Integrative Wirtschaftsethik: Grundlagen einer lebensdienlichen Ökonomie,

Bern, Stuttgart: Haupt.
Vogl, J. (2002): Kalkül und Leidenschaft. Poetik des ökonomischen Menschen, München:

sequenzia.
Vogl, J. (2010/11): Das Gespenst des Kapitals, Zürich: diaphanes.
Wagner-Hasel, B. (2000): Der Stoff der Gaben: Kultur und Politik des Schenkens und Tau-

schens im archaischen Griechenland, Frankfurt/Main: Campus.
Weizsäcker, E. U. von (1994): Erdpolitik. Ökologische Realpolitik an der Schwelle zum Jahr-

hundert der Umwelt, Darmstadt: WBG.
Wieland, J. (1989): Die Entdeckung der Ökonomie. Kategorien Gegenstandsbereiche und

Rationalitätstypen der Ökonomie an ihrem Ursprung, Bern, Stuttgart: Haupt.

218 Wolf-Dieter Enkelmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193


Will, E. (1977): Überlegungen und Hypothesen zur Entstehung des Münzgeldes, in: Kippen-
berg, H. G. (Hrsg): Seminar: Die Entstehung der antiken Klassengesellschaft, Frank-
furt/Main: Suhrkamp, 205–207.

Winkler, H. (2004): Diskursökonomie: Versuch über die innere Ökonomie der Medien, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Zehnpfennig, B. (Hrsg.) (2011): Die Politik des Aristoteles, Baden-Baden: Nomos.
Zoepfel, R. (Hrsg.) (2006) : Aristoteles, Oikonomika: Schriften zu Hauswirtschaft und Finanz-

wesen, Berlin: Oldenbourg Akademieverlag.

Auf der Suche nach Ressourcen einer philosophischen Ökonomik 219

zfwu, 19/2 (2018)

In kulturgeschichtlichen Streiflichtern skizziert der Autor die Entwicklung und ge-
sellschaftliche Bedeutung des Sozialgebildes Genossenschaft. Die ideenorientierte 
Form der Genossenschaft weist auf die Bedeutung sozialer Gebilde für die Iden-
titätsstiftung von kollektiv geteilten Ideen in menschlichen Gemeinschaften hin.

 

Nomos

zugleich Organ 
des Bundesverbandes 
Öffentliche 
Dienstleistungen – 
Deutsche Sektion 
des CEEP

Frank Schulz-Nieswandt

Morphologie und 
Kulturgeschichte 
der genossen-
schaftlichen Form 
Eine Metaphysik in praktischer 
Absicht unter besonderer 
 Berücksichtigung der Idee 
des freiheitlichen Sozialismus

Beiheft 51
2018 

ZögU Zeitschrift 
Unternehmen
für öffentliche und gemeinwirtschaftliche 

Journal for Public and Nonprofi t Services

Morphologie und Kulturgeschichte der  
genossenschaftlichen Form
Eine Metaphysik in praktischer Absicht unter  
besonderer Berücksichtigung der Idee des  
freiheitlichen Sozialismus
ZögU Beiheft 51 | 2018
Von Prof. Dr. Frank Schulz-Nieswandt
2018, ca. 85 S., brosch., ca. 24,– €, (Sonderpreis für Bezie-
her der ZögU im Rahmen des Abonnements ca. 18,– €) 
ISBN 978-3-8487-5230-0 
eISBN 978-3-8452-9410-0
Erscheint ca. September 2018
nomos-shop.de/39618

Portofreie Buch-Bestellungen unter www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

eLibrary
Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfügbar unter:  

www.nomos-elibrary.de

Die Bedeutung der Genossenschaften  
für lokale Gemeindebildung

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:39:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-193

