
 

 
 

Fundierung und Selbsthaltung 
Aspekte einer prekären philosophischen Metaphorik um 1800 

MORITZ BENSCH 
 
 
 

»GRUNDVERSCHIEDENHEITEN« 
 
In dem Kapitel »Grundverschiedenheiten« seiner 1987 veröffentlichten Text-
sammlung Die Sorge geht über den Fluß kommt Hans Blumenberg an einer Stel-
le eher beiläufig und in recht unspezifischer Hinsicht auf eine Differenz zu spre-
chen, die er zwischen der programmatischen Verwendung der Metaphern von 
Fundament und Architektur in mittelalterlichen und neuzeitlichen philosophi-
schen Texten am Werk sieht. Dass sich in der Neuzeit »Blick und Verlangen des 
Menschen« von der Transzendenz des Himmels zur Immanenz der Erde gewandt 
hätten,1 sei ein ideengeschichtlicher Topos, der der Präzisierung bedürfe. Ein 
Blick auf die unterschiedliche Akzentuierung architektonischer Metaphern in der 
Artikulation philosophischer Systeme könne dazu beitragen. Der Vergleich der 
Gedankengebäude »mittelalterlicher[r] Scholastiker mit den Kathedralen ihrer 
Zeit« habe zur Betonung »architektonische[r] Kunstfertigkeit« ebenso gedient 
wie zu der einer »aufstrebende[n] Vertikaltendenz« von Herzenserhebung und 
Gottesbeweis.2 Die Analogie des »Gotteshauses« habe jedoch noch eine weitere 
Funktion. In ihr drücke sich nicht nur die Aufwärtstendenz zum Himmel aus, 
sondern auch deren Begrenzung, mithin die Endlichkeit des Irdischen: »Es auf 
diese Kontur nach oben abgesehen zu haben«, so Blumenberg, »eint die scholas-
tische Denkart noch mehr mit dem Dom als die konstruktive Kraft.«3 
                                                             
1 Blumenberg, Hans: Die Sorge geht über den Fluß, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, S. 

103. 
2 Ebd. 
3 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | MORITZ BENSCH 

 
 

Blumenbergs Argument ist nun, dass die erwähnte Epochendifferenz an der 
Metaphorik selbst ablesbar sei. Die Differenz sei dabei aber keine von paradig-
matisch verschiedenen Metaphern. Sie sei vielmehr eine der ›Umbesetzung‹ in-
nerhalb der Metaphorik selbst.4 »Nicht nur,« heißt es an der zitierten Stelle wei-
ter, »daß der Blick sich [in der Neuzeit; M.B.] zum Irdischen senkt, er richtet 
sich gezielt und konzentriert auf die Frage nach den Fundamenten, statt auf Ge-
wölbe und Maßwerk, Turm und Spitzen.«5 »Der Baugrund« werde in der Neu-
zeit zum neuralgischen Punkt der Arbeit am philosophischen Gebäude; an ihm 
entscheide sich, »ob überhaupt gebaut werden kann, was und wie sich bauen 
läßt.«6 In dieser metaphorischen Umbesetzung artikuliere sich eine »theoretische 
›Gründlichkeit‹ der Neuzeit«, die – wie Blumenberg ironisch anmerkt – dazu ge-
führt habe, dass »[m]anches ›System‹ […] nur zur Demonstration errichtet« 
worden sei, »was der Boden tragen konnte und wie solide das Fundament gelegt 
worden war.«7 Zum eigentlichen »metaphorischen Vollzug des Bauens« sei es 
»vor lauter Gründlichkeit« dann zuweilen gar nicht mehr gekommen – was der 
»Eindrucksmacht« der Metaphorik aber durchaus nicht geschadet habe.8  

Als der exemplarische und paradigmatische Autor dieser neuzeitlichen Aktu-
alisierung der philosophischen Fundierungs-Metaphorik kann zunächst René 
Descartes bestimmt werden,9 der das Bildfeld von Fundierung und Hausbau so-
wohl im Discours de la méthode von 1637 als auch in den Meditationes de pri-
ma philosophia von 1641 zur Leitmetaphorik der Explikation seiner methodisch-
skeptizistischen Programmatik erhebt. In vorliegendem Aufsatz soll die fragliche 
Metaphorik sowie die Blumenbergsche These von ihrer spezifischen neuzeitli-
chen Umakzentuierung aber anhand zweier anderer Autoren überprüft werden. 
Sowohl Immanuel Kant als auch Johann Gottlieb Fichte knüpfen metaphernge-
schichtlich an Descartes an; dies aber – wie zu sehen sein wird – unter einer ver-
änderten, zugespitzten problemgeschichtlichen Konstellation. Von Blumenbergs 
Beobachtung ausgehend soll im Folgenden anhand einer vergleichenden meta-
phorologischen Lektüre programmatischer Textstellen in Werken der beiden Au-
                                                             
4 Vgl. zum Konzept der »Umbesetzung«, das für das Verständnis des metaphorologi-

schen und philosophiegeschichtlichen Denkens Blumenbergs von einiger Relevanz 
ist, den Aufsatz von Kopp-Oberstebrink, Herbert: »Umbesetzung«, in: Robert 
Buch/Daniel Weidner (Hg.), Blumenberg lesen. Ein Glossar, Berlin: Suhrkamp 2014, 
S. 350-362. 

5 H. Blumenberg: Die Sorge geht über den Fluß, S. 103. 
6 Ebd. 
7 Ebd., S. 104. 
8 Ebd. 
9 Vgl. die Hinweise zu Descartes bei H. Blumenberg, ebd., S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 95 

 
 

toren gezeigt werden, dass das metaphorische Paradigma ›Fundierung‹ um 1800 
nicht nur höchst signifikant, sondern auch zunehmend fragwürdig und ergän-
zungsbedürftig, weil inkompatibel wird. 

 
 
I. FUNDIERUNG 
 
Kant I 
 
Eine der für die Philosophie seit 1800 wirkmächtigen Aktualisierungen der Fun-
dierungs- und Architektur-Metaphorik findet sich in der Methodenlehre von 
Kants Kritik der reinen Vernunft (1781/1787).10 Kant behandelt im Kontext sei-
ner Methodologie der Kritischen Philosophie das, was er die »Architektonik der 
reinen Vernunft« nennt. »Architektonik« versteht er als die »Kunst des Sys-
tems«11 und beschreibt sie zu Beginn der »Transzendentalen Methodenlehre« 
mit folgenden Sätzen:  
 
»Wenn ich den Inbegriff aller Erkenntnis der reinen und spekulativen Vernunft wie ein 
Gebäude ansehe, dazu wir wenigstens die Idee in uns haben, so kann ich sagen, wir haben 
in der transzendentalen Elementarlehre das Bauzeug überschlagen und bestimmt, zu wel-
chem Gebäude, von welcher Höhe und Festigkeit es zulange. Freilich fand es sich, daß, ob 
wir zwar einen Turm im Sinn hatten, der bis an den Himmel reichen sollte, der Vorrat der 
Materialien doch nur zu einem Wohnhaus zureicht, welches zu unseren Geschäften auf der 
Ebene der Erfahrung gerade geräumig und hoch genug war, sie zu übersehen; daß aber je-
ne kühne Unternehmung aus Mangel an Stoff fehlschlagen mußte, ohne einmal auf die 
Sprachverwirrung zu rechnen, welche die Arbeiter über den Plan unvermeidlich entzwei-
en, und sie in alle Welt zerstreuen mußte, [...].«12 
 
Die allegorische Beschreibung einer durch Vorschnelligkeit, Hybris und Naivität 
gekennzeichneten Metaphysik, die ihre eigenen Bedingungen und Implikationen 
nicht in den Blick nimmt, spielt unverkennbar auf den biblischen Mythos des 

                                                             
10 Für einen allgemeinen Überblick über die zahlreichen Metaphoriken in Kants er-

kenntnistheoretischem Hauptwerk vgl. das entsprechende Kapitel bei Höffe, Ottfried: 
Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der modernen Philosophie, Mün-
chen: C. H. Beck 22011, S. 319-330. 

11 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Stuttgart: Reclam 1973, S. 839 [B 860/A 
832]. 

12 Ebd., S. 726 [B 735/A 707]. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | MORITZ BENSCH 

 
 

Babylonischen Turmbaus an.13 Der Vorwurf an die Vernunft, sie habe einen 
himmelhohen Turm bauen wollen, statt mit einem einfachen Wohnhaus vorlieb 
zu nehmen, scheint die zu Beginn dargestellte metapherngeschichtliche These 
Blumenbergs zu widerlegen. Primär scheint es Kants Vernunftkritik als Meta-
physik-Kritik um restriktive Konturierung nach oben zu gehen. Die bisherige 
Metaphysik hätte stets himmelstürmende Bauprojekte begonnen, ohne zuvor die 
vorhandenen Baumaterialien überprüft zu haben. Von ihnen bleibe folgerichtig 
nichts als »Ruinen eingefallener alter Gebäude«14 – mithin gescheiterte philoso-
phische Bauprojekte, die die traurige Geschichte der Metaphysik bezeugen. Es 
geht hier in erster Linie um die Frage möglicher Höhe bzw. Größe, nicht um 
Fundierung. In dieser Hinsicht versteht sich die Kritik der reinen Vernunft als 
Bestandsaufnahme der Vermögen der Vernunft und einer auf dieser Grundlage 
erfolgenden Neuplanung bescheidenerer, aber solider und wissenschaftlicher 
Gebäude angemessenen Ausmaßes. 

Kant gebraucht die Metaphorik zur Beschreibung seiner Kritischen Philoso-
phie aber auch in anderer Hinsicht, die Blumenbergs These von einer neuzeitli-
chen Hinwendung zu Baugrund und Fundierung unterstützt. Nur wenige Seiten 
nach der Allegorie des Turmbaus heißt es nämlich: 
 
»Wo ihnen [den Philosophen; M.B.] die Begriffe von Raum und Zeit, womit sie sich [...] 
beschäftigen, herkommen mögen, daran ist ihnen gar nicht gelegen, und eben so scheint es 
ihnen unnütz zu sein, den Ursprung reiner Verstandesbegriffe, und hiermit auch den Um-
fang ihrer Gültigkeit zu erforschen, sondern nur sich ihrer zu bedienen. In allem diesen tun 
                                                             
13 Vgl. auch Purdy, Daniel L.: On the ruins of Babel. Architectural Metaphor in German 

Thought, Ithaca, NY: Cornell University Press 2011, hier insbesondere S. 53 ff. 
14 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 842 [B 863/A 835]. Auf die weitreichenden 

Implikationen und Dimensionen der Ruinen-Metapher bei Kant kann hier nicht weiter 
eingegangen werden. Zumindest sei aber erwähnt, dass dieses Bild bereits bei Kant – 
Jahrzehnte vor dem romantischen Ruinen-Diskurs – ein verändertes und in seiner 
Spezifik modern zu nennendes historisches bzw. philosophiegeschichtliches Bewusst-
sein anzeigt, das mit der Eigentümlichkeit zusammenhängt, wie bei Kant das Verhält-
nis traditioneller Metaphysik und szientifischer Kritik (an) der Philosophie angelegt 
ist. Vgl. zu dieser Thematik u.a. Förster, Eckart: Die 25 Jahre der Philosophie. Eine 
systematische Rekonstruktion, Frankfurt a.M.: Klostermann 22012. Zu berücksichti-
gen wäre in diesem Zusammenhang der Hinweis von Dieter Henrich, der in Kant den 
»inventor of the philosophical history of philosophy« erkennt. Henrich, Dieter: Be-
tween Kant and Hegel, Cambridge, MA: Harvard University Press 2008, S. 32; zit. n. 
Žižek, Slavoj /Gabriel, Markus: Mythology, Madness and Laughter. Subjectivity in 
German Idealism, London/New York: Continuum 2009, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 97 

 
 

sie ganz recht, wenn sie nur ihre angewiesene Grenze, nämlich die der Natur nicht über-
schreiten. So aber geraten sie unvermerkt, von dem Felde der Sinnlichkeit, auf den unsi-
cheren Boden reiner und selbst transzendentaler Begriffe, wo der Grund (instabilis tellus, 
innabilis unda) ihnen weder zu stehen, noch zu schwimmen erlaubt, und sich nur flüchtige 
Schritte tun lassen, von denen die Zeit nicht die mindeste Spur aufbehält, [...].«15 
 
Eine Philosophie, die den Umfang der Gültigkeit ihrer Begriffe nicht reflektiert 
und deswegen im Rahmen der Kantischen Logik undiszipliniert agiert,16 verlässt 
früher oder später den ihr angestammten Boden der Erkenntnis nach Naturgeset-
zen, um im buchstäblichen Sinne grundlose und haltlose Spekulationen zu be-
treiben. Die Metaphorik erweitert sich von der Vertikalität der Architektur zur 
Horizontalität der Begrenzung sowie zur Frage nach dem Untergrund. Das Bild 
der Erde, auf der man nicht stehen kann, die dem Wasser gleicht, in dem man 
unterzugehen droht (»instabilis tellus, innabilis unda«) zitiert Kant aus der Schil-
derung des »Chaos« in der Kosmogonie der Ovidschen Metamorphosen;17 es 
verleiht seiner Metaphysik-Kritik eine anthropologisch-existenzielle Drastik: die 
Imagination des drohenden Bodenverlusts.18 Es geht ihm dabei aber nicht nur um 
die Beschränkung der Philosophie auf die Sphäre von Sinnlichkeit und Empirie. 
Insofern es ihm um eine szientifische Erneuerung der Metaphysik geht, erschöpft 
sich die Kantische Kritik gerade nicht in Restriktion, sondern ist es ihr als Ana-
lyse der theoretischen Vernunft um absichernde und solide Fundierung der Wis-
senschaft reiner Vernunft zu tun. 

 

                                                             
15 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 743 [B 753 f./A 725 f.]; Kursivierung im Origi-

nal gesperrt. 
16 Vgl. das entsprechende Unterkapitel der Transzendentalen Methodenlehre der Kritik 

der reinen Vernunft: »Die Disziplin der reinen Vernunft« (I. Kant: Kritik der reinen 
Vernunft, S. 728 ff. [B 736 ff./A 708 ff.].) 

17 Vgl. Ovid: Metamorphosen. Lateinisch/Deutsch, hg. u. trans. Michael von Albrecht, 
Stuttgart: Reclam 2010 [1994], S. 6, I,16. 

18 Das Bild des Bodenverlusts, das gleichsam die Negativfolie zur in der Metaphorik an-
visierten Legung eines Fundaments und Bau eines Gebäudes darstellt, erfreut sich ob 
seiner hohen Suggestivkraft innerhalb der philosophischen Tradition der Fundierungs-
Metaphorik großer Beliebtheit. Es findet sich auch an einigen Stellen im Werk 
Descartes' – auch dort interessanterweise in Kombination mit dem Bild eines drohen-
den Ertrinkens. Vgl. etwa die eindrückliche Passage zu Beginn der zweiten Meditati-
on in Descartes, René: Meditationes de prima philosophia. Lateinisch – Deutsch, hg. 
u. trans. Christian Wohlers, Hamburg: Felix Meiner 2008, S. 46-47. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | MORITZ BENSCH 

 
 

Diese Programmatik einer Transzendentalphilosophie beschreibt Kant 700 
Seiten vor den eben zitierten Passagen zu Beginn der »Einleitung« in die Kritik 
der reinen Vernunft wiederum in Kontrast zur überlieferten Metaphysik wie 
folgt:  
  
»Nun scheint es zwar natürlich, daß, so bald man den Boden der Erfahrung verlassen hat, 
man doch nicht mit Erkenntnissen, die man besitzt, ohne zu wissen woher, und auf den 
Kredit der Grundsätze, deren Ursprung man nicht kennt, sofort ein Gebäude errichten 
werde, ohne der Grundlegung desselben durch sorgfältige Untersuchungen vorher versi-
chert zu sein, daß man also vielmehr die Frage vorlängst werde aufgeworfen haben, wie 
denn der Verstand zu allen diesen Erkenntnissen a priori kommen könne, und welchen 
Umfang, Gültigkeit und Wert sie haben mögen. In der Tat ist auch nichts natürlicher, 
wenn man unter dem Worte natürlich das versteht, was billiger und vernünftiger Weise 
geschehen sollte; […]. […] Es ist aber ein gewöhnliches Schicksal der menschlichen Ver-
nunft in der Spekulation, ihre Gebäude so früh, wie möglich, fertig zu machen, und hin-
tennach allererst zu untersuchen, ob auch der Grund dazu gut gelegt sei.«19 
 
Solches Vorgehen wiege sich in der Sicherheit »scheinbare[r] Gründlichkeit«.20 
Dagegen will die Kantische Philosophie eine »sorgfältige Untersuchung« der 
apriorischen Fundamente des Vernunftvermögens leisten. In seinen Worten will 
Kant »den Boden zu jenen majestätischen sittlichen Gebäuden eben und baufest 
[…] machen, in welchem sich allerlei Maulwurfsgänge einer vergeblich, aber 
mit guter Zuversicht, auf Schätze grabenden Vernunft vorfinden, und die jenes 
Bauwerk unsicher machen.«21 In diesem Sinne will das Kantische Projekt zu-
gleich eine Restriktion und eine stabilisierende Selbstvergewisserung der Ver-
nunft leisten; in Kants Diktion also das vollziehen, was »natürlicherweise« im-
mer schon hätte erfolgen müssen. Das Programm der Kritik der reinen Vernunft, 
                                                             
19 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 55-57 [B 6-9/A 3-5]: Einleitung. 
20 Ebd., S. 57 [B 9/A 5]. 
21 Ebd., S. 399 [B. 375 f./A 320]: Transzendentale Dialektik: Von den Ideen überhaupt. 

Die Tier-Metapher des im Erdreich grabenden Maulwurfs begegnet nicht nur bei 
Kant, sondern etwa auch bei Hegel – und zwar an prominenter Stelle, nämlich am bi-
lanzierenden Ende der philosophiegeschichtlichen Vorlesungen. Dort freilich ist nicht 
eine sich selbst destabilisierende Vernunft gemeint, sondern der in der Latenz sich 
fortbildende Geist. Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Ge-
schichte der Philosophie III. Werke Bd. 20, Frankfurt a.M.: Suhrkamp ³1996, S. 456, 
462. Vgl. zu dieser Thematik ferner Stierle, Karlheinz: »Der Maulwurf im Bildfeld. 
Versuch zu einer Metapherngeschichte«, in: Archiv für Begriffsgeschichte XXVI/1 
(1982), S. 101-143. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 99 

 
 

als ein »Traktat von der Methode«,22 wäre mithin mit dem Inspizieren der zur 
Verfügung stehenden Baumaterialien sowie der sorgfältigen Prüfung der Fun-
damente eines möglichen Gebäudes, statt mit einem vielleicht ambitionierten, 
aber auch überzogenen Bauvorhaben zu vergleichen, das nicht gewissenhaft für 
die Stabilität des zu errichtenden Gebäudes garantieren könnte. 

 
Fichte I 
 
Deutlicher als bei Kant kann man die ›Sorge ums Fundament‹ im Frühwerk einer 
seiner idealistischen ›Nachfolger‹ beobachten: in der Programmatik zur ersten 
Fassung von Johann Gottlieb Fichtes sogenannter »Wissenschaftslehre«. Nach-
dem Fichte zu Beginn der 1790er Jahre zunächst euphorisch einem dogmati-
schen Kantianismus anhängt, wird er 1793 durch die Lektüre einer skeptizistisch 
mit Kant (bzw. dem durch Karl Leonhard Reinhold popularisierten Kantianis-
mus) abbrechenden Schrift des Jenaer Philosophieprofessors Gottlob Ernst 
Schulze in eine existenziell-philosophische Krise gestürzt.23 Was man eine regel-
rechte Aenesidemus-Krise Fichtes nennen könnte (Schulze veröffentlichte seine 
Schrift anonym mit diesem auf einen antiken Skeptiker anspielenden Titel), fin-
det sich in einer Reihe von Briefen aus dem Winter 1793/94 dokumentiert. In ei-
nem dieser Briefe Fichtes an Heinrich Stephani heißt es exemplarisch: 
 
»Das Merkwürdigste, was ich weiß, ist aus meiner Studirstube. Nach dem gütigen Antheil, 
den Sie an meinem wissenschaftlichen Treiben nehmen, verschmähen Sie es vielleicht 
nicht. Haben Sie den Aenesidemus gelesen? Er hat mich eine geraume Zeit verwirrt, Rein-
hold bei mir gestürzt, Kant mir verdächtig gemacht, und mein ganzes System von Grund 
aus umgestürzt. Unter freiem Himmel wohnen geht nicht! Es half also Nichts; es mußte 
wieder angebaut werden. Das thue ich nun, seit ungefähr 6 Wochen, treulich. Freuen Sie 

                                                             
22 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 32 [B XXII]. 
23 Zu den komplexen werkbiographischen und philosophiegeschichtlichen Hintergrün-

den vgl. beispielsweise die umfassende Rekonstruktion der frühidealistischen ›Kons-
tellation‹ bei Frank, Manfred: »Unendliche Annäherung«. Die Anfänge der philoso-
phischen Frühromantik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997. Mit engerem Fokus auf 
Fichte einführend Jacobs, Wilhelm G.: Johann Gottlieb Fichte. Eine Biographie, Ber-
lin: Insel 2012, S. 61 ff.; Rohs, Peter: Johann Gottlieb Fichte, München: C. H. Beck 
²2007, S. 26 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | MORITZ BENSCH 

 
 

sich mit mir der Aernte: ich hab ein neues Fundament entdeckt, aus welchem die gesamte 
Philosophie sich sehr leicht entwickeln läßt.«24 
 
In seiner in der ersten Hälfte des Jahres 1794 veröffentlichten Programmschrift 
Über den Begriff der Wissenschaftslehre oder der sogenannten Philosophie – die 
nicht mit der berühmteren Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre aus dem 
selben Jahr verwechselt werden darf – inszeniert Fichte seine Konzeption syste-
matischer Philosophie dann als ein regelrechtes ›Fundierungs-Begehren‹,25 das 
vor dem Hintergrund des drohenden Szenarios einer – mit der berühmten Formel 
Georg Lukács’ zu reden – »transzendentalen Obdachlosigkeit«26 verstanden 
werden muss.  

Die extrem komplexe und verwickelte metaphorische Verfahrensweise die-
ses Textes sowie sein systematischer Ansatz können hier nur in Grundzügen an-
gedeutet werden. Ausgangspunkt der Fichteschen Konzeption ist eine Skizzie-
rung der Aufgabe der Formulierung von Philosophie als wissenschaftliches Sys-
tem: »Die Philosophie ist eine Wissenschaft, […]. […] Eine Wissenschaft hat 
systematische Form[.]«27 Wissenschaftlichkeit bedeutet für Fichte Rückführbar-
keit auf einen zweifelsfreien Grundsatz: »Auf ihm«, so Fichte, »gründet sich al-
les Wissen, und ohne ihn wäre überhaupt kein Wissen möglich; er aber gründet 
sich auf kein anderes Wissen, sondern er ist der Satz des Wissens schlechthin.«28 
Was das Moment eines prinzipiellen und stabilen Fundaments für Fichte im 
Vergleich zu Kant bedeutsamer werden lässt, ist sein mehr auf strenge Systema-
tik und deren Begründung abzielender Entwurf von Philosophie. Es geht Fichte 
um die Entwicklung der Philosophie aus einem absoluten, allem zugrundelie-
                                                             
24 Fichte, Johann Gottlieb: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaf-

ten. Bd. III.2: Briefwechsel 1793-1795, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann 1970, S. 
28, Nr. 171; Kursivierung im Original gesperrt. Vgl. auch die zeitlich naheliegenden 
und teilweise bis in den Wortlaut identischen Briefe an Johann Friedrich Flatt (S. 18) 
und Franz Volkmar Reinhard (S. 40). 

25 In einem geistesgeschichtlich benachbarten Zusammenhang spricht Saskia Haag von 
einem »Gründungsbegehren« in der Deutschen Literatur des 19. Jahrhunderts. Haag, 
Saskia: Auf wandelbarem Grund. Haus und Literatur im 19. Jahrhundert, Freiburg i. 
Br./Berlin/Wien: Rombach 2012, S. 25. 

26 Lukács, Georg: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über 
die Formen der großen Epik [1920], Bielefeld: Aisthesis 2009, S. 30. 

27 Fichte, Johann Gottlieb: Über den Begriff der Wissenschaftslehre oder der sogenann-
ten Philosophie [1794], hg. von Edmund Braun, Stuttgart: Reclam 1972, S. 31; Kursi-
vierung im Original gesperrt. 

28 Ebd., S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 101 

 
 

genden Prinzip, nämlich der sogenannten »Tathandlung« des absoluten Ich,29 der 
Selbst- und Weltsetzung transzendentaler Subjektivität. Zwar kann man der Kan-
tischen Apperzeption des »Ich denke«30 eine vergleichbare Funktion beimessen, 
aber sie wird nicht so sehr als ein generisches Prinzip, das am Beginn sowohl 
von Subjektivität als auch jeder philosophischen Darstellung derselben zu stehen 
habe, konzipiert. Fichte geht es um abschließbare Vollständigkeit und Deduzier-
barkeit aus einem ersten, unbezweifelbaren Grundsatz. Man hat deswegen von 
einer Re-Cartesianisierung der Transzendentalphilosophie bei Fichte gespro-
chen31 – tatsächlich nährt sich Fichte, wie an anderer Stelle gezeigt werden 
könnte, graduell auch metaphorisch wieder mehr Descartes an. 

Zur Veranschaulichung dieser Konzeption skizziert Fichte im Argumentati-
onsgang seiner Programmschrift mittels der Metaphern von Fundament und Ar-
chitektur drei Szenarien mehr oder weniger systematischer Philosophie. Man 
könne sich zunächst vorstellen, so Fichte, dass es keinen Grundsatz unmittelba-
rer Gewissheit gäbe. Das Wissen würde eine unendliche Reihe bilden, über de-
ren Status man aber nie absolute Gewissheit erlangen könne:  
 
»[U]nser Wissen bildet mehrere oder Eine unendliche Reihe, in der jeder Satz durch einen 
höhern, und dieser wieder durch einen höhern u. s. f. begründet wird. Wir bauen unsre 
Wohnhäuser auf den Erdboden, dieser ruht auf einem Elephanten, dieser auf einer Schild-
kröte, diese – wer weiß es, auf was, und so ins unendliche fort.«32 
                                                             
29 Vgl. Fichte, Johann Gottlieb: Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre als Hand-

schrift für seine Zuhörer [1794], hg. von Wilhelm G. Jacobs, Hamburg: Felix Meiner 
1979, S. 11, § 1. 

30 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 174 [B 131]. 
31 Vgl. P. Rohs: Johann Gottlieb Fichte, S. 43. Als philosophiegeschichtliche Mittlerfi-

gur ist für diesen Prozess auch Karl Leonhard Reinhold von Relevanz, ohne dessen 
spezifische Kant-Interpretation die frühidealistische Konstellation nicht angemessen 
verstanden werden kann. 

32 J. G. Fichte: Über den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 44. Das Bild von der welt-
tragenden Schildkröte (und zugehörigem Elefanten) entstammt der indischen Mytho-
logie. In der neuzeitlichen europäischen Philosophie bildet es eine Motivgeschichte 
aus – prominent findet es sich früher schon in Lockes Essay concerning human un-
derstanding (1690) –, die sich im Umfeld der Genese des Deutschen Idealismus in der 
nachkantischen Philosophie um 1800 verdichtet. Eine umfangreiche Dokumentation 
dieser Motivgeschichte hat Michael Mandelartz zusammengetragen: »Auf dem Rü-
cken von Schildkröten oder: Die Rückkehr der Wissenschaft zum Mythos. Materialien 
zur Geschichte einer Anekdote« http://www.kisc.meiji.ac.jp/~mmandel/recherche/ 
schildkroete.html vom 08.01.2014. Nach Fichte greift auch Hegel auf das Motiv zu-

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | MORITZ BENSCH 

 
 

Ein zweites Szenario, bei dem Fichte an den von ihm kritisierten Dualismus der 
Kantischen Philosophie gedacht haben mag, beschreibt er hingegen folgender-
maßen:  
 
»[U]nser Wissen besteht aus endlichen Reihen, aber aus mehreren. […] Unsre Wohnung 
stünde dann zwar fest, aber es wäre nicht ein einziges zusammenhängendes Gebäude, 
sondern ein Aggregat von Kammern, aus deren keiner wir in die andre übergehen könn-
ten; es wäre eine Wohnung, in der wir uns immer verirren, und nie einheimisch werden 
würden.«33 
 
Das Ideal der von Fichte ins Auge gefassten Systemphilosophie besteht aus einer 
Verknüpfung dieser beiden Szenarien abzüglich ihrer jeweiligen Defizite. Bild-
lich gesprochen in der Wissenschaft als einem einzigen, vollständigen Gebäude, 
das zudem auf einem festen Fundament errichtet ist, also auf einem ersten, abso-
luten Grundsatz, aus dem es sich entwickeln lässt. Dies beschreibt Fichte mit 
folgenden Worten: 
 
»Die Wissenschaft sei ein Gebäude; der Hauptzweck derselben sei Festigkeit. Der Grund 
ist fest, und so wie dieser gelegt ist, wäre der Zweck erreicht. Weil man aber im bloßen 
Grunde nicht wohnen, durch ihn allein sich weder gegen den willkührlichen Anfall des 
Feindes, noch gegen die unwillkührlichen Anfälle der Witterung schützen kann, so führt 
man auf denselben Seitenwände, und über diesen ein Dach auf. Alle Theile des Gebäudes 
werden mit dem Grunde, und unter sich selbst zusammengefügt, und dadurch wird das 
Ganze fest; aber man baut nicht ein festes Gebäude, damit man zusammenfügen könne, 
sondern man fügt zusammen, damit das Gebäude fest werde; und es ist fest, in so fern alle 
Theile desselben auf einem festen Grund ruhen. Der Grund ist fest und er ist auf keinem 
neuen Grund, sondern er ist auf den festen Erdboden gegründet.«34 
 
Dieser letzte Satz klingt zunächst einleuchtend, entspricht er doch der lebens-
weltlichen Vertrautheit des Hausbaues und expliziert somit die innere Logik der 
Metapher auf adäquate Weise: Um ein Fundament zu legen, auf das anschlie-
ßend ein Haus aufgebaut werden kann, benötigt man einen Bauplatz und beson-
ders einen tauglichen Erdboden, auf den man das Gebäudefundament überhaupt 
                                                                                                                                  

rück und dies interessanterweise im Kontext einer Kritik an Fichtes Idealismus. Vgl. 
dazu auch Henrich, Dieter: »Die ›wahrhafte Schildkröte‹. Zu einer Metapher in He-
gels Schrift ›Glauben und Wissen‹ «, in: Friedhelm Nicolin/Otto Pöggeler (Hg.): He-
gel-Studien II, Bonn: Bouvier 1963, S. 281-291. 

33 J. G. Fichte: Über den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 45. 
34 Ebd., S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 103 

 
 

errichten kann. Fichte expliziert auf korrekte Weise die Implikationen der Meta-
pher. Diese widersprechen jedoch vollkommen der Logik seines idealistischen 
Systemprogramms. Denn der Erdboden ist in der Logik des Bildes etwas Exter-
nes, das nicht Teil des Grundlegungs- und Bauprozesses ist. Er ist immer schon 
da, wo zu bauen angefangen werden kann. Er ist eine ermöglichende Vorgege-
benheit, die die Bedingungen jeder Fundierung bereitet. Er wäre somit ein kon-
stitutives Außen bzw. Vor. Das Prinzip und die Pointe des Fichteschen Idealis-
mus ist jedoch die ursprüngliche und voraussetzungslose, mithin unbedingte 
Selbst- und Weltsetzung des transzendentalen Subjekts, die berühmte »Tathand-
lung«. Es handelt sich sozusagen um eine transzendentalphilosophische creatio 
ex nihilo des Selbstbewusstseins. Ein solcher Idealismus absoluter Selbstbegrün-
dung kann keine Form ermöglichender Vor-Gegebenheit implizieren; dann näm-
lich wäre das Fundament des Systems – das »absolute, sich selbst setzende Ich« 
– nicht unbedingt, sondern abhängig. Gerade dies bedeutet aber die Metaphorik 
an dieser Stelle.35 Die dem Idealismus vorgeworfene Leugnung von »Seinsab-
hängigkeit des Subjekts«,36 die Leugnung dessen, was der späte Schelling in Ab-
grenzung zu Fichte und Hegel die ›Unvordenklichkeit des Seins‹ genannt haben 
wird,37 scheint hier durch die Metaphorik des Idealismus selbst entlarvt. Ferner 
scheint die im Bild vom System als Gebäude implizierte Statik und die damit 
einhergehende, von Fichte wiederholt erwähnte Festigkeit dem eigentlich dyna-
mischen Charakter des idealistischen Entwurfs einer ereignishaften Vollzugs-
Subjektivität (»Tathandlung«) entgegen zu stehen.  Es ist aber fraglich, ob einer 38

in mehrfacher Hinsicht unangemessenen Metaphorik gleichsam vulgär-
                                                             
35 Für eine systemtheoretische und narratologische Rekonstruktion dieser Problematik 

eines dem Anspruch nach voraussetzungslosen und selbstsuffizienten Anfangs einer 
System-Artikulation und -Darstellung, wie sie beim frühen Fichte mustergültig be-
obachtbar ist, vgl. Koschorke, Albrecht: »System. Die Ästhetik und das Anfangsprob-
lem«, in: Robert Stockhammer (Hg.), Grenzwerte des Ästhetischen, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp 2002, S. 146-163. Eine erste ambitionierte Problematisierung findet sich 
freilich schon um 1800 in der Fichte-Kritik Hegels. Vgl. zu dieser die Studie von 
Siep, Ludwig: Hegels Fichtekritik und die Wissenschaftslehre von 1804, Frei-
burg/München: Karl Alber 1970. 

36 Frank, Manfred: »Einleitung«, in: ders.: Auswege aus dem Deutschen Idealismus, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, S. 7-26, hier S. 17. 

37 Vgl. Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Philosophie der Offenbarung. 1841/42, hg. 
von Manfred Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, S. 161. 

38 Der freilich in dieser Programmschrift noch nicht so deutlich zu Tage tritt, wie er es 
dann in der eigentlichen Wissenschaftslehre tut, die (wie bereits zitiert) mit der Rede 
von der »Tathandlung« entsprechend anhebt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | MORITZ BENSCH 

 
 

dekonstruktivistisch eine subversive und sozusagen auto-dekonstruktive Qualität 
in Hinblick auf die philosophische Geltung attestiert werden sollte. Stattdessen 
scheint es aus metaphorologischer Sicht fruchtbarer, zu analysieren, ob und wie 
der Text mit dieser Diskrepanz zwischen philosophischer Konzeption und Meta-
phorik umgeht. Tatsächlich nämlich reagiert der Fichtesche Text in seiner Bild-
politik auf die diagnostizierte metaphorische Inkonsistenz, die mittels des Ein-
satzes des Bildelements des »Erdbodens« erzeugt wurde, für das in der systema-
tischen Logik des Fichteschen Idealismus kein Platz mehr zu sein scheint. 

Um die komplexe Problemlage besser zu verstehen, auf die Fichte im weite-
ren Verlauf seiner Programmschrift reagiert und ob der metaphorischen Inkon-
sistenz zu reagieren sich gezwungen sieht, ist es hilfreich, zuvor noch einmal zu 
Kant zurück zu gehen. Jetzt allerdings zu seiner Praktischen Philosophie.  
 
 
II. SELBSTHALTUNG 
 
Kant II 
 
Im zweiten Abschnitt seiner 1785, also vier Jahre nach der Kritik der reinen 
Vernunft veröffentlichten Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, findet sich bei 
Kant im Zusammenhang der Argumentation des berühmten »kategorischen Im-
perativs« relativ unvermittelt folgende Passage: 
 
»Hier sehen wir nun die Philosophie auf einen mißlichen Standpunkt gestellt, der fest sein 
soll, unerachtet er weder im Himmel, noch auf der Erde an etwas gehängt oder woran ge-
stützt wird. Hier soll sie ihre Lauterkeit beweisen als Selbsthalterin ihrer Gesetze, nicht als 
Herold derjenigen, welche ihr ein eingepflanzter Sinn, oder wer weiß welche vormund-
schaftliche Natur einflüstert, die insgesamt, sie mögen immer besser sein als gar nichts, 
doch niemals Grundsätze abgeben können, die die Vernunft diktiert, und die durchaus völ-
lig a priori ihren Quell und hiermit zugleich ihr gebietendes Ansehen haben müssen 
[…].«39 
 
Alles Empirische und Zufällige sei, so Kant weiter, »als Zutat zum Prinzip der 
Sittlichkeit« gänzlich untauglich. Das Prinzip der moralischen Handlung habe 
jenseits »von allen Einflüssen zufälliger Gründe« zu liegen, »die nur [durch die] 

                                                             
39 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785], Stuttgart: Reclam 

2008 [1961], S. 60: Zweiter Abschnitt: Übergang von der populären sittlichen Welt-
weisheit zur Metaphysik der Sitten. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 105 

 
 

Erfahrung an die Hand gegeben« seien.40 Vor einer »niedrige[n] Denkungsart in 
Aufsuchung des Prinzips unter empirischen Bewegursachen« müsse gewarnt 
werden, da, »die menschliche Vernunft in ihrer Ermüdung gern auf diesem Pols-
ter ausruht und in dem Traume süßer Vorspiegelungen (die sie doch statt der Ju-
no eine Wolke umarmen lassen) der Sittlichkeit […] einen Bastard unterschiebt, 
[...].«41 Kant spielt hier wohl auf den griechischen Mythos des Ixion an, der statt 
Hera Nepehele – eine von Zeus erschaffene Wolke – umarmt, und mit ihr den 
Kentauros zeugt.42 Die Gefahr des Umarmens einer Wolke, die nur scheinbar 
Halt gibt, schließt metaphorisch den Kreis zur Lokalisierung der Vernunft zwi-
schen Himmel und Erde. In diesem Zwischenbereich jenseits von Natur oder 
Empirie einerseits und Transzendenz andererseits kann, oder richtiger zu reden: 
darf sich die Vernunft bzw. Philosophie nur an sich selbst halten, muss sie sich 
gleichsam selbst tragen, mithin »Selbsthalterin« ihrer selbst sein. 

Sachlich motiviert ist die Metaphorik im Zusammenhang einer gänzlich 
apriorischen, formalistischen Herleitung des Prinzips der Sittlichkeit mit ahisto-
risch-universalistischem Anspruch. Zwar ist an der zitierten Stelle ausnahmslos 
von »der Philosophie« die Rede. Aber dass diese gegenüber der Kritik der reinen 
Vernunft entschieden differierende Bildlichkeit – hier die Betonung der Selbst-
haltung im Luftraum zwischen Himmel und Erde, dort das Bildfeld von Grund 
und Boden – besonders auf Kants praktische Philosophie abzielt, scheint z.B. 
durch folgende Hinweise ersichtlich: 

Erstens verweist das Bild der sich zwischen Himmel und Erde selbsthalten-
den Philosophie auf die Selbstsuffizienz und Autonomie (Selbstgesetzgebung) 
des moralischen Subjekts zu Kausalität aus Freiheit, das sich nur aus sich selbst 
heraus begründen kann und ein Absolutum,43 ein von jeglicher heteronomer Be-
dingung Losgelöstes darstellt. Dies unterscheidet das Subjekt der Kantischen 
praktischen Philosophie von dem der theoretischen. Jenes ist zwar ebenfalls weit 
davon entfernt, ein Subjekt reiner Passivität im empiristischen Sinne zu sein: es 
zeichnet sich durch Spontaneität aus. Es bleibt aber durch die unverfügbaren 
Dinge-an-sich als Quelle der Erscheinungen auf ein Anderes als es selbst ver-
                                                             
40 Ebd. 
41 Ebd., S. 61. 
42 Vgl. den Stellenkommentar in folgender Übersetzung ins Englische: Kant, Immanuel: 

Groundwork for the Metaphysiscs of Morals, hg. und trans. Allen W. Wood, Bingha-
mton, NY: Vail Ballou Press 2002, ohne Seitenangabe, Fußnote 59. Wood spekuliert 
auch über eine mögliche Quelle Kants bei Ovid oder Vergil, insofern der Mythos zwar 
griechischen Ursprungs ist, im Text aber Juno, also eine Figur der römischen Mytho-
logie, genannt wird.  

43 Vgl. I. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | MORITZ BENSCH 

 
 

wiesen – deswegen bereitet das Fundierungs-Modell der Kantischen theoreti-
schen Philosophie auch keine größeren Probleme. Dass Kant im Kontext der 
praktischen Philosophie dagegen von der Fundierungs-Metaphorik auf die der 
Selbsthaltung umstellt, ist insofern folgerichtig. 

Dass Kant in der eben zitierten Passage primär an die »praktische Philoso-
phie« denkt, mag zweitens außerdem ein Hinweis auf eine Textstelle aus der ei-
gentlichen Metaphysik der Sitten von 1797 verdeutlichen. Dort wird auch er-
kennbar, dass es sich bei Bildern von Boden, Fundament respektive Selbsthal-
tung um eine orientierende »Hintergrundmetaphorik« von Kants Denkens han-
delt.44 Im § 11 der »Tugendlehre« der Metaphysik unterscheidet Kant: »Der 
Mensch im System der Natur (homo phaenomenon, [...]) ist ein Wesen von ge-
ringer Bedeutung und hat mit den übrigen Tieren, als Erzeugnissen des Bodens, 
einen gemeinen Wert […].«45 Impliziert ist hier, dass der Mensch als »homo no-
umenon« – dies stellt im Kantischen Vokabular das Gegenstück zum »homo 
phaenomenon« dar –, also als moralisches und übersinnlich-intelligibles Ver-
nunftwesen, demgegenüber gerade kein Erzeugnis des Bodens ist. Was metapho-
risch auf die oben zitierte Passage aus der Grundlegung zurückweist: als Subjekt 
der praktischen Philosophie, mithin als Vernunftwesen und Bürger der ›noum-
enalen‹ Welt, ist der Mensch nicht wie die anderen Tiere vom Erdboden abhän-
gig bzw. an ihn gebunden, sondern autonom von diesem. An der eben zitierten 
Stelle heißt es dementsprechend im Anschluss: »Allein der Mensch als Person 
betrachtet, d. i. als Subjekt einer moralisch-praktischen Vernunft ist über allen 
Preis erhaben; denn als ein solcher (homo noumenon) ist er nicht bloß als Mittel 
zu anderer ihren, ja selbst seinen eigenen Zwecken, sondern als Zweck an sich 
selbst zu schätzen, d. i. er besitzt einen Würde (einen absoluten innern Wert), 
[…].«46 Aus metaphorologischer Sicht ist hier die Aufmerksamkeit insbesondere 
auf die unscheinbaren Worte »über« und »erhaben« zu richten. Bekanntlich hat 
die Idee des »Erhabenen« an anderer Stelle in Kants Werk, nämlich in der Kritik 
der Urteilskraft im Kontext der »Analytik des Erhabenen«, eine große Bedeu-
tung. Ohne dass diese Spur hier weiter verfolgt werden könnte, sei vor dem Hin-
tergrund der oben skizzierten Analyse des Kantischen Bildes der »Selbsthal-
tung« als Negation des Fundierungs- und Boden-Paradigmas nur andeutungs-
weise auf die bildliche Dimension dieser Vorstellung des »Erhabenen« aufmerk-
                                                             
44 Das metaphorologische Konzept der »Hintergrundmetaphorik« wird hier im Sinne 

Hans Blumenbergs verstanden. Vgl. Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Meta-
phorologie [1960], hg. von Anselm Haverkamp, Berlin: Suhrkamp 2013, S. 91. 

45 Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp 1977, S. 568. 

46 Ebd., S. 569; Kursivierung im Original gesperrt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 107 

 
 

sam gemacht: damit ist ein – an dieser Stelle freilich nicht explizit und näher be-
stimmtes – Über intendiert. Was in der Bildsprache wiederum mit der wörtlichen 
Bedeutung des »Absoluten« korrespondiert: dem Losgelösten. Der Hinweis auf 
die Bodenverbundenheit des ›homo phaenomenon‹ weist diesen demgegenüber 
als ein durch Naturgesetze – z.B. die Schwerkraft – notwendig determiniertes 
Wesen aus, das als solches – letztlich also als res extensa – der Erde ebenso an-
gehört wie Tiere und Dinge. Man wird zwar zögern, der Rede von den »Erzeug-
nisse[n] des Bodens« gleiche metaphorische Dignität wie der von der »Selbsthal-
terin« beizumessen. Aber auch ihr scheint ein imaginativer Überschuss einge-
schrieben, der auf die Leitmetaphorik deutet. Denn das gerade die Bodenzugehö-
rigkeit und -rückgebundenheit des Naturwesens Mensch für erwähnenswert er-
achtet wird – und damit implizit die tellurische Nicht-Zugehörigkeit des Men-
schen als Vernunftwesen markiert wird –, ist nicht selbstverständlich.47 Es kann 
als Indiz für eine unterschwellige Virulenz des Bildfeldes auch über das rein Me-
taphorische hinaus gelesen werden: die Metapher weist über sich selbst hinaus.48  

Der an das Kantische Denken gerichtete Vorwurf, es leiste statt einer Über-
windung des durch den Cartesianismus virulent gewordenen Leib-Seele-
Dualismus lediglich seine Transformation und Verschiebung,49 findet in der 
Bildsprache einen Beleg. Seine Metaphorik weist das Kantische Subjekt in aller 
Anschaulichkeit als ein Bewohner zweier Welten aus: als Naturwesen (bzw. 
Sinnenwesen und Erscheinung) ist es erd-, weil bodengebunden, als freies und 
                                                             
47 Vgl. in diesem Zusammenhang auch den nachfolgenden § 12, in dem Kant argumen-

tiert, dass »[d]as Hinknien oder Hinwerfen zur Erde […] der Menschenwürde zuwi-
der« sei. Ebd., S. 571. Es überschneiden sich metaphorische und anthropologisch-
diskursive Textschichten. Hier wäre zum Beispiel an den anthropologischen Topos 
vom aufrechten Gang zu denken, der als anatomisch größtmögliche Distanzierung 
vom Erdboden zugleich menschliche Selbstbehauptung zu symbolisieren vermag. 
Vgl. hierzu die ideengeschichtliche Studie von Bayertz, Kurt: Der aufrechte Gang. Ei-
ne Geschichte des anthropologischen Denkens, München: C. H. Beck 2014 [2012]. 

48 Man könnte dies beispielsweise am auffälligen Vorkommen des Bildfeldes von Fun-
dament und Gebäudebau in der scheinbar zufälligen Wahl veranschaulichender Bei-
spiele im Argumentationsgang bei Kant und auch bei Fichte zeigen. 

49 Die man dann außer in der Differenz von theoretischer und praktischer Vernunft etwa 
auch in der Unterscheidung von Empirischem und Transzendentalem lokalisieren 
könnte. Eine Diagnose, wie sie sich etwa in der Historisierung der neuzeitlichen Sub-
jektivität bei Foucault findet, der in diesem Zusammenhang von einer »empirisch-
transzendentale[n] Dublette« sprach. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine 
Archäologie der Humanwissenschaften [1966], Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 
384. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | MORITZ BENSCH 

 
 

moralisches Vernunftwesen hält es sich selbst im Zwischen vom Himmel und 
Erde in der Schwebe.50  

 
Fichte II 
 
Wirft man vor diesem Hintergrund noch einmal einen Blick auf Fichtes Pro-
grammschrift, könnte man sagen, dass im weiteren Verlauf dieses Textes eine 
metaphorische »Loslösung vom Boden« inszeniert wird und der Text damit auf 
seine oben skizzierten metaphorisch-systematischen Inkonsistenzen reagiert. Die 
Spezifik dieser Reaktion, die in der Umstellung auf eine alternative System-
Metaphorik besteht, ist – so die These – vor dem Hintergrund der eben ausei-
nandergesetzten praktischen Philosophie Kants zu sehen. Dies hat systematisch 
Ursache darin, dass Fichte die beiden Momente der Kantischen Philosophie, das 
Theoretische und das Praktische, in einem System darzustellen bemüht ist. Nach 
der weiter oben referierten Textstelle, die die für eine idealistische Philosophie 
voraussetzungsloser Selbstbegründung problematische Implikation der Fundie-
rungs-Metapher offenbarte, nämlich dass jeder Akt von Fundierung bereits einen 
vorgegebenen Boden voraussetzt, stellt der Text bemerkenswerter- aber – so die 
These dieses Aufsatzes – auch nachvollziehbarerweise auf ein durchaus anderes 
System-Modell samt veränderter Metaphorik um. Fichte imaginiert das philoso-
phische System an späterer Stelle der Programmschrift – im Textverlauf ziem-
lich unvermittelt – nicht mehr als fundiertes bzw. zu fundierendes Gebäude, son-
dern als eine Art losgelöste, selbsttragende Konstruktion:  
 
»[S]oll ein vollendetes und Einiges System im menschlichen Geiste seyn, so muß es einen 
solchen höchsten und absolut-ersten Grundsatz geben. Verbreite von ihm aus sich unser 
Wissen in noch so viele Reihen, von deren jeder wieder Reihen u. s. f. ausgehen, so müs-
sen doch alle in einem einzigen Ringe festhangen, der an nichts befestigt ist, sondern 
durch seine eigne Kraft sich, und das ganze System hält. – Wir haben nun, einen durch 
seine eigene Schwerkraft sich haltenden Erdball, dessen Mittelpunkt alles, was wir nur 
wirklich auf dem Umkreis desselben, und nicht etwa in die Luft, und nur perpendikular 
und nicht etwa schiefwinklicht angebaut haben, allmächtig anzieht, und kein Stäubchen 
aus seiner Sphäre sich entreissen läßt.«51 

                                                             
50 Eine vollständige Metaphorologie der Kantischen Philosophie hätte schließlich noch 

die Kritik der Urteilskraft zu berücksichtigen, die u.a. in den argumentativen Zuspit-
zungen der »Analytik des Erhabenen« und einer ›Idealisierung des Organismus‹ zwi-
schen Synthesis und Selbstdestruktion der gesamten Systematik oszilliert. 

51 J. G. Fichte: Über den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 109 

 
 

Diese vielleicht als planetarisch charakterisierbare und bei genauerer Hinsicht si-
cherlich von Widersprüchen nicht freie Metaphorik – die Aspekte von in der 
Ideengeschichte und zumal der idealistischen Philosophie um 1800 virulenten 
Modellen von Zirkularität und Organismus einbezieht52 – wird nicht nur dem 
Anspruch des Fichteschen Idealismus gerechter, eine Theorie freier und unab-
hängiger, weil von keiner Vorbedingung abhängiger Subjektivität zu sein.53 Ihr 
gelingt es auch, eine Dynamik anzudeuten, die diesem Idealismus inhärent ist, 
der statt statischer Substanz-Metaphysik das Denken des Vollzugs von aktualem, 
handelndem Bewusstsein in seinem Verhältnis zu Welt systematisch rekonstruie-
ren will.  

Von einer statischen Auffassung von Systemphilosophie, wie sie noch in der 
von Descartes, Kant und Reinhold herrührenden Fundierungs- und Architektur-
Metaphorik zum Ausdruck kam, hat sich Fichte 1796 in einer in Friedrich Im-
manuel Niethammers Philosophischem Journal veröffentlichten Replik auf die 
Kritik des Jenaer Professors Karl Christian Erhard Schmid nachdrücklich distan-
ziert:  

 
»Bei allem Philosophiren nach Herrn Schmids Weise sind die Objecte des Philosophirens 
etwas Ruhendes, und Festes; in der Wissenschaftslehre ist das Object ein thätiges, in sei-
ner Thätigkeit Dargestelltes. Der Zweck der letztern Wissenschaft ist nicht der, ein Sys-
tem von Dingen zu rechtfertigen, sondern eine Reihe von Handlungen zu beschreiben.«54 
  

                                                             
52 Vgl. dazu den instruktiven Aufsatz von Strub, Christian: »Organisch verkettet. Zur 

Tropologie des Systems«, in: Anselm Haverkamp/Dirk Mende (Hg.). Metaphorologie. 
Zur Praxis von Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S. 108-133. 

53 Gleichwohl ist zu sehen, dass die Bildlichkeit von »Erde« insofern noch präsent ist, 
als von einem »Erdball« die Rede ist – jetzt aber ist das System sozusagen eine Erde 
für sich. Das Problem des Externen oder anders gesprochen: der System-Umwelt-
Differenz ist – zumindest auf einen ersten Blick – überwunden. 

54 Fichte, Johann Gottlieb: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaf-
ten. Bd. I,3: Werke 1794-1796, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann 1966, S. 256; 
Kursivierung im Original gesperrt. Der Aufsatz trägt den Titel »Vergleichung des von 
Hrn. Prof. Schmid aufgestellten Systems mit der Wissenschaftslehre« und wurde zu-
erst veröffentlicht in der 12. Ausgabe des 1. Jahrgangs von Niethammers Journal. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | MORITZ BENSCH 

 
 

RESÜMEE 
 
Seit Descartes imaginiert die Vernunft im Bild der Fundierung sich selbst zu 
konstituieren um mittels einer solchen Begründung eine Stabilisierung von  
Welt-, Selbst- und Wissensbezügen zu ermöglichen. Der metapherngeschichtli-
chen These Blumenbergs von der Umbesetzung der philosophischen Metaphern 
von Architektur und Fundament in der Neuzeit weg von der Frage nach dem Ab-
schluss nach oben und hin zur der nach dem Anfang von unten ist prinzipiell zu-
zustimmen. Allerdings mit zwei Einschränkungen bzw. Ergänzungen.  

Erstens: Kants Metaphorik intendiert durchaus noch die Konturierung nach 
oben. Aber freilich ist die Sorge um den oberen Abschluss des Vernunft-
Gebäudes bei ihm schon zu einem guten Teil säkular, weil szientifisch motiviert. 
Eine vernunftkritische Überdachung bedeutet ihm Selbstbeschränkung der theo-
retischen Philosophie nicht so sehr in Hinblick auf ein Höheres, sondern zwecks 
der Versicherung rationaler Solidität der theoretischen Vernunft.  

Der zweite Einwand besteht dagegen in einer Zuspitzung der These Blumen-
bergs. Nicht nur wird das Fundieren thematisch, zunehmend wird es problema-
tisch und zur prekären Metapher, in deren Prekarität sich eine problemgeschicht-
liche Konstellation abzeichnet. Ihre Implikation unvordenklicher Erdgebunden-
heit steht in Spannung zum Anspruch autonomer Selbstkonstitution transzenden-
taler Subjektivität. Obgleich die Angemessenheit der Metaphorik bereits – wie 
gezeigt werden könnte – seit Descartes zweifelhaft anmutet, scheint ihre starke 
bildliche Suggestion von Solidität und Stabilität sie unter veränderten philoso-
phiegeschichtlichen Bedingungen bis ins 20. Jahrhundert hinein stets von neuem 
attraktiv zu machen.55 In der Zeit um 1800 ist jedoch eine Zuspitzung des Prob-
lems und der Fraglichkeit des Modells Fundierung zu beobachten, die etwa auch 
in Texten Friedrich Schlegels, Friedrich Wilhelm Joseph Schellings und Georg 
Wilhelm Friedrich Hegels beobachtbar ist. Zudem ist spätestens seit dieser Zeit 
eine Mehrdimensionalität der Metaphorik zu konstatieren: die Rede von Grund 
und Boden tangiert nicht nur begründungstheoretische und systemphilosophische 
Probleme, sondern bekommt auch eine wissenschafts- bzw. kulturkritische Di-

                                                             
55 Die Konjunktur der philosophischen Metaphern von Fundament und Architektur en-

det keinesfalls mit der Genese des Deutschen Idealismus von Fichte bis Hegel. Auch 
im 20. Jahrhundert findet sie in programmatischer Absicht noch Verwendung, ohne 
dabei etwas von ihrer Problematik einzubüßen. Ein Autor, an dem die Aktualisierung 
der Metaphorik gut beobachtet werden kann, ist Martin Heidegger, für den das Bild-
feld von Grund und Boden seit den 20er Jahren bis in sein Spätwerk hinein von Be-
deutung ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 111 

 
 

mension. Die philosophischen Metaphern von Grundlegung und Gebäudebau 
haben seit Descartes einen rhetorischen Überschuss. Sie sind in Inszenierungen 
von neuen Anfängen eingebunden, zu deren Rhetorik gehört, eine tiefgreifende 
Neu-Gründung als notwendigen und radikalen Bruch mit überkommenen, nicht 
mehr tragfähigen Traditionen initiieren zu wollen. 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438527-006 - am 14.02.2026, 15:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

