Fundierung und Selbsthaltung

Aspekte einer prekaren philosophischen Metaphorik um 1800

MORITZ BENSCH

» GRUNDVERSCHIEDENHEITEN«

In dem Kapitel »Grundverschiedenheiten« seiner 1987 verdffentlichten Text-
sammlung Die Sorge geht iiber den Flufs kommt Hans Blumenberg an einer Stel-
le eher beildufig und in recht unspezifischer Hinsicht auf eine Differenz zu spre-
chen, die er zwischen der programmatischen Verwendung der Metaphern von
Fundament und Architektur in mittelalterlichen und neuzeitlichen philosophi-
schen Texten am Werk sieht. Dass sich in der Neuzeit »Blick und Verlangen des
Menschen« von der Transzendenz des Himmels zur Immanenz der Erde gewandt
hitten,! sei ein ideengeschichtlicher Topos, der der Prizisierung bediirfe. Ein
Blick auf die unterschiedliche Akzentuierung architektonischer Metaphern in der
Artikulation philosophischer Systeme konne dazu beitragen. Der Vergleich der
Gedankengebdude »mittelalterlicher[r] Scholastiker mit den Kathedralen ihrer
Zeit« habe zur Betonung »architektonische[r] Kunstfertigkeit« ebenso gedient
wie zu der einer »aufstrebende[n] Vertikaltendenz« von Herzenserhebung und
Gottesbeweis.? Die Analogie des »Gotteshauses« habe jedoch noch eine weitere
Funktion. In ihr driicke sich nicht nur die Aufwértstendenz zum Himmel aus,
sondern auch deren Begrenzung, mithin die Endlichkeit des Irdischen: »Es auf
diese Kontur nach oben abgesehen zu haben«, so Blumenberg, »eint die scholas-
tische Denkart noch mehr mit dem Dom als die konstruktive Kraft.«’

1 Blumenberg, Hans: Die Sorge geht iiber den Flu}, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, S.
103.
Ebd.
Ebd.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | MORITZ BENSCH

Blumenbergs Argument ist nun, dass die erwéhnte Epochendifferenz an der
Metaphorik selbst ablesbar sei. Die Differenz sei dabei aber keine von paradig-
matisch verschiedenen Metaphern. Sie sei vielmehr eine der yUmbesetzung< in-
nerhalb der Metaphorik selbst.* »Nicht nur,« heiBt es an der zitierten Stelle wei-
ter, »dall der Blick sich [in der Neuzeit; M.B.] zum Irdischen senkt, er richtet
sich gezielt und konzentriert auf die Frage nach den Fundamenten, statt auf Ge-
wolbe und MaBwerk, Turm und Spitzen.«’ »Der Baugrund« werde in der Neu-
zeit zum neuralgischen Punkt der Arbeit am philosophischen Gebédude; an ihm
entscheide sich, »ob iiberhaupt gebaut werden kann, was und wie sich bauen
14Bt.«° In dieser metaphorischen Umbesetzung artikuliere sich eine »theoretische
»Griindlichkeit« der Neuzeit«, die — wie Blumenberg ironisch anmerkt — dazu ge-
fihrt habe, dass »[m]anches >System« [...] nur zur Demonstration errichtet«
worden sei, »was der Boden tragen konnte und wie solide das Fundament gelegt
worden war.«’ Zum eigentlichen »metaphorischen Vollzug des Bauens« sei es
»vor lauter Griindlichkeit« dann zuweilen gar nicht mehr gekommen — was der
»Eindrucksmacht« der Metaphorik aber durchaus nicht geschadet habe.®

Als der exemplarische und paradigmatische Autor dieser neuzeitlichen Aktu-
alisierung der philosophischen Fundierungs-Metaphorik kann zundchst René
Descartes bestimmt werden,’ der das Bildfeld von Fundierung und Hausbau so-
wohl im Discours de la méthode von 1637 als auch in den Meditationes de pri-
ma philosophia von 1641 zur Leitmetaphorik der Explikation seiner methodisch-
skeptizistischen Programmatik erhebt. In vorliegendem Aufsatz soll die fragliche
Metaphorik sowie die Blumenbergsche These von ihrer spezifischen neuzeitli-
chen Umakzentuierung aber anhand zweier anderer Autoren iiberpriift werden.
Sowohl Immanuel Kant als auch Johann Gottlieb Fichte kniipfen metaphernge-
schichtlich an Descartes an; dies aber — wie zu sehen sein wird — unter einer ver-
dnderten, zugespitzten problemgeschichtlichen Konstellation. Von Blumenbergs
Beobachtung ausgehend soll im Folgenden anhand einer vergleichenden meta-
phorologischen Lektiire programmatischer Textstellen in Werken der beiden Au-

4 Vgl. zum Konzept der »Umbesetzung«, das fiir das Verstidndnis des metaphorologi-
schen und philosophiegeschichtlichen Denkens Blumenbergs von einiger Relevanz
ist, den Aufsatz von Kopp-Oberstebrink, Herbert: »Umbesetzung«, in: Robert
Buch/Daniel Weidner (Hg.), Blumenberg lesen. Ein Glossar, Berlin: Suhrkamp 2014,
S. 350-362.

5 H. Blumenberg: Die Sorge geht iiber den Flu$}, S. 103.
6 Ebd.

7 Ebd., S. 104.

8 Ebd.

9

Vgl. die Hinweise zu Descartes bei H. Blumenberg, ebd., S. 104.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 95

toren gezeigt werden, dass das metaphorische Paradigma >Fundierung< um 1800
nicht nur hochst signifikant, sondern auch zunehmend fragwiirdig und ergin-
zungsbediirftig, weil inkompatibel wird.

I. FUNDIERUNG
Kant |

Eine der fiir die Philosophie seit 1800 wirkmichtigen Aktualisierungen der Fun-
dierungs- und Architektur-Metaphorik findet sich in der Methodenlehre von
Kants Kritik der reinen Vernunft (1781/1787).1° Kant behandelt im Kontext sei-
ner Methodologie der Kritischen Philosophie das, was er die »Architektonik der
reinen Vernunft« nennt. »Architektonik« versteht er als die »Kunst des Sys-
tems«'! und beschreibt sie zu Beginn der »Transzendentalen Methodenlehre«
mit folgenden Sétzen:

»Wenn ich den Inbegriff aller Erkenntnis der reinen und spekulativen Vernunft wie ein
Gebidude ansehe, dazu wir wenigstens die Idee in uns haben, so kann ich sagen, wir haben
in der transzendentalen Elementarlehre das Bauzeug iiberschlagen und bestimmt, zu wel-
chem Gebiude, von welcher Hohe und Festigkeit es zulange. Freilich fand es sich, daf, ob
wir zwar einen Turm im Sinn hatten, der bis an den Himmel reichen sollte, der Vorrat der
Materialien doch nur zu einem Wohnhaus zureicht, welches zu unseren Geschiften auf der
Ebene der Erfahrung gerade geraumig und hoch genug war, sie zu iibersehen; dal3 aber je-
ne kithne Unternehmung aus Mangel an Stoff fehlschlagen mufite, ohne einmal auf die
Sprachverwirrung zu rechnen, welche die Arbeiter iber den Plan unvermeidlich entzwei-

en, und sie in alle Welt zerstreuen muBte, [...].«'?

Die allegorische Beschreibung einer durch Vorschnelligkeit, Hybris und Naivitét
gekennzeichneten Metaphysik, die ihre eigenen Bedingungen und Implikationen
nicht in den Blick nimmt, spielt unverkennbar auf den biblischen Mythos des

10 Fiir einen allgemeinen Uberblick iiber die zahlreichen Metaphoriken in Kants er-
kenntnistheoretischem Hauptwerk vgl. das entsprechende Kapitel bei Hoffe, Ottfried:
Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der modernen Philosophie, Miin-
chen: C. H. Beck 22011, S. 319-330.

11 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Stuttgart: Reclam 1973, S. 839 [B 860/A
832].

12 Ebd., S. 726 [B 735/A 707].

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | MoRITZ BENSCH

Babylonischen Turmbaus an.'’> Der Vorwurf an die Vernunft, sie habe einen
himmelhohen Turm bauen wollen, statt mit einem einfachen Wohnhaus vorlieb
zu nehmen, scheint die zu Beginn dargestellte metapherngeschichtliche These
Blumenbergs zu widerlegen. Primér scheint es Kants Vernunftkritik als Meta-
physik-Kritik um restriktive Konturierung nach oben zu gehen. Die bisherige
Metaphysik hitte stets himmelstiirmende Bauprojekte begonnen, ohne zuvor die
vorhandenen Baumaterialien {iberpriift zu haben. Von ihnen bleibe folgerichtig
nichts als »Ruinen eingefallener alter Gebdude«'* — mithin gescheiterte philoso-
phische Bauprojekte, die die traurige Geschichte der Metaphysik bezeugen. Es
geht hier in erster Linie um die Frage moglicher Hohe bzw. Grofle, nicht um
Fundierung. In dieser Hinsicht versteht sich die Kritik der reinen Vernunfi als
Bestandsaufnahme der Vermdgen der Vernunft und einer auf dieser Grundlage
erfolgenden Neuplanung bescheidenerer, aber solider und wissenschaftlicher
Gebdude angemessenen Ausmalles.

Kant gebraucht die Metaphorik zur Beschreibung seiner Kritischen Philoso-
phie aber auch in anderer Hinsicht, die Blumenbergs These von einer neuzeitli-
chen Hinwendung zu Baugrund und Fundierung unterstiitzt. Nur wenige Seiten
nach der Allegorie des Turmbaus heif3t es ndmlich:

»Wo ihnen [den Philosophen; M.B.] die Begriffe von Raum und Zeit, womit sie sich [...]
beschiftigen, herkommen mdgen, daran ist ihnen gar nicht gelegen, und eben so scheint es
ihnen unniitz zu sein, den Ursprung reiner Verstandesbegriffe, und hiermit auch den Um-

fang ihrer Giiltigkeit zu erforschen, sondern nur sich ihrer zu bedienen. In allem diesen tun

13 Vgl. auch Purdy, Daniel L.: On the ruins of Babel. Architectural Metaphor in German
Thought, Ithaca, NY: Cornell University Press 2011, hier insbesondere S. 53 ff.

14 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 842 [B 863/A 835]. Auf die weitreichenden
Implikationen und Dimensionen der Ruinen-Metapher bei Kant kann hier nicht weiter
eingegangen werden. Zumindest sei aber erwéhnt, dass dieses Bild bereits bei Kant —
Jahrzehnte vor dem romantischen Ruinen-Diskurs — ein verdndertes und in seiner
Spezifik modern zu nennendes historisches bzw. philosophiegeschichtliches Bewusst-
sein anzeigt, das mit der Eigentiimlichkeit zusammenhéngt, wie bei Kant das Verhélt-
nis traditioneller Metaphysik und szientifischer Kritik (an) der Philosophie angelegt
ist. Vgl. zu dieser Thematik u.a. Forster, Eckart: Die 25 Jahre der Philosophie. Eine
systematische Rekonstruktion, Frankfurt a.M.: Klostermann 22012. Zu beriicksichti-
gen wire in diesem Zusammenhang der Hinweis von Dieter Henrich, der in Kant den
»inventor of the philosophical history of philosophy« erkennt. Henrich, Dieter: Be-
tween Kant and Hegel, Cambridge, MA: Harvard University Press 2008, S. 32; zit. n.
Zizek, Slavoj /Gabriel, Markus: Mythology, Madness and Laughter. Subjectivity in
German Idealism, London/New York: Continuum 2009, S. 1.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 97

sie ganz recht, wenn sie nur ihre angewiesene Grenze, namlich die der Natur nicht iiber-
schreiten. So aber geraten sie unvermerkt, von dem Felde der Sinnlichkeit, auf den unsi-
cheren Boden reiner und selbst transzendentaler Begriffe, wo der Grund (instabilis tellus,
innabilis unda) ihnen weder zu stehen, noch zu schwimmen erlaubt, und sich nur fliichtige

Schritte tun lassen, von denen die Zeit nicht die mindeste Spur aufbehilt, [...].«"

Eine Philosophie, die den Umfang der Giiltigkeit ihrer Begriffe nicht reflektiert
und deswegen im Rahmen der Kantischen Logik undiszipliniert agiert,'® verlisst
frither oder spéter den ihr angestammten Boden der Erkenntnis nach Naturgeset-
zen, um im buchstéblichen Sinne grundlose und haltlose Spekulationen zu be-
treiben. Die Metaphorik erweitert sich von der Vertikalitdt der Architektur zur
Horizontalitdt der Begrenzung sowie zur Frage nach dem Untergrund. Das Bild
der Erde, auf der man nicht stehen kann, die dem Wasser gleicht, in dem man
unterzugehen droht (»instabilis tellus, innabilis unda«) zitiert Kant aus der Schil-
derung des »Chaos« in der Kosmogonie der Ovidschen Metamorphosen;'’ es
verleiht seiner Metaphysik-Kritik eine anthropologisch-existenzielle Drastik: die
Imagination des drohenden Bodenverlusts.'® Es geht ihm dabei aber nicht nur um
die Beschriankung der Philosophie auf die Sphére von Sinnlichkeit und Empirie.
Insofern es ihm um eine szientifische Erneuerung der Metaphysik geht, erschopft
sich die Kantische Kritik gerade nicht in Restriktion, sondern ist es ihr als Ana-
lyse der theoretischen Vernunft um absichernde und solide Fundierung der Wis-
senschaft reiner Vernunft zu tun.

15 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 743 [B 753 f./A 725 f.]; Kursivierung im Origi-
nal gesperrt.

16 Vgl. das entsprechende Unterkapitel der Transzendentalen Methodenlehre der Kritik
der reinen Vernunft: »Die Disziplin der reinen Vernunft« (I. Kant: Kritik der reinen
Vernunft, S. 728 ff. [B 736 ff./A 708 ff.].)

17 Vgl. Ovid: Metamorphosen. Lateinisch/Deutsch, hg. u. trans. Michael von Albrecht,
Stuttgart: Reclam 2010 [1994], S. 6, 1,16.

18 Das Bild des Bodenverlusts, das gleichsam die Negativfolie zur in der Metaphorik an-
visierten Legung eines Fundaments und Bau eines Gebaudes darstellt, erfreut sich ob
seiner hohen Suggestivkraft innerhalb der philosophischen Tradition der Fundierungs-
Metaphorik groBer Beliebtheit. Es findet sich auch an einigen Stellen im Werk
Descartes' — auch dort interessanterweise in Kombination mit dem Bild eines drohen-
den Ertrinkens. Vgl. etwa die eindriickliche Passage zu Beginn der zweiten Meditati-
on in Descartes, René: Meditationes de prima philosophia. Lateinisch — Deutsch, hg.
u. trans. Christian Wohlers, Hamburg: Felix Meiner 2008, S. 46-47.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 | MORITZ BENSCH

Diese Programmatik einer Transzendentalphilosophie beschreibt Kant 700
Seiten vor den eben zitierten Passagen zu Beginn der »Einleitung« in die Kritik
der reinen Vernunft wiederum in Kontrast zur iberlieferten Metaphysik wie
folgt:

»Nun scheint es zwar natiirlich, da3, so bald man den Boden der Erfahrung verlassen hat,
man doch nicht mit Erkenntnissen, die man besitzt, ohne zu wissen woher, und auf den
Kredit der Grundsitze, deren Ursprung man nicht kennt, sofort ein Gebédude errichten
werde, ohne der Grundlegung desselben durch sorgfiltige Untersuchungen vorher versi-
chert zu sein, dal man also vielmehr die Frage vorlangst werde aufgeworfen haben, wie
denn der Verstand zu allen diesen Erkenntnissen a priori kommen kénne, und welchen
Umfang, Giiltigkeit und Wert sie haben mdgen. In der Tat ist auch nichts natiirlicher,
wenn man unter dem Worte natiirlich das versteht, was billiger und verniinftiger Weise
geschehen sollte; [...]. [...] Es ist aber ein gewohnliches Schicksal der menschlichen Ver-
nunft in der Spekulation, ihre Gebédude so frith, wie moglich, fertig zu machen, und hin-

tennach allererst zu untersuchen, ob auch der Grund dazu gut gelegt sei.«'°

Solches Vorgehen wiege sich in der Sicherheit »scheinbare[r] Griindlichkeit«.?
Dagegen will die Kantische Philosophie eine »sorgfiltige Untersuchung« der
apriorischen Fundamente des Vernunftvermdgens leisten. In seinen Worten will
Kant »den Boden zu jenen majestitischen sittlichen Gebduden eben und baufest
[...] machen, in welchem sich allerlei Maulwurfsgéinge einer vergeblich, aber
mit guter Zuversicht, auf Schitze grabenden Vernunft vorfinden, und die jenes
Bauwerk unsicher machen.«?! In diesem Sinne will das Kantische Projekt zu-
gleich eine Restriktion und eine stabilisierende Selbstvergewisserung der Ver-
nunft leisten; in Kants Diktion also das vollziehen, was »natiirlicherweise« im-
mer schon hitte erfolgen miissen. Das Programm der Kritik der reinen Vernunft,

19 I Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 55-57 [B 6-9/A 3-5]: Einleitung.

20 Ebd., S.57 [B 9/A 5].

21 Ebd., S. 399 [B. 375 f./A 320]: Transzendentale Dialektik: Von den Ideen iiberhaupt.
Die Tier-Metapher des im Erdreich grabenden Maulwurfs begegnet nicht nur bei
Kant, sondern etwa auch bei Hegel — und zwar an prominenter Stelle, namlich am bi-
lanzierenden Ende der philosophiegeschichtlichen Vorlesungen. Dort freilich ist nicht
eine sich selbst destabilisierende Vernunft gemeint, sondern der in der Latenz sich
fortbildende Geist. Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Ge-
schichte der Philosophie III. Werke Bd. 20, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 31996, S. 456,
462. Vgl. zu dieser Thematik ferner Stierle, Karlheinz: »Der Maulwurf im Bildfeld.
Versuch zu einer Metapherngeschichte«, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte XXVI/1
(1982), S. 101-143.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 99

als ein »Traktat von der Methode«,? wiire mithin mit dem Inspizieren der zur
Verfligung stehenden Baumaterialien sowie der sorgfaltigen Priifung der Fun-
damente eines moglichen Gebédudes, statt mit einem vielleicht ambitionierten,
aber auch iiberzogenen Bauvorhaben zu vergleichen, das nicht gewissenhaft fiir
die Stabilitdt des zu errichtenden Gebaudes garantieren konnte.

Fichte |

Deutlicher als bei Kant kann man die >Sorge ums Fundament< im Friihwerk einer
seiner idealistischen »Nachfolger« beobachten: in der Programmatik zur ersten
Fassung von Johann Gottlieb Fichtes sogenannter »Wissenschaftslehre«. Nach-
dem Fichte zu Beginn der 1790er Jahre zunichst euphorisch einem dogmati-
schen Kantianismus anhéngt, wird er 1793 durch die Lektiire einer skeptizistisch
mit Kant (bzw. dem durch Karl Leonhard Reinhold popularisierten Kantianis-
mus) abbrechenden Schrift des Jenaer Philosophieprofessors Gottlob Ernst
Schulze in eine existenziell-philosophische Krise gestiirzt.”> Was man eine regel-
rechte Aenesidemus-Krise Fichtes nennen konnte (Schulze veroffentlichte seine
Schrift anonym mit diesem auf einen antiken Skeptiker anspielenden Titel), fin-
det sich in einer Reihe von Briefen aus dem Winter 1793/94 dokumentiert. In ei-
nem dieser Briefe Fichtes an Heinrich Stephani heifit es exemplarisch:

»Das Merkwiirdigste, was ich weiB, ist aus meiner Studirstube. Nach dem giitigen Antheil,
den Sie an meinem wissenschaftlichen Treiben nehmen, verschméhen Sie es vielleicht
nicht. Haben Sie den Aenesidemus gelesen? Er hat mich eine geraume Zeit verwirrt, Rein-
hold bei mir gestiirzt, Kant mir verdachtig gemacht, und mein ganzes System von Grund
aus umgestiirzt. Unter freiem Himmel wohnen geht nicht! Es half also Nichts; es mufite

wieder angebaut werden. Das thue ich nun, seit ungefdahr 6 Wochen, treulich. Freuen Sie

22 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 32 [B XXII].

23 Zu den komplexen werkbiographischen und philosophiegeschichtlichen Hintergriin-
den vgl. beispielsweise die umfassende Rekonstruktion der frithidealistischen »Kons-
tellation< bei Frank, Manfred: »Unendliche Anndherung«. Die Anfange der philoso-
phischen Frithromantik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997. Mit engerem Fokus auf
Fichte einfiihrend Jacobs, Wilhelm G.: Johann Gottlieb Fichte. Eine Biographie, Ber-
lin: Insel 2012, S. 61 ff.; Rohs, Peter: Johann Gottlieb Fichte, Miinchen: C. H. Beck
22007, S. 26 ft.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | MoRrITz BENsCH

sich mit mir der Aernte: ich hab ein neues Fundament entdeckt, aus welchem die gesamte

Philosophie sich sehr leicht entwickeln 14Bt.«?*

In seiner in der ersten Hilfte des Jahres 1794 verdffentlichten Programmschrift
Uber den Begriff der Wissenschaftslehre oder der sogenannten Philosophie — die
nicht mit der beriihmteren Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre aus dem
selben Jahr verwechselt werden darf — inszeniert Fichte seine Konzeption syste-
matischer Philosophie dann als ein regelrechtes >Fundierungs-Begehren(,”® das
vor dem Hintergrund des drohenden Szenarios einer — mit der berithmten Formel
Georg Lukacs’ zu reden — »transzendentalen Obdachlosigkeit«*® verstanden
werden muss.

Die extrem komplexe und verwickelte metaphorische Verfahrensweise die-
ses Textes sowie sein systematischer Ansatz konnen hier nur in Grundziigen an-
gedeutet werden. Ausgangspunkt der Fichteschen Konzeption ist eine Skizzie-
rung der Aufgabe der Formulierung von Philosophie als wissenschaftliches Sys-
tem: »Die Philosophie ist eine Wissenschaft, [...]. [...] Eine Wissenschaft hat
systematische Form[.]«*” Wissenschaftlichkeit bedeutet fiir Fichte Riickfiihrbar-
keit auf einen zweifelsfreien Grundsatz: » Auf ihm«, so Fichte, »griindet sich al-
les Wissen, und ohne ihn wére tiberhaupt kein Wissen moglich; er aber griindet
sich auf kein anderes Wissen, sondern er ist der Satz des Wissens schlechthin.«?®
Was das Moment eines prinzipiellen und stabilen Fundaments fiir Fichte im
Vergleich zu Kant bedeutsamer werden ldsst, ist sein mehr auf strenge Systema-
tik und deren Begriindung abzielender Entwurf von Philosophie. Es geht Fichte
um die Entwicklung der Philosophie aus einem absoluten, allem zugrundelie-

24 Fichte, Johann Gottlieb: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaf-
ten. Bd. II1.2: Briefwechsel 1793-1795, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann 1970, S.
28, Nr. 171; Kursivierung im Original gesperrt. Vgl. auch die zeitlich naheliegenden
und teilweise bis in den Wortlaut identischen Briefe an Johann Friedrich Flatt (S. 18)
und Franz Volkmar Reinhard (S. 40).

25 In einem geistesgeschichtlich benachbarten Zusammenhang spricht Saskia Haag von
einem »Griindungsbegehren« in der Deutschen Literatur des 19. Jahrhunderts. Haag,
Saskia: Auf wandelbarem Grund. Haus und Literatur im 19. Jahrhundert, Freiburg i.
Br./Berlin/Wien: Rombach 2012, S. 25.

26 Lukacs, Georg: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch {iber
die Formen der groflen Epik [1920], Bielefeld: Aisthesis 2009, S. 30.

27 Fichte, Johann Gottlieb: Uber den Begriff der Wissenschaftslehre oder der sogenann-
ten Philosophie [1794], hg. von Edmund Braun, Stuttgart: Reclam 1972, S. 31; Kursi-
vierung im Original gesperrt.

28 Ebd., S. 40.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 101

genden Prinzip, nimlich der sogenannten »Tathandlung« des absoluten Ich,” der
Selbst- und Weltsetzung transzendentaler Subjektivitit. Zwar kann man der Kan-
tischen Apperzeption des »Ich denke«® eine vergleichbare Funktion beimessen,
aber sie wird nicht so sehr als ein generisches Prinzip, das am Beginn sowohl
von Subjektivitdt als auch jeder philosophischen Darstellung derselben zu stehen
habe, konzipiert. Fichte geht es um abschliebare Vollstandigkeit und Deduzier-
barkeit aus einem ersten, unbezweifelbaren Grundsatz. Man hat deswegen von
einer Re-Cartesianisierung der Transzendentalphilosophie bei Fichte gespro-
chen’! — tatsiichlich nihrt sich Fichte, wie an anderer Stelle gezeigt werden
konnte, graduell auch metaphorisch wieder mehr Descartes an.

Zur Veranschaulichung dieser Konzeption skizziert Fichte im Argumentati-
onsgang seiner Programmschrift mittels der Metaphern von Fundament und Ar-
chitektur drei Szenarien mehr oder weniger systematischer Philosophie. Man
konne sich zundchst vorstellen, so Fichte, dass es keinen Grundsatz unmittelba-
rer Gewissheit gidbe. Das Wissen wiirde eine unendliche Reihe bilden, iiber de-
ren Status man aber nie absolute Gewissheit erlangen konne:

»[U]nser Wissen bildet mehrere oder Eine unendliche Reihe, in der jeder Satz durch einen
hohern, und dieser wieder durch einen hdhern u. s. f. begriindet wird. Wir bauen unsre
Wohnhéuser auf den Erdboden, dieser ruht auf einem Elephanten, dieser auf einer Schild-

krote, diese — wer weiB es, auf was, und so ins unendliche fort.«*?

29 Vgl. Fichte, Johann Gottlieb: Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre als Hand-
schrift fiir seine Zuhorer [1794], hg. von Wilhelm G. Jacobs, Hamburg: Felix Meiner
1979, S. 11, § 1.

30 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 174 [B 131].

31 Vgl. P. Rohs: Johann Gottlieb Fichte, S. 43. Als philosophiegeschichtliche Mittlerfi-
gur ist flir diesen Prozess auch Karl Leonhard Reinhold von Relevanz, ohne dessen
spezifische Kant-Interpretation die frithidealistische Konstellation nicht angemessen
verstanden werden kann.

32 J. G. Fichte: Uber den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 44. Das Bild von der welt-
tragenden Schildkréte (und zugehdrigem Elefanten) entstammt der indischen Mytho-
logie. In der neuzeitlichen europdischen Philosophie bildet es eine Motivgeschichte
aus — prominent findet es sich frither schon in Lockes Essay concerning human un-
derstanding (1690) —, die sich im Umfeld der Genese des Deutschen Idealismus in der
nachkantischen Philosophie um 1800 verdichtet. Eine umfangreiche Dokumentation
dieser Motivgeschichte hat Michael Mandelartz zusammengetragen: »Auf dem Rii-
cken von Schildkréten oder: Die Riickkehr der Wissenschaft zum Mythos. Materialien
zur Geschichte einer Anekdote« http://www.kisc.meiji.ac.jp/~mmandel/recherche/
schildkroete.html vom 08.01.2014. Nach Fichte greift auch Hegel auf das Motiv zu-

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | MoRITz BENSCH

Ein zweites Szenario, bei dem Fichte an den von ihm kritisierten Dualismus der
Kantischen Philosophie gedacht haben mag, beschreibt er hingegen folgender-
mafien:

»[Ulnser Wissen besteht aus endlichen Reihen, aber aus mehreren. [...] Unsre Wohnung
stiinde dann zwar fest, aber es wére nicht ein einziges zusammenhdngendes Gebaude,
sondern ein Aggregat von Kammern, aus deren keiner wir in die andre tibergehen konn-
ten; es wire eine Wohnung, in der wir uns immer verirren, und nie einheimisch werden

wiirden.«*

Das Ideal der von Fichte ins Auge gefassten Systemphilosophie besteht aus einer
Verkniipfung dieser beiden Szenarien abziiglich ihrer jeweiligen Defizite. Bild-
lich gesprochen in der Wissenschaft als einem einzigen, vollstdndigen Gebiude,
das zudem auf einem festen Fundament errichtet ist, also auf einem ersten, abso-
luten Grundsatz, aus dem es sich entwickeln ldsst. Dies beschreibt Fichte mit
folgenden Worten:

»Die Wissenschaft sei ein Gebdude; der Hauptzweck derselben sei Festigkeit. Der Grund
ist fest, und so wie dieser gelegt ist, wire der Zweck erreicht. Weil man aber im bloflen
Grunde nicht wohnen, durch ihn allein sich weder gegen den willkiihrlichen Anfall des
Feindes, noch gegen die unwillkiihrlichen Anfille der Witterung schiitzen kann, so fiihrt
man auf denselben Seitenwinde, und tiber diesen ein Dach auf. Alle Theile des Gebaudes
werden mit dem Grunde, und unter sich selbst zusammengefiigt, und dadurch wird das
Ganze fest; aber man baut nicht ein festes Gebdude, damit man zusammenfiigen konne,
sondern man fiigt zusammen, damit das Gebdude fest werde; und es ist fest, in so fern alle
Theile desselben auf einem festen Grund ruhen. Der Grund ist fest und er ist auf keinem

neuen Grund, sondern er ist auf den festen Erdboden gegriindet.«**

Dieser letzte Satz klingt zunéchst einleuchtend, entspricht er doch der lebens-
weltlichen Vertrautheit des Hausbaues und expliziert somit die innere Logik der
Metapher auf addquate Weise: Um ein Fundament zu legen, auf das anschlie-
Bend ein Haus aufgebaut werden kann, bendtigt man einen Bauplatz und beson-
ders einen tauglichen Erdboden, auf den man das Gebdudefundament iiberhaupt

riick und dies interessanterweise im Kontext einer Kritik an Fichtes Idealismus. Vgl.
dazu auch Henrich, Dieter: »Die »wahrhafte Schildkrote<. Zu einer Metapher in He-
gels Schrift >Glauben und Wissen« «, in: Friedhelm Nicolin/Otto Poggeler (Hg.): He-
gel-Studien II, Bonn: Bouvier 1963, S. 281-291.

33 . G. Fichte: Uber den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 45.

34 Ebd, S. 35.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 103

errichten kann. Fichte expliziert auf korrekte Weise die Implikationen der Meta-
pher. Diese widersprechen jedoch vollkommen der Logik seines idealistischen
Systemprogramms. Denn der Erdboden ist in der Logik des Bildes etwas Exter-
nes, das nicht Teil des Grundlegungs- und Bauprozesses ist. Er ist immer schon
da, wo zu bauen angefangen werden kann. Er ist eine ermdglichende Vorgege-
benheit, die die Bedingungen jeder Fundierung bereitet. Er wére somit ein kon-
stitutives Auflen bzw. Vor. Das Prinzip und die Pointe des Fichteschen Idealis-
mus ist jedoch die urspriingliche und voraussetzungslose, mithin unbedingte
Selbst- und Weltsetzung des transzendentalen Subjekts, die berithmte »Tathand-
lung«. Es handelt sich sozusagen um eine transzendentalphilosophische creatio
ex nihilo des Selbstbewusstseins. Ein solcher Idealismus absoluter Selbstbegriin-
dung kann keine Form ermdglichender Vor-Gegebenheit implizieren; dann ndm-
lich wire das Fundament des Systems — das »absolute, sich selbst setzende Ich«
— nicht unbedingt, sondern abhingig. Gerade dies bedeutet aber die Metaphorik
an dieser Stelle.® Die dem Idealismus vorgeworfene Leugnung von »Seinsab-
hiingigkeit des Subjekts«,*® die Leugnung dessen, was der spite Schelling in Ab-
grenzung zu Fichte und Hegel die »Unvordenklichkeit des Seins< genannt haben
wird,?” scheint hier durch die Metaphorik des Idealismus selbst entlarvt. Ferner
scheint die im Bild vom System als Gebdude implizierte Statik und die damit
einhergehende, von Fichte wiederholt erwéhnte Festigkeit dem eigentlich dyna-
mischen Charakter des idealistischen Entwurfs einer ereignishaften Vollzugs-
Subjektivitit (»Tathandlung«) entgegen zu stehen.>® Es ist aber fraglich, ob einer
in mehrfacher Hinsicht unangemessenen Metaphorik gleichsam vulgiér-

35 Fiir eine systemtheoretische und narratologische Rekonstruktion dieser Problematik
eines dem Anspruch nach voraussetzungslosen und selbstsuffizienten Anfangs einer
System-Artikulation und -Darstellung, wie sie beim frithen Fichte mustergiiltig be-
obachtbar ist, vgl. Koschorke, Albrecht: »System. Die Asthetik und das Anfangsprob-
lem, in: Robert Stockhammer (Hg.), Grenzwerte des Asthetischen, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2002, S. 146-163. Eine erste ambitionierte Problematisierung findet sich
freilich schon um 1800 in der Fichte-Kritik Hegels. Vgl. zu dieser die Studie von
Siep, Ludwig: Hegels Fichtekritik und die Wissenschaftslehre von 1804, Frei-
burg/Miinchen: Karl Alber 1970.

36 Frank, Manfred: »Einleitung«, in: ders.: Auswege aus dem Deutschen Idealismus,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, S. 7-26, hier S. 17.

37 Vgl. Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Philosophie der Offenbarung. 1841/42, hg.
von Manfred Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, S. 161.

38 Der freilich in dieser Programmschrift noch nicht so deutlich zu Tage tritt, wie er es
dann in der eigentlichen Wissenschafislehre tut, die (wie bereits zitiert) mit der Rede

von der »Tathandlung« entsprechend anhebt.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | MoRITz BENSCH

dekonstruktivistisch eine subversive und sozusagen auto-dekonstruktive Qualitét
in Hinblick auf die philosophische Geltung attestiert werden sollte. Stattdessen
scheint es aus metaphorologischer Sicht fruchtbarer, zu analysieren, ob und wie
der Text mit dieser Diskrepanz zwischen philosophischer Konzeption und Meta-
phorik umgeht. Tatsdchlich ndmlich reagiert der Fichtesche Text in seiner Bild-
politik auf die diagnostizierte metaphorische Inkonsistenz, die mittels des Ein-
satzes des Bildelements des »Erdbodens« erzeugt wurde, fiir das in der systema-
tischen Logik des Fichteschen Idealismus kein Platz mehr zu sein scheint.

Um die komplexe Problemlage besser zu verstehen, auf die Fichte im weite-
ren Verlauf seiner Programmschrift reagiert und ob der metaphorischen Inkon-
sistenz zu reagieren sich gezwungen sieht, ist es hilfreich, zuvor noch einmal zu
Kant zuriick zu gehen. Jetzt allerdings zu seiner Praktischen Philosophie.

Il. SELBSTHALTUNG

Kant Il

Im zweiten Abschnitt seiner 1785, also vier Jahre nach der Kritik der reinen
Vernunft veroffentlichten Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, findet sich bei
Kant im Zusammenhang der Argumentation des beriihmten »kategorischen Im-
perativs« relativ unvermittelt folgende Passage:

»Hier sehen wir nun die Philosophie auf einen miBlichen Standpunkt gestellt, der fest sein
soll, unerachtet er weder im Himmel, noch auf der Erde an etwas gehédngt oder woran ge-
stiitzt wird. Hier soll sie ihre Lauterkeit beweisen als Selbsthalterin ihrer Gesetze, nicht als
Herold derjenigen, welche ihr ein eingepflanzter Sinn, oder wer weil welche vormund-
schaftliche Natur einfliistert, die insgesamt, sie mdgen immer besser sein als gar nichts,
doch niemals Grundsitze abgeben konnen, die die Vernunft diktiert, und die durchaus vol-
lig a priori ihren Quell und hiermit zugleich ihr gebietendes Ansehen haben miissen

[...].«*

Alles Empirische und Zufillige sei, so Kant weiter, »als Zutat zum Prinzip der
Sittlichkeit« génzlich untauglich. Das Prinzip der moralischen Handlung habe
jenseits »von allen Einfliissen zufélliger Griinde« zu liegen, »die nur [durch die]

39 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785], Stuttgart: Reclam
2008 [1961], S. 60: Zweiter Abschnitt: Ubergang von der populiren sittlichen Welt-
weisheit zur Metaphysik der Sitten.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 105

Erfahrung an die Hand gegeben« seien.** Vor einer »niedrige[n] Denkungsart in
Aufsuchung des Prinzips unter empirischen Bewegursachen« miisse gewarnt
werden, da, »die menschliche Vernunft in ihrer Ermiidung gern auf diesem Pols-
ter ausruht und in dem Traume siier Vorspiegelungen (die sie doch statt der Ju-
no eine Wolke umarmen lassen) der Sittlichkeit [...] einen Bastard unterschiebt,
[...].«*! Kant spielt hier wohl auf den griechischen Mythos des Ixion an, der statt
Hera Nepehele — eine von Zeus erschaffene Wolke — umarmt, und mit ihr den
Kentauros zeugt.*? Die Gefahr des Umarmens einer Wolke, die nur scheinbar
Halt gibt, schlieft metaphorisch den Kreis zur Lokalisierung der Vernunft zwi-
schen Himmel und Erde. In diesem Zwischenbereich jenseits von Natur oder
Empirie einerseits und Transzendenz andererseits kann, oder richtiger zu reden:
darf sich die Vernunft bzw. Philosophie nur an sich selbst halten, muss sie sich
gleichsam selbst tragen, mithin »Selbsthalterin« ihrer selbst sein.

Sachlich motiviert ist die Metaphorik im Zusammenhang einer génzlich
apriorischen, formalistischen Herleitung des Prinzips der Sittlichkeit mit ahisto-
risch-universalistischem Anspruch. Zwar ist an der zitierten Stelle ausnahmslos
von »der Philosophie« die Rede. Aber dass diese gegeniiber der Kritik der reinen
Vernunft entschieden differierende Bildlichkeit — hier die Betonung der Selbst-
haltung im Luftraum zwischen Himmel und Erde, dort das Bildfeld von Grund
und Boden — besonders auf Kants praktische Philosophie abzielt, scheint z.B.
durch folgende Hinweise ersichtlich:

Erstens verweist das Bild der sich zwischen Himmel und Erde selbsthalten-
den Philosophie auf die Selbstsuffizienz und Autonomie (Selbstgesetzgebung)
des moralischen Subjekts zu Kausalitdt aus Freiheit, das sich nur aus sich selbst
heraus begriinden kann und ein Absolutum,* ein von jeglicher heteronomer Be-
dingung Losgelostes darstellt. Dies unterscheidet das Subjekt der Kantischen
praktischen Philosophie von dem der theoretischen. Jenes ist zwar ebenfalls weit
davon entfernt, ein Subjekt reiner Passivitdt im empiristischen Sinne zu sein: es
zeichnet sich durch Spontaneitét aus. Es bleibt aber durch die unverfiigbaren
Dinge-an-sich als Quelle der Erscheinungen auf ein Anderes als es selbst ver-

40 Ebd.

41 Ebd., S. 61.

42 Vgl. den Stellenkommentar in folgender Ubersetzung ins Englische: Kant, Immanuel:
Groundwork for the Metaphysiscs of Morals, hg. und trans. Allen W. Wood, Bingha-
mton, NY: Vail Ballou Press 2002, ohne Seitenangabe, Fulinote 59. Wood spekuliert
auch iiber eine mogliche Quelle Kants bei Ovid oder Vergil, insofern der Mythos zwar
griechischen Ursprungs ist, im Text aber Juno, also eine Figur der romischen Mytho-
logie, genannt wird.

43 Vgl. 1. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 64.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | MoRITz BENsCH

wiesen — deswegen bereitet das Fundierungs-Modell der Kantischen theoreti-
schen Philosophie auch keine groBeren Probleme. Dass Kant im Kontext der
praktischen Philosophie dagegen von der Fundierungs-Metaphorik auf die der
Selbsthaltung umstellt, ist insofern folgerichtig.

Dass Kant in der eben zitierten Passage primér an die »praktische Philoso-
phie« denkt, mag zweitens aulerdem ein Hinweis auf eine Textstelle aus der ei-
gentlichen Metaphysik der Sitten von 1797 verdeutlichen. Dort wird auch er-
kennbar, dass es sich bei Bildern von Boden, Fundament respektive Selbsthal-
tung um eine orientierende »Hintergrundmetaphorik« von Kants Denkens han-
delt* Im § 11 der »Tugendlehre« der Metaphysik unterscheidet Kant: »Der
Mensch im System der Natur (homo phaenomenon, [...]) ist ein Wesen von ge-
ringer Bedeutung und hat mit den iibrigen Tieren, als Erzeugnissen des Bodens,
einen gemeinen Wert [...].«* Impliziert ist hier, dass der Mensch als »homo no-
umenon« — dies stellt im Kantischen Vokabular das Gegenstiick zum »homo
phaenomenon« dar —, also als moralisches und iibersinnlich-intelligibles Ver-
nunftwesen, demgegeniiber gerade kein Erzeugnis des Bodens ist. Was metapho-
risch auf die oben zitierte Passage aus der Grundlegung zuriickweist: als Subjekt
der praktischen Philosophie, mithin als Vernunftwesen und Biirger der »noum-
enalen< Welt, ist der Mensch nicht wie die anderen Tiere vom Erdboden abhén-
gig bzw. an ihn gebunden, sondern autonom von diesem. An der eben zitierten
Stelle heiflit es dementsprechend im Anschluss: »Allein der Mensch als Person
betrachtet, d. i. als Subjekt einer moralisch-praktischen Vernunft ist iiber allen
Preis erhaben; denn als ein solcher (homo noumenon) ist er nicht blof3 als Mittel
zu anderer ihren, ja selbst seinen eigenen Zwecken, sondern als Zweck an sich
selbst zu schétzen, d. i. er besitzt einen Wiirde (einen absoluten innern Wert),
[...]-«* Aus metaphorologischer Sicht ist hier die Aufmerksamkeit insbesondere
auf die unscheinbaren Worte »iiber« und »erhaben« zu richten. Bekanntlich hat
die Idee des »Erhabenen« an anderer Stelle in Kants Werk, ndmlich in der Kritik
der Urteilskraft im Kontext der »Analytik des Erhabenen«, eine grofe Bedeu-
tung. Ohne dass diese Spur hier weiter verfolgt werden konnte, sei vor dem Hin-
tergrund der oben skizzierten Analyse des Kantischen Bildes der »Selbsthal-
tung« als Negation des Fundierungs- und Boden-Paradigmas nur andeutungs-
weise auf die bildliche Dimension dieser Vorstellung des »Erhabenen« aufmerk-

44 Das metaphorologische Konzept der »Hintergrundmetaphorik« wird hier im Sinne
Hans Blumenbergs verstanden. Vgl. Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Meta-
phorologie [1960], hg. von Anselm Haverkamp, Berlin: Suhrkamp 2013, S. 91.

45 Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1977, S. 568.

46 Ebd., S. 569; Kursivierung im Original gesperrt.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 107

sam gemacht: damit ist ein — an dieser Stelle freilich nicht explizit und niher be-
stimmtes — Uber intendiert. Was in der Bildsprache wiederum mit der wortlichen
Bedeutung des »Absoluten« korrespondiert: dem Losgeldsten. Der Hinweis auf
die Bodenverbundenheit des yhomo phaenomenon< weist diesen demgegeniiber
als ein durch Naturgesetze — z.B. die Schwerkraft — notwendig determiniertes
Wesen aus, das als solches — letztlich also als res extensa — der Erde ebenso an-
gehort wie Tiere und Dinge. Man wird zwar zdgern, der Rede von den »Erzeug-
nisse[n] des Bodens« gleiche metaphorische Dignitét wie der von der »Selbsthal-
terin« beizumessen. Aber auch ihr scheint ein imaginativer Uberschuss einge-
schrieben, der auf die Leitmetaphorik deutet. Denn das gerade die Bodenzugeho-
rigkeit und -riickgebundenheit des Naturwesens Mensch fiir erwéhnenswert er-
achtet wird — und damit implizit die tellurische Nicht-Zugehorigkeit des Men-
schen als Vernunftwesen markiert wird —, ist nicht selbstverstindlich.*’ Es kann
als Indiz fiir eine unterschwellige Virulenz des Bildfeldes auch {iber das rein Me-
taphorische hinaus gelesen werden: die Metapher weist iiber sich selbst hinaus.*®

Der an das Kantische Denken gerichtete Vorwurf, es leiste statt einer Uber-
windung des durch den Cartesianismus virulent gewordenen Leib-Seele-
Dualismus lediglich seine Transformation und Verschiebung,* findet in der
Bildsprache einen Beleg. Seine Metaphorik weist das Kantische Subjekt in aller
Anschaulichkeit als ein Bewohner zweier Welten aus: als Naturwesen (bzw.
Sinnenwesen und Erscheinung) ist es erd-, weil bodengebunden, als freies und

47 Vgl. in diesem Zusammenhang auch den nachfolgenden § 12, in dem Kant argumen-
tiert, dass »[d]as Hinknien oder Hinwerfen zur Erde [...] der Menschenwiirde zuwi-
der« sei. Ebd., S. 571. Es iiberschneiden sich metaphorische und anthropologisch-
diskursive Textschichten. Hier wire zum Beispiel an den anthropologischen Topos
vom aufrechten Gang zu denken, der als anatomisch groftmogliche Distanzierung
vom Erdboden zugleich menschliche Selbstbehauptung zu symbolisieren vermag.
Vgl. hierzu die ideengeschichtliche Studie von Bayertz, Kurt: Der aufrechte Gang. Ei-
ne Geschichte des anthropologischen Denkens, Miinchen: C. H. Beck 2014 [2012].

48 Man konnte dies beispielsweise am auffilligen Vorkommen des Bildfeldes von Fun-
dament und Gebdudebau in der scheinbar zufdlligen Wahl veranschaulichender Bei-
spiele im Argumentationsgang bei Kant und auch bei Fichte zeigen.

49 Die man dann aufer in der Differenz von theoretischer und praktischer Vernunft etwa
auch in der Unterscheidung von Empirischem und Transzendentalem lokalisieren
konnte. Eine Diagnose, wie sie sich etwa in der Historisierung der neuzeitlichen Sub-
jektivitdt bei Foucault findet, der in diesem Zusammenhang von einer »empirisch-
transzendentale[n] Dublette« sprach. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine
Archédologie der Humanwissenschaften [1966], Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S.
384.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | MoRITZ BENSCH

moralisches Vernunftwesen hilt es sich selbst im Zwischen vom Himmel und
Erde in der Schwebe.>

Fichte Il

Wirft man vor diesem Hintergrund noch einmal einen Blick auf Fichtes Pro-
grammschrift, kdnnte man sagen, dass im weiteren Verlauf dieses Textes eine
metaphorische »Loslosung vom Boden« inszeniert wird und der Text damit auf
seine oben skizzierten metaphorisch-systematischen Inkonsistenzen reagiert. Die
Spezitik dieser Reaktion, die in der Umstellung auf eine alternative System-
Metaphorik besteht, ist — so die These — vor dem Hintergrund der eben ausei-
nandergesetzten praktischen Philosophie Kants zu sehen. Dies hat systematisch
Ursache darin, dass Fichte die beiden Momente der Kantischen Philosophie, das
Theoretische und das Praktische, in einem System darzustellen bemiiht ist. Nach
der weiter oben referierten Textstelle, die die fiir eine idealistische Philosophie
voraussetzungsloser Selbstbegriindung problematische Implikation der Fundie-
rungs-Metapher offenbarte, ndmlich dass jeder Akt von Fundierung bereits einen
vorgegebenen Boden voraussetzt, stellt der Text bemerkenswerter- aber — so die
These dieses Aufsatzes — auch nachvollziehbarerweise auf ein durchaus anderes
System-Modell samt verénderter Metaphorik um. Fichte imaginiert das philoso-
phische System an spiterer Stelle der Programmschrift — im Textverlauf ziem-
lich unvermittelt — nicht mehr als fundiertes bzw. zu fundierendes Gebiude, son-
dern als eine Art losgeldste, selbsttragende Konstruktion:

»[S]oll ein vollendetes und Einiges System im menschlichen Geiste seyn, so muf} es einen
solchen hochsten und absolut-ersten Grundsatz geben. Verbreite von ihm aus sich unser
Wissen in noch so viele Reihen, von deren jeder wieder Reihen u. s. f. ausgehen, so miis-
sen doch alle in einem einzigen Ringe festhangen, der an nichts befestigt ist, sondern
durch seine eigne Kraft sich, und das ganze System hélt. — Wir haben nun, einen durch
seine eigene Schwerkraft sich haltenden Erdball, dessen Mittelpunkt alles, was wir nur
wirklich auf dem Umkreis desselben, und nicht etwa in die Luft, und nur perpendikular
und nicht etwa schiefwinklicht angebaut haben, allméichtig anzieht, und kein Stdubchen

aus seiner Sphire sich entreissen 1iBt.«’!

50 Eine vollstindige Metaphorologie der Kantischen Philosophie hétte schlieSlich noch
die Kritik der Urteilskraft zu beriicksichtigen, die u.a. in den argumentativen Zuspit-
zungen der »Analytik des Erhabenen« und einer >Idealisierung des Organismus< zwi-
schen Synthesis und Selbstdestruktion der gesamten Systematik oszilliert.

51 J. G. Fichte: Uber den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 46.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 109

Diese vielleicht als planetarisch charakterisierbare und bei genauerer Hinsicht si-
cherlich von Widerspriichen nicht freie Metaphorik — die Aspekte von in der
Ideengeschichte und zumal der idealistischen Philosophie um 1800 virulenten
Modellen von Zirkularitit und Organismus einbezieht’? — wird nicht nur dem
Anspruch des Fichteschen Idealismus gerechter, eine Theorie freier und unab-
hingiger, weil von keiner Vorbedingung abhingiger Subjektivitit zu sein.>® Thr
gelingt es auch, eine Dynamik anzudeuten, die diesem Idealismus inhérent ist,
der statt statischer Substanz-Metaphysik das Denken des Vollzugs von aktualem,
handelndem Bewusstsein in seinem Verhiltnis zu Welt systematisch rekonstruie-
ren will.

Von einer statischen Auffassung von Systemphilosophie, wie sie noch in der
von Descartes, Kant und Reinhold herrithrenden Fundierungs- und Architektur-
Metaphorik zum Ausdruck kam, hat sich Fichte 1796 in einer in Friedrich Im-
manuel Niethammers Philosophischem Journal verdffentlichten Replik auf die
Kritik des Jenaer Professors Karl Christian Erhard Schmid nachdriicklich distan-
ziert:

»Bei allem Philosophiren nach Herrn Schmids Weise sind die Objecte des Philosophirens
etwas Ruhendes, und Festes; in der Wissenschaftslehre ist das Object ein thdtiges, in sei-
ner Thdtigkeit Dargestelltes. Der Zweck der letztern Wissenschaft ist nicht der, ein Sys-

tem von Dingen zu rechtfertigen, sondern eine Reihe von Handlungen zu beschreiben.«**

52 Vgl. dazu den instruktiven Aufsatz von Strub, Christian: »Organisch verkettet. Zur
Tropologie des Systems«, in: Anselm Haverkamp/Dirk Mende (Hg.). Metaphorologie.
Zur Praxis von Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S. 108-133.

53 Gleichwohl ist zu sehen, dass die Bildlichkeit von »Erde« insofern noch présent ist,
als von einem »Erdball« die Rede ist — jetzt aber ist das System sozusagen eine Erde
fiir sich. Das Problem des Externen oder anders gesprochen: der System-Umwelt-
Differenz ist — zumindest auf einen ersten Blick — iiberwunden.

54 Fichte, Johann Gottlieb: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaf-
ten. Bd. 1,3: Werke 1794-1796, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann 1966, S. 256;
Kursivierung im Original gesperrt. Der Aufsatz tragt den Titel »Vergleichung des von
Hrn. Prof. Schmid aufgestellten Systems mit der Wissenschaftslehre« und wurde zu-

erst veroffentlicht in der 12. Ausgabe des 1. Jahrgangs von Niethammers Journal.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | MoRITz BENsCH

RESUMEE

Seit Descartes imaginiert die Vernunft im Bild der Fundierung sich selbst zu
konstituieren um mittels einer solchen Begriindung eine Stabilisierung von
Welt-, Selbst- und Wissensbeziigen zu ermdglichen. Der metapherngeschichtli-
chen These Blumenbergs von der Umbesetzung der philosophischen Metaphern
von Architektur und Fundament in der Neuzeit weg von der Frage nach dem Ab-
schluss nach oben und hin zur der nach dem Anfang von unten ist prinzipiell zu-
zustimmen. Allerdings mit zwei Einschrinkungen bzw. Ergéinzungen.

Erstens: Kants Metaphorik intendiert durchaus noch die Konturierung nach
oben. Aber freilich ist die Sorge um den oberen Abschluss des Vernunft-
Gebdudes bei ihm schon zu einem guten Teil sdkular, weil szientifisch motiviert.
Eine vernunftkritische Uberdachung bedeutet ihm Selbstbeschrinkung der theo-
retischen Philosophie nicht so sehr in Hinblick auf ein Hoheres, sondern zwecks
der Versicherung rationaler Soliditdt der theoretischen Vernunft.

Der zweite Einwand besteht dagegen in einer Zuspitzung der These Blumen-
bergs. Nicht nur wird das Fundieren thematisch, zunehmend wird es problema-
tisch und zur prekdren Metapher, in deren Prekaritét sich eine problemgeschicht-
liche Konstellation abzeichnet. Thre Implikation unvordenklicher Erdgebunden-
heit steht in Spannung zum Anspruch autonomer Selbstkonstitution transzenden-
taler Subjektivitiat. Obgleich die Angemessenheit der Metaphorik bereits — wie
gezeigt werden konnte — seit Descartes zweifelhaft anmutet, scheint ihre starke
bildliche Suggestion von Soliditdt und Stabilitdt sie unter verdnderten philoso-
phiegeschichtlichen Bedingungen bis ins 20. Jahrhundert hinein stets von neuem
attraktiv zu machen.> In der Zeit um 1800 ist jedoch eine Zuspitzung des Prob-
lems und der Fraglichkeit des Modells Fundierung zu beobachten, die etwa auch
in Texten Friedrich Schlegels, Friedrich Wilhelm Joseph Schellings und Georg
Wilhelm Friedrich Hegels beobachtbar ist. Zudem ist spdtestens seit dieser Zeit
eine Mehrdimensionalitdt der Metaphorik zu konstatieren: die Rede von Grund
und Boden tangiert nicht nur begriindungstheoretische und systemphilosophische
Probleme, sondern bekommt auch eine wissenschafts- bzw. kulturkritische Di-

55 Die Konjunktur der philosophischen Metaphern von Fundament und Architektur en-
det keinesfalls mit der Genese des Deutschen Idealismus von Fichte bis Hegel. Auch
im 20. Jahrhundert findet sie in programmatischer Absicht noch Verwendung, ohne
dabei etwas von ihrer Problematik einzubiilen. Ein Autor, an dem die Aktualisierung
der Metaphorik gut beobachtet werden kann, ist Martin Heidegger, fiir den das Bild-
feld von Grund und Boden seit den 20er Jahren bis in sein Spatwerk hinein von Be-

deutung ist.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 111

mension. Die philosophischen Metaphern von Grundlegung und Gebédudebau
haben seit Descartes einen rhetorischen Uberschuss. Sie sind in Inszenierungen
von neuen Anfiangen eingebunden, zu deren Rhetorik gehort, eine tiefgreifende
Neu-Griindung als notwendigen und radikalen Bruch mit iiberkommenen, nicht
mehr tragfihigen Traditionen initiieren zu wollen.

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/1014361/6783839438527-006 - am 14.02.2028, 15:58:38.



https://doi.org/10.14361/9783839438527-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

