
Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in
Kenia und Uganda

Lena Scheibinger*

Abstract

The practice of levirate marriage describes cases where, under the customary conception of
marriage, a male relative of the deceased husband ‘inherits’ or ‘takes over’ his widow.
Based on the concept of legal pluralism, the paper analyses different notions of marriage in
customary law and statutory law. Within this legal framework the collective character of
marriage under customary law and the assumption that the alliance entered by two kin
groups is not dissolved by the death of one spouse function as central preliminaries for the
levirate marriage. Even though the levirate shows a large number of variables, all these ar‐
rangements were initially created as a support system for the widow and her children. Fur‐
thermore, it allowed the perpetuation of the lineage and the maintenance of the alliance be‐
tween two families. By referring to case studies from various ethnic groups in Kenya and
Uganda the paper discusses current developments of and challenges for this complex prac‐
tice that constitutes a field of multiple negotiations especially in its legal-pluralistic context.

Einleitung

Das Levirat, bei dem eine Witwe nach dem Tod ihres Ehemannes von ihrem Schwager oder
einem anderen nahen männlichen Verwandten des Verstorbenen ‚geerbt‘ wird, erweist sich
im Laufe der Geschichte als Merkmal zahlreicher Religionen und Kulturen.1 Bereits das
Alte Testament erwähnt die Praktik der Leviratsehe und betont im Buch Deuteronomium,

„[w]enn zwei Brüder zusammenwohnen und der eine von ihnen stirbt und keinen
Sohn hat, soll die Frau des Verstorbenen nicht die Frau eines fremden Mannes au‐
ßerhalb der Familie werden. Ihr Schwager soll sich ihrer annehmen, sie heiraten und
die Schwagerehe mit ihr vollziehen. Der erste Sohn, den sie gebiert, soll den Namen
des verstorbenen Bruders weiterführen.“2

1.

* Lena Scheibinger studiert im Bachelor Kultur und Gesellschaft Afrikas mit dem Kombinationsfach
Recht in Afrika an der Universität Bayreuth (Deutschland). Der vorliegende Artikel entstand im
Rahmen des Seminars „Case Studies on Legal Pluralism in Africa“ unter der Leitung von Frau Prof.
Dr. Ulrike Wanitzek und Frau Dr. habil. Jeannett Martin.

1 Vgl. Owen, Margaret, A World of Widows, London & New Jersey, 1996, S. 108 f.
2 Deuteronomium (5. Buch Mose 25, 5-12), online einsehbar unter https://www.die-bibel.de/bibelstell

e/Dtn% 2025,5-12/EUE/ (Stand: 15.06.2019).

175

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Bei orthodoxen Juden und manchen indischen Kasten besteht die Tradition bis heute fort.3
Auch in der Region des östlichen und südlichen Afrikas ist die Praktik im Rahmen der ge‐
wohnheitsrechtlichen Konzeption von Ehe etwa in Kenia, Uganda, Malawi, Sambia, Sim‐
babwe und Namibia weiterhin anzutreffen.4 Das Levirat, das in seiner ursprünglichen Form
der ökonomischen und sozialen Unterstützung der Witwe, der Fortsetzung der Abstam‐
mungslinie des Verstorbenen und der Aufrechterhaltung der durch die Heirat geschlossenen
Verbindung zwischen zwei Verwandtschaftsgruppen diente,5 erlebt in jüngerer Vergangen‐
heit durch verstärkte Debatten um Gesundheitsfragen, ein wachsendes Bewusstsein für die
Rechte von Frauen,6 eine zunehmende Veränderungen der traditionellen Fürsorgenetzte und
eine steigende Individualisierung der Gesellschaft einen umfassenden Wandel,7 der mitun‐
ter zu einem Rückgang der Praktik geführt hat.8

Diese gegenwärtigen Entwicklungen werden im weiteren Verlauf ausgehend von dem
für den afrikanischen Kontinent charakteristischen Rechtspluralismus und seinen verschie‐
denen sich gegenseitig beeinflussenden Rechtssystemen analysiert. Den zentralen Bezugs‐
punkt für das Verständnis der Leviratsehe bildet dabei die Eheauffassung des Gewohnheits‐
rechts, die sich insbesondere im Hinblick auf die Anzahl der beteiligten Personen und die
Dauer der Vermählung von der Ehevorstellung des staatlichen Rechts unterscheidet. An‐
hand der Luo in Kenia und der Iteso, Lugbara, Bakiga und Baganda in Uganda werden im
Anschluss die rechtlichen Rahmenbedingungen abgesteckt, tatsächliche Erscheinungsfor‐
men des Levirats genauer betrachtet, derzeitige Veränderungen der Praktik näher analysiert
und mit ähnlichen Entwicklungen und Erfahrungsberichten in der Region verglichen.

Vielfalt des Rechts und Pluralität der Rechtssysteme

Rechtspluralismus als allgemeines Forschungsfeld

Gemäß einer Definition John Griffiths beschreibt das Konzept des Rechtspluralismus einen
Zustand, in dem für ein soziales Feld zugleich mehrere Rechtsordnungen existieren.9 Er
spricht in diesem Kontext von einer Situation,

2.

2.1

3 Vgl. Owen, Fußnote 1, S. 109.
4 Vgl. Day, Emma/Maleche, Allan, Traditional Cultural Practices and HIV: Reconciling Culture and

Human Rights, Working Paper for the Third Meeting of the Technical Advisory Group of the Glob‐
al Commission on HIV and the Law, 7-9 July 2011, S. 9 f.

5 Vgl. Owen, Fußnote 1, S. 109.
6 Vgl. Ogolla, Maurice, Levirate Unions in both the Bible and African Cultures: Convergence and Di‐

vergence, International Journal of Humanities and Social Science, 4 (10/1), 2014, S. 291.
7 Vgl. Nyanzi, Stella/Emodu-Walakira, Margaret/Serwaniko, Wilberforce, The Widow, the Will, and

Widow-inheritance in Kampala: Revisiting Victimisation Arguments, Canadian Journal of African
Studies/ La Revue canadienne des études africaines, 43(1), 2009, S. 31.

8 Vgl. Kudo, Yuya, Why is the Practice of Levirate Marriage disappearing in Africa? HIV/Aids as an
Agent of Institutional Change, Institute of Developing Economics, MPRA Paper 88382, 2018.

9 Vgl. Griffiths, John, What is Legal Pluralism?, Journal of Legal Pluralism, 24, 1986, S. 1.

176 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


„in which law and legal institutions are not all subsumable within one ‘system‘ but
have their sources in the self-regulatory activities of all the multifarious social fields
present, activities which may support, complement, ignore or frustrate one another,
so that the ‘law‘ which is actually effective on the ‘ground floor‘ of society is the re‐
sult of enormously complex and usually in practice unpredictable patterns of compe‐
tition, interaction, negotiation, isolationism, and the like.“10

Ein weiterer Ansatz, der die Pluralität des Rechts und die Vielzahl der Rechtssetzungsin‐
stanzen in einem Staat thematisiert, ist die Theorie der semi-autonomen sozialen Felder der
US-amerikanischen Rechtsanthropologin Sally Falk Moore. Diese semi-autonomen sozia‐
len Einheiten werden dabei nicht über die Form ihrer Organisation definiert, sondern über
deren Fähigkeit, Vorschriften zu erzeugen und deren Befolgung zu veranlassen oder auch
zu erzwingen.11 Die Wechselwirkung zwischen den semi-autonomen sozialen Feldern und
den formalen Rechtsinstitutionen des Staates beschreibt Moore auf folgende Weise:

„The semi-autonomous social field has rule-making capacities, and the means to in‐
duce or coerce compliance; but it is simultaneously set in a larger social matrix
which can, and does affect and invade it, sometimes at the invitation on the persons
inside, sometimes at its own instance.“12

Anhand dieser Passage wird deutlich, dass der Begriff der Semi-Autonomie den Umstand
bezeichnet, dass soziale Felder über keine vollumfängliche Unabhängigkeit von der staatli‐
chen Organisation, in der sie verortet sind, verfügen. Zugleich unterliegen sie jedoch eben‐
so wenig einer gänzlichen Unterordnung unter dieses staatliche System. Die Gesetze des
Staates können zwar in die Gesetze des semi-autonomen Feldes hineinwirken. Diese Ein‐
flussnahme erlaubt jedoch noch keinen Rückschluss darauf, dass die Vorschriften des semi-
autonomen sozialen Feldes tatsächlich durch jene des Staates ersetzt werden.13

Die folglich herrschende Vielfalt an normativen Vorgaben lässt sich ferner auf die Tat‐
sache zurückführen, dass Menschen in einer Vielzahl von sozialen Feldern14 oder sozialen
Netzwerken15 integriert sind, wobei jedes eigene Gesetze hervorbringt und durchsetzt.
Folglich unterliegen Individuen ebenso vielen Rechtsordnungen, wie sie sozialen Gruppen

10 Ebd. S. 39.
11 Vgl. Moore, Sally Falk, Law and Social Change: The Semi-Autonomous Social Field as an Appro‐

priate Subject of Study, Law and Society Review, 7(4), 1973, S. 722.
12 Ebd. S. 720.
13 Vgl. Rwezaura, Barthazar, Indigenous Responses to the Imposition of Colonial Law: The Case of

the Kuria People of Tanzania, in: Sack, Peter/Minchin, Elizabeth (Hrsg.), Legal Pluralism: Pro‐
ceedings of the Canberra Law Workshop VII, Canberra, Law Department, Research School of So‐
cial Sciences, Australian National University, 1986, S. 131.

14 Vgl. Moore, Fußnote 11.
15 Vgl. Vanderlinden, Jacques, Return to Legal Pluralism: Twenty Years Later, The Journal of Legal

Pluralism and Unofficial Law, 21(28), 1989, S. 149-157.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 177

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


angehören.16 Der dabei entstehende Rechtspluralismus tritt jedoch in unterschiedlicher
Ausprägung in Erscheinung, sodass eine Differenzierung zwischen schwachem und star‐
kem Rechtspluralismus getroffen werden kann. Ersterer bezeichnet eine Form, in der eine
Pluralität innerhalb des staatlichen Rechts existiert oder die Anwendung unterschiedlicher
Rechtsordnungen für dasselbe soziale Feld staatlich anerkannt ist. Ein solcher „legal plura‐
lism in the weak sense“ geht bis zu einem gewissen Punkt mit einer zentralistischen Be‐
trachtungsweise von Recht einher,17 die davon ausgeht, dass der Staat ein Rechtssetzungs‐
monopol inne hat oder die einzige Quelle für Recht darstellt, welches einheitlich für alle
Personen angewandt werden kann. Folglich subsumiert dieser Rechtszentralismus eine jede
andere Form normativer Regelungsmechanismen, die aus einer nicht-staatlichen Institution
oder Organisation abgeleitet wurden, nicht unter dem Begriff des Rechts.18 Da jedoch auch
Anhänger der zentralistischen Sichtweise nicht leugnen können, dass in einer Gesellschaft
auch normgebende Ordnungen außerhalb des staatlichen Systems existieren, werden diese
sodann als dem staatlichen Recht untergeordnet verstanden.19 Der „legal pluralism in the
strong sense“ beschreibt hingegen eine empirische Wirklichkeit, in der informelle normati‐
ve Instanzen das Verhalten in einer Gesellschaft regeln und zwar unabhängig davon, ob die‐
se Ordnungsmechanismen offiziell von Seiten des Staates durch Gesetzgebung anerkannt
sind oder nicht.20 Diese Form des Rechtspluralismus, die eine Trennung zwischen staatli‐
chem Recht und gesellschaftlichen Regelungsmechanismen, die keine Kodifizierung durch
den Rechtsstab erfahren haben, erlaubt, bezeichnet Gordon Woodman als „deep legal plura‐
lism“.21

Merkmale des Rechtspluralismus in Afrika

Im Unterschied zum allgemeinen Forschungsfeld des Rechtspluralismus, das mit dem Ziel
eine deskriptive Theorie des Rechts zu generieren, das Konzept des Rechtspluralismus in
Abgrenzung zur Theorie und Ideologie des Rechtszentralismus formuliert,22 stellt die Kon‐
struktion zweier paralleler, miteinander konkurrierender und voneinander unabhängiger
Rechtsordnungen im afrikanischen Kontext mehr einen Mythos als ein Abbild der tatsächli‐

2.2

16 Vgl. Anying, Irene/Gausset, Quentin, Gender and forum shopping in land conflict resolution in
Northern Uganda, The Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law, 49(3), 2017, S. 354.

17 Vgl. Griffiths, Fußnote 9, S. 8.
18 Vgl. Himonga, Chuma, Family and Succession Laws in Zambia, Development since Indepen‐

dence, Münster, 1995, S. 11.
19 Vgl. Griffiths, Fußnote 9, S. 3.
20 Vgl. Anying, Gausset, Fußnote 16, S. 354.
21 Vgl. Woodman, Gordon, The Decline of Falk-Law Social Security in Common-Law Africa, in:

Von Benda-Beckmann, Franz/Von Benda-Beckmann, Keebet/Casino, Eric/Hirtz, Frank/Woodman,
Gordon/Zacher, Hans (Hrsg.): Between Kinship and the State: Social Security and Law in Devel‐
oping Countries, Dordrecht, 1988, S. 69-88.

22 Vgl. Griffiths, Fußnote 9.

178 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


chen Verhältnisse dar.23 Vielmehr zeichnet sich auf dem Kontinent eine Situation ab, in der
dem Rechtspluralismus anstelle einer trennenden Wirkung eine einende Funktion zukommt,
wobei durch wechselseitige Beeinflussung und die Aufnahme außerstaatlicher Rechtsquel‐
len in die formale Rechtsordnung eine neue hybride Form des Rechts hervorgebracht wur‐
de. Ebenso wie zu Zeiten der Kolonialherrschaft, während der vorkoloniales Recht insbe‐
sondere aus den Bereichen des Privat- und Personenrechts in das koloniale Rechtssystem
integriert wurde, sofern es die Bedingung erfüllte, dass es nicht gegen geschriebenes Recht
oder Common Law verstößt und mit der öffentlichen Ordnung und dem Naturrecht sowie
den Prinzipien von Moral und Gerechtigkeit vereinbar ist, erkennt auch das gegenwärtige
staatliche Rechtssystem die Gültigkeit des Gewohnheitsrechts an, sofern dies in Einklang
mit der Verfassung steht. Formen des starken Rechtspluralismus treten dennoch insbeson‐
dere in ländlichen Regionen auf und lassen sich auf fehlende staatliche Kapazitäten, die for‐
malen Gesetze auf dem gesamten Territorium durchzusetzen, zurückfuhren, jedoch nicht
auf einen etwaigen rechtlichen, politischen oder moralischen Anspruch, dass mehrere auto‐
nome, sich gegenseitig ausschließende Rechtssysteme nebeneinander bestehen. Der Begriff
des Rechtspluralismus beschreibt somit zum einen die Einheit der Rechtssysteme und zum
anderen die Vielfalt des Rechts.24

In den einzelnen Staaten des afrikanischen Kontinents kommt der Rechtspluralismus
durch die Existenz und Anwendung des staatlichen Rechts, das auf das Recht des früheren
Kolonialstaates zurückgeht, und den Rückgriff auf Gewohnheitsrecht und religiöses Recht
zum Ausdruck.25 Eine weitere Dimension erlangt das dynamische Konzept des Rechtsplu‐
ralismus durch die Entstehung internationaler und regionaler Instrumente im Bereich der
Menschenrechte.26 Als internationales Menschenrechtsübereinkommen auf Ebene der Ver‐
einten Nationen, das Frauen soziale, ökonomische, politische und kulturelle Rechte garan‐
tiert und Regelungen zu Gleichstellung in Ehe und Familie trifft, kann auf die Convention
on the Elimination of All Forms of Discrimination Against Women (CEDAW) verwiesen
werden, die im Jahr 1979 von der UN-Generalversammlung verabschiedet wurde und zwei
Jahre später völkerrechtlich in Kraft trat.27 Auf der regionalen Ebene der Afrikanischen
Union besteht das Protocol to the African Charter on Human and Peoples’ Rights on the
Rights of Women in Africa. Das nach seinem Entstehungsort in der Hauptstadt Mosambiks
benannte Maputo-Protokoll wurde 2003 als Zusatzprotokoll zur Banjul-Charta von den afri‐

23 Vgl. Gebeye, Berihun, Decoding Legal Pluralism in Africa, Journal of Legal Pluralism and Unoffi‐
cial Law, 49 (2), 2017, S. 232 f.

24 Vgl. ebd. S. 240-244.
25 Vgl. Woodman, Gordon, Legal Pluralism in Africa: The Implications of State Recognition of Cus‐

tomary Laws Illustrated from the Field of Land Law, Acta Juridica, 2011, S. 35-58.
26 Vgl. Gebeye, Fußnote 23, S. 229.
27 Vgl. UN Women, Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination against Women,

Short History of CEDAW Convention, online einsehbar unter https://www.un.org/womenwatch/da
w/cedaw/history.htm (Stand: 15.06.2019).

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 179

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


kanischen Staats- und Regierungschefs verabschiedet und trat 2005 in Kraft.28 Im Rahmen
des staatlichen Rechts erweisen sich im Hinblick auf die Praxis der Leviratsehe die Rege‐
lungen der Verfassung und die Bestimmungen der Ehegesetzte von zentraler Bedeutung.
Mit Blick auf das Gewohnheitsrecht empfiehlt es sich, die Eheauffassung und die Ausge‐
staltung der Leviratsehe bei einzelnen ethnischen Gruppen näher zu beleuchten. Um zu
einem tieferen Verständnis des heutigen Gewohnheitsrechts zu gelangen, soll nun in einer
historischen Rückschau zunächst seine Konstruktion während der Kolonialzeit betrachtet
werden. Die erste Entstehungskategorie bezieht sich dabei auf Gewohnheitsrecht, das aus
Textbüchern und Monographien von Kolonialbeamten, Missionaren und Anthropologen
oder aus Berichten von Ältesten der jeweiligen ethnischen Gruppe abgeleitet wurde. Diese
mündlichen und schriftlichen Quellen waren dabei nicht davor gefeit durch die Perspektive
der Männer, die Auskunft über ihre Gebräuche erteilten, oder den Herren, die ihre Beobach‐
tungen zu den gewohnheitsrechtlichen Praktiken niederschrieben, verfälscht oder einseitig
dargestellt zu werden. Dementsprechend versuchte beispielsweise ein Mann aus dem vikto‐
rianischen England die gewohnheitsrechtlichen Beziehungen, die er tatsächlich wahrneh‐
men konnte oder auch nur dachte zu erkennen, mit seinen eigenen Kategorien zu beschrei‐
ben. Sodann wurde die Praktik der Leviratsehe als ‚Witwenvererbung‘ aufgefasst, mit der
Schlussfolgerung, dass die Witwe dabei einen Teil des ‚Besitzes‘ des verstorbenen Eheman‐
nes darstellt und folglich von seinen Verwandten ‚geerbt‘ werden kann.29 Diese Bezeich‐
nung erweist sich jedoch als irreführend, da die Witwe nicht wie ein bloßes Objekt aus dem
Nachlass des Gatten ohne eigenes Entscheidungsrecht und ohne jede eigene Kontrolle wei‐
tergereicht wird, sondern ihr in den meisten Fällen eine Wahl zwischen einer Einwilligung
oder einer Ablehnung in eine solche Verbindung zugestanden wird.30 Weitere Quellen des
Gewohnheitsrechts bilden frühere Gerichtentscheidungen, sogenannte Präzedenzfälle, so‐
wie Aufzeichnungen, mit denen traditionelle Gremien und Autoritäten vom Kolonialstaat
beauftragt wurden. Letztere porträtieren dabei jedoch nicht die tatsächliche Praxis des Ge‐
wohnheitsrechts, sondern bedienten vielmehr die Interessen der traditionellen Autoritäten
und der Kolonialverwaltung. Gerade diese Variante des Gewohnheitsrecht stellt nach einer
These von Alice Armstrong und ihren Kolleginnen und Kollegen eine Quelle für die Diskri‐
minierung und Unterdrückung von Frauen dar.31 Gegenüber einem solchen Gewohnheits‐

28 Vgl. Lauer, Sabrina, Die Implementierung menschenrechtlicher Verträge in Afrika, Eine Analyse
der zentralen Implementierungsorgane und -mechanismen des afrikanischen Regionalsystems, Ba‐
den-Baden, 2018.

29 Vgl. Armstrong, Alice/Beyani, Chaloka/Himonga, Chuma/Kabeberi-Macharia, Janet/Molokomme,
Athaliah/ Ncube, Welshman/Nhlapo,Thandabantu/Rwezaura, Bart/Stewart, Julie, Uncovering Re‐
ality: Excavating Women’s Rights in African Family Law, International Journal of Law and the
Family, 7, 1993, S. 324 f.

30 Vgl. Aphane, Doo/Manzini, Nomcebo/Mthembu, Lenca/Vilakazi, Philisiwe/Dlamini, Them‐
bayena/Mgwaza, Maureen/Mkhonta, Faith, Widow: Status or Description?, in: Ncube, Welshman/
Stewart, Julie (Hrsg.), Widowhood, Inheritance Laws, Customs & Practices in Southern Africa,
Harare, 1995, S. 42.

31 Vgl. Armstrong et al., Fußnote 29, S. 326 f.

180 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


recht, das durch den Einfluss oder die Beteiligung des Staates zustande kommt32 oder im
Sinne eines Gewohnheitsrechts der Juristinnen und Juristen durch die staatlichen Gerichte
angewandt und konstruiert wird,33 steht das auf den Rechtssoziologen Eugen Ehrlich34 zu‐
rückgehende Konzept des lebenden Rechts, nach welchem sich die Bevölkerung in ihrem
Alltag faktisch richtet und welches dynamisch auf Veränderungen in der Gesellschaft re‐
agieren kann. Bei diesem lebenden Gewohnheitsrecht der Menschen handelt es sich um

„the unwritten irregular, ie flexible and highly negotiable, custom representing the
law governing the actual social life of the people in their day to day lives often
changing in response to changing conditions.“35

Der Zugang zu dieser tatsächlichen Rechtsanwendung ist im Rahmen der vorliegenden Ar‐
beit jedoch begrenzt, da keine empirische Feldstudie in einem Staat oder bei einer Ethnie in
der Region des östlichen und südlichen Afrikas durchgeführt werden kann und kaum neue‐
re Gerichtsentscheidungen zur Leviratsehe vorliegen. Stattdessen wird auf frühere Feldfor‐
schungen aus der Literatur zurückgegriffen, die insbesondere zum Ende des 20. Jahrhun‐
derts erfolgten, sowie auf neuere Arbeiten, die sich mit Veränderungen der Praktik und den
damit einhergehenden Auswirkungen auf den Alltag von Witwen insbesondere in Kenia
und Uganda beschäftigen.

Erscheinungsformen des Rechtspluralismus im Eherecht

Die Konzeption der Ehe im afrikanischen Gewohnheitsrecht

Den Ausgangspunkt für die Praxis der Leviratsehe bildet mitunter das kollektive Ehever‐
ständnis des afrikanischen Gewohnheitsrechts. Danach stellt die Ehe nicht nur eine Verbin‐
dung zwischen einem Mann und einer oder mehreren Frauen dar, sondern reicht über die
Interessen der eigentlichen Ehegatten hinaus.36 Folglich handelt es sich bei einer gewohn‐
heitsrechtlichen Ehe nicht nur um einen Bund zwischen zwei Individuen, sondern zugleich

3.

3.1

32 Vgl. Himonga, Fußnote 18, S. 15.
33 Vgl. Woodman, Gordon, Unification or Continuing Pluralism in Family Law in Anglophone

Africa: Past Experiences, Present Realities, and Future Possibilities, Lesotho Law Journal, 4 (2),
1988, S. 37.

34 Vgl. Ehrlich, Eugen, Grundlegung der Soziologie des Rechts, 4. Auflage, Berlin, 1989 [1913].
35 Rwezaura, Barthazar, From Native Law and Custom to Customary Law: Changing Political Uses

of Customary Law in Modern Africa, 1992, unveröffentlicht, zitiert nach Armstrong et al.,
Fußnote 29, S. 327.

36 Vgl. Armstrong, Alice/Chuulu, Matrine/ Himonga, Chuma/Letuka, Puleng/Mokobi, Keletso/
Ncube, Welshman/Nhlapo, Thandabantu/Rwezaura, Barthazar/Vilakazi, Philisiwe, Towards a Cul‐
tural Understanding of the Interplay between Children’s Rights and Women’s Rights: An Eastern
and Southern African Perspective, A Women and Law in Southern Africa Working Paper No. 11,
1995, S. 12.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 181

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


auch um eine Allianz zwischen zwei Familien.37 Dieser Zusammenschluss zweier Ver‐
wandtschaftsgruppen hat in vorkapitalistischen Zeiten die Aufrechterhaltung der Lineage
durch die Erzeugung von Nachwuchs, die Erhöhung der Arbeitskraft in der Haushaltsöko‐
nomie durch den Einzug einer Ehefrau sowie die Gewährleistung von Sicherheit durch das
Schmieden von Allianzen mit anderen Familien und Lineages zum Ziel.38 Eine zentrale Be‐
deutung kommt dabei auch der reproduktiven Rolle der Frau zu. Im Rahmen eines patrili‐
nearen Verwandtschaftssystems, bei dem die Abstammung über die väterliche Linie herge‐
leitet wird, sieht sich die Frau verpflichtet, Kinder für die Familie des Ehemannes zu gebä‐
ren. Im Kontext eines matrilinearen Verwandtschaftssystems, bei dem die Abstammung
über die mütterliche Linie hergeleitete wird, werden die Kinder hingegen für ihre eigene
Familie geboren. In Fällen, in denen diese Möglichkeiten zur Erzeugung von Nachkommen
nicht hinreichend ausgeschöpft werden, treten Ersatzformen wie das Levirat in Erschei‐
nung, die sodann eine Fortsetzung der Reproduktion sicherstellen.39

Zur Festigung der Verbindung zwischen den beiden Familien leistet während der Ehe‐
schließungszeremonie zunächst der Austausch des Brautguts zwischen der Familie des
Bräutigams und der Familie der Braut einen wesentlichen Beitrag.40 Dieser Praktik, die in
den Sprachen des südlichen Afrikas auch unter dem Begriff lobola bekannt ist, kommen bei
einer gewohnheitsrechtlichen Eheschließung folgende Funktionen zu:

„[I]t is in nature of a bond uniting the two families; […] it is a mark of the man’s
respect for his wife; […] it is merely a symbol or token to seal the marriage con‐
tract.“41

Entgegen dieser Betrachtungsweise, die den Austausch des Brautguts als symbolische
Handlung begreift, die Respekt und Wertschätzung zum Ausdruck bringt, steht die Annah‐
me, dass es sich bei der Praktik um die Bezahlung eines ‚Brautpreises‘ handelt. Die Wahl
dieser Terminologie impliziert bereits, dass die Frau hier als ‚Eigentum‘ des Gatten angese‐
hen wird, das ‚gekauft‘ wurde und nach dem Tod des Ehemannes von einem anderen Mann
‚geerbt‘ werden kann.42 In Anlehnung an diese Sichtweise betont beispielsweise die Ugan‐
dan Law Reform Commission den Zusammenhang zwischen der Praxis der Witwenverer‐
bung und der Praxis des Brautguts. Es wird darauf verwiesen, dass sich in manchen Ge‐
meinschaften eine Witwe gezwungen sieht, in eine Verbindung mit einem Schwager einzu‐
willigen, da andernfalls eine Rückerstattung des Brautguts, welches der verstorbene Ehe‐

37 Vgl. Mokobi, Keletso, Kidd, Puseletso, Marriage and Inheritance: The Chameleon Changes Its
Colours, in: Ncube, Welshman/Stewart, Julie (Hrsg.), Widowhood, Inheritance Laws, Customs &
Practices in Southern Africa, Harare, 1995, S. 17.

38 Vgl. Armstrong et al., Fußnote 29, S. 317.
39 Vgl. Armstrong et al., Fußnote 36, S. 13.
40 Vgl. Armstrong et al., Fußnote 29, S. 331.
41 Cotran, Eugene, Casebook on Kenya Customary Law, Nairobi, 1987, S. 36.
42 Vgl. Mujuzi, Jamil, Uganda, Widow Inheritance in Uganda, in: Atkin, Bill (Hrsg.), The Interna‐

tional Survey of Family Law, 2012 Edition, S. 396.

182 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


mann zum Zeitpunkt der Eheschließung bezahlt hat, erforderlich wird. Für diesen Fall gilt
es zudem zu berücksichtigen, dass unter bestimmten Umständen das zuvor erhaltene Braut‐
gut von Verwandten der Witwe bereits zu andern Zwecken ausgegeben wurde, sodass es für
die Frau, insbesondere dann, wenn sie keiner eigenen Lohnarbeit nachgeht, unmöglich
wird, das verlangte Brautgut zurückzugeben. Sofern eine Frau hingegen über die nötigen
finanziellen Mittel verfügt und unabhängig von der Unterstützung der Familie ihres verstor‐
benen Gatten den Lebensunterhalt für sich und ihre Kinder bestreiten kann, besteht für sie
kein Anlass entgegen ihrem Willen einer Ehe mit einem Verwandten ihres verstorbenen
Ehemannes zuzustimmen.43

Daran schließt sich die Frage nach der Freiwilligkeit der Eheschließung an. Mit Blick
auf den historischen Kontext, indem die Praktik der Leviratsehe entstand, war es in einer
patrilinearen Gesellschaft für eine Witwe durchaus erstrebenswert über den Tod des Ehe‐
manns hinaus bei dessen Familie zu bleiben, da die gemeinsamen Kinder dieser Verwandt‐
schaftsgruppe angehörten und die Frau dort ihre Arbeitskraft investiert hatte.44 Die Praktik
der Leviratsehe bot der Witwe, die in ihrer Geburtsfamilie selten über Rechte verfügte, so‐
mit soziale Sicherheit und Unterstützung.45 Obwohl für gewöhnlich die Zustimmung der
Witwe zur Eheschließung mit einem Schwager eingeholt wurde, bleibt es jedoch unter Be‐
rücksichtigung ökonomischer Belange fraglich, in welchem Umfang dieses Einverständnis
freiwillig erteilt wurde. Unter Verweis auf den kollektiven Charakter der gewohnheitsrecht‐
lichen Eheschließung muss zudem der Einfluss der beiden Familien auf die Erteilung einer
Zustimmung zur Heirat bedacht werden. Auch wenn scheinbar beide Partner ihr Einver‐
ständnis zum Levirat bekunden, besteht die Möglichkeit, dass diese Bewilligung nur auf‐
grund des sozialen Drucks, der von Seiten der Angehörigen und Ältesten ausgeübt wird, er‐
folgt.46 Insbesondere in Situationen, in denen eine Verweigerung der Leviratsehe weitrei‐
chende Konsequenzen, wie den Verlust des Hauses an die Verwandten des verstorbenen
Ehemanns oder den Entzug der Kinder mit sich bringen kann, lässt sich an der einvernehm‐
lichen Einwilligung in die Eheschließung zweifeln.47 Die Grenzen, die sich beim Merkmal
der Freiwilligkeit ergeben, illustriert folgendes Beispiel aus einem sambischen Dorf:

„They appointed someone in the family to replace my dead husband, but I refused
because I was upset that they accused me of killing the man I had been married to for
many years. They threatened me and said if I would not marry the boy in their family
it would show that I was guilty. There was so much pressure from the village chief,
and even may own relatives, that I had to agree.“48

43 Vgl. ebd. S. 400.
44 Vgl. Armstrong et al., Fußnote 29, S. 349.
45 Vgl. Owen, Fußnote 1, S. 15.
46 Vgl. Armstrong et al., Fußnote 29.
47 Vgl. Mujuzi, Fußnote 42, S. 403.
48 Owen, Fußnote 1, S. 15.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 183

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Des Weiteren führt im Gewohnheitsrecht der Tod eines Ehepartners nicht zwangsläufig zur
Aufhebung der Ehe, da hier, wie bereits ausgeführt, zuvor eine Verbindung zwischen zwei
Familien eingegangen wurde. Die Ehegatten selbst repräsentieren dabei lediglich den
Punkt, an dem sich dieses Band zwischen den beiden Verwandtschaftsgruppen manifestiert,
sodass allein der Tod eines Ehepartners diesen über die beiden Individuen hinausgehenden
Zusammenschluss nicht zu beenden vermag. Vielmehr folgt nach dem Tod eines Ehepart‐
ners eine neue Phase der Beziehung, in der sich die beiden Familien für eine Fortsetzung
oder Beendigung der Verbindung aussprechen können. Die Befürwortung der Kontinuität
tritt dabei durch das Zustandekommen einer Leviratsehe in Erscheinung,49 wobei diese Ver‐
bindung je nach ethnischer Zugehörigkeit unterschiedliche Charakteristika aufweist. Bei
den verschiedenen Gruppen der Niloten geht man davon aus, dass eine Frau bis in alle
Ewigkeit mit den männlichen Angehörigen einer Lineage verheiratet ist, sodass die Verbin‐
dung mit dieser Verwandtschaftsgruppe auch über das Lebensende des ursprünglichen Part‐
ners hinausbesteht. Die Frau wird nach dem Tod ihres Gatten nicht nur als die Witwe des
Verstorbenen angesehen, sondern rechtlich auch weiterhin als dessen Ehefrau betrachtet.50

Die Kinder, die in einer möglichen Leviratsehe mit einem männlichen Verwandten geboren
werden, gelten nach Gewohnheitsrecht weiterhin als die Nachkommen des Verstorbenen
und sind dazu berechtigt dessen Nachlass zu erben.51

Im Gegensatz dazu werden Witwen bei den Bantu nicht als „Ehefrauen des Grabes“
wahrgenommen, sondern als Überlebende des Mannes bezeichnet, mit der Folge, dass Kin‐
der, die nach dem Tod des Gatten gezeugt werden, ihrem biologischen Vater und nicht mehr
dem verstorbenen Ehemann zugeordnet werden.52 Die Kinder des Verstorbenen gelten je‐
doch, unabhängig davon, dass die Witwe von einem Verwandten der Schwiegerfamilie ‚ge‐
erbt‘ wird, auch weiterhin als dessen eigene Nachkommen und nicht als die Kinder des ‚Er‐
ben‘.53 Diese Praktik, bei der die Witwe eine neue Ehe mit einem Verwandten ihres verstor‐
benen Ehemannes eingeht und dadurch offiziell als dessen Gattin gilt, wird in Abgrenzung
zur Leviratsehe, bei der die Witwe ihren Status als Ehefrau des verstorbenen Mannes beibe‐
hält, als ‚Witwenvererbung‘ bezeichnet.54 In beiden Konstellationen bleibt der Zusammen‐
schluss zwischen den zwei Verwandtschaftsgruppen aufrechterhalten, wobei bei der Levi‐
ratsehe im Unterschied zur ‚Witwen-vererbung‘ auch die Verbindung zwischen den beiden
ursprünglichen Eheleuten keine Beendigung erfährt.

49 Vgl. Armstrong et al., Fußnote 29, S. 347 f.
50 Vgl. Obbo, Christine, Some East African Widows, in: Potash, Betty (Hrsg.): Widows in African

Societies, Choices and Constraints, Stanford, 1986, S. 84 f.
51 Vgl. Armstrong et al., Fußnote 29, S. 316.
52 Vgl. Obbo, Fußnote 50, S. 85.
53 Succession Cause 308/2011, High Court of Kenya, Silas Murindu Ithinji vs. Frederick Kaumba

M’Ithinji.
54 Vgl. Reggy-Mamo, Mae, Widows, The Challenges and The Choices, Nairobi, Sälamta, 1999,

S. 85.

184 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Die Konzeption der Ehe im staatlichen Recht

Im Gegensatz zum kollektiven Eheverständnis des Gewohnheitsrechts vertritt das staatliche
Recht auf nationaler und internationaler Ebene eine individuelle Eheauffassung. Demnach
stellt eine Ehe die Verbindung zwischen einem Mann und einer Frau dar, deren Ende mit
dem Tod einer der beiden Gatten eintritt. An der Eheschließung selbst sind ausschließlich
die beiden Individuen beteiligt, sodass den jeweiligen Familien, anders als im Gewohn‐
heitsrecht, keine tragende Rolle zu Teil wird.55 Beispielsweise definiert der Marriage Act
der Republik Kenia56 aus dem Jahr 2014 in Section 3 (1) die Ehe als „the voluntary union
of a man and a woman whether in a monogamous or polygamous union […]“ und trifft im
Hinblick auf die Dauer der Ehe in Section 16 die Regelung „[that a] marriage registered
under this Act subsists until it is determined by – (a) the death of a spouse“. Eine vergleich‐
bare Bestimmung liefert der Law of Marriage Act der Republik Tansania57 in Section 9 (1),
in dem es heißt „Marriage means the voluntary union of a man and a woman, intended to
last for their joint lives.“ Gemäß der Vorschrift in Section 12 des Law of Marriage Acts
führt auch in Tansania der Tod eines Ehepartners zu Beendigung der Ehe.

Entscheidende Voraussetzung für die Gültigkeit der Eheschließung stellt die in vollem
Umfang erteilte freiwillige Einwilligung der beiden zukünftigen Eheleute dar und nicht die
Zustimmung der weiteren Verwandtschaftsgruppe. Hinsichtlich dieser Erforderlichkeit
heißt es in Section 11 (1) des kenianischen Marriage Acts „A union is not a marriage if at
the time of the making of the union – (e) the consent of either party has not been freely
given.“ Die gleiche Bestimmung findet sich in Section 38 (1) (e) des Law of Marriage Acts
der Republik Tansania. Positive Bestimmungen, die eine Einhaltung dieser Bedingung an‐
führen, sind ebenso in der Verfassung Kenias58 aus dem Jahr 2010 in Section 45 (2), in der
Verfassung Ugandas59 aus dem Jahr 1995/2005 in Section 31 (3) sowie in der Verfassung
Simbabwes60 aus dem Jahr 2013 in Section 26 (1) (a) enthalten. Auf völkerrechtlicher
Ebene heißt es im Maputo- Protokoll61 in Artikel 6 (a) „no marriage shall take place with‐
out the free and full consent of both parties.“ Parallel dazu lautet Artikel 16 der UN-
Frauenkonvention CEDAW62 „State Parties […] shall ensure (b) The same right freely to
choose a spouse and to enter into marriage only with their free and full consent.“ In einem
gesonderten Abschnitt zu den Rechten von Witwen fordert das Maputo-Protokoll in Artikel

3.2

55 Vgl. Mokobi, Kidd, Fußnote 37, S. 55.
56 Kenia, The Marriage Act, 2014.
57 Tansania, The Law of Marriage Act, 1971, Revised Edition 2002, Chapter 29.
58 The Constitution of Kenya, 2010, Revised Edition 2012.
59 Constitution of the Republic of Uganda, 1995, Revised Edition 2005.
60 Constitution of Zimbabwe, 2013.
61 Protocol to the African Charter on Human and Peoples’ Rights on the Rights of Women in Africa,

2003/2005.
62 Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination against Women (CEDAW),

1979/1981.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 185

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


20 (c) „a widow should have the right to remarry, and in that event, to marry the person of
her choice.“ Vergleichbare Regelungen zu einer Wiederheirat finden sich ebenso auf der
Ebene der nationalen Gesetzgebung, wie anhand ausgewählter Beispiel in den nächsten Ka‐
piteln genauer dargestellt werden wird.

Im Unterschied zum staatlichen Eherecht betont das Gewohnheitsrecht die Verpflich‐
tungen des Individuums gegenüber der eigenen Familie und das Recht der Familie, auf die
Gestaltung des Lebens der einzelnen Mitglieder maßgeblich Einfluss zu nehmen. Die je‐
weiligen persönlichen Rechte und Pflichten zwischen den beiden einzelnen Ehepartnern
werden dagegen aufgrund des kollektiven Charakters der Ehe weniger stark hervorgehoben.
Die Festlegung und Durchsetzung der individuellen Rechte erfolgen sodann immer im Rah‐
men der Familie, welcher der oder die Einzelne angehört. Das staatliche Recht hingegen
unterstreicht die Wichtigkeit der Rechte des Individuums und schwächt die tragende Rolle,
die dem erweiterten Familienkreis für die jeweiligen Mitglieder zukommt, ab.63

Fallstudien zur Praktik der Leviratsehe

Bei der Leviratsehe handelt es sich um eine kontextspezifische Praktik, die je nach Region,
Ethnie, Religion, Alter und Schichtzugehörigkeit eine unterschiedliche Ausgestaltung er‐
fahren kann.64 Mögliche Variationen ergeben sich beispielsweise im Hinblick auf die Iden‐
tität des Levirs, die Anforderungen an die Zustimmung der Witwe, den Zeitpunkt und den
Ablauf der Zeremonie, die Wohnverhältnisse und das Sorgerecht für bereits geborene oder
künftige Kinder. Unter manchen Umständen ähnelt das Levirat einer Ehe, in anderen Kon‐
stellationen hingegen weisen die beiden Beziehungsformen wenig Gemeinsamkeiten auf. Je
nach Ausgestaltung kann der Levir mit der Witwe zusammenleben oder auch nur über Be‐
suchsrechte verfügen. Für den Fall, dass es sich um eine ältere Witwe handelt, besteht die
Möglichkeit, dass der Verbindung ein rein symbolischer Charakter ohne sexuelle Beziehun‐
gen zukommt. Die Leviratsehe kann als dauerhafter oder lediglich vorübergehender Zusam‐
menschluss angelegt sein mit der Option von einer der beiden Seiten beendet zu werden.65

Bei der Betrachtung der Praktik über einen längeren Zeitraum zeigen sich zudem zahl‐
reiche Veränderungen, die insbesondere aus einem wachsenden Bewusstsein für Frauen‐
rechte und Bedenken zur reproduktiven Gesundheit resultieren.66 Der sich abzeichnende
Wandel beinhaltet jedoch zugleich die Entstehung von Formen der Leviratsehe, in denen
die Praktik einen Missbrauch erfährt. Garantierte die Eheform früher Unterstützung und Si‐
cherheit für die Witwe, eine weiteren Zugriff auf ihre produktiven und reproduktiven Res‐
sourcen für die Familie des verstorbenen Ehemannes, eine Sicherung des Fortbestehens der

4.

63 Vgl. Mokobi, Kidd, Fußnote 37, S. 25.
64 Vgl. Nyanzi, Stella, Widowhood, land wrangles and social stigma in the face of HIV/AIDS in

southwestern Uganda, OSSREA Newsletter, 1 (1), 2004, S. 18-25.
65 Vgl. Owen, Fußnote 1, S. 109.
66 Vgl. ebd. S. 15.

186 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Lineage und eine Aufrechterhaltung der Beziehungen zwischen zwei Verwandtschaftsgrup‐
pen, besteht gegenwärtig die Gefahr, dass der primäre Fokus nicht mehr auf der ursprüngli‐
chen Intention der Fürsorge liegt, sondern die Aneignung von Besitz zum zentralen Motiv
für das Eingehen einer Leviratsehe wird.67

Die Praktik der Leviratsehe in Kenia

Die Ausgestaltung des Levirats bei den Luo

Eine Ethnie des östlichen Afrikas, bei der die Praktik der Leviratsehe stark verbreitet war68

und weiterhin auftritt,69 sind die nilotisch-sprachigen und patrilinear organisierten Luo,
welche die zweitgrößte ethnische Gruppe Kenias bilden und überwiegend die Region rund
um den Victoriasee in der ehemaligen Nyanza-Provinz im Westen des Landes bewohnen.70

In Einklang mit der gewohnheitsrechtlichen Eheauffassung stellt eine Heirat bei den Luo
sowohl eine Verbindung zwischen den beiden Individuen als auch einen Zusammenschluss
zweier Lineages dar. Eine Frau, die auf traditionelle Weise eine gewohnheitsrechtliche Ehe
eingeht, wird im Anschluss an die Vermählung nicht nur als die Ehefrau ihres Mannes (chi
chwore), sondern ebenso als Ehefrau des gesamten Clans (chi oganda) angesehen.71 Die
Vorstellung einer Kontinuität der Ehe, die bis über den Tod eines Partners hinausreicht,
klingt in der Bezeichnung der Witwe als „Ehefrau des Grabes“ (chi liel) an. Ungeachtet der
Tatsache, dass der Ehemann der Witwe verstorben ist, bleibt sie rechtlich weiterhin dessen
Gattin und sieht sich mit der Erwartung konfrontiert, fortwährend in seinem Namen Kinder
großzuziehen.72 Die Tradition der Luo geht dabei von folgender Annahme aus:

„A woman got married once in her lifetime; there was no dissolution of her marriage
due to the death of her husband […]. In the Luo tradition, there was no ‘until death
do us part‘ agreement between the bride and groom as in the Christian marriage cer‐

4.1

4.1.1

67 Vgl. ebd. S. 108 f.
68 Vgl. Potash, Betty, Wives of the Grave: Widows in a Rural Luo Community, in: dies. (Hrsg.), Wid‐

ows in African Societies, Choices and Constraints, Stanford, 1986, S. 52.
69 Vgl. Perry, Brian/Oluoch, Lennah/ Agot, Kawango/Taylor, Jamilah/Onyango, Jacob/Ouma, Lilian/

Otieno, Caroline/Wong, Christiane/Corneli, Amy, Widow cleansing and inheritance among the
Luo in Kenya: the need for additional women-centred HIV prevention options, Journal of the In‐
ternational AIDS Society, 17 (1), 2014, S. 2, online einsehbar unter https://www.ncbi.nlm.nih.gov/
pmc/articles/PMC4074366/ (Stand: 15.06.2019).

70 Vgl. Potash, Fußnote 68, S. 46-49.
71 Vgl. Ogutu, G.E.M., Ruth: Change and Continuity in Luo Widowhood Rights and Privileges:

Leviratic Union (Wife/Husband ‘Inheritance’) Revisited, Kisumu, 2001, S. 9 f.
72 Vgl. Abong’o, Vitalis, “Wife Inheritance” and the Fate of Widows in Luo Society in Kenya: A

Philosophical Appraisal, African Journal of Education, Science and Technology, 2 (2), 2015,
S. 212.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 187

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


emony. Lineage relationships were seen to continue on intact even through the barri‐
ers of physical death.“73

Die Beziehung, welche die Witwe nach dem Tod ihres Gatten mit einem Bruder des Ver‐
storbenen, einem sogenannten jater, eingeht, wird nicht als neue Eheschließung begriffen.74

Gemeinsame Kinder, die aus dieser Verbindung hervorgehen, werden infolgedessen auch
nicht dem Levir, sondern weiterhin der Linie des verstorbene Ehemannes, in welcher den
Kindern auch Erbrechte zuerkannt werden, zugeordnet.75 Ausgehend von ihren Untersu‐
chungen zu Witwen in Kenia in den 1970er Jahren postuliert Betty Potash sodann, dass es
sich bei dem Levirat, welches bei den Luo unter dem Namen Ter oder Lako bekannt ist,76

um eine Beziehungsform handelt, die eine Differenzierung von der Ehe erfordert. Für ge‐
wöhnlich handelt es sich bei dem Levir um einen Mann, der bereits verheiratet ist und des‐
sen Verantwortlichkeiten und Interessen in erster Linie auf seine bereits angetraute Frau
und ihre gemeinsamen Kinder, die seiner Abstammungslinie zugerechnet werden können,
ausgerichtet sind.77 Auf die Problematik, dass durch das Levirat polygyne Ehen entstehen
und leibliche Kinder vom Mann bevorzugt werden, verweist auch eine Witwe aus Sambia,
die der Ethnie der BaBemba angehört:

„[I]f my husband dies and they have to give me a new husband, they wouldn’t give
me a husband who hasn’t married, they would give me a husband who has already
got another women [sic!] and other children. So I would go as a second-class woman
in the household and my children may not have the same opportunity of education to
the ones that I found.“78

Ein zusätzliches Merkmal der Leviratsehe bei den Luo ist die Beibehaltung getrennter
Wohnstätten, sodass die Witwe in den meisten Fällen auch weiterhin im Haus des verstor‐
benen Ehemanns lebt. Der Witwe kommen keine häuslichen Verpflichtungen gegenüber
dem Levir zu.79 Ebenso sieht sich der Levir bis auf den Auftrag, ein Eigenheim für die hin‐
terbliebene Frau zu bauen, deren Ehemann noch keine eigene Wohnstätte errichtet hat, mit

73 Reggy-Mamo, Fußnote 54, S. 85.
74 Abong’o, Vitalis, The Socio-Cultural Changes in the Kenyan Luo Society Since the British Inva‐

sion and the Effects on the Levirate Custom: A Critical Survey, Research on Humanities and So‐
cial Sciences, 4 (18), 2014, S. 2, online einsehbar unter https://www.iiste.org/Journals/index.php/R
HSS/article/view/14872/15684 (Stand: 15.06.2019).

75 Vgl. Potash, Fußnote 68, S. 44.
76 Vgl. Nyarwath, Oriare, The Luo Care for Widows (Lako) and Contemporary Challenges, Thought

and Practice: A Journal of the Philosophical Association of Kenya (PAK), New Series, 4 (1), 2012,
S. 98.

77 Vgl. Potash, Fußnote 68, S. 44.
78 Offe, Johanna, Verheiratet mit einem Toten, Witwen und die AIDS-Krise in Sambia, München,

Konstanz, 2010, S. 106.
79 Vgl. Potash, Fußnote 68, S. 44.

188 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


keinen Pflichten zur Unterstützung der Witwe konfrontiert.80 Dieser Mangel an ökonomi‐
scher Hilfe wird insbesondere von Frauen artikuliert, wohingegen Männer ausdrücklich auf
gelegentliche Formen der Unterstützung, wie das Reparieren des Hauses, das Bestellen des
Feldes oder die Bereitstellung von Geld und Lebensmitteln verweisen.81 In diesen sporadi‐
schen Hilfeleistungen klingt die ursprüngliche Intention des Levirats an, das aufbauend auf
den Werten von Liebe und Respekt als Institution der Fürsorge und Solidarität geschaffen
wurde, wobei die Brüder des Verstorbenen dessen Pflichten übernehmen und das Wohlerge‐
hen der Witwe und ihrer Kinder sicher stellen sollten.82

Ausdrücklich betont wird bei den Luo zudem, dass die Witwen nicht ‚geerbt‘ werden,
sondern die Frauen über das Recht verfügen, einen Partner auszuwählen. Es besteht sogar
die Option, eine Leviratsehe abzulehnen, wobei diese Möglichkeit, zumindest noch in den
1970er Jahren, von wenigen Frauen tatsächlich wahrgenommen wurde. Ausschlaggebend
für die Entscheidung der Witwen, in der Familie des verstorbenen Ehepartners zu bleiben,
waren der Wunsch, die Verbindung zu den Kindern aufrechtzuerhalten, die in der patrilinea‐
ren Gesellschaft der Luo der Familie des Mannes angehören, und die Verantwortung für
den eigenen Haushalt nicht alleine tragen zu müssen. Ein weiterer Umstand, der sich auf
die Einwilligung in eine Leviratsehe auswirken kann, ergibt sich mit Blick auf das Braut‐
gut, dessen Rückgabe die formale Voraussetzung für die Aufhebung einer gewohnheits‐
rechtlichen Ehe bildet.83 Diese Einflussfaktoren treten beispielsweise bei den überwiegend
matrilinear organisierten BaBemba aus Sambia nicht auf, da hier die Kinder nach dem Tod
des Vaters ohnehin der Lineage der Mutter angehören. Des Weiteren müssen Witwen im
Norden Sambias keine finanzielle Kompensation für das zuvor bezahlte Brautgut leisten,
sodass eine Ablehnung des Levirats unabhängig von etwaigen späteren ökonomischen Be‐
lastungen erfolgen kann.84 Hinsichtlich der Wahlmöglichkeiten des Levirs beschränkten
sich die Optionen der Witwe bei den Luo, sofern sie beabsichtigte, in der Community des
Ehemannes zu bleiben, faktisch ohnehin nur auf Verwandte des Verstorbenen, da die meis‐
ten Männer der Gemeinschaft dessen Lineage angehörten.85 Zudem war die Wahl der Wit‐
we von der Zustimmung des Ausersehenen und der Einwilligung der Ältesten abhängig.86

Überdies finden sich auch Fälle, in denen der Levir direkt von den Ältesten des Clans be‐
stimmt wurde oder der Ehemann noch vor seinem Tod eine Auswahl für seine Nachfolge

80 Vgl. ebd. S. 57.
81 Vgl. ebd. S. 60 f.
82 Vgl. Nyarwath, Fußnote 76, S. 97 f.
83 Vgl. Potash, Fußnote 68, S. 45 f.
84 Vgl. Offe, Fußnote 78, S. 107.
85 Vgl. Potash, Fußnote 68, S. 50.
86 Vgl. ebd. S. 54.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 189

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


traf,87 die der angehenden Witwe ohne Rücksprache oder Aushandlung mitgeteilt wurde.
Meist wurde diese Entscheidung aus Furcht, den Geist des Toten zu verärgern, streng be‐
folgt.88

Gegenwärtige Veränderungen der Praktik bei den Luo

Gegenwärtig lassen sich zahlreiche Veränderungen beobachten, die einerseits zunehmende
Freiheiten und andererseits steigende Risiken für Witwen beinhalten. Manche Frauen be‐
ginnen bereits vor dem Tod des Gatten eine Beziehung mit dem späteren Levir oder wählen
einen Mann aus, der nicht der Lineage des verstorbenen Ehemannes oder der Ethnie der
Luo angehört.89 Zudem finden sich Frauen, welche die Institution der Leviratsehe ablehnen
und nach dem Tod des Ehemanns anderweitige Beziehungen eingehen.90 Ebenso kommen
die Ältesten nicht mehr länger zusammen, um die potenziellen Nachfolger für den verstor‐
benen Gatten eingehend zu prüfen.91 Diese Veränderungen bringen auch die Äußerungen
von Frauen und Männern während einer 2007 durchgeführten Feldstudie im ehemaligen Ki‐
sumu East District im Westen Kenias zum Ausdruck:

„Plister: In today’s inheritance, you can even bring someone from a different tribe to
inherit you. You might be working with a Kikuyu man, and when your husband dies,
you can decide, to bring him home to build a home for you, and then go back to
where you work.“92

„Aduda: What happens with a lot of young women today is that they already had an
in-law whom they liked before the man died […].“93

„Lillian: Some refuse inheritance, but after some time you will start noticing that she
has somebody outside her home that she sees secretly. […]“
„Caroline: […] The idea that you don’t want to be inherited, but you are busy spend‐
ing time in town with men friends is a problem.“94

Einige der befragten Frauen sprechen sich insbesondere unter Verweis auf die Pflicht zur
Fortsetzung der Lineage durch die Erzeugung von Nachwuchs für die Leviratsehe aus.

4.1.2

87 Vgl. Miruku, Okumba, Gender Perspectives in Luo Proverbs, Riddles and Tongue-Twisters, in:
Kabira, Wanjiku/Masinjila, Masheti/Obote, Milton (Hrsg.), Contesting Social Death, Essays on
Gender and Culture, Nairobi, 1997, S. 108.

88 Vgl. Abong’o, Fußnote 72, S. 217.
89 Vgl. Abong’o, Fußnote 74, S. 5 f.
90 Vgl. Okech, Awino, Respectable femininities: Discourses on widow inheritance in Kenya, Sexuali‐

ties (Forthcoming), 2018, S. 19, online einsehbar unter https://www.soas.ac.uk/staff/staff115365.p
hp (Stand: 15.06.2019).

91 Vgl. Abong’o, Fußnote 74, S. 5.
92 Okech, Fußnote 90, S. 12.
93 Ebd. S. 16.
94 Ebd. S. 19.

190 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ebenso finden sich jedoch Aussagen, die darauf verweisen, dass Witwen gegenwärtig nicht
weiter bereit sind, diese Erwartungen zu erfüllen.

„Betty: So Luos brought it [widow inheritance] to get another man for the girl so
that she could give birth and the children can be recognized as the late husband’s
children. So I support it in terms of continuing the lineage.“95

„Phyllis: I agree that it is a good practice to ensure that you get someone to stay with
you and give children to that home – so that she [the widow] can raise the flag of the
home and preserve the name of the man.“96

„Onyango: […] A long time ago, when women were inherited, they gave birth with
their inheritors. Today, even the young ones do not have children with their inheri‐
tors. These women are just inherited for fun. […] Today, inheritance does not help at
all, because women are not giving birth.“97

Des Weiteren nimmt aufgrund der finanziellen Bürde, die mit der Unterstützung der Witwe
und ihrer Kinder einhergeht, die Bereitschaft der männlichen Verwandten des Verstorbenen
ab, nach dessen Tod in eine Leviratsehe einzuwilligen.98 Frauen aus Sambia berichten bei‐
spielweise, dass die einzigen Männer, die sich gegenwärtig noch bereit erklären, eine Levi‐
ratsehe einzugehen, arm und ungebildet seien, und hofften von der verwitweten Frau ver‐
sorgt zu werden. Gerade in Fällen, in denen der Tod des Ehemanns auf eine HIV-Infektion
zurückzuführen ist und ein Großteil der Ressourcen des Haushalts für die medizinische Ver‐
sorgung des Erkrankten aufgewendet wurde, zeigt ein potenzieller Levir geringes Interesse
an einer Verbindung mit der Witwe eines Bruders oder Cousins. Umgekehrt wird unter der
Voraussetzung, dass die Hinterbliebene über ein attraktives Erbe verfügt, die ‚Übernahme‘
der Witwe in Ausnahmefällen weiterhin praktiziert.99 An diese Entwicklung schließen sich
Berichte aus Kenia an, die darlegen, dass sich das Levirat zu einem Mittel wandelt, durch
welches Verwandte des verstorbenen Ehemannes versuchen, sich dessen Grundbesitz und
sonstige Vermögensgegenstände anzueignen.100 Befragte aus dem ländlich geprägten Siaya
District in der früheren Provinz Nyanza erklären dazu:

95 Ebd. S. 18.
96 Ebd. S. 18.
97 Ebd. S. 18 f.
98 Vgl. Perry et al., Fußnote 69, S. 1.
99 Vgl. Offe, Fußnote 78, S. 105 f.

100 Vgl. Prince, Ruth, Public Debates about Luo Widow Inheritance, Christianity, Tradition, and
AIDS in Western Kenya, in: Englund, Harri (Hrsg.), Christianity and Public Culture in Africa,
Athens, 2011, S. 113.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 191

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


„Brothers-in-law sometimes compel the widow to be inherited so that they can get
access to the property of the deceased. Guardians are parasites who mind about their
welfare but not that of the widow and her offspring.“101

Eine ähnliche Aussage trifft eine Frau aus Simbabwe, wo die Praktik des Levirats bei den
Shona unter der Bezeichnung kugara nhaka zu finden ist.

„When a man dies, his brothers will claim to want to kugara nhaka, but only as a
way of accessing the wealth left behind by the deceased. When the wealth is finished,
the widow and her children were abandoned.“102

Insbesondere dann, wenn keine Alternativen zum Levirat, wie etwa die Rückkehr zur Her‐
kunftsfamilie, bestehen, willigen Luo-Frauen in die Forderungen der Schwiegerfamilie ein.

„I had no choice since it was the only way I could continue staying on the land of my
deceased spouse. I had nowhere else to go. My parents were dead. Yet my brothers
would not have me go back home. […] My brothers-in-laws gave me two choices:
either to be cleansed and later on be placed under a guardianship institution, or to
go away and lose all the property. I obliged.“103

Andernfalls führen aufkommende Konflikte zwischen der Witwe und den Angehörigen des
verstorbenen Ehegatten um Land und Besitz unter Umständen dazu, dass die Frau und ihre
Kinder gezwungen werden, die eheliche Wohnstätte zu verlassen. Männliche Verwandte des
Verstorbenen, die sich mitunter selbst weigern im Rahmen eines Levirats längerfristige Ver‐
pflichtungen gegenüber der Witwe einzugehen, zeigen häufig lediglich am Land ihres ver‐
storbenen Bruders Interesse. Schlussendlich mündet hier die Habgier von Seiten der
Schwiegerfamilie in einer Trennung des Bandes zwischen der Witwe und der Lineage ihres
verstorbenen Ehemannes.104

Überdies drehen sich gegenwärtige Debatten um das Levirat verstärkt um den Beitrag
der Praktik zur Verbreitung von HIV-Infektionen. Theoretisch würde für die Mitglieder aus
dem Clan des Ehegatten die Möglichkeit bestehen, trotz einer Leviratsehe den Geschlechts‐
verkehr mit der Witwe zu umgehen.105 Bevor diese jedoch von einem Bruder des verstorbe‐
nen Ehemannes ‚geerbt‘ werden kann, ist ein sogenanntes Reinigungsritual (‚cleansing‘) er‐
forderlich. Diese Zeremonie beinhaltet eine sexuelle Komponente und wird aus Angst, an
AIDS zu erkranken, immer seltener von den männlichen Verwandten des verstorbenen Ehe‐
gatten ausgeführt. Stattdessen wird ein professioneller Witwenreiniger, ein sogenannter ja‐
kowiny, der somit häufig mit einer Vielzahl von Sexualpartnerinnen interagiert, gegen Ent‐

101 Ambasa-Shisanya, Constance, Widowhood in the era of HIV/AIDS: A case study of Slaya Dis‐
trict, Kenya, SAHARA-J: Journal of Social Aspects of HIV/Aids, 4 (2), 2007, S. 611.

102 Mokobi, Kidd, Fußnote 37, S. 24.
103 Ambasa-Shisanya, Fußnote 101, S. 611.
104 Vgl. Prince, Fußnote 100, S. 113 f.
105 Vgl. Kudo, Fußnote 8, S. 11.

192 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


lohnung mit der Erfüllung des Rituals beauftragt.106 Der Reinigungszeremonie kommt da‐
bei die Funktion zu, die Witwe von kulturellen Tabus, sogenannten chira, und dem Geist
des toten Ehemanns zu befreien. Zwei Männer betonen bei einer 2004 im Westen Kenias
durchgeführten Feldstudie nachstehende Aspekte:

„[T]he prime function of cleansing is both to free the widow from okala [bondage] as
well as enabling her to get children so as to perpetuate the deceased’s lineage. A pro‐
fessional cleanser […] clears all obstacles that could have been on the way in the
readiness for the guardian to take over the widow.“107

Auch unabhängig von der Praktik der Witwenreinigung durch einen professionellen Reini‐
ger besteht ein Zusammenhang zwischen der Leviratsehe und möglichen Gesundheitsrisi‐
ken. Wenn ein mit HIV infizierter Mann stirbt und seine Witwe nach kurzer Zeit in Form
eines Levirats von einem anderen ‚übernommen‘ wird, besteht die Gefahr, dass sie die
Krankheit, nicht nur auf ihren neuen Partner, sondern womöglich auch auf spätere Kinder
überträgt. Insbesondere bei polygynen Beziehungskonstellationen entsteht ein Teufelskreis,
indem der von der Witwe infizierte Levir das Virus an seine Ehefrau überträgt und unter
Umständen an den Folgen der Krankheit stirbt mit der Konsequenz, dass seine Gattin nun
ebenfalls von einem Verwandten ‚geerbt‘ wird und den neuen Partner infiziert, der die Erre‐
ger wiederum an seine Ehefrau weitergibt. Einerseits wird diese Kettenreaktion durch das
Bestreiten der wahren Ursache für die Erkrankungen verstärkt, indem man versucht die
Symptome auf chira, eine kulturelle Unreinheit, die durch das Missachten moralischer Vor‐
gaben hervorgerufen wird, zurückzuführen.108 Andererseits besteht jedoch durchaus ein Be‐
wusstsein für den Beitrag der ‚Witwenvererbung‘ zur Verbreitung des HI-Virus, sodass die‐
se Krankheit, neben der wachsenden sozio-ökonomischen und rechtlichen Ermächtigung
der Frauen, zu einem Rückgang des Levirats führt. Mögliche Levire fürchten dabei nicht
nur die Ansteckungsgefahr, die bei einem sexuellen Kontakt mit der Witwe besteht, son‐
dern versuchen auch potenziellen sozialen und finanziellen Belastungen zu entgehen. HIV
oder AIDS beeinträchtigen die Gesundheit der Witwe, sodass sich die Familie des Levirs
verstärkt mit der Versorgung der Kinder beauftragt sieht, sein Clan einen größeren Beitrag
zum Lebensunterhalt der Witwe leisten muss, und unter Umständen für die Kosten von Me‐
dikamenten aufzukommen hat. Diese gesundheitlichen und ökonomischen Risiken liefern
der Schwiegerfamilie der Witwe einen starken Anreiz, sich gegen ein Levirat auszuspre‐
chen, mit der Folge, dass für die Witwe ein traditionelles Sicherheitsnetz verloren geht.109

Interviews, die mit Luo-Frauen von 2013 bis 2015 in der Region Mara im Nordwesten Tan‐
sanias geführt wurden, zeigen jedoch, dass die zuvor gewährleistete materielle Unterstüt‐
zung ohnehin nur gering ausfiel und lediglich die Grundbedürfnisse zu befriedigen ver‐

106 Vgl. Ambasa-Shisanya, Fußnote 101.
107 Ebd. S. 611.
108 Vgl. Abong’o, Fußnote 72, S. 218 f.
109 Vgl. Kudo, Fußnote 8, S. 3 f.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 193

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


mochte.110 Ebenso stimmten bei dieser Befragung 80 Prozent der Frauen und 84 Prozent
der Männer der Sichtweise ausdrücklich zu, dass die Leviratsehe das Risiko einer HIV-In‐
fektion erhöht.111 Verglichen mit der Witwe, die sich ebenfalls der Gefahr ausgesetzt sieht,
sich bei einem bereits an HIV erkrankten Levir mit dem Virus zu infizieren, bestehen für
die Verwandtschaftsgruppe des verstorbenen Ehemannes mehr Gründe, eine Leviratsehe
abzulehnen. Zusätzlich zum eigenen Infektionsrisiko muss der Clan eine höhere Summe an
Unterstützung für eine Witwe aufbringen, um dadurch deren Gefahr einer Ansteckung zu
kompensieren, wodurch für sie die Praktik besonders unattraktiv wird.112

Zusammenfassend bestehen für Witwen der Luo heute einerseits größere Freiräume, in‐
dem ihnen bei der Wahl des Levirs mehr Entscheidungsfreiheiten zugestanden werden und
sich zudem Möglichkeiten finden das Levirat gänzlich abzulehnen. Andererseits tritt die
Einwilligung in eine Leviratsehe gerade dann auf, wenn alternative Versorgungsnetze feh‐
len und mit dem Verlust des Besitzes oder der Entziehung der Kinder gerechnet werden
muss. Überdies sehen sich verwitwete Frauen auch weiterhin mit dem Druck von Familien‐
mitgliedern und der Erwartung zur Fortsetzung der Lineage konfrontiert. Zudem dürfen
auch die Gesundheitsrisiken und die Fälle, in denen die traditionelle Praktik einen Miss‐
brauch erfährt, indem sie zu einem Instrument der Bereicherung wird, nicht außer Acht ge‐
lassen werden.

Der formalrechtliche Rahmen des Levirats

In der staatlichen Gesetzgebung Kenias finden sich gegenwärtig insbesondere zwei Bestim‐
mungen, die drauf abzielen, Witwen vor der Verletzung ihrer Rechte zu schützen. Zunächst
gilt dabei festzuhalten, dass der kenianische Marriage Act113 aus dem Jahr 2014 sowohl zi‐
vilrechtliche Eheschließungen, als auch Eheschließungen nach Gewohnheitsrecht und dem
religiösen Recht des Islams, des Christentums oder des Hinduismus anerkennt. In Section 6
(1) heißt es im Hinblick auf das Gewohnheitsrecht „A marriage may be registered under
this Act if it is celebrated – (c) in accordance with the customary rites relating to any of the
communities in Kenya.“ Ebenso wie für zivilrechtliche Eheschließungen in Section 11 (e)
wird auch für gewohnheitsrechtliche Eheschließungen in Section 45 (3) (c) die freiwillige
Zustimmung zur Ehe von beiden Parteien gefordert. Witwen wird das Recht zugestanden,
nach dem Tod des Ehemanns erneut zu heiraten oder davon abzusehen. Section 15 for‐
muliert dazu „(1) A widow or widower may re-marry. (2) A widow or a widower may elect
not to re-marry.“ Die Berichte von Luo-Witwen aus Kenia zeigen jedoch, dass diese Rechte
in der Rechtswirklichkeit durch die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe eine Ver‐
letzung erfahren können. Nicht immer besteht für die Hinterbliebene die Möglichkeit eine

4.1.3

110 Vgl. ebd. S. 10.
111 Vgl. ebd. S. 23 f.
112 Vgl. ebd. S. 12.
113 Kenia, The Marriage Act, 2014.

194 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


freie Entscheidung über eine Wiederheirat zu treffen. Die Zustimmung zum Levirat erfolgt
unter Umständen aus einem Dilemma heraus, bei dem die Witwe den Forderungen der
Schwiegerfamilie unterliegt und andernfalls befürchten muss, die eigene Existenzgrundlage
zu verlieren.

Die Praktik der Leviratsehe in Uganda

Die Ausgestaltung des Levirats bei den Iteso, Lugbara, Bakiga und Baganda

Obwohl die Verbreitung des Immunschwächevirus HIV und sich verändernde sozio-ökono‐
mische Bedingungen, ähnlich wie in Kenia, auch in dessen Nachbarstaat Uganda zu einem
Rückgang der Leviratsehe geführt haben, wird die Praktik auch dort bei manchen Ethnien
weiterhin ausgeübt.114

Bei den Iteso, die ein weites Gebiet im Osten Ugandas bewohnen und bis über die Lan‐
desgrenze hinaus im Westen Kenias siedeln (vgl. WLEA 2001: 70f.),115 wurden nach einer
Quelle aus dem Jahr 2002 Witwen von einem Stiefsohn oder einem jüngeren Bruder des
Verstorbenen ‚geerbt‘. Junge Frauen, deren Kinder noch minderjährig waren und somit
nicht für die Versorgung ihrer Mutter aufkommen konnten, wurden, sofern sie nicht in die
Leviratsehe einwilligten, von ihrem Zuhause verjagt. Anfang des 21. Jahrhunderts bestand
für Witwen die Möglichkeit den neuen Ehepartner frei zu wählen, wobei es jedoch zu be‐
denken gilt, dass für den Fall, dass die Wahl auf einen Mann fiel, der nicht dem Clan des
verstorbenen Ehegatten angehörte, die Frau sich veranlasst sah, die eheliche Wohnstätte zu
verlassen, und an den neuen Ehemann die Forderung herangetragen wurde, das zuvor be‐
zahlte Brautgut zu erstatten.116

Die Lugbara, die im Nordwesten Ugandas an der Grenze zum Sudan leben,117 grenzten
die Praktik der ‚Witwenvererbung‘ deutlich von einer Wiederheirat ab. Stattdessen wurde
sie als die Rettung einer mittellos gewordenen Frau beschrieben und mit einer automatisch
erfolgenden Adoption gleichgesetzt. Folglich wurde eine Witwe nur dann ‚geerbt‘, wenn
sie als ausreichend qualifiziert für diese Verbindung betrachtet wurde. Diese Eignung war
beispielsweise dann anzunehmen, wenn die Frau über gute Manieren verfügte oder bereits
Kinder hatte. Andernfalls bestand die Gefahr, dass die Witwe von ihrer Wohnstätte verwie‐
sen wurde, ihr jeglicher Zugang zum Nachlass des Verstorbenen abgesprochen wurde und
sie ihren Lebensunterhalt ohne Unterstützung bestreiten musste.118

4.2

4.2.1

114 Vgl. Mujuzi, Fußnote 42, S. 399.
115 Vgl. Women and Law in East Africa (WLEA), The law of succession in Uganda: Women, inheri‐

tance law and practices, WLEA Publications No 2, 2001, S. 70 f. Zitiert nach Limann, Leda, Wid‐
owhood Rites and the Rights of Women in Africa: The Ugandan Experience, Abschlussarbeit,
Makerere University Kampala, 2003.

116 Vgl. ebd. S. 90-94.
117 Vgl. ebd. S. 156 ff.
118 Vgl. ebd. S. 177-182.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 195

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Bei den Bakiga, die den Südwesten Ugandas bewohnen, wurde die Witwe entweder
von einem erwachsenen Stiefsohn oder von einem Schwager als Teil des Besitzes des Ver‐
storbenen geerbt. Die Praktik erlebte durch die fehlende Unterstützung von Seiten des Le‐
virs, die stärkere Berücksichtigung von Gesundheitsfragen und ein wachsendes Bewusst‐
sein für die Rechte von Frauen in den letzten Jahren jedoch einen Rückgang.119

Bei den Baganda, der größten Ethnie Ugandas, deren Mitglieder überwiegend die Zen‐
tralregion des Landes bewohnen120 gaben bei einer 2006/2007 durchgeführten Studie121 in
der Hauptstadt Kampala 25 der 35 interviewten Witwen an, dass für sie während der letzten
Beerdigungsrituale ein Levir bestimmt wurde. Keine der Frauen konnte unmittelbar Ein‐
fluss auf die Wahl nehmen, da sie als Außenstehende nicht in die Entscheidungsfindung des
Clans involviert waren. Stattdessen wurden die Verhandlungen von Angehörigen der Li‐
neage, den Vorsitzenden aus dem Clan des Verstorbenen und Ältesten geführt. Potenzielle
Kandidaten wurden dabei zunächst von der engeren Familie des Verstorbenen vorgeschla‐
gen und im Anschluss daran von der weiteren Verwandtschaftsgruppe auf der Ebene des ge‐
samten Clans ernannt. Schließlich wurde der Levir durch ein System des Selbstverzichts
oder auf Anordnung der Ältesten festgelegt. In seltenen Fällen wurde der Levir bereits im
Testament des Verstorbenen benannt. Als Levire kamen dabei jedoch nicht nur die biologi‐
schen Brüder des Ehemanns in Frage, sondern alle männlichen Angehörigen seines Clans.
Diese Ausdehnung des Levirats über die Person des Schwagers im ‚westlichen‘ Verwandt‐
schaftsverständnis hinaus resultiert aus der Norm, dass auch die Mitglieder der weiteren
Verwandtschaftsgruppe zur Eheschließung in Form von Geld oder Gefälligkeiten beigetra‐
gen haben und nun ebenso über einen ‚Anspruch‘ auf die Witwe verfügen. Diese kollektive
Eheauffassung drückt sich auch im Sprachgebrauch der Baganda aus. Die Gattin eines
Clanmitglieds wird von allen anderen der Gruppe, egal ob männlich oder weiblich, jung
oder alt, als mukyala wange (meine Ehefrau) oder mukyala waffe (unsere Ehefrau) bezeich‐
net. Von dem letztendlich ausgewählten Levir, der lokal unter der Bezeichnung mukuza be‐
kannt ist, wird erwartet, dass er die Verantwortung für die Witwe, ihre Nachkommen, die
Geschäfte oder den Besitz des Verstorbenen übernimmt.122 Die Aufgaben und Verpflichtun‐
gen des Levirs beschreibt eine Gruppe von Witwen auf folgende Weise:

„[It involves t]o take care of her like her husband was doing. […] To help her with
any problem she may have. Also to counsel her about what to do with the orphans or
how to support them. [With regard to sex] it is difficult because different people do it
differently. How can a man do for you so much, bringing food, money for electricity

119 Vgl. ebd. S. 137-144.
120 Vgl. ebd. S. 44 f.
121 Nyanzi, Stella/Emodu-Walakira, Margaret/Serwaniko, Wilberforce, ‘Sleeping with my dead hus‐

band’s brother!’ The impact of HIV and AIDS on widowhood and widow inheritance in Kam‐
pala, Uganda, in: Nguyen, Vinh-Kim/Klot, Jennifer (Hrsg.), The Forth Wave, Violence, Gender,
Culture & HIV in the 21st Century, Paris, 2011, S. 295-318.

122 Vgl. ebd. S. 305 ff.

196 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


and water bills […], and you refuse him sex when he asks? [Some] even have child‐
ren with the Bakuza.“123

Viele der befragten Frauen gaben allerdings an, dass sie ihren mukuza zwar akzeptierten,
nach den letzten Riten der Beerdigungszeremonie jedoch keine bedeutende Beziehung zu
diesem unterhielten und infolgedessen die geschilderten Verantwortlichkeiten von ihm nicht
erfüllt wurden. Sie berichteten von gelegentlichen Treffen sowie von wenig bis vollständig
ausbleibender Unterstützung.124 Der Wandel in der Rolle des mukuza lässt sich durch den
Bedeutungsverlust ausgedehnter Familiensysteme und den Wegfall damit verbundener Ver‐
pflichtungen, durch einen durch die Migration in urbane Gebiete verstärkten Zusammen‐
bruch traditioneller Fürsorgenetzwerke sowie durch das Auftreten von starker Armut erklä‐
ren. Der wachsende Kapitalismus und die Abhängigkeit von monetären Einkünften haben
zu einer steigenden Individualisierung der Gesellschaft geführt, mit der Folge, dass die Wit‐
we zur Nutzung eigener Fähigkeiten und Ressourcen angehalten ist und nicht weiter auf die
Unterstützung eines Levirs hoffen kann.125 Manche Witwen erlebten zudem Formen von
Missbrauch und sexueller Gewalt, den Verlust des Eigentums, die Vertreibung von der ge‐
meinsamen Wohnstätte oder den Entzug der Kinder.126 Im Hinblick auf sexuelle Beziehun‐
gen bevorzugten Witwen Außenstehende, die nicht der Familie, der Lineage oder dem Clan
des verstorbenen Ehemannes angehörten. Darüber hinaus wurde der Geschlechtsverkehr
einer Witwe mit ihrem Schwager als Zeichen fehlender Moral und als Verstoß gegen die
Kultur der Baganda abgelehnt. Eine Frau äußerte unter Verweis auf die ungleichen Macht‐
beziehungen „It is a violation of her human rights since she expects help from the man ask‐
ing for sex. If she says no, he may stop giving the help. It is not fair on her.“127 Ausdrück‐
lich betont wurde folglich häufig, dass es sich bei der ‚Witwenvererbung‘ um keine traditio‐
nelle Praktik der Baganda handele, sondern diese Beziehungsform im besten Fall dann auf‐
tritt, wenn beide Parteien in die Verbindung einwilligen oder andernfalls dann in Erschei‐
nung tritt, wenn die Witwe von den Forderungen und der Beharrlichkeit der Verwandten
des Verstorbenen überwältigt wurde. Tatsächlich ereignete es sich jedoch eher selten, dass
ein Schwager die Witwe seines Bruders ehelichte. Stattdessen erfolgte eine Wiederheirat
meist mit Männern, die nicht dem Clan des Ehemanns angehörten. Diese Eheschließungen
waren jedoch zahlreichen Restriktionen ausgesetzt, wie etwa der Ablehnung des neuen
Partners durch die eigenen Kinder oder dem Gespött und den Gerüchten der Community.
Eine Vielzahl an Frauen entschied sich vermutlich auch deshalb dazu, nicht erneut zu heira‐
ten und den Haushalt eigenverantwortlich zu führen.128

123 Ebd. S. 306.
124 Vgl. ebd. S. 307.
125 Vgl. Nyanzi et al., Fußnote 7, S. 31.
126 Vgl. Nyanzi et al., Fußnote 121, S. 307.
127 Nyanzi et al., Fußnote 7, S. 24.
128 Vgl. ebd. S. 28 f.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 197

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rechtliche Reformbestrebungen und Vergleich gegenwärtiger Bestimmungen

Die Praktik des Levirats erfährt bei den verschiedenen Ethnien Ugandas eine unterschiedli‐
che Ausgestaltung, wobei die Rechte und Entscheidungsfreiheiten der Frauen in variieren‐
dem Maße verletzt und eingeschränkt werden. Hinzu kommt, dass die Erscheinungsform
des Levirats immer auch von den spezifischen Gegebenheiten des konkreten Einzelfalls be‐
einflusst wird. Breit diskutiert wurde die Praktik der Witwenvererbung in der Ugandan
Constitutional Commission, die von der Regierung im Verfassungsgebungsprozess mit dem
Ziel, die Sichtweisen der Bevölkerung zu erfassen, eingerichtet wurde. Über den Austausch
mit Uganderinnen und Ugandern zur Praktik der Witwenvererbung schreibt die Kommissi‐
on Folgendes:

„The tradition of widow inheritance which still exists in some societies was very hot‐
ly discussed. The practice offends against the definition of marriage in our laws,
since often the free consent of the widow is not considered. […] It appeared to most
people that the practice has outlived its originally intended purpose and should be
abolished either by the law or by the communal decision of societies concerned.“129

Die ugandische Verfassung,130 die 1995 in Kraft trat, beinhaltet kein ausdrückliches Verbot
der Witwenvererbung. Sie enthält jedoch zwei Regelungen, die eine Auslegung zulassen,
nach der die Praktik verfassungswidrig ist. Dabei handelt es sich um Artikel 31 (3), der für
eine Eheschließung die freie Zustimmung beider Parteien fordert, und Artikel 36 (3), der
Gesetze, Kulturen, Bräuche und Traditionen, sofern sie gegen die Würde, das Wohl oder
das Interesse von Frauen verstoßen oder ihren Status untergraben, verbietet. Letztere Rege‐
lung wurde in der ergänzten und geänderten Fassung von 2005 an dieser Stelle der Verfas‐
sung aufgehoben und findet sich nun stattdessen in ähnlicher Formulierung in Artikel 32
(2) wieder. Ein Gesetzesentwurf aus dem Jahr 2003 verbietet die Praktik der Witwenverer‐
bung ausdrücklich. In der Domestic Relations Bill131 von 2003 heißt es dazu in Section 16:

(1) A man shall not marry a widow through the custom or practice of widow inheri‐
tance.

(2) Without prejudice to subsection (1), a man may marry his relative’s widow
where both the man and the widow, with their free consent, adopt any form of
marriage provided for under this act.

(3) Widow inheritance is prohibited.
(4) Any person who contravenes subsection (3) Commits an offence and is liable, on

conviction, to a fine not exceeding twenty-four currency points or imprisonment
not exceeding one year or both.

4.2.2

129 The Report of the Ugandan Constitutional Commission. Analysis and Recommendations, 1992,
Paragraph 7.69 (c), Zitiert nach Mujuzi, Fußnote 42, S. 395.

130 Constitution of the Republic of Uganda, 1995, Revised Edition 2005.
131 Uganda, Domestic Relations Bill, 2003, No. 21.

198 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Die Domestic Relations Bill trifft eine Unterscheidung zwischen zwei Formen der Witwen‐
vererbung. Die erste Variante beschreibt den Fall, in der die Witwe keine Einwilligung in
die Übernahme durch einen Verwandten ihres verstorbenen Ehemannes erteilt hat. Diese
Form stellt eine Straftat dar und wird bei einer Verurteilung mit einer Geldstrafe oder einer
Haftstrafe mit einer Höchstdauer von maximal einem Jahr oder beidem geahndet. Bei der
zweiten Variante handelt es sich formal um keine Form der ‚Witwenvererbung‘, da hier für
die Eheschließung die Zustimmung der Witwe erforderlich ist und sie in dieser Konstellati‐
on folglich nicht zur Heirat gezwungen werden kann. Faktisch lässt sich jedoch, wie bereits
ausgeführt wurde, die Freiwilligkeit im Hinblick auf die Folgewirkungen einer Ablehnung
anzweifeln. Das Parliament’s Committee on Legal and Parliamentary Affairs, dem der Ge‐
setzentwurf vorgelegt wurde, forderte eine Streichung der Regelung zur ‚Witwenvererbung‘
mit der Begründung, dass bereits die Wahl des Begriffs vorsätzlich auf eine Abwertung die‐
ser kulturellen Form der Eheschließung abziele. Stattdessen sollte, solange die freie Zustim‐
mung der Witwe vorliegt, die Praktik als zulässige Form der Eheschließung anerkannt wer‐
den. Als Rechtfertigung für die Beibehaltung der Tradition wird ferner darauf verwiesen,
dass sie der Witwe Schutz und Würde biete, den Kindern die Möglichkeit einräume, weiter‐
hin im Haus des verstorbenen Vaters aufzuwachsen, und darüber hinaus der Aufrechterhal‐
tung der Lineage diene.132 Dieser starke Widerstand sowie andere Faktoren resultierten
letztendlich in einer Aufspaltung der Domestic Relations Bill (2003) in die Marriage and
Divorce Bill (2009)133 und die Administration of Muslim Personal Law Bill (2008).134 Ers‐
tere greift die Regelungen zur ‚Witwenvererbung‘ aus der Domestic Relations Bill in Sec‐
tion 13 erneut auf. Die Forderung nach einem Verbot der ‚Witwenvererbung‘ findet sich
ebenso in Section 6 der Marriage Bill135 aus dem Jahr 2017 wieder. Diese Gesetzentwürfe
sind bis dato jedoch noch nicht vom Parlament verabschiedet worden. Der sich weiterhin in
Kraft befindende Marriage Act136 aus dem Jahr 1904 trifft hingegen keine Regelungen zur
Praktik der Witwenvererbung. Ebenso wenig beinhaltet der Customary Marriage (Registra‐
tion) Act137 aus dem Jahr 1973 eine dahingehende Bestimmung.

Im Unterschied zu den noch nicht abgeschlossenen Reformbestrebungen Ugandas, die
auf ein Verbot der Witwenvererbung abzielen, formuliert Tansania im Law of Marriage
Act,138 der in Section 25 eine zivilrechtliche, gewohnheitsrechtliche und religiöse Ehe‐
schließung anerkennt, in Section 68 eine positive Regelung, die der Witwe, ungeachtet ab‐
weichender gewohnheitsrechtlicher Bestimmungen, eine umfassende Entscheidungsfreiheit
zugesteht:

132 Vgl. Mujuzi, Fußnote 42, S. 400.
133 Uganda, Marriage and Divorce Bill, 2009, No. 19.
134 Uganda, Administration of Muslim Personal Law Bill, 2008.
135 Uganda, Marriage Bill, 2017.
136 Uganda, The Marriage Act, 1904, Chapter 251.
137 Uganda, The Customary Marriage (Registration) Act, 1974, Chapter 248.
138 Uganda, The Law of Marriage Act, 1971, Revised Edition 2002, Chapter 29.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 199

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Notwithstanding any custom to the contrary, a woman whose husband has died shall
be free –

(a) to reside wherever she may please; and
(b) to remain unmarried or, […] to marry again any man of her own choosing.

Der Customary Marriages Act 139 aus Simbabwe erkennt eine Leviratsehe, sofern sie unter
Berücksichtigung der Anforderungen des gewohnheitsrechtlichen Ehegesetzes geschlossen
wurde, als gültig an. In Section 3 (1) heißt es dazu:

Subject to this section, no marriage contracted according to customary law, includ‐
ing the case where a man takes to wife the widow or widows of a deceased relative,
shall be regarded as a valid marriage unless – (a) such marriage is solemnized in
terms of this Act; […]

Eine vergleichbare Regelung enthält auch ein Gesetzentwurf140 Simbabwes aus dem Jahr
2017, der eine Zusammenlegung des Marriage Act141 und des Customary Marriages Act
beabsichtigt, in Section 15 (1).

Mechanismen zum Schutz von Witwen

Zur Vermeidung diskriminierender Praktiken gegenüber Witwen bedarf es eines rechtlichen
Rahmens, der es den Frauen zunächst ermöglicht, eine freie Entscheidung im Hinblick auf
die Einwilligung in eine Leviratsehe zu treffen. Dazu gehört auch der Schutz von Erbrech‐
ten und den Schutz des Sorgerechts für etwaige Kinder. Das Protocol to the African Char‐
ter on Human and Peoples’ Rights on the Rights of Women in Africa142 enthält in Artikel 20
(b) dazu folgende Garantie:

[A] widow shall automatically become the guardian and custodian of her children,
after the death of her husband, unless this is contrary to the interests and the welfare
of the children

Ferner heißt es in Artikel 21 (1):

A widow shall have the right to an equitable share in the inheritance of the property
of her husband. A widow shall have the right to continue to live in the matrimonial
house. In case of remarriage, she shall retain this right if the house belongs to her or
she has inherited it.

4.3

139 Simbabwe, Customary Marriages Act, 1951, Chapter 5:07.
140 Simbabwe, Marriages Bill, 2017.
141 Simbabwe, Marriage Act, 1965, Chapter 5:11.
142 Protocol to the African Charter on Human and Peoples’ Rights on the Rights of Women in

Africa, 2003/2005

200 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Zusätzlich zu den rechtlichen Garantien bedarf es alternativer Fürsorgenetze, die nicht an
die Zustimmung zu einer Leviratsehe geknüpft sind. Denkbar wären dabei weiterhin For‐
men familiärer Unterstützung, wobei diese dann jedoch unabhängig davon erfolgen, ob die
Witwe mit einem Mitglied der Verwandtschaftsgruppe ihres verstorbenen Ehemannes ver‐
heiratet ist oder nicht.143 Beispielsweise könnten Clanälteste, Erben, Levire oder männliche
Verwandte in Bewusstseinsbildungsprogrammen geschult werden, auf alternative Modelle
der Witwenfürsorge zurückzugreifen, die das Wohlbefinden der Frauen stärken und ihre
vielfältigen Rechte achten. In Situationen, in denen nicht auf soziale Sicherungsmechanis‐
men innerhalb der Familie zurückgegriffen werden kann, müssen deren Funktion andere
Akteursgruppen übernehmen. In Uganda existieren beispielsweise Bestattungsvereine, die
in ländlichen Regionen insbesondere für die Zeit unmittelbar nach dem Tod soziale, emo‐
tionale, finanzielle und materielle Unterstützung bieten. Ebenso können auch Angebote von
Nichtregierungsorganisationen und staatliche Hilfeleistungen, wie die Bereitstellung von
preiswertem Wohnraum oder die Aufhebung von Schulgebühren für Kinder, die ein Eltern‐
teil verloren haben, zur Verbesserung der finanziellen Lage von Witwen beitragen.144 Da
gerade arme Witwen häufig nicht über die Möglichkeit verfügen, sich gegen eine drohende
‚Vererbung‘ auszusprechen, bedarf es einer ökonomischen Ermächtigung der Frauen, die es
ihnen erlaubt, den eigenen Lebensunterhalt auch unabhängig von der Unterstützung der Fa‐
milie des verstorbenen Ehemannes zu bestreiten. Zu dieser Eigenständigkeit tragen auch die
zuvor erwähnten rechtlichen Garantien bei, da Frauen hierdurch Zugang zum Nachlass des
Gatten, der eine wichtige finanzielle Ressource darstellen kann, und einen Anspruch auf
das Sorgerecht für die gemeinsamen Kinder erlangen. Sie müssen de jure nicht weiter
fürchten, dass sie bei einer Entscheidung gegen eine Ehe mit einem Verwandten ihres ver‐
storbenen Ehemannes ihr Zuhause oder ihre Kinder verlieren. Faktisch haben vorherige
Beispiele jedoch gezeigt, dass ‚Witwenvererbung‘ weiterhin praktiziert wird und als Instru‐
ment der Bereicherung missbraucht werden kann. Dies lässt darauf schließen, dass allein
ein juristisches Verbot der Praktik nicht ausreicht. Vielmehr bedarf es zusätzlich zum recht‐
lichen Schutz eines Bewusstseinswandels in der Bevölkerung, der durch Bildung und die
Sensibilisierung für mit der Praktik verbundene Menschenrechtsverletzungen und Gesund‐
heitsrisiken vorangetrieben wird.

Fazit

Die Praktik der Leviratsehe wurde ausgehend von Überlegungen zur Vielfältigkeit des
Rechts in einer rechtspluralistischen Betrachtungsweise analysiert. Besondere Berücksichti‐
gung fanden dabei die Auffassungen und Regelungen des staatlichen Rechts auf nationaler,
regionaler und internationaler Ebene, die Sichtweisen und Bestimmungen des Gewohn‐

5.

143 Vgl. Ntozi, James, Widowhood, remarriage and migration during the HIV/AIDS epidemic in
Uganda, Health Transition Review, 7, 1997, S. 140.

144 Vgl. Nyanzi et al., Fußnote 121, S. 311 f.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 201

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


heitsrechts sowie die gelebte Praxis in ausgewählten Staaten und Ethnien des östlichen und
südlichen Afrikas, wobei schwerpunktmäßig Ostafrika mit Kenia und Uganda ins Blickfeld
gerückt wurde.

Als kennzeichnend für die gewohnheitsrechtliche Eheauffassung erweist sich dabei ihr
kollektiver Charakter. Anders als eine zivilrechtliche Eheschließung stellt sie nicht bloß
eine Verbindung zwischen zwei Einzelpersonen dar, sondern führt darüber hinaus ebenso zu
einer Allianz zwischen zwei Familien. Der erfolgte Zusammenschluss zwischen den beiden
Verwandt-schaftsgruppen wird durch den Austausch des Brautguts unterstrichen und über‐
dauert auch den Tod eines Ehegatten. Für das staatliche Recht erweist sich die Ehe hinge‐
gen als eine Verbindung zwischen zwei Individuen, die mit dem Tod eines Partners endet
und dabei zuvor insbesondere die freie Zustimmung des Ehemannes und der Ehefrau, nicht
aber die Einwilligung der weiteren Familie oder des Clans zur Bedingung hat. Das Levirat
knüpft sodann an das gemeinschaftliche Eheverständnis des Gewohnheitsrechts an und
dient der emotionalen und ökonomischen Unterstützung der Witwe, der Fortsetzung der Li‐
neage sowie der Aufrechterhaltung der Allianz zwischen den beiden Verwandtschaftsgrup‐
pen.

Beeinflusst von der ethnischen Gruppenzugehörigkeit wird der Beziehung mit einem
Verwandten des verstorbenen Ehemannes ein unterschiedlicher Charakter zugesprochen.
Gemäß den verwandtschaftlichen Normen nilotischer Gruppen wie den Luo führt der Tod
des Ehemannes zu keiner Beendigung der Ehe. Stattdessen wird die Witwe weiterhin als
dessen Ehefrau angesehen und Kinder, die aus einer Beziehung mit einem Levir hervorge‐
hen, werden nicht ihrem biologischen Vater zugeordnet, sondern als Nachkommen des Ver‐
storbenen betrachtet. Bei manchen Bantugruppen hingegen lässt sich in Abgrenzung zur
‚Leviratsehe‘ von ‚Witwenvererbung‘ sprechen, bei der eine neue Ehe mit dem ‚Erben‘ ein‐
gegangen wird und nach dem Tod des ursprünglichen Gattens geborene Kinder dem jetzi‐
gen Ehepartner zugeordnet werden. An dieser Stelle gilt es jedoch zu berücksichtigen, dass
die beiden Bezeichnungen Leviratsehe und ‚Witwenvererbung‘ nicht nur eine formale Un‐
terscheidung im Hinblick auf die Beendigung der Ehe und die Zuordnung der Kinder tref‐
fen, sondern immer auch als wertende Begriffe verstanden werden müssen, wobei letzterer
insbesondere auf die fehlende Entscheidungsfreiheit der Frauen und den unter Umständen
zwangsweisen Charakter der Praktik verweist.

Die Leviratsehe erfährt je nach Ethnie, Verwandtschaftssystem, Schicht, Zeit und Regi‐
on eine unterschiedliche Ausgestaltung. Es finden sich Formen, bei denen der Fokus auf
der heute meist gering ausfallenden Fürsorge und Unterstützung der Witwe liegt und dem
Levirat eher ein symbolischer Charakter zukommt. In anderen Konstellationen beinhaltet
die Leviratsehe, insbesondere bei jüngeren Witwen, intime Beziehungen und legt einen Fo‐
kus auf die Aufrechterhaltung und Fortsetzung der Lineage. Die Leviratsehe unterliegt
einem stetigen Wandel entlang gesellschaftlicher Entwicklungen. Gegenwärtig werden Wit‐
wen einerseits mehr Freiheiten zugestanden, andererseits wird die Praktik jedoch als Instru‐
ment zur Bereicherung am Erbe des Verstorbenen missbraucht. Ebenso sehen sich Witwen
aufgrund fehlender ökonomischer Ressourcen oder der Furcht, die gemeinsamen Kinder

202 Recht in Afrika – Law in Africa – Droit en Afrique 22 (2019)

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


oder die eheliche Wohnstätte an die Familie des verstorbenen Ehemannes zu verlieren, ge‐
zwungen, in eine Leviratsehe einzuwilligen. Auch wenn Formen der Leviratsehe im östli‐
chen und südlichen Afrika weiterhin zu finden sind, erlebt die Praktik aufgrund der mit ihr
verbundenen Gesundheitsrisiken, insbesondere die Verbreitung von HIV/AIDS, wegen ei‐
nes stärkeren Bewusstseins für die Rechte von Frauen und eines aus ökonomischen und ge‐
sundheitlichen Beweggründen nachlassendes Interesse männlicher Verwandter für die Un‐
terstützung einer Witwe aufzukommen einen Rückgang.

Die vorangehenden Ausführungen lassen deutlich werden, dass es sich bei der Levirats‐
ehe um eine komplexe und veränderliche Praktik handelt, die in rechtspluralen Gesellschaf‐
ten ein multiples Aushandlungsfeld darstellt.

Scheibinger, Die gewohnheitsrechtliche Praktik der Leviratsehe in Kenia und Uganda 203

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175 - am 19.01.2026, 04:23:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6270-2019-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

	Abstract
	1. Einleitung
	2. Vielfalt des Rechts und Pluralität der Rechtssysteme
	2.1 Rechtspluralismus als allgemeines Forschungsfeld
	2.2 Merkmale des Rechtspluralismus in Afrika

	3. Erscheinungsformen des Rechtspluralismus im Eherecht
	3.1 Die Konzeption der Ehe im afrikanischen Gewohnheitsrecht
	3.2 Die Konzeption der Ehe im staatlichen Recht

	4. Fallstudien zur Praktik der Leviratsehe
	4.1 Die Praktik der Leviratsehe in Kenia
	4.1.1 Die Ausgestaltung des Levirats bei den Luo
	4.1.2 Gegenwärtige Veränderungen der Praktik bei den Luo
	4.1.3 Der formalrechtliche Rahmen des Levirats

	4.2 Die Praktik der Leviratsehe in Uganda
	4.2.1 Die Ausgestaltung des Levirats bei den Iteso, Lugbara, Bakiga und Baganda
	4.2.2 Rechtliche Reformbestrebungen und Vergleich gegenwärtiger Bestimmungen

	4.3 Mechanismen zum Schutz von Witwen

	5. Fazit

