
140 Politik als ästhetische Praxis

Werk Das Urteilen entfaltet Arendt die Skizze einer politischen Philoso-

phie im Anschluss an die Kritik der Urteilskraft. Kants dritte Kritik war

für Arendt in mehrerlei Hinsicht reizvoll:36 Zum einen beschäftigt sich

Kant mit der Frage des Besonderen, wobei dem reflektierenden Urteil

ein für Arendt anschlussfähiger Geltungsmodus zukommt. Dann es ist

zum anderen die Geselligkeit des Menschen, sein Angewiesensein auf

eine öffentliche Gemeinschaft, mithin die Pluralität der Menschen, die

für die Möglichkeit, die Ausübung und die Geltung des reflektierenden

Urteilens notwendig ist.Mit der Einbildungskraft, dem sensus communis

und dem urteilenden Zuschauer nimmt Arendt ferner Argumentations-

figuren auf, die für Unparteilichkeit, Distanzierung und eine Überwin-

dung des Egoismus hin auf eine kommunikative, intersubjektive Ge-

meinschaft stehen. Dieses Interesse führt zugleich dazu, dass die äs-

thetische Dimension, die spezifische ästhetische Lust und somit die

gefühlsmäßige Grundlage der reflektierenden Urteile für Arendt kei-

ne Rolle spielen.37 Die Frage der Ästhetik möchte ich im Folgenden je-

doch als expliziten Zugang zu einem Nachdenken über die politische

Anschlussfähigkeit der Kritik der Urteilskraft nehmen.

4.1 Der Ort der Ästhetik innerhalb der Vernunftkritik Kants

Der folgende Abschnitt soll zeigen, wie die kantische Vernunftkritik der

Ästhetik eine eigenständige Existenz und eine besondere Leistung in-

nerhalb eines umfassenden menschlichen Vernunftbegriffs zuschreibt.

Dabei soll Kant als ein Denker des Ästhetischen vorgestellt werden, für

den die Ästhetik gerade nicht der Rationalität entbehrt und daher auch

nicht gegen die Vernunft ausgespielt werden kann. Stattdessen weist

Kant der Ästhetik einen zentralen Ort im kritischen Verständnis der

36 Vgl. Loidolt, Sophie: Sich ein Bild machen. Das ästhetische Urteilen als politi-

sches Urteilen in der Kant-Lektüre von Hannah Arendt. In: Dies./Lehmann, San-

dra (Hg.): Urteil und Fehlurteil.Wien 2011, 231-246, hier: 237f.

37 Vgl. Kneller, Jane: Aesthetic Reflection and Community. In: Payne/Thorpe 2011,

260-283, hier: 262.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 141

menschlichen Vernunft zu, nicht zuletzt, weil die Ästhetik für seinen

Systemanspruch zentral wird. Die nach Hutter »offenkundige Absicht

Kants«38 mit der dritten Kritik die in den vorangehenden Kritiken auf-

geworfenen Fragen zu einem systematischen Abschluss zu bringen und

damit auch die Relevanz der Ästhetik für die Erkenntnistheorie und

Ethik herauszuarbeiten,39 wurde in Kants Nachfolge selten ernst ge-

nommen. Stattdessen wurde die Kritik der Urteilskraft als eine »Auswei-

tung«40 der in den vorangegangenen Kritiken entfalteten Transzenden-

talphilosophie auf weitere Themengebiete wahrgenommen, wobei de-

ren erster Teil, die Kritik der ästhetischen Urteilskraft, mit ihren Theorie-

stücken vom ästhetischen Urteil, dem Schönen und Erhabenen sowie

des Genies im Mittelpunkt einer bis heute ungebrochen regen Rezep-

tionsgeschichte steht. Dieses Ungleichgewicht in der Rezeption mag

nicht zuletzt darin begründet sein, dass die Kritik der Urteilskraft mit

ihrer Zweiteilung in die Kritik der ästhetischen Urteilskraft und die Kritik

der teleologischen Urteilskraft, die so gegensätzliche Gegenstände wie die

Kunst und die empirische Naturforschung behandeln, in sich beson-

ders heterogen erscheint.

Die Einheit der Vernunft

In der Frage, was die menschliche Vernunft sei, firmiert die Idee, dass

die Selbsterkenntnis der Vernunft nur in Form der Selbstkritik erfolgen

kann, als grundlegende und revolutionäre Prämisse Immanuel Kants.41

38 Hutter, Axel: Das Interesse der Vernunft. Kants ursprüngliche Einsicht und ihre Ent-

faltung in den transzendentalphilosophischen Hauptwerken.Hamburg 2003, 167.

39 »For most of the twentieth century, Kant’s aesthetic theory was marginalized

by analytic philosophers, who systematically privileged epistemology and (to

a lesser extent) ethics as the core philosophical subdisciplines, and who did

not see aesthetics as substantially relevant to these subdisciplines.« Kukla, Re-

becca: Introduction: Placing the Aesthetic in Kant’s Critical Epistemology. In:

Dies. (Hg.): Aesthetics and Cognition in Kant’s Critical Philosophy. Cambridge 2006,

1-31, hier: 1.

40 Hutter 2003, 167.

41 Vgl. Schnädelbach 1985, 92.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Politik als ästhetische Praxis

Will die Vernunft sich selbst begreifen, dann wird sie dies nur durch

die Kritik der eigenen Vermögen, ihrer Grenzen und Leistungen errei-

chen. Nur eine solche, sich selbst kritisierende Vernunft ist schließ-

lich gegen »ihr eigenes Blind- und Dummwerden, gegen ihre Selbst-

zerstörung und Selbstaufhebung«42 gefeit. Denn die Vernunft werde,

so Kant zu Beginn seines kritischen Unterfangens, »durch Fragen be-

lästigt […], die sie nicht abweisen kann; denn sie sind ihr durch die

Natur der Vernunft selbst aufgegeben, die sie aber auch nicht beant-

worten kann, denn sie übersteigen alles Vermögen der menschlichen

Vernunft.«43 Diese Fragen betreffen vor allem Fragen, die klassischer-

weise der Metaphysik zugerechnet werden: Fragen nach dem Ursprung

der Welt, nach Gott, der Freiheit oder der Unsterblichkeit der Seele –

kurz, Fragen nach dem Ganzen bzw. dem Unbedingten. Dieses »Be-

gehren nach dem Unbedingten«44 ist der eigentliche Antrieb, die Un-

ruhe, ja die »nicht zu dämpfende Begierde«45 der Vernunft. Doch im

unreflektierten, unkritischen Umgang mit diesem, wird sich die Ver-

nunft Kant zufolge in »Dunkelheit und Widersprüche«46 begeben und

nichts als Illusionen und Schein hervorbringen.Wie nah die Vernunft in

ihrer Selbstverstrickung dabei dem Wahn- und Irrsinn kommt, haben

insbesondere psychoanalytische Lesarten herausgearbeitet und darauf

hingewiesen, wie sehr es Kant auch um eine Rettung der Vernunft vor

dem Abgrund des Wahnsinns ging.47 Um diesem drohenden Abgrund

zu entgehen, müssen, so Kant, die Möglichkeit gesicherter Erkenntnis

und damit die Grenzen des Vernunftgebrauchs geklärt werden.48 Die

42 Ebd.

43 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft.Hamburg 1998, A VII. (kurz: KrV)

44 Riha 2018, 142.

45 KrV A 796/B 824.

46 KrV, A VIII.

47 Dabei wird immerwieder auf Kants frühe Auseinandersetzungmit den »Krank-

heiten des Kopfes«, aber auch mit den »Träumen eines Geistersehers« hinge-

wiesen. Vgl. wegweisend David-Ménard, Monique: La folie dans las raison pure.

Kant lecteur de Swedenborg. Paris 1990.

48 Riha verweist auch darauf, dass die Vernunft mit etwas ihr Äußerem in Berüh-

rung kommen muss, um demWahn zu entgehen. Vgl. Riha 2018, 140.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 143

Kritik der Vernunft ist daher ein Prozess der »Grenzziehung und Rei-

nigung.«49

Zugleich würde die Philosophie damit ihremVersäumnis nachkom-

men, ihren Rang alsWissenschaft zu fundieren (den Kant v.a. durch die

Konkurrenz derNaturwissenschaften bedroht sah), indem sie ausweist,

wie gesichertes Wissen zustande kommt. Für Kant bedeutet diese Auf-

gabe eine »Revolution der Denkart«50, ja eine »kopernikanische Wen-

de«51, die in einer Abwendung vom ›was‹ der Erkenntnis (den Dingen),

zum ›wie‹ der Erkenntnis, d.h. zu den verschiedenen Erkenntnisarten

und ihren Implikationen besteht. Eine solche Philosophie, die sich nicht

mit den Gegenständen der Erkenntnis beschäftigt, »sondernmit unserer

Erkenntnisart von Gegenständen, so fern diese a priori möglich sein soll«52,

bezeichnet Kant als Transzendentalphilosophie.

Die Selbstkritik der Vernunft entfaltet Kant daher als Kritik ihrer

Erkenntnisvermögen und deren apriorischen Prinzipien. Und erst

nach dem kritischen Durchgang durch deren drei »oberen Erkennt-

nisvermögen«53 – Verstand, Vernunft und Urteilskraft – wird sie an

ihr Ende kommen. In diesem kritischen Prozess spielt die Kritik der

Urteilskraft, d.h. die Analyse des Erkenntnisvermögens der Urteilskraft,

den Schlussstein.54 Im Anschluss, dachte Kant, würde er den lang

geplanten Schritt in Richtung doktrinalem System machen können.

Denn als zu Ostern 1790 die Kritik der Urteilskraft erschien,55 hatte

Kant mit den beiden großen kritischen Werken – der Kritik der reinen

Vernunft und der Kritik der praktischen Vernunft – bereits die Vermö-

gen des Verstandes und der Vernunft untersucht und auf den ersten

49 Arendt 2012, 58.

50 KrV, B XI.

51 Riha 2018, 18.

52 KrV, B 25.

53 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Hamburg 2009, 177. (kurz: KU)

54 Auch wenn es Positionen gibt, die behaupten, Kant hätte noch eine vierte Kri-

tik geschrieben. Vgl. Brandt, Reinhard: Die Bestimmung des Menschen bei Kant.

Hamburg 2007.

55 Vgl. Klemme, Heiner: Einleitung. In: Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft.

Hamburg 2009, XVII-CI, hier: XVII.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Politik als ästhetische Praxis

Blick den Bereich der Philosophie abgesteckt. Dieser beinhaltet im

Verständnis des Königsberger Philosophen zweierlei: das Gebiet der

theoretischen und das der praktischen Philosophie. Während die theo-

retische Philosophie die Frage nach der Möglichkeit von Erkenntnis

behandelt und aufweist, wie der Verstand gesetzgebend wirkt und

Erfahrungserkenntnis ermöglicht, erörtert die praktische Philosophie

das moralische Handeln des Menschen und zeigt auf, wie sich Vernunft

durch den Freiheitsbegriff artikuliert.

Die grundsätzliche Verschiedenheit beider Bereiche verdeutlicht

Kant in der Einleitung zur Kritik der Urteilskraft anhand der Praxis; und

dass er die Gebiete der Philosophie gerade in Hinblick auf die Praxis

entwirrt, scheint ein entscheidendes Indiz für den Stellenwert, den

das Tätigsein im Gesamtanliegen seines philosophischen Bestrebens

einnimmt.56 Denn – so die argumentative Suggestion – die philoso-

phische Reflexion muss sich letztlich im Lebensvollzug der Menschen

beweisen. Hier herrscht nun nach Kant allerhand Konfusion, »indem

man das Praktische nach Naturbegriffen mit dem Praktischen nach

dem Freiheitsbegriffe für einerlei nahm […].«57 Zur Klärung betont

Kant, dass jede Praxis von einemWillen abhängt und dieser steht in der

kantischen Terminologie für das Begehrungsvermögen nach Begriffen

zu handeln. Je nach Art des Begriffs erfolgt eine Praxis entweder aus

technisch-praktischen oder moralisch-praktischen Prinzipen.58

56 So besitzt die praktische Vernunft ein Primat: »Der spekulativen Vernunft aber

untergeordnet zu sein, und also die Ordnung umzukehren, kann man der rei-

nen praktischen gar nicht zumuten, weil alles Interesse zuletzt praktisch ist,

und selbst das der spekulativen Vernunft nur bedingt und im praktischen Ge-

brauche allein vollständig ist.« (Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft.

Hamburg 2003, 121, (kurz: KpV)) Sowie »Auch das theoretische Streben ist ein

Streben und untersteht als solches den Weisungen der praktischen Vernunft

[…].« (Horkheimer, Max: Über Kants Kritik der Urteilskraft als Bindeglied zwi-

schen theoretischer und praktischer Philosophie (1925). In: Ders.: Gesammelte

Schriften. Band 2: Philosophische Frühschriften 1922-1932. Frankfurt a.M. 1987, 73-

146, hier: 86). Vgl. auch Hutter 2003, 153.

57 KU, 171.

58 Axel Hutter entfaltet die Unterscheidung im Praktischen aus der moralischen

Unterscheidung von Mittel und Zweck an sich. Die technisch-praktische Praxis

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 145

Bestimmt ein Naturbegriff den Willen, ist die Praxis technisch

und der Handelnde rekurriert auf ein theoretisches Wissen von sei-

nem angestrebten Ziel. Theoretisches Wissen, d.i. für Kant objektive

Erkenntnis, wird vom Verstand mittels seiner Kategorien geleistet.

Zugleich können wir Menschen Wissen ausschließlich von Gegen-

ständen der sinnlichen Welt erlangen, insofern Erkenntnis für Kant

lediglich im Zusammenspiel der beiden menschlichen Anlagen von

Anschauung und Verstand entsteht. Ohne sinnliches Material gibt es

nichts, von dem wir Erkenntnis erlangen können; unser Verstand wäre

leer ohne die sinnliche Anschauung. Dies ist Kants ebenso kränkende

wie umwälzende Grundbestimmung der menschlichen Erkenntnis-

fähigkeit. Über die Welt in ihrer Totalität oder die Dinge, wie sie an

sich sind, d.h. auch über die Fragen, die die Vernunft beunruhigen,

können wir keine gesicherte Erkenntnis erlangen. Daraus geht Kants

folgenreiche Unterscheidung zwischen phaenomenaler und noumenaler

Welt, zwischen Sinnlichem und Übersinnlichem hervor.

Leitet nun die theoretische Erkenntnis die Bestimmung des Wil-

lens an, so hängt die Praxis von einer Kausalität ab, die als eine

mechanische Ursache-Wirkungsbeziehung aufgefasst werden kann.

Dass Kant hier neben den Beispielen der Feldmesskunst, der Haus-

oder Landwirtschaft, auch die Kunst des Umgangs, die »Vorschriften

der Diätik«59, der allgemeinen Glückseligkeitslehre sowie der Bezäh-

mung der Neigungen und Bändigung der Affekte zu den technisch-

praktischen Vorschriften und damit zur theoretischen Philosophie

zählt, ist ein rigoroses Urteil angesichts traditioneller Ethiken60 und

unterstreicht die Strenge der Kant’schen Unterscheidung zwischen

theoretischer und praktischer Philosophie.

ist daher immer eine Mittelverfolgung, die moralisch-praktischen Prinzipien

verweisen auf eine Auffassung des Gegenstandes als Zweck an sich. Vgl. Hutter

2003, 146-150.

59 KU, 173.

60 Vgl. Bojanowski, Jochen: Kant über das Prinzip der Einheit von theoretischer

und praktischer Philosophie (Einleitung I-V). In: Höffe 2018, 21-36, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Politik als ästhetische Praxis

Jene andere Praxis – die moralische Praxis – gehört auf der anderen

Seite zur praktischen Philosophie und zeichnet sich durch ihren frei-

heitlichen Charakter aus. Freiheit beschreibt Kant in der Kritik der prak-

tischen Vernunft nicht rein negativ als Freiheit von Naturgesetzen bzw.

mechanischer Kausalität. Freiheit bestimmt Kant darüber hinaus po-

sitiv als die Fähigkeit, sich selbst Zwecke zu setzen, mithin als Selbst-

gesetzgebung, d.i. Autonomie. Im Gegensatz zur technischen Praxis

bedeutet Autonomie, dass es demWillen auf Grundlage seiner Freiheit

»möglich sein [muss], in der empirisch erfahrbaren Welt eine Kausal-

kette von Ereignissen neu begründen zu können.«61 Dochwoher nimmt

er die Gewissheit seiner Freiheit? Aus einer objektiven, d.h. begriffli-

chen Erkenntnis jedenfalls nicht, denn für Kant sind Freiheit, ebenso

wie die Ideen von Gott und der Unsterblichkeit der Seele keine Gegen-

stände der sinnlichen Welt; wir finden in unserer empirischen Realität

nichts, das diesen Ideen entspricht.62 Für die theoretische Erkenntnis

unerreichbar, gehören diese Ideen dem Feld des Übersinnlichen an und

entspringen der Vernunft. Während die theoretische Philosophie hier

mit denMitteln des Verstandes an ihre Grenzen stößt, beginnt die prak-

tische Philosophie mit der Idee der Freiheit. Nur unter der Annahme

der Freiheitsidee können wir moralisch handeln und uns Zwecke set-

zen; nur in der Praxis könnenwir der Freiheitsidee Realität verschaffen.

Für Kant öffnet sich an dieser Stelle die Kluft zwischen theoretischer

und praktischer Philosophie, die er mit folgenden Worten beschreibt:

»Der Freiheitsbegriff bestimmt nichts in Ansehung der theoretischen

Erkenntnis der Natur; der Naturbegriff eben sowohl nichts in Anse-

hung der praktischen Gesetze der Freiheit; und es ist insofern nicht

möglich, eine Brücke von einem Gebiete zu dem anderen hinüberzu-

schlagen.«63

61 Seeberg, Ulrich: Ästhetik in weltbürgerlicher Absicht. Kants Erklärung des

Schönen als Brücke zwischen Natur und Freiheit. In: Bacin/Ferrarin/La Rocca

2013, 261-272, hier: 265.

62 Vgl. KrV, A310-338/B366-396.

63 KU, 195.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 147

Dieser systematischen Schere sieht Kant sich nach Abschluss seiner

ersten beiden Kritiken ausgesetzt, die nicht nur die Einheit des kan-

tischen Systems zu sprengen droht,64 sondern den Menschen in seiner

konkreten Existenz betrifft. Der Mensch – so haben die ersten beiden

Kritiken gezeigt – ist sowohl ein sinnliches, phaenomenalesWesen, das

in der Natur verankert ist, als auch ein intelligibles, noumenales We-

sen, das in der Lage ist, sich moralische Zwecke zu setzen. Genau ge-

nommen, so Ulrich Seeberg, bildet sein sinnliches Wesen die Voraus-

setzung für die moralische Forderung. Denn »[d]as Bewusstsein der

sittlichen Verpflichtung aus Freiheit [macht sich] gegen die sinnlich

bedingten Neigungen geltend«65. Nur als sinnlich-intelligibles Wesen

wählt der Mensch moralische Handlungen. Damit korrespondiert, dass

die menschliche Vernunft in der Verwirklichung ihrer Freiheit auf das

Sinnliche verwiesen ist.66 Als handelndes Subjekt weiß sich derMensch

auf die Natur bezogen und zugleich von ihr unterschieden. Doch was,

wenn dieses Sinnliche, d.h. die Welt nicht kohärent, sondern wider-

sprüchlich wäre?67Wären dann Denken und Handeln in der Welt mög-

lich? Wie könnte, fragt Kant, der Freiheitsbegriff »den durch seine Ge-

setze aufgegebenen Zweck in der Sinnenwelt wirklich machen«68? Eric

Weil konstatiert daher

»das Problem einer Harmonie zwischen demGeist des Menschen und

dieser gegebenen Natur, in welcher der Geist sucht und tätig ist, in

der er sich sucht und sich entscheidet, das Problem einer Harmonie

64 »Die Gesetzgebung der menschlichen Vernunft (Philosophie) hat nun zwei Ge-

genstände, Natur und Freiheit, und enthält also sowohl das Naturgesetz, als

auch das Sittengesetz, anfangs in zwei besonderen, zuletzt aber in einem ein-

zigen philosophischen System.« KrV, A840/B868.

65 Seeberg 2013, 266.

66 Für Kulenkampff stellt sich die Frage nach einer Verbindung beider Gebiete da-

her auch nur sinnvoll vom Standpunkt der praktischen Philosophie. Vgl. Kulen-

kampff, Jens: Kants Logik des ästhetischen Urteils. Frankfurt a.M. 19942, 34.

67 Vgl. Weil, Eric: Sinn und Tatsache. In: Ders.: Probleme des Kantischen Denkens.

Berlin 2002, 63-100, hier: 65.

68 KU, 176.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Politik als ästhetische Praxis

von der Art, daß Tätigkeit, Forschung und Entscheidung in ihr möglich

wären.«69

Kant muss also eine Antwort finden, wie die Verbindung zwischen

Natur- und Freiheitsbegriff bzw. der Übergang zwischen theoreti-

scher und praktischer Philosophie zu denken ist, wenn Verstand und

Vernunft trotz allem als Differenzierungen der einen menschlichen

Vernunft gedacht werden sollen.70 Die Selbstkritik der Vernunft soll

gerade nicht zu einer Teilung der Vernunft, sondern zu einer in sich

reflektierten Vernunft führen. Denn Vernunft als menschliche Ver-

nunft, resümiert Axel Hutter, »gründet zwar in der Differenz zweier

›Gebiete‹, sie lebt aber nur in der Überbrückung dieser Differenz.«71

Die systematische Aufgabe der Kritik der Urteilskraft ist es nun die-

sen Übergang zu erklären. Daraus ergibt sich eine doppelte Frageper-

spektive. Denn zum einen wäre zu klären, wie die vermittelnde Funk-

tion vorzustellen ist und welche Rolle die Ästhetik in diesem Übergang

spielt, zum anderen wäre zu fragen, was für den Menschen die Bedeu-

tung dessen ist, was Axel Hutter hier mit der Lebendigkeit der Vernunft

bezeichnet.

Die Besonderheiten der Natur als Herausforderung für die

menschliche Vernunft

Obwohl die Frage des Übergangs primär vom Standpunkt der prakti-

schen Vernunft bzw. des praktischen Lebensvollzugs motiviert scheint,

verfolgt Kant sie nicht aus deren Perspektive; er versucht nicht direkt

zu beantworten, wie sinnvolles Handeln in derWelt zu realisieren ist.72

69 Weil 2002, 65.

70 Kulenkampff 1994, 35. Vgl. mit Akzent auf den Systemgedanken KrV A840/B

868.

71 Hutter 2003, 169.

72 Hutter begründet die Fokussierung auf die Natur durch einen verfehlten Na-

turbegriff der ersten Kritik. Dieser würde durch seine Unterordnung unter die

Verstandesnatur eine Vermittlungmit einem Freiheitsbegriff verunmöglichen.

Vgl. Hutter 2003, 169.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 149

Stattdessen gibt er in der Einleitung der Kritik der Urteilskraft die sinnli-

che, empirischeNatur als Ort für den gesuchtenÜbergang an.73 Genau-

er beschäftigt sich Kant mit den Erscheinungen in der Natur, die sich

der verstandesmäßigen Erkenntnis entziehen und damit einenHinweis

darauf geben, dass die sinnlich, phänomenale Natur einer Einwirkung

durch die intelligible Natur, durch Freiheit offen ist. Kant beginnt:

»Allein es sind so mannigfaltige Formen der Natur, gleichsam so viele

Modifikationen der allgemeinen transzendentalen Naturbegriffe, die

durch jene Gesetze, welche der reine Verstand a priori gibt, weil die-

selben nur auf die Möglichkeit einer Natur (als Gegenstandes der Sin-

ne) überhaupt gehen, unbestimmt gelassen werden, daß dafür doch

auch Gesetze sein müssen, die zwar, als empirische, nach u n s e r e r

Verstandeseinsicht zufällig sein mögen, die aber doch, wenn sie Ge-

setze heißen sollen (wie es auch der Begriff einer Natur erfordert), aus

einem,wenn gleich uns unbekannten, Prinzip der Einheit desMannig-

faltigen als notwendig angesehen werden müssen.«74

Kant konstatiert hier zunächst eine Diskrepanz zwischen dem, was der

vom Verstand entworfene Begriff der Natur leisten kann und der em-

pirischen Vielfalt der Natur. Während der Verstand auf der einen Seite

die Natur überhaupt mittels seiner Verstandeskategorien als ein tran-

szendentales System a priori entwirft und damit als Inbegriff aller Ge-

genstände möglicher Erfahrung,75 lässt sich daraus andererseits nicht

73 Vgl. De Vos, Ludovicus: Die Beweisstruktur der Kritik der Urteilskraft. In: Parret,

Herman (Hg.): Kants Ästhetik/Kant’s Aesthetics/L’ésthetique de Kant. Berlin 1998,

136-157, hier: 140.

74 KU, 179f.

75 »Wir haben in der Critik der reinen Vernunft gesehen, daß die gesamte Natur,

als der Inbegriff aller Gegenstände der Erfahrung, ein System nach transcen-

dentalen Gesetzen, nämlich solchen, die der Verstand selbst a priori giebt […]

ausmache. Eben darummuß auch die Erfahrung, nach allgemeinen so wohl als

besonderen Gesetzen […] ein System möglicher empirischer Erkenntnisse aus-

machen.« (Kant, Immanuel: Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft. In:

Ders. 2009, 485-555, hier: 208. (kurz: EE))

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Politik als ästhetische Praxis

folgern, dass die Natur auch nach ihren vielfältigen, empirischenGeset-

zen ebenfalls »ein für das menschliche Erkenntnisvermögen faßliches

System sey, und der durchgängige systematische Zusammenhang ih-

rer Erscheinungen in einer Erfahrung, mithin diese selber als System,

den Menschen möglich sey.«76 Zugleich strengt Kant mit dem Hinweis

– auch empirische Gesetze, »wenn sie Gesetze heißen sollen […], aus

einem […] Prinzip der Einheit des Mannigfaltigen als notwendig ange-

sehen werden müssen«77 – eine Systematik der empirischen Natur an.

Die Forderung nach einer Einheit der Vielzahl der empirischen Geset-

ze ist nämlich eine Systemforderung eben jenes vom Verstand entwi-

ckelten Naturbegriffs. Denn der Zusammenhang des transzendentalen

Systems der Natur überhaupt und der Natur als konkreter, empirischer

Erfahrung ist nicht zuletzt essentiell für das Ganze der Erfahrung und

die Objektivität der Wirklichkeit.78

Erinnert sei dazu noch einmal an den Erkenntnisprozess, in dem

die Funktion der Verstandesbegriffe darin besteht, zu bestimmen, was

etwas ist. Dabei abstrahiert der Verstand durch seine allgemeine Ge-

setzgebung von derMannigfaltigkeit des empirisch Gegebenen.Die all-

gemeinen Begriffe können so allerlei Dinge denkbar machen, d.h. sie

betreffen deren Möglichkeit. Das impliziert, dass wir uns immer Dinge

vorstellen können, die gleichwohl nicht existieren.79 Die Existenz eines

Dinges, seine Wirklichkeit, liegt außerhalb der Sphäre der Begrifflich-

keit. Diese wird von der Allgemeinheit der Begriffe nicht erreicht, sie

wird nur erfahren, d.h. erst in der Verbindung mit der sinnlichen An-

schauung gesetzt.80 Denn der menschliche Verstand muss – insofern

sich seine Erkenntnisfähigkeit aus den beiden Quellen Anschauung und

76 Ebd., 209.

77 KU, 180.

78 Vgl. Riha 2018, 170, vgl. auch KU, 184. Hier spricht Kant von einer »notwendigen

Absicht (einem Bedürfnis) des Verstandes«.

79 Vgl. KU, 401ff. Kant grenzt den menschlichen Verstand immer wieder durch

Hinweise auf einen anderen, intuitiven, anschauenden Verstand ab: »Wäre

nämlich unser Verstand anschauend, so hätte er keine Gegenstände als das

Wirkliche.« KU, 402

80 Vgl. Völker 2011a, 108.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 151

Verstand speist – immer zwischen der Möglichkeit und der Wirklich-

keit der Dinge unterscheiden und damit auch zwischen dem Allgemei-

nen und dem Besonderen.81 Das vielfältig Besondere, das Kant nun in

der Natur entdeckt, widersetzt sich der Allgemeinheit der Begriffe.Wir

nehmen hier einzelne Dinge wahr, die für unseren Verstand nicht er-

kennbar sind, da sie der Allgemeinheit seiner Begriffe entgleiten, und

zwar nicht hinsichtlich ihrer Quantität als eines von vielen Fällen, son-

dern in ihrer Qualität als ›Besonderes an sich‹.82 Dies Besondere ist

nicht etwas, das vom Verstand nur noch bestimmt werden muss. Nein,

für den Verstand und seine Begriffe erscheint dieses Besondere oder

Singuläre zufällig, kontingent, gesetz- und damit begriffslos. »What is

at stake here is the question of knowing how to make available to cog-

nition that which by definition resists a cognitive determination: the

particular in its irreducible particularity, namely its singularity.«83 Zu-

gleich will Kant dem Besonderen »keinen spezifisch ontologischen Ei-

genwert«84 zuschreiben, d.h. das Besondere soll »in Ansehung des All-

gemeinen«85 bestimmt werden und dem Allgemeinen damit nicht ent-

gegengesetzt, sondern als unterschiedener, unabhängiger Teil in die-

sempositioniert werden.Dieses Besondere, daraufweistWolfgang Bar-

tuschat hin, ist zugleich verbunden mit der uns in unserer Erkennt-

nistätigkeit immer schon faktisch gegebenen Sinnlichkeit. »Das Sinn-

liche ist dementsprechend als ein Besonderes zu fassen, das durch die

Subsumtion unter ein Allgemeines nicht angemessen bestimmt wer-

den kann, das aber gleichwohl in Relation zum Allgemeinen zu bringen

ist.«86 Notwendig ist daher ein anderes Verhältnis zwischen den All-

gemeinem und Besonderen als es vom Verstand entworfen wird. Die

Kritik der Urteilskraft hat also die Aufgabe

81 Vgl. KU, 401.

82 Vgl. Völker 2011a, 151.

83 Riha, Rado: The Second Copernican Turn of Kant’s Philosophy. In: Filozofski vest-

nik. 37 (2016) 2, 273-288, hier: 281.

84 Völker 2011a, 153.

85 Ebd., 151.

86 Bartuschat, Wolfgang: Zum systematischen Ort von Kants Kritik der Urteilskraft.

Frankfurt a.M. 1972, 89.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Politik als ästhetische Praxis

»so weit wie möglich das unbestimmte Besondere zu ermöglichen, so

dass sie [die Urteilskraft] nicht von den Bedingungen der Möglichkeit

von Etwas ausgeht [wie es die Verstandeserkenntnis leistet], sondern

den Bedingungen der Möglichkeit von etwas anderem (einer anderen

Regularität) im Möglichen nachspürt.«87

Indem die Kritik der Urteilskraft aber den Bedingungen der Möglichkeit

von etwas anderem nachspürt, eröffnet sie einen anderen Zugriff auf

die Natur als derjenige des Verstandes.

Doch es ist nicht ausschließlich die Partikularität der Dinge, die

für den Verstand und seine Erkenntnisweise problematisch ist, gleich-

zeitig erscheinen uns diese Dinge auf eine besondere Weise sinnhaft:

Wir nehmen sie als schön und erhaben, als zweckhaft und lebendig

wahr. Kant wird daher seine Untersuchung zweiteilen: in die Kritik der

ästhetischen Urteilskraft und die Kritik der teleologischen Urteilkraft. Letz-

tere widmet sich denjenigen Dingen in der Natur, die als sinnhaft im

Sinne »von Systemen, in sich geschlossene Ganze, selbstständige Tota-

litäten«88 auftreten, konkreter als diejenigen Dinge, die wir als leben-

dig im Sinne von Organismen begreifen. Durch die gegenstandskon-

stituierenden Begriffe des Verstandes und der damit verbundenen me-

chanistischen Gesetzmäßigkeit sind auch sie nicht zu erklären.89 Der

Verstand ordnet und verbindet den ihm von der Anschauung gegebe-

nen Stoff zu einzelnen Gegenständen, doch gleichzeitig bleibt die von

ihm gestiftete Gegenstandseinheit eine hinzutretende, äußerliche, so-

dass das »Band der Synthesis«90 eher den Charakter eines zufälligen

Aggregats besitzt.91 Sinnhafte, systematische Einheiten werden nach

der Kritik der reinen Vernunft alleine von den Ideen der Vernunft her-

vorgebracht, werden »aber durch keine Erfahrung gegeben […]; denn

87 Völker 2011a, 153.

88 Horkheimer 1987, 90.

89 Vgl. dieAntinomieder teleologischenUrteilskraft, die zwischeneiner Erklärung

aus mechanistischen und teleologischen Gesetzen entsteht, KU, §70, 386-389.

90 Horkheimer 1987, 88.

91 Vgl. ebd., 88.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 153

Erfahrung gibt niemals ein Beispiel vollkommener systematischer Ein-

heit«92. Nun nehmen wir diese Einheiten in der Natur trotz allem als in

sich sinnvoll oder zweckhaft wahr, während sie für den Verstand rein

zufällig und damit unbegreiflich bleiben. Etwas im Lebendigen bzw.

der lebendigen Natur entzieht sich den Bestimmungen des Verstandes,

und bedenkt man ferner Kants wissenschaftsgeschichtlichen Kontext

zwischen Newton’scher Physik und aufkommender Biologie, versteht

sich, warum das Leben, insbesondere das organische Leben, für Kant

nur unzureichend in den Begriffen naturgesetzlicher Kausalität bzw.

Mechanik erklärbar ist und daher Gegenstand eines weiteren Interes-

ses.93

Mit der Lebendigkeit bzw. dem Leben taucht ein Begriff auf, der,

wie Jan Völker überzeugend entfaltet hat, zentral ist für ein umfassen-

des Verständnis der Kritik der Urteilskraft.94 So ermöglicht der Lebens-

begriff Kant gleich mehrere Verhältnisse zu reflektieren: Zunächst ist

es jener bereits beschriebene Zusammenhang zwischen dem Allgemei-

nen und dem Besonderen, insofern das Lebendige die Frage nach dem

Singulären oder dem Besonderen innerhalb der Natur stellt. Zugleich

fordert das Lebendige, insofern es immer einen Anfang in der Welt be-

deutet, Kant heraus, den Zusammenhang zwischen der Existenz und

dem Nichts neu zu denken.95 Damit verbunden ist ein letzter Aspekt,

der insbesondere für die Frage des menschlichen Lebens relevant er-

scheint und Kants Frage nach der Möglichkeit freiheitlichen Handelns

in derWelt betrifft, nämlich das Verhältnis zwischen Bestimmtheit und

Unbestimmtheit, weil wir dem Leben eine »bildende Kraft«96 zuspre-

chen und damit eine Potenzialität jenseits vonNaturkausalität bzw. völ-

liger Bestimmung einräumen wollen. Eine Unbestimmtheit, die sich

92 KrV, A681/B 709.

93 Vgl. Völker 2011a, 123.

94 Vgl. Völker 2011a.

95 JanVölker zeichnet das ProblemderNegation ausgehend vonden vorkritischen

Schriften bis zu den kritischen Schriften in Kants Werk nach. Vgl. ebd., Teil I:

Nichts und Etwas, 13-120.

96 KU, 374.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Politik als ästhetische Praxis

eben auch dadurch ausdrückt, dass das Leben (eines Organismus) ei-

nen Neuanfang oder einen Unterschied innerhalb der existenten Natur

bedeutet. So fordert das Lebendige heraus, die Natur anders als nach

den Gesetzen des Verstandes zu denken.

Neben den zweckhaften und lebendigen Dingen bleiben nicht

zuletzt die ästhetischen Phänomene des Schönen und Erhabenen als

Herausforderung für die philosophische Reflexion. Deren vorrangiges

Merkmal besteht in ihrer Verbindung mit dem Gefühl, d.h. mit dem

subjektiven Empfinden, der Subjektivität des Subjekts. Doch lange be-

vor Kant sich in der Kritik der ästhetischen Urteilskraft mit dem Schönen

und Erhabenen kritisch auseinandersetzt, hat er einer Ästhetik des

Geschmacks (im Sinne einer Beurteilung des Schönen) in der Kritik

der reinen Vernunft ihre Berechtigung abgesprochen.97 Der Geschmack

sei keiner transzendentalen Reflexion zugänglich. Bis zur Kritik der

Urteilskraft und ihrer Reflexion des ästhetischen Urteils muss sich Kants

Denken daher entscheidend ändern: eine Veränderung, die sich durch

die beiden ersten Kritiken verfolgen und sich imwandelnden Verständ-

nis der Begriffe Ästhetik, Sinnlichkeit und Gefühl nachzeichnen lässt.

Wie Rado Riha im Anschluss an Louis Guillermit gezeigt hat, durchlau-

fen die Begriffe und ihre Konstellation in Auseinandersetzung mit der

Frage nach ihrem transzendentalen Gehalt, d.h. nach der Möglichkeit

Prinzipien a priori für sie zu finden, einen Transformationsprozess, in

dem Kant um das Verhältnis zwischen Sinnlichkeit und Vernunft ringt,

um schließlich der Sinnlichkeit einen Ort innerhalb der menschlichen

Vernunft zuzuordnen.98

So versteht Kant in der ersten Kritik unter der transzendentalen

Ästhetik die Erforschung der Prinzipien der Sinnlichkeit a priori,99

die er als Formen von Raum und Zeit identifiziert. Zu diesen gelangt

man jedoch erst, indem man sie von aller Empfindung, d.h. von allem

97 Vgl. KrV, A 21/B 35.

98 Vgl. Riha 1993, 49-56.

99 Und bleibt damit auch nahe an der ursprünglichenWortbedeutung von Ästhe-

tik als Aisthesis, d.h. als sinnliche Wahrnehmung. Vgl. Barck/Heininger/Kliche

2000, 309.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 155

Gefühl getrennt hat. Wenn für Kant ganz allgemein die Sinnlichkeit

das Subjektive unserer Vorstellungen bezeichnet,100 dann extrahiert

die transzendentale Ästhetik der ersten Kritik dasjenige an der Sinn-

lichkeit, was trotzdem objektiv bestimmbar ist und damit Bestandteil

der Objekterkenntnis werden kann. Damit macht sie zwar einerseits

die Sinnlichkeit einer transzendentalen Theorie grundsätzlich zugäng-

lich,101 doch zugleich schließt sie all das als empirisch-pathologisch

aus, was in der Vorstellung subjektiv ist und sich »nicht auf das Objekt

wegen seiner Erkenntnis«102, sondern sich als Gefühl der Lust und Un-

lust, der Begierden und Neigungen auf das Subjekt bezieht.103 Damit

wird das Sinnliche in seiner »irreduzibel subjektiven Dimension«104

nicht erreicht, es bleibt das Andere des Verstandes und damit aus der

Transzendentalphilosophie ausgeschlossen.

Dieses Verständnis ändert sichmit derKritik der praktischenVernunft.

Die Sinnlichkeit wird nicht mehr auf die Möglichkeit der Anschauung

untersucht, sondern als Gefühl, genauer als moralisches Gefühl unter-

sucht. Kant erarbeitet so neben der apriorischen Sinnlichkeit der Er-

kenntnis eine Sinnlichkeit des Gefühls, infolgedessen »das Gefühl vom

Erkenntnisvermögen getrennt und mit dem Begehrungsvermögen ver-

bunden«105 wird.Die praktische Vernunft bestimmt einerseits denWil-

len für eine moralische Handlung unmittelbar durch das moralische

Gesetz, andererseits muss das Moralgesetz auch die Rolle der subjekti-

ven Motivation, der Triebfeder übernehmen. Diese Triebfeder, durch

welche moralische Einsicht in praktisches Handeln umgesetzt wird,

stellt, so Birgit Recki, explizit die Frage nach einemGefühl, das in reiner

Vernunft seinen Ursprung hat und so kein heteronomes Moment in die

100 Vgl. Eisler, Rudolf: Sinnlichkeit. In: Ders.: Kant-Lexikon. Nachschlagewerk zu Im-

manuel Kant (1930). https://www.textlog.de/32627.html (Stand 29.04.2022).

101 Vgl. Riha 1993, 50.

102 Riha 1993, 50.

103 Vgl. ebd., 50.

104 Ebd., 50.

105 Ebd., 51.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html


156 Politik als ästhetische Praxis

Moral einführt.106 Nach Kant bewirkt das moralische Gesetz trotz sei-

nes intelligiblen Charakters ein Gefühl, und zwar ein negatives Gefühl

des Schmerzes, insofern sich der Wille durch die Abweisung und den

Abbruch aller Gefühle, Neigungen und Begehren bestimmt.107 Für Kant

haben wir hier »den ersten, vielleicht auch einzigen Fall, da wir aus Be-

griffen a priori das Verhältnis eines Erkenntnisses (hier ist es [das] einer

reinen praktischen Vernunft) zum Gefühl der Lust oder Unlust bestim-

men konnten.«108 Doch beschränkt sich die emotionale Reaktion nicht

auf das negative Gefühl des Schmerzes.109 Zugleich, so Kant, entsteht

angesichts des moralischen Gesetzes, das »doch etwas an sich Positi-

ves ist, nämlich die Form einer intellektuellen Kausalität, d.i. der Frei-

heit«110, ein positives Gefühl der Achtung. »Also ist Achtung fürs mo-

ralische Gesetz ein Gefühl, welches durch einen intellektuellen Grund

gewirkt wird, und dieses Gefühl ist das einzige, welches wir völlig a

priori erkennen, und dessen Notwendigkeit wir einsehen können.«111

Mit dem »vernunftgewirkte[n] Gefühl«112 der Achtung gelingt es Kant

das moralische Gefühl von allen anderen Gefühlen zu unterscheiden,

doch kann er letztlich dessen sinnlichen Charakter nicht mehr erklä-

ren. In seiner Intellektualität entkleidet er es seiner Gefühlsmäßigkeit.

Riha schlussfolgert:

»[I]st in der ersten [Kritik] die Sinnlichkeit als ein für die symbolische,

transzendentale Ordnung selbst konstitutives Äußeres nicht in ihrem

vollen Umfang als jenes immer schon Vermittelte aufgefaßt, das sie

ist – ihre unaufhebbar subjektiveDimension fungiert als ein unmittel-

bares empirisches Äußeres – dann wird in der zweiten Kritik die Sinn-

106 Vgl. Recki, Birgit: Trockenes Wohlgefallen, Reiz und Rührung. Über das Rein-

heitsgebot und den vollständigen Kontext der Kantischen Ästhetik. In: Dies.

2006, 143-166, hier: 147 (kurz: Recki 2006b).

107 Vgl. KpV, 72f.

108 KpV, 73.

109 Vgl. Recki 2006b, 147.

110 KpV, 73.

111 KpV, 73. Vgl. Riha 2018, 163.

112 Recki 2006b, 148.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 157

lichkeit dermaßenmit der transzendentalen Ordnung vermittelt, daß

kein Moment ihrer wesentlichen Äußerlichkeit mehr übrigzubleiben

scheint.«113

Obwohl die zweite Kritik die Eigenständigkeit und die Subjektivität

des Gefühls zu liquidieren scheint, erweist sich die Reflexion über das

moralische Gefühl nichtsdestotrotz als wichtiger Schritt auf dem Weg

zur Kritik der Urteilskraft, insofern sie Kant den Denkraum eröffnet, sich

auch mit dem ästhetischen Gefühl kritisch zu beschäftigen.114 Es wird

die Aufgabe der Kritik der Urteilskraft sein, dem ästhetischen Gefühl ei-

nen Platz in der Vernunftordnung einzuräumen, sodass es trotz sei-

ner transzendentalen Reflexion seinenCharakter als Subjektivstes nicht

verliert. Damit würden die beiden Anlagen des Menschen – seine sinn-

liche und seine intelligible Seite – transzendental reflektiert und mit-

einander vermittelt werden.

Ästhetik und Lebendiges sind folglich die beiden Gegenstandsbe-

reiche, an denen Kant hofft, die Aufgabe der Überbrückung zu lösen.115

D.h. die Möglichkeit des Übergangs muss sich an beiden Bereichen ex-

plizieren bzw. verständlich machen lassen, wobei jeder Bereich einen

anderen Aspekt der Differenz zwischen theoretischer und praktischer

Philosophie in den Blick nimmt.Während das Lebendige den Übergang

zwischen Natur und Leben auf die Frage nach einer anderen Kausalität

und einer Natur als System fokussiert, nimmt die Ästhetik den Über-

gang von den ›zwei Naturen‹ des Menschen, von seiner sinnlichen zu

seiner intelligiblen Natur in den Blick.

113 Riha 1993, 53f.

114 Vgl. Recki, Birgit: Kunst, Ästhetik, Wissenschaft: Gespannte Verhältnisse. In:

Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 48 (2003) 1, 85-97, hier:

85f. Kants Theorie der Ästhetik befasst sich vorwiegendmit dem Schönheitsur-

teil, nicht mit Kunstobjekten.

115 Vgl. Höffe, Otfried: Einführung in Kants Kritik der Urteilskraft. In: Ders. 2018,

1-20, hier: 3f. (kurz: Höffe: 2018a)

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Politik als ästhetische Praxis

Die Urteilskraft – Ein Vermögen der Vermittlung

Wurde in den vorherigen zwei Kritiken der Übergang entweder pos-

tuliert oder über ihn spekuliert, so soll der Übergang nun durch ein

eigenes Prinzip a priori gedacht werden und »[…] durch diese Fundier-

barkeit der Gedanke einer Verbindung von theoretischer und prakti-

scher Vernunft nicht weiter im Medium von Glaubenssätzen, sondern

im Bereich begründbaren Wissens ”»116 positioniert werden. Kant wid-

met sich daher der Untersuchung der Urteilskraft, die als letztes der

drei Glieder der »Familie der oberen Erkenntnisvermögen«117 noch kei-

ner transzendentalen Kritik unterzogen wurde. Dem reinen Verweis

auf Vollständigkeit der Trias der oberen Erkenntnisvermögen legt Kant

einen Grund von »noch größerer Wichtigkeit«118 mit Blick auf den ge-

suchten Übergang bei, den er in den Gemütskräften des Menschen fin-

det. Innerhalb der Gemütskräfte unterscheidet Kant zwischen drei Ver-

mögen: dem Erkenntnisvermögen119, dem Gefühl der Lust und Unlust

116 Krämling, Gerhard:Die systembildende Rolle von Ästhetik und Kulturphilosophie bei

Kant. Freiburg/München 1985, 43.

117 KU, 177.

118 Ebd., 177.

119 Kants Verwendung des Begriffs »Erkenntnisvermögen« ist nicht einheitlich

über die drei Kritiken hinweg. So verwendet er die »oberen Erkenntnisvermö-

gen« in einem weiten Verständnis, das alle drei menschlichen Vermögen (Ver-

stand, Vernunft, Urteilskraft) umfasst. Die oberen Erkenntnisvermögen wer-

den »unter derweitläuftigenBenennungdes Verstandes überhaupt« (KrV, A131/

B169) begriffen und der Sinnlichkeit gegenübergestellt. Vgl. Wieland, Wolf-

gang: Urteil und Gefühl. Kants Theorie der Urteilskraft. Göttingen 2001, 130f. Zu-

gleich schreibt Kant in der Kritik der reinen Vernunft, er verstände »unter Ver-

nunft das ganze obere Erkenntnisvermögen und setze also das Rationale dem

Empirischen entgegen« (KrV A 835/B 863) Hutter weist darauf hin, dass die Bin-

nendifferenzierung der »oberen Erkenntnisvermögen« nur durch die schritt-

weise Entdeckung transzendentaler Zugänge zum praktischen Begehrungsver-

mögen in der Kritik der praktischen Vernunft sowie zum Gefühl der Lust und Un-

lust in der Kritik der Urteilskraft schlüssig wird. Vgl. Hutter 2003, 17. Davon un-

terschieden verwendet Kant den Begriff des Erkenntnisvermögens, um dasje-

nige imMenschen zu bezeichnen, wasman als das Begehren oder die Fähigkeit

zumWissen übersetzen könnte. DieUnterscheidung ist jedoch nicht immer un-

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 159

sowie demBegehrungsvermögen.Da nun das Erkenntnisvermögen sei-

ne Prinzipien a priori im Verstand hat, und das Begehrungsvermögen

in der reinen Vernunft, postuliert Kant, dass die Urteilskraft ein Prin-

zip a priori für das Gefühl der Lust und Unlust enthalten müsse. Ent-

scheidend ist, dass das Begehrungsvermögen bereits einen Übergang

zur Lust bzw. Unlust hatte sichtbar werden lassen (wenn auch um den

Preis der Sinnlichkeit des Gefühls) und damit ein Indiz für dieMöglich-

keit des gesuchten Übergangs bereitstellt. Ferner lässt sich empirisch

ein Übergang von der Tatsache einer neuen Erkenntnis zum Gefühl

der Lust feststellen, was Jens Kulenkampff treffend mit dem Phänomen

der »Entdeckerfreude«120 beschrieben hat. Doch während die Verbin-

dung zwischen den Gemütskräften teilweise erkennbar ist, bleibt diese

Verbindung so lange unsystematisch, wie »der Zusammenhang der Ge-

mütskräfte sich auf keine a p r i o r i s c h e n Prinzipien gründet.«121

Denn nicht zuletzt würde erst die Aufdeckung eines apriorischen Prin-

zips die Urteilskraft als selbstständiges Vermögen neben den beiden an-

deren oberen Erkenntnisvermögen etablieren und die Selbstkritik der

Vernunft abschließen.122

Die Funktion der reflektierenden Urteilskraft

Nähert man sich dem Begriff der Urteilskraft, stellt man fest, dass die-

ser bereits in der Kritik der reinen Vernunft eingeführt wird und eine zen-

trale Funktion imErkenntnisvorgang erhält.123 Denn für Kant stellt sich

mittelbar einsichtig. Gilles Deleuzemacht die Unterscheidung zwischen einem

niederen und einem oberen Erkenntnisvermögen an dem Kriterium der allge-

meinen Gesetzgebung fest. Für alle oberen Erkenntnisvermögen weist Kant ei-

ne eigene Gesetzlichkeit aus. Vgl. Deleuze, Gilles: Kants kritische Philosophie. Die

Lehre von den Vermögen. Berlin 1990.

120 Kulenkampff 1994, 60.

121 Marc-Wogau, Konrad: Erste Studie. Der Begriff der reflektierenden Urteilskraft.

In: Ders.: Vier Studien zu Kants Kritik der Urteilskraft. Uppsala 1938, 1-43, hier: 29.

122 Vgl. Riha 2018, 164.

123 Auch in der zweiten Kritik gibt Kant der Urteilskraft gleich zwei Funktionen.

Zum einen prüft sie die moralische Qualität von Handlungsgrundsätzen, d.h.,

ob diese als Maximen tauglich sind. Zum anderen hilft sie in der empiri-

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Politik als ästhetische Praxis

in Bezug auf die Erkenntnis das Problem, wie die beiden ungleicharti-

gen Stämme menschlicher Erkenntnis – Anschauung und Verstand –

aufeinander bezogen werden können. Diese Vermittlungsaufgabe weist

er der Urteilskraft zu. Kant schreibt: »Wenn der Verstand überhaupt als

das Vermögen der Regeln erklärt wird, so ist Urteilskraft das Vermögen

unter Regeln zu s u b s u m i e r e n, d.i. zu unterscheiden, ob etwas

unter einer gegebenen Regel (casus datae legis) stehe, oder nicht.«124 In

der Bestimmung, ob etwas ein Fall der Regel ist oder nicht, zeigt sich

zugleich das grundlegende Problem der Urteilskraft, dass die Urteils-

kraft über keine Metaregel verfügt, durch die sie die Richtigkeit ihrer

Anwendung überprüfen könnte. »DieGrundregelder Urteilskraft besteht

sozusagen darin, daß es für ihr Regel-Verfahren keine Grundregel, keine

Regel der Regel gibt.«125 Das Urteilen bedarf nach Kant daher der Übung

und der Beispiele, nicht der Regeln.126 In der Erkenntnistätigkeit tritt

dieser ›Mangel‹ der Urteilskraft jedoch nicht zu Tage,127 denn als »Or-

gan der Urteilsbildung«128 agiert die Urteilskraft nicht selbstständig,

sondern »gemäß den transzendentalen Grundsätzen des reinen Ver-

standes.«129

Anders liegen jedoch die Dinge angesichts der gerade beschriebe-

nen, besonderen Dinge.Hier versagen die Begriffe des Verstandes. Die-

semUmstand trägt Kant nunmit der Unterscheidung zwischen bestim-

mender und reflektierender Urteilskraft Rechnung:

schen Konkretisierung, d.h. bei der Anwendung der abstrakten Regel. Vgl. Höf-

fe 2018a, 2f.

124 KrV, A 132/B 171.

125 Riha 1993, 31f. Gäbe es eine Metaregel bzw. eine Regel der Regel für die Urteils-

kraft, dann müsste sich auf einer höheren Ebene beurteilen lassen, ob die Me-

taregel in diesem Fall ihre Anwendung findet. Dies würde in einen unendlichen

Regress führen.

126 Vgl. KrV, A 133/B 172.

127 Vgl. Riha 1993, 32.

128 Kulenkampff 1994, 44.

129 Ebd., 44. Kant entwickelt für diese Vermittlungsaufgabe das Konzept des Sche-

matismus. Vgl. dazu das Schematismuskapitel in der KrV, A 137/B 176 – A 147/B

187.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 161

»Urteilskraft überhaupt ist das Vermögen, das Besondere als enthal-

ten unter dem Allgemeinen zu denken. Ist das Allgemeine (die Regel,

das Prinzip, das Gesetz) gegeben, so ist die Urteilskraft, welche das

Besondere darunter subsumiert, (auch wenn sie als transzendentale

Urteilskraft a priori die Bedingungen angibt, welchen gemäß allein

unter jenem Allgemeinen subsumiert werden kann) bestimmend. Ist

aber nur das Besondere gegeben, wozu sie das Allgemeine finden soll,

so ist die Urteilskraft bloß reflektierend.«130

Mit der reflektierenden Urteilskraft geht Kant demnach von einem

anderen Verhältnis zwischen Fall und Regel, zwischen Besonderem

und Allgemeinem aus, sodass der Unterschied zwischen bestimmen-

der und reflektierender Urteilskraft demnach kein psychologischer,

mithin subjektiver ist, sondern, wie Marc-Wogau schreibt, »ein Un-

terschied des gedachten objektiven Verhältnisses des Besonderen zum

Allgemeinen«131.

Während der bestimmenden Urteilskraft Verstandesbegriffe für ih-

re Erkenntnis des Besonderen zur Verfügung stehen, kann die reflek-

tierende Urteilskraft auf diese nicht zurückgreifen. Die Aufgabe der re-

flektierenden Urteilskraft ist demnach, anzuzeigen, wie man vom Be-

sonderen zum Allgemeinen aufsteigen kann,132 oder anders gespro-

chen, wie eine Regel gefunden werden kann, zu einem Fall, zu dem es

noch keine Regel gibt. Der Lesart Rado Rihas hier folgend, tritt mit der

reflektierenden Urteilskraft daher ein Schlüsselproblem der menschli-

chen Erkenntnis zutage, das er folgendermaßen beschreibt:

»Das Problem der Urteilskraft, wie unter Regeln zu subsumieren sei,

wandelt sich um ins Problemderminimalen, aber absoluten Bedingung

der Möglichkeit der Erkenntnis – jener Bedingungen, die den tran-

130 KU, 179.

131 Marc-Wogau 1938, 14. D.h. es geht bei der reflektierendenUrteilskraft nicht dar-

um, dass dem Urteilenden der Allgemeinbegriff im Augenblick gerade nicht

einfällt.

132 Vgl. KU, 180.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Politik als ästhetische Praxis

szendentalen Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis ihreWirk-

lichkeit gewährleistet.«133

Zum genaueren Verständnis dieses Gedankens sei abermals an Kants

Auffassung der menschlichen Erkenntnis erinnert. Mit Kants koperni-

kanischer Wende gehen wir davon aus, dass unsere Erkenntnis nicht

von den Dingen, sondern von der Art und Weise unserer Erkenntnis

abhängt. Und insofern sich unsere Erkenntnis immer aus einer intel-

ligiblen und einer sinnlichen Quelle speist, ist die phänomenale Wirk-

lichkeit die einzige Wirklichkeit, in der wir Wissen und objektive Er-

kenntnis erlangen können, möglicherweise ist sie jedoch nicht die gan-

ze Wirklichkeit.134 Daraus folgt für Kant, dass die Dinge unserer Wirk-

lichkeit nur Erscheinungen (Phaenomena), jedoch nicht die ›Dinge an

sich selbst‹ (Noumena) sind. Diese »transzendentale Differenz«135 zwi-

schen Erscheinung und ›Ding an sich‹ charakterisiert die menschliche

Erkenntnis auf eine besondere Weise: Sie zeugt von einer Spaltung in-

nerhalb der Erkenntnis selbst, insofern unsere Erkenntnis, Rado Riha

folgend, um ein Moment strukturiert ist, das ihr immer wieder ent-

gleitet – nämlich genau jenes übersinnliche ›Ding an sich‹.136 Dabei ist

das ›Ding an sich‹ nicht so zu verstehen, dass es der menschlichen Er-

kenntnis vorausgeht, mithin Kant die Existenz zweier Welten behaup-

ten wollte,137 deren eine uns zugänglich, während die andere uns un-

erreichbar ist. Vielmehr wird das ›Ding an sich‹ erst durch die Verstan-

desordnung hervorgebracht,138 genauer gesagt indem der Verstand die

133 Riha 1993, 33.

134 Vgl. Riha 2018, 8.

135 Ebd., 8.

136 Riha sieht Kant mit dem psychoanalytischen, Lacan’schen Denken verbindend,

im Ding an sich das Reale, das demMenschen immer fehlt.

137 Kant schreibt zur Differenz zwischen Erscheinung und Ding an sich, dass »sie

das Objekt in z w e i e r l e i Bedeutung nehmen lehrt«. (KrV, B XXVII)

138 In adaptiver Aneignung von Kants Unterscheidung bringt für Žižek die symbo-

lische Ordnung selbst erst jenes reale Ding an sich hervor. Vgl. Žižek, Sjavoj:

Kant as a Theoretician of Vampirism. In: Lacanian Ink. 8 (1994), 19-33.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 163

Sinnlichkeit begrenzt. Denn indem der Verstand die Sinnlichkeit auf

den Bereich der Erscheinungen restringiert

»so denkt er sich einen Gegenstand an sich selbst, aber nur als tran-

szendentales Objekt, das die Ursache der Erscheinung (mithin selbst

nicht Erscheinung) ist, undweder als Größe, noch als Realität, noch als

Substanz etc. gedacht werden kann […] wovon also völlig unbekannt

ist, ob es in uns, oder auch außer uns anzutreffen sei, ob es mit der

Sinnlichkeit zugleich aufgehoben werden, oder, wenn wir jene weg-

nehmen, noch übrig bleiben würde.«139

Auf der einen Seite gehört das ›Ding an sich‹ also zu jenem Bereich

des Übersinnlichen, der unsere Vernunft beunruhigt, von dem wir kein

Wissen und keine Anschauung erlangen können. Die Vorstellung eines

›Gegenstandes an sich‹, eines ›Ding an sich‹ bleibt insofern leer. Auf der

anderen Seite jedoch erhält das ›Ding an sich‹, obwohl es als überschüs-

siges Produkt aus dem Erkenntnisvorgang hervorkommt, eine konsti-

tutive Rolle für die Möglichkeit von Erkenntnis. Denn es markiert die

Grenzen der sinnlich bedingten Erkenntnis und garantiert damit, dass

unsere Erkenntnis weder reine Schimäre noch Traum ist. Riha schreibt:

»Die Philosophie Kants zwingt uns, uns mit dem Sachverhalt ausein-

anderzusetzen, dass die phänomenaleWelt nur aufgrund der Distanz

existiert, die sie von der Sache selbst [damit ist das Ding an sich ge-

meint] trennt; dieWirklichkeit, oder auch dieWeltlichkeit derWelt, be-

steht in letzter Instanz in derminimalen, wortwörtlich nichtigen, aber

deswegen nicht minder absoluten und unüberschreitbaren Distanz,

durch die sie vom Ding an sich getrennt wird.«140

Nur indem der Mensch die Unerreichbarkeit des ›Dinges an sich‹ setzt,

kann er überhaupt objektive Erkenntnis erlangen.Dochwenn das ›Ding

an sich‹ derart für die Erkenntnis konstitutiv ist,mehr noch,wenn seine

konstitutive Abwesenheit oder Leerstelle die Objektivität der Erkennt-

139 KrV, A 288/B 344f.

140 Riha 2018, 67.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Politik als ästhetische Praxis

nis stabilisiert, dann muss diese »anwesende Abwesenheit«141 – so die

Pointe Rihas – durch irgendeine Denkoperation zu Tage gebracht wer-

den können. Nur dann, so die These Rihas, hat die Vernunft ihr Be-

gehren nach dem Unbedingten geklärt und ihr Projekt der Selbstkritik

abgeschlossen.142

In der Verstandeserkenntnis kommen die epistemischen Voraus-

setzungen durch die gelungene, vollzogene Erkenntnis niemals in den

Blick. »Es ist demnach der Erfolg der Tätigkeit«, so Axel Hutter,

»d.h. die als gegenständliche Erfahrung ›lesbar‹ gewordene Erschei-

nung, die im unmittelbaren Verständnis der Verstandeserkenntnis

die ganze Aufmerksamkeit auf sich zieht, so daß hier der Erkenntnis-

gegenstand die zu ihm hinführende Tätigkeit, mehr noch aber das

die Tätigkeit motivierende ›Bedürfnis‹ vollständig in den Hintergrund

drängt.«143

In den Hintergrund gedrängt sieht Hutter hier ähnlich wie Riha ein

Bedürfnis der Vernunft. Die reflektierende Urteilskraft gerät hingegen

angesichts des Besonderen und demFehlen der die Sinnlichkeit begren-

zenden Verstandeskategorien gewissermaßen ins Stocken. In Erman-

gelung einer (Verstandes-)Regel, muss sie sich deshalb selbst ein Prin-

zip geben. Dieses Prinzip bezeichnet Kant als das Prinzip der Zweck-

mäßigkeit. Unter Zweckmäßigkeit versteht Kant die Annahme, dass wir

uns die Dinge nur so vorstellen können, »als ob gleichfalls ein Verstand

(wenn gleich nicht der unsrige) sie zum Behuf unserer Erkenntnisver-

mögen […] gegeben hätte.«144 Mit dem Prinzip der Zweckmäßigkeit di-

stanzieren wir uns von unseren eigenen Erkenntnismöglichkeiten und

versetzen wir uns in einen anderen Verstand, d.h. wir stellen uns ei-

nen anderen epistemischen Standpunkt vor und antizipieren so die Er-

141 Ebd., 9.

142 »Die Selbstkritik der Vernunft ist eine logische Operation, durch die es der Ver-

nunft gelingt, in ihr einen Exzess ihrer selbst zu bestimmen und diesen Exzess

gleichzeitig als Element der phänomenalenWelt geltend zumachen.« Ebd., 10.

143 Hutter 2003, 36f.

144 KU, 180.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 165

kennbarkeit der Natur. Mit Blick auf die besonderen Dinge der Natur

schreibt Riha:

»Durch das Prinzip der Reflexion wird gesetzt, daß wir die Natur nur

erkennen können, indem wir vom Anfang so vorgehen, als ob sie voll-

kommen erkennbar wäre: die Erkenntnis der Natur gründet also auf

einem immer schon vorausgesetztenWissen von ihrer Erkennbarkeit.

Daß diesesWissen immer schon vorausgesetzt wird, heißt so viel wie:

das von dieser Voraussetzung Gesetzte wissen wir nie wirklich und

werden es nie wirklich wissen. Die Kehrseite des bloß vorausgesetz-

ten Wissens ist sein Nicht-Wissen. Das bloß vorausgesetzte Wissen

drückt somit aus, daß der Erkenntnistätigkeit selbst ihr wesentlicher

Begriff mangelt, jener Begriff der garantieren würde, daß die Begriffe

die Welt auch wirklich be-greifen.«145

Die reflektierende Urteilskraft zeugt demnach von einer doppelten

Weise mit der menschlichen Konstitution umzugehen. Auf der einen

Seite zeigt sie unsere Erkenntnisbedingungen auf, d.h., dass unser

Wissen letztlich von einem Nicht-Wissen (um das ›Ding an sich‹ bzw.

das Übersinnliche) getragen wird.Während unsere Verstandeserkennt-

nis davon zeugt, dass wir ständig erkennen und dabei immer schon die

Möglichkeit von Erkenntnis antizipieren,146 macht die Zweckmäßig-

keit der reflektierenden Urteilskraft diese implizite Annahme unserer

Erkenntnistätigkeit nun explizit. Wir wären also mit der reflektieren-

den Urteilskraft im Stande jene Differenz zu artikulieren, die zwischen

dem Phänomen und dem ›Ding an sich‹, zwischen dem Sinnlichen

und dem Übersinnlichen herrscht, wobei sich diese Differenz als ein

Moment der Negativität bzw. der Unverfügbarkeit in unserer Erkennt-

nis artikuliert. Die Differenz markiert damit auch die Grenze unserer

Erkenntnismöglichkeiten. Das Prinzip der Zweckmäßigkeit drückt

– so Rihas Übersetzung in unsere heutige Zeit – die kontingenten

Grundlagen unserer Erkenntnis aus.147

145 Riha 1993, 37.

146 Vgl. ebd., 34.

147 Vgl. Riha 2018, 178.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Politik als ästhetische Praxis

Auf der anderen Seite verharrt die reflektierende Urteilskraft nicht

in diesem Aufzeigen, sondern das Subjekt nimmt im Modus des re-

flektierenden Urteils seine gespaltene transzendentale Konstitution auf

und urteilt ›als ob‹ es erkennen könnte. Die reflektierende Urteilskraft

ist damit auch eine Weise mit den unverfügbaren Bedingungen unse-

rer Erkenntnis bzw.mit Kontingenz umzugehen. Dabei ist das »Prinzip

der reflektierenden Urteilskraft […] kein Gesetz, dass die Urteilskraft

der Natur vorschreibt; die reflektierende Urteilskraft ist nicht autonom

im objektiven Sinne.«148 Mit anderen Worten: Die Urteilskraft schreibt

der Natur nichts vor. Die Urteilskraft ist, so Kant, heautonom, d.h. sie

gibt sich lediglich für die ihr eigene Reflexion das Prinzip. Damit ver-

bindet sich ferner im Unterschied zur bestimmenden Urteilskraft ein

anderer Geltungsanspruch, denn während diese objektive Geltung be-

ansprucht, ist die Geltung der reflektierendenUrteilskraft als subjektiv-

allgemeine zu charakterisieren.149

Von der reflektierenden Urteilskraft zum ästhetischen Urteil

Aus dem bisher Gesagten erschließt sich jedoch nicht, wie das Prinzip

der Zweckmäßigkeit die Frage nach dem Übergang erklären kann? Wie

artikuliert sich das Prinzip der Zweckmäßigkeit in Hinblick auf die ex-

ponierten Gegenstandsbereiche der Kritik der Urteilskraft? Insbesondere

mit Blick auf die Fragen nach der Einheit und dem Übergang zwischen

den Erkenntnisvermögen bleibt die gesuchte apriorische Verbindung

zwischen reflektierender Urteilskraft, dem Gefühl und dem Prinzip der

Zweckmäßigkeit unklar.

Nun ist die reflektierende Urteilskraft nicht die endgültige Antwort

Kants, vielmehr unterteilt er sie – wie bereits in der Exposition der

Gegenstände der Kritik der Urteilskraft erwähnt – noch einmal in die äs-

thetische und die teleologische Urteilskraft. Und es sind nicht ihre un-

terschiedlichen Gegenstandsbereiche des Schönen und Erhabenen und

148 Marc-Wogau 1938, 17.

149 Vgl. Peter, Joachim: Das transzendentale Prinzip der Urteilskraft. Berlin/New York

1992, 58.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 167

die Organismen der Natur, die diese Unterscheidung primär rechtferti-

gen.150 Denn für Kant kennzeichnet beiden Arten der Urteilskraft eine

andere Art von Zweckmäßigkeit. Die Zweckmäßigkeit des ästhetischen

Urteils bezeichnet Kant als eine subjektive und formale, insofern das

ästhetische Urteil sich – wie wir im Folgenden genauer sehen werden

– auf die Verfassung, auf das Gefühl des Subjekts selbst, bezieht. Dem-

gegenüber besitzt die Beurteilung der Natur, dort wo sie mit Hilfe der

reflektierenden Urteilskraft erfolgt, keine Beziehung zum Gefühl der

Lust.151 Die teleologische Urteilskraft bezieht sich auf die Objekte der

Natur. Ihr wird daher von Kant eine objektive, materiale Zweckmäßig-

keit zugeschrieben:

»Bei beiden aber wird die Natur selbst als technisch, d.i. als zweckmä-

ßig in ihren Producten betrachtet, einmal subjectiv, in Absicht auf die

bloße Vorstellungsart des Subjects, in dem zweiten Fall aber, als ob-

jektiv zweckmäßig in Beziehung auf die Möglichkeit des Gegenstan-

des selbst.«152

Gerade jedoch die Beziehung des ästhetischen Urteils auf das Gefühl ist

für die Systemforderung bzw. den Abschluss der Selbstkritik besonders

relevant, so dass Kant der ästhetischen Urteilskraft den Vorrang vor der

teleologischen gibt. Zwar tragen die ästhetischen Beurteilungen auf-

grund ihres subjektiven Bezugs zur Erkenntnis nichts bei, sie gehören

dennoch »dem Erkenntnisvermögen [in seiner oberen Form] allein an

und beweisen eine unmittelbare Beziehung dieses Vermögens auf das

Gefühl der Lust oder Unlust nach irgendeinem Prinzip a priori, ohne es

mit dem,was Bestimmungsgrund des Begehrungsvermögen sein kann,

zu vermengen […].«153 Für das ästhetische Urteil soll also der Nachweis

von dessen eigenständigem, apriorischen Geltungsanspruch erbracht

150 Zumal sich die ästhetischen Urteile für Kant primär auf das Naturschöne bzw.

das Erhabene in der Natur beziehen.

151 Kant geht so weit zu sagen, dass die teleologische Urteilskraft Teil der theore-

tischen Philosophie ist. Vgl. KU, 169f.

152 EE 249.

153 KU, 169.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Politik als ästhetische Praxis

werden, um so »das Gefühl als genuine Funktion der Vernunft und so-

mit als integrales Moment eines vernünftigen Selbstverständnisses zu

begreifen.«154 Die teleologische Urteilskraft hingegen kann den für ih-

re Nachforschung entscheidenden Begriff eines Naturzwecks nicht aus

sich selbst heraus entwickeln, sondern muss ihn von woanders herneh-

men.155 Kant zieht daraus den Schluss, dass die

»ästhetische Urteilskraft […] also ein besonderes Vermögen [ist], die

Dinge nach einer Regel, aber nicht nach Begriffen zu beurteilen.

Die teleologische ist kein besonderes Vermögen, sondern nur die

reflektierende Urteilskraft überhaupt, sofern sie, wie überall im

theoretischen Erkenntnisse, nach Begriffen, aber in Ansehung ge-

wisser Gegenstände der Natur nach besonderen Prinzipien, nämlich

einer bloß reflektierenden, nicht Objekte bestimmenden Urteilskraft

verfährt […]; anstatt daß die ästhetische Urteilskraft zum Erkenntnis

ihrer Gegenstände nichts beiträgt, und also nur zur Kritik des urtei-

lenden Subjekts und der Erkenntnisvermögen desselben sofern sie

der Prinzipien a prori fähig sind […] gezählt werden muß […].«156

Der folgende Abschnitt widmet sich daher der kritischen Entfaltung des

ästhetischen Urteils und beabsichtigt, die Verbindung zwischen dem

Prinzip der Zweckmäßigkeit und dem Gefühl genauer zu verstehen.

4.2 Das ästhetische Urteil – Urteil und Intersubjektivität

Das Geschmacksurteil weist eine Merkwürdigkeit auf, die wie Kant

schreibt, »zwar nicht für den Logiker, aber wohl für den Transzen-

dentalphilosophen«157 einen Anstoß darstellt. Rein logisch betrachtet,

enthält der Satz »Dieses x ist schön« wenig Außergewöhnliches, erst

im Anschluss an die Frage, was für eine Aussage damit eigentlich

154 Recki 2006b, 149.

155 Vgl. EE, 243.

156 KU, 194.

157 KU, 213.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

