140

Politik als asthetische Praxis

Werk Das Urteilen entfaltet Arendt die Skizze einer politischen Philoso-
phie im Anschluss an die Kritik der Urteilskraft. Kants dritte Kritik war
fiir Arendt in mehrerlei Hinsicht reizvoll:*® Zum einen beschiftigt sich
Kant mit der Frage des Besonderen, wobei dem reflektierenden Urteil
ein fiir Arendt anschlussfihiger Geltungsmodus zukommt. Dann es ist
zum anderen die Geselligkeit des Menschen, sein Angewiesensein auf
eine 6ffentliche Gemeinschaft, mithin die Pluralitit der Menschen, die
fir die Moglichkeit, die Ausiibung und die Geltung des reflektierenden
Urteilens notwendig ist. Mit der Einbildungskraft, dem sensus communis
und dem urteilenden Zuschauer nimmt Arendt ferner Argumentations-
figuren auf, die fiir Unparteilichkeit, Distanzierung und eine Uberwin-
dung des Egoismus hin auf eine kommunikative, intersubjektive Ge-
meinschaft stehen. Dieses Interesse fithrt zugleich dazu, dass die is-
thetische Dimension, die spezifische dsthetische Lust und somit die
gefihlsmifiige Grundlage der reflektierenden Urteile fiir Arendt kei-
ne Rolle spielen.?” Die Frage der Asthetik méchte ich im Folgenden je-
doch als expliziten Zugang zu einem Nachdenken iiber die politische
Anschlussfihigkeit der Kritik der Urteilskraft nehmen.

4.1 Der Ort der Asthetik innerhalb der Vernunftkritik Kants

Der folgende Abschnitt soll zeigen, wie die kantische Vernunftkritik der
Asthetik eine eigenstindige Existenz und eine besondere Leistung in-
nerhalb eines umfassenden menschlichen Vernunftbegriffs zuschreibt.
Dabei soll Kant als ein Denker des Asthetischen vorgestellt werden, fiir
den die Asthetik gerade nicht der Rationalitit entbehrt und daher auch
nicht gegen die Vernunft ausgespielt werden kann. Stattdessen weist
Kant der Asthetik einen zentralen Ort im kritischen Verstindnis der

36  Vgl. Loidolt, Sophie: Sich ein Bild machen. Das 4sthetische Urteilen als politi-
sches Urteilen in der Kant-Lektiire von Hannah Arendt. In: Dies./Lehmann, San-
dra (Hg.): Urteil und Fehlurteil. Wien 2011, 231-246, hier: 237f.

37  Vgl. Kneller, Jane: Aesthetic Reflection and Community. In: Payne/Thorpe 2011,
260-283, hier: 262.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

menschlichen Vernunft zu, nicht zuletzt, weil die Asthetik fiir seinen
Systemanspruch zentral wird. Die nach Hutter »offenkundige Absicht
Kants«*® mit der dritten Kritik die in den vorangehenden Kritiken auf-
geworfenen Fragen zu einem systematischen Abschluss zu bringen und
damit auch die Relevanz der Asthetik fiir die Erkenntnistheorie und
Ethik herauszuarbeiten,? wurde in Kants Nachfolge selten ernst ge-
nommen. Stattdessen wurde die Kritik der Urteilskrafi als eine »Auswei-
tung«*® der in den vorangegangenen Kritiken entfalteten Transzenden-
talphilosophie auf weitere Themengebiete wahrgenommen, wobei de-
ren erster Teil, die Kritik der dsthetischen Urteilskraft, mit ihren Theorie-
stiicken vom isthetischen Urteil, dem Schénen und Erhabenen sowie
des Genies im Mittelpunkt einer bis heute ungebrochen regen Rezep-
tionsgeschichte steht. Dieses Ungleichgewicht in der Rezeption mag
nicht zuletzt darin begriindet sein, dass die Kritik der Urteilskraft mit
ihrer Zweiteilung in die Kritik der dsthetischen Urteilskraft und die Kritik
der teleologischen Urteilskraft, die so gegensitzliche Gegenstinde wie die
Kunst und die empirische Naturforschung behandeln, in sich beson-
ders heterogen erscheint.

Die Einheit der Vernunft

In der Frage, was die menschliche Vernunft sei, firmiert die Idee, dass
die Selbsterkenntnis der Vernunft nur in Form der Selbstkritik erfolgen
kann, als grundlegende und revolutionire Primisse Immanuel Kants.*

38  Hutter, Axel: Das Interesse der Vernunft. Kants urspriingliche Einsicht und ihre Ent-
faltung in den transzendentalphilosophischen Hauptwerken. Hamburg 2003, 167.

39  »For most of the twentieth century, Kant’s aesthetic theory was marginalized
by analytic philosophers, who systematically privileged epistemology and (to
a lesser extent) ethics as the core philosophical subdisciplines, and who did
not see aesthetics as substantially relevant to these subdisciplines.« Kukla, Re-
becca: Introduction: Placing the Aesthetic in Kant’s Critical Epistemology. In:
Dies. (Hg.): Aesthetics and Cognition in Kant’s Critical Philosophy. Cambridge 2006,
1-31, hier: 1.

40  Hutter 2003, 167.

41 Vgl. Schniadelbach 1985, 92.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Politik als asthetische Praxis

Will die Vernunft sich selbst begreifen, dann wird sie dies nur durch
die Kritik der eigenen Vermogen, ihrer Grenzen und Leistungen errei-
chen. Nur eine solche, sich selbst kritisierende Vernunft ist schliefs-
lich gegen »ihr eigenes Blind- und Dummwerden, gegen ihre Selbst-
zerstorung und Selbstaufhebung«** gefeit. Denn die Vernunft werde,
so Kant zu Beginn seines kritischen Unterfangens, »durch Fragen be-
lastigt [...], die sie nicht abweisen kann; denn sie sind ihr durch die
Natur der Vernunft selbst aufgegeben, die sie aber auch nicht beant-
worten kann, denn sie iibersteigen alles Vermégen der menschlichen
Vernunft.«** Diese Fragen betreffen vor allem Fragen, die klassischer-
weise der Metaphysik zugerechnet werden: Fragen nach dem Ursprung
der Welt, nach Gott, der Freiheit oder der Unsterblichkeit der Seele —
kurz, Fragen nach dem Ganzen bzw. dem Unbedingten. Dieses »Be-
gehren nach dem Unbedingten«** ist der eigentliche Antrieb, die Un-
ruhe, ja die »nicht zu dimpfende Begierde«** der Vernunft. Doch im
unreflektierten, unkritischen Umgang mit diesem, wird sich die Ver-
nunft Kant zufolge in »Dunkelheit und Widerspriiche«*® begeben und
nichts als Illusionen und Schein hervorbringen. Wie nah die Vernunft in
ihrer Selbstverstrickung dabei dem Wahn- und Irrsinn kommt, haben
insbesondere psychoanalytische Lesarten herausgearbeitet und darauf
hingewiesen, wie sehr es Kant auch um eine Rettung der Vernunft vor
dem Abgrund des Wahnsinns ging.#’” Um diesem drohenden Abgrund
zu entgehen, miissen, so Kant, die Moglichkeit gesicherter Erkenntnis
und damit die Grenzen des Vernunftgebrauchs geklirt werden.*® Die

42 Ebd.

43 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Hamburg 1998, A VII. (kurz: KrV)

44  Riha 2018, 142.

45  KrV A796/B 824.

46  KrV, A VIIL.

47  Dabeiwird immerwieder auf Kants frithe Auseinandersetzung mit den»Krank-
heiten des Kopfes«, aber auch mit den »Traumen eines Geistersehers« hinge-
wiesen. Vgl. wegweisend David-Ménard, Monique: La folie dans las raison pure.
Kant lecteur de Swedenborg. Paris 1990.

48  Riha verweist auch darauf, dass die Vernunft mit etwas ihr Aukerem in Beriih-
rung kommen muss, um dem Wahn zu entgehen. Vgl. Riha 2018, 140.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

Kritik der Vernunft ist daher ein Prozess der »Grenzziehung und Rei-
nigung.«*’

Zugleich wiirde die Philosophie damit ihrem Versiumnis nachkom-
men, ihren Rang als Wissenschaft zu fundieren (den Kantv.a. durch die
Konkurrenz der Naturwissenschaften bedroht sah), indem sie ausweist,
wie gesichertes Wissen zustande kommt. Fiir Kant bedeutet diese Auf-
gabe eine »Revolution der Denkart«®°, ja eine »kopernikanische Wen-
de<®?, die in einer Abwendung vom >was< der Erkenntnis (den Dingen),
zum >wie« der Erkenntnis, d.h. zu den verschiedenen Erkenntnisarten
und ihren Implikationen besteht. Eine solche Philosophie, die sich nicht
mit den Gegenstinden der Erkenntnis beschiftigt, »sondern mit unserer
Erkenntnisart von Gegenstinden, so fern diese a priori maglich sein soll<®%,
bezeichnet Kant als Transzendentalphilosophie.

Die Selbstkritik der Vernunft entfaltet Kant daher als Kritik ihrer
Erkenntnisvermégen und deren apriorischen Prinzipien. Und erst
nach dem kritischen Durchgang durch deren drei »oberen Erkennt-
nisvermégen«®> — Verstand, Vernunft und Urteilskraft — wird sie an
ihr Ende kommen. In diesem kritischen Prozess spielt die Kritik der
Urteilskraft, d.h. die Analyse des Erkenntnisvermdgens der Urteilskraft,
den Schlussstein.’* Im Anschluss, dachte Kant, wiirde er den lang
geplanten Schritt in Richtung doktrinalem System machen konnen.
Denn als zu Ostern 1790 die Kritik der Urteilskraft erschien,”® hatte
Kant mit den beiden grofden kritischen Werken — der Kritik der reinen
Vernunft und der Kritik der praktischen Vernunft — bereits die Vermo-
gen des Verstandes und der Vernunft untersucht und auf den ersten

49  Arendt 2012, 58.

so  KrV,BXI.
51 Riha 2018, 18.
52 KrV, B 25.

53  Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Hamburg 2009, 177. (kurz: KU)

54  Auch wenn es Positionen gibt, die behaupten, Kant hitte noch eine vierte Kri-
tik geschrieben. Vgl. Brandt, Reinhard: Die Bestimmung des Menschen bei Kant.
Hamburg 2007.

55 Vgl. Klemme, Heiner: Einleitung. In: Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft.
Hamburg 2009, XVII-Cl, hier: XVII.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.

143


https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im

Politik als asthetische Praxis

Blick den Bereich der Philosophie abgesteckt. Dieser beinhaltet im
Verstindnis des Konigsberger Philosophen zweierlei: das Gebiet der
theoretischen und das der praktischen Philosophie. Wihrend die theo-
retische Philosophie die Frage nach der Moglichkeit von Erkenntnis
behandelt und aufweist, wie der Verstand gesetzgebend wirkt und
Erfahrungserkenntnis ermoglicht, erdrtert die praktische Philosophie
das moralische Handeln des Menschen und zeigt auf, wie sich Vernunft
durch den Freiheitsbegrift artikuliert.

Die grundsitzliche Verschiedenheit beider Bereiche verdeutlicht
Kant in der Einleitung zur Kritik der Urteilskraft anhand der Praxis; und
dass er die Gebiete der Philosophie gerade in Hinblick auf die Praxis
entwirrt, scheint ein entscheidendes Indiz fiir den Stellenwert, den
das Titigsein im Gesamtanliegen seines philosophischen Bestrebens
einnimmt.*® Denn - so die argumentative Suggestion — die philoso-
phische Reflexion muss sich letztlich im Lebensvollzug der Menschen
beweisen. Hier herrscht nun nach Kant allerhand Konfusion, »indem
man das Praktische nach Naturbegriffen mit dem Praktischen nach
dem Freiheitsbegriffe fiir einerlei nahm [..].<*’ Zur Klirung betont
Kant, dass jede Praxis von einem Willen abhingt und dieser steht in der
kantischen Terminologie fiir das Begehrungsvermdgen nach Begriffen
zu handeln. Je nach Art des Begriffs erfolgt eine Praxis entweder aus

technisch-praktischen oder moralisch-praktischen Prinzipen.*8

56  So besitzt die praktische Vernunft ein Primat: »Der spekulativen Vernunft aber
untergeordnet zu sein, und also die Ordnung umzukehren, kann man der rei-
nen praktischen gar nicht zumuten, weil alles Interesse zuletzt praktisch ist,
und selbst das der spekulativen Vernunft nur bedingt und im praktischen Ge-
brauche allein vollstindig ist.« (Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft.
Hamburg 2003, 121, (kurz: KpV)) Sowie »Auch das theoretische Streben ist ein
Streben und untersteht als solches den Weisungen der praktischen Vernunft
[.].« (Horkheimer, Max: Uber Kants Kritik der Urteilskraft als Bindeglied zwi-
schen theoretischer und praktischer Philosophie (1925). In: Ders.: Gesammelte
Schriften. Band 2: Philosophische Friihschriften 1922-1932. Frankfurt a.M. 1987, 73-
146, hier: 86). Vgl. auch Hutter 2003, 153.

57 KU, 171.

58  Axel Hutter entfaltet die Unterscheidung im Praktischen aus der moralischen
Unterscheidung von Mittel und Zweck an sich. Die technisch-praktische Praxis

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

Bestimmt ein Naturbegriff den Willen, ist die Praxis technisch
und der Handelnde rekurriert auf ein theoretisches Wissen von sei-
nem angestrebten Ziel. Theoretisches Wissen, d.i. fir Kant objektive
Erkenntnis, wird vom Verstand mittels seiner Kategorien geleistet.
Zugleich koénnen wir Menschen Wissen ausschlieflich von Gegen-
stinden der sinnlichen Welt erlangen, insofern Erkenntnis fir Kant
lediglich im Zusammenspiel der beiden menschlichen Anlagen von
Anschauung und Verstand entsteht. Ohne sinnliches Material gibt es
nichts, von dem wir Erkenntnis erlangen konnen; unser Verstand wire
leer ohne die sinnliche Anschauung. Dies ist Kants ebenso krinkende
wie umwilzende Grundbestimmung der menschlichen Erkenntnis-
fahigkeit. Uber die Welt in ihrer Totalitit oder die Dinge, wie sie an
sich sind, d.h. auch iber die Fragen, die die Vernunft beunruhigen,
konnen wir keine gesicherte Erkenntnis erlangen. Daraus geht Kants
folgenreiche Unterscheidung zwischen phaenomenaler und noumenaler
Welt, zwischen Sinnlichem und Ubersinnlichem hervor.

Leitet nun die theoretische Erkenntnis die Bestimmung des Wil-
lens an, so hingt die Praxis von einer Kausalitit ab, die als eine
mechanische Ursache-Wirkungsbeziehung aufgefasst werden kann.
Dass Kant hier neben den Beispielen der Feldmesskunst, der Haus-
oder Landwirtschaft, auch die Kunst des Umgangs, die »Vorschriften
der Diitik«®, der allgemeinen Gliickseligkeitslehre sowie der Bezih-
mung der Neigungen und Bindigung der Affekte zu den technisch-
praktischen Vorschriften und damit zur theoretischen Philosophie
zihlt, ist ein rigoroses Urteil angesichts traditioneller Ethiken®® und
unterstreicht die Strenge der Kant'schen Unterscheidung zwischen
theoretischer und praktischer Philosophie.

ist daher immer eine Mittelverfolgung, die moralisch-praktischen Prinzipien
verweisen auf eine Auffassung des Gegenstandes als Zweck an sich. Vgl. Hutter
2003, 146-150.

59 KU, 173.

60  Vgl. Bojanowski, Jochen: Kant iber das Prinzip der Einheit von theoretischer
und praktischer Philosophie (Einleitung I-V). In: Hoffe 2018, 21-36, 26.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.

145


https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Politik als asthetische Praxis

Jene andere Praxis — die moralische Praxis — gehort auf der anderen
Seite zur praktischen Philosophie und zeichnet sich durch ihren frei-
heitlichen Charakter aus. Freiheit beschreibt Kant in der Kritik der prak-
tischen Vernunft nicht rein negativ als Freiheit von Naturgesetzen bzw.
mechanischer Kausalitit. Freiheit bestimmt Kant dariiber hinaus po-
sitiv als die Fihigkeit, sich selbst Zwecke zu setzen, mithin als Selbst-
gesetzgebung, d.i. Autonomie. Im Gegensatz zur technischen Praxis
bedeutet Autonomie, dass es dem Willen auf Grundlage seiner Freiheit
»moglich sein [muss], in der empirisch erfahrbaren Welt eine Kausal-
kette von Ereignissen neu begriinden zu kénnen.«®! Doch woher nimmt
er die Gewissheit seiner Freiheit? Aus einer objektiven, d.h. begriffli-
chen Erkenntnis jedenfalls nicht, denn fiir Kant sind Freiheit, ebenso
wie die Ideen von Gott und der Unsterblichkeit der Seele keine Gegen-
stinde der sinnlichen Welt; wir finden in unserer empirischen Realitit
nichts, das diesen Ideen entspricht.62 Fiir die theoretische Erkenntnis
unerreichbar, gehéren diese Ideen dem Feld des Ubersinnlichen an und
entspringen der Vernunft. Wihrend die theoretische Philosophie hier
mit den Mitteln des Verstandes an ihre Grenzen st6f3t, beginnt die prak-
tische Philosophie mit der Idee der Freiheit. Nur unter der Annahme
der Freiheitsidee konnen wir moralisch handeln und uns Zwecke set-
zen; nur in der Praxis konnen wir der Freiheitsidee Realitit verschaffen.
Fiir Kant 6ffnet sich an dieser Stelle die Kluft zwischen theoretischer
und praktischer Philosophie, die er mit folgenden Worten beschreibt:

»Der Freiheitsbegriff bestimmt nichts in Ansehung der theoretischen
Erkenntnis der Natur; der Naturbegriff eben sowohl nichts in Anse-
hung der praktischen Gesetze der Freiheit; und es ist insofern nicht
moglich, eine Briicke von einem Cebiete zu dem anderen hiniiberzu-

schlagen.«®3

61  Seeberg, Ulrich: Asthetik in weltbiirgerlicher Absicht. Kants Erklirung des
Schénen als Briicke zwischen Natur und Freiheit. In: Bacin/Ferrarin/La Rocca
2013, 261-272, hier: 265.

62 Vgl. KrV, A310-338/B366-396.

63 KU, 195.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

Dieser systematischen Schere sieht Kant sich nach Abschluss seiner
ersten beiden Kritiken ausgesetzt, die nicht nur die Einheit des kan-
tischen Systems zu sprengen droht,% sondern den Menschen in seiner
konkreten Existenz betrifft. Der Mensch — so haben die ersten beiden
Kritiken gezeigt — ist sowohl ein sinnliches, phaenomenales Wesen, das
in der Natur verankert ist, als auch ein intelligibles, noumenales We-
sen, das in der Lage ist, sich moralische Zwecke zu setzen. Genau ge-
nommen, so Ulrich Seeberg, bildet sein sinnliches Wesen die Voraus-
setzung fiir die moralische Forderung. Denn »[d]as Bewusstsein der
sittlichen Verpflichtung aus Freiheit [macht sich] gegen die sinnlich
bedingten Neigungen geltend«®. Nur als sinnlich-intelligibles Wesen
wihlt der Mensch moralische Handlungen. Damit korrespondiert, dass
die menschliche Vernunft in der Verwirklichung ihrer Freiheit auf das
Sinnliche verwiesen ist.°® Als handelndes Subjekt weif} sich der Mensch
auf die Natur bezogen und zugleich von ihr unterschieden. Doch was,
wenn dieses Sinnliche, d.h. die Welt nicht kohirent, sondern wider-
spriichlich wire?%” Wiren dann Denken und Handeln in der Welt mog-
lich? Wie konnte, fragt Kant, der Freiheitsbegrift »den durch seine Ge-
setze aufgegebenen Zweck in der Sinnenwelt wirklich machen«®®? Eric
Weil konstatiert daher

»das Problem einer Harmonie zwischen dem Geist des Menschen und
dieser gegebenen Natur, in welcher der Geist sucht und tatig ist, in
der er sich sucht und sich entscheidet, das Problem einer Harmonie

64  »Die Gesetzgebung der menschlichen Vernunft (Philosophie) hat nun zwei Ge-
genstidnde, Natur und Freiheit, und enthalt also sowohl das Naturgesetz, als
auch das Sittengesetz, anfangs in zwei besonderen, zuletzt aber in einem ein-
zigen philosophischen System.« KrV, A840/B868.

65 Seeberg 2013, 266.

66  Fur Kulenkampff stellt sich die Frage nach einer Verbindung beider Gebiete da-
her auch nur sinnvoll vom Standpunkt der praktischen Philosophie. Vgl. Kulen-
kampff, Jens: Kants Logik des dsthetischen Urteils. Frankfurt a.M. 19942, 34.

67  Vgl. Weil, Eric: Sinn und Tatsache. In: Ders.: Probleme des Kantischen Denkens.
Berlin 2002, 63-100, hier: 65.

68 KU,176.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.

147


https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Politik als asthetische Praxis

von der Art, dafd Tatigkeit, Forschung und Entscheidung in ihr méglich

wéiren.«69

Kant muss also eine Antwort finden, wie die Verbindung zwischen
Natur- und Freiheitsbegriff bzw. der Ubergang zwischen theoreti-
scher und praktischer Philosophie zu denken ist, wenn Verstand und
Vernunft trotz allem als Differenzierungen der einen menschlichen
Vernunft gedacht werden sollen.” Die Selbstkritik der Vernunft soll
gerade nicht zu einer Teilung der Vernunft, sondern zu einer in sich
reflektierten Vernunft fithren. Denn Vernunft als menschliche Ver-
nunft, resiimiert Axel Hutter, »griindet zwar in der Differenz zweier
>Gebiete, sie lebt aber nur in der Uberbriickung dieser Differenz.«™

Die systematische Aufgabe der Kritik der Urteilskraft ist es nun die-
sen Ubergang zu erkliren. Daraus ergibt sich eine doppelte Frageper-
spektive. Denn zum einen wire zu kliren, wie die vermittelnde Funk-
tion vorzustellen ist und welche Rolle die Asthetik in diesem Ubergang
spielt, zum anderen wire zu fragen, was fiir den Menschen die Bedeu-
tung dessen ist, was Axel Hutter hier mit der Lebendigkeit der Vernunft
bezeichnet.

Die Besonderheiten der Natur als Herausforderung fiir die
menschliche Vernunft

Obwohl die Frage des Ubergangs primir vom Standpunkt der prakti-
schen Vernunft bzw. des praktischen Lebensvollzugs motiviert scheint,
verfolgt Kant sie nicht aus deren Perspektive; er versucht nicht direkt
zu beantworten, wie sinnvolles Handeln in der Welt zu realisieren ist.”?

69  Weil 2002, 65.

70  Kulenkampff 1994, 35. Vgl. mit Akzent auf den Systemgedanken KrV A840/B
868.

71 Hutter 2003, 169.

72 Hutter begriindet die Fokussierung auf die Natur durch einen verfehlten Na-
turbegriff der ersten Kritik. Dieser wiirde durch seine Unterordnung unter die
Verstandesnatur eine Vermittlung mit einem Freiheitsbegriff verunmoglichen.
Vgl. Hutter 2003, 169.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

Stattdessen gibt er in der Einleitung der Kritik der Urteilskraft die sinnli-
che, empirische Natur als Ort fiir den gesuchten Ubergang an.”® Genau-
er beschiftigt sich Kant mit den Erscheinungen in der Natur, die sich
der verstandesmifligen Erkenntnis entziehen und damit einen Hinweis
darauf geben, dass die sinnlich, phinomenale Natur einer Einwirkung
durch die intelligible Natur, durch Freiheit offen ist. Kant beginnt:

»Allein es sind so mannigfaltige Formen der Natur, gleichsam so viele
Modifikationen der allgemeinen transzendentalen Naturbegriffe, die
durch jene Gesetze, welche der reine Verstand a priori gibt, weil die-
selben nur auf die Moglichkeit einer Natur (als Gegenstandes der Sin-
ne) itberhaupt gehen, unbestimmt gelassen werden, daf dafiir doch
auch Gesetze sein missen, die zwar, als empirische, nachunserer
Verstandeseinsicht zufillig sein mégen, die aber doch, wenn sie Ge-
setze heifRen sollen (wie es auch der Begriff einer Natur erfordert), aus
einem, wenn gleich uns unbekannten, Prinzip der Einheit des Mannig-

faltigen als notwendig angesehen werden miissen.«’4

Kant konstatiert hier zunichst eine Diskrepanz zwischen dem, was der
vom Verstand entworfene Begriff der Natur leisten kann und der em-
pirischen Vielfalt der Natur. Wihrend der Verstand auf der einen Seite
die Natur titberhaupt mittels seiner Verstandeskategorien als ein tran-
szendentales System a priori entwirft und damit als Inbegriff aller Ge-
genstinde moglicher Erfahrung,” lisst sich daraus andererseits nicht

73 Vgl. De Vos, Ludovicus: Die Beweisstruktur der Kritik der Urteilskraft. In: Parret,
Herman (Hg.): Kants Asthetik/Kant’s Aesthetics/Lésthetique de Kant. Berlin 1998,
136-157, hier: 140.

74 KU, 179f.

75  »Wir haben in der Critik der reinen Vernunft gesehen, dafd die gesamte Natur,
als der Inbegriff aller Gegenstinde der Erfahrung, ein System nach transcen-
dentalen Gesetzen, nimlich solchen, die der Verstand selbst a priori giebt [...]
ausmache. Eben darum muf auch die Erfahrung, nach allgemeinen so wohl als
besonderen Gesetzen [..] ein System moglicher empirischer Erkenntnisse aus-
machen.« (Kant, Immanuel: Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft. In:
Ders. 2009, 485-555, hier: 208. (kurz: EE))

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.

149


https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Politik als asthetische Praxis

folgern, dass die Natur auch nach ihren vielfiltigen, empirischen Geset-
zen ebenfalls »ein fiir das menschliche Erkenntnisvermdogen falliches
System sey, und der durchgingige systematische Zusammenhang ih-
rer Erscheinungen in einer Erfahrung, mithin diese selber als System,
den Menschen méglich sey.«”® Zugleich strengt Kant mit dem Hinweis
— auch empirische Gesetze, »wenn sie Gesetze heiRen sollen [...], aus
einem [...] Prinzip der Einheit des Mannigfaltigen als notwendig ange-

sehen werden miissen«”’

— eine Systematik der empirischen Natur an.
Die Forderung nach einer Einheit der Vielzahl der empirischen Geset-
ze ist nimlich eine Systemforderung eben jenes vom Verstand entwi-
ckelten Naturbegriffs. Denn der Zusammenhang des transzendentalen
Systems der Natur iiberhaupt und der Natur als konkreter, empirischer
Erfahrung ist nicht zuletzt essentiell fiir das Ganze der Erfahrung und
die Objektivitat der Wirklichkeit.”

Erinnert sei dazu noch einmal an den Erkenntnisprozess, in dem
die Funktion der Verstandesbegriffe darin besteht, zu bestimmen, was
etwas ist. Dabei abstrahiert der Verstand durch seine allgemeine Ge-
setzgebung von der Mannigfaltigkeit des empirisch Gegebenen. Die all-
gemeinen Begriffe kénnen so allerlei Dinge denkbar machen, d.h. sie
betreffen deren Moglichkeit. Das impliziert, dass wir uns immer Dinge
vorstellen kénnen, die gleichwohl nicht existieren.” Die Existenz eines
Dinges, seine Wirklichkeit, liegt auflerhalb der Sphire der Begrifflich-
keit. Diese wird von der Allgemeinheit der Begriffe nicht erreicht, sie
wird nur erfahren, d.h. erst in der Verbindung mit der sinnlichen An-
schauung gesetzt.%° Denn der menschliche Verstand muss — insofern
sich seine Erkenntnisfihigkeit aus den beiden Quellen Anschauung und

76  Ebd., 209.

77 KU, 180.

78  Vgl.Riha 2018,170, vgl. auch KU, 184. Hier spricht Kant von einer »notwendigen
Absicht (einem Bediirfnis) des Verstandes«.

79  Vgl. KU, 401ff. Kant grenzt den menschlichen Verstand immer wieder durch
Hinweise auf einen anderen, intuitiven, anschauenden Verstand ab: »Wire
namlich unser Verstand anschauend, so hitte er keine Gegenstinde als das
Wirkliche.« KU, 402

80 Vgl. Vélker 2011a, 108.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

Verstand speist — immer zwischen der Moglichkeit und der Wirklich-
keit der Dinge unterscheiden und damit auch zwischen dem Allgemei-
nen und dem Besonderen.®! Das vielfiltig Besondere, das Kant nun in
der Natur entdeckt, widersetzt sich der Allgemeinheit der Begriffe. Wir
nehmen hier einzelne Dinge wahr, die fiir unseren Verstand nicht er-
kennbar sind, da sie der Allgemeinheit seiner Begriffe entgleiten, und
zwar nicht hinsichtlich ihrer Quantitit als eines von vielen Fillen, son-
dern in ihrer Qualitit als >Besonderes an sich«.8? Dies Besondere ist
nicht etwas, das vom Verstand nur noch bestimmt werden muss. Nein,
fiir den Verstand und seine Begriffe erscheint dieses Besondere oder
Singulire zufillig, kontingent, gesetz- und damit begriffslos. »What is
at stake here is the question of knowing how to make available to cog-
nition that which by definition resists a cognitive determination: the
particular in its irreducible particularity, namely its singularity.«% Zu-
gleich will Kant dem Besonderen »keinen spezifisch ontologischen Ei-
genwert«3* zuschreiben, d.h. das Besondere soll »in Ansehung des All-
gemeinen«®® bestimmt werden und dem Allgemeinen damit nicht ent-
gegengesetzt, sondern als unterschiedener, unabhingiger Teil in die-
sem positioniert werden. Dieses Besondere, darauf weist Wolfgang Bar-
tuschat hin, ist zugleich verbunden mit der uns in unserer Erkennt-
nistitigkeit immer schon faktisch gegebenen Sinnlichkeit. »Das Sinn-
liche ist dementsprechend als ein Besonderes zu fassen, das durch die
Subsumtion unter ein Allgemeines nicht angemessen bestimmt wer-
den kann, das aber gleichwohl in Relation zum Allgemeinen zu bringen
ist.«3¢ Notwendig ist daher ein anderes Verhiltnis zwischen den All-
gemeinem und Besonderen als es vom Verstand entworfen wird. Die
Kritik der Urteilskraft hat also die Aufgabe

81 Vgl. KU, 401.

82  Vgl. Volker 2011a, 151.

83  Riha, Rado: The Second Copernican Turn of Kant’s Philosophy. In: Filozofski vest-
nik. 37 (2016) 2, 273-288, hier: 281.

84  Volker2011a,153.

85  Ebd.,151.

86  Bartuschat, Wolfgang: Zum systematischen Ort von Kants Kritik der Urteilskraft.
Frankfurt a.M. 1972, 89.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Politik als asthetische Praxis

»s0 weit wie moglich das unbestimmte Besondere zu ermdoglichen, so
dass sie [die Urteilskraft] nicht von den Bedingungen der Moglichkeit
von Etwas ausgeht [wie es die Verstandeserkenntnis leistet], sondern
den Bedingungen der Moglichkeit von etwas anderem (einer anderen
Regularitit) im Méglichen nachspiirt.«&

Indem die Kritik der Urteilskraft aber den Bedingungen der Moglichkeit
von etwas anderem nachspiirt, eréffnet sie einen anderen Zugriff auf
die Natur als derjenige des Verstandes.

Doch es ist nicht ausschliellich die Partikularitit der Dinge, die
fiir den Verstand und seine Erkenntnisweise problematisch ist, gleich-
zeitig erscheinen uns diese Dinge auf eine besondere Weise sinnhaft:
Wir nehmen sie als schon und erhaben, als zweckhaft und lebendig
wahr. Kant wird daher seine Untersuchung zweiteilen: in die Kritik der
dsthetischen Urteilskraft und die Kritik der teleologischen Urteilkraft. Letz-
tere widmet sich denjenigen Dingen in der Natur, die als sinnhaft im
Sinne »von Systemen, in sich geschlossene Ganze, selbststindige Tota-
lititen<3® auftreten, konkreter als diejenigen Dinge, die wir als leben-
dig im Sinne von Organismen begreifen. Durch die gegenstandskon-
stituierenden Begriffe des Verstandes und der damit verbundenen me-
chanistischen GesetzmifRigkeit sind auch sie nicht zu erkliren.% Der
Verstand ordnet und verbindet den ihm von der Anschauung gegebe-
nen Stoff zu einzelnen Gegenstinden, doch gleichzeitig bleibt die von
ihm gestiftete Gegenstandseinheit eine hinzutretende, duferliche, so-
dass das »Band der Synthesis«<®® eher den Charakter eines zufilligen
Aggregats besitzt.”! Sinnhafte, systematische Einheiten werden nach
der Kritik der reinen Vernunft alleine von den Ideen der Vernunft her-
vorgebracht, werden »aber durch keine Erfahrung gegeben [..]; denn

87  Volker2011a,153.

88  Horkheimer1987, 90.

89  Vgl.die Antinomie derteleologischen Urteilskraft, die zwischen einer Erklarung
aus mechanistischen und teleologischen Gesetzen entsteht, KU, §70, 386-389.

90  Horkheimer1987, 88.

91 Vgl.ebd, 88.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

Erfahrung gibt niemals ein Beispiel vollkommener systematischer Ein-
heit«®*. Nun nehmen wir diese Einheiten in der Natur trotz allem als in
sich sinnvoll oder zweckhaft wahr, wihrend sie fiir den Verstand rein
zufillig und damit unbegreiflich bleiben. Etwas im Lebendigen bzw.
der lebendigen Natur entzieht sich den Bestimmungen des Verstandes,
und bedenkt man ferner Kants wissenschaftsgeschichtlichen Kontext
zwischen Newton'scher Physik und aufkommender Biologie, versteht
sich, warum das Leben, insbesondere das organische Leben, fiir Kant
nur unzureichend in den Begriffen naturgesetzlicher Kausalitit bzw.
Mechanik erklirbar ist und daher Gegenstand eines weiteren Interes-
ses.”

Mit der Lebendigkeit bzw. dem Leben taucht ein Begrift auf, der,
wie Jan Volker iiberzeugend entfaltet hat, zentral ist fiir ein umfassen-
des Verstindnis der Kritik der Urteilskraft.>* So ermoglicht der Lebens-
begriff Kant gleich mehrere Verhiltnisse zu reflektieren: Zunichst ist
es jener bereits beschriebene Zusammenhang zwischen dem Allgemei-
nen und dem Besonderen, insofern das Lebendige die Frage nach dem
Singuldren oder dem Besonderen innerhalb der Natur stellt. Zugleich
fordert das Lebendige, insofern es immer einen Anfang in der Welt be-
deutet, Kant heraus, den Zusammenhang zwischen der Existenz und
dem Nichts neu zu denken.®® Damit verbunden ist ein letzter Aspekt,
der insbesondere fiir die Frage des menschlichen Lebens relevant er-
scheint und Kants Frage nach der Méglichkeit freiheitlichen Handelns
in der Welt betrifft, nimlich das Verhiltnis zwischen Bestimmtheit und
Unbestimmtheit, weil wir dem Leben eine »bildende Kraft«®® zuspre-
chen und damit eine Potenzialitit jenseits von Naturkausalitit bzw. vol-
liger Bestimmung einrdumen wollen. Eine Unbestimmtheit, die sich

92 KrV, A681/B 709.

93 Vgl. Volker 2011a, 123.

94  Vgl. Volker 2011a.

95  JanVolkerzeichnetdas Problem der Negation ausgehend von den vorkritischen
Schriften bis zu den kritischen Schriften in Kants Werk nach. Vgl. ebd., Teil I:
Nichts und Etwas, 13-120.

96 KU, 374.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.

153


https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Politik als asthetische Praxis

eben auch dadurch ausdriickt, dass das Leben (eines Organismus) ei-
nen Neuanfang oder einen Unterschied innerhalb der existenten Natur
bedeutet. So fordert das Lebendige heraus, die Natur anders als nach
den Gesetzen des Verstandes zu denken.

Neben den zweckhaften und lebendigen Dingen bleiben nicht
zuletzt die dsthetischen Phinomene des Schénen und Erhabenen als
Herausforderung fiir die philosophische Reflexion. Deren vorrangiges
Merkmal besteht in ihrer Verbindung mit dem Gefiihl, d.h. mit dem
subjektiven Empfinden, der Subjektivitit des Subjekts. Doch lange be-
vor Kant sich in der Kritik der dsthetischen Urteilskraft mit dem Schonen
und Erhabenen kritisch auseinandersetzt, hat er einer Asthetik des
Geschmacks (im Sinne einer Beurteilung des Schénen) in der Kritik
der reinen Vernunft ihre Berechtigung abgesprochen.’” Der Geschmack
sei keiner transzendentalen Reflexion zuginglich. Bis zur Kritik der
Urteilskraft und ihrer Reflexion des dsthetischen Urteils muss sich Kants
Denken daher entscheidend dndern: eine Verinderung, die sich durch
die beiden ersten Kritiken verfolgen und sich im wandelnden Verstind-
nis der Begriffe Asthetik, Sinnlichkeit und Gefiihl nachzeichnen lisst.
Wie Rado Riha im Anschluss an Louis Guillermit gezeigt hat, durchlau-
fen die Begriffe und ihre Konstellation in Auseinandersetzung mit der
Frage nach ihrem transzendentalen Gehalt, d.h. nach der Moglichkeit
Prinzipien a priori fiir sie zu finden, einen Transformationsprozess, in
dem Kant um das Verhiltnis zwischen Sinnlichkeit und Vernunft ringt,
um schliefilich der Sinnlichkeit einen Ort innerhalb der menschlichen
Vernunft zuzuordnen.%®

So versteht Kant in der ersten Kritik unter der transzendentalen
Asthetik die Erforschung der Prinzipien der Sinnlichkeit a priori,”
die er als Formen von Raum und Zeit identifiziert. Zu diesen gelangt
man jedoch erst, indem man sie von aller Empfindung, d.h. von allem

97  Vgl.KrV, A 21/B 35.

98  Vgl. Riha 1993, 49-56.

99  Und bleibt damit auch nahe an der urspriinglichen Wortbedeutung von Asthe-
tik als Aisthesis, d.h. als sinnliche Wahrnehmung. Vgl. Barck/Heininger/Kliche
2000, 309.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

Gefiihl getrennt hat. Wenn fir Kant ganz allgemein die Sinnlichkeit
das Subjektive unserer Vorstellungen bezeichnet,’°® dann extrahiert
die transzendentale Asthetik der ersten Kritik dasjenige an der Sinn-
lichkeit, was trotzdem objektiv bestimmbar ist und damit Bestandteil
der Objekterkenntnis werden kann. Damit macht sie zwar einerseits
die Sinnlichkeit einer transzendentalen Theorie grundsitzlich zuging-
lich,”" doch zugleich schlieft sie all das als empirisch-pathologisch
aus, was in der Vorstellung subjektiv ist und sich »nicht auf das Objekt

102

wegen seiner Erkenntnis«'°*, sondern sich als Gefiihl der Lust und Un-

lust, der Begierden und Neigungen auf das Subjekt bezieht.'®* Damit
wird das Sinnliche in seiner »irreduzibel subjektiven Dimension«*°*
nicht erreicht, es bleibt das Andere des Verstandes und damit aus der
Transzendentalphilosophie ausgeschlossen.

Dieses Verstindnis dndert sich mit der Kritik der praktischen Vernunft.
Die Sinnlichkeit wird nicht mehr auf die Méglichkeit der Anschauung
untersucht, sondern als Gefiihl, genauer als moralisches Gefithl unter-
sucht. Kant erarbeitet so neben der apriorischen Sinnlichkeit der Er-
kenntnis eine Sinnlichkeit des Gefiihls, infolgedessen »das Gefithl vom
Erkenntnisvermdgen getrennt und mit dem Begehrungsvermogen ver-
bunden«'® wird. Die praktische Vernunft bestimmt einerseits den Wil-
len fiir eine moralische Handlung unmittelbar durch das moralische
Gesetz, andererseits muss das Moralgesetz auch die Rolle der subjekti-
ven Motivation, der Triebfeder iibernehmen. Diese Triebfeder, durch
welche moralische Einsicht in praktisches Handeln umgesetzt wird,
stellt, so Birgit Recki, explizit die Frage nach einem Gefiihl, das in reiner
Vernunft seinen Ursprung hat und so kein heteronomes Moment in die

100 Vgl. Eisler, Rudolf: Sinnlichkeit. In: Ders.: Kant-Lexikon. Nachschlagewerk zu Im-
manuel Kant (1930). https://www.textlog.de/32627.html (Stand 29.04.2022).

101 Vgl. Riha1993, 50.

102 Riha1993, 50.

103 Vgl. ebd., 50.

104 Ebd., 50.

105 Ebd., 51.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.

155


https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html
https://www.textlog.de/32627.html

156

Politik als asthetische Praxis

Moral einfithrt.}°® Nach Kant bewirkt das moralische Gesetz trotz sei-
nes intelligiblen Charakters ein Gefithl, und zwar ein negatives Gefiihl
des Schmerzes, insofern sich der Wille durch die Abweisung und den
Abbruch aller Gefiihle, Neigungen und Begehren bestimmt.'®7 Fiir Kant
haben wir hier »den ersten, vielleicht auch einzigen Fall, da wir aus Be-
griffen a priori das Verhiltnis eines Erkenntnisses (hier ist es [das] einer
reinen praktischen Vernunft) zum Gefiihl der Lust oder Unlust bestim-
men konnten.«'°® Doch beschrinkt sich die emotionale Reaktion nicht
auf das negative Gefithl des Schmerzes.'® Zugleich, so Kant, entsteht
angesichts des moralischen Gesetzes, das »doch etwas an sich Positi-
ves ist, nimlich die Form einer intellektuellen Kausalitit, d.i. der Frei-
heit«uo
ralische Gesetz ein Gefiihl, welches durch einen intellektuellen Grund
gewirkt wird, und dieses Gefiihl ist das einzige, welches wir véllig a
priori erkennen, und dessen Notwendigkeit wir einsehen kénnen.«™

, ein positives Gefiihl der Achtung. »Also ist Achtung fiirs mo-

Mit dem »vernunftgewirkte[n] Gefithl<!* der Achtung gelingt es Kant
das moralische Gefiihl von allen anderen Gefiihlen zu unterscheiden,
doch kann er letztlich dessen sinnlichen Charakter nicht mehr erkli-
ren. In seiner Intellektualitit entkleidet er es seiner GefithlsmiRigkeit.
Riha schlussfolgert:

»[I]stin der ersten [Kritik] die Sinnlichkeit als ein fiir die symbolische,
transzendentale Ordnung selbst konstitutives Auleres nicht in ihrem
vollen Umfang als jenes immer schon Vermittelte aufgefafit, das sie
ist—ihre unaufhebbar subjektive Dimension fungiert als ein unmittel-
bares empirisches Aueres —dann wird in der zweiten Kritik die Sinn-

106 Vgl. Recki, Birgit: Trockenes Wohlgefallen, Reiz und Rithrung. Uber das Rein-
heitsgebot und den vollstindigen Kontext der Kantischen Asthetik. In: Dies.
2006, 143-166, hier: 147 (kurz: Recki 2006b).

107 Vgl. KpV, 72f.

108 KpV,73.
109 Vgl. Recki 2006b, 147.
110  KpV,73.

11 KpV, 73. Vgl. Riha 2018, 163.
112 Recki 2006b, 148.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

lichkeit dermafden mit der transzendentalen Ordnung vermittelt, daf3
kein Moment ihrer wesentlichen Auferlichkeit mehr iibrigzubleiben

scheint.«'3

Obwohl die zweite Kritik die Eigenstindigkeit und die Subjektivitit
des Gefiihls zu liquidieren scheint, erweist sich die Reflexion iiber das
moralische Gefiihl nichtsdestotrotz als wichtiger Schritt auf dem Weg
zur Kritik der Urteilskraft, insofern sie Kant den Denkraum erdffnet, sich
auch mit dem isthetischen Gefiihl kritisch zu beschiftigen."** Es wird
die Aufgabe der Kritik der Urteilskraft sein, dem dsthetischen Gefiihl ei-
nen Platz in der Vernunftordnung einzuriumen, sodass es trotz sei-
ner transzendentalen Reflexion seinen Charakter als Subjektivstes nicht
verliert. Damit wiirden die beiden Anlagen des Menschen - seine sinn-
liche und seine intelligible Seite — transzendental reflektiert und mit-
einander vermittelt werden.

Asthetik und Lebendiges sind folglich die beiden Gegenstandsbe-
reiche, an denen Kant hofft, die Aufgabe der Uberbriickung zu losen.™
D.h. die Méglichkeit des Ubergangs muss sich an beiden Bereichen ex-
plizieren bzw. verstindlich machen lassen, wobei jeder Bereich einen
anderen Aspekt der Differenz zwischen theoretischer und praktischer
Philosophie in den Blick nimmt. Wihrend das Lebendige den Ubergang
zwischen Natur und Leben auf die Frage nach einer anderen Kausalitit
und einer Natur als System fokussiert, nimmt die Asthetik den Uber-
gang von den >zwei Naturen< des Menschen, von seiner sinnlichen zu
seiner intelligiblen Natur in den Blick.

113 Riha1993, 53f.

114 Vgl. Recki, Birgit: Kunst, Asthetik, Wissenschaft: Gespannte Verhiltnisse. In:
Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 48 (2003) 1, 85-97, hier:
85f. Kants Theorie der Asthetik befasst sich vorwiegend mit dem Schénheitsur-
teil, nicht mit Kunstobjekten.

115 Vgl. Hoffe, Otfried: Einfiihrung in Kants Kritik der Urteilskraft. In: Ders. 2018,
1-20, hier: 3f. (kurz: Hoffe: 2018a)

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.

157


https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Politik als asthetische Praxis

Die Urteilskraft - Ein Vermdgen der Vermittlung

Wurde in den vorherigen zwei Kritiken der Ubergang entweder pos-
tuliert oder iiber ihn spekuliert, so soll der Ubergang nun durch ein
eigenes Prinzip a priori gedacht werden und »[...] durch diese Fundier-
barkeit der Gedanke einer Verbindung von theoretischer und prakti-
scher Vernunft nicht weiter im Medium von Glaubenssitzen, sondern

im Bereich begriindbaren Wissens "»!¢

positioniert werden. Kant wid-
met sich daher der Untersuchung der Urteilskraft, die als letztes der
drei Glieder der »Familie der oberen Erkenntnisvermégen«<*7 noch kei-
ner transzendentalen Kritik unterzogen wurde. Dem reinen Verweis
auf Vollstindigkeit der Trias der oberen Erkenntnisvermdégen legt Kant

U8 mit Blick auf den ge-

einen Grund von »noch gréfierer Wichtigkeit«
suchten Ubergang bei, den er in den Gemiitskriften des Menschen fin-
det. Innerhalb der Gemiitskrifte unterscheidet Kant zwischen drei Ver-

mogen: dem Erkenntnisvermégen™, dem Gefiihl der Lust und Unlust

116  Kramling, Gerhard: Die systembildende Rolle von Asthetik und Kulturphilosophie bei
Kant. Freiburg/Munchen 1985, 43.

117 KU, 177.

118 Ebd.,177.

119 Kants Verwendung des Begriffs »Erkenntnisvermégen« ist nicht einheitlich
Uber die drei Kritiken hinweg. So verwendet er die »oberen Erkenntnisvermo-
gen«in einem weiten Verstandnis, das alle drei menschlichen Vermégen (Ver-
stand, Vernunft, Urteilskraft) umfasst. Die oberen Erkenntnisvermdgen wer-
den»unterderweitlduftigen Benennung des Verstandes Gberhaupt« (KrV, A131/
B169) begriffen und der Sinnlichkeit gegeniibergestellt. Vgl. Wieland, Wolf-
gang: Urteil und Gefiihl. Kants Theorie der Urteilskraft. Gottingen 2001, 130f. Zu-
gleich schreibt Kant in der Kritik der reinen Vernunft, er verstinde »unter Ver-
nunft das ganze obere Erkenntnisvermdgen und setze also das Rationale dem
Empirischen entgegen« (KrV A 835/B 863) Hutter weist darauf hin, dass die Bin-
nendifferenzierung der »oberen Erkenntnisvermégen« nur durch die schritt-
weise Entdeckung transzendentaler Zugiange zum praktischen Begehrungsver-
maogen in der Kritik der praktischen Vernunft sowie zum Gefiihl der Lust und Un-
lust in der Kritik der Urteilskraft schliissig wird. Vgl. Hutter 2003, 17. Davon un-
terschieden verwendet Kant den Begriff des Erkenntnisvermégens, um dasje-
nige im Menschen zu bezeichnen, was man als das Begehren oder die Fahigkeit
zum Wissen iibersetzen konnte. Die Unterscheidungistjedoch nichtimmer un-

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

sowie dem Begehrungsvermdégen. Da nun das Erkenntnisvermdogen sei-
ne Prinzipien a priori im Verstand hat, und das Begehrungsvermdogen
in der reinen Vernunft, postuliert Kant, dass die Urteilskraft ein Prin-
zip a priori fiir das Gefithl der Lust und Unlust enthalten miisse. Ent-
scheidend ist, dass das Begehrungsvermégen bereits einen Ubergang
zur Lust bzw. Unlust hatte sichtbar werden lassen (wenn auch um den
Preis der Sinnlichkeit des Gefithls) und damit ein Indiz fir die Moglich-
keit des gesuchten Ubergangs bereitstellt. Ferner lisst sich empirisch
ein Ubergang von der Tatsache einer neuen Erkenntnis zum Gefiihl
der Lust feststellen, was Jens Kulenkampff treffend mit dem Phinomen
der »Entdeckerfreude«*® beschrieben hat. Doch wihrend die Verbin-
dung zwischen den Gemiitskriften teilweise erkennbar ist, bleibt diese
Verbindung so lange unsystematisch, wie »der Zusammenhang der Ge-
miitskrifte sich auf keine apriorischen Prinzipien griindet.«**
Denn nicht zuletzt wiirde erst die Aufdeckung eines apriorischen Prin-
zips die Urteilskraft als selbststindiges Vermdgen neben den beiden an-
deren oberen Erkenntnisvermdgen etablieren und die Selbstkritik der
Vernunft abschliefRen.'>*

Die Funktion der reflektierenden Urteilskraft

Nihert man sich dem Begriff der Urteilskraft, stellt man fest, dass die-
ser bereits in der Kritik der reinen Vernunft eingefithrt wird und eine zen-
trale Funktion im Erkenntnisvorgang erhilt.'*® Denn fiir Kant stellt sich

mittelbar einsichtig. Gilles Deleuze macht die Unterscheidung zwischen einem
niederen und einem oberen Erkenntnisvermégen an dem Kriterium der allge-
meinen Gesetzgebung fest. Fiir alle oberen Erkenntnisvermégen weist Kant ei-
ne eigene Cesetzlichkeit aus. Vgl. Deleuze, Gilles: Kants kritische Philosophie. Die
Lehre von den Vermogen. Berlin 1990.

120 Kulenkampff1994, 60.

121 Marc-Wogau, Konrad: Erste Studie. Der Begriff der reflektierenden Urteilskraft.
In: Ders.: Vier Studien zu Kants Kritik der Urteilskraft. Uppsala 1938, 1-43, hier: 29.

122 Vgl. Riha 2018, 164.

123 Auch in der zweiten Kritik gibt Kant der Urteilskraft gleich zwei Funktionen.
Zum einen priift sie die moralische Qualitat von Handlungsgrundsatzen, d.h.,
ob diese als Maximen tauglich sind. Zum anderen hilft sie in der empiri-

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.

159


https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Politik als asthetische Praxis

in Bezug auf die Erkenntnis das Problem, wie die beiden ungleicharti-
gen Stimme menschlicher Erkenntnis — Anschauung und Verstand -
aufeinander bezogen werden konnen. Diese Vermittlungsaufgabe weist
er der Urteilskraft zu. Kant schreibt: »Wenn der Verstand iiberhaupt als
das Vermogen der Regeln erklart wird, so ist Urteilskraft das Vermogen
unter Regeln zu subsumieren, d.i. zu unterscheiden, ob etwas
unter einer gegebenen Regel (casus datae legis) stehe, oder nicht.«'** In
der Bestimmung, ob etwas ein Fall der Regel ist oder nicht, zeigt sich
zugleich das grundlegende Problem der Urteilskraft, dass die Urteils-
kraft iiber keine Metaregel verfiigt, durch die sie die Richtigkeit ihrer
Anwendung tiberpriifen konnte. »Die Grundregel der Urteilskraft besteht
sozusagen darin, daf es fiir ihr Regel-Verfahren keine Grundregel, keine
Regel der Regel gibt.«**> Das Urteilen bedarf nach Kant daher der Ubung
und der Beispiele, nicht der Regeln.’? In der Erkenntnistitigkeit tritt
dieser >Mangel« der Urteilskraft jedoch nicht zu Tage,"*” denn als »Or-
gan der Urteilsbildung«*?® agiert die Urteilskraft nicht selbststindig,
sondern »gemif} den transzendentalen Grundsitzen des reinen Ver-
standes.«**®

Anders liegen jedoch die Dinge angesichts der gerade beschriebe-
nen, besonderen Dinge. Hier versagen die Begriffe des Verstandes. Die-
sem Umstand trigt Kant nun mit der Unterscheidung zwischen bestim-
mender und reflektierender Urteilskraft Rechnung:

schen Konkretisierung, d.h. bei der Anwendung der abstrakten Regel. Vgl. Hof-
fe 2018a, 2f.

124  KrV, A132/B171.

125 Riha1993, 31f. Gibe es eine Metaregel bzw. eine Regel der Regel fiir die Urteils-
kraft, dann misste sich auf einer hdheren Ebene beurteilen lassen, ob die Me-
taregel in diesem Fall ihre Anwendung findet. Dies wiirde in einen unendlichen
Regress fiithren.

126 Vgl KrV, A133/B172.

127 Vgl. Riha1993, 32.

128 Kulenkampff1994, 44.

129 Ebd., 44. Kant entwickelt fiir diese Vermittlungsaufgabe das Konzept des Sche-
matismus. Vgl. dazu das Schematismuskapitel in der KrV, A137/B 176 — A 147/B
187.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

»Urteilskraft ilberhaupt ist das Vermégen, das Besondere als enthal-
ten unter dem Allgemeinen zu denken. Ist das Allgemeine (die Regel,
das Prinzip, das Cesetz) gegeben, so ist die Urteilskraft, welche das
Besondere darunter subsumiert, (auch wenn sie als transzendentale
Urteilskraft a priori die Bedingungen angibt, welchen gemaf} allein
unter jenem Allgemeinen subsumiert werden kann) bestimmend. Ist
abernurdas Besondere gegeben, wozu sie das Allgemeine finden soll,

so ist die Urteilskraft bloR reflektierend.«'3°

Mit der reflektierenden Urteilskraft geht Kant demnach von einem
anderen Verhiltnis zwischen Fall und Regel, zwischen Besonderem
und Allgemeinem aus, sodass der Unterschied zwischen bestimmen-
der und reflektierender Urteilskraft demnach kein psychologischer,
mithin subjektiver ist, sondern, wie Marc-Wogau schreibt, »ein Un-
terschied des gedachten objektiven Verhiltnisses des Besonderen zum
Allgemeinen«3,

Wihrend der bestimmenden Urteilskraft Verstandesbegriffe fiir ih-
re Erkenntnis des Besonderen zur Verfiigung stehen, kann die reflek-
tierende Urteilskraft auf diese nicht zuriickgreifen. Die Aufgabe der re-
flektierenden Urteilskraft ist demnach, anzuzeigen, wie man vom Be-

32 oder anders gespro-

sonderen zum Allgemeinen aufsteigen kann,
chen, wie eine Regel gefunden werden kann, zu einem Fall, zu dem es
noch keine Regel gibt. Der Lesart Rado Rihas hier folgend, tritt mit der
reflektierenden Urteilskraft daher ein Schliisselproblem der menschli-

chen Erkenntnis zutage, das er folgendermafien beschreibt:

»Das Problem der Urteilskraft, wie unter Regeln zu subsumieren sei,
wandelt sich um ins Problem der minimalen, aber absoluten Bedingung
der Méglichkeit der Erkenntnis — jener Bedingungen, die den tran-

130 KU, 179.

131 Marc-Wogau1938,14. D.h. es geht bei der reflektierenden Urteilskraft nicht dar-
um, dass dem Urteilenden der Allgemeinbegriff im Augenblick gerade nicht
einfallt.

132 Vgl. KU, 180.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Politik als asthetische Praxis

szendentalen Bedingungen der Mdaglichkeit der Erkenntnis ihre Wirk-

lichkeit gewahrleistet.«'33

Zum genaueren Verstindnis dieses Gedankens sei abermals an Kants
Auffassung der menschlichen Erkenntnis erinnert. Mit Kants koperni-
kanischer Wende gehen wir davon aus, dass unsere Erkenntnis nicht
von den Dingen, sondern von der Art und Weise unserer Erkenntnis
abhingt. Und insofern sich unsere Erkenntnis immer aus einer intel-
ligiblen und einer sinnlichen Quelle speist, ist die phinomenale Wirk-
lichkeit die einzige Wirklichkeit, in der wir Wissen und objektive Er-
kenntnis erlangen kénnen, méglicherweise ist sie jedoch nicht die gan-
ze Wirklichkeit.”®* Daraus folgt fiir Kant, dass die Dinge unserer Wirk-
lichkeit nur Erscheinungen (Phaenomena), jedoch nicht die >Dinge an

35 Zwi-

sich selbst« (Noumena) sind. Diese »transzendentale Differenz«!
schen Erscheinung und >Ding an sich« charakterisiert die menschliche
Erkenntnis auf eine besondere Weise: Sie zeugt von einer Spaltung in-
nerhalb der Erkenntnis selbst, insofern unsere Erkenntnis, Rado Riha
folgend, um ein Moment strukturiert ist, das ihr immer wieder ent-
136 Dabei ist

das »>Ding an sich« nicht so zu verstehen, dass es der menschlichen Er-

gleitet — nimlich genau jenes tibersinnliche >Ding an sichx.

kenntnis vorausgeht, mithin Kant die Existenz zweier Welten behaup-
ten wollte,®” deren eine uns zuginglich, wihrend die andere uns un-
erreichbar ist. Vielmehr wird das >Ding an sich< erst durch die Verstan-
desordnung hervorgebracht,*® genauer gesagt indem der Verstand die

133 Riha1993, 33.

134 Vgl. Riha 2018, 8.

135 Ebd, 8.

136 Riha sieht Kant mit dem psychoanalytischen, Lacan’schen Denken verbindend,
im Ding an sich das Reale, das dem Menschen immer fehlt.

137  Kant schreibt zur Differenz zwischen Erscheinung und Ding an sich, dass »sie
das Objektin zweierlei Bedeutung nehmen lehrt«. (KrV, B XXVII)

138  In adaptiver Aneignung von Kants Unterscheidung bringt fiir Zizek die symbo-
lische Ordnung selbst erst jenes reale Ding an sich hervor. Vgl. Zizek, Sjavoj:
Kant as a Theoretician of Vampirism. In: Lacanian Ink. 8 (1994), 19-33.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

Sinnlichkeit begrenzt. Denn indem der Verstand die Sinnlichkeit auf
den Bereich der Erscheinungen restringiert

»so denkt er sich einen Gegenstand an sich selbst, aber nur als tran-
szendentales Objekt, das die Ursache der Erscheinung (mithin selbst
nicht Erscheinung) ist, und weder als GrofRe, noch als Realitat, noch als
Substanz etc. gedacht werden kann [...] wovon also véllig unbekannt
ist, ob es in uns, oder auch aufer uns anzutreffen sei, ob es mit der
Sinnlichkeit zugleich aufgehoben werden, oder, wenn wir jene weg-
nehmen, noch iibrig bleiben wiirde.«'3°

Auf der einen Seite gehort das >Ding an sich« also zu jenem Bereich
des Ubersinnlichen, der unsere Vernunft beunruhigt, von dem wir kein
Wissen und keine Anschauung erlangen kénnen. Die Vorstellung eines
>Gegenstandes an sichs, eines >Ding an sich« bleibt insofern leer. Auf der
anderen Seite jedoch erhilt das >Ding an sich<, obwohl es als iiberschiis-
siges Produkt aus dem Erkenntnisvorgang hervorkommt, eine konsti-
tutive Rolle fiir die Moglichkeit von Erkenntnis. Denn es markiert die
Grenzen der sinnlich bedingten Erkenntnis und garantiert damit, dass
unsere Erkenntnis weder reine Schimire noch Traum ist. Riha schreibt:

»Die Philosophie Kants zwingt uns, uns mit dem Sachverhalt ausein-
anderzusetzen, dass die phanomenale Welt nur aufgrund der Distanz
existiert, die sie von der Sache selbst [damit ist das Ding an sich ge-
meint] trennt; die Wirklichkeit, oder auch die Weltlichkeit der Welt, be-
stehtin letzter Instanz in der minimalen, wortwértlich nichtigen, aber
deswegen nicht minder absoluten und uniiberschreitbaren Distanz,

durch die sie vom Ding an sich getrennt wird.«'4°

Nur indem der Mensch die Unerreichbarkeit des >Dinges an sich« setzt,
kann er tberhaupt objektive Erkenntnis erlangen. Doch wenn das >Ding
an sich«derart fiir die Erkenntnis konstitutiv ist, mehr noch, wenn seine
konstitutive Abwesenheit oder Leerstelle die Objektivitit der Erkennt-

139 KrV, A 288/B 344f.
140 Riha 2018, 67.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.

163


https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Politik als asthetische Praxis

nis stabilisiert, dann muss diese »anwesende Abwesenheit«!*! — so die
Pointe Rihas — durch irgendeine Denkoperation zu Tage gebracht wer-
den koénnen. Nur dann, so die These Rihas, hat die Vernunft ihr Be-
gehren nach dem Unbedingten geklirt und ihr Projekt der Selbstkritik
abgeschlossen.#*

In der Verstandeserkenntnis kommen die epistemischen Voraus-
setzungen durch die gelungene, vollzogene Erkenntnis niemals in den

Blick. »Es ist demnach der Erfolg der Titigkeit«, so Axel Hutter,

»d.h. die als gegenstindliche Erfahrung >lesbar< gewordene Erschei-
nung, die im unmittelbaren Verstindnis der Verstandeserkenntnis
die ganze Aufmerksamkeit auf sich zieht, so daf$ hier der Erkenntnis-
gegenstand die zu ihm hinfithrende Tatigkeit, mehr noch aber das
die Tatigkeit motivierende>Bediirfnis<vollstindig in den Hintergrund

driangt.«'43

In den Hintergrund gedringt sieht Hutter hier Zhnlich wie Riha ein
Bediirfnis der Vernunft. Die reflektierende Urteilskraft gerit hingegen
angesichts des Besonderen und dem Fehlen der die Sinnlichkeit begren-
zenden Verstandeskategorien gewissermafen ins Stocken. In Erman-
gelung einer (Verstandes-)Regel, muss sie sich deshalb selbst ein Prin-
zip geben. Dieses Prinzip bezeichnet Kant als das Prinzip der Zweck-
miRigkeit. Unter ZweckmiRigkeit versteht Kant die Annahme, dass wir
uns die Dinge nur so vorstellen konnen, »als ob gleichfalls ein Verstand
(wenn gleich nicht der unsrige) sie zum Behuf unserer Erkenntnisver-
mogen [..] gegeben hitte.«** Mit dem Prinzip der ZweckmiRigkeit di-
stanzieren wir uns von unseren eigenen Erkenntnisméglichkeiten und
versetzen wir uns in einen anderen Verstand, d.h. wir stellen uns ei-
nen anderen epistemischen Standpunkt vor und antizipieren so die Er-

141  Ebd., 9.

142 »Die Selbstkritik der Vernunft ist eine logische Operation, durch die es der Ver-
nunft gelingt, in ihr einen Exzess ihrer selbst zu bestimmen und diesen Exzess
gleichzeitigals Element der phinomenalen Welt geltend zu machen.«Ebd., 10.

143 Hutter 2003, 36f.

144 KU, 180.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

kennbarkeit der Natur. Mit Blick auf die besonderen Dinge der Natur
schreibt Riha:

»Durch das Prinzip der Reflexion wird gesetzt, daf wir die Natur nur
erkennen kénnen, indem wir vom Anfang so vorgehen, als ob sie voll-
kommen erkennbar wire: die Erkenntnis der Natur griindet also auf
einem immer schon vorausgesetzten Wissen von ihrer Erkennbarkeit.
Dafs dieses Wissen immer schon vorausgesetzt wird, heifdt so viel wie:
das von dieser Voraussetzung Gesetzte wissen wir nie wirklich und
werden es nie wirklich wissen. Die Kehrseite des blofs vorausgesetz-
ten Wissens ist sein Nicht-Wissen. Das blofd vorausgesetzte Wissen
driickt somit aus, da der Erkenntnistatigkeit selbst ihr wesentlicher
Begriff mangelt, jener Begriff der garantieren wiirde, dafs die Begriffe

die Welt auch wirklich be-greifen.«'4>

Die reflektierende Urteilskraft zeugt demnach von einer doppelten
Weise mit der menschlichen Konstitution umzugehen. Auf der einen
Seite zeigt sie unsere Erkenntnisbedingungen auf, d.h., dass unser
Wissen letztlich von einem Nicht-Wissen (um das >Ding an sich« bzw.
das Ubersinnliche) getragen wird. Wihrend unsere Verstandeserkennt-
nis davon zeugt, dass wir stindig erkennen und dabei immer schon die

46 macht die ZweckmaRig-

Méglichkeit von Erkenntnis antizipieren,
keit der reflektierenden Urteilskraft diese implizite Annahme unserer
Erkenntnistitigkeit nun explizit. Wir wiren also mit der reflektieren-
den Urteilskraft im Stande jene Differenz zu artikulieren, die zwischen
dem Phinomen und dem »>Ding an sich¢, zwischen dem Sinnlichen
und dem Ubersinnlichen herrscht, wobei sich diese Differenz als ein
Moment der Negativitit bzw. der Unverfiigbarkeit in unserer Erkennt-
nis artikuliert. Die Differenz markiert damit auch die Grenze unserer
Erkenntnismoglichkeiten. Das Prinzip der Zweckmaifligkeit driicke
- so Rihas Ubersetzung in unsere heutige Zeit — die kontingenten

Grundlagen unserer Erkenntnis aus.'

145 Riha1993,37.
146 Vgl. ebd., 34.
147 Vgl. Riha 2018, 178.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.

165


https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Politik als asthetische Praxis

Auf der anderen Seite verharrt die reflektierende Urteilskraft nicht
in diesem Aufzeigen, sondern das Subjekt nimmt im Modus des re-
flektierenden Urteils seine gespaltene transzendentale Konstitution auf
und urteilt »als ob« es erkennen kénnte. Die reflektierende Urteilskraft
ist damit auch eine Weise mit den unverfiigharen Bedingungen unse-
rer Erkenntnis bzw. mit Kontingenz umzugehen. Dabei ist das »Prinzip
der reflektierenden Urteilskraft [...] kein Gesetz, dass die Urteilskraft
der Natur vorschreibt; die reflektierende Urteilskraft ist nicht autonom
148 Mit anderen Worten: Die Urteilskraft schreibt
der Natur nichts vor. Die Urteilskraft ist, so Kant, heautonom, d.h. sie

im objektiven Sinne.«

gibt sich lediglich fir die ihr eigene Reflexion das Prinzip. Damit ver-
bindet sich ferner im Unterschied zur bestimmenden Urteilskraft ein
anderer Geltungsanspruch, denn wihrend diese objektive Geltung be-
ansprucht, ist die Geltung der reflektierenden Urteilskraft als subjektiv-

allgemeine zu charakterisieren.'#®

Von der reflektierenden Urteilskraft zum &sthetischen Urteil

Aus dem bisher Gesagten erschlieft sich jedoch nicht, wie das Prinzip
der Zweckmaifigkeit die Frage nach dem Ubergang erkliren kann? Wie
artikuliert sich das Prinzip der Zweckmifigkeit in Hinblick auf die ex-
ponierten Gegenstandsbereiche der Kritik der Urteilskraft? Insbesondere
mit Blick auf die Fragen nach der Einheit und dem Ubergang zwischen
den Erkenntnisvermdgen bleibt die gesuchte apriorische Verbindung
zwischen reflektierender Urteilskraft, dem Gefithl und dem Prinzip der
ZweckmiRigkeit unklar.

Nun ist die reflektierende Urteilskraft nicht die endgiiltige Antwort
Kants, vielmehr unterteilt er sie — wie bereits in der Exposition der
Gegenstande der Kritik der Urteilskraft erwihnt — noch einmal in die is-
thetische und die teleologische Urteilskraft. Und es sind nicht ihre un-
terschiedlichen Gegenstandsbereiche des Schénen und Erhabenen und

148 Marc-Wogau 1938, 17.
149 Vgl. Peter, Joachim: Das transzendentale Prinzip der Urteilskraft. Berlin/New York
1992, 58.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Was ist ein asthetisches Urteil?

die Organismen der Natur, die diese Unterscheidung primir rechtferti-
159 Denn fiir Kant kennzeichnet beiden Arten der Urteilskraft eine
andere Art von ZweckmiRigkeit. Die Zweckmafligkeit des dsthetischen

gen.

Urteils bezeichnet Kant als eine subjektive und formale, insofern das
asthetische Urteil sich — wie wir im Folgenden genauer sehen werden
— auf die Verfassung, auf das Gefithl des Subjekts selbst, bezieht. Dem-
gegeniiber besitzt die Beurteilung der Natur, dort wo sie mit Hilfe der
reflektierenden Urteilskraft erfolgt, keine Beziehung zum Gefithl der
Lust.”> Die teleologische Urteilskraft bezieht sich auf die Objekte der
Natur. Ihr wird daher von Kant eine objektive, materiale Zweckmafig-
keit zugeschrieben:

»Bei beiden aber wird die Natur selbst als technisch, d.i. als zweckma-
Riginihren Producten betrachtet, einmal subjectiv, in Absicht auf die
blofse Vorstellungsart des Subjects, in dem zweiten Fall aber, als ob-
jektiv zweckmifiig in Beziehung auf die Méglichkeit des Gegenstan-

des selbst.«'>?

Gerade jedoch die Beziehung des dsthetischen Urteils auf das Gefiihl ist
fiir die Systemforderung bzw. den Abschluss der Selbstkritik besonders
relevant, so dass Kant der dsthetischen Urteilskraft den Vorrang vor der
teleologischen gibt. Zwar tragen die isthetischen Beurteilungen auf-
grund ihres subjektiven Bezugs zur Erkenntnis nichts bei, sie gehoren
dennoch »dem Erkenntnisvermdgen [in seiner oberen Form] allein an
und beweisen eine unmittelbare Beziehung dieses Vermogens auf das
Gefiihl der Lust oder Unlust nach irgendeinem Prinzip a priori, ohne es
mit dem, was Bestimmungsgrund des Begehrungsvermogen sein kann,
zu vermengen [..] .«*33 Fiir das isthetische Urteil soll also der Nachweis
von dessen eigenstindigem, apriorischen Geltungsanspruch erbracht

150 Zumal sich die dsthetischen Urteile fir Kant priméar auf das Naturschéne bzw.
das Erhabene in der Natur beziehen.

151 Kant geht so weit zu sagen, dass die teleologische Urteilskraft Teil der theore-
tischen Philosophie ist. Vgl. KU, 169f.

152 EE 249.

153 KU, 169.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.

167


https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Politik als asthetische Praxis

werden, um so »das Gefiihl als genuine Funktion der Vernunft und so-
mit als integrales Moment eines verniinftigen Selbstverstindnisses zu
begreifen.«*** Die teleologische Urteilskraft hingegen kann den fiir ih-
re Nachforschung entscheidenden Begriff eines Naturzwecks nicht aus
sich selbst heraus entwickeln, sondern muss ihn von woanders herneh-
men.’> Kant zieht daraus den Schluss, dass die

»asthetische Urteilskraft [..] also ein besonderes Vermdogen [ist], die
Dinge nach einer Regel, aber nicht nach Begriffen zu beurteilen.
Die teleologische ist kein besonderes Vermaégen, sondern nur die
reflektierende Urteilskraft Gberhaupt, sofern sie, wie iiberall im
theoretischen Erkenntnisse, nach Begriffen, aber in Ansehung ge-
wisser Gegenstande der Natur nach besonderen Prinzipien, nimlich
einer blofs reflektierenden, nicht Objekte bestimmenden Urteilskraft
verfahrt [..]; anstatt dafd die asthetische Urteilskraft zum Erkenntnis
ihrer Gegenstande nichts beitragt, und also nur zur Kritik des urtei-
lenden Subjekts und der Erkenntnisvermégen desselben sofern sie

der Prinzipien a prori fihig sind [..] gezihlt werden muf [..].<'>®

Der folgende Abschnitt widmet sich daher der kritischen Entfaltung des
asthetischen Urteils und beabsichtigt, die Verbindung zwischen dem
Prinzip der ZweckmifRigkeit und dem Gefiihl genauer zu verstehen.

4.2 Das asthetische Urteil - Urteil und Intersubjektivitat

Das Geschmacksurteil weist eine Merkwiirdigkeit auf, die wie Kant
schreibt, »zwar nicht fir den Logiker, aber wohl fiir den Transzen-
dentalphilosophen«*’ einen Anstof} darstellt. Rein logisch betrachtet,
enthilt der Satz »Dieses x ist schon« wenig Auflergewohnliches, erst
im Anschluss an die Frage, was fiir eine Aussage damit eigentlich

154 Recki 2006b, 149.
155 Vgl. EE, 243.

156 KU, 194.

157 KU, 213.

hittps://dol.org/1014361/9783839464328-009 - am 14.02.2026, 07:55:49.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

