Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et
reconnaissance des droits ancestraux en RDC

Par Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel”

INTRODUCTION

Le droit n'est pas autant un fait social qu’une construction sociale, il existe comme phéno-
mene normatif que dans la mesure ou il est reconnu a ce titre par les citoyens. L'idéologie
de la modernité soutient essentiellement que (1) le droit est uniquement rattaché a 1’Etat
politique (centralisme); (2) qu’il ne peut y avoir qu’un seul ordre juridique correspondant
a un seul espace géographique (monisme); et (3) que le droit est toujours le produit d’une
activité explicite d’institutions telles que la 1égislature (positivisme).

Ni l'une ni P"autre de ces trois perspectives idéologiques n’est soutenable aujourd'hui
comme hypothéese pour penser le droit dans les sociétés multiculturelles. Par contre, I'hypo-
these du pluralisme révele I’impact de divers ordres juridiques autonomes et concurrentiels
dans nos vies quotidiennes. Elle nous permet de voir dans quelle mesure le sujet de droit est
effectivement celui qui crée le droit. Enfin, cette hypothése montre que le sujet de droit est
celui qui rend possible le fonctionnement de toutes les institutions juridiques -- étatiques ou
autres -- en leur accordant leur légitimité.

La problématique fondamentale du droit contemporain a trait a la conciliation des di-
vers ordres juridiques reconnus et créés par les citoyens et citoyennes. Trouver des moyens
de concilier les conflits normatifs dans notre propre vie est le premier pas pour trouver
des moyens de concilier les conflits normatifs interculturels. La question du pluralisme
n'est pas niée de la rivalité entre 1'Etat et certaines organisations ou idéologies a prétention
normative. Les pressions de la discussion découlent du cceur méme de la réflexion sur
I'Etat et l'environnement ou il s'inscrit I'examen d'une possible hiérarchie entre les ordres
juridiques internes et internationaux.

Les dualistes admettent 1'existence de deux ordres nécessairement séparés : Selon eux,
la juxtaposition exclut toute répercussion automatique de l'ordre international dans 1'ordre
interne : qu'un seul ordre juridique qui tient ensemble I'Etat et I'ordre inter étatique qui le
surplombe.

Le moniste a dominance internationale le plus souvent représenté affiche la primauté
de l'ordre international qui habiliterait dans un second temps I'Etat a exister. C'est alors
la fin de l'idée de la souveraineté en tant que telle, habilité, affiche la primauté de 1'ordre
international. En sens inverse, les monistes a dominance interne considéraient que 1'Etat

* Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel, Professeur Associe a la faculté de Droit de I’Université de
Lubumbashi.

302 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

est la seule réalité juridique efficace moyennant quoi l'ordre international n'est amené a se
développer que par une délégation des Etats qui se coalisent pour le mettre au monde (1).

La contradiction suivante en découle : l'ordre international existe en surplomb des
Etats, mais le 1égislateur interne peut s'imposer aux traités internationaux en cas de conflit,
puisque 1'Etat constitue une réalité supérieure. Il reste que dans le monisme ou le dualisme,
on ne sort de I'idée que le droit a partie liée a la notion de 1'Etat, c'est toujours dans I'Etat ou
au-dessus de lui que 'on situe la réalité du droit interne.

Le pluralisme juridique congu en tant que concept-clé d'un droit post-moderne, ne
seraient appréhendée comme la simple coexistence dans un méme espace politique, mais
bien plutét comme une conception des différents espaces juridiques superposés, combinés
et mélangés dans nos esprits et nos actions doit des moments de bons qualificatifs ou de
crises profondes dans les trajectoires des normes, soit dans la graissale de la routine ou
monotonie de la vie quotidienne. Plutét que juxtaposition et coexistence d'ordre juridique,
le pluralisme signifierait préférablement combinaison, coalescence, alliance, assemblage,
confrontation regroupement, voire fusion et synthése.

La souveraineté justifie la prétention de I'Etat au monopole du droit aussi bien dans
son ¢laboration que dans son application. La politique est le pouvoir, le pouvoir est la
souveraineté. Faudra-t-il se demander comment reconnaitre et prévaloir des ancestraux dans
un contexte de 1’Etat de Droit ou le pluralisme juridique s’affrontent avec les droits des
peuples autochtones?

A. LE PLURALISME JURIDIQUE ET LEGITIMITE
1. PLURALISME ET REGULATION ETATIQUE
1. PLURALISME JURIDIQUE, LEGITIMITE ET BONNE GOUVERNANCE

Dans le cadre de son programme « Légitimité et enracinement des pouvoirs », I’'IRG s’in-
terroge sur les fondements mémes des liens entre Etat et société par lesquels I"autorité de
I’Etat est justifiée?.Ici ou ailleurs, de I’Europe aux Amériques, en passant par I’Afrique,
I’actualité regorge d’exemples quotidiens de divorces, plus ou moins violents, entre les
populations, les institutions publiques et les dirigeants.

Le pouvoir officiel et les sociétés sont déconnectés et la régulation étatique ne permet
pas de structurer effectivement 1’intérét a agir, matériel et symbolique, de I’ensemble des
acteurs (institutions publiques, société civile, secteur privé, etc.). Se pose donc la question
de « la légitimité », cette valeur ajoutée au pouvoir qui fonde son acceptation et son
obéissance sur les populations.

1 Remy Libchaber, L'ordre juridique et le discours du droit, LGDJ, 2013, p. 84.

2 Le pluralisme juridique et normatif, une voie pour refonder la bonne gouvernance; Version francaise
du dossier publié¢ en espagnol et réalisé par ELISE GADEA sous la coordination de Claire LAUNAY-
GAMA et SEVERINE BELLINA, lima,12 décembre,2011.

303

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

C’est donc a la compréhension et a 1’analyse des différentes sources de 1égitimité¢ du
pouvoir, de leurs interactions et des régulations plurielles qui en résultent, que I’'IRG et ses
partenaires se consacrent en organisant des rencontres comme celle qui nous réunit a Lima
les 12, 13 et 14 décembre 2011. Du local au mondial, les processus de prise de décisions
deviennent plus complexes.

En effet, d’autres systémes de régulation (religion, tradition, violence armée, économie,
etc.) agissent a coté du Droit (situation de pluralisme normatif). Par ailleurs, les Droits
autres que 1’¢tatique (Droits indigénes, traditionnels, religieux, locaux, etc.) interviennent
dans la régulation sociale réelle des sociétés (situation de pluralisme juridique).L’art et le
défi de la gouvernance démocratique légitime résident donc dans la création de nouveaux
outils et processus adaptés a cette complexité croissante de 1’exercice du pouvoir politique
et a I’intégration de cette diversité de régulations’.

2. LE PLURALISME COMME SOURCE DE LEGITIMITE

Le pluralisme juridique est fortement li¢ au concept de 1égitimité. Dans beaucoup de pays
ayant vécu des processus d’assimilation forte, la justice occidentale et étatique a coexisté
durant des siecles avec d’autres formes d’application du Droit. Le défi de I’institutionnali-
sation du pluralisme juridique consiste donc en ’adéquation entre la 1égalité représentée
par Dinstitution officielle étatique et les véritables légitimités sociales locales. Il s’agit
alors d’adapter la loi aux pratiques sociales pour que l’institution juridique ne soit pas
déconnectée des processus de légitimation locale et d’établir ainsi la légitimité d’un Etat.

La reconnaissance des différents types de justice présents dans un pays ne peut étre
comparée a une forme quelconque de politique de discrimination positive ou de priviléges
octroyés aux groupes exclus. Elle correspond plutot a I’institutionnalisation des pratiques
sociales, culturelles ou juridiques qui proviennent d’autres manieres de penser 1’ordre et la
société.

Ainsi, ANA MARIA LARREA MALDONADO dans « La plurinationalité : égaux
et différents a la recherche du Sumak Kawsay » a pris I’exemple de I’Equateur pour
réaffirmer, d’un point de vue théorique, le besoin d’une telle reconnaissance. Le pluralisme
juridique basé sur un pouvoir institué, dans le cadre formel de son exercice — ce qu’elle
a appelé la légalité —, prend en compte les valeurs partagées a un moment et dans un lieu
déterminés*.

La reconnaissance de la diversité nationale attire alors I’attention sur les dynamiques
d’interactions permanentes entre la 1égalité et la légitimité. Les procédures légales et le
systéme institutionnel en vigueur sont alors issus du consentement d’une population dont

3 MARION MULLER et Claire LAUNAY-GAMA, Le pluralisme juridique et normatif, une voie pour
refonder la gouvernance? Institut de recherche et débat sur la gouvernance (Institute for Research a
and Debate on Governance), Dossier proposé par I'IRG a l’occasion de la rencontre internationale
« Pluralisme juridique dans les sociétés multiculturelles », Lima 12—14 décembre 2011.

4 MARION MULLER et Claire LAUNAY-GAMA, op. cit.

304 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

les valeurs, les pratiques et les expectatives sont en méme temps diverses et évolutives. De
cette maniére se réaffirme le lien entre le Droit — en tant qu’instance productrice de normes-
et la société. Le Droit est un des mécanismes de coercition sociale, et en méme temps la
matrice des mécanismes sociaux. Le Droit, comme les sociétés, n’est pas un élément fixe.

3. PLURALISME JURIDIQUE ET GESTION DES CONFLITS

La réalité est surtout perceptible sur le plan des régles de fonds, en matiére fonciére.
A coté des regles de Droit écrit qui régissent la terre, le législateur, pour les terres des
communautés locales, prévoit qu’elles sont régies par les coutumes et usages locaux (méme
si elles le sont provisoirement, la loi prévoyant que les droits de jouissance régulierement
acquis sur ces terres seront réglés par une ordonnance du président de la République, qui se
fait encore attendre).

Une certaine catégorie des terres est donc régie par le Droit coutumier, il s’agit des
terres des communautés locales, ¢’est-a-dire, celles qu’elles habitent, cultivent ou exploitent
d’une maniére quelconque — individuelle ou collective — conformément aux coutumes et
usages locaux. Les tribunaux de police et les juridictions coutumiéres ne peuvent donc
plus légalement fonctionner dans cet espace depuis I’installation des tribunaux de paix a
BUTEMBO et a BENI.

Cependant devant la multiplicité des conflits fonciers que connait la région’, on ne peut
s’empécher de réfléchir sur le fonctionnement de ce pluralisme juridique et juridictionnel,
et de cette pluralité d’instances intervenant dans le réglement des conflits fonciers dans
la région en prenant en considération le Droit applicable auxdits litiges; a savoir le Droit
coutumier nande, dans son contenu en matiére fonciere, dans les institutions chargées de
gérer la terre, dans les problémes qu’il pose, dans les interrogations qu’il suscite, dans
les collisions qu’il subit du fait des mutations socioéconomiques profondes que connait
son environnement, dans son application par les juridictions de Droit écrit notamment les
tribunaux de paix, en prenant en compte la forte concurrence dont ceux-ci font 1’objet de la
part des instances informelles notamment les conseils de conciliation®.

L’étude des institutions’ fonciéres coutumiéres locales et du réglement des conflits
fonciers dans les territoires de Beni et de Lubero nous permettra en fait d’analyser, dans le
contexte des Territoires de Beni et de Lubero caractérisé par 1’escalade et la récurrence des
conflits fonciers, les voies que ceux-ci prennent dans le processus de leur résolution, et de

5 Les litiges fonciers occupent donc plus de % des dossiers présentés devant les tribunaux de la
région, sans compter ceux qui sont orientés vers des instances informelles de résolution de ces types
de conflits (chefs de quartiers, notables, chefs de villages...).

6 MULENDEVU MUKOKOBYA Richard, Pluralisme juridique et réglement des conflits fonciers en
République Démocratique du Congo, L’Harmattan, 2013, p.4.

7 LAURENT, P-J, MATHIEU P, « Introduction. Une grille d’analyse synthétique : gestion viable de
I’environnement foncier, institutions et enjeux », in Laurent P-J., Mathieu, P, (dir.) Actions locales,
enjeux fonciers et gestion de |’environnement au Sahel, Cahiers du CIDEP, n°27, p.54.

305

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

comprendre la maniére dont les acteurs qui y sont impliqués mobilisent les pouvoirs et les
instances pour les résoudre. Il est important, déja a ce stade, de signaler que le réglement
des litiges fonciers individuels et collectifs régis la coutume est de la compétence matérielle
des tribunaux de paix. Les juridictions coutumieres (tribunaux secondaires de groupements,
tribunaux principaux de chefferies, ...) ont donc formellement disparu avec 1’avénement
des tribunaux de paix dans la région.

Mais, sur le plan informel, ces juridictions n’ont pas disparu. Elles continuent a
connaitre elles aussi des litiges fonciers régis par la coutume, au niveau des localités
(villages), des groupements et des chefferies, au travers des conseils/chambres de concilia-
tion. Elles offrent leurs conciliations dans beaucoup de litiges. On constate en effet que la
majorité des paysans leur soumet encore leurs différends relatifs au foncier coutumier. On
constate par ailleurs que d’autres acteurs interviennent eux aussi sur le terrain du réglement
des litiges fonciers régis par la coutume. Il s’agit notamment des ONG qui, depuis quelques
années s’investissent aussi dans cette justice informelle en faveur des membres et des
non membres de leurs organisations. Ainsi, enregistre-t-on une pluralité d’instances qui
cohabitent les unes a coté des autres. Ces instances (formelles et informelles), se font tout le
temps de la concurrence, et ne collaborent qu’exceptionnellement.

Toutes disent appliquer la coutume dans le réglement des conflits qui leur sont soumis.
Les tribunaux de paix appliquent la coutume dans les litiges fonciers régis par la coutume
(ce qui est une exigence légale), les chambres de conciliation (au niveau des groupements,
des chefferies, des ONG, des Eglises) basent aussi leur conciliation sur la coutume; a
I’occurrence celle du peuple Nande, la région étant encore caractérisée par une certaine
homogeénéité ethnico-culturelle.

4. PLURALISME ET SYSTEMES LEGAUX TRADITIONNELS

La Constitution sud-africaine, largement admirée comme étant peut-étre la plus avancée du
continent, accommode les systémes légaux traditionnels aux principes constitutionnels su-
périeurs d’égalité et de non-discrimination. Les normes statutaires et civiques sont établies
par des régles de formelles et écrites. Pareillement, la Charia islamique est caractérisée
par I’existence de sources formelles. Les coutumes indigenes et traditionnelles sont dans
la plupart non codifiées. Les systémes 1égal et traditionnel sont souvent considérés comme
étant géographiquement et normativement séparés 1’un de ’autre.

Pour la plupart, cependant, leur fonctionnement est modelé par le caractére patrimonial
essentiel du systéme étatique africain, marqué par un fort degré de pratiques de faveurs
personnalisées et la diminution des notions de Droit sous I’effet des réseaux de pouvoirs
et de patronage formels comme informels. Cette notion de patrimonialité date des origines
coloniales des systemes légaux africains contemporains, quand 1’autorité des élites locales
comme les chefs ou autres personnes aux services des administrateurs colons était limitée
au service des intéréts de la population locale dominante. Le transfert de pouvoir a 1’in-
dépendance des « maitres » blancs aux « maitres » noirs ne s’est pas accompagné d’une

306 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

création de mécanismes assurant des responsabilités locales. A 1’indépendance, les struc-
tures de pouvoirs traditionnelles se sont adaptées aux nouvelles dynamiques de pouvoir
souvent remarquablement identiques aux anciennes et par conséquent elles ont gardé leur
pertinence.

Les Etats ont I’obligation fondamentale de garantir I’existence, la disponibilité et 1’ef-
fectivité de I’infrastructure du rendu de la justice. Dans une affaire de 1994 devant le
Comité des droits de ’'Homme des Nations-Unies, la Zambie a cherché a démontrer, sans
recevoir I’approbation du Comité, qu’on ne pouvait pas attendre d’un pays en voie de
développement tel que la Zambie qu’il dispose des ressources nécessaires pour assurer le
financement des services de justice adaptés.

En Afrique, les infrastructures de la justice doivent étre responsable non seulement des
systémes statutaires et civiques mais également des mécanismes traditionnels et informels.
Les mécanismes formels ou statutaires de rendu de justice comme la police, la bureaucratie
de la justice administrative et du gouvernement, les tribunaux, les avocats et les juges,
sont surtout situés dans les zones urbaines. Ils sont maintenus par des dépenses de taxes pu-
bliques et de budget. En revanche, les dispositifs informels, tels que les chefs traditionnels,
les membres de groupe de défense, les institutions de quartiers, religicuses sont fondées
sur les catégories d’ages, sont présents dans toutes les formes d’implantations humaines en
Afrique®.

1I. PLURALISME ET SES MECONTEMENTS
1. IDEOLOGIE DE LA THEORIE DE LA MODERNITE

L'idéologie de la modernité soutient essentiellement que le Droit est uniquement rattaché a
I'Etat politique (centralisme); qu'il ne peut y avoir qu'un seul ordre juridique correspondant
a un seul espace géographique (monisme); et que le Droit est toujours le produit d'une
activité explicite d'institutions telles que la législature (positivisme). Ni l'une ni l'autre
de ces trois perspectives idéologiques n'est soutenable aujourd’hui comme hypothése pour
penser le Droit dans les sociétés multiculturelles.

Par contre, I'hypothése du pluralisme révele 1'impact de divers ordres juridiques auto-
nomes et concurrentiels dans nos vies quotidiennes. Elle nous permet de voir dans quelle
mesure le sujet de Droit est effectivement celui qui crée le Droit. Enfin, cette hypothése
montre que le sujet de Droit est celui qui rend possible le fonctionnement de toutes les
institutions juridiques étatiques ou autres en leur accordant leur légitimité. Le pluralisme ju-
ridique prend le contre-pied de cette vision et reconnait I’existence simultanée de plusieurs
ordres juridiques ou cadres normatifs et ce, quel que soit la période, le lieu ou le contexte
général dans lequel on se trouve.

8 MAGAYA vs. MAGAYA [1999]; 3 Law Reports of the Commonwealth, 35.

307

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

Il semble que le concept ait été initialement introduit par des anthropologues du Droit
qui étudiaient 1’évolution des systémes juridiques dans des contextes de décolonisation ou
on pouvait observer simultanément plusieurs ordres légaux (par exemple, le Droit colonial
et le Droit coutumier) mais il s’est vite répandu comme une approche analytique pour
étudier toutes sortes de situations légales dans toutes sortes de contexte®. J. POUMAREDE
indique que la reconnaissance officielle du pluralisme judiciaire en écho au pluralisme
juridique se faisait sur une base inégalitaire quand on sait que les tribunaux indigénes ne
constituaient qu’une justice d’exception par rapport a la justice de Droit commun exercée
par les tribunaux frangais statuant selon les codes et la législation coloniale frangaise!°.

Les tribunaux étaient non seulement présidés par des administrateurs coloniaux, mais
les assesseurs étaient choisis sur des listes de notables établies par les gouverneurs des
différents territoires!! ». Ces assesseurs ne pouvaient étre choisis que sur proposition des
chefs traditionnels qui, eux-mémes, étaient déja inféodés au pouvoir colonial. Et lorsqu’on
connait la politique générale menée a 1’égard des chefferies traditionnelles, on ne peut que
douter de la réelle indépendance de ces assesseurs vis-a-vis de ce pouvoir!2.

L’environnement juridique congolais est caractérisé par la coexistence de plusieurs
ordres normatifs et mécanismes de réglement de conflits aussi formels qu’informels. Cette
situation comporte, a premicre vue, deux aspects, I’'un matériel et I’autre institutionnel.

En effet, a coté du Droit écrit, le Droit congolais compte la coutume parmi les sources
du Droit; et a coté des juridictions judiciaires de Droit écrit, il organise des tribunaux
coutumiers. Ces derniers sont cependant appelés a disparaitre avec 1’installation effective
des tribunaux de paix a travers tout le pays'>.

De plus, la théorie du pluralisme juridique qui postule I'existence d'ordres juridiques
sociologiques se révéle également problématique. Cette conception du pluralisme, loin de
demander comment le Droit agit sur le sujet de Droit (comme si le Droit, que ce soit
étatique ou sociologique, était une entité réelle), demande comment les sujets de Droit
contribuent a la création du Droit.

Par cette notion dynamique du Droit construit réciproquement par les sujets et les
institutions officielles du Droit, le pluralisme juridique donne une légitimité aux interpréta-
tions autres que celles des magistrats ou des élites de ces communautés culturelles. Cette

VON BENDA,K.,- BECKMANN, F, op. cit.,p. 206.

10 CHABAS, J., « La justice indigéne en Afrique occidentale frangaise », In Annales africaines, Paris,
1954, p. 101.

11 POUMAREDE, J. « Exploitation coloniale et droits traditionnels », in Pouvoirs publics et dévelop-
pement en Afrique, Toulouse, éd. de I’Université des sciences sociales, 1992, p. 141-147.

12 CORNEVIN, R., « L’évolution des chefferies dans I’ Afrique noire d’expression francaise », Re-
cueil Penant, 1961, p. 385.

13 L’ordonnance-loi n°82—020 du 31 mars 1982 portant code d’organisation et de compétence judi-
ciaires, telle que modifiée et complétée a ce jour, tout en instituant un ou des tribunaux de paix
dans chaque zone rurale et dans chaque ville, prévoit néanmoins dans les dispositions transitoires
que les tribunaux de police et les juridictions coutumiéres sont maintenues jusqu’a 1’installation
des tribunaux de paix.

308 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

perspective pluraliste est évidemment déstabilisante pour les institutions et les officiers
de justice étatique tels que la police, les fonctionnaires, les magistrats. Elle les oblige
a reconnaitre que leur rapport avec le Droit et leur responsabilité envers lui n'est pas
uniquement tributaire de normes juridiques étatiques.

Plus encore, leur rapport avec et leur responsabilité envers lui n'est non plus tributaire
de leur propre imagination (leurs croyances) et leurs pratiques (leurs comportements). En
effet, selon la perspective pluraliste, le Droit étatique lui-méme n'est que le produit d'une
construction réciproque, une médiation constante entre les sujets du Droit et les sujets qui
exercent un role institutionnel.

La guerre des Droits, souléve ce qui est sa méthode privilégiée : la controverse. La
controverse en effet peut diviser les juristes, mais ne divise pas le Droit'*. Il faut se
convaincre que bien peu de solutions de Droit sont & I’abri de la discussion et, il n’est
peut-étre pas bon d’avoir 1’impression ou de donner I’impression que le Droit est sfir,
déterminé, achevé.

Il faut également avoir conscience que « la fonction propre de la science du Droit est
d’imaginer les hypothéses ou telle régle, tel principe, aboutiraient a des solutions injustes et
de construire une « théorie rivale'>». C’est précisément cette rivalité propre a toute activité
interprétative du Droit qui expliquent le fait que deux avocats, défendent dans la méme
cause des théses opposées au regard au juge de faire droit a leurs prétentions et en affirmant
qu’ainsi justice sera faite. Le juge dira le Droit qu’il reconstruira a partir de ces arguments
contradictoires, exposés et préalablement discutés controversés — par les parties.

Il ne s’agit pas non plus de cette conflictualité malsaine — puisque discriminatoire
et arbitraire que produit un Droit fait pour contrarier déloyalement les entreprises des
adversaires du prince, tout en couvrant, voire en bénissant celles similaires de ses proches
et amis. Nos sociétés modernes et complexes connaissent en effet des lois innombrables,
instables, souvent incohérentes et mal rédigées; tant et si bien que le Droit ne s’enseigne
plus comme un enchainement de certitudes.

2. L’HYPOTHESE CONTROVERSEE DE LA GUERRE DES DROITS

La Guerre des Droits comme conséquence du pluralisme juridique, évoque 1’idée d’un
systéme juridique implosé, émiettée en de multiples catégories juridiques obéissant a des
rationalités propres et déconnectées, produisant des modes d’agir individuel ou collectif
inédits, développant des résistances ou au contraire des moyens de pression de contraintes

14 1l n’existe sans doute pas de concept clair de I’unité du droit, surtout que la méthode pour aborder
la question de I’unité du droit n’est pas encore, a notre connaissance, au point. La théorie des
systémes qui semble étre la méthode la mieux appropriée a cet égard n’a pas encore véritablement
trouvé ses marques en Droit.

15 ATIAS C.,« Réflexion sur les méthodes du Droit. Exemple de Droit des biens », in Recueil
Dalloz,Sirey, Paris, s1983, chronique XX VI, p. 148.

309

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

nouveaux confirmant entre elles des relations tant6t mal définies, tantot chaotiques. Elle
s’inscrit dans le modéle théorique bien connu du pluralisme juridique.

Ce modele a été longtemps déconsidéré par les juristes classiques qui font au systéme
juridique national une présentation moniste résultant du monopole 1égislatif de 1’Etat, le
Droit serait un tout homogene, un bloc sans fissure. Des Droits apparemment distincts de
ce systéme ne seraient en réalité des exceptions confirmant la régle, admises ou tolérées par
celle-ci. De sorte que ces fragments de Droit hors-systeme n’auraient de force que dérivée,
du fait d’une délégation expresse ou tacite du Droit étatique'®. Comme I’enseigne MICHEL
ALLIOTY, « repenser le Droit africain », c’est mettre en place un Droit que I’on peut
maitriser et dans lequel on peut se reconnaitre, sur la base d’une « réflexion en profondeur
dont il faut faire la théorie »; Sans doute cette théorie peut-elle-viser a étre mondiale, a
condition de ne pas considérer qu’il y a, qu’il peut ou qu’il doit y avoir des institutions, des
pratiques et des mentalités universelles.

Aucune société ne peut prétendre saisir dans sa totalité la vérité ultime de notre monde,
chacune peut en apercevoir un aspect écrivait AKELE ADAU Pierre'®. On s’accorde ainsi
a voir dans le juge I’archétype du tiers impartial et désintéressé. Quant a la fonction de
juger, elle est définie comme une « mission d'ensemble qui englobe celle de dire le Droit
dans 1'exercice de la juridiction contentieuse (...), les missions de controle, liées a I'exercice
de la juridiction gracieuse, et les fonctions associées a l'une ou a l'autre de ces deux
compartiments principaux de la fonction juridictionnelle!® ». A ce titre, ALLIOT, M2, s’il
ne s’agit pas de faire table rase du systéme, de ses acteurs et de ses composantes, il ne s’agit
pas non plus de reconduire sur des modeles et les axiomes du passé un Droit qui serait
reformé seulement en surface.

Il s’agit bien au contraire, de repenser ce Droit pour construire un autre avenir en
considérant qu’il y a a la base de cette reconstruction, une véritable génétique de la pensée
juridique : « la cosmogonie influence-t-elle I’image qu’une société se fait d’elle-méme et
du méme coup les institutions qu’elle se donne? Ou bien la maniére de penser I’univers et
celle de se penser sont-elles prisonni¢res d’une méme logique? I suffit ici de constater que
tout systéme juridique répond a une logique qui le dépasse et le détermine, mais que cette
logique permet et en méme temps limite I’intervention.

16 CARBONNIER, J., 1994, op.cit., p.356.

17 ALLIOT, M., Le Droit et le service public au miroir de [’anthropologie, Paris, Karthala, 2001, p.
95.

18 AKELE ADAU Pierre, 2009, op,cit.23.
19 KOJEVE, A.,,1981, op.cit. 25.
20 ALLIOT, M, ibidem.p. 55.

310 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

B. LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES
1. LA DECLARATION DES PEUPLES AUTOCHTONES

BANKI-MOON, alors Secrétaire général de I’ONU, considérait en 2007 que 1’adoption de
cette déclaration était un « triomphe pour les peuples autochtones du monde entier ». Elle
marquait, selon lui, « un moment historique ou les Etats membres de I’'ONU et les peuples
autochtones ont réconcilié leurs histoires douloureuses et ont décidé d’avancer ensemble
sur le chemin des droits de I’'Homme, de la justice et du développement pour tous?' ».
L’adoption de cette déclaration est effectivement une grande victoire symbolique pour les
Autochtones, une victoire survenue aprés 25 ans de mobilisation et de travail au sein de
deux instances onusiennes, le Groupe de travail sur les populations autochtones (GTPA)
créé en 1982 et celui plus spécialisé sur le projet de la déclaration (GTPD) créé en 1995.

Plusieurs juristes autochtones ont souligné 1I’importance et la particularité de cette
déclaration dans un livre collectif, Making the Declaration Work, publi¢ en 2009 par
I’International Work Group for Indigenous Affairs (IWGIA), notamment Dalee Sambo
Dorough, docteur en Droit international et professeure a 1’Université de Fairbanks. Cette
Inuk de 1’Alaska s’est beaucoup investie depuis les années 1970 dans 1’¢laboration des 46
articles de cette déclaration. En mai 2010, elle a été élue membre expert de I’Instance per-
manente sur les questions autochtones de ’ONU a New York. Pour elle, la Déclaration est
importante, car elle résulte d’un travail avec les représentants autochtones (a la différence
de la déclaration sur les minorités ou celles-ci n’étaient qu’observatrices)?2.

En participant a 1’¢laboration de cette déclaration, les autochtones ont selon lui contri-
bué¢ a créer une nouvelle compréhension des droits de I’Homme, en particulier de la
notion des droits collectifs. De nombreux leaders et ainés autochtones sont venus pendant
des années dans les instances onusiennes expliquer la nature collective de leurs droits, et
notamment les droits collectifs de leurs terres et ressources naturelles. ANAYA souligne
I’importance de I’article 3 qui porte sur I’autodétermination : « Les peuples autochtones ont
le Droit a 1’autodétermination. En vertu de ce Droit, ils déterminent librement leur statut
politique et assurent librement leur développement économique, social et culturel ». Ce
Droit n’implique pas un Etat pour chaque peuple, mais, grace a cet article 3, les peuples
autochtones ne sont pas considérés comme des sous-peuplés. Ce sont des communautés
politiques qui ont droit a I’autonomie.

21 La Déclaration des Nations-Unies sur les Droits des peuples autochtones a 1’épreuve du temps
(2007-2012), Frangoise Morin, Montréal 2012, Cahier no 2012-05. Rapport de recherche,
www.reseaudialog.ca.

22 Pour DALEE SAMBO DOROUGH, les Peuples autochtones ont réussi a redéfinir leurs Droits
en devenant des sujets et non pas des objets de Droit international (SAMBO DOROUGH, 2009,
BELLIER 2012). Ce fut également le cas de JAMES ANAYA, avocat amérindien et professeur
de Droit a I’Université d’Arizona, spécialiste des Droits autochtones et, depuis 2008, Rapporteur
spécial de I’ONU sur la situation des Droits de I’homme et des libertés fondamentales des Peuples
autochtones.

311

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://www.reseaudialog.ca
https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.reseaudialog.ca

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

Selon ANAYA, la Déclaration a fait avancer nos concepts de Droit international, en
adoptant un angle de vue moins étato-centré et en substituant aux normes juridiques qui vi-
saient I’assimilation des autochtones des normes qui respectent les cultures des Peuples au-
tochtones et leurs identités collectives (ANAYA 2009). Cette déclaration intéresse au-
jourd’hui plus de 370 millions d’Autochtones répartis dans 77 Etats et représentant plus de
5000 cultures, dont plus de la moitié en Asie.

1I. LE CADRE JURIDIQUE DES PEUPLES AUTOCHTONES
1. LA CULTURE DES DROITS DE ’HOMME

A I’ONU, a cette époque, c’est la culture des droits de ’'Homme qui prédomine. La Décla-
ration universelle des droits de 'homme de 1948 est accompagnée dans les années 1960
par I’adoption de deux pactes, I’un sur les droits civils et politiques et I’autre sur les droits
économiques, sociaux et culturels. Dans le Pacte sur les droits civils et politiques, ’article
1 stipule : « Tous les peuples ont le droit de disposer d’eux-mémes. En vertu de ce droit,
ils déterminent librement leur statut politique et assurent librement leur développement
économique, social et culturel. » A 1’époque, cela concerne surtout les pays colonisés qui
vont négocier leur indépendance.

L’ONU est loin de penser que cela touche aussi les Peuples autochtones. Ils rejoignent
pourtant les premiers selon ABJORN EIDE, juriste norvégien et expert onusien, puisqu’ils
dénoncent le colonialisme interne dont ils sont victimes. L’article 27 de ce méme Pacte
concerne les minorités : « Dans les Etats ou il existe des minorités ethniques, religieuses
ou linguistiques, les personnes appartenant a ces minorités ne peuvent étre privées du droit
d’avoir, en commun avec les autres membres de leur groupe, leur propre vie culturelle,
de professer et de pratiquer leur propre religion, ou d’employer leur propre langue. ». La
Sous-commissions sur la prévention de la discrimination et protection des minorités, qui
dépend de la Commission des droits de I’homme, va entreprendre une série de rapports sur
divers aspects de la discrimination de ces minorités qui seront a 1’origine d’une décennie de
I’ONU (1973-1982) dédiée a la lutte contre le racisme et la discrimination raciale?3.

2. DES ANTHROPOLOGUES FORMES PAR FREDRIK BARTH

A la méme époque, des anthropologues vont jouer un réle majeur dans cette construction
internationale de 1’autochtonie. Il s’agit particulierement d’anthropologues formés par FRE-
DRIK BARTH et ayant participé en 1967 au Symposium que celui-ci avait organisé¢ a
BERGEN pour mieux analyser la situation des groupes ethniques et la gestion de leurs
frontiéres.

23 Groupe des membres fondateurs de I’ONG International Work Group for Indigenous Affairs.
Parmi eux, Helge Kleivan (3e a partir de la gauche). Stuttgart, 1968. © IWGIA.

312 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

Jusque-la, I’anthropologie s’¢tait bornée a étudier les groupes ethniques comme des iso-
lats autonomes, sans prendre en compte leurs relations avec le milieu environnant, social,
économique et politique. Elle avait négligé également de prendre en compte la fagon dont
ces peuples se considéraient eux-mémes et ¢taient percus par leurs voisins. Fredrik Barth
proposait un renversement de perspective en définissant les groupes ethniques comme des
formes d’organisation sociale résultant de I’interaction du groupe et de son environnement.

11 fallait donc s’intéresser aux frontieres en fonction desquelles I’identité d’un groupe
est construite, de méme que celles qui lui sont assignées par ses voisins. Ceci impliquait
d’étudier le contexte historique, économique et politique dans lequel ces identités ethniques
avaient vu le jour. Il fallait analyser les processus de construction, de maintien et de
disparition des frontiéres ethniques, car elles n’étaient pas immuables, et pouvaient subir
de grandes variations a travers le temps. Il était alors essentiel d’inventorier les marqueurs
symboliques que les individus utilisaient pour tracer la frontiére entre leur groupe ethnique
et les autres, et d’analyser le role des entrepreneurs ethniques dans la mobilisation politique
de leur groupe (Barth 1969). Bref, les conditions théoriques étaient réunies pour que
le développement politique autochtone soit validé comme objet de recherche et d’action
(MORIN ET SALADIN D’ANGLURE,1995).

Parmi ces anthropologues formés par FREDRIK BARTH, certains travaillent en Amé-
rique du Sud et participent en aofit 1968 au 38" Congrés des Américanistes & Stuttgart.
Ils viennent témoigner de la situation dramatique des Indiens dans plusieurs pays d’Amé-
rique du Sud et dénoncent le génocide et I’ethnocide dont ceux-ci sont victimes. Des
anthropologues décident de créer la méme année une ONG, I’International Work -Group for
Indigenous Affairs (IWGIA), a Copenhague. Elle a pour tdche d’informer sur la situation
autochtone dans les Amériques et d’aider ces groupes autochtones a s’organiser pour
défendre leurs terres et leur culture®*.

3. DES REPRESENTANTS DES ORGANISATIONS AUTOCHTONES

Avec leurs organisations, les représentants autochtones vont faire du lobbying pour se
démarquer des minorités®® et refuser la notion de « population autochtone ». Ils veulent
étre reconnus comme peuple autochtone. Pour Ted Moses, chef du Grand Conseil des Cris

24 Depuis 40 ans, I'TWGIA accompagne les peuples autochtones dans leurs mobilisations et leur lutte
pour la reconnaissance de leurs droits. Cette ONG a développé des actions dans les différentes
parties du monde.

25 En 1971, la Sous-commission pour la lutte contre les mesures discriminatoires et la protection des
minorités avait créé un groupe de travail sur les droits des minorités présidé par Francesco Capo-
torti. Ce groupe d’experts examinait les problémes des individus minoritaires d’ou I’intitulé de la
Déclaration adoptée par I’ Assemblée générale des Nations-Unies en 1992 : Déclaration des droits
des personnes appartenant a des minorités nationales ou ethniques, religieuses et linguistiques.
Cette approche centrée sur les individus ne satisfaisait pas les Autochtones qui mettaient en avant
leur problématique collective en se présentant comme des peuples.

313

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

du QUEBEC, le terme « population » est dégradant et insultant puisqu’il est généralement
utilisé pour décrire des especes animales.

Les Autochtones cherchent a lui substituer le concept de « peuple », mais les délégués
gouvernementaux ont longtemps hésité puisque ce terme, selon la Charte des Nations
-Unies, implique le droit a I’autodétermination, pouvant conduire a la sécession. S’il n’y
a pas de définition officielle de I’expression « peuple autochtone », plusieurs agences de
I’ONU comme le Haut-commissariat aux droits de I’homme, 1’Organisation internationale
du Travail et la Banque mondiale en ont propos¢ une au cours de leurs travaux. Pendant
que les experts se concertaient sur cette spécificité juridique, les organisations autochtones
cherchérent a s’exprimer elles-mémes sur cette question dans 1’enceinte onusienne afin de
faire entendre leurs voix devant les représentants des Etats (Niez en 2003).

Une conférence organisée par des ONG en 1977 a Genéve sur « la discrimination
contre les populations autochtones des Amériques » permit ce début de dialogue. Pour la
premiere fois dans I’histoire, une centaine d’Indiens, représentant plus de 60 « nations »
autochtones des deux Amériques, furent conviés au Palais des Nations pour parler de leurs
probleémes revétus de leurs costumes traditionnels et accompagnés par leurs ainés, les lea-
ders autochtones pénétrérent dans 1’enceinte onusienne ou ils purent s’exprimer librement.
IIs se présenterent comme les représentants de « peuples autochtones » ayant des liens
spécifiques avec la terre et proposérent une « déclaration de principes pour la défense des
Nations et Peuples autochtones de 1’hémisphere occidental ». Texte prémonitoire, puisqu’il
abordait toutes les grandes questions qui allaient faire 1’objet de débats pendant les trente
années suivantes.

En 1978, une seconde conférence ¢étudia les moyens de « combattre le racisme et la
discrimination raciale ». Une derniére conférence portant sur « les peuples autochtones et
leur rapport a la terre » rassembla en 1981 non seulement des représentants autochtones des
deux Amériques mais aussi d’AUSTRALIE et de NORVEGE.

Ces trois conférences onusiennes, rassemblant des autochtones de plusieurs parties du
monde, contribuérent a faire émerger une identité transnationale autochtone qui se dévelop-
pa et s’étendit peu a peu aux autres régions du monde, au cours des vingt-cinq années
qui suivirent (BRYSK,2000). Elles firent ressortir aussi le manque d’outils juridiques pour
la défense des droits des Peuples autochtones, tout en appuyant la recommandation du
rapport COBO de créer un groupe de travail pour y suppléer. Les pressions conjuguées des
organisations autochtones avec statut consultatif auprés de ’ECOSOC, des ONG de soutien
a la cause autochtone, d’un certain nombre de gouvernements comme les gouvernements
nordiques, le Canada et I’ Australie, réussirent a convaincre le Conseil économique et social
de la nécessité de créer un tel Groupe de travail. Celui-ci fut créé en 1982 sous le nom de
Groupe de travail sur les populations autochtones (GTPA).

La notion de « peuple autochtone » était encore loin de rallier une majorité des re-
présentants des Etats 2 I’ECOSOC, mais les représentants autochtones avaient réussi en
cing ans a s’imposer a I’'ONU comme de nouveaux acteurs politiques avec lesquels il
fallait compter (BARSH,1994). De 1982 a 1993, le groupe de travail sur les populations

314 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

autochtones (GTPA va servir de creuset a la fabrication de 1’autochtonie, qui va dépasser
les frontiéres des deux Amériques pour devenir une identité planétaire. Le groupe de
travail accueillit ainsi chaque année plus de mille représentants autochtones venant des cing
continents (Morin 2005).

Ce groupe de travail sur les populations autochtones (GTPA) fut 1'unique structure de
I’ONU ou les bénéficiaires pour lesquels ce groupe travaille participérent activement aux
débats et apporterent leur contribution a la fabrication de la Déclaration. La discussion des
articles de cette déclaration se basa sur un projet écrit par cinq organisations autochtones
d’Amérique du Nord, — dont I’International Indian Treaty Council et I’Inuit Circum polar
Conference (ICC). Des principes comme celui d’autodétermination y figurent et vont don-
ner lieu a de nombreuses discussions avec les représentants gouvernementaux. ERICA
IRENE DAES, présidente du GTPA de 1984 a 2001 joua un réle essentiel dans la rédaction
de cette déclaration (DAES,2008).

Au-dela des définitions et des qualificatifs imposés ou revendiqués, les Peuples autoch-
tones vont faire leur place a ’ONU (MUEHLEBACH,2001) en s’appropriant le Groupe
de travail pour qu’il ne soit pas seulement un lieu de discussion avec les experts et les
représentants des Etats, ou une tribune ou ils peuvent présenter leurs « doléances » (Sanders
1989), mais pour qu’il soit aussi un outil politique identitaire (Morin 2006).

1II. MISE EN (EUVRE DE LA DECLARATION AU NIVEAU NATIONAL

Si de nombreux gouvernements manquent de volonté politique pour combler le fossé entre
la Déclaration des droits des peuples autochtones qu’ils ont adoptée le 13 septembre 2007
et sa mise en ceuvre au niveau national, il faut toutefois souligner quelques avancées
significatives dans les cinq derniéres années.

D’abord sur le plan juridique et 1égislatif :

e En octobre 2007, le président de la Cour supréme du Belize s’est référé a la Déclaration
pour décider que des terres confisquées par I’Etat devaient étre rendues au peuple
maya. Le juge relevait le fait que le Belize avait signé la Déclaration, et le tribunal
citait Iarticle 26 a propos du droit des Peuples autochtones sur les terres, territoires
et ressources qu’ils possédent et occupent traditionnellement ou qu’ils ont utilisés ou
acquis.

e En novembre 2007, la Cour interaméricaine des droits de I’homme a invoqué la Décla-
ration pour donner gain de cause aux SARAMAKA du Suriname, dans une affaire
d’exploitation forestiére. La Cour a invoqué 1’article 32, qui affirme le droit, pour les
Peuples autochtones, « de définir et d’établir des priorités et des stratégies pour la mise
en valeur et ’utilisation de leurs terres ».

A la méme époque, la Bolivie a voté la loi no 3760 qui incorporait le texte de la Déclara-
tion sur les droits des peuples autochtones dans la législation nationale. En juin 2008, le
gouvernement japonais ne reconnaissait officiellement que les AINUS; formaient un peuple
autochtone dans la partie nord du Japon. La résolution adoptée par le Parlement japonais

315

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

déclare que les AINUS possédent une langue, une culture et une religion distinctes. En
2009, le GROENLAND a négoci¢ avec le DANEMARK une plus grande autonomie
gouvernementale, que son premier ministre a qualifiée « de mise en ceuvre de facto de la
Déclaration ». Le 21 juin 2009, I’Act on Greenland Self-Government fut voté, en Rempla-
cement du Greenland Home Rule Act de 1978.

En 2011, I’Etat congolais a promulgué la loi numéro 5-2011 sur la promotion et
la protection des droits des Peuples autochtones. Cette loi reprend, sans faire référence
expressément a la Déclaration, 1’essentiel de ses principes, en particulier, la protection des
institutions traditionnelles, la propriété intellectuelle des savoirs, la protection des lieux
sacrés, des droits de propriété collectifs et individuels. L’alinéa 2 de I’article premier de
cette loi interdit 1’utilisation du terme pygmée en République du Congo en raison de sa
connotation péjorative.

En juillet 2012, la Cour interaméricaine des droits de I"’Homme a fait connaitre son
Jugement dans I’affaire qui opposait depuis 2003 le peuple kichwa de Sarayaku a I’Etat
équatorien. Ce dernier a été déclaré responsable de violation des droits a la propriété
collective de la communauté kichwa de Sarayaku. L’Etat équatorien avait en effet accordé
une concession d’exploitation a une entreprise pétroliféere argentine (CGC) sur le territoire
de cette communauté sans respecter le droit a la consultation préalable sur le plan constitu-
tionnel.

En septembre 2008, I’Equateur a adopté par referendum une nouvelle constitution qui
reconnait I’existence d’un Etat plurinational et interculturel. De nombreux articles s’ins-
pirent des valeurs des « nationalités » autochtones qui constituent cet Etat et reconnaissent
leurs droits collectifs, notamment par rapport a I’affirmation de leur identité culturelle, a la
propriété et a 1’autogestion de leurs territoires ancestraux. Une nouvelle vision du monde,
que traduit le concept philosophique kichwa du sumak kawsay ou« bien vivre », inscrit
dans la Constitution, est au fondement d’une nouvelle conception du développement et des
relations avec la nature, ou Pachamama. Pour la premiécre fois, la Constitution d’un pays
garantit des droits a la « nature ».

En 2009 la Bolivie se dote d’une nouvelle Constitution qui instaure un Etat plurina-
tional. Cette nouvelle Constitution donne une plus grande représentation politique aux
Peuples autochtones qui participent davantage aux responsabilités locales et nationales.
Elle tient compte de I’ensemble des Droits reconnus dans la Déclaration sur les droits
des peuples autochtones et instaure un régime d’autonomie indigéne pour certaines entités
territoriales. De nouvelles lois, des programmes socio-économiques qui relévent du plan
de développement national intitulé Bolivie digne, souveraine, productive et démocratique
pour bien vivre s’inscrivent dans les objectifs de la seconde décennie internationale des
populations autochtones (2005-2014).

En 2011 le Maroc se dote d’une nouvelle constitution qui reconnait officiellement
Iidentité et la langue Amazigh. Notons que les deux nouvelles Constitutions de I’Equateur
et de I’Etat plurinational de Bolivie qui traduisent de véritables révolutions culturelles —
n’auraient pu voir le jour sans la mobilisation autochtone des quarante derniéres années

316 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

tant au niveau national qu’international. L’adoption de la Déclaration des droits des peuples
autochtones a I’ONU par 143 pays le 13 septembre 2007 a apporté une reconnaissance
internationale et des réponses officielles a « la question autochtone » des années 1970.
Cette adoption a contribu¢ a valoriser les visions du monde des Peuples autochtones qui
sont au fondement de ces nouveaux textes constitutionnels. Il reste cependant beaucoup a
faire pour voir les objectifs de la Déclaration de I’ONU devenir une réalité. L’application
de toutes ces lois et de tous ces dispositifs constitutionnels rencontre beaucoup d’obstacles
sur le terrain, en particulier dans le domaine de la gouvernance des ressources naturelles qui
restent contrlées par I’Etat.

La conception étatique du développement basé sur la croissance s’oppose a celle des
peuples autochtones qui valorise, notamment en Amérique latine. Véritable solution de
remplacement au développement, ce concept propose une approche plus communautaire,
dans une coexistence harmonieuse avec la nature. Celle-ci n’est plus un objet que 1’on
s’approprie et que 1’on exploite, mais un sujet avec des droits qu’il faut respecter (GUDY -
NAS, 2011). C’est donc une incitation a repenser le développement. Or, les Etats sont de
plus en plus dépendants des multinationales minicres et pétroliéres, qui investissent dans
des proportions jamais atteintes. Cela les pousse a privilégier la croissance aux dépens des
droits des Peuples autochtones.

Le plus important de ces droits est le libre consentement préalable et informé sur tout
projet ayant des incidences sur leurs terres ou territoires (article 32 de la Déclaration). Pour
que ce droit fondamental soit respecté, il faut que les Peuples autochtones soient associés
aux prises de décisions sur des projets les concernant. Les articles 18 et 19 de la Déclaration
insistent sur ce droit et exhortent les Etats a se concerter et a coopérer avec les institutions
représentatives des Peuples autochtones avant d’adopter de tels projets. Or, bien souvent,
les autochtones se trouvent exclus de la sphere décisionnelle étatique, qui peut ainsi plus
facilement ignorer leurs droits®®.

Le MEDPA a d’ailleurs présenté lors de sa 3e session en juillet 2010 un premier rapport
sur les Peuples autochtones et le droit de participer a la prise de décisions. Il rappelle la va-
leur fondamentale de ce Droit : Pour que les peuples autochtones aient accés a I’ensemble
des droits de ’'Homme, il faut nécessairement qu’ils puissent participer aux décisions
concernant tous les aspects de leur vie. Ce principe est le corollaire d’une multitude de
normes universellement acceptées en matiére de droits de ’homme et son principal objet
est de consacrer le droit des peuples autochtones de maitriser leur propre destin dans des
conditions d’égalité.

Le droit de consultation généralement établi par la Déclaration sur les droits des
peuples autochtones implique que ces peuples participent de maniére « effective », et non
qu’ils soient consultés pour la forme, de sorte qu’ils donnent leur consentement libre,
préalable et éclair¢ (A/HRC/EMRIP/2010/2). On comprend dés lors le lien étroit entre ce

26 MORIN FRANCOISE ET BERNARD SALADIN D’ANGLURE, « L’ethnicité, un outil politique
pour les autochtones de 1’ Arctique et de 1’Amazonie », in Etudes/Inuit/Studies 1995, p.37 — 68.

317

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

principe de la participation aux décisions et le droit des Peuples autochtones a I’autodéter-
mination. L’autonomie, le droit de s’administrer soi-méme et le fait d’étre consulté sur
les questions qui les touchent, sur la base du principe du consentement libre, préalable et
éclairé, sont des étapes qui conduisent les Peuples autochtones vers ’autodétermination®’.

Promouvoir cette participation pleine et entiére des Peuples autochtones a la prise
de décision concernant directement ou indirectement leur mode de vie, leurs terres et
territoires traditionnels ainsi que leur intégrité culturelle est 1'un des cinq objectifs du
Programme d’action pour la deuxiéme décennie internationale des peuples autochtones qui
se termine en 2014.

La fin de cette décennie sera marquée par la réunion pléniére de I’Assemblée générale
des Nations-Unies, dite Conférence mondiale sur les peuples autochtones, qui se tiendra en
2014. Elle réunira les Etats et les représentants des Peuples autochtones afin d’examiner
les réussites et les insuffisances de la mise en ceuvre des normes de la Déclaration. Les
Peuples autochtones attendent beaucoup de cette Conférence onusienne de trés haut niveau
pour promouvoir des mesures aux plans national et local afin d’assurer la réalisation de
leurs droits. Envers cet espoir, il faut rappeler les réserves exprimées par certains auteurs
sur la capacité des instances onusiennes a combler le fossé entre les normes internationales
de la Déclaration et les réalités du terrain. Ainsi, STEPHEN ALLEN (2011) doute de
I’efficacité des mesures prises au niveau international et préconise un engagement politique
des autochtones au niveau national afin de bousculer les habitudes culturelles du politique
et de ’administratif et proposer des stratégies pour générer une volonté politique, qui seule
permettrait I’application des normes de la Déclaration au niveau local.

1V. LE CADRE JURIDIQUE DE LA REPUBLIQUE DEMOCRATIQUE DU CONGO

1. LE CONTEXTE NATIONAL DE LA PRISE EN COMPTE DES PEUPLES
PYGMEES DE LA FORET EQUATORIAL

Conformément a la déclaration des Nations-Unies sur les droits des peuples autochtones, a
ses articles 12, 15, 16, 19, 21, 29 et 35, les respects de la dignité et de la valeur humaine
constitue la substance des droits de ’'Homme. Ces droits, sur le plan international, jouissent
d’une légitimité qui leur confére un poids moral incontestable et qui conduit les Etats et
Gouvernements membres des Nations-Unies a ratifier des traités et a se soumettre librement
aux obligations contraignantes en la matiére.

En République Démocratique du Congo, les peuples autochtones pygmées sont incon-
testablement les premiers habitants du bassin du Congo. A [’origine, ils ne vivent que de
la chasse et de la cueillette. Ils sont enticrement dépendants de la forét. Ils y acquicrent
le savoir endogéne et une maitrise de ’environnement forestier telle qu’on ne puisse

27 BELLIER IRENE, « Les peuples autochtones aux Nations -Unies : un nouvel acteur dans la
fabrique des normes internationales », Critique Internationale numéro 54,QUEBEC, 2012, pp.
61-80.

318 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

rencontrer auprés d’aucun peuple en RD. Congo. Ce qui leur vaut le qualificatif de « Peuple
de la forét ». Le mode de vie nomade et 1’organisation sociale segmentaire, sont autant
des facteurs qui accentuent la discrimination des communautés autochtones pygmeées en
tant que gardiens de la forét. La discrimination contre les peuples autochtones pygmées
est principalement marquée en ce qui concerne leurs droits sur les terres et ressources
naturelles. Ces droits ne sont reconnus dans aucune législation congolaise, ni garantis par
celle-ci.

Par ailleurs, le Peuples autochtones dont les droits ne sont pas reconnus, peuvent étre
dépossédés de leurs terres sans aucune voie de recours possible alors qu’ils sont détenteurs
des savoirs endogenes trés important pour I’évolution de I’humanité, la préservation de la
biodiversité et pour le développement de la recherche tant sur le plan fondamental que
sur le plan pratique. La prise des décisions en maticre de développement des Peuples
autochtones Pygmées soulévent une série des problémes qui reposent, entre autres, sur
quatre concepts : le pouvoir des décisions, le consentement libre et éclairé, la participation
des Peuples Autochtones Pygmées et la reconnaissance de leurs Droits.

Malgré la diversité¢ de leurs situations, les Peuples autochtones partagent une série de
caractéristiques et une expérience commune face a leur savoir. Il s’agit de leur préexistence,
de leur non domination, de leur forte dépendance vis-a-vis des €écosystémes nourriciers,
de leur organisation basée sur le mode des sociétés précapitalistes. A ce titre, les Peuples
autochtones sont les populations les plus vulnérables, les plus marginalisées et les plus
désavantagés de la République Démocratique du Congo. Cette marginalisation est une des
causes principales de leur pauvreté qui se matérialise par la perte de la maitrise des terres,
des territoires et des ressources naturelles qui étaient traditionnellement les leurs?®,

Cette loi répond a la préoccupation qui consiste a protéger les droits spécifiques des
Peuples Autochtones et intégre les acquis de I’Etat de Droit conformément a la Constitu-
tion, du 18/02/2006 telle que modifiée a ce jour.

2. LES DISPOSITIONS LEGISLATIVES DE LA RDC

La République Démocratique du Congo, Etat membre des Nations-Unies et de 1‘Union
Africaine, a signé et ratifi¢ plusieurs instruments internationaux relatifs aux droits de
I’Homme de maniére globale et certains textes spécifiques y afférents, consacrant notam-
ment le droit a la consultation, 1‘exercice des droits culturels ou le développement de
mesures visant a réduire la pauvreté qui touchent directement les autochtones.

Dans la Constitution du 18 février 2006, qui découle du principe national « (Tous les
hommes sont égaux) » réaffirme son adhésion a la Charte de 1°‘Organisation des Nations-
Unies, a la Déclaration universelle des droits de 'Homme du 10 décembre 1948, aux Pactes
internationaux du 16 décembre 1966 relatifs aux droits civils et politiques d‘une part et aux

28 RDC, ASSEMBLEE NATIONALE : 2°"¢ LEGISLATURE DE LA 3ém REPUBL[QUE, Proposition
de loi portant promotion et protection des Droits des Peuples Autochtones Pygmées en RDC,
DRAFT, Décembre 2012.

319

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

droits économiques sociaux et culturels d‘autre part, réaffirme également son attachement a
la Charte africaine des droits de 1'Homme et des peuples du 27 juin 1981, et indique que le
pays est un « Etat de Droit fondé sur une démocratie pluraliste, garantissant la sécurité des
personnes et des biens, la protection des plus faibles, notamment les personnes vulnérables,
les minorités et le plein exercice des libertés et droits fondamentaux ».

A vrai dire, il existe en République Démocratique du Congo un certain vide juridique
sur les questions relatives aux peuples autochtones.

En effet, les articles 11,12 et 13, disposent que :

e Tous les étres humains naissent libres et égaux en dignité et en droits. Toutefois, la jouis-
sance des droits politiques est reconnue aux seuls congolais, sauf exceptions établies par
la loi. Tous les congolais sont ¢gaux devant la loi et ont droit a une égale protection des
lois.

e Aucun congolais ne peut, en matiére d'éducation et d'accés aux fonctions publiques ni
en aucune autre maticre, faire 1'objet d'une mesure discriminatoire, qu'elle résulte de
la loi ou d'un acte de I'exécutif, en raison de sa religion, de son origine familiale, de
sa condition sociale, de sa résidence, de ses opinions ou de ses convictions politiques,
de son appartenance a une race, a une ethnie, a une tribu, a une minorité culturelle ou
linguistique.

Depuis 1‘adoption de la Convention OIT 169, par le pays, de nouveaux développements
législatifs laissent espérer une reconnaissance formelle des droits des peuples autochtones.
Le texte de base du régime forestier congolais et ses mesures d’exécution datent du 11 avril
1949. La mise en ceuvre de ce régime s’est avérée difficile au fur et a mesure de 1’évolution
politique, économique, sociale et culturelle du pays. Ainsi, on constate que, 42 ans apres
son accession a I’indépendance, la République Démocratique du Congo ne s’est pas encore
dotée d’un régime forestier approprié, a savoir un cadre 1égal qui permet, a la fois, a la forét
de remplir en équilibre ses fonctions écologiques et sociales, a I’administration forestiére
de contribuer substantiellement au développement national et aux populations riveraines de
participer activement a la gestion des foréts pour pouvoir en tirer un bénéfice légitime :

o Toute forét a concéder fait I’objet d’une enquéte préalable de manic¢re a pouvoir la
rendre quitte et libre de tout droit. Ici également, la consultation des populations rive-
raines de la forét est obligatoire pour garantir la paix sociale et la jouissance paisible des
foréts concédées;

o Pour assurer le développement durable des ressources naturelles, la présente loi introduit
dans la gestion forestiére deux concepts, celui d’inventaire forestier et celui d’aménage-
ment forestier.

Dans la présente loi, la concession forestiere se démarque nettement de la concession
fonciere et constitue un droit réel immobilier « sui generis » parce que portant uniquement
sur le bois. Il est sous-tendu par un contrat de concession forestiére accompagné des cahiers
des charges dans lesquels sont spécifiés les droits et obligations des parties contractantes.
La concession forestiére peut s’acquérir par deux voies : 1’une principale, 1’adjudication, et

320 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

I’autre, exceptionnelle, le gré a gré. Toutefois, les communautés locales, ¢’est-a-dire en fait
les populations locales, peuvent acquérir, a titre gratuit, une concession forestiere sur leurs
terres ancestrales.

Par rapport au décret du 11 avril a la loi de 1949, cette loi insére dans le régime
forestier des dispositions spécifiques relatives a la fiscalité forestiére. Celle-ci se distingue
de la fiscalité ordinaire et vise a asseoir une politique de taxation forestiere qui soit a
méme de garantir a la fois une gestion durable de la ressource forestiére, une incitation a la
meilleure gestion forestiére et une conciliation d’objectifs de développement de I’industrie
forestiere et de I’accroissement des recettes foresticres.

La présente loi, se voulant générale, se borne a définir les principes et les matiéres gé-
nérales, lesquels feront I’objet des textes réglementaires permettant ainsi au gouvernement
une adaptation dynamique aux conditions socio-économiques du pays. Le Code forestier,
promulgué par la Loi n° 011/2002 du 29 aotit 2002 portant Code forestier, indique dans son
article ler que « la forét centrafricaine remplit de multiples fonctions » et, particulierement,
« contribue a la survie et au bien-étre des populations notamment des peuples autochtones
qui y sont culturellement et intimement associés », traite de « Droit coutumier d‘usage et
des peuples autochtones », et introduit le concept de « foréts communautaires » qui font
« 1‘objet d‘une convention de gestion entre une communauté villageoise et/ou autochtone et
1‘Etat ».

Larticle 6 indique qu’afin d’adapter la politique forestiére nationale aux particularités
de chaque province, un plan forestier provincial est élaboré par chaque Gouverneur de
province concernée apres avis du conseil consultatif provincial.

C. DEFIS DE LA RECONNAISSANCE DES DROITS ANCESTRAUX
1. L’INTEGRATION DES COUTUMES DANS LE SYSTEME JUDICIAIRE

La question de la redéfinition du Droit congolais qui doit intégrer les réalités locales et
réhabiliter la justice traditionnelle en 1°adaptant a 1°évolution de la société; d‘autre part, tout
mettre en ceuvre pour faciliter 1‘acces de la population au Droit et a la justice officielle.
Les cultures juridiques en Afrique sont des réalités sociolinguistiques « tétues » qui doivent
étre envisagées sous un nouveau jour mettant en évidence I’importance de la juri-linguis-
tique.De ce point de vue, une configuration juri-linguistique des Etats africains s’impose, la
thése de 1’adaptabilité? aidant.

Selon cette thése, les systémes de Droit (Droit civiliste, Droit coutumier, common law)
s’intégreraient aux situations sociolinguistiques diverses et dynamiques pour réduire 1’écart
considérable entre les gouvernants et les gouvernés ou entre les besoins des citoyens et
les réponses institutionnelles. L’adaptabilité donnerait ainsi 1’occasion de décomplexer les
citoyens africains face aux diverses sources de Droit et de décomplexifier leurs situations

29 DEFFANS, B « Introduction : Le droit comme facteur de développement économique », in Mondes
en Développement, Vol.33 —2005/1, n°129.

321

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

juridiques. Les langues vernaculaires africaines, par exemple, ne font qu’exacerber les
Droits coutumiers qui seraient plus longs et difficiles a modifier. Elles semblent autoriser
d’emblée des repliements ontologiques, des remises en cause permanentes des situations
juridiques en cours dans les Etats africains, des transferts de sens « insolites » dans les
pratiques juridiques diverses, des violences légales récursives.

Les langues vernaculaires africaines, quant a elles, dont les usages sont prépondérants
dans I’économie informelle®® suscitée par I’urbanisation croissante des Etats africains s’ac-
commoderaient au common law, systéeme juridique fondé non pas sur, les lois écrites et
publiées mais sur la prééminence de la jurisprudence®'. Les acteurs économiques africains
parlant pour la plupart les langues véhiculaires (dioula, lingala, swahili, wolof, etc.) ont
communément une vision manichéenne de la langue officielle écrite, langue de fiscalisa-
tion, d’imposition, de juridiction, etc., entachée de méfiance, de défiance, de suspicion, car
Summun jus, summa injuria.

Les langues véhiculaires apparaissent ainsi comme supports des échanges économiques
bénéficiant de la légitimité des actions économiques et de 1’opinion publique a cause
de leur efficacité dans les relations commerciales (marchés, rues, gares, etc.), de leur
sensibilité aux signaux du marché (fluctuation des prix par rapport aux choix des langues),
de leur affranchissement aux contraintes de la parole écrite, etc. Les langues occidentales,
d’ordinaires langues officielles des Etats africains, s’accordent naturellement au Droit civi-
liste. Elles favoriseraient la mise en place d’institutions juridiques « rigides » renforgant
et préservant le pouvoir des Etats africains ou de I’élite africaine et la dissémination des
universaux juridiques tels que la bonne gouvernance, les droits de I’'Homme, la liberté, la
justice, la démocratie, I’Etat de Droit, etc.

En réalité, le probleme du Droit traditionnel africain n’est pas pour ’africain mais
pour le juriste occidental qui ne peut pas — et ne sait pas comment — comprendre son
essence. Plus précisément, sans avoir ét¢ éduqué dans une approche anthropologique, le
juriste occidental tente de convaincre les africains, en vain, que le Droit traditionnel (ou au
moins cette facon de créer le Droit) ne sert a rien. Toutes les tentatives de "codification"
ont substantiellement échoué et la cristallisation qui en a résulté n’a pas empéché le Droit
coutumier d’évoluer.

L’expérience nous a montré¢ que dans les domaines ou le Droit coutumier a été tradi-
tionnellement plus fort, le Droit adopté par 1’Etat a été tout simplement ignoré par les
individus qui préférent continuer a avoir leur vie régie par la tradition et a résoudre
tout litige en utilisant les moyens de réglement des différends coutumiers. L’ Afrique est
certainement un continent ou les regles juridiques ayant une autorité réelle manquent de

30 DE MIRAS, C., « L’informel : un mode d’emploi », in Lautier, B. et al.,L "Etat et l'informel, Paris,
I’Harmattan, 1991, p.117.

31 Décisions orales et/ou contradictoires rendues par les juges dans les différents tribunaux.

322 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

légitimité : elles ont été largement ignorées par les citoyens, et ont été utilisées par les
juristes anthropologues comme des exemples types d’inefficacité du Droit32.

Les observations qui précédent confirment qu’il est possible d’avoir différentes ap-
proches et expériences de ce que nous identifions comme « Droit », et, méme plus, que le
Droit officiel peut coexister avec le Droit traditionnel. Parfois, les juristes africains ont une
approche « puriste », regardant le Droit a travers le spectre occidental qu’ils ont étudi¢ dans
les universités, tandis que le Droit est mieux per¢u comme un phénoméne social qui est
strictement 1i¢ & I’environnement ou il est créé et évolue™3.

La société africaine est caractérisée par une vision de la vie ou tout est li¢; la vie et le
surnaturel, les comportements humains et les phénoménes naturels, le pouvoir et le sacré.
Les traditions africaines sont essentiellement basées sur le role central joué par le groupe
sous tous ses formes possibles (famille, clan, village, communauté) ou la solidarité entre les
membres du groupe est un facteur clé qui rend difficile la distinction — par exemple-entre
obligations juridiques et morales, et les obligations envers un autre individu et le groupe
dans son ensemble.

Ce genre de distinctions n’existe pas en vertu de la tradition africaine, dans la mesure
ou ces ¢léments définissent et représentent « I’obligation ». Comme certains concepts
juridiques sont typiquement occidentaux, seul un juriste formé a ces concepts peut les
comprendre parce qu’ils ne sont pas envisagés dans la culture juridique traditionnelle
africaine’.

Les systémes juridiques ne sont plus indépendants et isolés les uns des autres. Ils
sont continuellement influencés par différents facteurs externes adaptés d’autres systémes
juridiques. Les chercheurs ont remarqué aujourd’hui et ont commencé a étudier cette
nouvelle tendance d’un croissant flux de globalisation juridique (également défini comme
un échange constant d’influence) En raison de ses particularismes, le Droit congolais et
africain devrait aujourd’hui aller au-dela du débat « stérile » common law contre droit
continental. Il devrait fonder son développement sur les caractéristiques essentielles de
chaque systéme. Il est important de respecter la vision africaine du Droit fondée sur les
pratiques et d’introduire les concepts occidentaux et les particularités qui sont communes
aux traditions africaines.

35

En outre, il est nécessaire de parvenir a la création d’un Droit réellement « africain® »,

et de se prémunir d’une fracture entre les différents acteurs juridiques afin d’éviter que

32 Voir Ro dolfo SACCO, Anthropologia cit, p. 196; Anthony N. ALLOTT, The Unity c.

33 TOHON,C., Le traité¢ de ’TOHADA, I’anthropologue du Droit et le monde des affaires en Afrique
et en France, en Etienne LE ROY (cur.), Juridicités. Témoignages réunis a I’occasion du quaran-
tiéme anniversaire du LAJP, 2006, Paris, Khartala.pp.45 — 49.

34 TOHON, C.,op. cit.

35 MICHEL ALLIOT, dans Problémes cité. a déja signalé la "désoccidentalisation des regles juri-
diques" et I’adoption par les législateurs africains d’une classification juridique commune et des
concepts comme les principaux instruments nécessaires pour poursuivre un objectif d’harmonisa-
tion juridique en Afrique.

323

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

ce nouveau Droit africain ne devienne encore un autre exemple de Droit inefficace. La prin-
cipale condition est d’empécher les conflits, afin d’éviter le rejet.

1I. LA PRISE EN COMPTE DU DIALOGUE SOCIAL ET AUTRES PROCEDES
TRADITIONNELS

1. ’ARBRE A PALABRE

S’il ne dépend pas des lois de ranimer les croyances qui s’éteignent, il dépend des lois
d’intéresser les hommes aux destinées de leur pays. Il dépend des lois de réveiller et de
diriger cet instinct vague de la patrie, qui n’abandonne jamais le coeur de I’homme, et, en
le liant aux pensées, aux passions, aux habitudes de chaque jour, d’en faire un sentiment
réfléchi et durable® » soulignait ALEXIS DE TOCQUEVILLE.

Les sociétés africaines plurales avaient une si haute idée de cette réalité, que pour
tenir allumée I’Esperance des peuples, ils placérent au cceur du pouvoir multinational une
institution capitale appelée « Conseil des sages ». Il s’agit d’un « gardien des coutumes et
tradition », ¢’est-a-dire du Droit africain précolonial’’, que le colonisateur a confondu avec
la coutume, présupposée immobile, réduite au vestige du passé et destinée a disparaitre. Il
importe de se réapproprier I’esprit du proces africain selon lequel, une fois leur litige réglé
par la palabre, les protagonistes sont conviés a faire un geste symbolique de réconciliation.
C’est peut- étre le fait de se partager une noix de cola, de boire I’'un aprés 1’autre dans la
méme coupe ou tout simplement de se serrer la main. Sa simplicité relativise I’importance
des formes et de procédure, présente un avantage inestimable d’étre dite dans les langues
des peuples justiciables et suivant les Droits africains dans les normes et les principes’®.

Par ailleurs, une nouvelle politique carcérale doit étre mise en chantier, si I’on veut
rompre avec le mimétisme occidental, privilégiant I’emprisonnement au détriment du dia-
logue des volontés contraires, comme instrument de la réconciliation et de la réintégration.
En effet, nul n’ignore les moyens humains et financiers gaspillés pour la récupération ou la
réinsertion des condamnés dans le tissu social.

Mais a ce jour, le bilan de cette politique est globalement négatif dans 1’ensemble des
pays occidentaux, comme en témoignent les deux rapports®® accablants des commissions
d’enquéte du parlement frangais (le sénat et I’assemblée dont les conclusions ont été
rendues publiques le 5 juillet 2000. Les Etats africains sont multi ethniques, composés d’un

36 ALEXIS DE TOCQUEVILLE, La démocratie en Amérique, Paris, Gallimard, 1968, p.121.

37 VANDERLINDEN,J, « Justice et Droits : quels Droits appliquer? Le juge et la coutume en Afrique
aujourd’hui”, in Afrique contemporaine, numéro spécial 156 sur la justice en Afrique,4¢ trimestre
1990, pp.233 —235.

38 MAURICE KAMTO, « les défis: une justice entre tradition et modernité », in Afrique contempo-
raine, numéro spécial 156, 4¢étrimestre 1990, p. 58 et s).

39 Le sénat et I’assemblée (Journal, Le monde, du jeudi 6 juillet 2000, pp.8 —9).

324 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

certain nombre de peuples parlant de langues différentes, possédant des échelles de valeurs,
des croyances religieuses, des institutions familiales nettement dissemblables*” ».

Deux considérations peuvent étre opposées a cette objection d’une part, on peut avan-
cer que I’Afrique n’a pas le monopole de cette hétérogénéité culturelle et que I’absence
d’homogénéité sous d’autres cieux n’a pas été un obstacle déterminant a 1’affirmation d’une
unité culturelle : les dissemblances culturelles entre les occidentaux et les bretons, entre
les Corses et les Basques, pour ne citer que ceux-1a, n’ont pas empéché ’existence d’une
culture frangaise, pas plus que ne I’a fait a la culture Anglo-saxonne le particularisme
culturel.

D’autre part, et sous un aspect plus positif, des théoriciens de la culture africaine ont
démontré de diverses maniéres la convergence de ce qu’ils ont appelé « les deux versants
de la personnalité africaine », le versant noir désigné sous le terme de « négritude », et le
versant arabo-berbere.

2. LE DIALOGUE SOCIAL

Depuis tout le temps, dans toutes les civilisations et plus particulierement en Afrique, les
personnes agées ont toujours tenu une place prépondérante dans la société : Ils sont la
source, le socle de notre culture, les garants de notre histoire, bref! De véritables mémoires
vivantes. D’ou le proverbe « un vieillard qui se meurt est une bibliothéque qui briile ».

La portée spirituelle qui se dégage de leur expérience de vie, fait d’eux de grands sages
trés écoutés dans nos communautés ou la gestion des ressources humaines est quasiment de
leur ressort. Du point de vue des mceurs et des coutumes, ils sont en charge de perpétuer
nos traditions, notre culture. Ils sont aussi juges dans la gestion des conflits traditionnels.
Alors, si le renouvellement du dialogue social, est une donnée essentielle, aujourd’hui
en Cote d’lvoire, elle passe obligatoirement par « nos anciens, nos rois et nos chefs reli-
gieux ». C’est indispensable pour trouver un équilibre entre I’Etat et tous les partenaires
sociaux dont ils font partie intégrante.

C’est pourquoi, ils doivent prendre leur place dans les débats et se mettre au service
de l’intelligence du pays. Ceci vaut également pour les communautés ou le systeme de
chefferie et de royauté est toujours en vigueur. A quelques différences prées, ils fonctionnent
de la méme fagon qu’avec « les vieux sages ».

3. LE CONSEIL DES SAGES

En Afrique, le conseil des sages, c'est le symbole de la cohésion sociale, affirme DAVID
DIARRA, président de 1'Union des Maliens du Nord de la France, diplomé en Histoire et
Histoire de I'Art. C'est-dire si cette assemblée est essentielle dans le fonctionnement de la

40 ATANGANA, J., L’'OUA et la résolution des conflits en Afrique, Paris, L’Harmattan. 2002, p.76 et
s.

325

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

société Africaine. « Traditionnellement, le pouvoir africain, c'est toujours un chef ou un
roi ou un empereur, détenteur du pouvoir et délégué par un conseil des sages. ». L'ancien
ou vieux sage est au cceur du village. C'est aupres de lui que 1'on vient toujours chercher
conseil pour trouver la clé & son probléme. On le considere comme la source, le socle de la
culture, le garant de l'histoire et des fondements des traditions. Cela fait d'eux des grands
sages trés écoutés et des juges dans la gestion des conflits. »

Ce conseil intervient en un lieu symbolique : « L'arbre a palabre. Au Mali, c'est sous le
vestibule sacré ou le grand baobab. On y pratique le pluralisme social. Comme 1'Assemblée
en France. Ils se réunissent et délibérent. Le chef du village se fonde sur leur avis pour
assurer la stabilité de la société. C'est une instance de régulation et on ne peut aller contre
sa décision. » Un modele démocratique qui, malgré I'évolution du monde actuel, a su garder
son poids. « Lorsque la France a colonisé une partie de 1'Afrique, elle s'est calquée sur le
systéme occidental.

Il y avait toujours une base traditionnelle mais gérée par rapport a ce qui est venu d'Oc-
cident*! ». Aujourd'hui, l'inverse se produit et ce sont les instances démocratiques de nos
sociétés « modernes » qui s'inspirent de ce concept 100 % made in Africa. « Les nouvelles
formes d'expressions politiques sont en train de reprendre cette fagon de penser. Méme
I'Union africaine a mis en place, il y a quatre ans, un conseil des sages, pour régler les
conflits. La CEDEAO (Communauté économique des Etats de I'Afrique de 1'Ouest) a fait la
méme chose. On revient aux sources ».

En France, cette formule est adoptée par de plus en plus de communes (189 selon la
Fédération des villes et conseils de sages). Chacune a sa formule pour désigner ses anciens.
Volontaires, choisis par 1'édile ou désignés par un panel de citoyens, le conseil des sages
a un role consultatif, une place plus ou moins importante et intervient dans la politique
générale de la ville.

En tant qu’interlocuteur privilégi¢ de I’Etat, ce conseil aura aussi un réle de médiateur
dans les différentes crises ou conflits sociaux qu’il aura pour tache de prévenir, voire régler
en amont*?. L’ancien secrétaire général de ’OUA, le Tanzanien Salim Ahmed Salim, a
souligné I’appui du Groupe des Sages aux efforts de I’UA par le biais du Conseil de paix et
de sécurité et de la Commission, pour le réglement des conflits sur le continent.

41 KOFI YANGMANNE, Elu maire de Saint-Coulitz (Finistére) en 1989, Kofi Yamgnane, ancien
ministre, y a créé le premier conseil des sages puis la Fédération des villes et conseils de sages en
1992.

42 M. BEN BELLA, ancien président algérien, a estimé qu’il est important que, pendant cette réunion
de trois jours, des recommandations et des propositions d’action soient présentées pour aider le
Conseil de paix et de sécurité (CPS) et la Commission de I’UA dans la prise en charge de ces ques-
tions. "Nous devons en finir définitivement avec les foyers de tension qui sévissent en Afrique",
a-t-il indiqué, précisant qu’il s’agit d’abord "d’apaiser les esprits pour créer les conditions de
secrétaire général de I’OUA, le Tanzanien SALIM AHMED SALIM, a souligné ’appui du Groupe
des Sages aux efforts de I’UA par le biais du Conseil de paix et de sécurité et de la Commission,
pour le réglement des conflits sur le continent.

326 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

Le Groupe des sages, actuellement présidé par M. Ben Bella, comprend trois personna-
lités africaines, représentatives des régions du continent, M. Salim Ahmed Salim, ’ancien
président de Sao Tome et Principe, M. MIGUEL TROVOADA DOS ANJOS DE CUNHA
et la présidente de la Commission électorale indépendante d’Afrique-du-Sud, Mme BRI-
GALIA NTOMBEMHLOPE BAM*. OLIVIER DUHAMEL* déplore cette situation lors-
qu’il écrit : « Le gouvernement prépare la loi, trop des lois, top vite bricolées. Le parlement
vote la loi, trop de lois, qu’il ne comprend pas, qu’il ne connait plus. Qui s’interroge sur
I’utilité de la loi? Sur sa nécessité? Sur les valeurs qu’elle traduit? Sur la cohérence interne
et la cohérence globale du Droit, ses conditions d’exécution, ses conséquences pour le juge,
ses effets pervers?

Ces questions sont fondamentales, ces questions sont évacuées. Le pouvoir gouverne-
mental ne peut guére de les poser. Contrdle de ce qui est d’un coté, réflexion sur ce qui
peut et doit étre et doit étre de I’autre, le tout dans la discrétion du travail sans caméra
puis dans la transparence de la discussion publique, ce réve lorsqu’il s’accomplira donnera
a la démocratie une délibérante, sa consistance réelle et a la démocratie gouvernante son
effectivité vraie ». Ce retour aux sources est capital comme le souligne Joseph KI-ZERBO,
lorsqu’il écrit « le role des assemblées représentant les ordres, des castes, des classes, des
métiers, des groupements divers, les sexes etc., dans la prise de décision, était 1'un des
principes constitutifs et constitutionnels du systeme africain du pouvoir visant a prévenir
les tendances irrédentistes et sécessionnistes; car paradoxalement, la meilleure fagon d’ac-
croitre le pouvoir est de le partager*’ ».

4. LA CHEFFERIE TRADITIONNELLE

Loin d'étre anachronique comme beaucoup le croient, la chefferie traditionnelle par la
solidité¢ de ses fondements philosophiques et institutionnels, sa proximité avec le peuple,
son fonctionnement globalement en conformité avec les principes élémentaires de la démo-
cratie, constitue jusqu'ici I'un des rares pdles de résistance des valeurs civilisationnelles
africaines aux prétentions hégémoniques de I'Occident telles que le colonisateur et ses
suppOts contemporains essaient de nous imposer.

Bien que longtemps enfermée par ces derniers dans des carcans conceptuels du genre
« tradition » « et coutume » comme si ces mots étaient exclusifs a I'Afrique, la chefterie tra-
ditionnelle par cette résistance héroique démontre son enracinement dans 1'ame africaine, sa
capacité a marquer durablement 'homme, en lui imprimant sa spécificité et en modulant sa
vision de la gouvernance des hommes. Appréhendée sous un angle purement institutionnel,
la chefterie traditionnelle apparait en fin de compte comme 1'expression par excellence de

43 L’Afrique pourra régler ses problemes, selon les ‘sages de I'UA, L’international magazine.com,
publié le 14/10/2008.

44 OLIVIER DUHAMEL, Les démocraties, cité par TSHIYEMBE, Etat multinational, op.cit.p.51.

45 KI-ZERBO, « La place des parlements dans les institutions des Etats africains », In Revue Parle-
ments Et Francophonie, n° 106, Paris, 1998, pp.103 — 120.

327

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

la vision africaine d'un pouvoir que 1'on qualifie en Occident de démocratique, parce qu'elle
combine harmonieusement la sacralisation de l'autorité et la recherche permanente de la
légitimation populaire.

A cet effet, elle associe fondamentalement les populations a I'exercice du pouvoir, ce
qui, a posteriori, explique leur attachement actuel. Ce qui est loin d'étre le cas du pouvoir
politique soit disant moderne marqué depuis 1'indépendance par le sceau de I’illégitimité.

Quant a sa cohabitation avec les institutions républicaines, elle ne pose aucun probléme
si chaque chose est a sa place. Dans une société plurielle comme le Congo, la chefferie
traditionnelle en conservant sa vocation essentiellement culturelle, a un réle fondamental a
jouer dans la conservation des arts et cultures sans n’aucunement géner le fonctionnement
du pouvoir central méme s'il reste jacobin. A ce titre, elle mérite d'étre soutenue par
les pouvoirs publics autant que les autres structures de souveraineté. La principauté de
Monaco en France, celle de Saint Marin et 1'Etat du Vatican en Italie sont de lointains mais
intéressants exemples. Dans ces deux pays essentiellement chrétiens, 'Etat subventionne
bien les églises et construit les cathédrales sans rien perdre de sa nature laique.

En résumé, la chefferie traditionnelle porte en elle-méme un certain nombre d'acquis
identitaires susceptibles de permettre a I'homme africain de participer valablement au grand
forum international des échanges culturels. Il est acquis que ne survivront a la mondialisa-
tion actuelle qui n'est pas qu'économique, que les peuples qui ont quelque chose a échanger
ou a donner. Pour que les chefs qui incarnent cette institution soient a la hauteur de ce défi,
ils doivent répondre d'un certain nombre d'exigences. Premiérement, étre profondément
imprégnés des traditions et coutumes qu'ils ont la responsabilité d'incarner et de défendre.
D'ou I'impératif pour eux d'étre des modeles de dignité et de responsabilité.

Deuxiémement, ils doivent étre au service des populations qu'ils ont la responsabilité
d'encadrer, ce qui leur impose l'obligation d'étre en permanence avec elles afin en tout
temps de partager leurs joies et leurs peines.

Troisiémement, il leur revient & tout moment et en toute circonstance de faire preuve de
neutralité et d'équité dans I'exercice de leur fonction afin de garantir I'unité de leurs peuples.
D'ou la nécessité d'éviter tout engagement politique ou religieux ostentatoire ainsi que de
s'abstenir en période électorale de prendre publiquement fait et cause pour un parti ou un
candidat ou de laisser la chefferie servir de bureau de vote, attitudes de nature a fragiliser
leur autorité. La derniére qualité c'est d'étre des citoyens modeles au service de la commu-
nauté et surtout d'éviter le piege de I'inféodation a l'administration dans lequel les enferme
leur avilissant statut d'auxiliaires de 1'administration. Par conséquent, non seulement il ne
faut pas briler les chefferies traditionnelles, mais leur défense et leur protection deviennent
un devoir existentiel pour tous.

La loi du 25 aout 2015 fixant le statut des chefs coutumiers dans son exposé des motifs
est explicite : La crise des valeurs traditionnelles compte parmi les principaux maux qui,
non seulement, minent I’unité et la cohésion nationales, mais aussi hypothéquent le déve-
loppement intégral, harmonieux et durable de la République Démocratique du Congo.Face

328 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

a cette situation, la Constitution du 18 février 2006 reconnait, en son article 207, 1’autorité
coutumiere comme socle des valeurs traditionnelles.

La présente Loi est donc la mise en ceuvre de cette exigence constitutionnelle. Elle
vient s’ajouter a 1’arsenal juridique sur 1’organisation territoriale, administrative et politique
en République Démocratique du Congo qui confére au chef coutumier, en plus des respon-
sabilités coutumieres, des charges administratives. Elle prend en effet en compte les valeurs
traditionnelles immuables et saines dans une société fondée sur le Droit écrit, la démocratie,
la bonne gouvernance et le respect des droits de I’homme.

Elle vise notamment a :-Affirmer le réle protecteur du chef coutumier en ce qui
concerne I’identité culturelle ainsi que les valeurs traditionnelles morales; -Réaffirmer le
caractére apolitique du chef coutumier;-Réaffirmer I’implication du chef coutumier dans
la sauvegarde de 1'unité et de la cohésion nationales; -Réserver aux seules structures
reconnues par la coutume le droit et le pouvoir de désigner le chef coutumier; -Confirmer
le Droit des pouvoirs publics de reconnaitre ou de prendre acte de la désignation du chef
coutumier; -Reconnaitre a 1’autorité coutumicre le droit d’étre consulté par les pouvoirs
publics; -Ouvrir la possibilit¢ de mise en place de commissions consultatives locales,
provinciales et nationales pour le réglement des conflits coutumiers; -Définir les voies de
recours pour le chef coutumier 1és¢ par les décisions et actes des autorités administratives
hiérarchiques. L'essentiel reste a intégrer la chefferie traditionnelle dans l'armature institu-
tionnelle du pays, tout en prenant soin de lui reconnaitre un réle essentiellement moral et
culturel.

CONCLUSION

Dans tous les cas, cette étude nous a permis de constater que la République Démocratique
du Congo n’est pas encore sortie de ce schéma colonial qui a conduit a la création et au
fonctionnement de sa justice actuelle, cela est d’autant plus chaotique dans le contexte de
la mondialisation du Droit, les défis des technologies nouvelles en rapport avec la justice,
et surtout I’émergence du juge moderne. La bonne efficacité de celle-ci suppose pourtant
qu’elle en sorte, une tendance vers la justice de proximité ou la résolution alternative des
conflits.

Fort de ce constat, la réalit¢ montre que le fait de 1’existence dans un méme espace
géographique, de plusieurs normes, de natures et de valeurs différentes, est susceptible
de produire et de développer des antagonismes actifs qui peuvent se manifester dans de
véritables « guerre des Droits », ou, si I’on veut, un état chaotique de pluralisme juridique.
Il faut également prendre conscience que la fonction propre de la science du Droit est
d’imaginer les hypothéses ou telle régle, tel principe, aboutiraient a des solutions injustes et
de construire une « théorie rivale ».

Les incidences du pluralisme judiciaire sont multiples et variées avec comme consé-
quence immédiate la rupture avec la réalité; on en arrive a des formes de pluralisme qui se

329

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. fizye-: |



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

prétent a des dégradés, a des imitations, des analogies, des approximations donnant lieu a
un systeme qui n’est plus vraiment juridique pour devenir infra-juridique.

Au civil, le Droit vulgaire tente de braver le Droit écrit; la « bureaugamie*® » par
exemple, reléve assurément du Droit vulgaire. Elle contrarie le Droit écrit qui la met
hors-loi du fait de 1’option monogamique prise par le Code de la famille qui, du reste le
combat au moyen de I’incrimination de la bigamie, de la polygamie et de 1’adultére. Mais
le Droit écrit a su, en méme temps, lui ménager quelques plages de quiétude, ce que 1’on
peut lire notamment dans la Loi n°® 16/008 du 15 juillet 2016 modifiant et complétant la loi
n°87-010 du 1°" aout 1987 portant code de la famille en ses dispositions suivantes en ces
termes (innovations) :

En refusant d’ignorer un enfant qu’il soit né dans ou en dehors du mariage (article
591);En refusant de considérer comme ¢élément constitutif de la bigamie le mariage célébré
en famille et non enregistré (article 408); En permettant I’introduction dans le foyer conju-
gal de I’enfant produit de I’adultére de 1'un de conjoints, si ’époux victime I’autorise;
En faisant obstacle a la pression de ’adultére du mari lorsque 1’acte considéré n’est pas
entouré de circonstances de nature a lui imprimer le caractére injurieux;(article 467);En
s’interdisant de sanctionner quiconque aura enlevé, détourné, caché ou garé, méme avec
son consentement, un homme mari¢ dans le but de lui faciliter des rapports adultérins
(article 472);

En laissant a 1’époux (ou a 1’épouse) offensé (e) la maitrise totale de I’action pénale
jusqu’a I’abandon des effets de la condamnation a la servitude pénale s’il (ou elle) consent
a rependre la vie commune, sans préjudice pour lui (ou elle) de réclamer une réparation
en nature sous forme d’objets désignés particuliérement par la coutume a cet effet (article
408); En soumettant les époux au mariage a ’application de la coutume de la femme en cas
de conflits des coutumes et en rendant le mariage célébré en famille méme en I’absence de
I’enregistrement (article 379) etc.

Aux dires de Pierre ADAU AKELEY, il s’agit du Droit des amis et le Droit des
adversaires ou la guerre des « droits clientélistes »; car ajoute-t-il, ¢’est un Droit inégalitaire
et scélérat; celui qui, loin de réduire les conflits, les suscite, exacerbe les convoitises et les
frustrations, entrave la liberté et la créativité, finalement confine dans la médiocrité, pousse
a la rébellion et au désordre.

Et E. LEROY*® voit 1a ’émergence d’un Droit qu’il désigne sous le terme « Droit
de la pratique ». Il souligne que c’est un Droit pragmatique qui n’est pas le fruit d’une
¢laboration doctrinale. « Ce Droit de la pratique est le continuateur direct de la coutume,
et non un Droit coutumier. Mais c’est une coutume renouvelée [...]. Toutes les africaines

46 Le fait pour un homme de se marier illégalement a deux ou trois femmes installées dans une méme
ville, a des endroits différents.

47 AKELE ADAU et SITA-AKELE MUILA, Des lois indispensables pour [’application de la constitu-
tion du 18 février 2006 de la RDC, éd CEPAS, Kinshasa, 2006, p.194.

48 VAN DE KERCHOVE, M., Droit négocié, Droit imposé?, Bruxelles, FUSL, 1996, p.67.

330 KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

comme tous les africains, dans leur vie privée comme dans leur vie professionnelle, dans
leurs déplacements ou au marché doivent passer par un Droit de la pratique, d’autant plus
facilement que c’est « un Droit sans peine », qui s’exerce facilement et ou la sanction
reposant sur la pression sociale semble moins contraignante. »

S’agissant aussi du Droit pénal de la famille, autant dire que le Droit pénal ne se
préoccupe pas de I’union libre ou du concubinage, « du moment que les personnes qui
vivent ensemble sont maitresses de leurs droits, majeures (et encore ...) et non engagées
déja dans une union réguliére*’»; autant dire que la fornication, le concubinage, ne sont
pas en Droit congolais des infractions, on en arrive a une véritable guerre des Droits
d’ou la prise en compte des mécanismes appropriés et envisager d’autres mécanismes non
juridictionnels dans la résolution des conflits entre les particuliers.

BIBLIOGRAPHIE
A. OUVRAGES

1. AKELE ADAU et SITA-AKELE MUILA, Des lois indispensables pour I’application de
la constitution du 18 février 2006 de la RDC, éd CEPAS, Kinshasa, 2006

2. ALEXIS DE TOCQUEVILLE, La démocratie en Amérique, Paris, Gallimard, 1968

3. ATANGANA, J., L’'OUA et la résolution des conflits en Afrique, Paris, L’Harmat-
tan.2002.p.76 et s.

4. CHABAS, J., « La justice indigéne en Afrique occidentale francaise », In Annales
africaines, Paris, 1954

5. LEVASSEUR. G, ET CHAVANNE,A., Droit Pénal et Procédure Pénale, Sirey, Paris,
1963

6. MULENDEVU MUKOKOBYA Richard, Pluralisme juridique et reglement des conflits
fonciers en République Démocratique du Congo, L’ Harmattan, 2013

7. Remy Libchaber, L'ordre juridique et le discours du droit, LGDJ, 2013

8. VAN DE KERCHOVE, M., Droit négocié, Droit imposé?, Bruxelles, FUSL, 1996

B. ARTICLES ET REVUES

1. BELLIER IRENE, « Les peuples autochtones aux Nations -Unies : un nouvel ac-
teur dans la fabrique des normes internationales », Critique Internationale numéro
54,QUEBEC, 2012, pp. 61-80.

2. DE MIRAS, C., « L’informel : un mode d’emploi », in Lautier, B. et al.,L ‘Etat et
l’informel, Paris, I’Harmattan, 1991.

3. Déclaration des Nations-Unies sur les Droits des peuples autochtones a 1’épreuve du
temps (2007-2012), Frangoise Morin, Montréal 2012, Cahier no 2012—-05. Rapport de
recherche, www.reseaudialog.ca.

49 LEVASSEUR. G, ET CHAVANNE,A., Droit Pénal et Procédure Pénale, Sirey, Paris, 1963, p.1.

331

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://www.reseaudialog.ca
https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.reseaudialog.ca

10.

11.

12.

13.

14.

332

Kapya Kabesa Jean Salem Isracl Marcel

DEFFANS,B « Introduction : Le droit comme facteur de développement écono-
mique », in Mondes en Développement, Vol.33 —2005/1, n°129.

KI-ZERBO, « La place des parlements dans les institutions des Etats africains », In
Revue Parlements Et Francophonie, n° 106, Paris, 1998, pp.103 — 120.

LAURENT, P-J, MATHIEU P., « Introduction. Une grille d’analyse synthétique :
gestion viable de ’environnement foncier, institutions et enjeux » in Laurent P-J.,
Mathieu, P, (dir.) Actions locales, enjeux fonciers et gestion de l’environnement au
Sahel, Cahiers du CIDEP, n°27.

MAGAYA vs. MAGAYA [1999]; 3 Law Reports of the Commonwealth, 35.

MARION MULLER et Claire LAUNAY-GAMA, Le pluralisme juridique et normatif,
une voie pour refonder la gouvernance? Institut de recherche et débat sur la gouver-
nance (Institute for Research a and Debate on Governance), Dossier proposé par
I'IRG a l'occasion de la rencontre internationale « Pluralisme juridique dans les
sociétés multiculturelles »,Lima 12—14 décembre 2011.

MAURICE KAMTO, « les défis: une justice entre tradition et modernité », in Afrique
contemporaine, numéro spécial 156, 4étrimestre 1990.

MORIN FRANCOISE ET BERNARD SALADIN D’ANGLURE, « L ethnicité, un outil
politique pour les autochtones de I’Arctique et de 1’ Amazonie », Etudes/Inuit/Studies
1995, p. 37-68.

POUMAREDE, J. « Exploitation coloniale et droits traditionnels », in Pouvoirs pu-
blics et développement en Afrique, Toulouse, éd. de I’Université des sciences sociales,
1992, p. 141-147.

RDC, ASSEMBLEE NATIONALE : 2¢m¢ LEGISLATURE DE LA 3ém REPUBLIQUE,
Proposition de loi portant promotion et protection des Droits des Peuples Autochtones
Pygmeées en RDC, DRAFT, Décembre 2012.

TOHON,C., Le traité¢ de ’OHADA, I’anthropologue du Droit et le monde des affaires
en Afrique et en France, en Etienne LE ROY (cur.), Juridicités. Témoignages réunis a
I’occasion du quarantiéme anniversaire du LAJP, 2006, Paris, Khartala.
VANDERLINDEN,J, « Justice et Droits : quels Droits appliquer? Le juge et la cou-
tume en Afrique aujourd’hui », in Afrique contemporaine, numéro spécial 156 sur la
justice en Afrique,4¢ trimestre 1990, pp.233 — 235.

KAS African Law Study Library — Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

hitps://dol.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. [



https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

	INTRODUCTION
	A. LE PLURALISME JURIDIQUE ET LEGITIMITE
	I. PLURALISME ET REGULATION ETATIQUE
	1. PLURALISME JURIDIQUE, LEGITIMITE ET BONNE GOUVERNANCE
	2. LE PLURALISME COMME SOURCE DE LEGITIMITE
	3. PLURALISME JURIDIQUE ET GESTION DES CONFLITS
	4. PLURALISME ET SYSTEMES LEGAUX TRADITIONNELS

	II. PLURALISME ET SES MECONTEMENTS
	1. L’IDEOLOGIE DE LA THEORIE DE LA MODERNITE
	2. L ’HYPOTHESE CONTROVERSEE DE LA GUERRE DES DROITS


	B. LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES
	I. LA DECLARATION DES PEUPLES AUTOCHTONES
	II. LE CADRE JURIDIQUE DES PEUPLES AUTOCHTONES
	1. LA CULTURE DES DROITS DE L’HOMME
	2. DES ANTHROPOLOGUES FORMES PAR FREDRIK BARTH
	3. DES REPRESENTANTS DES ORGANISATIONS AUTOCHTONES

	III. MISE EN ŒUVRE DE LA DECLARATION AU NIVEAU NATIONAL
	IV. LE CADRE JURIDIQUE DE LA REPUBLIQUE DEMOCRATIQUE DU CONGO
	1. LE CONTEXTE NATIONAL DE LA PRISE EN COMPTE DES PEUPLES PYGMEES DE LA FORET EQUATORIAL
	2. LES DISPOSITIONS LEGISLATIVES DE LA RDC


	C. DEFIS DE LA RECONNAISSANCE DES DROITS ANCESTRAUX
	I. L’INTEGRATION DES COUTUMES DANS LE SYSTEME JUDICIAIRE
	II. LA PRISE EN COMPTE DU DIALOGUE SOCIAL ET AUTRES PROCEDES TRADITIONNELS
	1. L’ARBRE A PALABRE
	2. LE DIALOGUE SOCIAL
	3. LE CONSEIL DES SAGES
	4. LA CHEFFERIE TRADITIONNELLE


	CONCLUSION
	BIBLIOGRAPHIE
	A. OUVRAGES
	B. ARTICLES ET REVUES

