
Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et 
reconnaissance des droits ancestraux en RDC

Par Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel*

INTRODUCTION

Le droit n'est pas autant un fait social qu’une construction sociale, il existe comme phéno-
mène normatif que dans la mesure où il est reconnu à ce titre par les citoyens. L'idéologie 
de la modernité soutient essentiellement que (1) le droit est uniquement rattaché à l’Etat 
politique (centralisme); (2) qu’il ne peut y avoir qu’un seul ordre juridique correspondant 
à un seul espace géographique (monisme); et (3) que le droit est toujours le produit d’une 
activité explicite d’institutions telles que la législature (positivisme).

Ni l'une ni l’autre de ces trois perspectives idéologiques n’est soutenable aujourd'hui 
comme hypothèse pour penser le droit dans les sociétés multiculturelles. Par contre, l'hypo-
thèse du pluralisme révèle l’impact de divers ordres juridiques autonomes et concurrentiels 
dans nos vies quotidiennes. Elle nous permet de voir dans quelle mesure le sujet de droit est 
effectivement celui qui crée le droit. Enfin, cette hypothèse montre que le sujet de droit est 
celui qui rend possible le fonctionnement de toutes les institutions juridiques -- étatiques ou 
autres -- en leur accordant leur légitimité.

La problématique fondamentale du droit contemporain a trait à la conciliation des di-
vers ordres juridiques reconnus et créés par les citoyens et citoyennes. Trouver des moyens 
de concilier les conflits normatifs dans notre propre vie est le premier pas pour trouver 
des moyens de concilier les conflits normatifs interculturels. La question du pluralisme 
n'est pas niée de la rivalité entre l'Etat et certaines organisations ou idéologies à prétention 
normative. Les pressions de la discussion découlent du cœur même de la réflexion sur 
l'Etat et l'environnement ou il s'inscrit l'examen d'une possible hiérarchie entre les ordres 
juridiques internes et internationaux.

Les dualistes admettent l'existence de deux ordres nécessairement séparés : Selon eux, 
la juxtaposition exclut toute répercussion automatique de l'ordre international dans l'ordre 
interne : qu'un seul ordre juridique qui tient ensemble l'Etat et l'ordre inter étatique qui le 
surplombe.

Le moniste à dominance internationale le plus souvent représenté affiche la primauté 
de l'ordre international qui habiliterait dans un second temps l'Etat à exister. C'est alors 
la fin de l'idée de la souveraineté en tant que telle, habilité, affiche la primauté de l'ordre 
international. En sens inverse, les monistes à dominance interne considéraient que l'Etat 

* Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel, Professeur Associe à la faculté de Droit de l’Université de 
Lubumbashi.

302 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


est la seule réalité juridique efficace moyennant quoi l'ordre international n'est amené à se 
développer que par une délégation des Etats qui se coalisent pour le mettre au monde (1).

La contradiction suivante en découle : l'ordre international existe en surplomb des 
Etats, mais le législateur interne peut s'imposer aux traités internationaux en cas de conflit, 
puisque l'Etat constitue une réalité supérieure. Il reste que dans le monisme ou le dualisme, 
on ne sort de l'idée que le droit a partie liée à la notion de l'Etat, c'est toujours dans l'Etat ou 
au-dessus de lui que l'on situe la réalité du droit interne.

Le pluralisme juridique conçu en tant que concept-clé d'un droit post-moderne, ne 
seraient appréhendée comme la simple coexistence dans un même espace politique, mais 
bien plutôt comme une conception des différents espaces juridiques superposés, combinés 
et mélangés dans nos esprits et nos actions doit des moments de bons qualificatifs ou de 
crises profondes dans les trajectoires des normes, soit dans la graissale de la routine ou 
monotonie de la vie quotidienne. Plutôt que juxtaposition et coexistence d'ordre juridique, 
le pluralisme signifierait préférablement combinaison, coalescence, alliance, assemblage, 
confrontation regroupement, voire fusion et synthèse.

La souveraineté justifie la prétention de l'État au monopole du droit aussi bien dans 
son élaboration que dans son application. La politique est le pouvoir, le pouvoir est la 
souveraineté. Faudra-t-il se demander comment reconnaitre et prévaloir des ancestraux dans 
un contexte de l’État de Droit ou le pluralisme juridique s’affrontent avec les droits des 
peuples autochtones?

LE PLURALISME JURIDIQUE ET LEGITIMITE

PLURALISME ET REGULATION ETATIQUE

PLURALISME JURIDIQUE, LEGITIMITE ET BONNE GOUVERNANCE

Dans le cadre de son programme « Légitimité et enracinement des pouvoirs », l’IRG s’in-
terroge sur les fondements mêmes des liens entre État et société par lesquels l’autorité de 
l’État est justifiée2.Ici ou ailleurs, de l’Europe aux Amériques, en passant par l’Afrique, 
l’actualité regorge d’exemples quotidiens de divorces, plus ou moins violents, entre les 
populations, les institutions publiques et les dirigeants.

Le pouvoir officiel et les sociétés sont déconnectés et la régulation étatique ne permet 
pas de structurer effectivement l’intérêt à agir, matériel et symbolique, de l’ensemble des 
acteurs (institutions publiques, société civile, secteur privé, etc.). Se pose donc la question 
de « la légitimité », cette valeur ajoutée au pouvoir qui fonde son acceptation et son 
obéissance sur les populations.

A.

I.

1.

1 Remy Libchaber, L'ordre juridique et le discours du droit, LGDJ, 2013, p. 84.
2 Le pluralisme juridique et normatif, une voie pour refonder la bonne gouvernance; Version française 

du dossier publié en espagnol et réalisé par ELISE GADEA sous la coordination de Claire LAUNAY-
GAMA et SEVERINE BELLINA, lima,12 décembre,2011.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

303

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


C’est donc à la compréhension et à l’analyse des différentes sources de légitimité du 
pouvoir, de leurs interactions et des régulations plurielles qui en résultent, que l’IRG et ses 
partenaires se consacrent en organisant des rencontres comme celle qui nous réunit à Lima 
les 12, 13 et 14 décembre 2011. Du local au mondial, les processus de prise de décisions 
deviennent plus complexes.

En effet, d’autres systèmes de régulation (religion, tradition, violence armée, économie, 
etc.) agissent à côté du Droit (situation de pluralisme normatif). Par ailleurs, les Droits 
autres que l’étatique (Droits indigènes, traditionnels, religieux, locaux, etc.) interviennent 
dans la régulation sociale réelle des sociétés (situation de pluralisme juridique).L’art et le 
défi de la gouvernance démocratique légitime résident donc dans la création de nouveaux 
outils et processus adaptés à cette complexité croissante de l’exercice du pouvoir politique 
et à l’intégration de cette diversité de régulations3.

LE PLURALISME COMME SOURCE DE LEGITIMITE

Le pluralisme juridique est fortement lié au concept de légitimité. Dans beaucoup de pays 
ayant vécu des processus d’assimilation forte, la justice occidentale et étatique a coexisté 
durant des siècles avec d’autres formes d’application du Droit. Le défi de l’institutionnali-
sation du pluralisme juridique consiste donc en l’adéquation entre la légalité représentée 
par l’institution officielle étatique et les véritables légitimités sociales locales. Il s’agit 
alors d’adapter la loi aux pratiques sociales pour que l’institution juridique ne soit pas 
déconnectée des processus de légitimation locale et d’établir ainsi la légitimité d’un État.

La reconnaissance des différents types de justice présents dans un pays ne peut être 
comparée à une forme quelconque de politique de discrimination positive ou de privilèges 
octroyés aux groupes exclus. Elle correspond plutôt à l’institutionnalisation des pratiques 
sociales, culturelles ou juridiques qui proviennent d’autres manières de penser l’ordre et la 
société.

Ainsi, ANA MARIA LARREA MALDONADO dans « La plurinationalité : égaux 
et différents à la recherche du Sumak Kawsay » a pris l’exemple de l’Équateur pour 
réaffirmer, d’un point de vue théorique, le besoin d’une telle reconnaissance. Le pluralisme 
juridique basé sur un pouvoir institué, dans le cadre formel de son exercice – ce qu’elle 
a appelé la légalité –, prend en compte les valeurs partagées à un moment et dans un lieu 
déterminés4.

La reconnaissance de la diversité nationale attire alors l’attention sur les dynamiques 
d’interactions permanentes entre la légalité et la légitimité. Les procédures légales et le 
système institutionnel en vigueur sont alors issus du consentement d’une population dont 

2.

3 MARION MULLER et Claire LAUNAY-GAMA, Le pluralisme juridique et normatif, une voie pour 
refonder la gouvernance? Institut de recherche et débat sur la gouvernance (Institute for Research a 
and Debate on Governance), Dossier proposé par l’IRG à l’occasion de la rencontre internationale 
« Pluralisme juridique dans les sociétés multiculturelles », Lima 12–14 décembre 2011.

4 MARION MULLER et Claire LAUNAY-GAMA, op. cit.

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

304 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


les valeurs, les pratiques et les expectatives sont en même temps diverses et évolutives. De 
cette manière se réaffirme le lien entre le Droit – en tant qu’instance productrice de normes- 
et la société. Le Droit est un des mécanismes de coercition sociale, et en même temps la 
matrice des mécanismes sociaux. Le Droit, comme les sociétés, n’est pas un élément fixe.

PLURALISME JURIDIQUE ET GESTION DES CONFLITS

La réalité est surtout perceptible sur le plan des règles de fonds, en matière foncière. 
A côté des règles de Droit écrit qui régissent la terre, le législateur, pour les terres des 
communautés locales, prévoit qu’elles sont régies par les coutumes et usages locaux (même 
si elles le sont provisoirement, la loi prévoyant que les droits de jouissance régulièrement 
acquis sur ces terres seront réglés par une ordonnance du président de la République, qui se 
fait encore attendre).

Une certaine catégorie des terres est donc régie par le Droit coutumier, il s’agit des 
terres des communautés locales, c’est-à-dire, celles qu’elles habitent, cultivent ou exploitent 
d’une manière quelconque – individuelle ou collective – conformément aux coutumes et 
usages locaux. Les tribunaux de police et les juridictions coutumières ne peuvent donc 
plus légalement fonctionner dans cet espace depuis l’installation des tribunaux de paix à 
BUTEMBO et à BENI.

Cependant devant la multiplicité des conflits fonciers que connaît la région5, on ne peut 
s’empêcher de réfléchir sur le fonctionnement de ce pluralisme juridique et juridictionnel, 
et de cette pluralité d’instances intervenant dans le règlement des conflits fonciers dans 
la région en prenant en considération le Droit applicable auxdits litiges; à savoir le Droit 
coutumier nande, dans son contenu en matière foncière, dans les institutions chargées de 
gérer la terre, dans les problèmes qu’il pose, dans les interrogations qu’il suscite, dans 
les collisions qu’il subit du fait des mutations socioéconomiques profondes que connaît 
son environnement, dans son application par les juridictions de Droit écrit notamment les 
tribunaux de paix, en prenant en compte la forte concurrence dont ceux-ci font l’objet de la 
part des instances informelles notamment les conseils de conciliation6.

L’étude des institutions7 foncières coutumières locales et du règlement des conflits 
fonciers dans les territoires de Beni et de Lubero nous permettra en fait d’analyser, dans le 
contexte des Territoires de Beni et de Lubero caractérisé par l’escalade et la récurrence des 
conflits fonciers, les voies que ceux-ci prennent dans le processus de leur résolution, et de 

3.

5 Les litiges fonciers occupent donc plus de ¾ des dossiers présentés devant les tribunaux de la 
région, sans compter ceux qui sont orientés vers des instances informelles de résolution de ces types 
de conflits (chefs de quartiers, notables, chefs de villages…).

6 MULENDEVU MUKOKOBYA Richard, Pluralisme juridique et règlement des conflits fonciers en 
République Démocratique du Congo, L’Harmattan, 2013, p.4.

7 LAURENT, P-J, MATHIEU P., « Introduction. Une grille d’analyse synthétique : gestion viable de 
l’environnement foncier, institutions et enjeux », in Laurent P-J., Mathieu, P., (dir.) Actions locales, 
enjeux fonciers et gestion de l’environnement au Sahel, Cahiers du CIDEP, n°27, p.54.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

305

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


comprendre la manière dont les acteurs qui y sont impliqués mobilisent les pouvoirs et les 
instances pour les résoudre. Il est important, déjà à ce stade, de signaler que le règlement 
des litiges fonciers individuels et collectifs régis la coutume est de la compétence matérielle 
des tribunaux de paix. Les juridictions coutumières (tribunaux secondaires de groupements, 
tribunaux principaux de chefferies, …) ont donc formellement disparu avec l’avènement 
des tribunaux de paix dans la région.

Mais, sur le plan informel, ces juridictions n’ont pas disparu. Elles continuent à 
connaître elles aussi des litiges fonciers régis par la coutume, au niveau des localités 
(villages), des groupements et des chefferies, au travers des conseils/chambres de concilia-
tion. Elles offrent leurs conciliations dans beaucoup de litiges. On constate en effet que la 
majorité des paysans leur soumet encore leurs différends relatifs au foncier coutumier. On 
constate par ailleurs que d’autres acteurs interviennent eux aussi sur le terrain du règlement 
des litiges fonciers régis par la coutume. Il s’agit notamment des ONG qui, depuis quelques 
années s’investissent aussi dans cette justice informelle en faveur des membres et des 
non membres de leurs organisations. Ainsi, enregistre-t-on une pluralité d’instances qui 
cohabitent les unes à côté des autres. Ces instances (formelles et informelles), se font tout le 
temps de la concurrence, et ne collaborent qu’exceptionnellement.

Toutes disent appliquer la coutume dans le règlement des conflits qui leur sont soumis. 
Les tribunaux de paix appliquent la coutume dans les litiges fonciers régis par la coutume 
(ce qui est une exigence légale), les chambres de conciliation (au niveau des groupements, 
des chefferies, des ONG, des Eglises) basent aussi leur conciliation sur la coutume; à 
l’occurrence celle du peuple Nande, la région étant encore caractérisée par une certaine 
homogénéité ethnico-culturelle.

PLURALISME ET SYSTEMES LEGAUX TRADITIONNELS

La Constitution sud-africaine, largement admirée comme étant peut-être la plus avancée du 
continent, accommode les systèmes légaux traditionnels aux principes constitutionnels su-
périeurs d’égalité et de non-discrimination. Les normes statutaires et civiques sont établies 
par des règles de formelles et écrites. Pareillement, la Charia islamique est caractérisée 
par l’existence de sources formelles. Les coutumes indigènes et traditionnelles sont dans 
la plupart non codifiées. Les systèmes légal et traditionnel sont souvent considérés comme 
étant géographiquement et normativement séparés l’un de l’autre.

Pour la plupart, cependant, leur fonctionnement est modelé par le caractère patrimonial 
essentiel du système étatique africain, marqué par un fort degré de pratiques de faveurs 
personnalisées et la diminution des notions de Droit sous l’effet des réseaux de pouvoirs 
et de patronage formels comme informels. Cette notion de patrimonialité date des origines 
coloniales des systèmes légaux africains contemporains, quand l’autorité des élites locales 
comme les chefs ou autres personnes aux services des administrateurs colons était limitée 
au service des intérêts de la population locale dominante. Le transfert de pouvoir à l’in-
dépendance des « maîtres » blancs aux « maîtres » noirs ne s’est pas accompagné d’une 

4.

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

306 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


création de mécanismes assurant des responsabilités locales. A l’indépendance, les struc-
tures de pouvoirs traditionnelles se sont adaptées aux nouvelles dynamiques de pouvoir 
souvent remarquablement identiques aux anciennes et par conséquent elles ont gardé leur 
pertinence.

Les Etats ont l’obligation fondamentale de garantir l’existence, la disponibilité et l’ef-
fectivité de l’infrastructure du rendu de la justice. Dans une affaire de 1994 devant le 
Comité des droits de l’Homme des Nations-Unies, la Zambie a cherché à démontrer, sans 
recevoir l’approbation du Comité, qu’on ne pouvait pas attendre d’un pays en voie de 
développement tel que la Zambie qu’il dispose des ressources nécessaires pour assurer le 
financement des services de justice adaptés.

En Afrique, les infrastructures de la justice doivent être responsable non seulement des 
systèmes statutaires et civiques mais également des mécanismes traditionnels et informels. 
Les mécanismes formels ou statutaires de rendu de justice comme la police, la bureaucratie 
de la justice administrative et du gouvernement, les tribunaux, les avocats et les juges, 
sont surtout situés dans les zones urbaines. Ils sont maintenus par des dépenses de taxes pu-
bliques et de budget. En revanche, les dispositifs informels, tels que les chefs traditionnels, 
les membres de groupe de défense, les institutions de quartiers, religieuses sont fondées 
sur les catégories d’âges, sont présents dans toutes les formes d’implantations humaines en 
Afrique8.

PLURALISME ET SES MECONTEMENTS

L’IDEOLOGIE DE LA THEORIE DE LA MODERNITE

L'idéologie de la modernité soutient essentiellement que le Droit est uniquement rattaché à 
l'Etat politique (centralisme); qu'il ne peut y avoir qu'un seul ordre juridique correspondant 
à un seul espace géographique (monisme); et que le Droit est toujours le produit d'une 
activité explicite d'institutions telles que la législature (positivisme). Ni l'une ni l'autre 
de ces trois perspectives idéologiques n'est soutenable aujourd'hui comme hypothèse pour 
penser le Droit dans les sociétés multiculturelles.

Par contre, l'hypothèse du pluralisme révèle l'impact de divers ordres juridiques auto-
nomes et concurrentiels dans nos vies quotidiennes. Elle nous permet de voir dans quelle 
mesure le sujet de Droit est effectivement celui qui crée le Droit. Enfin, cette hypothèse 
montre que le sujet de Droit est celui qui rend possible le fonctionnement de toutes les 
institutions juridiques étatiques ou autres en leur accordant leur légitimité. Le pluralisme ju-
ridique prend le contre-pied de cette vision et reconnaît l’existence simultanée de plusieurs 
ordres juridiques ou cadres normatifs et ce, quel que soit la période, le lieu où le contexte 
général dans lequel on se trouve.

II.

1.

8 MAGAYA vs. MAGAYA [1999]; 3 Law Reports of the Commonwealth, 35.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

307

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Il semble que le concept ait été initialement introduit par des anthropologues du Droit 
qui étudiaient l’évolution des systèmes juridiques dans des contextes de décolonisation où 
on pouvait observer simultanément plusieurs ordres légaux (par exemple, le Droit colonial 
et le Droit coutumier) mais il s’est vite répandu comme une approche analytique pour 
étudier toutes sortes de situations légales dans toutes sortes de contexte9. J. POUMAREDE 
indique que la reconnaissance officielle du pluralisme judiciaire en écho au pluralisme 
juridique se faisait sur une base inégalitaire quand on sait que les tribunaux indigènes ne 
constituaient qu’une justice d’exception par rapport à la justice de Droit commun exercée 
par les tribunaux français statuant selon les codes et la législation coloniale française10.

Les tribunaux étaient non seulement présidés par des administrateurs coloniaux, mais 
les assesseurs étaient choisis sur des listes de notables établies par les gouverneurs des 
différents territoires11 ». Ces assesseurs ne pouvaient être choisis que sur proposition des 
chefs traditionnels qui, eux-mêmes, étaient déjà inféodés au pouvoir colonial. Et lorsqu’on 
connaît la politique générale menée à l’égard des chefferies traditionnelles, on ne peut que 
douter de la réelle indépendance de ces assesseurs vis-à-vis de ce pouvoir12.

L’environnement juridique congolais est caractérisé par la coexistence de plusieurs 
ordres normatifs et mécanismes de règlement de conflits aussi formels qu’informels. Cette 
situation comporte, à première vue, deux aspects, l’un matériel et l’autre institutionnel.

En effet, à côté du Droit écrit, le Droit congolais compte la coutume parmi les sources 
du Droit; et à côté des juridictions judiciaires de Droit écrit, il organise des tribunaux 
coutumiers. Ces derniers sont cependant appelés à disparaître avec l’installation effective 
des tribunaux de paix à travers tout le pays13.

De plus, la théorie du pluralisme juridique qui postule l'existence d'ordres juridiques 
sociologiques se révèle également problématique. Cette conception du pluralisme, loin de 
demander comment le Droit agit sur le sujet de Droit (comme si le Droit, que ce soit 
étatique ou sociologique, était une entité réelle), demande comment les sujets de Droit 
contribuent à la création du Droit.

Par cette notion dynamique du Droit construit réciproquement par les sujets et les 
institutions officielles du Droit, le pluralisme juridique donne une légitimité aux interpréta-
tions autres que celles des magistrats ou des élites de ces communautés culturelles. Cette 

9 VON BENDA,K.,- BECKMANN, F., op. cit.,p. 206.
10 CHABAS, J., « La justice indigène en Afrique occidentale française », In Annales africaines, Paris, 

1954, p. 101.
11 POUMAREDE, J. « Exploitation coloniale et droits traditionnels », in Pouvoirs publics et dévelop-

pement en Afrique, Toulouse, éd. de l’Université des sciences sociales, 1992, p. 141–147.
12 CORNEVIN, R., « L’évolution des chefferies dans l’Afrique noire d’expression française », Re-

cueil Penant, 1961, p. 385.
13 L’ordonnance-loi n°82–020 du 31 mars 1982 portant code d’organisation et de compétence judi-

ciaires, telle que modifiée et complétée à ce jour, tout en instituant un ou des tribunaux de paix 
dans chaque zone rurale et dans chaque ville, prévoit néanmoins dans les dispositions transitoires 
que les tribunaux de police et les juridictions coutumières sont maintenues jusqu’à l’installation 
des tribunaux de paix.

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

308 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


perspective pluraliste est évidemment déstabilisante pour les institutions et les officiers 
de justice étatique tels que la police, les fonctionnaires, les magistrats. Elle les oblige 
à reconnaître que leur rapport avec le Droit et leur responsabilité envers lui n'est pas 
uniquement tributaire de normes juridiques étatiques.

Plus encore, leur rapport avec et leur responsabilité envers lui n'est non plus tributaire 
de leur propre imagination (leurs croyances) et leurs pratiques (leurs comportements). En 
effet, selon la perspective pluraliste, le Droit étatique lui-même n'est que le produit d'une 
construction réciproque, une médiation constante entre les sujets du Droit et les sujets qui 
exercent un rôle institutionnel.

La guerre des Droits, soulève ce qui est sa méthode privilégiée : la controverse. La 
controverse en effet peut diviser les juristes, mais ne divise pas le Droit14. Il faut se 
convaincre que bien peu de solutions de Droit sont à l’abri de la discussion et, il n’est 
peut-être pas bon d’avoir l’impression ou de donner l’impression que le Droit est sûr, 
déterminé, achevé.

Il faut également avoir conscience que « la fonction propre de la science du Droit est 
d’imaginer les hypothèses où telle règle, tel principe, aboutiraient à des solutions injustes et 
de construire une « théorie rivale15». C’est précisément cette rivalité propre à toute activité 
interprétative du Droit qui expliquent le fait que deux avocats, défendent dans la même 
cause des thèses opposées au regard au juge de faire droit à leurs prétentions et en affirmant 
qu’ainsi justice sera faite. Le juge dira le Droit qu’il reconstruira à partir de ces arguments 
contradictoires, exposés et préalablement discutés controversés – par les parties.

Il ne s’agit pas non plus de cette conflictualité malsaine – puisque discriminatoire 
et arbitraire que produit un Droit fait pour contrarier déloyalement les entreprises des 
adversaires du prince, tout en couvrant, voire en bénissant celles similaires de ses proches 
et amis. Nos sociétés modernes et complexes connaissent en effet des lois innombrables, 
instables, souvent incohérentes et mal rédigées; tant et si bien que le Droit ne s’enseigne 
plus comme un enchaînement de certitudes.

L ’HYPOTHESE CONTROVERSEE DE LA GUERRE DES DROITS

La Guerre des Droits comme conséquence du pluralisme juridique, évoque l’idée d’un 
système juridique implosé, émiettée en de multiples catégories juridiques obéissant à des 
rationalités propres et déconnectées, produisant des modes d’agir individuel ou collectif 
inédits, développant des résistances ou au contraire des moyens de pression de contraintes 

2.

14 Il n’existe sans doute pas de concept clair de l’unité du droit, surtout que la méthode pour aborder 
la question de l’unité du droit n’est pas encore, à notre connaissance, au point. La théorie des 
systèmes qui semble être la méthode la mieux appropriée à cet égard n’a pas encore véritablement 
trouvé ses marques en Droit.

15 ATIAS C.,« Réflexion sur les méthodes du Droit. Exemple de Droit des biens », in Recueil 
Dalloz,Sirey, Paris, s1983, chronique XXVI, p. 148.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

309

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


nouveaux confirmant entre elles des relations tantôt mal définies, tantôt chaotiques. Elle 
s’inscrit dans le modèle théorique bien connu du pluralisme juridique.

Ce modèle a été longtemps déconsidéré par les juristes classiques qui font au système 
juridique national une présentation moniste résultant du monopole législatif de l’Etat, le 
Droit serait un tout homogène, un bloc sans fissure. Des Droits apparemment distincts de 
ce système ne seraient en réalité des exceptions confirmant la règle, admises ou tolérées par 
celle-ci. De sorte que ces fragments de Droit hors-système n’auraient de force que dérivée, 
du fait d’une délégation expresse ou tacite du Droit étatique16. Comme l’enseigne MICHEL 
ALLIOT17, « repenser le Droit africain », c’est mettre en place un Droit que l’on peut 
maîtriser et dans lequel on peut se reconnaître, sur la base d’une « réflexion en profondeur 
dont il faut faire la théorie »; Sans doute cette théorie peut-elle-viser à être mondiale, à 
condition de ne pas considérer qu’il y a, qu’il peut ou qu’il doit y avoir des institutions, des 
pratiques et des mentalités universelles.

Aucune société ne peut prétendre saisir dans sa totalité la vérité ultime de notre monde, 
chacune peut en apercevoir un aspect écrivait AKELE ADAU Pierre18. On s’accorde ainsi 
à voir dans le juge l’archétype du tiers impartial et désintéressé. Quant à la fonction de 
juger, elle est définie comme une « mission d'ensemble qui englobe celle de dire le Droit 
dans l'exercice de la juridiction contentieuse (…), les missions de contrôle, liées à l'exercice 
de la juridiction gracieuse, et les fonctions associées à l'une ou à l'autre de ces deux 
compartiments principaux de la fonction juridictionnelle19 ». A ce titre, ALLIOT, M20, s’il 
ne s’agit pas de faire table rase du système, de ses acteurs et de ses composantes, il ne s’agit 
pas non plus de reconduire sur des modèles et les axiomes du passé un Droit qui serait 
reformé seulement en surface.

Il s’agit bien au contraire, de repenser ce Droit pour construire un autre avenir en 
considérant qu’il y a à la base de cette reconstruction, une véritable génétique de la pensée 
juridique : « la cosmogonie influence-t-elle l’image qu’une société se fait d’elle-même et 
du même coup les institutions qu’elle se donne? Ou bien la manière de penser l’univers et 
celle de se penser sont-elles prisonnières d’une même logique? Il suffit ici de constater que 
tout système juridique répond à une logique qui le dépasse et le détermine, mais que cette 
logique permet et en même temps limite l’intervention.

16 CARBONNIER, J., 1994, op.cit., p.356.
17 ALLIOT, M., Le Droit et le service public au miroir de l’anthropologie, Paris, Karthala, 2001, p. 

95.
18 AKELE ADAU Pierre, 2009, op,cit.23.
19 KOJÈVE, A.,,1981, op.cit. 25.
20 ALLIOT, M, ibidem.p. 55.

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

310 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES

LA DECLARATION DES PEUPLES AUTOCHTONES

BANKI-MOON, alors Secrétaire général de l’ONU, considérait en 2007 que l’adoption de 
cette déclaration était un « triomphe pour les peuples autochtones du monde entier ». Elle 
marquait, selon lui, « un moment historique où les Etats membres de l’ONU et les peuples 
autochtones ont réconcilié leurs histoires douloureuses et ont décidé d’avancer ensemble 
sur le chemin des droits de l’Homme, de la justice et du développement pour tous21 ». 
L’adoption de cette déclaration est effectivement une grande victoire symbolique pour les 
Autochtones, une victoire survenue après 25 ans de mobilisation et de travail au sein de 
deux instances onusiennes, le Groupe de travail sur les populations autochtones (GTPA) 
créé en 1982 et celui plus spécialisé sur le projet de la déclaration (GTPD) créé en 1995.

Plusieurs juristes autochtones ont souligné l’importance et la particularité de cette 
déclaration dans un livre collectif, Making the Declaration Work, publié en 2009 par 
l’International Work Group for Indigenous Affairs (IWGIA), notamment Dalee Sambo 
Dorough, docteur en Droit international et professeure à l’Université de Fairbanks. Cette 
Inuk de l’Alaska s’est beaucoup investie depuis les années 1970 dans l’élaboration des 46 
articles de cette déclaration. En mai 2010, elle a été élue membre expert de l’Instance per-
manente sur les questions autochtones de l’ONU à New York. Pour elle, la Déclaration est 
importante, car elle résulte d’un travail avec les représentants autochtones (à la différence 
de la déclaration sur les minorités où celles-ci n’étaient qu’observatrices)22.

En participant à l’élaboration de cette déclaration, les autochtones ont selon lui contri-
bué à créer une nouvelle compréhension des droits de l’Homme, en particulier de la 
notion des droits collectifs. De nombreux leaders et aînés autochtones sont venus pendant 
des années dans les instances onusiennes expliquer la nature collective de leurs droits, et 
notamment les droits collectifs de leurs terres et ressources naturelles. ANAYA souligne 
l’importance de l’article 3 qui porte sur l’autodétermination : « Les peuples autochtones ont 
le Droit à l’autodétermination. En vertu de ce Droit, ils déterminent librement leur statut 
politique et assurent librement leur développement économique, social et culturel ». Ce 
Droit n’implique pas un Etat pour chaque peuple, mais, grâce à cet article 3, les peuples 
autochtones ne sont pas considérés comme des sous-peuplés. Ce sont des communautés 
politiques qui ont droit à l’autonomie.

B.

I.

21 La Déclaration des Nations-Unies sur les Droits des peuples autochtones à l’épreuve du temps 
(2007–2012), Françoise Morin, Montréal 2012, Cahier no 2012–05. Rapport de recherche, 
www.reseaudialog.ca.

22 Pour DALEE SAMBO DOROUGH, les Peuples autochtones ont réussi à redéfinir leurs Droits 
en devenant des sujets et non pas des objets de Droit international (SAMBO DOROUGH, 2009, 
BELLIER 2012). Ce fut également le cas de JAMES ANAYA, avocat amérindien et professeur 
de Droit à l’Université d’Arizona, spécialiste des Droits autochtones et, depuis 2008, Rapporteur 
spécial de l’ONU sur la situation des Droits de l’homme et des libertés fondamentales des Peuples 
autochtones.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

311

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.reseaudialog.ca
https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.reseaudialog.ca


Selon ANAYA, la Déclaration a fait avancer nos concepts de Droit international, en 
adoptant un angle de vue moins étato-centré et en substituant aux normes juridiques qui vi-
saient l’assimilation des autochtones des normes qui respectent les cultures des Peuples au-
tochtones et leurs identités collectives (ANAYA 2009). Cette déclaration intéresse au-
jourd’hui plus de 370 millions d’Autochtones répartis dans 77 Etats et représentant plus de 
5 000 cultures, dont plus de la moitié en Asie.

LE CADRE JURIDIQUE DES PEUPLES AUTOCHTONES

LA CULTURE DES DROITS DE L’HOMME

A l’ONU, à cette époque, c’est la culture des droits de l’Homme qui prédomine. La Décla-
ration universelle des droits de l’homme de 1948 est accompagnée dans les années 1960 
par l’adoption de deux pactes, l’un sur les droits civils et politiques et l’autre sur les droits 
économiques, sociaux et culturels. Dans le Pacte sur les droits civils et politiques, l’article 
1 stipule : « Tous les peuples ont le droit de disposer d’eux-mêmes. En vertu de ce droit, 
ils déterminent librement leur statut politique et assurent librement leur développement 
économique, social et culturel. » À l’époque, cela concerne surtout les pays colonisés qui 
vont négocier leur indépendance.

L’ONU est loin de penser que cela touche aussi les Peuples autochtones. Ils rejoignent 
pourtant les premiers selon ABJORN EIDE, juriste norvégien et expert onusien, puisqu’ils 
dénoncent le colonialisme interne dont ils sont victimes. L’article 27 de ce même Pacte 
concerne les minorités : « Dans les États où il existe des minorités ethniques, religieuses 
ou linguistiques, les personnes appartenant à ces minorités ne peuvent être privées du droit 
d’avoir, en commun avec les autres membres de leur groupe, leur propre vie culturelle, 
de professer et de pratiquer leur propre religion, ou d’employer leur propre langue. ». La 
Sous-commissions sur la prévention de la discrimination et protection des minorités, qui 
dépend de la Commission des droits de l’homme, va entreprendre une série de rapports sur 
divers aspects de la discrimination de ces minorités qui seront à l’origine d’une décennie de 
l’ONU (1973–1982) dédiée à la lutte contre le racisme et la discrimination raciale23.

DES ANTHROPOLOGUES FORMES PAR FREDRIK BARTH

A la même époque, des anthropologues vont jouer un rôle majeur dans cette construction 
internationale de l’autochtonie. Il s’agit particulièrement d’anthropologues formés par FRE-
DRIK BARTH et ayant participé en 1967 au Symposium que celui-ci avait organisé à 
BERGEN pour mieux analyser la situation des groupes ethniques et la gestion de leurs 
frontières.

II.

1.

2.

23 Groupe des membres fondateurs de l’ONG International Work Group for Indigenous Affairs. 
Parmi eux, Helge Kleivan (3e à partir de la gauche). Stuttgart, 1968. © IWGIA.

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

312 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Jusque-là, l’anthropologie s’était bornée à étudier les groupes ethniques comme des iso-
lats autonomes, sans prendre en compte leurs relations avec le milieu environnant, social, 
économique et politique. Elle avait négligé également de prendre en compte la façon dont 
ces peuples se considéraient eux-mêmes et étaient perçus par leurs voisins. Fredrik Barth 
proposait un renversement de perspective en définissant les groupes ethniques comme des 
formes d’organisation sociale résultant de l’interaction du groupe et de son environnement.

Il fallait donc s’intéresser aux frontières en fonction desquelles l’identité d’un groupe 
est construite, de même que celles qui lui sont assignées par ses voisins. Ceci impliquait 
d’étudier le contexte historique, économique et politique dans lequel ces identités ethniques 
avaient vu le jour. Il fallait analyser les processus de construction, de maintien et de 
disparition des frontières ethniques, car elles n’étaient pas immuables, et pouvaient subir 
de grandes variations à travers le temps. Il était alors essentiel d’inventorier les marqueurs 
symboliques que les individus utilisaient pour tracer la frontière entre leur groupe ethnique 
et les autres, et d’analyser le rôle des entrepreneurs ethniques dans la mobilisation politique 
de leur groupe (Barth 1969). Bref, les conditions théoriques étaient réunies pour que 
le développement politique autochtone soit validé comme objet de recherche et d’action 
(MORIN ET SALADIN D’ANGLURE,1995).

Parmi ces anthropologues formés par FREDRIK BARTH, certains travaillent en Amé-
rique du Sud et participent en août 1968 au 38ème Congrès des Américanistes à Stuttgart. 
Ils viennent témoigner de la situation dramatique des Indiens dans plusieurs pays d’Amé-
rique du Sud et dénoncent le génocide et l’ethnocide dont ceux-ci sont victimes. Des 
anthropologues décident de créer la même année une ONG, l’International Work -Group for 
Indigenous Affairs (IWGIA), à Copenhague. Elle a pour tâche d’informer sur la situation 
autochtone dans les Amériques et d’aider ces groupes autochtones à s’organiser pour 
défendre leurs terres et leur culture24.

DES REPRESENTANTS DES ORGANISATIONS AUTOCHTONES

Avec leurs organisations, les représentants autochtones vont faire du lobbying pour se 
démarquer des minorités25 et refuser la notion de « population autochtone ». Ils veulent 
être reconnus comme peuple autochtone. Pour Ted Moses, chef du Grand Conseil des Cris 

3.

24 Depuis 40 ans, l’IWGIA accompagne les peuples autochtones dans leurs mobilisations et leur lutte 
pour la reconnaissance de leurs droits. Cette ONG a développé des actions dans les différentes 
parties du monde.

25 En 1971, la Sous-commission pour la lutte contre les mesures discriminatoires et la protection des 
minorités avait créé un groupe de travail sur les droits des minorités présidé par Francesco Capo-
torti. Ce groupe d’experts examinait les problèmes des individus minoritaires d’où l’intitulé de la 
Déclaration adoptée par l’Assemblée générale des Nations-Unies en 1992 : Déclaration des droits 
des personnes appartenant à des minorités nationales ou ethniques, religieuses et linguistiques. 
Cette approche centrée sur les individus ne satisfaisait pas les Autochtones qui mettaient en avant 
leur problématique collective en se présentant comme des peuples.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

313

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


du QUEBEC, le terme « population » est dégradant et insultant puisqu’il est généralement 
utilisé pour décrire des espèces animales.

Les Autochtones cherchent à lui substituer le concept de « peuple », mais les délégués 
gouvernementaux ont longtemps hésité puisque ce terme, selon la Charte des Nations 
-Unies, implique le droit à l’autodétermination, pouvant conduire à la sécession. S’il n’y 
a pas de définition officielle de l’expression « peuple autochtone », plusieurs agences de 
l’ONU comme le Haut-commissariat aux droits de l’homme, l’Organisation internationale 
du Travail et la Banque mondiale en ont proposé une au cours de leurs travaux. Pendant 
que les experts se concertaient sur cette spécificité juridique, les organisations autochtones 
cherchèrent à s’exprimer elles-mêmes sur cette question dans l’enceinte onusienne afin de 
faire entendre leurs voix devant les représentants des Etats (Niez en 2003).

Une conférence organisée par des ONG en 1977 à Genève sur « la discrimination 
contre les populations autochtones des Amériques » permit ce début de dialogue. Pour la 
première fois dans l’histoire, une centaine d’Indiens, représentant plus de 60 « nations » 
autochtones des deux Amériques, furent conviés au Palais des Nations pour parler de leurs 
problèmes revêtus de leurs costumes traditionnels et accompagnés par leurs aînés, les lea-
ders autochtones pénétrèrent dans l’enceinte onusienne où ils purent s’exprimer librement. 
Ils se présentèrent comme les représentants de « peuples autochtones » ayant des liens 
spécifiques avec la terre et proposèrent une « déclaration de principes pour la défense des 
Nations et Peuples autochtones de l’hémisphère occidental ». Texte prémonitoire, puisqu’il 
abordait toutes les grandes questions qui allaient faire l’objet de débats pendant les trente 
années suivantes.

En 1978, une seconde conférence étudia les moyens de « combattre le racisme et la 
discrimination raciale ». Une dernière conférence portant sur « les peuples autochtones et 
leur rapport à la terre » rassembla en 1981 non seulement des représentants autochtones des 
deux Amériques mais aussi d’AUSTRALIE et de NORVEGE.

Ces trois conférences onusiennes, rassemblant des autochtones de plusieurs parties du 
monde, contribuèrent à faire émerger une identité transnationale autochtone qui se dévelop-
pa et s’étendit peu à peu aux autres régions du monde, au cours des vingt-cinq années 
qui suivirent (BRYSK,2000). Elles firent ressortir aussi le manque d’outils juridiques pour 
la défense des droits des Peuples autochtones, tout en appuyant la recommandation du 
rapport COBO de créer un groupe de travail pour y suppléer. Les pressions conjuguées des 
organisations autochtones avec statut consultatif auprès de l’ECOSOC, des ONG de soutien 
à la cause autochtone, d’un certain nombre de gouvernements comme les gouvernements 
nordiques, le Canada et l’Australie, réussirent à convaincre le Conseil économique et social 
de la nécessité de créer un tel Groupe de travail. Celui-ci fut créé en 1982 sous le nom de 
Groupe de travail sur les populations autochtones (GTPA).

La notion de « peuple autochtone » était encore loin de rallier une majorité des re-
présentants des États à l’ECOSOC, mais les représentants autochtones avaient réussi en 
cinq ans à s’imposer à l’ONU comme de nouveaux acteurs politiques avec lesquels il 
fallait compter (BARSH,1994). De 1982 à 1993, le groupe de travail sur les populations 

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

314 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


autochtones (GTPA va servir de creuset à la fabrication de l’autochtonie, qui va dépasser 
les frontières des deux Amériques pour devenir une identité planétaire. Le groupe de 
travail accueillit ainsi chaque année plus de mille représentants autochtones venant des cinq 
continents (Morin 2005).

Ce groupe de travail sur les populations autochtones (GTPA) fut l’unique structure de 
l’ONU où les bénéficiaires pour lesquels ce groupe travaille participèrent activement aux 
débats et apportèrent leur contribution à la fabrication de la Déclaration. La discussion des 
articles de cette déclaration se basa sur un projet écrit par cinq organisations autochtones 
d’Amérique du Nord, ─ dont l’International Indian Treaty Council et l’Inuit Circum polar 
Conference (ICC). Des principes comme celui d’autodétermination y figurent et vont don-
ner lieu à de nombreuses discussions avec les représentants gouvernementaux. ERICA 
IRENE DAES, présidente du GTPA de 1984 à 2001 joua un rôle essentiel dans la rédaction 
de cette déclaration (DAES,2008).

Au-delà des définitions et des qualificatifs imposés ou revendiqués, les Peuples autoch-
tones vont faire leur place à l’ONU (MUEHLEBACH,2001) en s’appropriant le Groupe 
de travail pour qu’il ne soit pas seulement un lieu de discussion avec les experts et les 
représentants des États, ou une tribune où ils peuvent présenter leurs « doléances » (Sanders 
1989), mais pour qu’il soit aussi un outil politique identitaire (Morin 2006).

MISE EN ŒUVRE DE LA DECLARATION AU NIVEAU NATIONAL

Si de nombreux gouvernements manquent de volonté politique pour combler le fossé entre 
la Déclaration des droits des peuples autochtones qu’ils ont adoptée le 13 septembre 2007 
et sa mise en œuvre au niveau national, il faut toutefois souligner quelques avancées 
significatives dans les cinq dernières années.

D’abord sur le plan juridique et législatif :
● En octobre 2007, le président de la Cour suprême du Belize s’est référé à la Déclaration 

pour décider que des terres confisquées par l’État devaient être rendues au peuple 
maya. Le juge relevait le fait que le Belize avait signé la Déclaration, et le tribunal 
citait l’article 26 à propos du droit des Peuples autochtones sur les terres, territoires 
et ressources qu’ils possèdent et occupent traditionnellement ou qu’ils ont utilisés ou 
acquis.

● En novembre 2007, la Cour interaméricaine des droits de l’homme a invoqué la Décla-
ration pour donner gain de cause aux SARAMAKA du Suriname, dans une affaire 
d’exploitation forestière. La Cour a invoqué l’article 32, qui affirme le droit, pour les 
Peuples autochtones, « de définir et d’établir des priorités et des stratégies pour la mise 
en valeur et l’utilisation de leurs terres ».

A la même époque, la Bolivie a voté la loi no 3760 qui incorporait le texte de la Déclara-
tion sur les droits des peuples autochtones dans la législation nationale. En juin 2008, le 
gouvernement japonais ne reconnaissait officiellement que les AINUS; formaient un peuple 
autochtone dans la partie nord du Japon. La résolution adoptée par le Parlement japonais 

III.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

315

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


déclare que les AINUS possèdent une langue, une culture et une religion distinctes. En 
2009, le GROENLAND a négocié avec le DANEMARK une plus grande autonomie 
gouvernementale, que son premier ministre a qualifiée « de mise en œuvre de facto de la 
Déclaration ». Le 21 juin 2009, l’Act on Greenland Self-Government fut voté, en Rempla-
cement du Greenland Home Rule Act de 1978.

En 2011, l’Etat congolais a promulgué la loi numéro 5–2011 sur la promotion et 
la protection des droits des Peuples autochtones. Cette loi reprend, sans faire référence 
expressément à la Déclaration, l’essentiel de ses principes, en particulier, la protection des 
institutions traditionnelles, la propriété intellectuelle des savoirs, la protection des lieux 
sacrés, des droits de propriété collectifs et individuels. L’alinéa 2 de l’article premier de 
cette loi interdit l’utilisation du terme pygmée en République du Congo en raison de sa 
connotation péjorative.

En juillet 2012, la Cour interaméricaine des droits de l’Homme a fait connaître son 
Jugement dans l’affaire qui opposait depuis 2003 le peuple kichwa de Sarayaku à l’État 
équatorien. Ce dernier a été déclaré responsable de violation des droits à la propriété 
collective de la communauté kichwa de Sarayaku. L’État équatorien avait en effet accordé 
une concession d’exploitation à une entreprise pétrolifère argentine (CGC) sur le territoire 
de cette communauté sans respecter le droit à la consultation préalable sur le plan constitu-
tionnel.

En septembre 2008, l’Équateur a adopté par referendum une nouvelle constitution qui 
reconnaît l’existence d’un État plurinational et interculturel. De nombreux articles s’ins-
pirent des valeurs des « nationalités » autochtones qui constituent cet État et reconnaissent 
leurs droits collectifs, notamment par rapport à l’affirmation de leur identité culturelle, à la 
propriété et à l’autogestion de leurs territoires ancestraux. Une nouvelle vision du monde, 
que traduit le concept philosophique kichwa du sumak kawsay ou« bien vivre », inscrit 
dans la Constitution, est au fondement d’une nouvelle conception du développement et des 
relations avec la nature, ou Pachamama. Pour la première fois, la Constitution d’un pays 
garantit des droits à la « nature ».

En 2009 la Bolivie se dote d’une nouvelle Constitution qui instaure un Etat plurina-
tional. Cette nouvelle Constitution donne une plus grande représentation politique aux 
Peuples autochtones qui participent davantage aux responsabilités locales et nationales. 
Elle tient compte de l’ensemble des Droits reconnus dans la Déclaration sur les droits 
des peuples autochtones et instaure un régime d’autonomie indigène pour certaines entités 
territoriales. De nouvelles lois, des programmes socio-économiques qui relèvent du plan 
de développement national intitulé Bolivie digne, souveraine, productive et démocratique 
pour bien vivre s’inscrivent dans les objectifs de la seconde décennie internationale des 
populations autochtones (2005–2014).

En 2011 le Maroc se dote d’une nouvelle constitution qui reconnaît officiellement 
l’identité et la langue Amazigh. Notons que les deux nouvelles Constitutions de l’Équateur 
et de l’État plurinational de Bolivie qui traduisent de véritables révolutions culturelles – 
n’auraient pu voir le jour sans la mobilisation autochtone des quarante dernières années 

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

316 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


tant au niveau national qu’international. L’adoption de la Déclaration des droits des peuples 
autochtones à l’ONU par 143 pays le 13 septembre 2007 a apporté une reconnaissance 
internationale et des réponses officielles à « la question autochtone » des années 1970. 
Cette adoption a contribué à valoriser les visions du monde des Peuples autochtones qui 
sont au fondement de ces nouveaux textes constitutionnels. Il reste cependant beaucoup à 
faire pour voir les objectifs de la Déclaration de l’ONU devenir une réalité. L’application 
de toutes ces lois et de tous ces dispositifs constitutionnels rencontre beaucoup d’obstacles 
sur le terrain, en particulier dans le domaine de la gouvernance des ressources naturelles qui 
restent contrôlées par l’État.

La conception étatique du développement basé sur la croissance s’oppose à celle des 
peuples autochtones qui valorise, notamment en Amérique latine. Véritable solution de 
remplacement au développement, ce concept propose une approche plus communautaire, 
dans une coexistence harmonieuse avec la nature. Celle-ci n’est plus un objet que l’on 
s’approprie et que l’on exploite, mais un sujet avec des droits qu’il faut respecter (GUDY-
NAS, 2011). C’est donc une incitation à repenser le développement. Or, les États sont de 
plus en plus dépendants des multinationales minières et pétrolières, qui investissent dans 
des proportions jamais atteintes. Cela les pousse à privilégier la croissance aux dépens des 
droits des Peuples autochtones.

Le plus important de ces droits est le libre consentement préalable et informé sur tout 
projet ayant des incidences sur leurs terres ou territoires (article 32 de la Déclaration). Pour 
que ce droit fondamental soit respecté, il faut que les Peuples autochtones soient associés 
aux prises de décisions sur des projets les concernant. Les articles 18 et 19 de la Déclaration 
insistent sur ce droit et exhortent les États à se concerter et à coopérer avec les institutions 
représentatives des Peuples autochtones avant d’adopter de tels projets. Or, bien souvent, 
les autochtones se trouvent exclus de la sphère décisionnelle étatique, qui peut ainsi plus 
facilement ignorer leurs droits26.

Le MEDPA a d’ailleurs présenté lors de sa 3e session en juillet 2010 un premier rapport 
sur les Peuples autochtones et le droit de participer à la prise de décisions. Il rappelle la va-
leur fondamentale de ce Droit : Pour que les peuples autochtones aient accès à l’ensemble 
des droits de l’Homme, il faut nécessairement qu’ils puissent participer aux décisions 
concernant tous les aspects de leur vie. Ce principe est le corollaire d’une multitude de 
normes universellement acceptées en matière de droits de l’homme et son principal objet 
est de consacrer le droit des peuples autochtones de maîtriser leur propre destin dans des 
conditions d’égalité.

Le droit de consultation généralement établi par la Déclaration sur les droits des 
peuples autochtones implique que ces peuples participent de manière « effective », et non 
qu’ils soient consultés pour la forme, de sorte qu’ils donnent leur consentement libre, 
préalable et éclairé (A/HRC/EMRIP/2010/2). On comprend dès lors le lien étroit entre ce 

26 MORIN FRANÇOISE ET BERNARD SALADIN D’ANGLURE, « L’ethnicité, un outil politique 
pour les autochtones de l’Arctique et de l’Amazonie », in Études/Inuit/Studies 1995, p.37 – 68.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

317

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


principe de la participation aux décisions et le droit des Peuples autochtones à l’autodéter-
mination. L’autonomie, le droit de s’administrer soi-même et le fait d’être consulté sur 
les questions qui les touchent, sur la base du principe du consentement libre, préalable et 
éclairé, sont des étapes qui conduisent les Peuples autochtones vers l’autodétermination27.

Promouvoir cette participation pleine et entière des Peuples autochtones à la prise 
de décision concernant directement ou indirectement leur mode de vie, leurs terres et 
territoires traditionnels ainsi que leur intégrité culturelle est l’un des cinq objectifs du 
Programme d’action pour la deuxième décennie internationale des peuples autochtones qui 
se termine en 2014.

La fin de cette décennie sera marquée par la réunion plénière de l’Assemblée générale 
des Nations-Unies, dite Conférence mondiale sur les peuples autochtones, qui se tiendra en 
2014. Elle réunira les États et les représentants des Peuples autochtones afin d’examiner 
les réussites et les insuffisances de la mise en œuvre des normes de la Déclaration. Les 
Peuples autochtones attendent beaucoup de cette Conférence onusienne de très haut niveau 
pour promouvoir des mesures aux plans national et local afin d’assurer la réalisation de 
leurs droits. Envers cet espoir, il faut rappeler les réserves exprimées par certains auteurs 
sur la capacité des instances onusiennes à combler le fossé entre les normes internationales 
de la Déclaration et les réalités du terrain. Ainsi, STEPHEN ALLEN (2011) doute de 
l’efficacité des mesures prises au niveau international et préconise un engagement politique 
des autochtones au niveau national afin de bousculer les habitudes culturelles du politique 
et de l’administratif et proposer des stratégies pour générer une volonté politique, qui seule 
permettrait l’application des normes de la Déclaration au niveau local.

LE CADRE JURIDIQUE DE LA REPUBLIQUE DEMOCRATIQUE DU CONGO

LE CONTEXTE NATIONAL DE LA PRISE EN COMPTE DES PEUPLES 
PYGMEES DE LA FORET EQUATORIAL

Conformément à la déclaration des Nations-Unies sur les droits des peuples autochtones, à 
ses articles 12, 15, 16, 19, 21, 29 et 35, les respects de la dignité et de la valeur humaine 
constitue la substance des droits de l’Homme. Ces droits, sur le plan international, jouissent 
d’une légitimité qui leur confère un poids moral incontestable et qui conduit les Etats et 
Gouvernements membres des Nations-Unies à ratifier des traités et à se soumettre librement 
aux obligations contraignantes en la matière.

En République Démocratique du Congo, les peuples autochtones pygmées sont incon-
testablement les premiers habitants du bassin du Congo. A l’origine, ils ne vivent que de 
la chasse et de la cueillette. Ils sont entièrement dépendants de la forêt. Ils y acquièrent 
le savoir endogène et une maîtrise de l’environnement forestier telle qu’on ne puisse 

IV.

1.

27 BELLIER IRÈNE, « Les peuples autochtones aux Nations -Unies : un nouvel acteur dans la 
fabrique des normes internationales », Critique Internationale numéro 54,QUEBEC, 2012, pp. 
61–80.

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

318 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


rencontrer auprès d’aucun peuple en RD. Congo. Ce qui leur vaut le qualificatif de « Peuple 
de la forêt ». Le mode de vie nomade et l’organisation sociale segmentaire, sont autant 
des facteurs qui accentuent la discrimination des communautés autochtones pygmées en 
tant que gardiens de la forêt. La discrimination contre les peuples autochtones pygmées 
est principalement marquée en ce qui concerne leurs droits sur les terres et ressources 
naturelles. Ces droits ne sont reconnus dans aucune législation congolaise, ni garantis par 
celle‐ci.

Par ailleurs, le Peuples autochtones dont les droits ne sont pas reconnus, peuvent être 
dépossédés de leurs terres sans aucune voie de recours possible alors qu’ils sont détenteurs 
des savoirs endogènes très important pour l’évolution de l’humanité, la préservation de la 
biodiversité et pour le développement de la recherche tant sur le plan fondamental que 
sur le plan pratique. La prise des décisions en matière de développement des Peuples 
autochtones Pygmées soulèvent une série des problèmes qui reposent, entre autres, sur 
quatre concepts : le pouvoir des décisions, le consentement libre et éclairé, la participation 
des Peuples Autochtones Pygmées et la reconnaissance de leurs Droits.

Malgré la diversité de leurs situations, les Peuples autochtones partagent une série de 
caractéristiques et une expérience commune face à leur savoir. Il s’agit de leur préexistence, 
de leur non domination, de leur forte dépendance vis-à-vis des écosystèmes nourriciers, 
de leur organisation basée sur le mode des sociétés précapitalistes. A ce titre, les Peuples 
autochtones sont les populations les plus vulnérables, les plus marginalisées et les plus 
désavantagés de la République Démocratique du Congo. Cette marginalisation est une des 
causes principales de leur pauvreté qui se matérialise par la perte de la maîtrise des terres, 
des territoires et des ressources naturelles qui étaient traditionnellement les leurs28.

Cette loi répond à la préoccupation qui consiste à protéger les droits spécifiques des 
Peuples Autochtones et intègre les acquis de l’Etat de Droit conformément à la Constitu-
tion, du 18/02/2006 telle que modifiée à ce jour.

LES DISPOSITIONS LEGISLATIVES DE LA RDC

La République Démocratique du Congo, Etat membre des Nations-Unies et de l‘Union 
Africaine, a signé et ratifié plusieurs instruments internationaux relatifs aux droits de 
l’Homme de manière globale et certains textes spécifiques y afférents, consacrant notam-
ment le droit à la consultation, l‘exercice des droits culturels ou le développement de 
mesures visant à réduire la pauvreté qui touchent directement les autochtones.

Dans la Constitution du 18 février 2006, qui découle du principe national « (Tous les 
hommes sont égaux) » réaffirme son adhésion à la Charte de l‘Organisation des Nations-
Unies, à la Déclaration universelle des droits de l‘Homme du 10 décembre 1948, aux Pactes 
internationaux du 16 décembre 1966 relatifs aux droits civils et politiques d‘une part et aux 

2.

28 RDC, ASSEMBLEE NATIONALE : 2ème LEGISLATURE DE LA 3èm RÉPUBLIQUE, Proposition 
de loi portant promotion et protection des Droits des Peuples Autochtones Pygmées en RDC, 
DRAFT, Décembre 2012.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

319

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


droits économiques sociaux et culturels d‘autre part, réaffirme également son attachement à 
la Charte africaine des droits de l‘Homme et des peuples du 27 juin 1981, et indique que le 
pays est un « Etat de Droit fondé sur une démocratie pluraliste, garantissant la sécurité des 
personnes et des biens, la protection des plus faibles, notamment les personnes vulnérables, 
les minorités et le plein exercice des libertés et droits fondamentaux ».

À vrai dire, il existe en République Démocratique du Congo un certain vide juridique 
sur les questions relatives aux peuples autochtones.

En effet, les articles 11,12 et 13, disposent que :
● Tous les êtres humains naissent libres et égaux en dignité et en droits. Toutefois, la jouis-

sance des droits politiques est reconnue aux seuls congolais, sauf exceptions établies par 
la loi. Tous les congolais sont égaux devant la loi et ont droit à une égale protection des 
lois.

● Aucun congolais ne peut, en matière d'éducation et d'accès aux fonctions publiques ni 
en aucune autre matière, faire l'objet d'une mesure discriminatoire, qu'elle résulte de 
la loi ou d'un acte de l'exécutif, en raison de sa religion, de son origine familiale, de 
sa condition sociale, de sa résidence, de ses opinions ou de ses convictions politiques, 
de son appartenance à une race, à une ethnie, à une tribu, à une minorité culturelle ou 
linguistique.

Depuis l‘adoption de la Convention OIT 169, par le pays, de nouveaux développements 
législatifs laissent espérer une reconnaissance formelle des droits des peuples autochtones. 
Le texte de base du régime forestier congolais et ses mesures d’exécution datent du 11 avril 
1949. La mise en œuvre de ce régime s’est avérée difficile au fur et à mesure de l’évolution 
politique, économique, sociale et culturelle du pays. Ainsi, on constate que, 42 ans après 
son accession à l’indépendance, la République Démocratique du Congo ne s’est pas encore 
dotée d’un régime forestier approprié, à savoir un cadre légal qui permet, à la fois, à la forêt 
de remplir en équilibre ses fonctions écologiques et sociales, à l’administration forestière 
de contribuer substantiellement au développement national et aux populations riveraines de 
participer activement à la gestion des forêts pour pouvoir en tirer un bénéfice légitime :
● Toute forêt à concéder fait l’objet d’une enquête préalable de manière à pouvoir la 

rendre quitte et libre de tout droit. Ici également, la consultation des populations rive-
raines de la forêt est obligatoire pour garantir la paix sociale et la jouissance paisible des 
forêts concédées;

● Pour assurer le développement durable des ressources naturelles, la présente loi introduit 
dans la gestion forestière deux concepts, celui d’inventaire forestier et celui d’aménage-
ment forestier.

Dans la présente loi, la concession forestière se démarque nettement de la concession 
foncière et constitue un droit réel immobilier « sui generis » parce que portant uniquement 
sur le bois. Il est sous-tendu par un contrat de concession forestière accompagné des cahiers 
des charges dans lesquels sont spécifiés les droits et obligations des parties contractantes. 
La concession forestière peut s’acquérir par deux voies : l’une principale, l’adjudication, et 

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

320 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


l’autre, exceptionnelle, le gré à gré. Toutefois, les communautés locales, c’est-à-dire en fait 
les populations locales, peuvent acquérir, à titre gratuit, une concession forestière sur leurs 
terres ancestrales.

Par rapport au décret du 11 avril à la loi de 1949, cette loi insère dans le régime 
forestier des dispositions spécifiques relatives à la fiscalité forestière. Celle-ci se distingue 
de la fiscalité ordinaire et vise à asseoir une politique de taxation forestière qui soit à 
même de garantir à la fois une gestion durable de la ressource forestière, une incitation à la 
meilleure gestion forestière et une conciliation d’objectifs de développement de l’industrie 
forestière et de l’accroissement des recettes forestières.

La présente loi, se voulant générale, se borne à définir les principes et les matières gé-
nérales, lesquels feront l’objet des textes réglementaires permettant ainsi au gouvernement 
une adaptation dynamique aux conditions socio-économiques du pays. Le Code forestier, 
promulgué par la Loi n° 011/2002 du 29 août 2002 portant Code forestier, indique dans son 
article 1er que « la forêt centrafricaine remplit de multiples fonctions » et, particulièrement, 
« contribue à la survie et au bien-être des populations notamment des peuples autochtones 
qui y sont culturellement et intimement associés », traite de « Droit coutumier d‘usage et 
des peuples autochtones », et introduit le concept de « forêts communautaires » qui font 
« l‘objet d‘une convention de gestion entre une communauté villageoise et/ou autochtone et 
l‘Etat ».

L’article 6 indique qu’afin d’adapter la politique forestière nationale aux particularités 
de chaque province, un plan forestier provincial est élaboré par chaque Gouverneur de 
province concernée après avis du conseil consultatif provincial.

DEFIS DE LA RECONNAISSANCE DES DROITS ANCESTRAUX

L’INTEGRATION DES COUTUMES DANS LE SYSTEME JUDICIAIRE

La question de la redéfinition du Droit congolais qui doit intégrer les réalités locales et 
réhabiliter la justice traditionnelle en l‘adaptant à l‘évolution de la société; d‘autre part, tout 
mettre en œuvre pour faciliter l‘accès de la population au Droit et à la justice officielle. 
Les cultures juridiques en Afrique sont des réalités sociolinguistiques « têtues » qui doivent 
être envisagées sous un nouveau jour mettant en évidence l’importance de la juri-linguis-
tique.De ce point de vue, une configuration juri-linguistique des États africains s’impose, la 
thèse de l’adaptabilité29 aidant.

Selon cette thèse, les systèmes de Droit (Droit civiliste, Droit coutumier, common law) 
s’intégreraient aux situations sociolinguistiques diverses et dynamiques pour réduire l’écart 
considérable entre les gouvernants et les gouvernés ou entre les besoins des citoyens et 
les réponses institutionnelles. L’adaptabilité donnerait ainsi l’occasion de décomplexer les 
citoyens africains face aux diverses sources de Droit et de décomplexifier leurs situations 

C.

I.

29 DEFFANS, B « Introduction : Le droit comme facteur de développement économique », in Mondes 
en Développement, Vol.33 – 2005/1, n°129.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

321

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


juridiques. Les langues vernaculaires africaines, par exemple, ne font qu’exacerber les 
Droits coutumiers qui seraient plus longs et difficiles à modifier. Elles semblent autoriser 
d’emblée des repliements ontologiques, des remises en cause permanentes des situations 
juridiques en cours dans les États africains, des transferts de sens « insolites » dans les 
pratiques juridiques diverses, des violences légales récursives.

Les langues vernaculaires africaines, quant à elles, dont les usages sont prépondérants 
dans l’économie informelle30 suscitée par l’urbanisation croissante des États africains s’ac-
commoderaient au common law, système juridique fondé non pas sur, les lois écrites et 
publiées mais sur la prééminence de la jurisprudence31. Les acteurs économiques africains 
parlant pour la plupart les langues véhiculaires (dioula, lingala, swahili, wolof, etc.) ont 
communément une vision manichéenne de la langue officielle écrite, langue de fiscalisa-
tion, d’imposition, de juridiction, etc., entachée de méfiance, de défiance, de suspicion, car 
summun jus, summa injuria.

Les langues véhiculaires apparaissent ainsi comme supports des échanges économiques 
bénéficiant de la légitimité des actions économiques et de l’opinion publique à cause 
de leur efficacité dans les relations commerciales (marchés, rues, gares, etc.), de leur 
sensibilité aux signaux du marché (fluctuation des prix par rapport aux choix des langues), 
de leur affranchissement aux contraintes de la parole écrite, etc. Les langues occidentales, 
d’ordinaires langues officielles des États africains, s’accordent naturellement au Droit civi-
liste. Elles favoriseraient la mise en place d’institutions juridiques « rigides » renforçant 
et préservant le pouvoir des États africains ou de l’élite africaine et la dissémination des 
universaux juridiques tels que la bonne gouvernance, les droits de l’Homme, la liberté, la 
justice, la démocratie, l’État de Droit, etc.

En réalité, le problème du Droit traditionnel africain n’est pas pour l’africain mais 
pour le juriste occidental qui ne peut pas – et ne sait pas comment – comprendre son 
essence. Plus précisément, sans avoir été éduqué dans une approche anthropologique, le 
juriste occidental tente de convaincre les africains, en vain, que le Droit traditionnel (ou au 
moins cette façon de créer le Droit) ne sert à rien. Toutes les tentatives de "codification" 
ont substantiellement échoué et la cristallisation qui en a résulté n’a pas empêché le Droit 
coutumier d’évoluer.

L’expérience nous a montré que dans les domaines où le Droit coutumier a été tradi-
tionnellement plus fort, le Droit adopté par l’État a été tout simplement ignoré par les 
individus qui préfèrent continuer à avoir leur vie régie par la tradition et à résoudre 
tout litige en utilisant les moyens de règlement des différends coutumiers. L’Afrique est 
certainement un continent où les règles juridiques ayant une autorité réelle manquent de 

30 DE MIRAS, C., « L’informel : un mode d’emploi », in Lautier, B. et al.,L’État et l’informel, Paris, 
l’Harmattan, 1991, p.117.

31 Décisions orales et/ou contradictoires rendues par les juges dans les différents tribunaux.

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

322 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


légitimité : elles ont été largement ignorées par les citoyens, et ont été utilisées par les 
juristes anthropologues comme des exemples types d’inefficacité du Droit32.

Les observations qui précèdent confirment qu’il est possible d’avoir différentes ap-
proches et expériences de ce que nous identifions comme « Droit », et, même plus, que le 
Droit officiel peut coexister avec le Droit traditionnel. Parfois, les juristes africains ont une 
approche « puriste », regardant le Droit à travers le spectre occidental qu’ils ont étudié dans 
les universités, tandis que le Droit est mieux perçu comme un phénomène social qui est 
strictement lié à l’environnement où il est créé et évolue33.

La société africaine est caractérisée par une vision de la vie où tout est lié; la vie et le 
surnaturel, les comportements humains et les phénomènes naturels, le pouvoir et le sacré. 
Les traditions africaines sont essentiellement basées sur le rôle central joué par le groupe 
sous tous ses formes possibles (famille, clan, village, communauté) où la solidarité entre les 
membres du groupe est un facteur clé qui rend difficile la distinction – par exemple-entre 
obligations juridiques et morales, et les obligations envers un autre individu et le groupe 
dans son ensemble.

Ce genre de distinctions n’existe pas en vertu de la tradition africaine, dans la mesure 
où ces éléments définissent et représentent « l’obligation ». Comme certains concepts 
juridiques sont typiquement occidentaux, seul un juriste formé à ces concepts peut les 
comprendre parce qu’ils ne sont pas envisagés dans la culture juridique traditionnelle 
africaine34.

Les systèmes juridiques ne sont plus indépendants et isolés les uns des autres. Ils 
sont continuellement influencés par différents facteurs externes adaptés d’autres systèmes 
juridiques. Les chercheurs ont remarqué aujourd’hui et ont commencé à étudier cette 
nouvelle tendance d’un croissant flux de globalisation juridique (également défini comme 
un échange constant d’influence). En raison de ses particularismes, le Droit congolais et 
africain devrait aujourd’hui aller au-delà du débat « stérile » common law contre droit 
continental. Il devrait fonder son développement sur les caractéristiques essentielles de 
chaque système. Il est important de respecter la vision africaine du Droit fondée sur les 
pratiques et d’introduire les concepts occidentaux et les particularités qui sont communes 
aux traditions africaines.

En outre, il est nécessaire de parvenir à la création d’un Droit réellement « africain35 », 
et de se prémunir d’une fracture entre les différents acteurs juridiques afin d’éviter que 

32 Voir Ro dolfo SACCO, Anthropologia cit, p. 196; Anthony N. ALLOTT, The Unity c.
33 TOHON,C., Le traité de I’OHADA, l’anthropologue du Droit et le monde des affaires en Afrique 

et en France, en Etienne LE ROY (cur.), Juridicités. Témoignages réunis à l’occasion du quaran-
tième anniversaire du LAJP, 2006, Paris, Khartala.pp.45 – 49.

34 TOHON, C.,op. cit.
35 MICHEL ALLIOT, dans Problèmes cité. a déjà signalé la "désoccidentalisation des règles juri-

diques" et l’adoption par les législateurs africains d’une classification juridique commune et des 
concepts comme les principaux instruments nécessaires pour poursuivre un objectif d’harmonisa-
tion juridique en Afrique.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

323

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ce nouveau Droit africain ne devienne encore un autre exemple de Droit inefficace. La prin-
cipale condition est d’empêcher les conflits, afin d’éviter le rejet.

LA PRISE EN COMPTE DU DIALOGUE SOCIAL ET AUTRES PROCEDES 
TRADITIONNELS

L’ARBRE A PALABRE

S’il ne dépend pas des lois de ranimer les croyances qui s’éteignent, il dépend des lois 
d’intéresser les hommes aux destinées de leur pays. Il dépend des lois de réveiller et de 
diriger cet instinct vague de la patrie, qui n’abandonne jamais le cœur de l’homme, et, en 
le liant aux pensées, aux passions, aux habitudes de chaque jour, d’en faire un sentiment 
réfléchi et durable36 » soulignait ALEXIS DE TOCQUEVILLE.

Les sociétés africaines plurales avaient une si haute idée de cette réalité, que pour 
tenir allumée l’Esperance des peuples, ils placèrent au cœur du pouvoir multinational une 
institution capitale appelée « Conseil des sages ». Il s’agit d’un « gardien des coutumes et 
tradition », c’est-à-dire du Droit africain précolonial37, que le colonisateur a confondu avec 
la coutume, présupposée immobile, réduite au vestige du passé et destinée à disparaître. Il 
importe de se réapproprier l’esprit du procès africain selon lequel, une fois leur litige réglé 
par la palabre, les protagonistes sont conviés à faire un geste symbolique de réconciliation. 
C’est peut- être le fait de se partager une noix de cola, de boire l’un après l’autre dans la 
même coupe ou tout simplement de se serrer la main. Sa simplicité relativise l’importance 
des formes et de procédure, présente un avantage inestimable d’être dite dans les langues 
des peuples justiciables et suivant les Droits africains dans les normes et les principes38.

Par ailleurs, une nouvelle politique carcérale doit être mise en chantier, si l’on veut 
rompre avec le mimétisme occidental, privilégiant l’emprisonnement au détriment du dia-
logue des volontés contraires, comme instrument de la réconciliation et de la réintégration. 
En effet, nul n’ignore les moyens humains et financiers gaspillés pour la récupération ou la 
réinsertion des condamnés dans le tissu social.

Mais à ce jour, le bilan de cette politique est globalement négatif dans l’ensemble des 
pays occidentaux, comme en témoignent les deux rapports39 accablants des commissions 
d’enquête du parlement français (le sénat et l’assemblée dont les conclusions ont été 
rendues publiques le 5 juillet 2000. Les Etats africains sont multi ethniques, composés d’un 

II.

1.

36 ALEXIS DE TOCQUEVILLE, La démocratie en Amérique, Paris, Gallimard, 1968, p.121.
37 VANDERLINDEN,J, « Justice et Droits : quels Droits appliquer? Le juge et la coutume en Afrique 

aujourd’hui”, in Afrique contemporaine, numéro spécial 156 sur la justice en Afrique,4è trimestre 
1990, pp.233 – 235.

38 MAURICE KAMTO, « les défis: une justice entre tradition et modernité », in Afrique contempo-
raine, numéro spécial 156, 4ètrimestre 1990, p. 58 et s).

39 Le sénat et l’assemblée (Journal, Le monde, du jeudi 6 juillet 2000, pp.8 – 9).

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

324 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


certain nombre de peuples parlant de langues différentes, possédant des échelles de valeurs, 
des croyances religieuses, des institutions familiales nettement dissemblables40 ».

Deux considérations peuvent être opposées à cette objection d’une part, on peut avan-
cer que l’Afrique n’a pas le monopole de cette hétérogénéité culturelle et que l’absence 
d’homogénéité sous d’autres cieux n’a pas été un obstacle déterminant à l’affirmation d’une 
unité culturelle : les dissemblances culturelles entre les occidentaux et les bretons, entre 
les Corses et les Basques, pour ne citer que ceux-là, n’ont pas empêché l’existence d’une 
culture française, pas plus que ne l’a fait à la culture Anglo-saxonne le particularisme 
culturel.

D’autre part, et sous un aspect plus positif, des théoriciens de la culture africaine ont 
démontré de diverses manières la convergence de ce qu’ils ont appelé « les deux versants 
de la personnalité africaine », le versant noir désigné sous le terme de « négritude », et le 
versant arabo-berbère.

LE DIALOGUE SOCIAL

Depuis tout le temps, dans toutes les civilisations et plus particulièrement en Afrique, les 
personnes âgées ont toujours tenu une place prépondérante dans la société : Ils sont la 
source, le socle de notre culture, les garants de notre histoire, bref! De véritables mémoires 
vivantes. D’où le proverbe « un vieillard qui se meurt est une bibliothèque qui brûle ».

La portée spirituelle qui se dégage de leur expérience de vie, fait d’eux de grands sages 
très écoutés dans nos communautés où la gestion des ressources humaines est quasiment de 
leur ressort. Du point de vue des mœurs et des coutumes, ils sont en charge de perpétuer 
nos traditions, notre culture. Ils sont aussi juges dans la gestion des conflits traditionnels. 
Alors, si le renouvellement du dialogue social, est une donnée essentielle, aujourd’hui 
en Côte d’Ivoire, elle passe obligatoirement par « nos anciens, nos rois et nos chefs reli-
gieux ». C’est indispensable pour trouver un équilibre entre l’Etat et tous les partenaires 
sociaux dont ils font partie intégrante.

C’est pourquoi, ils doivent prendre leur place dans les débats et se mettre au service 
de l’intelligence du pays. Ceci vaut également pour les communautés où le système de 
chefferie et de royauté est toujours en vigueur. A quelques différences près, ils fonctionnent 
de la même façon qu’avec « les vieux sages ».

LE CONSEIL DES SAGES

En Afrique, le conseil des sages, c'est le symbole de la cohésion sociale, affirme DAVID 
DIARRA, président de l'Union des Maliens du Nord de la France, diplômé en Histoire et 
Histoire de l'Art. C'est-dire si cette assemblée est essentielle dans le fonctionnement de la 

2.

3.

40 ATANGANA, J., L’OUA et la résolution des conflits en Afrique, Paris, L’Harmattan. 2002, p.76 et 
s.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

325

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


société Africaine. « Traditionnellement, le pouvoir africain, c'est toujours un chef ou un 
roi ou un empereur, détenteur du pouvoir et délégué par un conseil des sages. ». L'ancien 
ou vieux sage est au cœur du village. C'est auprès de lui que l'on vient toujours chercher 
conseil pour trouver la clé à son problème. On le considère comme la source, le socle de la 
culture, le garant de l'histoire et des fondements des traditions. Cela fait d'eux des grands 
sages très écoutés et des juges dans la gestion des conflits. »

Ce conseil intervient en un lieu symbolique : « L'arbre à palabre. Au Mali, c'est sous le 
vestibule sacré ou le grand baobab. On y pratique le pluralisme social. Comme l'Assemblée 
en France. Ils se réunissent et délibèrent. Le chef du village se fonde sur leur avis pour 
assurer la stabilité de la société. C'est une instance de régulation et on ne peut aller contre 
sa décision. » Un modèle démocratique qui, malgré l'évolution du monde actuel, a su garder 
son poids. « Lorsque la France a colonisé une partie de l'Afrique, elle s'est calquée sur le 
système occidental.

Il y avait toujours une base traditionnelle mais gérée par rapport à ce qui est venu d'Oc-
cident41 ». Aujourd'hui, l'inverse se produit et ce sont les instances démocratiques de nos 
sociétés « modernes » qui s'inspirent de ce concept 100 % made in Africa. « Les nouvelles 
formes d'expressions politiques sont en train de reprendre cette façon de penser. Même 
l'Union africaine a mis en place, il y a quatre ans, un conseil des sages, pour régler les 
conflits. La CEDEAO (Communauté économique des États de l'Afrique de l'Ouest) a fait la 
même chose. On revient aux sources ».

En France, cette formule est adoptée par de plus en plus de communes (189 selon la 
Fédération des villes et conseils de sages). Chacune a sa formule pour désigner ses anciens. 
Volontaires, choisis par l'édile ou désignés par un panel de citoyens, le conseil des sages 
a un rôle consultatif, une place plus ou moins importante et intervient dans la politique 
générale de la ville.

En tant qu’interlocuteur privilégié de l’Etat, ce conseil aura aussi un rôle de médiateur 
dans les différentes crises ou conflits sociaux qu’il aura pour tâche de prévenir, voire régler 
en amont42. L’ancien secrétaire général de l’OUA, le Tanzanien Salim Ahmed Salim, a 
souligné l’appui du Groupe des Sages aux efforts de l’UA par le biais du Conseil de paix et 
de sécurité et de la Commission, pour le règlement des conflits sur le continent.

41 KOFI YANGMANNE, Elu maire de Saint-Coulitz (Finistère) en 1989, Kofi Yamgnane, ancien 
ministre, y a créé le premier conseil des sages puis la Fédération des villes et conseils de sages en 
1992.

42 M. BEN BELLA, ancien président algérien, a estimé qu’il est important que, pendant cette réunion 
de trois jours, des recommandations et des propositions d’action soient présentées pour aider le 
Conseil de paix et de sécurité (CPS) et la Commission de l’UA dans la prise en charge de ces ques-
tions. "Nous devons en finir définitivement avec les foyers de tension qui sévissent en Afrique", 
a-t-il indiqué, précisant qu’il s’agit d’abord "d’apaiser les esprits pour créer les conditions de 
règlement définitif des problèmes sur la base du dialogue inclusif et de la concertation". L’ancien 
secrétaire général de l’OUA, le Tanzanien SALIM AHMED SALIM, a souligné l’appui du Groupe 
des Sages aux efforts de l’UA par le biais du Conseil de paix et de sécurité et de la Commission, 
pour le règlement des conflits sur le continent.

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

326 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Le Groupe des sages, actuellement présidé par M. Ben Bella, comprend trois personna-
lités africaines, représentatives des régions du continent, M. Salim Ahmed Salim, l’ancien 
président de Sao Tome et Principe, M. MIGUEL TROVOADA DOS ANJOS DE CUNHA 
et la présidente de la Commission électorale indépendante d’Afrique-du-Sud, Mme BRI-
GALIA NTOMBEMHLOPE BAM43. OLIVIER DUHAMEL44 déplore cette situation lors-
qu’il écrit : « Le gouvernement prépare la loi, trop des lois, top vite bricolées. Le parlement 
vote la loi, trop de lois, qu’il ne comprend pas, qu’il ne connaît plus. Qui s’interroge sur 
l’utilité de la loi? Sur sa nécessité? Sur les valeurs qu’elle traduit? Sur la cohérence interne 
et la cohérence globale du Droit, ses conditions d’exécution, ses conséquences pour le juge, 
ses effets pervers?

Ces questions sont fondamentales, ces questions sont évacuées. Le pouvoir gouverne-
mental ne peut guère de les poser. Contrôle de ce qui est d’un côté, réflexion sur ce qui 
peut et doit être et doit être de l’autre, le tout dans la discrétion du travail sans caméra 
puis dans la transparence de la discussion publique, ce rêve lorsqu’il s’accomplira donnera 
à la démocratie une délibérante, sa consistance réelle et à la démocratie gouvernante son 
effectivité vraie ». Ce retour aux sources est capital comme le souligne Joseph KI-ZERBO, 
lorsqu’il écrit « le rôle des assemblées représentant les ordres, des castes, des classes, des 
métiers, des groupements divers, les sexes etc., dans la prise de décision, était l’un des 
principes constitutifs et constitutionnels du système africain du pouvoir visant à prévenir 
les tendances irrédentistes et sécessionnistes; car paradoxalement, la meilleure façon d’ac-
croître le pouvoir est de le partager45 ».

LA CHEFFERIE TRADITIONNELLE

Loin d'être anachronique comme beaucoup le croient, la chefferie traditionnelle par la 
solidité de ses fondements philosophiques et institutionnels, sa proximité avec le peuple, 
son fonctionnement globalement en conformité avec les principes élémentaires de la démo-
cratie, constitue jusqu'ici l'un des rares pôles de résistance des valeurs civilisationnelles 
africaines aux prétentions hégémoniques de l'Occident telles que le colonisateur et ses 
suppôts contemporains essaient de nous imposer.

Bien que longtemps enfermée par ces derniers dans des carcans conceptuels du genre 
« tradition » « et coutume » comme si ces mots étaient exclusifs à l'Afrique, la chefferie tra-
ditionnelle par cette résistance héroïque démontre son enracinement dans l'âme africaine, sa 
capacité à marquer durablement l'homme, en lui imprimant sa spécificité et en modulant sa 
vision de la gouvernance des hommes. Appréhendée sous un angle purement institutionnel, 
la chefferie traditionnelle apparaît en fin de compte comme l'expression par excellence de 

4.

43 L’Afrique pourra régler ses problèmes, selon les ‘sages de l’UA, L’international magazine.com, 
publié le 14/10/2008.

44 OLIVIER DUHAMEL, Les démocraties, cité par TSHIYEMBE, Etat multinational, op.cit.p.51.
45 KI-ZERBO, « La place des parlements dans les institutions des Etats africains », In Revue Parle-

ments Et Francophonie, n° 106, Paris, 1998, pp.103 – 120.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

327

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


la vision africaine d'un pouvoir que l'on qualifie en Occident de démocratique, parce qu'elle 
combine harmonieusement la sacralisation de l'autorité et la recherche permanente de la 
légitimation populaire.

A cet effet, elle associe fondamentalement les populations à l'exercice du pouvoir, ce 
qui, a posteriori, explique leur attachement actuel. Ce qui est loin d'être le cas du pouvoir 
politique soit disant moderne marqué depuis l'indépendance par le sceau de l’illégitimité.

Quant à sa cohabitation avec les institutions républicaines, elle ne pose aucun problème 
si chaque chose est à sa place. Dans une société plurielle comme le Congo, la chefferie 
traditionnelle en conservant sa vocation essentiellement culturelle, a un rôle fondamental à 
jouer dans la conservation des arts et cultures sans n’aucunement gêner le fonctionnement 
du pouvoir central même s'il reste jacobin. A ce titre, elle mérite d'être soutenue par 
les pouvoirs publics autant que les autres structures de souveraineté. La principauté de 
Monaco en France, celle de Saint Marin et l'Etat du Vatican en Italie sont de lointains mais 
intéressants exemples. Dans ces deux pays essentiellement chrétiens, l'Etat subventionne 
bien les églises et construit les cathédrales sans rien perdre de sa nature laïque.

En résumé, la chefferie traditionnelle porte en elle-même un certain nombre d'acquis 
identitaires susceptibles de permettre à l'homme africain de participer valablement au grand 
forum international des échanges culturels. Il est acquis que ne survivront à la mondialisa-
tion actuelle qui n'est pas qu'économique, que les peuples qui ont quelque chose à échanger 
ou à donner. Pour que les chefs qui incarnent cette institution soient à la hauteur de ce défi, 
ils doivent répondre d'un certain nombre d'exigences. Premièrement, être profondément 
imprégnés des traditions et coutumes qu'ils ont la responsabilité d'incarner et de défendre. 
D'où l'impératif pour eux d'être des modèles de dignité et de responsabilité.

Deuxièmement, ils doivent être au service des populations qu'ils ont la responsabilité 
d'encadrer, ce qui leur impose l'obligation d'être en permanence avec elles afin en tout 
temps de partager leurs joies et leurs peines.

Troisièmement, il leur revient à tout moment et en toute circonstance de faire preuve de 
neutralité et d'équité dans l'exercice de leur fonction afin de garantir l'unité de leurs peuples. 
D'où la nécessité d'éviter tout engagement politique ou religieux ostentatoire ainsi que de 
s'abstenir en période électorale de prendre publiquement fait et cause pour un parti ou un 
candidat ou de laisser la chefferie servir de bureau de vote, attitudes de nature à fragiliser 
leur autorité. La dernière qualité c'est d'être des citoyens modèles au service de la commu-
nauté et surtout d'éviter le piège de l'inféodation à l'administration dans lequel les enferme 
leur avilissant statut d'auxiliaires de l'administration. Par conséquent, non seulement il ne 
faut pas brûler les chefferies traditionnelles, mais leur défense et leur protection deviennent 
un devoir existentiel pour tous.

La loi du 25 aout 2015 fixant le statut des chefs coutumiers dans son exposé des motifs 
est explicite : La crise des valeurs traditionnelles compte parmi les principaux maux qui, 
non seulement, minent l’unité et la cohésion nationales, mais aussi hypothèquent le déve-
loppement intégral, harmonieux et durable de la République Démocratique du Congo.Face 

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

328 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


à cette situation, la Constitution du 18 février 2006 reconnaît, en son article 207, l’autorité 
coutumière comme socle des valeurs traditionnelles.

La présente Loi est donc la mise en œuvre de cette exigence constitutionnelle. Elle 
vient s’ajouter à l’arsenal juridique sur l’organisation territoriale, administrative et politique 
en République Démocratique du Congo qui confère au chef coutumier, en plus des respon-
sabilités coutumières, des charges administratives. Elle prend en effet en compte les valeurs 
traditionnelles immuables et saines dans une société fondée sur le Droit écrit, la démocratie, 
la bonne gouvernance et le respect des droits de l’homme.

Elle vise notamment à :-Affirmer le rôle protecteur du chef coutumier en ce qui 
concerne l’identité culturelle ainsi que les valeurs traditionnelles morales; -Réaffirmer le 
caractère apolitique du chef coutumier;-Réaffirmer l’implication du chef coutumier dans 
la sauvegarde de l’unité et de la cohésion nationales; -Réserver aux seules structures 
reconnues par la coutume le droit et le pouvoir de désigner le chef coutumier; -Confirmer 
le Droit des pouvoirs publics de reconnaître ou de prendre acte de la désignation du chef 
coutumier; -Reconnaître à l’autorité coutumière le droit d’être consulté par les pouvoirs 
publics; -Ouvrir la possibilité de mise en place de commissions consultatives locales, 
provinciales et nationales pour le règlement des conflits coutumiers; -Définir les voies de 
recours pour le chef coutumier lésé par les décisions et actes des autorités administratives 
hiérarchiques. L'essentiel reste à intégrer la chefferie traditionnelle dans l'armature institu-
tionnelle du pays, tout en prenant soin de lui reconnaître un rôle essentiellement moral et 
culturel.

CONCLUSION

Dans tous les cas, cette étude nous a permis de constater que la République Démocratique 
du Congo n’est pas encore sortie de ce schéma colonial qui a conduit à la création et au 
fonctionnement de sa justice actuelle, cela est d’autant plus chaotique dans le contexte de 
la mondialisation du Droit, les défis des technologies nouvelles en rapport avec la justice, 
et surtout l’émergence du juge moderne. La bonne efficacité de celle-ci suppose pourtant 
qu’elle en sorte, une tendance vers la justice de proximité ou la résolution alternative des 
conflits.

Fort de ce constat, la réalité montre que le fait de l’existence dans un même espace 
géographique, de plusieurs normes, de natures et de valeurs différentes, est susceptible 
de produire et de développer des antagonismes actifs qui peuvent se manifester dans de 
véritables « guerre des Droits », ou, si l’on veut, un état chaotique de pluralisme juridique. 
Il faut également prendre conscience que la fonction propre de la science du Droit est 
d’imaginer les hypothèses où telle règle, tel principe, aboutiraient à des solutions injustes et 
de construire une « théorie rivale ».

Les incidences du pluralisme judiciaire sont multiples et variées avec comme consé-
quence immédiate la rupture avec la réalité; on en arrive à des formes de pluralisme qui se 

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

329

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


prêtent à des dégradés, à des imitations, des analogies, des approximations donnant lieu à 
un système qui n’est plus vraiment juridique pour devenir infra-juridique.

Au civil, le Droit vulgaire tente de braver le Droit écrit; la « bureaugamie46 » par 
exemple, relève assurément du Droit vulgaire. Elle contrarie le Droit écrit qui la met 
hors-loi du fait de l’option monogamique prise par le Code de la famille qui, du reste le 
combat au moyen de l’incrimination de la bigamie, de la polygamie et de l’adultère. Mais 
le Droit écrit a su, en même temps, lui ménager quelques plages de quiétude, ce que l’on 
peut lire notamment dans la Loi n° 16/008 du 15 juillet 2016 modifiant et complétant la loi 
n°87–010 du 1er aout 1987 portant code de la famille en ses dispositions suivantes en ces 
termes (innovations) :

En refusant d’ignorer un enfant qu’il soit né dans ou en dehors du mariage (article 
591);En refusant de considérer comme élément constitutif de la bigamie le mariage célébré 
en famille et non enregistré (article 408); En permettant l’introduction dans le foyer conju-
gal de l’enfant produit de l’adultère de l’un de conjoints, si l’époux victime l’autorise; 
En faisant obstacle à la pression de l’adultère du mari lorsque l’acte considéré n’est pas 
entouré de circonstances de nature à lui imprimer le caractère injurieux;(article 467);En 
s’interdisant de sanctionner quiconque aura enlevé, détourné, caché ou garé, même avec 
son consentement, un homme marié dans le but de lui faciliter des rapports adultérins 
(article 472);

En laissant à l’époux (ou à l’épouse) offensé (e) la maîtrise totale de l’action pénale 
jusqu’à l’abandon des effets de la condamnation à la servitude pénale s’il (ou elle) consent 
à rependre la vie commune, sans préjudice pour lui (ou elle) de réclamer une réparation 
en nature sous forme d’objets désignés particulièrement par la coutume à cet effet (article 
408); En soumettant les époux au mariage à l’application de la coutume de la femme en cas 
de conflits des coutumes et en rendant le mariage célébré en famille même en l’absence de 
l’enregistrement (article 379) etc.

Aux dires de Pierre ADAU AKELE47, il s’agit du Droit des amis et le Droit des 
adversaires ou la guerre des « droits clientélistes »; car ajoute-t-il, c’est un Droit inégalitaire 
et scélérat; celui qui, loin de réduire les conflits, les suscite, exacerbe les convoitises et les 
frustrations, entrave la liberté et la créativité, finalement confine dans la médiocrité, pousse 
à la rébellion et au désordre.

Et E. LEROY48 voit là l’émergence d’un Droit qu’il désigne sous le terme « Droit 
de la pratique ». Il souligne que c’est un Droit pragmatique qui n’est pas le fruit d’une 
élaboration doctrinale. « Ce Droit de la pratique est le continuateur direct de la coutume, 
et non un Droit coutumier. Mais c’est une coutume renouvelée […]. Toutes les africaines 

46 Le fait pour un homme de se marier illégalement à deux ou trois femmes installées dans une même 
ville, à des endroits différents.

47 AKELE ADAU et SITA-AKELE MUILA, Des lois indispensables pour l’application de la constitu-
tion du 18 février 2006 de la RDC, éd CEPAS, Kinshasa, 2006, p.194.

48 VAN DE KERCHOVE, M., Droit négocié, Droit imposé?, Bruxelles, FUSL, 1996, p.67.

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

330 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


comme tous les africains, dans leur vie privée comme dans leur vie professionnelle, dans 
leurs déplacements ou au marché doivent passer par un Droit de la pratique, d’autant plus 
facilement que c’est « un Droit sans peine », qui s’exerce facilement et où la sanction 
reposant sur la pression sociale semble moins contraignante. »

S’agissant aussi du Droit pénal de la famille, autant dire que le Droit pénal ne se 
préoccupe pas de l’union libre ou du concubinage, « du moment que les personnes qui 
vivent ensemble sont maîtresses de leurs droits, majeures (et encore …) et non engagées 
déjà dans une union régulière49»; autant dire que la fornication, le concubinage, ne sont 
pas en Droit congolais des infractions, on en arrive à une véritable guerre des Droits 
d’où la prise en compte des mécanismes appropriés et envisager d’autres mécanismes non 
juridictionnels dans la résolution des conflits entre les particuliers.

BIBLIOGRAPHIE

OUVRAGES

1. AKELE ADAU et SITA-AKELE MUILA, Des lois indispensables pour l’application de 
la constitution du 18 février 2006 de la RDC, éd CEPAS, Kinshasa, 2006

2. ALEXIS DE TOCQUEVILLE, La démocratie en Amérique, Paris, Gallimard, 1968
3. ATANGANA, J., L’OUA et la résolution des conflits en Afrique, Paris, L’Harmat-

tan.2002.p.76 et s.
4. CHABAS, J., « La justice indigène en Afrique occidentale française », In Annales 

africaines, Paris, 1954
5. LEVASSEUR. G, ET CHAVANNE,A., Droit Pénal et Procédure Pénale, Sirey, Paris, 

1963
6. MULENDEVU MUKOKOBYA Richard, Pluralisme juridique et règlement des conflits 

fonciers en République Démocratique du Congo, L’ Harmattan, 2013
7. Remy Libchaber, L'ordre juridique et le discours du droit, LGDJ, 2013
8. VAN DE KERCHOVE, M., Droit négocié, Droit imposé?, Bruxelles, FUSL, 1996

ARTICLES ET REVUES

1. BELLIER IRÈNE, « Les peuples autochtones aux Nations -Unies : un nouvel ac-
teur dans la fabrique des normes internationales », Critique Internationale numéro 
54,QUEBEC, 2012, pp. 61–80.

2. DE MIRAS, C., « L’informel : un mode d’emploi », in Lautier, B. et al.,L’État et 
l’informel, Paris, l’Harmattan, 1991.

3. Déclaration des Nations-Unies sur les Droits des peuples autochtones à l’épreuve du 
temps (2007–2012), Françoise Morin, Montréal 2012, Cahier no 2012–05. Rapport de 
recherche, www.reseaudialog.ca.

A.

B.

49 LEVASSEUR. G, ET CHAVANNE,A., Droit Pénal et Procédure Pénale, Sirey, Paris, 1963, p.1.

Les droits des peuples autochtones, pluralisme juridique et reconnaissance des droits ancestraux en RDC

331

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.reseaudialog.ca
https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.reseaudialog.ca


4. DEFFANS,B « Introduction : Le droit comme facteur de développement écono-
mique », in Mondes en Développement, Vol.33 – 2005/1, n°129.

5. KI-ZERBO, « La place des parlements dans les institutions des Etats africains », In 
Revue Parlements Et Francophonie, n° 106, Paris, 1998, pp.103 – 120.

6. LAURENT, P-J, MATHIEU P., « Introduction. Une grille d’analyse synthétique : 
gestion viable de l’environnement foncier, institutions et enjeux » in Laurent P-J., 
Mathieu, P., (dir.) Actions locales, enjeux fonciers et gestion de l’environnement au 
Sahel, Cahiers du CIDEP, n°27.

7. MAGAYA vs. MAGAYA [1999]; 3 Law Reports of the Commonwealth, 35.
8. MARION MULLER et Claire LAUNAY-GAMA, Le pluralisme juridique et normatif, 

une voie pour refonder la gouvernance? Institut de recherche et débat sur la gouver-
nance (Institute for Research a and Debate on Governance), Dossier proposé par 
l’IRG à l’occasion de la rencontre internationale « Pluralisme juridique dans les 
sociétés multiculturelles »,Lima 12–14 décembre 2011.

9. MAURICE KAMTO, « les défis: une justice entre tradition et modernité », in Afrique 
contemporaine, numéro spécial 156, 4ètrimestre 1990.

10. MORIN FRANÇOISE ET BERNARD SALADIN D’ANGLURE, « L’ethnicité, un outil 
politique pour les autochtones de l’Arctique et de l’Amazonie », Études/Inuit/Studies 
1995, p. 37–68.

11. POUMAREDE, J. « Exploitation coloniale et droits traditionnels », in Pouvoirs pu-
blics et développement en Afrique, Toulouse, éd. de l’Université des sciences sociales, 
1992, p. 141–147.

12. RDC, ASSEMBLEE NATIONALE : 2ème LEGISLATURE DE LA 3èm RÉPUBLIQUE, 
Proposition de loi portant promotion et protection des Droits des Peuples Autochtones 
Pygmées en RDC, DRAFT, Décembre 2012.

13. TOHON,C., Le traité de I’OHADA, l’anthropologue du Droit et le monde des affaires 
en Afrique et en France, en Etienne LE ROY (cur.), Juridicités. Témoignages réunis à 
l’occasion du quarantième anniversaire du LAJP, 2006, Paris, Khartala.

14. VANDERLINDEN,J, « Justice et Droits : quels Droits appliquer? Le juge et la cou-
tume en Afrique aujourd’hui », in Afrique contemporaine, numéro spécial 156 sur la 
justice en Afrique,4è trimestre 1990, pp.233 – 235.

Kapya Kabesa Jean Salem Israel Marcel

332 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 11 (2024)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302 - am 18.01.2026, 16:58:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2024-2-302
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

	INTRODUCTION
	A. LE PLURALISME JURIDIQUE ET LEGITIMITE
	I. PLURALISME ET REGULATION ETATIQUE
	1. PLURALISME JURIDIQUE, LEGITIMITE ET BONNE GOUVERNANCE
	2. LE PLURALISME COMME SOURCE DE LEGITIMITE
	3. PLURALISME JURIDIQUE ET GESTION DES CONFLITS
	4. PLURALISME ET SYSTEMES LEGAUX TRADITIONNELS

	II. PLURALISME ET SES MECONTEMENTS
	1. L’IDEOLOGIE DE LA THEORIE DE LA MODERNITE
	2. L ’HYPOTHESE CONTROVERSEE DE LA GUERRE DES DROITS


	B. LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES
	I. LA DECLARATION DES PEUPLES AUTOCHTONES
	II. LE CADRE JURIDIQUE DES PEUPLES AUTOCHTONES
	1. LA CULTURE DES DROITS DE L’HOMME
	2. DES ANTHROPOLOGUES FORMES PAR FREDRIK BARTH
	3. DES REPRESENTANTS DES ORGANISATIONS AUTOCHTONES

	III. MISE EN ŒUVRE DE LA DECLARATION AU NIVEAU NATIONAL
	IV. LE CADRE JURIDIQUE DE LA REPUBLIQUE DEMOCRATIQUE DU CONGO
	1. LE CONTEXTE NATIONAL DE LA PRISE EN COMPTE DES PEUPLES PYGMEES DE LA FORET EQUATORIAL
	2. LES DISPOSITIONS LEGISLATIVES DE LA RDC


	C. DEFIS DE LA RECONNAISSANCE DES DROITS ANCESTRAUX
	I. L’INTEGRATION DES COUTUMES DANS LE SYSTEME JUDICIAIRE
	II. LA PRISE EN COMPTE DU DIALOGUE SOCIAL ET AUTRES PROCEDES TRADITIONNELS
	1. L’ARBRE A PALABRE
	2. LE DIALOGUE SOCIAL
	3. LE CONSEIL DES SAGES
	4. LA CHEFFERIE TRADITIONNELLE


	CONCLUSION
	BIBLIOGRAPHIE
	A. OUVRAGES
	B. ARTICLES ET REVUES

