
Von Peripherie über Peripherie zum Zentrum 
Feministische und transnationale Philosophie 

SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 
 
 
 
Enrique Dussel behauptet, dass die Philosophie in ihren kreativen Phasen an pe-
ripheren Orten geboren wird.1 Dussel hat hier vor allem vergangene Zeitalter vor 
Augen, wobei die Peripherie durchaus geografisch zu verstehen ist, als entfernte 
oder abseits gelegene Orte, an denen große Philosophien entstanden sind. In Zei-
ten, die uns näher sind, ist die periphere philosophische Position freilich nicht 
ausschließlich an äußere Orte gebunden, sondern sie ist oft eher als innere Dis-
tanzierung zu den herrschenden Strömungen der akademischen Philosophie auf-
zufassen. Gerade diejenigen Philosophinnen und Philosophen, die neue Wege 
einschlagen, bestimmen oft ihr Werk durch dessen Abstand zum Zentrum der 
Philosophie. So hat etwa Hannah Arendt die epistemologische Vorrangstellung 
der Paria-Positionierung gegenüber der Lokalisierung des assimilierten und an-
gepassten Parvenue betont. Heidegger verabschiedete sich von der Philosophie 
als einer Tradition, die in die Enge geführt hat, und bezeichnete sein philosophi-
sches Schaffen schlichtweg als Denken. Wittgenstein nahm ebenfalls eine Au-
ßenseiterposition ein, indem er seine philosophische Einstellung vom intellektu-
ellen Konsensus der damals herrschenden akademischen Philosophie abgrenzte. 
Und schließlich hat Nietzsche die Außenseiterposition und die distanzierende 
Einstellung geradezu als Vorbedingung der Philosophie gepriesen.  

Mit der Zeit wanderten die Ideen solcher Meisterdenkerinnen und Meister-
denker immer mehr ins Zentrum, indem ihre Themen dort aufgegriffen und wei-
terentwickelt wurden. Dabei blieben jene Philosophinnen und Philosophen je-
doch ihrem Selbstverständnis nach Grenzgänger der Philosophie als eines 
akademischen Faches. Die Grenze, die Peripherie, die Position am Rande war 
                                                             
1 Vgl. Dussel 1985: 2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

und ist ein beliebter Ort der philosophischen Denkweise, zugleich auch ein un-
bequemer Ort, da die Peripherie das Ausgegrenzte und Unterschwellige darstellt, 
welches das Zentrum nicht nur zu inspirieren vermag, sondern auch jegliche 
Vorrangstellung und akademische Rangordnung in Frage stellt. Insofern wird die 
marginale Stellung, die als solche schwach ist, häufig als Bedrohung wahrge-
nommen. Die akademische Philosophie wehrt sich oft gegen den kritischen Anstoß 
solcher Denkrichtungen, indem etwa feministische Philosophien sowie bestimmte 
Spielarten der kontinentalen Philosophie häufig marginalisiert, ausgegrenzt oder 
schlichtweg ignoriert werden. So finden solche Gebiete der Philosophie zur Zeit 
häufig eher Zuflucht in anderen Disziplinen als der Philosophie, etwa in den 
Kultur- und Religionswissenschaften oder den Geschlechterstudien.  

Es gibt also ‚innere‘ und ‚äußere‘ Peripherien, d.h. marginale Positionen in-
nerhalb der eigenen philosophischen Tradition, aber auch andere philosophische 
Traditionen in anderen Teilen der Welt (die ebenfalls durch eine Aufteilung in 
Mitte und Randpositionen gekennzeichnet sind). Im Folgenden werden Fragen 
der Peripherie und des Zentrums im Zusammenhang der Philosophie der Ge-
genwart anhand von zwei Themen diskutiert, die beide Formen der Aufteilung 
repräsentieren. Zum einen werden Versuche der feministischen Philosophie, den 
Kanon der westlichen Philosophie als Universitätsfach auszuweiten, dargestellt 
und diskutiert. Zum anderen wird von einer konkreten Erfahrung mit transnatio-
nalen Geschlechterstudien berichtet, die als Prozess einer Selbsttransformation 
im Umgang mit dem Anderen verstanden werden kann. Im ersten Fall geht es 
um den Umgang mit dem Anderen innerhalb der eigenen Tradition, insofern als 
die feministische Philosophie immer noch als eine marginale Position verstanden 
und behandelt wird. Im zweiten Fall geht es um den philosophischen Umgang 
und Austausch mit dem „anderen Anderen“, d.h. um den Austausch mit philoso-
phischen Ideen zu Geschlechtergleichstellung in entfernten Kulturen.  

 
 

PHILOSOPHIE UND IHRE ORTSBESTIMMUNG  
 
In einem solchen Zusammenhang ist die Frage der Selbstpositionierung von 
eminenter Bedeutung. Mohanty 2003 geht davon aus, dass die eigene Lokalisie-
rung Aufschluss gibt über die Art und Weise des Forschens und Philosophie-
rens.2 Sowohl die zentrale als auch die periphere Position sind dazu aufgefordert, 
ihren Ort wahrzunehmen und zu reflektieren. Bislang haben jedoch nur die 
Randpositionen sich bezeichnen und ausweisen müssen, während zentrale Posi-

                                                             
2 Vgl. Mohanty 2003. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 257 

tionen als „selbstverständlich“ galten und keiner Selbstidentifizierung bedurften. 
Sieht die westliche Philosophie ihre Aufgabe darin, das Selbstverständliche zu 
hinterfragen, so hat sie konsequenterweise bei sich selbst anzufangen und Re-
chenschaft über das abzulegen, was ihr als selbstverständlich gilt. 

Daher sollte ich des Themas wegen gleich am Anfang Auskunft über meine 
eigene Position geben, mich sozusagen institutionell und kulturell verorten, zu-
mal meine Erfahrungen in der Philosophie das Wechselspiel von Peripherie und 
Zentrum in besonderer Weise widerspiegeln. Ich komme von einem peripheren 
Ort, Island, einer Insel am Rande der bewohnbaren Welt. Nach Abschluss mei-
nes Studiums an zentralen Orten der westlichen Philosophie, zunächst an der 
Boston University/USA und später an der Freien Universität Berlin kehrte ich an 
diesen Ort zurück. Ich kam 1983 nach Berlin und erlebte die Spätphase einer 
Blütezeit der Philosophie am dortigen Institut. So nahm ich an einem Seminar 
von Margaretha von Brentano zum ersten Buch der Metaphysik des Aristoteles 
teil. Meine erste Seminararbeit über Nietzsche habe ich bei Jakob Taubes ge-
schrieben und meine Magisterprüfung bei Wilhelm Schmidt-Biggemann abge-
legt. Aufgrund mangelnder Deutschkenntnisse habe ich in meiner ersten Veran-
staltung an der Freien Universität, einem Seminar zu Hegel, das gemeinsam von 
Ernst Tugendhat und Michael Theunissen geleitet wurde, nur wenig verstanden. 
Dafür saß ich mit weit aufgerissenen Augen und staunte über die Sprachgewalt 
der Studierenden, die sich zu Wort meldeten. Mein erstes Aha-Erlebnis, welches 
mir den Einblick in den Tiefgang der deutschen Philosophie zu gewähren schien, 
war ein Seminar von Theunisssen zu Schopenhauers Die Welt als Wille und Vor-
stellung. Ich glaube, mir ist die Philosophie kaum je so bedeutsam vorgekommen 
wie in jenen Jahren. Zum Glück kann ich sagen, dass die Philosophie mir mit 
den Jahren immer wichtiger wurde, indem ich mich, auf dem Boden dieser Phi-
losophie, weiterentwickelt und schließlich meinen eigenen Weg gefunden habe. 
Was mich darüber hinaus nachhaltig beeinflusst hat, war die politische Einstel-
lung einiger meiner Lehrer an der Freien Universität. Als ich in Berlin anfing, 
war Tugendhat in der Friedensbewegung aktiv, und sein späteres Engagement 
für ausländische Mitbürgerinnen und Mitbürger hat mich beeindruckt sowie 
meine Überzeugung bestärkt, dass Philosophinnen und Philosophen sich in poli-
tische und gesellschaftliche Themen einmischen sollten. In jenen Jahren kam ich 
mit feministischen Fragestellungen innerhalb der Philosophie nur am Rande in 
Berührung, erst ganz am Ende meiner Zeit in Berlin in einem Seminar bei Hilge 
Landweer. Ich gehörte einer Gruppe von Doktorandinnen und Doktorandenen 
an, die vom Nietzsche-Forscher Wolfgang Müller-Lauter geleitet wurde. In mei-
ner Dissertation habe ich mich zum Teil mit Nietzsches Philosophieren über die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

Frauen und die Geschlechterdifferenz auseinandergesetzt und so eine wichtige 
Grundlage für mein weiteres feministisches Philosophieren gelegt. 

Ich staune immer wieder darüber, dass zur selben Zeit, als in Frankreich die 
feministische Philosophie durch Julia Kristeva, Luce Irigaray, Hélène Cixous, 
Michèle Le Dœuff, Sarah Kofman und andere eine unglaubliche Blütezeit erleb-
te, die deutsche Philosophie, so wie ich sie an der Freien Universität erlebt habe, 
vergleichsweise stumm war, sowohl im Kreativen als auch in der Rezeption die-
ser sehr einflussreichen Variante feministischer Philosophie. Beispielsweise ist 
bis heute, soweit ich weiß, Luce Irigarays Buch über Nietzsche (Die Marinege-
liebte von Friedrich Nietzsche) noch nicht in deutscher Übersetzung erschienen.3 
Habermas’ Abneigung gegen das französische poststrukturalistischen Denken 
mag maßgeblich daran beteiligt gewesen sein, dass die französische Philosophie 
der Differenz, welche vielleicht die leitende Inspirationsquelle für feministische 
Philosophie der letzten beiden Jahrzehnte gewesen ist, in Deutschland innerhalb 
der Philosophie mehr oder weniger verschwiegen wurde. Die Rezeption dieser 
Strömung erfolgte in Deutschland erst auf dem Umweg über die anglo-ameri-
kanische Philosophie, vor allem durch Judith Butlers Philosophie der Geschlech-
terdifferenz. Die allgemein ablehnende Haltung gegenüber den französischen 
feministischen Philosophinnen mutet umso merkwürdiger an, als sich diese Phi-
losophie in wesentlichen Aspekten aus der Philosophie Nietzsches (und teilweise 
auch Heideggers) speist.4 Eine andere wichtige französische Quelle des feminis-
tischen Denkens ist die Philosophie Simone de Beauvoirs. Diese Philosophie 
gründet in zentralen Aspekten in der Phänomenologie Husserls und Heideggers, 
die über Denkerinnen und Denker wie Sartre, Merleau-Ponty, Levinas und 
Beauvoir nach Frankreich getragen wurde. Die internationale Beauvoir-For-
schung, die in den letzten Jahrzehnten in der englischsprachigen und auch in der 
nordischen feministischen Philosophie zu einer bedeutenden Forschungsrichtung 
geworden ist, scheint in Deutschland wenig präsent zu sein. Es ist vor allem der 
nordischen Beauvoir-Forschung zu verdanken,5 dass es zu einem meiner For-
schungsschwerpunkte geworden ist, als eine in Deutschland ausgebildete Philo-

                                                             
3 Vgl. Irigaray 1980. 
4 Nietzsches Philosophie wurde von Frauenrechtlerinnen und Feministinnen am Anfang 

des 20. Jahrhunderts rezipiert, und vor allem seine Ideen zur Selbstverwirklichung 
wurden für die Emanzipation der Frauen bedeutsam (vgl. Diethe 1996). Warum die 
Verbindung der feministischen Philosophie des ausgehenden 20. Jahrhunderts zu 
Nietzsche in der deutschen Philosophie kaum gesehen worden ist, erfordert eine ge-
nauere Untersuchung. Vgl. dazu den Text von Frieder Otto Wolf in diesem Band.  

5 Vgl. Moi 1994, Lundgren-Gothlin 1996, Heinämaa 2003. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 259 

sophin Nietzsches Philosophie sowohl als Vorstufe der feministischen Philoso-
phie der Differenz zu lesen, als auch den Niederschlag seiner Philosophie in 
Werken von Philosophinnen zu untersuchen. Gegenwärtig arbeite ich an einem 
Projekt über die Auseinandersetzung mit Nietzsche in den Schriften von Beau-
voir, Arendt und Irigaray. 

Soweit zur Verortung meiner selbst, was meinen Hintergrund in der Berliner 
Philosophie betrifft und meine Sicht auf die philosophische Rezeption französi-
scher feministischer Philosophinnen in Deutschland. Ich werde jedoch auch im 
Folgenden nicht ganz von meinen persönlichen Erfahrungen absehen, denn ich 
werde die Fragen zu Peripherie und Zentrum im Zusammenhang mit Geschlecht 
anhand von eigenen Erfahrungen in der Zeit nach Berlin, d.h. im Kontext meiner 
Lehr- und Forschungstätigkeit am Institut für Philosophie an der Universität Is-
land beleuchten. Ich werde keine Bestimmung der Begriffe von Peripherie und 
Zentrum vorausschicken. Michael Theunissen hat einmal im Rahmen einer 
Ringvorlesung an der Freien Universität auf die Frage, was Philosophie sei, ge-
antwortet, darauf gebe es keine umfassende Antwort. Alles, was er tun könne, 
sei mitzuteilen, womit er sich in seiner philosophischen Forschung befasse, also 
mit dem Aufwerfen und der Beleuchtung einer bestimmten philosophischen Fra-
ge. So verstanden geschieht oder findet Philosophie dann statt, wenn etwas in 
Frage gestellt wird. Folglich werde ich so verfahren, dass ich zunächst einige 
Fragen zum Kanon der westlichen Philosophie stellen werde, in der Hoffnung, 
dadurch auch ein Licht auf die Bedeutungen der Begriffe „Peripherie“ und 
„Zentrum“ für die westliche universitäre Philosophie zu werfen. Die These, die 
ich vorausschicke, lautet, dass die Philosophie gerade eine Peripherie als Innova-
tionsquelle zur Selbsttransformation braucht. Sie braucht die Peripherie im zwei-
fachen Sinne, nämlich als Ansporn zur Transformation des eigenen Selbstver-
ständnisses als akademische Institution und als wichtige Anregung zur Wissens-
transformation und Erkenntniserweiterung. Insofern die feministische Philoso-
phie hier als eine solche Kraftquelle ausgelegt wird, besteht ihr Wirken darin, die 
Kultur der Philosophie als akademisches Fach zu hinterfragen und eine reichere 
Sicht sowohl auf die Geschichte der Philosophie als auch auf grundlegende phi-
losophische Konzepte, wie etwa die Ideen des epistemischen und sittlich-politi-
schen Subjekts zu ermöglichen. Die feministische Philosophie bietet ein Erfah-
rungswissen über Geschlechterverhältnisse an, das zu einem differenzierteren 
philosophischen Bild eines angeblich geschlechtsneutralen ‚Menschen‘ beiträgt. 
Transnationale Geschlechterstudien bieten wiederum die Möglichkeiten eines 
anderen Erfahrungswissens an, das u.a. der westlichen feministischen Philoso-
phie Anlass gibt, sich selbst in einem fremden Licht zu sehen.  
  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

DER KANON DER PHILOSOPHIE  
 

Eine der grundsätzlichen Fragen, mit denen feministische Philosophinnen sich 
konfrontiert sehen, ist die nach der Einstellung zur eigenen philosophischen Tra-
dition, die teilweise misogyn ist. Insofern verschiedene Philosophien meist aber 
mit dem Anspruch auftreten, allgemeine Merkmale des Menschen als denkenden 
und handelnden Wesens zu thematisieren, stellt sich die Frage, wer dieser (ver-
meintlich allgemeine) Mensch ist. Meist stellt sich dabei heraus, dass ‚der 
Mensch‘, wie die Philosophen der Tradition sich ihn vorgestellt haben, einem 
mehr oder weniger idealisierten Bild des Mannes entspricht. Zumindest wurden 
Eigenschaften und Attribute, die im dualistischen Denken der Tradition eher der 
Frau zugesprochen wurden, in der Regel für minderwertig befunden – im Ver-
gleich mit den vermeintlich männlichen Eigenschaften. Also machte sich die fe-
ministische Philosophie auf den Weg, ihre eigene Tradition kritisch zu betrach-
ten. Damit begann die Debatte über kanonische Fragen der Philosophie als 
Universitätsfach. Verschiedene Etappen auf diesem Wege können unterschieden 
werden. Eine wichtige Etappe dieses Weges, auf die ich hier nicht näher einge-
hen werde, besteht darin, vergessene und verschwiegene Philosophinnen in der 
Geschichte der Philosophie wiederzuentdecken und zur Sprache kommen zu las-
sen. In den letzten Jahren und Jahrzehnten sind mehrere Publikationen zu sol-
chen ‚vergessenen‘ Frauen in der Philosophie entstanden. Repräsentativ sind das 
mehrbändige Werk von Mary Ellen Waithe über Philosophinnen von der Antike 
bis zur Gegenwart und Lexika über Philosophinnen, die in Deutschland erschie-
nen sind.6 

Eine andere Etappe auf den Spuren des Kanons ist für mein Anliegen wichti-
ger, nämlich die Frage nach dem Menschenbild der Philosophen oder danach, 
um wen es sich handelt, wer der Mensch ist, den die Philosophen beschrieben 
haben, und warum Frauen oder das Weibliche oft als Gegenbild zu dem, was 
‚der Mensch‘ repräsentiert, dargestellt werden. Als ich am Anfang meines Philo-
sophiestudiums stand und Studentinnen danach fragten, wie es um misogyne Äu-
ßerungen bei den großen Philosophen stehe, wurden sie meist damit abgefertigt, 
dass solche Äußerungen nicht buchstäblich zu nehmen seien; schließlich wären 
alle Denker immer auch nur „Kinder ihrer Zeit“. Bei näherem Betrachten sind 
solche Antworten jedoch unzureichend und implizieren eine erhebliche Verken-
nung der Signifikanz der Geschlechterdualismen. Nur unter Verzicht auf den 
systematischen Anspruch der Philosophie ist es möglich, von den misogynen 
Äußerungen eines philosophischen Denkgebäudes einfach abzusehen. Denn sie 

                                                             
6 Vgl. Waithe 1987ff., Rullmann 1998, Meyer/Bennent-Vahle 1994.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 261 

sind in der Regel Teil eines Systems, in dem bestimmte Ideale des Menschen als 
Erkenntnissubjekt oder als moralisches Subjekt auf Kosten von Eigenschaften 
entwickelt werden, die dem Weiblichen zugeschrieben werden. Diese Etappe der 
feministischen Auseinandersetzung mit dem philosophischen Kanon bestand da-
her vor allem darin, Phänomene wie Leiblichkeit, Affektivität und Relationalität 
zu rehabilitieren. Der Zweck der Rehabilitation lag nicht in einer Umkehrung 
des herrschenden Dualismus, also in einer Höherbewertung dieser Aspekte auf 
Kosten der Rationalität und der Autonomie, sondern darin, beide Seiten im Ver-
hältnis zueinander neu zu denken, um zu einem vollständigeren und realistische-
ren Bild des Menschen zu kommen. Die Auflösung der binären Kodierung wur-
de freilich nicht nur im Namen der feministischen Philosophie geführt, sondern 
kam aus verschiedenen Richtungen der Gegenwartsphilosophie, wobei die femi-
nistische Philosophie Themen der Relationalität, der Kontextualisierung und der 
Leiblichkeit besonders mit Blick auf Geschlechterdifferenzen thematisiert hat. 
Die Aufgabe bestand einerseits in der Auflösung der Dualität, andererseits aber 
auch in der Anerkennung der Tatsache, dass geschlechtliche Leiblichkeiten un-
terschiedliche Erfahrungsperspektiven ermöglichen, ohne allerdings in irgendeine 
Art von biologistischen Essentialismen der Geschlechterdifferenzen zu verfal-
len.7 Feministische Philosophie steuerte somit einerseits an Essentialismen, an-
dererseits an der Unsichtbarkeit der Geschlechterdifferenzen vorbei. Dabei stell-
te sich heraus, dass leibliche Erfahrungsmodi geschichtlich und kulturell bedingt 
sind und sich verändern, auch wenn männliche und weibliche Körper bestimmte 
allgemeine Merkmale aufweisen. Diese Sichtweise auf Geschlechterdifferenzen 
ebnete ferner den Weg für die Anerkennung von anderen Arten der Differenz 
verschiedener gesellschaftlicher und kultureller Gruppen. 

Wie anfangs erwähnt, hatte diese Auflösung der nach Geschlechtern kodier-
ten Dualismen innerhalb der europäischen Philosophie eine wichtige Vorge-
schichte in Nietzsches Philosophie. Nietzsche ist für seine misogynen Äußerun-
gen bekannt. Er spottete über die „Weiber“, wie es damals hieß, und über angeb-
liche weibliche Eigenschaften. Ein halbes Jahrhundert später bezog sich Simone 
de Beauvoir in ihrem epochemachenden Werk Das andere Geschlecht mit ihrer 
Analyse der unterwürfigen Stellung der Frauen in der Ehe und in der Gesell-
schaft u.a. auf Nietzsches abwertende Aussagen über Frauen, um darzustellen, 
wie die gesellschaftliche Rollenteilung Frauen daran hindert, sich zu entfalten. 
Die Nachfolgerinnen Beauvoirs in der französischen Philosophie aber stellten 

                                                             
7 Ein Beispiel dafür ist die feministische Erkenntnistheorie mit ihren Analysen zur Rol-

le der Leiblichkeit, des Interesses, der Perspektive und Macht in der Konstitution von 
Erkenntnis. Vgl. etwa Alcoff/Potter 1993.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

mithilfe poststrukturalistischer Instrumente weibliche Eigenschaften als Stärke 
heraus, um die geschlechtliche Bipolarität als ein sich wechselseitig ergänzendes 
System, anstatt als eines der Rangordnung zu verstehen. Enrique Dussel be-
schreibt in diesem Sinne, wie dieses Umdenken eine Befreiung des Weiblichen 
und des Männlichen bedeutet: „The liberation of eros will be accomplished 
through the liberation of woman, which will allow the male to regain part of the 
sensitivity lost in the macho ideology.“8 

Mit Blick hierauf kreisen Diskussionen über den Kanon der Philosophie als 
akademisches Lehrfach darum, welches Verständnis des Menschen als eines er-
kennenden, handelnden und wahrnehmenden Subjekts mit der Wahl bestimmter 
Texte und Themen vermittelt wird. Durch die Ausweitung des Kanons mit dem 
Ziel, ein vollständigeres Menschenbild zu vermitteln, weicht eine Überbetonung 
der Rationalität einer differenzierteren Sicht auf den Menschen als eines verkör-
perten Wesens, wobei die Verkörperung nicht nur auf das leibliche Empfinden 
und die Perspektive der ersten Person beschränkt ist. Verkörpert-sein umfasst da-
rüber hinaus die geschichtliche und gesellschaftliche Situierung des Menschen, 
seinen Stand, sein Alter, Geschlecht u.a. – die Menschen in ihrer Mannigfaltig-
keit und Kontingenz und letzten Endes in ihrer Verletzbarkeit und Stärke.9 

 
 

DIE INSTITUTIONELLE KULTUR DER PHILOSOPHIE 
 
Diskussionen über den Kanon der Philosophie kreisen nicht nur um die Inhalte 
eines Curriculums. Philosophinnen wie Michèle Le Dœuff, Martha Nussbaum 
und Sally Haslanger haben alle auch über die Kultur, die Kommunikationsmus-
ter und Atmosphären in philosophischen Instituten an Universitäten geschrieben. 
Le Dœuff hat weit in die Vergangenheit zurückgeblickt und mit ihrer häufig zi-
tierten Kapitelüberschrift „Langes Haar, kurze Gedanken“ die Stellung der Frau-
en in der Geschichte der Philosophie unter die Lupe genommen.10 Als die Philo-
sophie ihre Vorrangstellung unter den Wissenschaften zu verlieren begann, 
projizierten die Philosophen, so Le Dœuff, ihre eigene Unzulänglichkeit, d.h. die 

                                                             
8 Dussel 1985: 83f. 
9 Iris Marion Young hat diese beiden Seiten, die subjektive und die soziale, in ihrem 

Buch On Female Body Experience thematisiert. Vgl. Young 2005.  
10 Vgl. Le Dœuff 2002. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 263 

Unvollkommenheit der etablierten Philosophie, auf Frauen, die nun verstärkt von 
Philosophen wie Rousseau als Geschlecht definiert und bestimmt wurden.11 

Mit Blick auf diese Geschichte der Philosophie ist die Zugangsweise einer 
feministischen Philosophie zur Tradition einerseits dekonstruktiv oder entlar-
vend, was Misogynie, Eurozentrismus, Rassismus und Androzentrismus in den 
Theorien ihrer Vorgänger betrifft. Andererseits ist sie rekonstruktiv, weil sie in 
der philosophischen Tradition nach Ressourcen zum Zweck einer befreienden 
Erkenntnis sucht, d.h. einer Form der Erkenntnis, die sowohl ein realistischeres 
Bild des Subjekts entwirft, als auch dessen Möglichkeiten zur Befreiung von re-
pressiven sozialen Mechanismen fördert. 

Sally Haslanger und Martha Nussbaum gingen in den letzten Jahren über die 
Kritik der Inhalte der Philosophie hinaus und betrachteten die organisatorische 
und atmosphärische Kultur von universitären Instituten der Philosophie. Die Tat-
sache, dass Frauen hier – anders als in anderen Geisteswissenschaften – immer 
noch in der Minderheit unter Studierenden und Lehrenden sind, gibt Anlass zu 
solchen Betrachtungen. Haslanger schrieb vor ein paar Jahren den weitrezipier-
ten Aufsatz Changing the Ideology and Culture of Philosophy: Not by Reason 
(Alone).12 Nussbaums Text Don’t smile so much! zu demselben Thema be-
schreibt vor allem die Zustände der philosophischen Institute zu dem Zeitpunkt, 
als sie am Anfang ihrer Karriere stand und ihr Professor ihr riet, nicht so viel zu 
lächeln, wenn sie beruflich weiterkommen wolle.13  

Haslanger, die Professorin für Philosophie an der Spitzen-Universität Massa-
chusetts Institute of Technology ist, fängt ihren Aufsatz mit einer affektiven Ent-
ladung an, indem sie über den Zorn schreibt, der sie veranlasst hat, über die Ab-
neigung gegenüber Differenzen in den akademischen Philosophie-Instituten zu 
recherchieren:  

 

                                                             
11 Le Dœuff konstatiert desweiteren einen Komplex bei Frauen in der Philosophie, den 

sie den „Heloise-Komplex“ nennt. Heloise wurde von ihrem Mentor, Pierre Abaelard, 
verführt und später betrogen. Nichtsdestoweniger blieb Heloise eine glühende Be-
wunderin von Abaelard und schrieb Bücher und Briefe, die an ihn gerichtet waren. 
Laut Le Dœuff ist dieser Komplex noch wirksam bei feministischen Philosophinnen, 
die männliche Philosophen bevorzugen, um feministische Argumente zu liefern, oder 
die sich deren Ideen zur Begründung feministischer Forderungen borgen. Für Le 
Dœuff unterminiert diese Einstellung die Selbständigkeit von Philosophinnen, die sich 
mit Geschlechterfragen beschäftigen. (Vgl. Le Dœuff 1991: 162). 

12 Vgl. Haslanger 2008. 
13 Vgl. Nussbaum 2003. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

„There is a deep well of rage inside of me. Rage about how I as an individual have been 
treated in philosophy; rage about how others I know have been treated; and rage about the 
conditions that I’m sure affect many women and minorities in philosophy, and have 
caused many others to leave. Most of the time I suppress this rage and keep it sealed 
away“.14 
 
Haslanger vertritt die These, dass Frauen und Angehörige sozialer und ethni-
scher Minderheiten, d.h. alle, die irgendwie von der Norm des akademischen 
Mainstreams abweichen, in den philosophischen Instituten in der Regel ausge-
grenzt werden. Sie werden aus einem „schematischen Denken“ heraus, wie 
Haslanger es nennt, als Abweichler oder Andersartige stigmatisiert, mit negati-
ven Folgen für ihr berufliches Weiterkommen. Haslanger stellte in diesem Zu-
sammenhang Nachforschungen an und verglich die Zahl der Frauen sowie der 
Angehörigen von Minderheiten an philosophischen Lehrstühlen mit der Zahl von 
Veröffentlichungen in einschlägigen philosophischen Fachzeitschriften. Dabei 
stellte sich heraus, dass die Zahl der Veröffentlichungen dieser Gruppen deutlich 
unter ihrer faktischen Repräsentanz liegt (mittlerweile etwa 20 Prozent der vor-
handenen Stellen). Haslanger fordert daher eine Untersuchung der Veröffentli-
chungspolitik dieser Zeitschriften. Sie argumentiert desweiteren, das schemati-
sche Denken, aus dem heraus Minderheiten beurteilt und behandelt werden, 
entstehe nicht zufällig, sondern sei zurückzuführen auf die Argumentationswei-
se, die in der Philosophie vorherrscht, und diese sei nicht pluralistisch genug. 
Dies habe ferner etwas zu tun mit der Genie-Verherrlichung und den entspre-
chenden einseitigen Maßstäben für Intelligenz, welche die akademische Philoso-
phie durchgesetzt habe. Dazu gehöre auch die Wertschätzung des Individualis-
mus auf Kosten von Kooperation. Haslanger empfiehlt daher, feministische 
Philosophie offensiv zu präsentieren, Akademiker zu einer Beschäftigung mit 
feministischer Philosophie zu animieren sowie mehr Aktivitäten gegen antiso-
ziales und diskriminierendes Verhalten in den philosophischen Instituten ein-
zuführen.15 

                                                             
14 Haslanger 2008: 210. 
15 Es gibt mittlerweile Aktivitäten, die in diese Richtung gehen, wie folgende Websites 

aus den letzten Jahren zeigen (für die URL siehe das Literaturverzeichnis): Feminist 
Philosophers, What We’re Doing About What It’s Like-Making things better for wo-
men in Philosophy, What it is like to be a Woman in Philosophy, Women in Philoso-
phy Task Force, The Pluralist’s Guide to Philosophy Programs (initiert von Linda 
Martín Alcoff, Hunter College, CUNY Graduate Center; Paul Taylor, Pennsylvania 
State University und William Wilkerson, University of Alabama). Vgl. auch Louise 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 265 

Die Marginalisierung von Minderheiten und Randgängerpositionen, die 
Haslanger erörtert und die sie auch noch in zwischenmenschlichen Beziehungs-
mustern in den philosophischen Instituten feststellt, kann dennoch nicht auf Indi-
viduen und deren Intentionen reduziert werden. Die Exklusion gründet in Denk-
schemata, die von Individuen übernommen und weitervermittelt werden. Die 
tiefsitzendsten Arten von Sexismus, Rassismus und Androzentrismus, die am 
schwierigsten zu identifizieren und auch zu eliminieren sind, sind nicht unbe-
dingt jene, die aus absichtlichen Handlungen von Individuen stammen. Wie San-
dra Harding und Uma Narayan schreiben, sind es nicht die problematischen Ein-
stellungen von Individuen, die am schwierigsten für Frauen und Minderheiten 
gewesen sind. Es sind die institutionellen, gesellschaftlichen und kulturellen oder 
philosophischen Arten von Sexismus, Rassismus und Androzentrismus, die das 
Leben von Männern und Frauen am meisten beeinflusst haben.16 

 
 

PHILOSOPHIE AUSSERHALB IHRER GRENZEN 
 
Zu Beginn von Haslangers Aufsatz steht der Befund, dass die oben genannten 
Arten der Exklusion Menschen zum Ausstieg aus der Philosophie veranlasst ha-
ben. Zum selben Thema liegt eine aktuelle Publikation von Rosi Braidotti und 
Judith Butler vor. Sie berichten über eine Entwicklung seit Anfang der 80er Jah-
re, die sie „philosophy outside its bonds“ nennen oder Philosophien, die außer-
halb ihrer disziplinären Grenzen entstanden sind.17 Damit zielen sie nicht nur auf 
Philosophie außerhalb der Universitäten (etwa in den philosophischen Praxen), 
sondern auch auf Philosophie in anderen disziplinären Zusammenhängen inner-
halb der Akademie. So nimmt Butler ihre Position an einem Institut für Rhetorik 
ein und Braidotti leitete ein Institut für Geschlechterstudien, bevor sie die Lei-
tung des Centre for the Humanities an der Universität Utrecht übernahm. Butler 
schreibt, dass ihr von früh an klar gewesen sei, dass ihre Fragestellungen dem in-
stitutionellen philosophischen Betrieb fremd waren, und dass sie gewissermaßen 
in den ‚Untergrund‘ gehen musste, um Philosophie in ihrem Sinne betreiben zu 
können.18 Erst später habe sie begriffen, dass dies geradezu ein institutionelles 
Merkmal von Philosophie sei, nämlich einen ‚Untergrund‘ herzustellen sowie 

                                                                                                                                  
Antony und Ann E. Cudd über ein Mentoring-Projekt, das Frauen in akademischen 
Positionen in der Philosophie weiterbringen will (vgl. Antony/Cudd 2012).  

16 Vgl. Harding/Narayan 2000: vii-viii. 
17 Vgl. Butler/Braidotti 2010. 
18 Vgl. ebd. 315. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

diesen gleichzeitig zu disqualifizieren und zu diskreditieren. Somit erscheint Phi-
losophie sowohl als das Problem als auch als dessen Lösung; nach Butler stelle 
die Philosophie eine Autorität her, habe aber zugleich die Fähigkeit, diese zu 
hinterfragen und zu untergraben. Beide, Butler und Braidotti, nahmen dennoch 
institutionell Abstand von der Philosophie, um sich freier und eingehender mit 
den aktuellen Problemen, die sie bewegen, auseinandersetzen zu können. Brai-
dotti kommt zu der Folgerung, dass die Philosophie sich einem breiten Spektrum 
von intellektuellen Aktivitäten öffnen müsse, um sich auf wissende Weise mit 
der Welt auseinanderzusetzen. Philosophie könne nicht an ein Zentrum gebun-
den werden, sondern müsse notwendig ein dezentriertes Unternehmen sein.19 Ei-
ne solche transdisziplinäre Philosophie versteht sich als eine Neubelebung der 
Kritischen Theorie im weiten Sinne und als eine radikale Philosophie. Es ist eine 
a-puristische, hybride Art des Philosophierens, die Genres und Medien durch-
kreuzt. Diese Richtung ist stärker in der anglo-amerikanischen philosophischen 
Tradition ausgeprägt als in der deutschen Philosophie, zumal die deutsche uni-
versitäre Philosophie, wie gesagt, den poststrukturalistischen Einflüssen lange 
Zeit ablehnend gegenüberstand. Mit Foucault, dessen Art des Philosophierens es 
erlaubt, individuelle und alltägliche Erfahrungen, auch des Geschlechts, zu the-
matisieren, fand diese Art der kritischen und radikalen Philosophie jedoch all-
mählich Zugang zur deutschen Philosophie. Der Einfluss von postkolonialen und 
Race Studies kam hinzu, was auch zu einer kritischen Auseinandersetzung mit 
dem abendländischen Erbe der Philosophie und mit der Ideengeschichte von Eu-
ropa führte. Europa, so Braidotti, sei sich in dieser Konfrontation mit dem Ande-
ren der Ambivalenz seines Erbes und seiner neuen historischen Rolle als einer 
„signifikanten Peripherie“ bewusst geworden.20 Butler definiert diese Transfor-
mation der Philosophie vor dem Hintergrund von Adornos Diktum, dass es „kein 
richtiges Leben im falschen“21 geben könne. Die Ausgangsfrage der Philosophie, 
wie ein gutes Leben zu führen sei, wird selbst in einem Leben gestellt, welches 
durch Unterdrückung und Macht gekennzeichnet ist, vielleicht besonders dann. 
Dies zeigt, wie eng die Frage nach dem guten Leben mit gesellschaftlichen und 
politischen Fragen zusammenhängt.22 Eine solche Philosophie kann nur radikal 
sein, wenn sie in Beziehung zu ihrem Untergrund steht. Braidotti und Butler stel-
len ihre Art der Philosophie, die sich außerhalb der Grenzen des Etablierten be-

                                                             
19 Vgl. ebd. 317. 
20 Vgl. ebd. 331. 
21 Adorno 1979: 42 (Nr. 18, Asyl für Obdachlose).  
22 Vgl. Butler/Braidotti 2010: 332. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 267 

wegt, in Gegensatz zu einem Philosophieren, das seine geschichtliche Autorität 
nicht hinterfragt.  

Gayatri Spivak, eine der Vordenkerinnen auf dem Gebiet der postkolonialen 
Theorie, unterstützt diese Position, indem sie ein rein restriktives (und kein krea-
tives) Spezialistentum innerhalb der Geisteswissenschaften problematisiert.23 Sie 
stimmt überein mit Carole Boyce Davies, die vom Standpunkt der Black Studies 
aus die Akademie als den vielleicht am meisten kolonisierten Raum bezeich-
net.24 Davies schließt an Edward Said an, der eine Sichtweise entwickelt, in der 
akademische Erkenntnisse, die dominieren, und Sprachweisen, die ausschließen, 
um die geschlossenen Interpretationsgemeinschaften zu bewahren, so erschei-
nen, wie dem Nichteingeweihten langsam schrumpfende feudale Gebiete.25 
Wenn das philosophische Erbe, von dem wir leben, nicht zu einem Mausoleum 
erstarren soll, muss sich die Philosophie aus der Perspektive dieser Kritiker dem 
Anderen (in welcher Form auch immer) öffnen. Damit sind wir beim zweiten 
Thema angelangt, beim Teil über transnationale Geschlechterstudien und wie sie 
ein Beispiel für transformatives Philosophieren sein können.  

 
 

TRANSNATIONALE GESCHLECHTERSTUDIEN ALS 
POTENZIAL FÜR TRANSFORMATIVES PHILOSOPHIEREN 
 
Vor drei Jahren wurde ein Trainingsprogramm an der Universität von Island ge-
startet, das Gender Equality Studies and Training (GEST) genannt wird. GEST 
ist ein Kooperationsprojekt der Universität und des Außenministeriums in Is-
land, und es ist Teil der Entwicklungszusammenarbeit des Landes. In diesem 
Rahmen werden Menschen aus sogenannten Entwicklungsländern und Post-
Konfliktgebieten eingeladen, um an einem fünfmonatigen Lehrgang zu Gender-
Gleichstellung teilzunehmen. Voraussetzung für die Aufnahme in das Programm 
ist, dass die Bewerberinnen und Bewerber bereits auf dem Gebiet der Geschlech-
tergleichstellung arbeiten, einen universitären Abschluss und genügend Eng-
lischkenntnisse haben, um am Lehrgang aktiv teilnehmen zu können. Die Studie-
renden kommen aus Afghanistan, den palästinensischen Autonomiegebieten und 
aus Ländern Afrikas. Das Curriculum ist theoretisch und praktisch, sodass die 
Studierenden sich mit Ideen, Instrumenten und Praktiken der Gleichstellung in 
einem nordeuropäischen Land vertraut machen und sich damit auseinandersetzen 

                                                             
23 Vgl. Spivak 2008. 
24 Vgl. Boyce Davies 2003: ix. 
25 Vgl. Said 2002. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

können. Die Lehre und das Training bei GEST beruhen auf der Idee transnatio-
nalen Lernens. Die Studierenden haben die Möglichkeit, sich mit westlichen 
Ideen und Praxen vertraut zu machen, aber zugleich lernen die Lehrenden, die 
Trainerinnen und Trainer sowie die isländischen Studierenden, die an einem Teil 
des Programms teilnehmen, von den ausländischen Studierenden einiges über ih-
re Ideen und die Geschlechterverhältnisse in ihren Ländern und Kulturen und 
entwickeln somit neue Perspektiven auf den eigenen kulturellen Hintergrund. 
Studierende der Philosophie, die sich für transnationale Geschlechterstudien in-
teressieren, haben hier die Möglichkeit, an transnationalem Lernen mit Studie-
renden aus Entwicklungsländern und Konfliktgebieten teilzunehmen.  

Durch die gemeinsame Situation mit Angehörigen anderer Nationalitäten 
lernen die Teilnehmenden, sich in die Lage der anderen zu versetzen und zu-
gleich zu sehen, wie sie selbst und die eigene Kultur in den Augen der anderen 
wahrgenommen werden. Das steigert das Bewusstsein für die eigene Situation 
und die eigene Lokalisierung. Die Studierenden aus West, Süd und Ost sowie die 
Lehrenden und die Trainerinnen und Trainer müssen sich intensiv mit dem eige-
nen Standpunkt auseinandersetzen, mit der Art und Weise, wie er die Sicht auf 
die anderen bestimmt und einschränkt. Für die Teilnehmenden aus dem Westen 
bedeutet dies u.a., sich die Privilegien des eigenen Standorts klarer vor Augen zu 
führen.26  

In dem globalen Zusammenhang eines solchen Lehrgangs werden überliefer-
te Dichotomien ständig in Frage gestellt und neu behandelt. So muss etwa die 
Unterscheidung von Entwicklungsländern und entwickelten Ländern stets hinter-
fragt werden. Die philosophische Frage, die dahintersteht, ist freilich die, was 
überhaupt Entwicklung und was Fortschritt bedeuten, vor allem mit Blick auf die 
unterschiedliche Lage und den unterschiedlichen Beitrag der Geschlechter.  

In dem transnationalen Lehrgang werden noch viele andere philosophische 
Fragen gestellt. Die Bedeutung der Religion für die Stellung der Geschlechter 
spielt z.B. eine große Rolle. Nichtsdestoweniger wird die Unterscheidung zwi-
schen einem säkularen Westen und einem religiösen Orient hinterfragt, zumal 
die überlieferten Vorstellungen zur Geschlechterdifferenz in der westlichen Kul-
tur darauf hinweisen, wie eng philosophische und christliche Ideen zusammen-
hängen. Die ganze Geschichte sexueller Aufklärung im Westen des 20. Jahrhun-
derts ist auch von Interesse für Studierende aus der islamischen Welt. Traditio-
nelle Vorstellungen vom Körper, die zum Beispiel in Afghanistan noch immer 
vorherrschend sind, besetzen den sexuellen Körper grundsätzlich mit Scham. Ei-
ne solche Einstellung zu Sexualität und Scham fordert wiederum westliche Stu-

                                                             
26 Vgl. Harding/Narayan 2000: xiii. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 269 

dierende auf, Pornografie und Sexualität im Westen sowie deren Auswirkungen 
auf Beziehungsmuster und Identität durch die Augen der anderen zu sehen und 
neu zu reflektieren.  

Es gibt viele solche Beispiele eines transnationalen Lernens als einer trans-
formativen Erfahrung und Generierung von neuen Erkenntnissen durch die Be-
gegnung mit dem Anderen. Die Studierenden und die Dozentinnen und Dozen-
ten sehen sich selbst und das Andere in einem neuen Licht und lernen so, ihre 
eigenen Selbstverständlichkeiten in Frage zu stellen. Trotz der Pluralität der Ein-
sichten und Erfahrungen führen die Gespräche keineswegs zu einem Relativis-
mus, der die Diskussion beenden und alle Einsichten und Standpunkte als 
gleichwertig erscheinen lassen würde. Studierende aus demselben Kulturkreis 
sind sich häufig uneins und diskutieren heftig.  

 
 

VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM 
 
Ich habe meinen Erörterungen keine Bestimmung der Peripherie und des Zent-
rums vorausgeschickt, sondern eher versucht, die Begriffe anhand der bespro-
chenen Themen herauszukristallisieren. Obwohl die westliche Philosophie in ei-
nem globalen Kontext lediglich eine signifikante Peripherie darstellt, zeigen meine 
Überlegungen zum Kanon der westlichen akademischen Philosophie exem-
plarisch, dass es innerhalb jeder philosophischen Tradition ein Zentrum (wahr-
scheinlich eher mehrere Zentren, die je einem Mainstream zugehören) und Peri-
pherien gibt. Das Ausgrenzen der Peripherie stellt, wie ich argumentiert habe, 
einen Verlust für philosophische Institute dar. Das Zentrum sollte sich mehr der 
Peripherie öffnen, und zwar sowohl theoretisch als auch praktisch, in der For-
schung wie in der Lehre. Die isländischen Studierenden der Philosophie, die in 
Berührung mit dem GEST-Programm kamen, profitierten philosophisch sehr da-
von, sich mit philosophischen, politischen und kulturellen Fragestellungen der 
Geschlechtergleichstellung in einem transnationalen Kontext zu beschäftigen. 
Gerade Philosophiestudierenden wird häufig vermittelt, dass der philosophische 
Standpunkt per se ein universeller Standpunkt sei. Durch das transnationale Ler-
nen werden die Studierenden aufgefordert, den eigenen Standpunkt als einen 
„lokalen“ aufzufassen, und erst dann die Frage zu stellen, ob er universalisierbar 
ist. Die Frage, was etwa an den Theorien der Menschenrechte „westlich“ ist, 
stellt sich genau wie die andere Frage, was Menschenrechte auf der Basis eines 
kulturell anders geprägten Menschenbildes und anderen Ideen der Geschlechter-
differenzen bedeuten können. Daraus ergeben sich eine Fülle von neuen Fragen 
und Themen, die mit Peripherien und Zentren zusammenhängen. Das Achten der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

Menschenrechte wird z.B. meist von Positionen und Gruppen am Rande gefor-
dert und eingeklagt. Menschenrechte sind daher ein treffendes Beispiel dafür, 
wie eine zentrale Instanz am Leben erhalten wird durch den Druck, der von peri-
pheren Positionen ausgeübt wird.  

Anhand solcher Erfahrungen wird deutlich, dass Philosophieren als eine Er-
kenntnissuche verstanden werden kann, die zur Selbsttransformation führt im 
Sinne von Erkenntniserweiterung oder -vertiefung. In der antiken Philosophie 
wurde das Staunen als der Anfang der Philosophie verstanden. Über etwas zu 
staunen kann heißen, das Alte und Gewohnte in einem neuen Licht zu sehen 
oder es als etwas Neues und Andersartiges wahrzunehmen. Das ist thaumazein 
und das ist zugleich Selbsttransformation in dem Sinne, dass der eigene Stand-
punkt entweder gefestigt oder modifiziert wird. Das Staunen wird möglicherwei-
se am ehesten geweckt, wo wir das zentrale und das periphere Philosophieren in 
einem Spannungsverhältnis erleben. Wo wir zwischen den Stühlen sitzen. Peri-
phere Perspektiven bringen Staunen hervor und wecken philosophische Neugier, 
auch dem eigenen Selbst und dem eigenen Standpunkt gegenüber.  

 
  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 271 

LITERATUR 
 
Adorno, Theodor W. (1979): Minima Moralia, Frankfurt a. M. 
Antony, Louise/Cudd, Ann E. (2012): Musings. The Mentoring Project, in: 

Hypatia 27/2, S. 461-468.  
Alcoff, Linda M./Potter, Elizabeth (Hg.) (1993): Feminist Epistemologies, Lon-

don/New York. 
Boyce Davies, Carole (Hg.) (2003): Decolonizing the Academy: African Diaspo-

ra Studies, Trenton, N.J. 
Butler, Judith/Braidotti, Rosi (2010): Out of Bounds: Philosophy in an Age of 

Transition, in: Alan Schrift (Hg.), The History of Continental Philosophy, 
Band 7, Durham, S. 307-335.  

Diethe, Carol (1996): Nietzsche’s Women: Beyond the Whip, Berlin/New York. 
Dussel, Enrique (1985): Philosophy of Liberation, Eugene/Oregon. 
Harding, Sandra/Narayan, Uma (Hg.) (2000): Decentering the Center. Philoso-

phy for a Multicultural, Postcolonial and Feminist World, Bloomington.  
Haslanger, Sally (2008): Changing the Ideology and Culture of Philosophy: Not 

by Reason (Alone), in: Hypatia 23/2, S. 210-233. 
Heinämaa, Sara (2003): Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Hus-

serl, Merleau-Ponty, Beauvoir, Lanham. 
Irigaray, Luce (1980): Amante marine de Friedrich Nietzsche, Paris. 
Le Dœuff, Michèle (1991): Hipparchias Choice. An Essay Concerning Women, 

Philosophy, etc., London. 
Dies. (2002): The Philosophical Imaginary, London/New York. 
Lundgren-Gothlin, Eva (1996): Sex and Existence. Simone de Beauvoir’s ‚The 

Second Sex‘, Hanover/London.  
Meyer, Ursula/Bennent-Vahle, Heidemarie (1994): Philosophinnen-Lexikon, 

Leipzig. 
Mohanty, Chandra Talpade (2003): Feminism Without Borders. Decolonizing 

Theory, Practicing Solidarity, Durham. 
Moi, Toril (1994): Simone de Beauvoir. The Making of an Intellectual Woman, 

London.  
Nussbaum, Martha (2003): ‚Don’t Smile So Much!‘: Philosophy and Women in 

the 1970’s, in: L. M. Alcoff (Hg.), Singing in the Fire: Stories of Women in 
Philosophy, Lanham. 

Rullmann, Marit (1998): Philosophinnen, 2 Bände, Frankfurt a. M. 
Said, Edward W. (2002): Opponents, Audiences, Constituencies and Communi-

ties, in: ders. (Hg.), Reflections on Exile and Other Essays, Cambridge, 
S. 118-147. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

Spivak, Gayatri Chakravorti (2008): Other Asias, Malden. 
Waithe, Mary Ellen (1987ff.): A History of Women Philosophers, Band 1-4, 

Dordrecht. 
Young, Iris Marion (2005): On Female Body Experience: „Throwing Like a 

Girl“ and other Essays, Oxford. 
 
 
ONLINE-QUELLEN 
 
Feminist Philosophers siehe: http://feministphilosophers.wordpress.com/ 
The Pluralist’s Guide to Philosophy Programs siehe: http://pluralistsguide.org/ 

#awp 
What it is like to be a Woman in Philosophy siehe: http://beingawomanin 

philosophy.wordpress.com 
What We’re Doing About What It’s Like-Making things better for women in 

Philosophy siehe: http://whatweredoingaboutwhatitslike.wordpress.com/ 
Women in Philosophy Task Force siehe: http://web.mit.edu/wphtf/Welcome. 

html  
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255 - am 14.02.2026, 14:17:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

