Von Peripherie liber Peripherie zum Zentrum

Feministische und transnationale Philosophie

SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

Enrique Dussel behauptet, dass die Philosophie in ihren kreativen Phasen an pe-
ripheren Orten geboren wird.! Dussel hat hier vor allem vergangene Zeitalter vor
Augen, wobei die Peripherie durchaus geografisch zu verstehen ist, als entfernte
oder abseits gelegene Orte, an denen groBe Philosophien entstanden sind. In Zei-
ten, die uns néher sind, ist die periphere philosophische Position freilich nicht
ausschlieBlich an duflere Orte gebunden, sondern sie ist oft eher als innere Dis-
tanzierung zu den herrschenden Stromungen der akademischen Philosophie auf-
zufassen. Gerade diejenigen Philosophinnen und Philosophen, die neue Wege
einschlagen, bestimmen oft ihr Werk durch dessen Abstand zum Zentrum der
Philosophie. So hat etwa Hannah Arendt die epistemologische Vorrangstellung
der Paria-Positionierung gegeniiber der Lokalisierung des assimilierten und an-
gepassten Parvenue betont. Heidegger verabschiedete sich von der Philosophie
als einer Tradition, die in die Enge gefiihrt hat, und bezeichnete sein philosophi-
sches Schaffen schlichtweg als Denken. Wittgenstein nahm ebenfalls eine Au-
Benseiterposition ein, indem er seine philosophische Einstellung vom intellektu-
ellen Konsensus der damals herrschenden akademischen Philosophie abgrenzte.
Und schlie8lich hat Nietzsche die AuBlenseiterposition und die distanzierende
Einstellung geradezu als Vorbedingung der Philosophie gepriesen.

Mit der Zeit wanderten die Ideen solcher Meisterdenkerinnen und Meister-
denker immer mehr ins Zentrum, indem ihre Themen dort aufgegriffen und wei-
terentwickelt wurden. Dabei blieben jene Philosophinnen und Philosophen je-
doch ihrem Selbstverstindnis nach Grenzgénger der Philosophie als eines
akademischen Faches. Die Grenze, die Peripherie, die Position am Rande war

1 Vgl Dussel 1985: 2.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

und ist ein beliebter Ort der philosophischen Denkweise, zugleich auch ein un-
bequemer Ort, da die Peripherie das Ausgegrenzte und Unterschwellige darstellt,
welches das Zentrum nicht nur zu inspirieren vermag, sondern auch jegliche
Vorrangstellung und akademische Rangordnung in Frage stellt. Insofern wird die
marginale Stellung, die als solche schwach ist, hdufig als Bedrohung wahrge-
nommen. Die akademische Philosophie wehrt sich oft gegen den kritischen Anstof3
solcher Denkrichtungen, indem etwa feministische Philosophien sowie bestimmte
Spielarten der kontinentalen Philosophie hiufig marginalisiert, ausgegrenzt oder
schlichtweg ignoriert werden. So finden solche Gebiete der Philosophie zur Zeit
hdufig eher Zuflucht in anderen Disziplinen als der Philosophie, etwa in den
Kultur- und Religionswissenschaften oder den Geschlechterstudien.

Es gibt also ,innere‘ und ,&uflere Peripherien, d.h. marginale Positionen in-
nerhalb der eigenen philosophischen Tradition, aber auch andere philosophische
Traditionen in anderen Teilen der Welt (die ebenfalls durch eine Aufteilung in
Mitte und Randpositionen gekennzeichnet sind). Im Folgenden werden Fragen
der Peripherie und des Zentrums im Zusammenhang der Philosophie der Ge-
genwart anhand von zwei Themen diskutiert, die beide Formen der Aufteilung
reprisentieren. Zum einen werden Versuche der feministischen Philosophie, den
Kanon der westlichen Philosophie als Universitdtsfach auszuweiten, dargestellt
und diskutiert. Zum anderen wird von einer konkreten Erfahrung mit transnatio-
nalen Geschlechterstudien berichtet, die als Prozess einer Selbsttransformation
im Umgang mit dem Anderen verstanden werden kann. Im ersten Fall geht es
um den Umgang mit dem Anderen innerhalb der eigenen Tradition, insofern als
die feministische Philosophie immer noch als eine marginale Position verstanden
und behandelt wird. Im zweiten Fall geht es um den philosophischen Umgang
und Austausch mit dem ,,anderen Anderen®, d.h. um den Austausch mit philoso-
phischen Ideen zu Geschlechtergleichstellung in entfernten Kulturen.

PHILOSOPHIE UND IHRE ORTSBESTIMMUNG

In einem solchen Zusammenhang ist die Frage der Selbstpositionierung von
eminenter Bedeutung. Mohanty 2003 geht davon aus, dass die eigene Lokalisie-
rung Aufschluss gibt {iber die Art und Weise des Forschens und Philosophie-
rens.” Sowohl die zentrale als auch die periphere Position sind dazu aufgefordert,
ihren Ort wahrzunehmen und zu reflektieren. Bislang haben jedoch nur die
Randpositionen sich bezeichnen und ausweisen miissen, wahrend zentrale Posi-

2 Vgl. Mohanty 2003.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 257

tionen als ,,selbstverstandlich® galten und keiner Selbstidentifizierung bedurften.
Sieht die westliche Philosophie ihre Aufgabe darin, das Selbstverstindliche zu
hinterfragen, so hat sie konsequenterweise bei sich selbst anzufangen und Re-
chenschaft {iber das abzulegen, was ihr als selbstverstiandlich gilt.

Daher sollte ich des Themas wegen gleich am Anfang Auskunft iiber meine
eigene Position geben, mich sozusagen institutionell und kulturell verorten, zu-
mal meine Erfahrungen in der Philosophie das Wechselspiel von Peripherie und
Zentrum in besonderer Weise widerspiegeln. Ich komme von einem peripheren
Ort, Island, einer Insel am Rande der bewohnbaren Welt. Nach Abschluss mei-
nes Studiums an zentralen Orten der westlichen Philosophie, zundchst an der
Boston University/USA und spéter an der Freien Universitéit Berlin kehrte ich an
diesen Ort zurlick. Ich kam 1983 nach Berlin und erlebte die Spétphase einer
Bliitezeit der Philosophie am dortigen Institut. So nahm ich an einem Seminar
von Margaretha von Brentano zum ersten Buch der Metaphysik des Aristoteles
teil. Meine erste Seminararbeit tiber Nietzsche habe ich bei Jakob Taubes ge-
schrieben und meine Magisterpriifung bei Wilhelm Schmidt-Biggemann abge-
legt. Aufgrund mangelnder Deutschkenntnisse habe ich in meiner ersten Veran-
staltung an der Freien Universitit, einem Seminar zu Hegel, das gemeinsam von
Ernst Tugendhat und Michael Theunissen geleitet wurde, nur wenig verstanden.
Dafiir sal3 ich mit weit aufgerissenen Augen und staunte iiber die Sprachgewalt
der Studierenden, die sich zu Wort meldeten. Mein erstes Aha-Erlebnis, welches
mir den Einblick in den Tiefgang der deutschen Philosophie zu gewéhren schien,
war ein Seminar von Theunisssen zu Schopenhauers Die Welt als Wille und Vor-
stellung. Ich glaube, mir ist die Philosophie kaum je so bedeutsam vorgekommen
wie in jenen Jahren. Zum Gliick kann ich sagen, dass die Philosophie mir mit
den Jahren immer wichtiger wurde, indem ich mich, auf dem Boden dieser Phi-
losophie, weiterentwickelt und schlieSlich meinen eigenen Weg gefunden habe.
Was mich dariiber hinaus nachhaltig beeinflusst hat, war die politische Einstel-
lung einiger meiner Lehrer an der Freien Universitéit. Als ich in Berlin anfing,
war Tugendhat in der Friedensbewegung aktiv, und sein spiteres Engagement
fiir ausldndische Mitbiirgerinnen und Mitbiirger hat mich beeindruckt sowie
meine Uberzeugung bestirkt, dass Philosophinnen und Philosophen sich in poli-
tische und gesellschaftliche Themen einmischen sollten. In jenen Jahren kam ich
mit feministischen Fragestellungen innerhalb der Philosophie nur am Rande in
Beriihrung, erst ganz am Ende meiner Zeit in Berlin in einem Seminar bei Hilge
Landweer. Ich gehorte einer Gruppe von Doktorandinnen und Doktorandenen
an, die vom Nietzsche-Forscher Wolfgang Miiller-Lauter geleitet wurde. In mei-
ner Dissertation habe ich mich zum Teil mit Nietzsches Philosophieren iiber die

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

Frauen und die Geschlechterdifferenz auseinandergesetzt und so eine wichtige
Grundlage fiir mein weiteres feministisches Philosophieren gelegt.

Ich staune immer wieder dariiber, dass zur selben Zeit, als in Frankreich die
feministische Philosophie durch Julia Kristeva, Luce Irigaray, Héléne Cixous,
Michéle Le Deeuff, Sarah Kofman und andere eine unglaubliche Bliitezeit erleb-
te, die deutsche Philosophie, so wie ich sie an der Freien Universitit erlebt habe,
vergleichsweise stumm war, sowohl im Kreativen als auch in der Rezeption die-
ser sehr einflussreichen Variante feministischer Philosophie. Beispielsweise ist
bis heute, soweit ich weil3, Luce Irigarays Buch iiber Nietzsche (Die Marinege-
liebte von Friedrich Nietzsche) noch nicht in deutscher Ubersetzung erschienen.’
Habermas’ Abneigung gegen das franzosische poststrukturalistischen Denken
mag mafgeblich daran beteiligt gewesen sein, dass die franzosische Philosophie
der Differenz, welche vielleicht die leitende Inspirationsquelle fiir feministische
Philosophie der letzten beiden Jahrzehnte gewesen ist, in Deutschland innerhalb
der Philosophie mehr oder weniger verschwiegen wurde. Die Rezeption dieser
Stromung erfolgte in Deutschland erst auf dem Umweg iiber die anglo-ameri-
kanische Philosophie, vor allem durch Judith Butlers Philosophie der Geschlech-
terdifferenz. Die allgemein ablehnende Haltung gegeniiber den franzdsischen
feministischen Philosophinnen mutet umso merkwiirdiger an, als sich diese Phi-
losophie in wesentlichen Aspekten aus der Philosophie Nietzsches (und teilweise
auch Heideggers) speist.* Eine andere wichtige franzosische Quelle des feminis-
tischen Denkens ist die Philosophie Simone de Beauvoirs. Diese Philosophie
griindet in zentralen Aspekten in der Phanomenologie Husserls und Heideggers,
die iiber Denkerinnen und Denker wie Sartre, Merleau-Ponty, Levinas und
Beauvoir nach Frankreich getragen wurde. Die internationale Beauvoir-For-
schung, die in den letzten Jahrzehnten in der englischsprachigen und auch in der
nordischen feministischen Philosophie zu einer bedeutenden Forschungsrichtung
geworden ist, scheint in Deutschland wenig présent zu sein. Es ist vor allem der
nordischen Beauvoir-Forschung zu verdanken,” dass es zu einem meiner For-
schungsschwerpunkte geworden ist, als eine in Deutschland ausgebildete Philo-

Vgl. Irigaray 1980.

4 Nietzsches Philosophie wurde von Frauenrechtlerinnen und Feministinnen am Anfang
des 20. Jahrhunderts rezipiert, und vor allem seine Ideen zur Selbstverwirklichung
wurden fiir die Emanzipation der Frauen bedeutsam (vgl. Diethe 1996). Warum die
Verbindung der feministischen Philosophie des ausgehenden 20. Jahrhunderts zu
Nietzsche in der deutschen Philosophie kaum gesehen worden ist, erfordert eine ge-
nauere Untersuchung. Vgl. dazu den Text von Frieder Otto Wolf in diesem Band.

5 Vgl. Moi 1994, Lundgren-Gothlin 1996, Heinimaa 2003.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 259

sophin Nietzsches Philosophie sowohl als Vorstufe der feministischen Philoso-
phie der Differenz zu lesen, als auch den Niederschlag seiner Philosophie in
Werken von Philosophinnen zu untersuchen. Gegenwirtig arbeite ich an einem
Projekt iiber die Auseinandersetzung mit Nietzsche in den Schriften von Beau-
voir, Arendt und Irigaray.

Soweit zur Verortung meiner selbst, was meinen Hintergrund in der Berliner
Philosophie betrifft und meine Sicht auf die philosophische Rezeption franzdosi-
scher feministischer Philosophinnen in Deutschland. Ich werde jedoch auch im
Folgenden nicht ganz von meinen personlichen Erfahrungen absehen, denn ich
werde die Fragen zu Peripherie und Zentrum im Zusammenhang mit Geschlecht
anhand von eigenen Erfahrungen in der Zeit nach Berlin, d.h. im Kontext meiner
Lehr- und Forschungstitigkeit am Institut fiir Philosophie an der Universitét Is-
land beleuchten. Ich werde keine Bestimmung der Begriffe von Peripherie und
Zentrum vorausschicken. Michael Theunissen hat einmal im Rahmen einer
Ringvorlesung an der Freien Universitdt auf die Frage, was Philosophie sei, ge-
antwortet, darauf gebe es keine umfassende Antwort. Alles, was er tun konne,
sei mitzuteilen, womit er sich in seiner philosophischen Forschung befasse, also
mit dem Aufwerfen und der Beleuchtung einer bestimmten philosophischen Fra-
ge. So verstanden geschieht oder findet Philosophie dann statt, wenn etwas in
Frage gestellt wird. Folglich werde ich so verfahren, dass ich zunéchst einige
Fragen zum Kanon der westlichen Philosophie stellen werde, in der Hoffnung,
dadurch auch ein Licht auf die Bedeutungen der Begriffe ,,Peripherie” und
Zentrum® fiir die westliche universitire Philosophie zu werfen. Die These, die
ich vorausschicke, lautet, dass die Philosophie gerade eine Peripherie als Innova-
tionsquelle zur Selbsttransformation braucht. Sie braucht die Peripherie im zwei-
fachen Sinne, nédmlich als Ansporn zur Transformation des eigenen Selbstver-
standnisses als akademische Institution und als wichtige Anregung zur Wissens-
transformation und Erkenntniserweiterung. Insofern die feministische Philoso-
phie hier als eine solche Kraftquelle ausgelegt wird, besteht ihr Wirken darin, die
Kultur der Philosophie als akademisches Fach zu hinterfragen und eine reichere
Sicht sowohl auf die Geschichte der Philosophie als auch auf grundlegende phi-
losophische Konzepte, wie etwa die Ideen des epistemischen und sittlich-politi-
schen Subjekts zu ermdglichen. Die feministische Philosophie bietet ein Erfah-
rungswissen iiber Geschlechterverhiltnisse an, das zu einem differenzierteren
philosophischen Bild eines angeblich geschlechtsneutralen ,Menschen‘ beitragt.
Transnationale Geschlechterstudien bieten wiederum die Moglichkeiten eines
anderen Erfahrungswissens an, das u.a. der westlichen feministischen Philoso-
phie Anlass gibt, sich selbst in einem fremden Licht zu sehen.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

DER KANON DER PHILOSOPHIE

Eine der grundsitzlichen Fragen, mit denen feministische Philosophinnen sich
konfrontiert sehen, ist die nach der Einstellung zur eigenen philosophischen Tra-
dition, die teilweise misogyn ist. Insofern verschiedene Philosophien meist aber
mit dem Anspruch auftreten, allgemeine Merkmale des Menschen als denkenden
und handelnden Wesens zu thematisieren, stellt sich die Frage, wer dieser (ver-
meintlich allgemeine) Mensch ist. Meist stellt sich dabei heraus, dass ,der
Mensch®, wie die Philosophen der Tradition sich ihn vorgestellt haben, einem
mehr oder weniger idealisierten Bild des Mannes entspricht. Zumindest wurden
Eigenschaften und Attribute, die im dualistischen Denken der Tradition eher der
Frau zugesprochen wurden, in der Regel fiir minderwertig befunden — im Ver-
gleich mit den vermeintlich ménnlichen Eigenschaften. Also machte sich die fe-
ministische Philosophie auf den Weg, ihre eigene Tradition kritisch zu betrach-
ten. Damit begann die Debatte iiber kanonische Fragen der Philosophie als
Universititsfach. Verschiedene Etappen auf diesem Wege konnen unterschieden
werden. Eine wichtige Etappe dieses Weges, auf die ich hier nicht niher einge-
hen werde, besteht darin, vergessene und verschwiegene Philosophinnen in der
Geschichte der Philosophie wiederzuentdecken und zur Sprache kommen zu las-
sen. In den letzten Jahren und Jahrzehnten sind mehrere Publikationen zu sol-
chen ,vergessenen‘ Frauen in der Philosophie entstanden. Représentativ sind das
mehrbiandige Werk von Mary Ellen Waithe iiber Philosophinnen von der Antike
bis zur Gegenwart und Lexika tiber Philosophinnen, die in Deutschland erschie-
nen sind.’

Eine andere Etappe auf den Spuren des Kanons ist fiir mein Anliegen wichti-
ger, ndmlich die Frage nach dem Menschenbild der Philosophen oder danach,
um wen es sich handelt, wer der Mensch ist, den die Philosophen beschrieben
haben, und warum Frauen oder das Weibliche oft als Gegenbild zu dem, was
,der Mensch* reprasentiert, dargestellt werden. Als ich am Anfang meines Philo-
sophiestudiums stand und Studentinnen danach fragten, wie es um misogyne Au-
Berungen bei den groflen Philosophen stehe, wurden sie meist damit abgefertigt,
dass solche AuBerungen nicht buchstiblich zu nehmen seien; schlieBlich wiren
alle Denker immer auch nur , Kinder ihrer Zeit“. Bei niherem Betrachten sind
solche Antworten jedoch unzureichend und implizieren eine erhebliche Verken-
nung der Signifikanz der Geschlechterdualismen. Nur unter Verzicht auf den
systematischen Anspruch der Philosophie ist es moglich, von den misogynen
AuBerungen eines philosophischen Denkgebiudes einfach abzusehen. Denn sie

6 Vgl. Waithe 1987ff., Rullmann 1998, Meyer/Bennent-Vahle 1994.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 261

sind in der Regel Teil eines Systems, in dem bestimmte Ideale des Menschen als
Erkenntnissubjekt oder als moralisches Subjekt auf Kosten von Eigenschaften
entwickelt werden, die dem Weiblichen zugeschrieben werden. Diese Etappe der
feministischen Auseinandersetzung mit dem philosophischen Kanon bestand da-
her vor allem darin, Phinomene wie Leiblichkeit, Affektivitdt und Relationalitét
zu rehabilitieren. Der Zweck der Rehabilitation lag nicht in einer Umkehrung
des herrschenden Dualismus, also in einer Hoherbewertung dieser Aspekte auf
Kosten der Rationalitdt und der Autonomie, sondern darin, beide Seiten im Ver-
hiltnis zueinander neu zu denken, um zu einem vollstandigeren und realistische-
ren Bild des Menschen zu kommen. Die Auflésung der bindren Kodierung wur-
de freilich nicht nur im Namen der feministischen Philosophie gefiihrt, sondern
kam aus verschiedenen Richtungen der Gegenwartsphilosophie, wobei die femi-
nistische Philosophie Themen der Relationalitét, der Kontextualisierung und der
Leiblichkeit besonders mit Blick auf Geschlechterdifferenzen thematisiert hat.
Die Aufgabe bestand einerseits in der Auflosung der Dualitit, andererseits aber
auch in der Anerkennung der Tatsache, dass geschlechtliche Leiblichkeiten un-
terschiedliche Erfahrungsperspektiven ermoglichen, ohne allerdings in irgendeine
Art von biologistischen Essentialismen der Geschlechterdifferenzen zu verfal-
len.” Feministische Philosophie steuerte somit einerseits an Essentialismen, an-
dererseits an der Unsichtbarkeit der Geschlechterdifferenzen vorbei. Dabei stell-
te sich heraus, dass leibliche Erfahrungsmodi geschichtlich und kulturell bedingt
sind und sich verdndern, auch wenn ménnliche und weibliche Koérper bestimmte
allgemeine Merkmale aufweisen. Diese Sichtweise auf Geschlechterdifferenzen
ebnete ferner den Weg fiir die Anerkennung von anderen Arten der Differenz
verschiedener gesellschaftlicher und kultureller Gruppen.

Wie anfangs erwihnt, hatte diese Auflosung der nach Geschlechtern kodier-
ten Dualismen innerhalb der europdischen Philosophie eine wichtige Vorge-
schichte in Nietzsches Philosophie. Nietzsche ist fiir seine misogynen AuBerun-
gen bekannt. Er spottete iiber die ,, Weiber”, wie es damals hieB3, und iiber angeb-
liche weibliche Eigenschaften. Ein halbes Jahrhundert spéter bezog sich Simone
de Beauvoir in ihrem epochemachenden Werk Das andere Geschlecht mit ihrer
Analyse der unterwiirfigen Stellung der Frauen in der Ehe und in der Gesell-
schaft u.a. auf Nietzsches abwertende Aussagen iiber Frauen, um darzustellen,
wie die gesellschaftliche Rollenteilung Frauen daran hindert, sich zu entfalten.
Die Nachfolgerinnen Beauvoirs in der franzosischen Philosophie aber stellten

7  Ein Beispiel dafiir ist die feministische Erkenntnistheorie mit ihren Analysen zur Rol-
le der Leiblichkeit, des Interesses, der Perspektive und Macht in der Konstitution von
Erkenntnis. Vgl. etwa Alcoff/Potter 1993.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

mithilfe poststrukturalistischer Instrumente weibliche Eigenschaften als Stirke
heraus, um die geschlechtliche Bipolaritit als ein sich wechselseitig ergénzendes
System, anstatt als eines der Rangordnung zu verstehen. Enrique Dussel be-
schreibt in diesem Sinne, wie dieses Umdenken eine Befreiung des Weiblichen
und des Miénnlichen bedeutet: ,,The liberation of eros will be accomplished
through the liberation of woman, which will allow the male to regain part of the
sensitivity lost in the macho ideology.**

Mit Blick hierauf kreisen Diskussionen iiber den Kanon der Philosophie als
akademisches Lehrfach darum, welches Verstdndnis des Menschen als eines er-
kennenden, handelnden und wahrnehmenden Subjekts mit der Wahl bestimmter
Texte und Themen vermittelt wird. Durch die Ausweitung des Kanons mit dem
Ziel, ein vollstindigeres Menschenbild zu vermitteln, weicht eine Uberbetonung
der Rationalitét einer differenzierteren Sicht auf den Menschen als eines verkor-
perten Wesens, wobei die Verkorperung nicht nur auf das leibliche Empfinden
und die Perspektive der ersten Person beschrinkt ist. Verkorpert-sein umfasst da-
riiber hinaus die geschichtliche und gesellschaftliche Situierung des Menschen,
seinen Stand, sein Alter, Geschlecht u.a. — die Menschen in ihrer Mannigfaltig-
keit und Kontingenz und letzten Endes in ihrer Verletzbarkeit und Stirke.”

DIE INSTITUTIONELLE KULTUR DER PHILOSOPHIE

Diskussionen tiber den Kanon der Philosophie kreisen nicht nur um die Inhalte
eines Curriculums. Philosophinnen wie Michele Le Deeuff, Martha Nussbaum
und Sally Haslanger haben alle auch tiber die Kultur, die Kommunikationsmus-
ter und Atmosphéren in philosophischen Instituten an Universititen geschrieben.
Le Dceuff hat weit in die Vergangenheit zuriickgeblickt und mit ihrer hdufig zi-
tierten Kapiteliiberschrift ,,Langes Haar, kurze Gedanken* die Stellung der Frau-
en in der Geschichte der Philosophie unter die Lupe genommen.'® Als die Philo-
sophie ihre Vorrangstellung unter den Wissenschaften zu verlieren begann,
projizierten die Philosophen, so Le Dceuff, ihre eigene Unzulénglichkeit, d.h. die

8 Dussel 1985: 83f.

9 Iris Marion Young hat diese beiden Seiten, die subjektive und die soziale, in ihrem
Buch On Female Body Experience thematisiert. Vgl. Young 2005.

10 Vgl. Le Deeuff 2002.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 263

Unvollkommenbheit der etablierten Philosophie, auf Frauen, die nun verstarkt von
Philosophen wie Rousseau als Geschlecht definiert und bestimmt wurden."'

Mit Blick auf diese Geschichte der Philosophie ist die Zugangsweise einer
feministischen Philosophie zur Tradition einerseits dekonstruktiv oder entlar-
vend, was Misogynie, Eurozentrismus, Rassismus und Androzentrismus in den
Theorien ihrer Vorgénger betrifft. Andererseits ist sie rekonstruktiv, weil sie in
der philosophischen Tradition nach Ressourcen zum Zweck einer befreienden
Erkenntnis sucht, d.h. einer Form der Erkenntnis, die sowohl ein realistischeres
Bild des Subjekts entwirft, als auch dessen Moglichkeiten zur Befreiung von re-
pressiven sozialen Mechanismen fordert.

Sally Haslanger und Martha Nussbaum gingen in den letzten Jahren iiber die
Kritik der Inhalte der Philosophie hinaus und betrachteten die organisatorische
und atmosphérische Kultur von universitiaren Instituten der Philosophie. Die Tat-
sache, dass Frauen hier — anders als in anderen Geisteswissenschaften — immer
noch in der Minderheit unter Studierenden und Lehrenden sind, gibt Anlass zu
solchen Betrachtungen. Haslanger schrieb vor ein paar Jahren den weitrezipier-
ten Aufsatz Changing the Ideology and Culture of Philosophy: Not by Reason
(Alone). > Nussbaums Text Don’t smile so much! zu demselben Thema be-
schreibt vor allem die Zustdnde der philosophischen Institute zu dem Zeitpunkt,
als sie am Anfang ihrer Karriere stand und ihr Professor ihr riet, nicht so viel zu
licheln, wenn sie beruflich weiterkommen wolle."

Haslanger, die Professorin fiir Philosophie an der Spitzen-Universitit Massa-
chusetts Institute of Technology ist, fingt ihren Aufsatz mit einer affektiven Ent-
ladung an, indem sie iiber den Zorn schreibt, der sie veranlasst hat, tiber die Ab-
neigung gegeniiber Differenzen in den akademischen Philosophie-Instituten zu
recherchieren:

11 Le Dceeuff konstatiert desweiteren einen Komplex bei Frauen in der Philosophie, den
sie den ,,Heloise-Komplex“ nennt. Heloise wurde von ihrem Mentor, Pierre Abaelard,
verfiihrt und spéter betrogen. Nichtsdestoweniger blieb Heloise eine glithende Be-
wunderin von Abaelard und schrieb Biicher und Briefe, die an ihn gerichtet waren.
Laut Le Deeuff ist dieser Komplex noch wirksam bei feministischen Philosophinnen,
die méinnliche Philosophen bevorzugen, um feministische Argumente zu liefern, oder
die sich deren Ideen zur Begriindung feministischer Forderungen borgen. Fiir Le
Dceuff unterminiert diese Einstellung die Selbsténdigkeit von Philosophinnen, die sich
mit Geschlechterfragen beschiftigen. (Vgl. Le Dceuff 1991: 162).

12 Vgl. Haslanger 2008.

13 Vgl. Nussbaum 2003.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

,»There is a deep well of rage inside of me. Rage about how I as an individual have been
treated in philosophy; rage about how others I know have been treated; and rage about the
conditions that I’'m sure affect many women and minorities in philosophy, and have
caused many others to leave. Most of the time I suppress this rage and keep it sealed

14
away“.

Haslanger vertritt die These, dass Frauen und Angehorige sozialer und ethni-
scher Minderheiten, d.h. alle, die irgendwie von der Norm des akademischen
Mainstreams abweichen, in den philosophischen Instituten in der Regel ausge-
grenzt werden. Sie werden aus einem ,,schematischen Denken* heraus, wie
Haslanger es nennt, als Abweichler oder Andersartige stigmatisiert, mit negati-
ven Folgen fiir ihr berufliches Weiterkommen. Haslanger stellte in diesem Zu-
sammenhang Nachforschungen an und verglich die Zahl der Frauen sowie der
Angehorigen von Minderheiten an philosophischen Lehrstiithlen mit der Zahl von
Veroffentlichungen in einschldgigen philosophischen Fachzeitschriften. Dabei
stellte sich heraus, dass die Zahl der Veroffentlichungen dieser Gruppen deutlich
unter ihrer faktischen Reprisentanz liegt (mittlerweile etwa 20 Prozent der vor-
handenen Stellen). Haslanger fordert daher eine Untersuchung der Veroffentli-
chungspolitik dieser Zeitschriften. Sie argumentiert desweiteren, das schemati-
sche Denken, aus dem heraus Minderheiten beurteilt und behandelt werden,
entstehe nicht zufillig, sondern sei zuriickzufithren auf die Argumentationswei-
se, die in der Philosophie vorherrscht, und diese sei nicht pluralistisch genug.
Dies habe ferner etwas zu tun mit der Genie-Verherrlichung und den entspre-
chenden einseitigen MaBstdben fiir Intelligenz, welche die akademische Philoso-
phie durchgesetzt habe. Dazu gehoére auch die Wertschitzung des Individualis-
mus auf Kosten von Kooperation. Haslanger empfiehlt daher, feministische
Philosophie offensiv zu prisentieren, Akademiker zu einer Beschéftigung mit
feministischer Philosophie zu animieren sowie mehr Aktivitdten gegen antiso-
ziales und diskriminierendes Verhalten in den philosophischen Instituten ein-
zufiihren."

14 Haslanger 2008: 210.

15 Es gibt mittlerweile Aktivititen, die in diese Richtung gehen, wie folgende Websites
aus den letzten Jahren zeigen (fiir die URL siche das Literaturverzeichnis): Feminist
Philosophers, What We’re Doing About What It’s Like-Making things better for wo-
men in Philosophy, What it is like to be a Woman in Philosophy, Women in Philoso-
phy Task Force, The Pluralist’s Guide to Philosophy Programs (initiert von Linda
Martin Alcoff, Hunter College, CUNY Graduate Center; Paul Taylor, Pennsylvania
State University und William Wilkerson, University of Alabama). Vgl. auch Louise

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 265

Die Marginalisierung von Minderheiten und Randgéngerpositionen, die
Haslanger erdrtert und die sie auch noch in zwischenmenschlichen Beziehungs-
mustern in den philosophischen Instituten feststellt, kann dennoch nicht auf Indi-
viduen und deren Intentionen reduziert werden. Die Exklusion griindet in Denk-
schemata, die von Individuen iibernommen und weitervermittelt werden. Die
tiefsitzendsten Arten von Sexismus, Rassismus und Androzentrismus, die am
schwierigsten zu identifizieren und auch zu eliminieren sind, sind nicht unbe-
dingt jene, die aus absichtlichen Handlungen von Individuen stammen. Wie San-
dra Harding und Uma Narayan schreiben, sind es nicht die problematischen Ein-
stellungen von Individuen, die am schwierigsten fiir Frauen und Minderheiten
gewesen sind. Es sind die institutionellen, gesellschaftlichen und kulturellen oder
philosophischen Arten von Sexismus, Rassismus und Androzentrismus, die das
Leben von Minnern und Frauen am meisten beeinflusst haben.'®

PHILOSOPHIE AUSSERHALB IHRER GRENZEN

Zu Beginn von Haslangers Aufsatz steht der Befund, dass die oben genannten
Arten der Exklusion Menschen zum Ausstieg aus der Philosophie veranlasst ha-
ben. Zum selben Thema liegt eine aktuelle Publikation von Rosi Braidotti und
Judith Butler vor. Sie berichten iiber eine Entwicklung seit Anfang der 80er Jah-
re, die sie ,,philosophy outside its bonds“ nennen oder Philosophien, die aufler-
halb ihrer disziplinéren Grenzen entstanden sind.'” Damit zielen sie nicht nur auf
Philosophie auflerhalb der Universititen (etwa in den philosophischen Praxen),
sondern auch auf Philosophie in anderen disziplindren Zusammenhéngen inner-
halb der Akademie. So nimmt Butler ihre Position an einem Institut fiir Rhetorik
ein und Braidotti leitete ein Institut fiir Geschlechterstudien, bevor sie die Lei-
tung des Centre for the Humanities an der Universitit Utrecht iibernahm. Butler
schreibt, dass ihr von friih an klar gewesen sei, dass ihre Fragestellungen dem in-
stitutionellen philosophischen Betrieb fremd waren, und dass sie gewissermafien
in den ,Untergrund‘ gehen musste, um Philosophie in ihrem Sinne betreiben zu
konnen.'® Erst spiter habe sie begriffen, dass dies geradezu ein institutionelles
Merkmal von Philosophie sei, ndmlich einen ,Untergrund‘ herzustellen sowie

Antony und Ann E. Cudd tber ein Mentoring-Projekt, das Frauen in akademischen
Positionen in der Philosophie weiterbringen will (vgl. Antony/Cudd 2012).

16 Vgl. Harding/Narayan 2000: vii-viii.

17 Vgl. Butler/Braidotti 2010.

18 Vgl. ebd. 315.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

diesen gleichzeitig zu disqualifizieren und zu diskreditieren. Somit erscheint Phi-
losophie sowohl als das Problem als auch als dessen Losung; nach Butler stelle
die Philosophie eine Autoritdt her, habe aber zugleich die Fahigkeit, diese zu
hinterfragen und zu untergraben. Beide, Butler und Braidotti, nahmen dennoch
institutionell Abstand von der Philosophie, um sich freier und eingehender mit
den aktuellen Problemen, die sie bewegen, auseinandersetzen zu koénnen. Brai-
dotti kommt zu der Folgerung, dass die Philosophie sich einem breiten Spektrum
von intellektuellen Aktivititen 6ffnen miisse, um sich auf wissende Weise mit
der Welt auseinanderzusetzen. Philosophie konne nicht an ein Zentrum gebun-
den werden, sondern miisse notwendig ein dezentriertes Unternechmen sein." Ei-
ne solche transdisziplindre Philosophie versteht sich als eine Neubelebung der
Kritischen Theorie im weiten Sinne und als eine radikale Philosophie. Es ist eine
a-puristische, hybride Art des Philosophierens, die Genres und Medien durch-
kreuzt. Diese Richtung ist stidrker in der anglo-amerikanischen philosophischen
Tradition ausgeprégt als in der deutschen Philosophie, zumal die deutsche uni-
versitdre Philosophie, wie gesagt, den poststrukturalistischen Einfliissen lange
Zeit ablehnend gegeniiberstand. Mit Foucault, dessen Art des Philosophierens es
erlaubt, individuelle und alltigliche Erfahrungen, auch des Geschlechts, zu the-
matisieren, fand diese Art der kritischen und radikalen Philosophie jedoch all-
méhlich Zugang zur deutschen Philosophie. Der Einfluss von postkolonialen und
Race Studies kam hinzu, was auch zu einer kritischen Auseinandersetzung mit
dem abendléndischen Erbe der Philosophie und mit der Ideengeschichte von Eu-
ropa fiihrte. Europa, so Braidotti, sei sich in dieser Konfrontation mit dem Ande-
ren der Ambivalenz seines Erbes und seiner neuen historischen Rolle als einer
,.signifikanten Peripherie® bewusst geworden.”’ Butler definiert diese Transfor-
mation der Philosophie vor dem Hintergrund von Adornos Diktum, dass es ,,kein
richtiges Leben im falschen*®' geben konne. Die Ausgangsfrage der Philosophie,
wie ein gutes Leben zu fiihren sei, wird selbst in einem Leben gestellt, welches
durch Unterdriickung und Macht gekennzeichnet ist, vielleicht besonders dann.
Dies zeigt, wie eng die Frage nach dem guten Leben mit gesellschaftlichen und
politischen Fragen zusammenhingt.”> Eine solche Philosophie kann nur radikal
sein, wenn sie in Beziehung zu ihrem Untergrund steht. Braidotti und Butler stel-
len ihre Art der Philosophie, die sich aulerhalb der Grenzen des Etablierten be-

19 Vgl. ebd. 317.

20 Vgl. ebd. 331.

21 Adorno 1979: 42 (Nr. 18, Asyl fiir Obdachlose).
22 Vgl. Butler/Braidotti 2010: 332.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 267

wegt, in Gegensatz zu einem Philosophieren, das seine geschichtliche Autoritét
nicht hinterfragt.

Gayatri Spivak, eine der Vordenkerinnen auf dem Gebiet der postkolonialen
Theorie, unterstiitzt diese Position, indem sie ein rein restriktives (und kein krea-
tives) Spezialistentum innerhalb der Geisteswissenschaften problematisiert.” Sie
stimmt iiberein mit Carole Boyce Davies, die vom Standpunkt der Black Studies
aus die Akademie als den vielleicht am meisten kolonisierten Raum bezeich-
net.?* Davies schlieBt an Edward Said an, der eine Sichtweise entwickelt, in der
akademische Erkenntnisse, die dominieren, und Sprachweisen, die ausschlie3en,
um die geschlossenen Interpretationsgemeinschaften zu bewahren, so erschei-
nen, wie dem Nichteingeweihten langsam schrumpfende feudale Gebiete.”
Wenn das philosophische Erbe, von dem wir leben, nicht zu einem Mausoleum
erstarren soll, muss sich die Philosophie aus der Perspektive dieser Kritiker dem
Anderen (in welcher Form auch immer) 6ffnen. Damit sind wir beim zweiten
Thema angelangt, beim Teil iiber transnationale Geschlechterstudien und wie sie
ein Beispiel fiir transformatives Philosophieren sein kénnen.

TRANSNATIONALE GESCHLECHTERSTUDIEN ALS
POTENZIAL FUR TRANSFORMATIVES PHILOSOPHIEREN

Vor drei Jahren wurde ein Trainingsprogramm an der Universitét von Island ge-
startet, das Gender Equality Studies and Training (GEST) genannt wird. GEST
ist ein Kooperationsprojekt der Universitit und des AuBenministeriums in Is-
land, und es ist Teil der Entwicklungszusammenarbeit des Landes. In diesem
Rahmen werden Menschen aus sogenannten Entwicklungslandern und Post-
Konfliktgebieten eingeladen, um an einem fiinfmonatigen Lehrgang zu Gender-
Gleichstellung teilzunehmen. Voraussetzung fiir die Aufnahme in das Programm
ist, dass die Bewerberinnen und Bewerber bereits auf dem Gebiet der Geschlech-
tergleichstellung arbeiten, einen universitdren Abschluss und geniigend Eng-
lischkenntnisse haben, um am Lehrgang aktiv teilnehmen zu kénnen. Die Studie-
renden kommen aus Afghanistan, den palédstinensischen Autonomiegebieten und
aus Landern Afrikas. Das Curriculum ist theoretisch und praktisch, sodass die
Studierenden sich mit Ideen, Instrumenten und Praktiken der Gleichstellung in
einem nordeuropdischen Land vertraut machen und sich damit auseinandersetzen

23 Vgl. Spivak 2008.
24 Vgl. Boyce Davies 2003: ix.
25 Vgl. Said 2002.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

konnen. Die Lehre und das Training bei GEST beruhen auf der Idee transnatio-
nalen Lernens. Die Studierenden haben die Mdoglichkeit, sich mit westlichen
Ideen und Praxen vertraut zu machen, aber zugleich lernen die Lehrenden, die
Trainerinnen und Trainer sowie die isldndischen Studierenden, die an einem Teil
des Programms teilnehmen, von den ausléndischen Studierenden einiges iiber ih-
re Ideen und die Geschlechterverhéltnisse in ihren Léndern und Kulturen und
entwickeln somit neue Perspektiven auf den eigenen kulturellen Hintergrund.
Studierende der Philosophie, die sich fiir transnationale Geschlechterstudien in-
teressieren, haben hier die Moglichkeit, an transnationalem Lernen mit Studie-
renden aus Entwicklungsldandern und Konfliktgebieten teilzunehmen.

Durch die gemeinsame Situation mit Angehérigen anderer Nationalititen
lernen die Teilnehmenden, sich in die Lage der anderen zu versetzen und zu-
gleich zu sehen, wie sie selbst und die eigene Kultur in den Augen der anderen
wahrgenommen werden. Das steigert das Bewusstsein fur die eigene Situation
und die eigene Lokalisierung. Die Studierenden aus West, Siid und Ost sowie die
Lehrenden und die Trainerinnen und Trainer miissen sich intensiv mit dem eige-
nen Standpunkt auseinandersetzen, mit der Art und Weise, wie er die Sicht auf
die anderen bestimmt und einschrénkt. Fiir die Teilnehmenden aus dem Westen
bedeutet dies u.a., sich die Privilegien des eigenen Standorts klarer vor Augen zu
fiihren.”®

In dem globalen Zusammenhang eines solchen Lehrgangs werden iiberliefer-
te Dichotomien stidndig in Frage gestellt und neu behandelt. So muss etwa die
Unterscheidung von Entwicklungsldndern und entwickelten Landern stets hinter-
fragt werden. Die philosophische Frage, die dahintersteht, ist freilich die, was
tiberhaupt Entwicklung und was Fortschritt bedeuten, vor allem mit Blick auf die
unterschiedliche Lage und den unterschiedlichen Beitrag der Geschlechter.

In dem transnationalen Lehrgang werden noch viele andere philosophische
Fragen gestellt. Die Bedeutung der Religion fiir die Stellung der Geschlechter
spielt z.B. eine groBe Rolle. Nichtsdestoweniger wird die Unterscheidung zwi-
schen einem sikularen Westen und einem religiosen Orient hinterfragt, zumal
die tiberlieferten Vorstellungen zur Geschlechterdifferenz in der westlichen Kul-
tur darauf hinweisen, wie eng philosophische und christliche Ideen zusammen-
hingen. Die ganze Geschichte sexueller Aufkldrung im Westen des 20. Jahrhun-
derts ist auch von Interesse flir Studierende aus der islamischen Welt. Traditio-
nelle Vorstellungen vom Koérper, die zum Beispiel in Afghanistan noch immer
vorherrschend sind, besetzen den sexuellen Koérper grundsitzlich mit Scham. Ei-
ne solche Einstellung zu Sexualitdt und Scham fordert wiederum westliche Stu-

26 Vgl. Harding/Narayan 2000: xiii.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 269

dierende auf, Pornografie und Sexualitdt im Westen sowie deren Auswirkungen
auf Beziehungsmuster und Identitét durch die Augen der anderen zu sehen und
neu zu reflektieren.

Es gibt viele solche Beispiele eines transnationalen Lernens als einer trans-
formativen Erfahrung und Generierung von neuen Erkenntnissen durch die Be-
gegnung mit dem Anderen. Die Studierenden und die Dozentinnen und Dozen-
ten sehen sich selbst und das Andere in einem neuen Licht und lernen so, ihre
eigenen Selbstverstiandlichkeiten in Frage zu stellen. Trotz der Pluralitét der Ein-
sichten und Erfahrungen fiihren die Gespriche keineswegs zu einem Relativis-
mus, der die Diskussion beenden und alle Einsichten und Standpunkte als
gleichwertig erscheinen lassen wiirde. Studierende aus demselben Kulturkreis
sind sich haufig uneins und diskutieren heftig.

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM

Ich habe meinen Erorterungen keine Bestimmung der Peripherie und des Zent-
rums vorausgeschickt, sondern eher versucht, die Begriffe anhand der bespro-
chenen Themen herauszukristallisieren. Obwohl die westliche Philosophie in ei-
nem globalen Kontext lediglich eine signifikante Peripherie darstellt, zeigen meine
Uberlegungen zum Kanon der westlichen akademischen Philosophie exem-
plarisch, dass es innerhalb jeder philosophischen Tradition ein Zentrum (wahr-
scheinlich eher mehrere Zentren, die je einem Mainstream zugehéren) und Peri-
pherien gibt. Das Ausgrenzen der Peripherie stellt, wie ich argumentiert habe,
einen Verlust fiir philosophische Institute dar. Das Zentrum sollte sich mehr der
Peripherie 6ffnen, und zwar sowohl theoretisch als auch praktisch, in der For-
schung wie in der Lehre. Die isldndischen Studierenden der Philosophie, die in
Beriihrung mit dem GEST-Programm kamen, profitierten philosophisch sehr da-
von, sich mit philosophischen, politischen und kulturellen Fragestellungen der
Geschlechtergleichstellung in einem transnationalen Kontext zu beschiftigen.
Gerade Philosophiestudierenden wird héufig vermittelt, dass der philosophische
Standpunkt per se ein universeller Standpunkt sei. Durch das transnationale Ler-
nen werden die Studierenden aufgefordert, den eigenen Standpunkt als einen
,lokalen* aufzufassen, und erst dann die Frage zu stellen, ob er universalisierbar
ist. Die Frage, was etwa an den Theorien der Menschenrechte ,,westlich® ist,
stellt sich genau wie die andere Frage, was Menschenrechte auf der Basis eines
kulturell anders gepréigten Menschenbildes und anderen Ideen der Geschlechter-
differenzen bedeuten konnen. Daraus ergeben sich eine Fiille von neuen Fragen
und Themen, die mit Peripherien und Zentren zusammenhingen. Das Achten der

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

Menschenrechte wird z.B. meist von Positionen und Gruppen am Rande gefor-
dert und eingeklagt. Menschenrechte sind daher ein treffendes Beispiel dafir,
wie eine zentrale Instanz am Leben erhalten wird durch den Druck, der von peri-
pheren Positionen ausgeiibt wird.

Anhand solcher Erfahrungen wird deutlich, dass Philosophieren als eine Er-
kenntnissuche verstanden werden kann, die zur Selbsttransformation fiihrt im
Sinne von Erkenntniserweiterung oder -vertiefung. In der antiken Philosophie
wurde das Staunen als der Anfang der Philosophie verstanden. Uber etwas zu
staunen kann heif3en, das Alte und Gewohnte in einem neuen Licht zu sehen
oder es als etwas Neues und Andersartiges wahrzunehmen. Das ist thaumazein
und das ist zugleich Selbsttransformation in dem Sinne, dass der eigene Stand-
punkt entweder gefestigt oder modifiziert wird. Das Staunen wird moglicherwei-
se am ehesten geweckt, wo wir das zentrale und das periphere Philosophieren in
einem Spannungsverhiltnis erleben. Wo wir zwischen den Stiihlen sitzen. Peri-
phere Perspektiven bringen Staunen hervor und wecken philosophische Neugier,
auch dem eigenen Selbst und dem eigenen Standpunkt gegeniiber.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 271

LITERATUR

Adorno, Theodor W. (1979): Minima Moralia, Frankfurt a. M.

Antony, Louise/Cudd, Ann E. (2012): Musings. The Mentoring Project, in:
Hypatia 27/2, S. 461-468.

Alcoff, Linda M./Potter, Elizabeth (Hg.) (1993): Feminist Epistemologies, Lon-
don/New York.

Boyce Davies, Carole (Hg.) (2003): Decolonizing the Academy: Afirican Diaspo-
ra Studies, Trenton, N.J.

Butler, Judith/Braidotti, Rosi (2010): Out of Bounds: Philosophy in an Age of
Transition, in: Alan Schrift (Hg.), The History of Continental Philosophy,
Band 7, Durham, S. 307-335.

Diethe, Carol (1996): Nietzsche’s Women. Beyond the Whip, Berlin/New York.

Dussel, Enrique (1985): Philosophy of Liberation, Eugene/Oregon.

Harding, Sandra/Narayan, Uma (Hg.) (2000): Decentering the Center. Philoso-
phy for a Multicultural, Postcolonial and Feminist World, Bloomington.

Haslanger, Sally (2008): Changing the Ideology and Culture of Philosophy: Not
by Reason (Alone), in: Hypatia 23/2, S. 210-233.

Heindmaa, Sara (2003): Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Hus-
serl, Merleau-Ponty, Beauvoir, Lanham.

Irigaray, Luce (1980): Amante marine de Friedrich Nietzsche, Paris.

Le Dceuff, Michéle (1991): Hipparchias Choice. An Essay Concerning Women,
Philosophy, etc., London.

Dies. (2002): The Philosophical Imaginary, London/New Y ork.

Lundgren-Gothlin, Eva (1996): Sex and Existence. Simone de Beauvoir’s ,The
Second Sex ‘, Hanover/London.

Meyer, Ursula/Bennent-Vahle, Heidemarie (1994): Philosophinnen-Lexikon,
Leipzig.

Mohanty, Chandra Talpade (2003): Feminism Without Borders. Decolonizing
Theory, Practicing Solidarity, Durham.

Moi, Toril (1994): Simone de Beauvoir. The Making of an Intellectual Woman,
London.

Nussbaum, Martha (2003): ,Don’t Smile So Much!‘: Philosophy and Women in
the 1970’s, in: L. M. Alcoff (Hg.), Singing in the Fire: Stories of Women in
Philosophy, Lanham.

Rullmann, Marit (1998): Philosophinnen, 2 Biande, Frankfurt a. M.

Said, Edward W. (2002): Opponents, Audiences, Constituencies and Communi-
ties, in: ders. (Hg.), Reflections on Exile and Other Essays, Cambridge,
S. 118-147.

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

Spivak, Gayatri Chakravorti (2008): Other Asias, Malden.

Waithe, Mary Ellen (1987ff.): 4 History of Women Philosophers, Band 1-4,
Dordrecht.

Young, Iris Marion (2005): On Female Body Experience: ,,Throwing Like a
Girl* and other Essays, Oxford.

ONLINE-QUELLEN

Feminist Philosophers siehe: http://feministphilosophers.wordpress.com/

The Pluralist’s Guide to Philosophy Programs siehe: http://pluralistsguide.org/
#Hawp

What it is like to be a Woman in Philosophy siche: http:/beingawomanin
philosophy.wordpress.com

What We’re Doing About What It’s Like-Making things better for women in
Philosophy siehe: http://whatweredoingaboutwhatitslike.wordpress.com/

Women in Philosophy Task Force siehe: http://web.mit.edu/wphtf/Welcome.
html

- am 14.02.2026, 14:17:51. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

