
 

3.  Die Frühschriften – 
Vom „Land der Vernunft“ und 
seinen „lügenden Nebelbänken“ 

 
 
 

Dieses Kapitel beschäftigt sich mit einer Periode des Marx schen Denkens, die 
ich für meine Zwecke mit „Periode der existierenden Vernunft“ überschreibe. 
Sie soll unter Bezugnahme auf drei Schriften diskutiert werden, die in den Jahren 
1843 und 1844 entstanden sind. Sie sind bei allen Unterschieden im Einzelnen 
dadurch gekennzeichnet, dass Marx am emphatischen Gebrauch des Begriffes 
der Vernunft festhält. Er spricht von der „Vernunft“ die „immer existiert [hat; 
M.E.], nur nicht immer in der vernünftigen Form.“1 Damit existiert zwischen der 
Marx schen Dissertation, in deren Anhang das Land der Vernunft in Sicht gera-
ten war, und den Texten dieser Periode eine Kontinuität. Ich ziehe im Wesentli-
chen drei Manuskript gebliebene Texte heran. Die Kritik der Hegelschen 

Rechtsphilosophie2 von 1843, die sogenannten Ökonomisch-philosophischen 
Manuskripte3 von 1844 und die sogenannten Millexzerpte aus demselben Jahr.4 

                                                             
1  Karl Marx (1844): [Briefe aus den Deutsch-Französischen Jahrbüchern], in: MEW 

1, Berlin 1976, S 337–346, hier S. 345.  

2  Karl Marx (1843): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Kritik des Hegel-

schen Staatsrechts, in: MEW 1, Berlin 1976, S. 203–333. 

3  Karl Marx (1844): Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, 

in: MEW EB 1, Berlin 1968, S. 465–588. 

4  Karl Marx (1844): Auszüge aus James Mills Buch Élemens d’économie politique. 

Trad. par J.T. Parisot, Paris 1823, in: MEW EB 1, Berlin 1968, S. 443–464. Diese 

hier Millexzerpte genannte Schrift stammt aus der ersten Phase der Marx schen Be-

schäftigung mit nationalökonomischen Autoren. Im gleichen Zeitraum sind Exzerpte 

von Say, Smith, Ricardo etc. überliefert. Die genaue zeitliche Einordnung ist um-

stritten. Laut dem Apparat des MEGA²-Bandes Exzerpte und Notizen Sommer 1844 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Der auffälligste Unterschied zwischen dem ersten und den letzten beiden Texten 
liegt im Gegenstandsbereich der Analyse. Beschäftigt sich Marx in der Disserta-
tion noch mit der Naturphilosophie bzw. mit der Religionskritik, so steht Zur 

Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie paradigmatisch für die kurze Phase der 
Marx schen „Kritik der Politik“. Mit den Ökonomisch-philosophischen Manu-
skripten und den Millexzerpten beginnt dann eine Auseinandersetzung mit der 
politischen Ökonomie, die ihn den Rest seines Lebens festhalten wird. 

Die nachfolgenden Schriften aus den Jahren zwischen 1844 und 1847 na-
mentlich die Die Heilige Familie5, Die Deutsche Ideologie6 und Das Elend der 

Philosophie7 werden in dieser Arbeit kaum behandelt. Mit ihnen setzt dem 
Selbstverständnis nach eine neue Phase des Marx schen Denkens ein. Sie ist 
charakterisiert durch die Abkehr von der philosophischen Sprache des deutschen 
Idealismus, die die vorherige Periode noch auszeichnete. Für die Zwecke dieser 
Arbeit sind die Änderungen in Marx  Positionen aber nicht so bedeutsam, dass 
                                                                                                                                  

bis Anfang 1847 sind die Millexzerpte nach den Ökonomisch-philosophischen Ma-

nuskripten geschrieben worden, zeitgleich mit der Heiligen Familie. Vgl. Karl Marx 

(1844–47): Exzerpte und Notizen Sommer 1844 bis Anfang 1847, MEGA² IV/3, 

Berlin 1988, S. 450. Diese Datierung, die vor allem auf formalen Argumenten be-

ruht, ist allerdings inhaltlich problematisch, da sich Marx in den Millexzerpten viel 

skeptischer gegenüber dem ökonomischen Gesetzesbegriff äußert als in den Ökono-

misch-philosophischen Manuskripten oder in der Heiligen Familie. In den Ökono-

misch-philosophischen Manuskripten findet sich darüber hinaus eine ähnliche Ver-

teidigung Ricardos wie in der Heiligen Familie, in den Millexzerpten hingegen nicht. 

5  Karl Marx/Friedrich Engels (1844): Die heilige Familie oder Kritik der kritischen 

Kritik. Gegen Bruno Bauer und Konsorten, in: MEW 2, Berlin 1972, S. 3–223. Die 

Heilige Familie ist die erste gemeinsame Schrift mit Friedrich Engels. 

6  Karl Marx/Friedrich Engels (1845f.): Die deutsche Ideologie. Kritik der neuesten 

deutschen Philosophie in ihren Repräsentanten Feuerbach, B. Bauer und Stirner und 

des deutschen Sozialismus in seinen verschiedenen Propheten, in: MEW 3, Berlin 

1969, S. 5–530. Von einigen Passagen der Deutschen Ideologie existiert mittlerweile 

auch eine textkritische Ausgabe. Vgl. Karl Marx/Friedrich Engels/Joseph Weyde-

meyer (1845f.): Die Deutsche Ideologie. Artikel, Druckvorlagen, Entwürfe, Rein-

schriftfragmente und Notizen zu I. Feuerbach und II. Sankt Bruno, Marx-Engels 

Jahrbuch 2003, Berlin. Es ist zu beachten, dass einige Passagen in den MEW wegge-

fallen sind – etwa jene Charakterisierung der deutschen Nation als „die Scheiße an 

und für sich“ (ebd., S. 17f.). 

7  Karl Marx (1846f.): Das Elend der Philosophie. Antwort auf Proudhons „Philosophie 

des Elends“, übersetzt von Eduard Bernstein und Karl Kautsky, in: MEW 4, Berlin 

1972, S. 63–182. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 51 

sie hier ausführlich behandelt werden müssten. Sie sind im Wesentlichen eine 
Kritik an der Missverständlichkeit spekulativer Aussagen, anstatt einer Kritik an 
spekulativen Aussagen generell. 

 
 

3.1 MARX  VERSTÄNDNIS 
DES GESELLSCHAFTLICHEN SEINS 

 
Wie im vorangegangenen Kapitel erläutert wurde, entwickelt Marx in seiner 
Doktordissertation kein eigenes Modell einer Sozialphilosophie, das es ihm er-
laubt, sich von den von ihm als problematisch verstandenen Hegel schen Kate-
gorien abzusetzen. Der Rückgriff auf Epikur gestattet ihm nicht viel mehr als das 
Insistieren auf die Möglichkeit der Kritik an Vorstellungen und Institutionen. 
Auch in den Texten der nun zu besprechenden Periode der „existierenden Ver-
nunft wird kein Modell gesellschaftlicher Seinsweisen – bzw. eine eigenständige 
„Sozialontologie“8 – entwickelt. Marx  Hauptaugenmerk liegt nicht auf ausge-
arbeiteten philosophischen Entwürfen, er entwickelt seine Gedanken mehr in der 
direkten Auseinandersetzung mit anderen Autoren. Dennoch bietet Marx  kriti-
sche Beschäftigung mit einem bestimmten Hegelverständnis auf der einen Seite 
sowie mit den Junghegelianern auf der anderen eine Vielzahl von Anhaltspunk-
ten für den Stand des Marx schen Problembewusstseins bezüglich einer Sozial-
ontologie und letztlich auch für die Explikation seines subjektiven Prinzips. Er 
greift dabei unter anderem auf ein kategoriales Raster zurück, welches dem Uni-
versalienstreit der Scholastik9 entstammt und auch von mir als Orientierungs-

                                                             
8  Ich verwende den Begriff „Ontologie“ nicht im Sinne von „unvermittelter Objekti-

vismus“ wie etwa Alfred Schmidt in der Tradition Adornos. Vgl. Alfred 

Schmidt (1971): Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx. 3. Auflage, Frank-

furt a.M. und Köln 1978, S. 19. Die hier ontologisch genannte Frage, in welchen Ka-

tegorien Marx das Verhältnisses von Individuen und ihren sozialen Formen denkt, 

halte ich für gerechtfertigt, da dieser – gerade wegen seiner Emanzipationsperspek-

tive – nicht ausschließlich „konkret“ argumentiert. Er entwickelt seine konkreten 

historischen Analysen vor dem Hintergrund allgemeiner Bestimmungen. Diese blei-

ben zwar aus guten Gründen, wie sich etwa in Abschnitt 3.2 zeigen wird, abstrakt 

und formal, dennoch sind sie allgemeine Bestimmungen. Dies erkennt auch Schmidt 

in Bezug auf den Marx schen Naturbegriff immer wieder an. 

9  Zum Universalienstreit generell vgl. Kurt Flasch (2000): Das philosophische 

Denken im Mittelalter. Von Augustinus bis Machiavelli, Stuttgart; Günther 

Mensching (1992): Das Allgemeine und das Besondere. Der Ursprung des modernen 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

rahmen verwendet wird.10 Wird in der Scholastik die Seinsweise der Universa-
lien, also der allgemeinen Begriffe, diskutiert, so wird im Marx schen Kontext11 
darunter die Frage verstanden, ob die gesellschaftlichen Verhältnisse „real“ sind 
oder ob sie lediglich Abstraktionen des Denkens sind, mit denen man sich in der 
Welt orientiert. Diese Frage zu stellen ist auch deshalb gerechtfertigt, weil Marx 
selbst immer wieder auf die Kategorien des Universalienstreits zurückgreift.12 
Ich stütze mich in diesem Abschnitt hauptsächlich auf Marx  Auseinanderset-
zung mit Hegels Rechtsphilosophie,13 beziehe aber auch Aussagen aus seiner 
metaphysikkritischen Phase mit ein, die eine Präzisierung bestimmter Thesen der 
Periode von 1843/44 erlauben. Marx ständige Auseinandersetzungen mit ande-
ren Autoren bringen es dabei mit sich, dass seine konkreten Formulierungen 
oftmals durch die Absetzung gegen jene bestimmt werden. Dadurch ergeben sich 
mitunter Ungereimtheiten. Ich beabsichtige nicht, diese hier im Zuge einer glät-
tenden Rekonstruktion auszuräumen, vielmehr liegt mein Augenmerk gerade auf 
der Vielschichtigkeit der Marx schen Position. 
 
Ich diskutiere drei Positionen, die ich Marx zuerst versuchsweise zuschreibe und 
zu denen sich jeweils entsprechende Textstellen in der Kritik der Hegelschen 
                                                                                                                                  

Denkens im Mittelalter, Stuttgart; Alain de Libera (1998): Der Universalienstreit 

von Platon bis zum Ende des Mittelalters, München 2005; Hans-Ulrich Wöhler 

(Hg.): Texte zum Universalienstreit. Zwei Bände, Berlin 1992. 

10  Ob Marx die in Frage stehenden Kategorien der mittelalterlichen Debatte entlehnt 

hat, oder sie aus anderen Quellen – etwa von Leibniz – entnimmt, bleibt an dieser 

Stelle eine offene Frage. 

11  Vgl. dazu auch den Text von Günther Mensching (1983): Nominalistische und rea-

listische Momente des Marx schen Arbeitsbegriffs, in: Christoph Türcke u.a. (Hg.): 

Krise und Kritik. Zur Aktualität der Marx schen Theorie, Lüneburg 1983, S. 58–76. 

12  Der Marx schen Bezugnahme auf die entsprechenden Termini und der folgenden 

Auseinandersetzung ist unbenommen, dass die bis heute andauernde Diskussion um 

die Seinsweise der Universalien einen wesentlich komplexeren Charakter besitzt als 

die hier geführte sozialphilosophische Diskussion. Insofern sind die Termini des 

Nominalismus und Realismus vielleicht nicht hilfreich für diejenigen, die sie haupt-

sächlich in ihrer „ursprünglichen“ Bedeutung verwenden. Nichtsdestotrotz hat sich 

auch eine sozialphilosophische Tradition der Verwendung dieser Begriffe etabliert, 

die es rechtfertigt, hier auf sie zurückzugreifen. 

13  Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1821): Grundlinien der Philosophie des Rechts. 

HWB 7, Frankfurt a.M. 1970. Die Frage inwieweit Marx’ Hegelbild gerechtfertigt 

ist, wird im Folgenden nicht diskutiert. Hegel wird von Marx als Kontrastfolie he-

rangezogen, um seine Position besser entwickeln zu können. Dem folge ich. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 53 

Rechtsphilosophie finden lassen. Die Argumentation folgt drei Orientierungs-
punkten, die ich als „Institutionennominalismus“ (a), als „kritisch-realistischen 
Institutionenrealismus“14 (b) und als „Aufhebung des scheinbaren Gegensatzes 

von Individuum und Gesellschaft“ (c) bezeichne. Bei allen Unschärfen im Ein-
zelnen soll dabei Marx doppelte Ontologie herausgearbeitet werden, d.h. es ist 
zu zeigen, dass Marx mit einer Ontologie des Wesens und einer Ontologie des 

Scheins operiert. Marx subjektives Prinzip baut im Wesentlichen auf dieser zu-
gleich historisch zu verstehenden Differenz auf. 
 
(a) Die Frage danach, wer „wirklich“ bzw. „eigentlich“ handelt, scheint sich – 
betrachtet man allein Marx  Kritik an falschen Hypostasierungen – eindeutig be-
antworten zu lassen. Es sind und können nur die einzelnen Individuen15 sein. Ist 
Marx also Nominalist? Er kritisiert Hegel in nominalistischem Gestus dafür, dass 
in dessen Rechtsphilosophie Allgemeinbegriffe – hier an erster Stelle die Idee 
des Staates – gegenüber den eigentlichen Subjekten hypostasiert werden.16 
Sprachlich drückt sich dies in der Subjekt-Prädikat-Verkehrung aus, die Marx als 
sprachliche Camouflage charakterisiert: „Wichtig ist, daß Hegel überall die Idee 
zum Subjekt macht und das eigentliche, wirkliche Subjekt, wie die ‚politische 
Gesinnung‘, zum Prädikat. Die Entwicklung geht aber immer auf Seite des Prä-
dikats vor.“17 Hegel entwickelt seine Theorie nicht nur unter der Prämisse, die 
vernünftigen Momente aus den gesellschaftlichen und staatlichen Institutionen 
herauszupräparieren, er stellt diese auch als die treibenden Momente der Ent-
wicklung – als Subjekte also – dar. Die Begründung erfolgt theorieintern da-
durch, dass zu einem vernünftigen Institutionengeflecht auch deren vernünftige, 
d.h. vor allem nicht zufällige, Entwicklung gehört. Hegel gerät aber dann unter 
Rechtfertigungsdruck, wenn das, was er darstellt, nicht zum vernünftigen Be-
stand der Institutionen zu zählen ist. In dieser Hinsicht ist ihm die zeitgebundene 

                                                             
14  Die Bezeichnung „kritisch-realistischer Institutionenrealismus“ verwendet das Wort 

„real“ in zweifacher Bedeutung. In der Tradition des Nominalismusstreits wird die 

Bezeichnung „real“ der Bezeichnung „nominal“ entgegengesetzt. In der Hegel schen 

Begriffstradition steht die Bezeichnung „real“ der Bezeichnung „wirklich“ gegen-

über. 

15  Zum Begriff des Individuums vgl. die Seiten 67–69 dieser Arbeit. 

16  Wiederum geht es mir an dieser Stelle nicht um die Frage, ob und inwieweit Marx' 

Kritik an Hegel berechtigt ist oder nicht. 

17  MEW 1, S. 209. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Affirmation von Herrschaftsformen vorgeworfen worden, konkret etwa die Ver-
teidigung des Patriarchats.18  

Wer aber sind für Marx die „eigentlichen Subjekte“? Dass die Frage nicht 
unmittelbar zu beantworten ist, kann zuerst durch folgendes Zitat deutlich ge-
macht werden: „Wie die Religion nicht den Menschen, sondern wie der Mensch 
die Religion schafft, so schafft nicht die Verfassung das Volk, sondern das Volk 
die Verfassung.“19 Hier ist es ein Kollektiv, das handelt, nicht die einzelnen In-
dividuen. Dieser Satz lässt sich noch in einem nominalistischen Sinn interpretie-
ren, wenn man annimmt, dass Marx „Volk“ und ähnliche Begriffe als nominale 
Abstraktionen versteht, als bloße Zusammenfassungen oder bloße Menge einzel-
ner Individuen. Marx  Position wäre so immer noch als nominalistisch oder 
atomistisch zu charakterisieren. Dies würde bedeuten, dass er sich Epikurs 
Standpunkt zu eigen gemacht hätte und Hegels Gedanken des objektiven Geistes 
zurückwiese. Nun wäre ein solcher Bruch im Marx schen Denken, der noch dazu 
keine expliziten Textzeugen besitzt, sehr überraschend. Nimmt man dennoch für 
einen Moment an, Marx  Position wäre damit hinreichend charakterisiert, lassen 
sich zwei Kritikpunkte an den herrschenden Allgemeinheiten unterscheiden: 
Marx kritisiert Hegel zum einen methodisch wegen dessen angeblicher Hyposta-
sierung der logischen Kategorien vor den materialen,20 zum anderen kritisiert er 
                                                             
18  Eine abgeschwächte Form dieser Kritik entwickelt Axel Honneth. Vgl. Ders. (2001): 

Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegel schen Rechtsphiloso-

phie, Stuttgart, insb. 107ff. 

19  MEW 1, S. 231. 

20  Dieser Vorwurf des Logizismus ist Marx zentraler Kritikpunkt an Hegel. Er soll eine 

Position treffen, die der Methode – der Art und Weise der Anmessung begrifflicher 

Schemata an die Realität – die Suprematie vor der Realität zugesteht, d.h. die logi-

schen und formalen Begriffe gegenüber den materialen Begriffen zu stark gewichtet. 

Hegel wird vorgeworfen, seinen in der Wissenschaft der Logik entwickelten Sche-

mata das Primat vor den materialen Begriffen des Feldes der politischen Praxis zu 

geben. Um das Feld des Politischen philosophisch zu begreifen, bedürfe es materia-

ler Begriffe, die aus ihm selbst entstammen und ihm angemessen sind. Dabei kann 

es eine rein logische Ableitung des Staates notwendigerweise nicht geben. Hegel sei 

gezwungen, den Gang der reinen Begriffsentwicklung mit empirischen Bestimmun-

gen zu unterfüttern – er muss auf alltägliches bzw. bereits wissenschaftlich kontrol-

liertes Wissen als Material zurückgreifen. Jenes empirische Material werde – das ist 

der Vorwurf von Marx – aber nur ungenügend als solches, unter Umständen ja kon-

tingentes, behandelt, sondern vielmehr in Schemata gepresst, die es als empirisches 

Material nicht mehr kenntlich machen. Marx zieht daraus den Schluss, dass Hegel 

seine Ergebnisse, zumindest insoweit er sie als vernünftig und notwendig bestimmt, 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 55 

die durch die Begriffe bezeichneten realen Institutionen und Verhältnisse. Er kri-
tisiert sowohl Hegels Idee des Staates als auch den vorhandenen Staat.21 Der Zu-
sammenhang zwischen diesen beiden Ebenen bestehe in der Rechtfertigung des 
realen Staates durch seine Idee. Hegel wird vorgeworfen, durch seine Affirma-
tion der Idee des Staates im Sinne eines vernünftigen Allgemeinen den realen 
Staat zu rechtfertigen. Kurz gesagt: Hegel habe eine Legitimationsideologie 
entwickelt. Hegels Begriffsrealismus – die Idee des Staates als das Wirkliche 
und Vernünftige – lasse sich so als der theoretische Ausdruck der Affirmation 
der herrschaftssichernden und -ausübenden Institutionen begreifen. In dieser 
Lesart erscheint die Idee des Staates als realisiert. Dann trifft der Marx sche 
Vorwurf zu, dass sich der nun augenfällige Bruch zwischen erscheinender Reali-
tät und philosophisch konstruierter Wirklichkeit nicht rechtfertigen lässt. 

Man kann Hegels Idee der Institutionen, wie im ersten Kapitel angedeutet, 
jedoch auch zur Kritik der realisierten Institutionen heranziehen. Dann wäre der 
reale Staat im 19. Jahrhunderts gerade nicht seiner Idee entsprechend, wäre bloß 
eine schlechte Form und die von Hegel herausgearbeitete ideale Form Maßstab 
der Kritik. Marx geht diesen Weg nicht, eine solche Art der Hegelinterpretation 
existiert m. W. Mitte des 19. Jahrhunderts nicht. Doch auch in diesem Fall stellt 
sich die Frage, ob es nicht Institutionen gibt, von denen gar keine wirkliche, 
ideale Form existiert oder, anders formuliert, deren Realisierung immer nur eine 
schlechte sein kann. Dann käme Marx  „Nominalismus“ zu seinem Recht, da er 
einen institutionenexternen Maßstab heranzieht und – mit den noch zu herauszu-
arbeitenden Einschränkungen – prinzipiell darauf insistiert, dass die Institutionen 
an sich von den Individuen gebildet werden. 

Tatsächlich wird dieser „Institutionennominalismus“ jedoch – wie gleich ge-
zeigt werden wird – von Marx für die Analyse des modernen Staates gar nicht 
angewendet und er entspricht auch nicht seiner allgemeinen Vorstellung des Zu-
sammenhanges von Institution und Individuum. Dass es die Individuen sind, die 
                                                                                                                                  

erschleichen würde. Und in der Tat sind bestimmte Institutionen, die Hegel als not-

wendig postuliert, heute augenscheinlich nicht mehr vorhanden – zumindest wenn 

man Hegel beim Wort nimmt. Versteht man die Marx sche Kritik derart, dass Hegel 

nicht ausweisen kann, wann zeitgebundene, empirische Annahmen an die Stelle der 

Reflexion auf allgemeine Formen der menschlichen Vergesellschaftung treten, ist 

sie berechtigt. 

21  Marx gibt die Schwierigkeiten, diese Trennung exakt durchzuführen, als Grund da-

für an, die Kritik des Hegelschen Staatsrechts nicht veröffentlicht zu haben: „Bei der 

Ausarbeitung zum Druck zeigte sich die Vermengung der nur gegen die Spekulation 

gerichteten Kritik mit der Kritik der verschiednen Materien selbst durchaus unan-

gemessen, die Entwicklung hemmend, das Verständnis erschwerend.“ (Ebd., S. 467). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

die Institutionen hervorbringen, muss sich erst durch andere und neuartige Pra-
xen zeigen und ist insofern etwas in der Zukunft Anzustrebendes. Auch dieses 
Hervorbringen ist dabei nicht voraussetzungslos, da die Individuen immer schon 
solche einer Gesellschaft sind. Sie sind – wie die Atome des Epikur – als selb-
ständige bestimmt, gerade nicht zur Bildung gesellschaftlicher Strukturen fähig. 
Der Schein des Atomismus bzw. Nominalismus bei Marx ergibt sich aus der 
Auseinandersetzung mit Hegel und seinen Versuchen, den Unterschied zu die-
sem herauszuarbeiten. Dabei hat für Marx die Theorie im Hier und Jetzt die 
Aufgabe zu verdeutlichen, dass es an sich die Individuen sind, die die Institutio-
nen konstituieren. Marx  „Institutionennominalismus“, um ihn ein letztes Mal so 
zu nennen, ist in diesem zeitlichen Sinne vorschreibend und setzt sich als zu-
künftig einzuhaltende Norm, bzw. beschwört eine sich selbst erfüllende Prophe-
zeiung. Normativ ist auch Hegels Idee des Staates, auch diese will nicht bloß Be-
schreibung der Institutionen sein, sondern vielmehr die Ideen dieser Institutionen 
affirmieren. Beide kennen in diesem Sinn ein Land der Vernunft. Der Dissens 
zwischen Hegel und Marx ist letztlich eine Auseinandersetzung darüber, welche 
Art von Institutionen notwendig ist und welche nicht, bzw. welchen „Preis“ die 
Individuen für die Realisierung eines guten Lebens zu zahlen bereit sein müssen. 
Wann also ist eine Institution bereits von ihrer Idee her abzulehnen und wann ist 
nur ihre spezifische Realisierung zu kritisieren? 

Der Streit schlägt sich in den methodischen Bewegungen nieder, die Marx 
und Hegel präferieren. Marx wirft Hegel vor, ungeprüft vom Allgemeinen zum 
Einzelnen hin zu denken. Es fehle bei Hegel die prinzipielle Prüfung des Vor-
handenen selbst, stattdessen werde es in eine nur scheinbar vernünftige Ordnung 
gebracht. Zwar gehe die Hegel sche Darstellungsweise in der Rechtsphilosophie 
vom Einzelnen zum Allgemeinen, argumentativ rechtfertigen lasse sich der He-
gel sche Gedankengang jedoch nur, wenn das Allgemeine, der Staat, bereits vo-
rausgesetzt wird. Hegels Rechtsphilosophie kulminiere im Gedanken des Staates, 
der als Institution eine gewisse Selbständigkeit hat und der als Selbständiger 
gegenüber den Einzelnen verteidigt wird. Hegel affirmiere auf dieses Weise eine 
Trennung von Staat und Individuum. 
 
(b) Dabei führt der Streit um die Trennung von Staat und Individuum auf einen 
wichtigen Aspekt, der Marx  „kritisch-realistischen Institutionennominalismus“ 
verdeutlichen kann. Hegels Affirmation der allgemeinen Institutionen rechnet 
nämlich durchaus mit den einzelnen Individuen als Handelnden, und dies in 
einer Hinsicht sogar stärker als Marx. Eines der Hauptargumente Hegels für 
einen selbständigen Staat besteht darin, dass ein solcher gerade deswegen benö-
tigt werde, weil die Individuen so konstituiert seien, dass sie ohne ihn nicht aus-

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 57 

kämen. Der Staat ist damit auch als Reaktion auf die Unzulänglichkeiten indivi-
duellen Handelns konzipiert. Hegel spricht dieses – letztlich anthropologische – 
Argument zwar nicht klar aus, seine Aussagen zum Volk lassen sich jedoch 
zwanglos so interpretieren22: 

 
„[Es; M.E.] ist der Fall, daß das Volk, insofern mit diesem Worte ein besonderer Teil der 

Mitglieder eines Staats bezeichnet ist, den Teil ausdrückt, der nicht weiß, was er will. Zu 

wissen, was man will, und noch mehr, was der an und für sich seiende Wille, die Ver-

nunft, will, ist die Frucht tiefer Erkenntnis und Einsicht, welche eben nicht die Sache des 

Volks ist.“23 

 
Die vielen Einzelnen – die Hegel als Volk anspricht – seien als Einzelne, ohne 
Organisation nicht fähig, ihre politischen Interessen selbst wahrzunehmen. Die 
allgemeinen politischen Entscheidungen müssen vielmehr in einem Institutio-
nengeflecht gebildet, ausgeführt und kontrolliert werden.24 Daran sollten die 
Einzelnen zwar Anteil nehmen, aber nicht direkt, sondern vermittelt über die In-
stitution des Standes. Die Institutionen werden von Hegel als Stabilisatoren für 
das Zusammenleben der Individuen affirmiert, indem die strukturellen Momente, 
die er für ihr Funktionieren als notwendig ansieht, herauspräpariert und vertei-
digt werden. Dementsprechend beschreibt Hegel die Sphäre der bürgerlichen 
Gesellschaft, die Sphäre der Individuen, im Hobbe schen Sinne als „bellum om-
nium contra omnes“25. Der Staat ist als eigenständige Sphäre dargestellt und af-
firmiert, weil die Individuen, die das Volk bilden, den Grad der Vernunft nicht 
erreichen können, der nötig wäre, um ein vernünftiges Zusammenleben zu ga-
rantieren. Hegel bezieht die Individuen also durchaus in seine Überlegungen mit 
ein und konzipiert den Staat als Reaktion auf deren Unzulänglichkeiten (oder de-
ren Realität). Hegel wird hier zum affirmativen Institutionenrealisten. 

Für Marx sind die Hegel schen Bestimmungen, wonach das Volk den Teil 
„der Mitglieder eines Staats bezeichnet [, …] der nicht weiß, was er will“, und 
wonach „die Frucht tiefer Erkenntnis und Einsicht […] eben nicht die Sache des 
Volks ist“26, jedoch nur bedingt richtig. Sie treffen für die Gegenwart zu, jedoch 
nicht für jegliche Verfasstheit der Institutionen. Es ist a priori gerade nicht fest-
                                                             
22  Die andere Möglichkeit der Interpretation würde den Marx schen Verdacht, Hegel 

greife hier lediglich Vorgefundenes auf und verleihe ihm philosophische Würden, 

stärker gewichten. 

23  HWB 7, §303. 

24  Vgl. ebd., §230–§321. 

25  Ebd., §289. 

26  Ebd., §303. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

stehend, dass das Volk für alle Zeiten so zu sein hat, wie Hegels Ausführungen 
nahelegen. An dieser Stelle, so der Marx sche Vorwurf, unterlegt Hegel seiner 
Konstruktion eine zeitgebundene Vorstellung, prüft seine materialen Prämissen 
nicht sorgfältig genug. Um den Differenz zwischen Hegel und Marx zu verdeut-
lichen, kann man auf die Unterscheidung von Wirklichkeit und Realität zurück-
zugreifen. Marx gesteht den Hegel schen Aussagen zu Staat und Volk zwar 
einen Realitätsgehalt, aber keinen Wirklichkeitsgehalt zu. Die Differenz lässt 
sich an folgendem Schlagabtausch illustrieren: 

 
Hegel: „Daß alle einzeln an der Beratung und Beschließung über die allgemeinen Angele-

genheiten des Staats Anteil haben sollen, weil diese Alle Mitglieder des Staats und dessen 

Angelegenheiten die Angelegenheiten aller sind, bei denen sie mit ihrem Wissen und Wil-

len zu sein ein Recht haben, – diese Vorstellung, welche das demokratische Element ohne 

alle vernünftige Form in den Staatsorganismus, der nur durch solche Form es ist, setzen 

wollte, liegt darum so nahe, weil sie bei der abstrakten Bestimmung, Mitglied des Staats 

zu sein, stehenbleibt, und das oberflächliche Denken sich an Abstraktionen hält.“27 

 
Darauf Marx: „Daß aber die ‚Bestimmung, Mitglied des Staats zu sein‘, eine ‚abstrakte‘ 

Bestimmung ist, das ist nicht die Schuld dieses Denkens, sondern der Hegelschen Ent-

wicklung und der wirklichen modernen Verhältnisse, welche die Trennung des wirklichen 

Lebens vom Staatsleben voraussetzen und die Staatsqualität zu einer ‚abstrakten Bestim-

mung‘ des wirklichen Staatsmitgliedes machen.“28 

 
In der bürgerlichen Gesellschaft29 ist die Trennung von Individuum und Staat für 
die Individuen Realität und insofern ist von ihr auszugehen.30 Darin sind sich 
                                                             
27  Ebd., §308. 

28  MEW 1, S. 320f; zweite Hervorhebung von mir. 

29  Im Unterschied zu Hegel verwende ich den Begriff der bürgerlichen Gesellschaft als 

Begriff für die Gesamtheit der gesellschaftlichen Institutionen, also auch des Staates. 

30  Dies wird auch in folgendem Absatz deutlich, der zugleich noch einmal den Unter-

schied von theoretisierender Vorstellung und Realität expliziert. „‚Die Vorstellung‘, 

heißt es weiter, ‚welche die in jenen Kreisen schon vorhandenen Gemeinwesen, wo 

sie ins Politische, d.i. in den Standpunkt der höchsten konkreten Allgemeinheit ein-

treten, wieder in eine Menge von Individuen auflöst, hält eben damit das bürgerliche 

und das politische Leben voneinander getrennt und stellt dieses sozusagen in die 

Luft, da seine Basis nur die abstrakte Einzelheit der Willkür und Meinung, somit das 

Zufällige, nicht eine an und für sich feste und berechtigte Grundlage sein würde‘    

hält nicht das bürgerliche und politische Leben getrennt; sie 

ist bloß die Vorstellung einer wirklich vorhandenen Trennung.“ (Ebd., 283). 

§303]. Jene Vorstellung [

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 59 

Hegel und Marx einig. Allerdings sind es für Marx die gesellschaftlichen Ver-
hältnisse selbst, die jenes Individuum produzieren, welches sich dann in der von 
Hegel beschriebenen Weise zum Staat verhalten muss. Damit lässt sich Marx  
Kritik an Hegel präzisieren – er kritisiert nicht die Feststellung der Suprematie 
der allgemeinen Institutionen in der Hegel schen Rechtsphilosophie schlechthin, 
er kritisiert ihre Affirmation: „Hegel ist nicht zu tadeln, weil er das Wesen des 
modernen Staats schildert, wie es ist, sondern weil er das, was ist, für das Wesen 
des Staats ausgibt.“31 Auch hier wird deutlich, dass man Marx  Position nicht als 
Nominalismus bezeichnen kann. Indem Marx die soziale Konstitution der Indi-
viduen so stark gewichtet, ist er, was die Analyse der Gegenwart angeht, ebenso 
Institutionenrealist wie Hegel. Implizit gesteht Marx den Institutionen sogar 
einen größeren Einfluss zu als Hegel, denn er macht die Verfasstheit der Indivi-
duen stärker von ihnen abhängig. Der Vorwurf des Nominalismus wäre eher an 
Hegel zu richten, denn dieser kann nicht angeben, wie er die Insuffizienz der vie-
len Einzelnen, des Volkes, begründet. Für Hegel sind die Individuen in dieser 
Hinsicht vor den Institutionen bereits „fertig“, d.h. sie werden nicht von den In-
stitutionen geformt. Marx  Begriff des Individuums hingegen ähnelt hier dem 
formlosen Atom der Antike, der bloßen Materie. Es wird erst durch die Institu-
tionen zu dem gemacht, was es ist. 

Allerdings scheint sich damit eine ähnliche Situation zu ergeben wie bezüg-
lich des im ersten Kapitel konstatierten Widerspruchs zwischen dem Atom als 
Form und als Materie. Ein absolut formbares Individuum kann per definitionem 
keine Kriterien kennen, die es ihm möglich machen, zwischen einem guten oder 
schlechten Leben zu unterscheiden. Insofern muss auch Marx ein Individuum 
jenseits der Institutionen annehmen, zugleich aber vermeiden, zeit- oder ortsge-
bundene Aussagen über dieses als unabänderlich anzunehmen. Gelingt ihm dies, 
kann man seine Position als „kritisch-realistischen Institutionenrealismus“ cha-
rakterisieren. 
 
Ein Versuch der Vermittlung des Marx schen Institutionenrealismus und der 
Position, dass die Institutionen an sich von den Individuen gebildet werden, kann 
unter Rückgriff auf Passagen unternommen werden, welche wenige Jahre später 
entstanden sind. Marx entwickelt in dieser Periode eine „Ontologie des Scheins“. 
In der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie äußert er seine Kritik an der 
Verselbständigung bestimmter Institutionen in einer objektivierenden Sprache. 
Nun findet er Formulierungen, nach denen die Verselbständigungen immer sol-
che aus der Perspektive der Menschen sind. Es heißt beispielsweise, dass „die 
eigne Tat des Menschen ihm zu einer fremden, gegenüberstehenden Macht wird, 
                                                             
31  Ebd., S. 266. Vgl. auch ebd., S. 231f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

die ihn unterjocht, statt daß er sie beherrscht.“32 An anderer Stelle schreibt er: 
„[D]ie einzelnen Individuen [sind …, M.E.] immer mehr unter einer ihnen frem-
den Macht geknechtet worden“.33 Und als drittes Beispiel benennt Marx die „To-
talität von Produktivkräften, die gleichsam eine sachliche Gestalt angenommen 
haben und für die Individuen selbst nicht mehr die Kräfte der Individuen, son-
dern des Privateigentums [sind; M.E.]“.34 Marx formuliert hier stets aus der Per-
spektive der Individuen heraus. Er versucht so eine (vorschnelle) Trennung zwi-
schen den Individuen und den Institutionen zu vermeiden und die Institutionen 
wieder an die Individuen zurückzubinden. Die Institutionen werden dabei durch-
aus in ihrer Wirkmächtigkeit und Realität anerkannt, insofern besitzen sie ein 
Sein. Eine falsche, wenn auch nicht einfach zu ändernde Vorstellung ist es je-
doch, sie als unwandelbar und schicksalhaft anzusehen, dies ist ihr Schein. Die 
Scheinhaftigkeit der Stabilität der Institutionen wird dabei nicht mehr allein in 
Zusammenhang mit dem Begriff der Vorstellung diskutiert. Schon die in seiner 
Dissertation verwendete Metapher vom Land der Vernunft war von Marx nicht 
als kognitive Instanz konzipiert, sondern als neue Form des Weltumgangs ge-
dacht. Ganz in diesem Sinne betont Marx nun die Bedeutung der Handlungen für 
die sich herausbildenden Vorstellungen: 

 
„Die Verwandlung der persönlichen Mächte (Verhältnisse) in sachliche […] kann nicht 

dadurch wieder aufgehoben werden, daß man sich die allgemeine Vorstellung davon aus 

dem Kopfe schlägt, sondern nur dadurch, daß die Individuen diese sachlichen Mächte 

wieder unter sich subsumieren“.35 

 
Die Lösung des Problems der Versachlichung oder Verselbständigung versucht 
Marx konsequent als ein praktisches Problem zu handhaben. Die kollektiv oder 
universal geteilten Vorstellungen sind unmittelbares Ergebnis bestimmter 
menschlicher Praxen. Die Betonung der Abkünftigkeit der Vorstellungen von 
diesen Praxen bedeutet dabei nicht, dass Marx sein utopisches Kernmoment auf-
geben würde. Das zentrale Begriffspaar, welches die Möglichkeit der Entwick-
lung zu einer emanzipierten Gesellschaft anzeigt, ist das von Wirklichkeit und 
Erscheinung (oder Realität). So „erscheinen die Produktivkräfte als ganz unab-
hängig und losgerissen von den Individuen, als eine eigne Welt neben den Indi-
viduen.“36 Die Rede von der Erscheinung ermöglicht zweierlei: Zum einen ver-
                                                             
32  MEW 3, S. 32f.; meine Hervorhebung. 

33  MEW 2, S. 37; meine Hervorhebung. 

34  MEW 3, S. 67; meine Hervorhebung. 

35  Ebd., S. 74. 

36  Ebd., S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 61 

weist sie darauf, dass es auch im Hier und Jetzt die „wirklichen Individuen“ sei-
en, die handeln, dass ihnen dies „nur“ nicht bewusst sei und dass dieses Nicht-
Bewusstsein sich aus den Praxen ergibt. Zum anderen bleibt die Möglichkeit an-
derer Praxen offen, die den wirkmächtigen Schein der Konstanz und Superiorität 
der Institutionen nicht erzeugen. 

Marx „kritisch-realistischer Institutionenrealismus“ verweist damit auf die 
historische Variabilität der Institutionen und hält die Möglichkeit gesellschaftli-
cher Veränderung offen. Die Individuen müssen nicht so sein, wie sie sind. Die 
reale Verfasstheit der Individuen ist für Marx nicht das Wirkliche, das wirksame 
Reale hingegen ist die Verfasstheit der Institutionen und wie diese die Individu-
en produzieren. Marx  Sozialontologie findet hier ihren historischen Index. Mit 
dieser Charakterisierung ist die Explikation der Marx schen Position aber noch 
nicht zu Ende. 
 
(c) Der kritische Gehalt des Marx schen Institutionenrealismus wird auch an 
Marx  Kritik des Hegel schen Demokratieverständnisses deutlich. Wie angedeu-
tet, soll in Hegels Verständnis neben einer Fachbeamtenschaft, die den Staat ver-
tritt, nicht das Volk an der Gesetzgebung beteiligt sein, sondern die Stände als 
Vertretung desselben. Hegel trennt damit die Sphären der bürgerlichen Gesell-
schaft und des Staates und vermittelt sie zugleich: „Was die eigentliche Bedeu-
tung der Stände ausmacht, ist, daß der Staat dadurch in das subjektive Bewußt-
sein des Volks tritt und daß es an demselben teilzuhaben anfängt.“37 Marx ist mit 
dieser Form der Vermittlung unzufrieden. Er gesteht Hegel zwar zu, dass dieser 
„keine Trennung des bürgerlichen und politischen Lebens“38 wolle und begreift 
die Konzeption der Stände als Ausdruck dieses Wollens, doch geht ihm eine sol-
che vermittelte Partizipation des Volkes nicht weit genug. Der für Marx anzu-
strebende Zustand wird durch den Begriff der Demokratie näher charakterisiert. 
Als Form des Politischen setzt Marx sie ab gegen die Monarchie. Was an dieser 
defizitär ist, ist in jener vollkommen. Dabei stehen beide Regierungsformen in 
einem eigentümlichen Verhältnis zueinander: 

 
„Die Monarchie kann nicht, die Demokratie kann aus sich selbst begriffen werden. In der 

Demokratie erlangt keines der Momente eine andere Bedeutung als ihm zukommt. […] In 

                                                             
37  HWB 7, §301, Zusatz. Dazu Marx: „Das Volk in den Ständen fängt an, teilzuhaben 

am Staat, ebenso tritt er als ein Jenseitiger in sein subjektives Bewußtsein. Wie kann 

Hegel diesen Anfang aber für die volle Realität ausgeben?“ (MEW 1, S. 269f). 

38  Ebd., S. 277. Dies ist auch deswegen interessant, da man aus dieser Bemerkung 

schließen kann, dass in Marx’ Augen er und Hegel dieselben Intentionen besitzen. 

Beiden gehe es um eine Form der Versöhnung von Individuen und sozialer Form. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

der Monarchie bestimmt ein Teil den Charakter des Ganzen […] Die Demokratie ist die 

Verfassungsgattung. Die Monarchie ist eine Art und zwar eine schlechte Art. […] So ist 

die Demokratie das Wesen aller Staatsverfassung […]; sie verhält sich zu den übrigen 

Verfassungen, wie die Gattung sich zu ihrer Art verhält, nur daß hier die Gattung selbst als 

Existenz, darum gegenüber dem Wesen nicht entsprechenden Existenzen selbst als eine 

besondre Art erscheint.“39 

 
Marx bestimmt die Demokratie doppelt. Einerseits ist sie eine Verfassung bzw. 
Regierungsform wie jede andere auch. Sie steht unter diesem Gesichtspunkt auf 
einer Ebene mit der hier kontrastierend gebrauchten Monarchie. Zugleich aber 
ist sie mehr. Sie wird von Marx als „Wesen aller Staatsverfassungen“ bestimmt 
und mit einer existierenden Gattung verglichen; Marx rekurriert hier direkt auf 
Kategorien des Universalienstreits. Die Demokratie ist als Gattung ein Allge-
meines, als Art ein Besonderes und sie ist beides zugleich: Sie ist eine Art, die 
sich in Übereinstimmung mit ihrer Gattung befindet. Aus der Dissertation ist 
diese Figur bekannt: Wie bei den Himmelskörpern treten in der Demokratie We-
sen und Existenz nicht mehr auseinander, Form und Inhalt sind versöhnt. In 
einem offenen Brief an Arnold Ruge40 führt Marx aus: „Die Vernunft hat immer 
existiert, nur nicht immer in der vernünftigen Form. Der Kritiker kann also an 
jede Form des theoretischen und praktischen Bewußtseins anknüpfen und aus 
den eigenen Formen der existierenden Wirklichkeit die wahre Wirklichkeit als 
ihr Sollen und ihren Endzweck entwickeln.“41 Wenn nach Hegel das Vernünftige 
wirklich ist, so muss nach Marx das Vernünftige wirklich werden und dies ist 
möglich, da das Vernünftige schon existiert, bloß „nicht in vernünftiger Form“. 
Dies charakterisiert Marx  Demokratiebegriff.42 Als „Wesen aller Staatsverfas-
sung“ ist sie an sich immer schon vorhanden, doch hat sie sich bis dato nicht 
ausgeprägt, sondern vielmehr Formen angenommen, die ihr nicht entsprechen. 

                                                             
39  Ebd., S. 230f. 

40  Ebd., S. 345. 

41  Karl Marx (1844): [Briefe aus den Deutsch-Französischen Jahrbüchern], in: MEW 

1, Berlin 1976, S. 337–346, hier S. 345. 

42  Im selben Zusammenhang spricht Marx von der Demokratie als „das aufgelöste Rät-

sel aller Verfassungen“ (ebd., S. 231). In den Ökonomisch Philosophischen Manu-

skripten nimmt der Kommunismus die Position der Demokratie ein. Sieht man vom 

später zu diskutierenden Natur- und Gattungsbegriff ab, sind die Ähnlichkeiten in 

den Formulierungen bemerkenswert. Der „Kommunismus ist […] die wahre Auflö-

sung des Streits zwischen Existenz und Wesen […]. Er ist das aufgelöste Rätsel der 

Geschichte und weiß sich als diese Lösung.“ (MEW EB 1, S. 536). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 63 

Die Vernunft ist als Wesen gefasst, das noch nicht angemessen zur Erscheinung 
gekommen ist. 

Marx verbindet normative Ansprüche mit dem als Gattung bezeichneten 
existierenden Allgemeinen. Die Gattung „Demokratie“ soll nicht nur das Wahre 
und wirklich Existierende sein, das alles unter sich einbegreift, sondern ebenso 
das Gute. Für Marx repräsentiert die Demokratie das Vernünftige schlechthin. 
Alle anderen Verfassungen richten sich an ihr aus und finden ihr vernünftiges 
Maß an ihr. Wenn das Allgemeine (die Gattung) zugleich Besonderes (eine Art) 
sein will, dann muss es auch vernünftig sein oder: Nur wenn das Allgemeine 
auch das Besondere zugleich ist und dieses nicht nur okkupiert oder subsumiert, 
dann kann es auch vernünftig sein. Demgegenüber ist die Monarchie eine defizi-
täre und entfremdete Form der Regierung: „Die Demokratie ist Inhalt und Form. 
Die Monarchie soll nur Form sein, aber sie verfälscht den Inhalt.“43 Die Monar-
chie schwingt sich zu einer Selbständigkeit auf, die ihr nicht zusteht, da sie eine 
Form der nicht legitimierten Herrschaft über die Individuen darstellt; besser ge-
sagt, da es eine akzeptable Legitimation von Herrschaft über die Individuen für 
Marx nicht gibt. Die Monarchie „hat […] die Bedeutung des alles Besondern be-
herrschenden und bestimmenden Allgemeinen.“44 In der Demokratie geschieht 
genau dies nicht, da es hier keine Herrschaft des Allgemeinen über das Besonde-
re, sondern eine zwanglose Übereinstimmung beider Aspekte gibt. 

Es stellt sich die Frage, wie eine solche Versöhnung und zwanglose Überein-
stimmung des Allgemeinen und Besonderen gedacht und vor allem praktiziert 
werden kann. Mehr noch: Man kann den Vorwurf der Suprematie des Logischen 
vor dem Realen, den Marx gegen Hegel erhebt, hier gegen ihn selber wenden. 
Marx scheint hier nichts anderes zu tun als unberechtigte Maßstäbe der Idee an 
die Realität heranzutragen. Er setzt die bloße Vorstellung der Demokratie gegen 
die Realität und operiert damit mit einem willkürlichen Maßstab. Letztendlich 
lässt sich der Vorwurf der Willkürlichkeit oder des Utopismus an dieser Stelle 
nicht von der Hand weisen. Marx geht wie Hegel von einer bestimmten Konzep-
tion des Menschen aus. Während Hegels anthropologische Grundannahmen eine 
Suprematie bestimmter Institutionen fordern, so glaubt Marx an die Möglichkeit 
des zwanglosen Zusammenstimmens von individuellem Handeln und allgemei-
ner gesellschaftlicher Form, verdeutlicht jedoch nicht genug, dass es sich hierbei 
nur um eine Möglichkeit gesellschaftlicher Entwicklung handelt. 

                                                             
43  MEW 1, S. 231. Vgl. die ähnliche Argumentationsfigur bezüglich des Reichtums in 

Abschnitt 5.3. 

44  Ebd., S. 232. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Dennoch sollte man mit der Kritik an Marx und der Einordnung seiner Ar-
gumente in einen quasireligiösen Rahmen nicht vorschnell einsetzen.45 Der 
Marx sche Demokratiebegriff lässt sich argumentativ unterstützen mit einer bis-
her noch nicht zur Sprache gekommenen Variante der Auflösung des Realismus-
Nominalismus-Problems. Die Alternativen hießen bis dato: universale ante rem 
oder universale post rem. Es sei das Primat entweder den einzelnen Dingen vor 
ihren allgemeinen Begriffen zu geben oder den allgemeinen Begriffen das Pri-
mat vor den einzelnen Dingen bzw. die Verhältnisse vor die Individuen zu stel-
len oder vice versa. Marx versteht dagegen das Verhältnis von Individuum und 
Institutionen im Modus universale in rebus: Das Allgemeine ist immer schon in 
den einzelnen Dingen mitgegeben. Damit eröffnet sich eine neue Perspektive der 
Diskussion. Anstatt zu fragen, wem das Primat zukommt, liegt das Problem eher 
in der Art und Weise des Verhältnisses von Allgemeinem und Besonderem. 

 
„Die Geschäfte und Wirksamkeiten des Staats sind an Individuen geknüpft (der Staat ist 

nur wirksam durch Individuen), aber nicht an das Individuum als physisches, sondern als 

staatliches, an die Staatsqualität des Individuums. Es ist daher lächerlich, wenn Hegel 

sagt, sie seien ‚mit der besonderen Persönlichkeit als solcher äußerlicher- und zufälliger-

weise verbunden‘. [HW 7, §277, M.E.] Sie sind vielmehr durch ein vinculum substantiale, 

durch eine wesentliche Qualität desselben, mit ihm verbunden. Sie sind die natürliche Ak-

                                                             
45  Im Rahmen meiner Arbeit kann die Frage nach dem religiösen Charakter bestimmter 

Marx scher Überlegungen nicht vertieft diskutiert werden. Sie betrifft vor allem die 

Fragen nach der Notwendigkeit des Übergangs zu einer kommunistischen Gesell-

schaft und nach der Charakterisierung einer solchen Gesellschaftsform. Polemisch 

lässt sich die zweite Frage darauf zuspitzen, ob Marx  Vorstellung einer kommunis-

tischen Gesellschaft tatsächlich eine Projektion des Himmelreichs auf Erden darstel-

len. Die erste Frage nach der Notwendigkeit des historischen Überganges, die in die-

ser Arbeit kurz bezüglich der Seinsweise des „Landes der Vernunft“ diskutiert wur-

de, transformiert sich ab 1844 in die Frage nach der Reichweite der Marx schen Ge-

schichtsphilosophie. Wie auch immer man dies konkret beantwortet: Marx  prophe-

tische Aussagen sind nicht derart in seine ökonomische Theorie integriert, dass sich 

diese ohne jene nicht diskutieren ließe. Zur Geschichtsphilosophie vgl. etwa Helmut 

Fleischer (1969): Marxismus und Geschichte, Frankfurt a.M.; Michael Heinrich 

(1999b): Geschichtsphilosophie bei Marx, in: Diethard Behrens (Hg.): Geschichts-

philosophie oder Das Begreifen der Historizität, Freiburg im Breisgau 1999, S. 127–

139; Karl R. Popper (1945): Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Band II. Fal-

sche Propheten. Hegel. Marx und die Folgen, Tübingen 1992, Kapitel S. 18–21; 

Thomas Lutz Schweier (1999): Geschichtliche Reflexion bei Marx, in: Behrens 

1999, S. 149–176. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 65 

tion seiner wesentlichen Qualität. [Hegel; M.E.] […] vergisst, daß das Wesen der ‚beson-

deren Persönlichkeit‘ nicht ihr Bart, ihr Blut, ihre abstrakte Physis, sondern ihre soziale 

Qualität ist, und daß die Staatsgeschäfte etc. nichts als Daseins- und Wirkungsweisen der 

sozialen Qualitäten des Menschen sind.“46 

 
Mit dem Zitat bringt sich Marx nochmals in Gegnerschaft zum Atomismus und 
Nominalismus. Dieser beschreibe zwar das Handeln der Individuen in der bür-
gerlichen Gesellschaft, begreift die vereinzelten Individuen jedoch nicht als ent-
fremdet. Der Atomismus sei vielmehr selbst auf die herrschenden Institutionen 
zurückzuführen: „Am Einzelnen erscheint hier, was das allgemeine Gesetz ist. 
Bürgerliche Gesellschaft und Staat sind getrennt. Also ist auch der Staatsbürger 
und der Bürger, das Mitglied der bürgerlichen Gesellschaft, getrennt. Er muß al-
so eine wesentliche Diremption mit sich selbst vornehmen.“47 Mit dieser Kritik 
am Atomismus und mit der Bestimmung des Menschen als zoon politikon zeigt 
sich, dass Marx auch bezüglich der vernünftigen Zukunft keine nominalistische 
Position vertritt. Auch die Individuen in den „vernünftigen Verhältnissen“ sind 
durch ein Allgemeines charakterisiert, dies ist aber von ihnen als ihr Allgemei-
nes anerkannt. Der Schein des Auseinandertretens von kritisch-realistischem In-

stitutionenrealismus und utopisch-wirklichem Institutionennominalismus ergibt 
sich nur dann, wenn man eine Gesellschaft analysiert, in der Allgemeines und 
Besonderes bereits getrennt sind und in der das Allgemeine Herrschaft über das 
Besondere gewonnen hat. In einer vernünftigen Gesellschaft, in der Marx schen 
Demokratie, stellt sich das Problem nicht mehr. Es verschwindet. 

 
„[In der Demokratie; M.E.] ist die Verfassung nicht nur an sich, dem Wesen nach, son-

dern der Existenz, der Wirklichkeit nach in ihren wirklichem Grund, den wirklichen Men-

schen, das wirkliche Volk, stets zurückgeführt und als sein eigenes Werk gesetzt. Die Ver-

fassung erscheint als das, was sie ist, freies Produkt des Menschen“.48 

 
Zusammenfassend lässt sich Marx  ontologische Position wie folgt darstellen: 
Die Individuen existieren nicht als atomare Einzelne, sondern immer in be-
stimmten Formen von Vergesellschaftung.49 Diese Formen sind gegenüber den 
Individuen allgemein, greifen über sie über, machen die Individuen wesentlich 
erst zu solchen. Zugleich sind sie aber immer auch nur besondere Bestimmungen 
                                                             
46  MEW 1, S. 233. Zum Begriff des „vinculum substantiale“ vgl. Abschnitt 5.3. 

47  Ebd., S. 281. 

48  Ebd., S. 231. 

49  Es ist möglich, Hegels Staatsbegriff im Sinne des hier gebrauchten Begriffs von 

Vergesellschaftung zu interpretieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

der Individuen, sind ihr „eignes Werk“. Die Einsicht in ihr Tun ist ihnen aller-
dings verschleiert und zwar gerade durch die spezifischen Praxen die die Indivi-
duen ausüben. Insofern plädiert Marx für andere Praxen, die die Verschleierung 
aufheben, die es einsichtig machen, dass die allgemeinen Formen immer an die 
Einzelnen rückgebunden sind, die sie konstituieren. Sie sollen keine Selbstän-
digkeit gewinnen. Die Marx sche Position setzt dabei voraus, dass die Möglich-
keit besteht, die Verselbständigung der Institutionen wieder zurückzunehmen. 
Sie hat einen historischen Index. Dieser historische Index ist es, der es erlaubt 
von einer doppelten Marx schen Ontologie zu sprechen. Die Ontologie des 
Scheins dient der Charakterisierung der Marx schen Gegenwart.50 Den Individu-
en erscheinen die sozialen Formen als unabänderlich. Die Ontologie des Wesens 
wiederum zeigt an, dass Marx grundsätzlich von der Möglichkeit des Zusam-
menstimmens von Individuum und sozialer Form ausgeht.51 

Zum „Land der Vernunft“ ist noch nicht alles gesagt. Für das Zusammen-
stimmen von allgemeinen sozialen Formen und individuellem Handeln wurde 
bislang nur ein Kriterium angegeben: dass bei Gelingen das Problem ihrer Tren-
nung verschwindet. Kann man die Kriterien detaillierter diskutieren? 
  

                                                             
50  Es ist vielleicht eine Randbemerkung wert, dass der Begriff des „Elends“, den auch 

Marx ab und an zur Charakterisierung der gesellschaftlichen Zustände heranzieht, 

etymologisch ebenfalls eine Unterscheidung zwischen zwei grundsätzlich verschie-

denen „Seinsweisen“ zulässt. „Elend“ lässt sich zurückführen auf westgermanisch 

„alja-landja“, was so viel bedeutet wie „außer Landes seiend“. Der elende Zustand 

ist damit einer, in welchem der Mensch nicht bei sich ist. Vgl. Stichwort elend, in: 

Friedrich Kluge (2002): Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. 

24. Auflage, Berlin, S. 240. 

51  Im Zusammenhang der Ontologie des Scheins ist auch der Marx sche Entfrem-

dungsbegriff zu verorten, den ich gleichwohl in dieser Arbeit nicht als solchen dis-

kutiere. Aspekte des Begriffs werden in den Abschnitten 2.3 und 6.3 aufgegriffen. 

Zum Begriff der Entfremdung vgl. Joachim Israel (1972): Der Begriff Entfremdung. 

Makrosoziologische Untersuchungen von Marx bis zur Soziologie der Gegenwart, 

Reinbek bei Hamburg; Rahel Jaeggi (2005): Entfremdung. Zur Aktualität eines so-

zialphilosophischen Problems, Frankfurt a.M.; István Mészáros (1973): Der Ent-

fremdungsbegriff bei Marx, München; Alfred A. Oppolzer (1974): Entfremdung und 

Industriearbeit. Die Kategorie der Entfremdung bei Karl Marx, Köln. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 67 

3.2 DIE KRITERIEN DES GELINGENDEN VERHÄLTNISSES 
 

Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie ergibt sich das Resultat, dass 
in einer vernünftigen Gesellschaft die Individuen und die Formen des Zusam-
menlebens nicht mehr derart auseinander treten, dass Letztere Herrschaft über 
Erstere ausüben und diesen als unabänderlich erscheinen. Marx vertritt damit 
weder einen Nominalismus, der die allgemeinen Formen als bloße Denkbestim-
mungen oder Vorstellungsinhalte akzentuiert, noch einen Realismus, der die ge-
sellschaftlichen Formen als unabänderlich bestimmt und als von den Individuen 
unabhängig darstellt. In den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten findet 
er dafür die Formel: „[W]ie die Gesellschaft selbst den Menschen als Menschen 
produziert, so ist sie durch ihn produziert.“52 Das Verhältnis zwischen den Indi-
viduen und ihren allgemeinen Bestimmungen erfährt in den Ökonomisch-
philosophischen Manuskripten eine Präzisierung und Erweiterung, indem es um 
den Begriff der menschlichen Gattung ergänzt wird. 

 
„Das Individuum ist das gesellschaftliche Wesen. Seine Lebensäußerung […] ist daher 

eine Äußerung und Bestätigung des gesellschaftlichen Lebens. Das individuelle und das 

Gattungsleben des Menschen sind nicht verschieden, so sehr auch – und dies notwendig – 

die Daseinsweise des individuellen Lebens eine mehr besondre oder mehr allgemeine 

Weise des Gattungslebens ist, oder je mehr das Gattungsleben ein mehr besondres oder 

allgemeines individuelles Leben ist.“53 

 
Marx bringt hier die Begriffe des Allgemeinen und Besonderen zu voller Gel-
tung. Wenn das „individuelle und das Gattungsleben des Menschen“ nicht ver-
schieden sind, dann ist dies Hinweis daran, dass es falsch ist, Gattung und Indi-
viduum als Entitäten gleicher Art zu betrachten. Die Gattung als Allgemeines 
und das Individuum als Besonderes sprechen in unterschiedlicher Perspektive 
die Gesamtheit der menschlichen Verhaltensweisen an. Die einzelnen Individuen 
sind verschieden voneinander, sie differenzieren sich unter der Gattung als All-
gemeinem aus. Verschieden sind Individuum und Gesellschaft nur scheinbar 
unter den Verhältnissen, die eine Ontologie des Scheins notwendig machen. 

Der Begriff des menschlichen Individuums54 ist für Marx semantisch so kon-
zipiert, dass er von sich aus auf sein Anderes – auf den Gattungsbegriff bzw. den 

                                                             
52  MEW EB 1, S. 537. 

53  Ebd., S. 538f. 

54  Der Begriff des Individuums setzt sich endgültig mit der Deutschen Ideologie durch. 

Dort wird der Begriff des Menschen – den Marx bis dato häufig verwendet hat – kri-

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

der allgemeinen gesellschaftlichen Formen – verweist. Er ist daher nicht im Sin-
ne des selbständigen und autonomen Individuums vieler Spielarten des politi-
schen Liberalismus zu verstehen, auch wenn Marx eine ähnliche Emphase auf 
die freie Entfaltung des Einzelnen legt, wie jener.55 Zwar gibt es Parallelen zum 
Atom – Individuum wie Atom lassen sich als „das Ungeteilte“ übersetzen –, 
doch geht Marx über einen klassischen Atomismus hinaus. Das Individuum kann 
wie das Atom entlang der Unterscheidung von Form und Materie in zweifacher 
Hinsicht analysiert werden.56 Es ist als Form selbständig und als Materie durch 
die Gattung bestimmt. Die sich daraus ergebenden Erkenntnismöglichkeiten sind 
m. E. die Begründung dafür, warum Marx auf den Begriff der Person verzichten 
zu können glaubt. Der Begriff der Person verweist in einem Hegel schen Kon-
text darauf, dass Individuen „pur“ nicht zu finden sind. Sie sind immer schon in 
und durch Institutionen bestimmt. Für Marx bedarf es des Personenbegriffs 
nicht, „Gattung“ und „Individuum“ reichen aus. Der Vorteil des Individuumbe-
griffs ist seine relative Unbestimmtheit.57 „Person“ hingegen besitzt einen relativ 
klaren Bedeutungskern, mit dem sich erst einmal auseinanderzusetzen wäre58 
                                                                                                                                  

tisiert: „Die Individuen, die nicht mehr unter die Teilung der Arbeit subsumiert wer-

den, haben die Philosophen sich als Ideal unter dem Namen ‚der Mensch‘ vorge-

stellt, und den ganzen, von uns entwickelten Prozeß als den Entwicklungsprozeß 

‚des Menschen‘ gefaßt, so daß den bisherigen Individuen auf jeder geschichtlichen 

Stufe ‚der Mensch‘ untergeschoben und als die treibende Kraft der Geschichte dar-

gestellt wurde.“ (MEW 3, S. 69). In der Einleitung zur Kritik der Hegelschen 

Rechtsphilosophie von 1843 wird jedenfalls schon hinreichend deutlich, dass Marx 

diesen Begriff des Menschen nicht im Sinn hat. Dort heißt es: „Der Mensch [ist; 

M.E] kein abstraktes, außer der Welt hockendes Wesen. Der Mensch das ist die Welt 

des Menschen, Staat, Sozietät.“ (MEW 1, S. 378, zitiert nach Elbe 2008, S. 463). 

55  Vgl. Karl Marx/Friedrich Engels (1848): Manifest der kommunistischen Partei, in: 

MEW 4, Berlin 1959, S. 457–493, hier S. 482. Terry Eagleton schreibt in diesem 

Zusammenhang: „Insofern verwirft der Sozialismus nicht einfach die liberale Ge-

sellschaft mit ihrer liberalen Parteinahme für das Individuum, sondern baut auf ihr 

auf und vollendet sie.“ Terry Eagleton (2012): Warum Marx recht hat, Kindle-

Ausgabe, Berlin 2012, Pos. 1302. 

56  Vgl. die Überlegungen zum Widerspruch im Begriff des Atoms in Abschnitt 2.1. 

57  Dies gilt nur, wenn man von der Verwendung des Begriffes des Individuums in den 

verschiedenen Spielarten des Liberalismus absieht, wie Marx es wohl noch konnte. 

58  Ähnliches gilt für den Begriff des Subjekts. Dieser wird von Marx in aller Regel als 

logische Kategorie verwendet. Das Subjekt ist Träger von Eigenschaften, es ist das 

zugrunde Liegende und dasjenige, was handeln kann. Marx spricht von der „Person 

des Privatrechts“ und dem „Subjekt der Moral“ als „Person und […] Subjekt des 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 69 

und dessen Benutzung für Marx  die Affirmation bestimmter Institutionen zu 
implizieren scheint.59 

Dass Marx in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten die Menschen 
als Gattungswesen analysiert, hat die Konsequenz, dass der Mensch als soziales 
und natürliches Wesen gefasst werden kann. Der Gattungsbegriff spricht den 
                                                                                                                                  

Staats“ (MEW 1, S. 313). In den Grundrissen bestimmt er den Verkauf der Ware 

Arbeitskraft als eine Situation, in der beide Seiten „sich als Personen gegenüber“ 

stehen (MEW 42, S. 377). In einer solchen Situation besitzt der Arbeiter „formelle 

Freiheit“ (ebd., S. 377). Ähnlich bereits in MEW 2, S. 75f. Vgl. auch Hans Ernst 

Schiller (2004): Individuum, in: Wolfgang Fritz Haug (Hg.): Historisch-Kritisches 

Wörterbuch des Marxismus. Band 6.2, Hamburg 2004, S. 947–969, hier S. 958. 

59  Zu Marx’ Individualismus vgl. auch Ingo Pies/Martin Leschke (Hg.): Karl Marx’ 

kommunistischer Individualismus, Tübingen 2005 und Schiller 2004. Kritisch mit 

dem Begriff des Individuums bei Marx setzt sich Peter Ruben auseinander. Er deutet 

Marx  Individualismus als romantizistische Begeisterung für den Adel, die die Pro-

bleme gelingender gesellschaftlicher Vermittlung, d.h. funktionierender Institutio-

nen, unterschätze. Vgl. Peter Ruben (1996): Zum Verhältnis zwischen Ökonomie 

und Philosophie in der DDR und seiner Vorgeschichte, in: Camilla Warnke/Gerhard 

Huber (Hg.): Zur Kritik der deutsch-deutschen Ökonomie: Konzeptionen, Positionen 

und Methoden wirtschaftswissenschaftlicher Forschung in Ost und West, Marburg 

1996, S. 209–240, bes. S. 219. Ganz anders argumentiert Thomas Meyer, der bei 

Marx ein „Pathos der ‚Aufopferung‘ für die Gattung“ ausmacht (vgl. Meyer 1973, 

S. 34). Eine Kritik an Meyer in Elbe 2008, S. 455ff. 

  Tatsächlich gibt es zumindest in den frühesten Marx schen Schriften Hinweise auf 

einen romantischen Individualismus. In den Exzerpten, die seiner Doktordissertation 

vorausgingen, bestimmt Marx das Individuum Sokrates zuerst im Spannungsfeld 

von Individuum und Gesellschaft: „Endlich aber, indem dies [Sokrates; M.E.] Indi-

viduum das Urteil des Begriffs über die Welt fällt, ist es in sich geteilt und verurteilt, 

denn es wurzelt einerseits selbst im Substanziellen, es hat das Recht seiner Existenz 

nur im Recht seines Staates, seiner Religion, kurz aller substanziellen Bedingungen, 

die an ihm als seine Natur erscheinen. Andererseits hat es in sich selbst den Zweck, 

der der Richter jener Substanzialität ist.“ (MEW EB1, S. 85ff). Dies entspricht – 

wenn man von der konkreten Sprachform absieht – der oben beschriebenen Position. 

Marx fährt dann jedoch fort: „Seine eigene Substanzialität ist also in ihm selbst ver-

urteilt, und somit geht er zugrunde, eben weil der substanzielle und nicht der freie 

Geist, der alle Widersprüche erträgt und überwältigt, der keine Naturbedingung an-

zuerkennen hat als solche, die Stätte seiner Geburt ist.“ (MEW EB1, S. 85ff). Hier 

fällt Marx auf einen Begriff des Individuums zurück, der nirgendwo mehr angebun-

den zu sein scheint. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Menschen auch als Naturwesen an – „der Mensch ist die menschliche Natur“.60 
Den Menschen eignet als Gattungswesen ein Entwicklungspotenzial. Sie sind 
deshalb der Entwicklung und der Ausbildung ihrer Fähigkeiten mächtig, weil sie 
als Individuen Teil der Gattung sind. Von (ihrer) Natur aus sind sie zu allen 
möglichen Bestimmungen fähig. Warum also nicht auch zu einem Zusammenle-
ben ohne Zwang und Herrschaft? Die normative  Pointe am Marx schen Gat-
tungsbegriff ist, dass, wenn die Menschen das Potenzial zu einem „vernünftigen 
Zusammenleben“ haben, der Begriff der Gattung erst in dem Moment seine 
Vollgültigkeit gewinnt, wenn sie dieses Potenzial auch ausbilden. 

Das „vernünftige Zusammenleben ohne Zwang und Herrschaft“ kann durch 
eine Liste von Kriterien näher beschrieben werden, die sich verstreut in Marx  
Frühschriften finden lassen. Dabei ist der Begriff „Liste“ hier wörtlich zu verste-
hen. Sie hat keinen systematischen Anspruch, sondern soll zeigen, dass Marx  
inhaltliche Positionen von normativen Ansprüchen getragen werden. Ausgangs-
punkt der Kriterien62 ist Marx  Kritikabsicht, d.h. die Ablehnung der bestehen-
den Verhältnisse als herrschaftlich und Leiden hervorbringend. Insofern ist 
Marx  kategorischer Imperativ den positiven Kriterien vorgeordnet.63 Dieser lau-
tet: „alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein ge-
knechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches Wesen ist“.64 Die Verhältnisse sind 
                                                             
60  Ebd., S. 577. 

61  Eine Kritik an der Verwendung des Prädikats „normativ“ in Bezug auf Marx  

Emanzipationsvorstellungen findet sich bei Böhm 1998, S. 149f. 

62  Zur Diskussion, ob es sich bei diesen Kriterien um moralische Kriterien handelt, vgl. 

Böhm 1998; Allan W. Wood (1986): Marx  Immoralismus, in: Emil Angehrn/Georg 

Lohmann (Hg.): Ethik und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der 

Marx schen Theorie, Königstein 1986, S. 19–35. 

63  Magnis nennt dies den „Imperativ der Emanzipation“. Franz von Magnis (1975): 

Normative Voraussetzungen im Denken des jungen Marx (1843–1848), Freiburg im 

Breisgau und München, S. 381. Er reformuliert diesen Imperativ in einem 

Kant schen Sinne und gibt als Kriterium an: „Es ist dem Menschen schlechthin 

unangemessen, als Mittel gebraucht zu werden.“ (ebd., S. 387). Ähnlich auch Lange, 

der von einem „Mediatisierungsverbot“ bei Marx spricht (Lange 1978, S. 38). Der 

Bezug auf Kant ergibt sich wohl vor allem durch die Hinzuziehung von Textstellen 

aus den Millexzerpten (vgl. MEW EB 1, S. 459–463). Auch in den Grundrissen 

finden sich Passagen, in denen Marx auf den Begriff des Mittels zurückgreift. (vgl. 

etwa MEW 42, S. 169f) 

64  Karl Marx (1843/1844): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, 

in: MEW 1, Berlin 1976, S. 378–391, hier S. 385. Böhm weist darauf hin, dass die-

ser Imperativ „in einer gebrochenen Form“ (Böhm 1998, S. 57) formuliert ist, da 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 71 

den Individuen dann angemessen und insofern gut, wenn diese nicht mehr er-
niedrigt, geknechtet, verlassen und verächtet sind. Solche Verhältnisse lassen 
sich als „vernünftig“ bezeichnen.65 Dieser negativen Bezugnahme auf subjektive 
Leidenszustände lassen sich positive Kriterien sein-sollender Verhältnisse an die 
Seite stellen, die zeigen sollen, unter welchen Bedingungen sozial produziertes 
Leiden nicht mehr stattfinden muss.66 Mit diesen Kriterien können die bestehen-
                                                                                                                                  

Marx ihn an eine im Konjunktiv formulierte Aussage anhängt. Böhm schließt: 

„Sinnvollerweise kann es um nicht mehr und nicht weniger als ein situativ evidentes 

Moralprinzip, einen flammenden und dichten Appell eines gesellschaftstheoretisch 

reflektierten Menschen handeln.“ (ebd.). Popper schreibt in gewisser Weise Ähnli-

ches in Bezug auf das Kapital: „Ich glaube, daß Marx eine ausdrückliche Moraltheo-

rie vermied, weil ihm das Predigen zuwider war. […] Humanität und Anstand waren 

für ihn Voraussetzungen, die keiner Diskussion bedurften.“ (Popper 1945, S. 233). 

65  Marx betont hier erneut das Revolutionäre und Praktische seiner Konzeption. Die 

Verhältnisse sind „umzuwerfen“, und dies gelingt nicht durch eine philosophische 

Praxis qua Willen, sondern durch politisches Handeln: „[M]an sieht, wie die Lösung 

der theoretischen Gegensätze selbst nur auf eine praktische Art, nur durch die prakti-

sche Energie des Menschen möglich ist und ihre Losung daher keineswegs nur eine 

Aufgabe der Erkenntnis, sondern eine wirkliche Lebensaufgabe ist, welche die Phi-

losophie nicht lösen konnte, eben weil sie dieselbe als nur theoretische Aufgabe faß-

te.“ (MEW EB 1, S. 542). Populärer war dies bereits in der Einleitung zur Kritik der 

Hegelschen Rechtsphilosophie ausgedrückt worden: „Schon als entschiedner Wider-

part der bisherigen Weise des deutschen politischen Bewußtseins verläuft sich die 

Kritik der spekulativen Rechtsphilosophie nicht in sich selbst, sondern in Aufgaben, 

für deren Lösung es nur ein Mittel gibt: die Praxis.“ (MEW 1, S. 385). 

66  Thaidigsmann gibt mit Bezug auf die Kritik des Hegel schen Staatsrecht ein Krite-

rium an: „Die Verwirklichung des Menschen als freier, allgemeiner Wesen im 

Selbstbewußtsein wie im politischen Gemeinwesen ist die für Marx gestellte Aufga-

be“ (Thaidigsmann 1978, S. 78). Böhm fasst die Kriterien unter den Titelworten 

„Freiheit, Rationalität und Universalität“ zusammen (Böhm 1998, S. 81) und spricht 

ergänzend von der „Vision eines freien Lebens ohne die erdrückende Last der Mo-

ral“ (ebd., S. 167). Angehrn nennt Freiheit, Selbstverwirklichung und Glück als 

ethische Rahmenbestimmungen. Vgl. Emil Angehrn (1986): Sein und Haben. Zum 

normativen Fundament der Entfremdungskritik, in: Angehrn/Lohmann 1986, 

S. 125–148. Lindner wiederum fasst verschiedene Aspekte – Freiheit, Individualis-

mus, gemeinsame Entscheidung über ökonomische Angelegenheiten etc. – mit den 

Begriffen der „Lebensimmanenz“ und des ethischen Perfektionismus zusammen. 

Vgl. Urs Lindner (2011): Epistemologie, Wissenschaft und Ethik. Zum Kritikbegriff 

der Marx schen politischen Ökonomie, in: Sven Ellmers/Ingo Elbe (Hg.): Die Moral 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

den Verhältnisse kritisiert werden. Marx begründet diese Kriterien selbst nicht. 
Sie sind Ausdruck von etwas Selbstverständlichem, kein Entwurf eines ethischen 
Systems. 

 
(a) Das erste Kriterium eines gelingenden Verhältnisses von Individuum und all-
gemeiner Bestimmtheit fragt nach der richtigen Art des Umgangs mit der Natur 
des Menschen. Es kann als Kriterium der Affirmation der menschlichen Natur 
bezeichnet werden. Für Marx soll das Individuum seine Naturbasis affirmieren 
können: „Empfindungen, Leidenschaften etc. des Menschen [sind; M.E.] nicht 
nur anthropologische Bestimmungen im [engeren] Sinn, sondern wahrhaft onto-
logische Wesens-(Natur-)bejahungen“.67 Wie eine solche Affirmation jedoch 
konkret aussehen kann, ist nicht anzugeben, denn es „versteht sich, […] daß die 
Weise ihrer [der Menschen; M.E.] Bejahung durchaus nicht eine und dieselbe 
ist, sondern vielmehr die unterschiedne Weise der Bejahung die Eigentümlich-
keit ihres Daseins, ihres Lebens bildet; die Weise, wie der Gegenstand für sie, ist 
die eigentümliche Weise ihres Genusses“.68 Dass Marx an dieser Stelle von Af-
firmation spricht, ist relevant. Die allgemeinen Naturbestimmungen der mensch-
lichen Gattung sind von den Individuen nicht abstrakt zu negieren. Die mensch-
liche Natur, so unterschiedlich sie sich ausprägt, ist nichts, was sich von den In-
dividuen abspalten ließe. Sie sind Naturwesen und diese Bestimmung wird von 
Marx positiv als Genussfähigkeit aufgefasst. Implizit zieht er damit auch eine 
allgemeine Grenze menschlicher Selbstbestimmung und knüpft insofern auch an 
Hegels Begriff der Affirmation an – wenn auch hier im Bereich der menschli-
chen Natur und nicht der gesellschaftlichen Institutionen. Weiterhin ist damit 
eine Unterscheidung getroffen zwischen allgemeinen Bestimmungen, die die In-
dividuen zu affirmieren haben, und solchen, die sie nicht zu affirmieren haben 
bzw. die sie nicht affirmieren können. Wiederum ist es so, dass es kein abstrak-
tes Kriterium dafür gibt, unter welchen Bedingungen dies der Fall ist, d.h. es ob-
liegt grundsätzlich der Einschätzung der Individuen, wann ein gelingendes Ver-

                                                                                                                                  
in der Kritik. Ethik als Grundlage und Gegenstand kritischer Gesellschaftstheorie, 

Würzburg 2011, S. 87–118, hier S. 106–112. Petersen nennt vier Momente eines gu-

ten menschlichen Lebens: produktive menschliche Tätigkeit, freie Entwicklung der 

menschlichen Kräfte, die Möglichkeit zur Bedürfnisbefriedigung sowie die Entfal-

tung des Menschen als gesellschaftliches Beziehungswesen. Vgl. Thieß Peter-

sen (2003): Karl Marx  Vorstellungen vom „guten Leben“, in: Hintergrund, 16. Jg., 

Heft 1, 2003, S. 31–42. 

67  MEW EB 1, S. 562. 

68  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 73 

hältnis vorliegt und wann nicht.69 Dies gilt auch bezüglich der zweiten zu affir-
mierenden Gattungseigenschaft. 
 
(b) Das zweite Kriterium der Affirmation besagt, dass der Mensch seine „prakti-
sche Selbstbetätigung“70 affirmieren soll. Marx bestimmt die Menschen als tätige 
Wesen. Es kann Kriterium der Affirmation des menschlichen Tätigseins genannt 
werden. Unter Tätigsein kann und soll im Marx schen Sinne sehr vieles verstan-
den werden, denn die menschlichen Tätigkeiten sind divers. Die praktische 
Selbstbestätigung in Auseinandersetzung mit der Natur bringt zum einen über-
haupt erst die Gegenstände hervor, die dem Menschen Genüsse erlauben, zum 
zweiten entwickelt sich die Selbstbetätigung und es entstehen neue Gegenstände, 
die wiederum neue Genussmöglichkeiten schaffen.71 Zum dritten liegt in der 
Selbstbetätigung bereits die Möglichkeit des Selbstgenusses. Der Begriff des 
Genusses verweist auf den Marx schen Materialismus. Er zeigt an, dass ein 
freier Umgang der Individuen mit ihren allgemeinen Bestimmungen nicht das 
einzige Problem eines gelingenden menschlichen Lebens ist. Ebenso ermögli-
chen die Voraussetzungen der Menschen diesen erst ein gutes Leben im Sinne 
der Befriedigung ihrer Bedürfnisse. 

Die beiden Kriterien der Affirmation machen deutlich, dass die Menschen als 
Gattungswesen in ihrem Tätigsein wie auch in ihren Anlagen nicht absolut selb-
ständig oder selbstbestimmt sein können. Sie bilden nur im Umgang und in Aus-
einandersetzung mit der Welt ihre Fähigkeiten aus. Dem Menschen „werden […] 
alle Gegenstände als die Vergegenständlichung seiner selbst, als die seine Indi-
vidualität bestätigenden und verwirklichenden Gegenstände, als seine Gegen-

                                                             
69  Diese Form der Kritik wirft das Problem auf, wie es paradigmatisch von Aldous 

Huxley in Brave New World gefasst worden ist. Was ist, wenn eine Gesellschaft 

existiert, die nach unseren Kriterien ungerecht ist, in der die Menschen aber glück-

lich sind? In abgeschwächter Form lässt sich auch fragen, was ist, wenn eine Gesell-

schaft existiert, in der die Mehrzahl der Menschen die gegebenen Bedingungen trotz 

bestimmter Einschränkungen akzeptiert? So spricht Lange von der „Möglichkeit 

einer rationalen Wahl von Warenproduktion, selbst wenn sie gewisse Entfremdun-

gen mit sich bringen sollte.“ (Lange 1978, S. 36). 

70  MEW EB 1, S. 562. 

71  Marx entwickelt hier ein differenziertes Verhältnis zum Privateigentum: „[D]er Sinn 

des Privateigentums – losgelöst von seiner Entfremdung – ist das Dasein der wesent-

lichen Gegenstände für den Menschen, sowohl als Gegenstand des Genusses wie der 

Tätigkeit.“ (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

stände, d.h. Gegenstand wird er selbst.“72 Seine Gegenstände bleiben dabei im 
Wortsinne gegenstehend: 

 
„Wie sie ihm als seine werden, das hängt von der Natur des Gegenstandes und der Natur 

der ihr entsprechenden Wesenskraft ab; denn eben die Bestimmtheit dieses Verhältnisses 

bildet die besondre, wirkliche Weise der Bejahung. Dem Auge wird ein Gegenstand an-

ders als dem Ohr, und der Gegenstand des Auges ist ein andrer als der des Ohrs.“73 

 
Die Notwendigkeit des Umgangs des Menschen mit den eigenen Voraussetzun-
gen zeigt sich auch an Marx  Kritik am Begriff der Selbstbestimmung. Marx 
entwickelt diese in Auseinandersetzung mit Kant und Max Stirner in der Deut-
schen Ideologie. Kant bestimmt den Willen in der Grundlegung zur Metaphysik 

der Sitten als „Vermögen […] der Vorstellung gewisser Gesetze gemäß sich 
selbst zum Handeln zu bestimmen.“74 Marx setzt an der Kant schen Vorstellung 
des freien Willens an und kritisiert diesen als Illusion. Kant trenne den Willen 
„von den Interessen, die er ausdrückt, machte die materiell motivierten Bestim-
mungen des Willens […] zu reinen Selbstbestimmungen des ‚freien Willens‘, 
des Willens an und für sich, des menschlichen Willens, und verwandelte ihn so 
in rein ideologische Begriffsbestimmungen und moralische Postulate.“75 Kant 
idealisiere den Willen, indem er ihn in moralisierendem Sinne als unabhängig 
von Interessen, Wünschen, Sehnsüchten etc. darstelle. Der Wille verliere da-
durch das, was ihn ausmacht, seine Bestimmungsgründe, seine naturalen und so-
zialen Voraussetzungen. Ganz ähnlich verläuft Marx  Kritik an Stirner, der in 
der Deutschen Ideologie unter dem Namen Sancho firmiert. Auch dieser ideali-
siere den Willen, wenn auch nicht in moralischer Hinsicht: „Die eigentliche 
Weisheit Sanchos besteht nun darin, daß es von Deinem Willen abhängt, ob Du 
denkst, lebst etc., überhaupt in irgendeiner Bestimmtheit bist. Sonst, fürchtet er, 
                                                             
72  Ebd., S. 541. 

73  Ebd. Dabei haben diese Gegenstände eine Geschichte, sie entwickeln sich und wer-

den entwickelt: „Die Bildung der 5 Sinne ist eine Arbeit der ganzen bisherigen 

Weltgeschichte.“ (ebd., 541f). In diesem Sinne werden sie kultiviert und sie sollen 

kultiviert werden: „[D]ie Vergegenständlichung des menschlichen Wesens, sowohl 

in theoretischer als praktischer Hinsicht, gehört dazu, sowohl um die Sinne des 

Menschen menschlich zu machen als um für den ganzen Reichtum des menschlichen 

und natürlichen Wesens entsprechenden menschlichen Sinn zu schaffen.“ (ebd., 

542). 

74  Vgl. Immanuel Kant (1785/86): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Kant-

Werke Band 7, Frankfurt a.M. 1997, S. 9–102, hier BA 63. 

75  MEW 3, S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 75 

würde die Bestimmung aufhören, Deine Selbstbestimmung zu sein.“76 Ein sol-
cher Begriff von Selbstbestimmung führt sich ad absurdum, da es offensichtlich 
ist, dass man qua Reflexion oder Wille nicht in der Lage ist, alles, was einen 
selbst betrifft, zu kontrollieren und regulieren. Marx polemisiert über „Dialekt, 
Skrofeln, Hämorrhoiden, Armut, Einbeinigkeit“.77 Sein weitergehender Vorwurf 
gegen Stirner lautet, dass dieser sich angesichts der geschilderten Absurdität in 
eine Affirmation der bestehenden Verhältnisse flüchte. So wird konstatiert, „daß 
Sankt Sancho Alles, was er nicht ‚los‘ ist, aus freiem Willen angenommen und 
beibehalten habe, z.B. den Hunger, wenn er kein Geld hat.“78 
 
(c) Das Kriterium der Affirmation des eigenen Tätigseins wird durch das Krite-
rium der Möglichkeit der Entwicklung aller menschlichen Anlagen ergänzt und 
erweitert. Marx betont, dass ein gelingendes Verhältnis von Individuum und so-
zialen Institutionen darin besteht, dass es dem Individuum möglich sein soll, „al-
le seine Anlagen zu entwickeln“.79 Dazu gehört nicht nur das eigene Arbeitsver-
                                                             
76  Ebd., S. 272. 

77  Ebd., S. 293. 

78  Ebd. Marx kritisiert Stirner darüber hinaus für den abstrakten Individualismus, der 

mit dem Begriff der Selbstbestimmung impliziert sein kann. Insofern sich das Indi-

viduum als einzelnes bestimmt, gerät die Sozialität des Menschen aus dem Blick. 

Dementsprechend darf die Freiheit nicht als „Selbstbefreiung“ gefasst werden, ein 

Begriff, der bei Stirner derart verstanden werde, „daß Ich nur so viel Freiheit haben 

kann, als Ich durch meine Eigenheit Mir verschaffe“ (ebd., S. 292). In Abgrenzung 

gegen einen solchen Individualismus benutzt Marx auch den Begriff der Gemein-

schaft: „Erst in der Gemeinschaft [mit Andern hat jedes] Individuum die Mittel, sei-

ne Anlagen nach allen Seiten hin auszubilden; erst in der Gemeinschaft wird also die 

persönliche Freiheit möglich.“ (ebd., S. 74). Der hier emphatisch benutzte Gemein-

schaftsbegriff hat Marx wiederum Kritik eingebracht. So diagnostiziert Klaus Hart-

mann ein Denken der Unmittelbarkeit bei Marx. Vgl. Klaus Hartmann (1970): Die 

Marxsche Theorie. Eine philosophische Untersuchung zu den Hauptschriften, Ber-

lin, S. 114. Auch Jean-François Lyotard kritisiert Marx in diesem Sinne. Vgl. Jean-

François Lyotard (1974): Ökonomie des Wunsches. Economie libidinal, Bremen 

1984, S. 192ff. Zumindest besorgt über „dogmatische Unmittelbarkeitsforderungen“ 

zeigt sich Lange 1978, S. 41. Eine Opposition zwischen positiv konnotiertem Ge-

meinschafts- und negativem Gesellschaftsbegriff konstatiert Peter Ruben (vgl. Ru-

ben 1996). 

79  MEW 3, S. 273. Marx scheint hier von Wilhelm von Humboldt beeinflusst. Dieser 

schreibt beispielsweise: Es „kommt schlechterdings alles auf die Ausbildung des 

Menschen in höchster Mannigfaltigkeit an.“ Zitat nach: Jürgen Kuczynski (1975): 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

mögen, Marx spricht auch von der Entwicklung der „Gesamtheit von Begier-
den“: „Dies letztere wieder hängt davon ab, ob wir in Umständen leben, die uns 
eine allseitige Tätigkeit und damit eine Ausbildung aller unserer Anlagen gestat-
ten.“80 Im Unterschied zu anderen Formen des Perfektionismus, etwa aristoteli-
scher Provenienz, verzichtet Marx auf eine Hierarchisierung der menschlichen 
Fähigkeiten und Anlagen.81 Auch scheint es den Individuen selbst überlassen zu 
sein, welche ihrer Potenzen sie verwirklichen. 
 
(d) Betreffen die ersten drei Kriterien allesamt Fragen des Umgangs mit den 
immer gegebenen Voraussetzungen der Individuen, so liegt der Fokus bei den 
folgenden Kriterien stärker auf der Bestimmung der gelingenden sozialen Ver-
hältnisse. Das vierte Kriterium besteht dementsprechend in der bewussten Ge-
staltung der Gattungstätigkeit. Man kann es als Kriterium der Bewusstheit der 
sozialen Verhältnisse bezeichnen. Wesentlicher Anzeiger für das misslingende 
Allgemeine ist die „Undurchsichtigkeit“ der gesellschaftlichen Verhältnisse für 
den Einzelnen, ihr chaotischer und von Zufällen abhängender Verlauf. Das Kri-
terium der Bewusstheit steht der Ontologie des Scheins direkt entgegen. Solange 
die gesellschaftlichen Formen als versachlichte erscheinen, d.h. solange die In-
dividuen verzerrte Vorstellungen von ihrer prinzipiellen Handlungsfähigkeit ha-
ben müssen, solange sind diese nicht bewusst. Sind sie bewusst, so gibt es die 
Erscheinung nicht mehr. Die Individuen wüssten dann, wie die Verhältnisse 
sind. Anzumerken ist, dass das Kriterium der Bewusstheit letztlich nicht aus-
reicht, um ein gelingendes Verhältnis von Individuum und sozialer Form zu ga-
rantieren. Denn auch wenn Marx die falschen Vorstellungen der Individuen von 
ihren sozialen Formen sehr eng an die entsprechenden sozialen Praxen koppelt – 
so eng, dass ihm immer wieder der Begriff des „notwendig falschen Bewusst-
seins“ zugeschrieben wird –, so ist es doch prinzipiell möglich, ihnen zu ent-
kommen. Der Zwang zur Lohnarbeit bleibt aber auch dann bestehen, wenn man 
ihn kennt. Wenn man kein Eremitendasein führen möchte, ist man gezwungen, 

                                                                                                                                  
Wilhelm von Humboldt als Wissenschaftspolitiker und Wissenschaftsorganisator, 

in: Ders.: Studien zu einer Geschichte der Gesellschaftswissenschaften. Zweiter 

Band, Berlin 1975, S. 89–124, hier S. 91. 

80  MEW 3, S. 237. 

81  Zum Zusammenhang von Marx scher und Aristotelischer Ethik vgl. Angehrn 1986. 

Zum ethischen Perfektionismus vgl. auch Christoph Henning (2010): Natur und 

Freiheit im Perfektionismus. Zum Verständnis der Natur des Menschen in progressi-

ven Traditionen, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Band 58, Heft 5, 2010, 

S. 759–776; Lindner 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 77 

das Spiel mitzuspielen, und selbst jenes ist oft genug nur eine abstrakte Negation 
der Spielregeln. 
 
(e) Das fünfte Kriterium der Kontrolle und Planung der sozialen Verhältnisse 
setzt ihre Bewusstheit voraus. Marx erwähnt beide Kriterien oft in einem Atem-
zug. So formuliert er, dass die Institutionen „das selbstbewußte Werk der Sub-
jekte sein [sollen; M.E.] und als solches für sie und in ihnen existieren“.82 An 
anderer Stelle heißt es: 
 
„Die allseitige Abhängigkeit, diese naturwüchsige Form des weltgeschichtlichen Zusam-

menwirkens der Individuen, wird durch diese kommunistische Revolution verwandelt in 

die Kontrolle und bewußte Beherrschung dieser Mächte, die, aus dem Aufeinander-

Wirken der Menschen erzeugt, ihnen bisher als durchaus fremde Mächte imponiert und sie 

beherrscht haben.“83 

 
Das auf dem Kriterium der Bewusstheit aufbauende Kriterium der Kontrolle 
kann als das stärkste der Marx schen Kriterien einer gelingenden Vergesellschaf-
tung angesehen werden. Es ist darüber hinaus auch das umstrittenste. Eine der 
weit verbreiteten Kritiken an Marx ist die, dass er hier der Hybris unterliegt, d.h. 
dass die selbstbewusste Gestaltung der Gattungstätigkeit nicht möglich ist.84 Es 
spielt auch in den späteren Marx schen Schriften immer wieder eine Rolle, bleibt 
aber in der Regel abstrakt. Marx sagt wenig darüber, wie die gemeinschaftliche 
Kontrolle über die – dann ökonomisch betrachteten – Verhältnisse ausgeübt 
werden könne. Er lehnt es explizit ab, konkrete Vorgaben über die Einrichtung 
der künftigen Gesellschaft zu machen: „Wir treten […] nicht der Welt mit einem 
neuen Prinzip entgegen: Hier ist die Wahrheit hier kniee nieder!“ . Stattdessen 85

                                                             
82  MEW 1, S. 224. 

83  MEW 2, S. 38. 

84  Unter der Chiffre des Prometheischen diskutiert dies etwa: David Priestland (2009): 

Weltgeschichte des Kommunismus. Von der Französischen Revolution bis heute, 

Bonn 2010. Der prominenteste Vertreter dieser Kritik ist vielleicht Friedrich August 

von Hayek. Vgl. Friedrich A. von Hayek (1988): Die verhängnisvolle Anmaßung. 

Die Irrtümer des Sozialismus, Tübingen, 3. Hayeks Kritik am Sozialismus als 

menschlicher Hybris war jedoch keineswegs Allgemeingut. Joseph Schumpeter etwa 

hielt eine rationale Gesamtplanung für das überlegenere System. Vgl. Joseph A. 

Schumpeter (1942): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, Bern 1950. 

85  MEW 1, S. 345. Vgl. auch Marx  affirmative Zitation des Mönches Ortes: „‚Statt 

unnütze Systeme für das Glück der Völker aufzustellen, will ich mich darauf be-

schränken, die Gründe ihres Unglücks zu untersuchen.‘“ (MEW 23, S. 677f., FN 89). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

gibt er Schlagworte, spricht von einer „unmittelbar gesellschaftlich[en]“ Produk-
tion86 oder der rationellen Regelung des Stoffwechsels mit der Natur.87 Diese 
Unbestimmtheit ist einerseits dadurch gerechtfertigt, dass nach Marx prinzipiell 
auch die Form der gesellschaftlichen Kontrolle den Individuen überlassen wer-
den soll, andererseits bietet sie in der historischen Rückschau eine offene Flanke 
für den autoritären Kommunismus. Marx sieht hier ein Problem, allerdings be-
schäftigt er sich nur am Rande damit. In den Grundrissen spricht er von der Al-
ternative zwischen einer „despotischen Regierung der Produktion und Verwalte-
rin der Distribution“ und eines „board, was für die gemeinsam arbeitende Ge-
sellschaft Buch und Rechnung führt“.88 
 
(f) Das sechste Kriterium kann man Kriterium der Vielfalt der menschlichen Be-

ziehungen bezeichnen.89 In gewissem Sinne ist es das soziale Pendant zum Krite-
rium der Möglichkeit der Entwicklung aller menschlichen Anlagen. Das Krite-
rium der Diversität wird unter anderem an Marx  Auseinandersetzung mit den 
französischen Materialisten deutlich. Ausgehend vom Postulat, „[d]aß der wirk-
liche geistige Reichtum des Individuums ganz von dem Reichtum seiner wirkli-
chen Beziehungen abhängt“, kritisiert Marx diese dafür, dass sie „alle die man-
nigfaltigen Verhältnisse der Menschen zueinander in das Eine Verhältnis der 
Brauchbarkeit auflös[en]“.90 Dies sei zwar als Analyse der gegenwärtigen Ge-
sellschaft berechtigt, da „innerhalb der modernen bürgerlichen Gesellschaft alle 
Verhältnisse unter das eine abstrakte Geld- und Schacherverhältnis praktisch 
subsumiert sind“, jedoch existieren trotz dieser „praktischen Subsumption“ die 
„wirklichen Verhältnisse“ weiterhin.91 Dies berücksichtigen die französischen 
Materialisten nicht. Im Zuge dieser Überlegungen wird ein eigentümlicher Stan-
dard von Normalität postuliert. Die Verhältnisse sollen so sein, wie sie wirklich 
sind, sie sollen „die ihnen eigentümliche Bedeutung haben“.92 
 
Abgesehen von dem unhintergehbaren biologischen Substrat der Gattung ist die 
Einheit des vernünftigen Zusammenlebens selbst nur noch ein Platzhalter für alle 
                                                             
86  MEW 42, S. 92. 

87  Vgl. MEW 25, S. 828.  

88  MEW 42, S. 87. 

89  Diesem Kriterium vorausgesetzt ist die Bedingung, dass ein einzelnes Individuum 

sein Gattungswesen nicht realisieren kann. Es bedarf immer mehrerer Men-

schen (vgl. Quante 2009, S. 298). 

90  MEW 3, S. 394. 

91  Ebd. 

92  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 79 

möglichen sozialen Beziehungen und Verhältnisse: „[D]ie menschliche Wirk-
lichkeit ist ebenso vielfach, wie die Wesensbestimmungen und Tätigkeiten viel-
fach sind“.93 Das „Land der Vernunft“ wird damit zur Grundlage, auf der sich 
die vielfältigen menschlichen Entwicklungen abspielen können. Diese sind nicht 
unter einen inhaltlich bestimmten Begriff zu fassen: 

 
„Setze den Menschen als Menschen und sein Verhältnis zur Welt als menschliches voraus, 

so kannst du Liebe nur gegen Liebe austauschen, Vertrauen nur gegen Vertrauen […] Je-

der deiner Verhältnisse zum Menschen – und zur Natur – muß eine bestimmte, dem 

Gegenstand deines Willens entsprechende Äußerung deines wirklichen individuellen Le-

bens sein.“94 

 
Natürlich muss sich Marx an dieser Stelle fragen lassen, warum er nur positiv 
konnotierte menschliche Beziehungen, die sich zwanglos zur Geltung bringen 
sollen, erwähnt, während die „Tauschvorgänge“ von Habsucht gegen Habsucht, 
von Hass gegen Hass und Neid gegen Neid keine Rolle zu spielen scheinen. Man 
muss annehmen, dass diese menschlichen Eigenschaften für Marx nicht zum 
eigentlichen menschlichen Wesen gehören bzw. dass ihnen ein ontologischer 
Nachrang gegenüber den positiven Beziehungen zugeschrieben wird. Aber selbst 
wenn Marx hier entweder einem allzu harmonischen Bild versöhnter menschli-
cher Verhältnisse anhängt, oder glaubt, sich auf einen begrifflichen Vorrang des 
Guten vor dem Defizitären berufen zu können, bleibt der formale Maßstab der 
Kritik, der sich durch die Diversität menschlicher Verhältnisse ergibt, wichtig. 
Marx entwickelt ihn in Abgrenzung gegen ein spezifisches Moment gesellschaft-
licher Erfahrung, der gleichmachenden Kraft des Geldes.95 Die Verhältnisse sol-
len nicht „der Ausdruck und die Darstellung eines dritten, ihnen untergeschobe-
nen Verhältnisses sein“.96 
  

                                                             
93  MEW EB 1, S. 535. 

94  Ebd., S. 567. 

95  Michael Quante reduziert das Diversitätskriterium auf einer der „Anerkennung in 

Form der Liebe“ und stellt ihm die Anerkennung in Form des Geldes gegen-

über (vgl. Quante 2009, S. 280f). 

96  MEW 3, S. 394. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

3.2.1 Die Kritik am Geld 
 

Marx übt sowohl in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten als auch in 
den Millexzerpten eine scharfe Kritik am Geld.97 Die Kritik am Geld als kollek-
tive bzw. universale Vorstellung ist aus der Doktordissertation vertraut. Im jet-
zigen Zusammenhang ist ein anderer Punkt wesentlich. Marx analysiert die Insti-
tution des Geldes als unifizierenden und darum verfälschenden Maßstab, der zu-
dem die Macht hat, die Dinge zu erwerben, die er ausdrückt. In den Ökono-

misch-philosophischen Manuskripten zitiert Marx zustimmend aus Shakespeares 
Timon von Athen: „So viel hievon macht schwarz weiß, häßlich schön;/ Schlecht 
gut, alt jung, feig tapfer, niedrig edel./ […] sichtbare Gottheit,/ Die du Unmög-
lichkeiten eng verbrüderst,/ Zum Kuß sie zwingst!“98 Mit dem Geld tritt ein ein-
heitlicher Maßstab in die Welt, der in der Lage ist, sich über andere, traditionelle 
Orientierungs- und Handlungsschemata hinwegzusetzen und diese zu destruie-
ren. Es kann das Schlechte zum Guten, das Hässliche zum Schönen machen. 
Dem Geld wohnt ein Perversionsmechanismus inne, der die Vielzahl der Maß-
stäbe zerstört. Es wird von Marx als der Mittler der Produktion begriffen, der als 
unifizierender Mittler, als Vermittler von Allem und Jedem, nicht in der Lage 
sein kann, der Vielheit der menschlichen Produkte und Handlungsweisen ange-
messen Ausdruck zu geben. Das Geld erfüllt die Grundfunktion des menschli-
chen Umgangs, es ist „gesellschaftliche[r] Verkehr und Integration“99, aber es er-
füllt sie verfälschend. Im Geld wird die Gattungstätigkeit der Menschen zu 
einem handgreiflichen Gegenstand, welcher diese unter eine Norm zwingt, die 
nicht ihre eigene ist. Das Geld als eine Existenzweise der ökonomischen Ver-
mittlung legt den falschen Maßstab an die Produkte der Menschen an.100 

Im Zusammenhang mit dem Geldgebrauch kann man auch den Begriff des 
atomistischen Individuums konkretisieren, welches in der Kritik der Hegelschen 
Rechtsphilosophie diskutiert worden war. Durch den Geldgebrauch kommt es zu 
einer bestimmten Form der Individualisierung, die Individuen werden zu homi-
nes oeconomici. Diesen Prozess kann man als Heraustreten aus der bisherigen, 
                                                             
97  Eine allgemeine Geschichte der philosophischen Geldkritik liegt vor mit: Marcel 

Hénaff (2002): Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie, Frankfurt a.M. 

2009. 

98  MEW EB 1, S. 564. William Shakespeare (1606–09): Timon von Athen, übersetzt 

von Dorothea Tieck, in: Sämtliche Werke in vier Bänden. Band 4, Berlin 1975, 

S. 916–993, hier S. 965f. 

99  MEW EB 1, S. 453. 

100  Der späte Marx wird diese Geldkritik in den Gesamtzusammenhang der Wertformen 

einordnen. Vgl. Kapitel 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 81 

herkömmlichen Ordnung der Dinge bezeichnen, konkret historisch als Heraus-
treten aus den feudalen Verhältnissen. Der Geldbesitzer oder Geldbenutzer ist 
fähig, diese Ordnung zu pervertieren. Er besitzt qua Geld eine Macht, die ihm 
sonst nicht zukäme. Marx fasst dies in den Ökonomisch-philosophischen Manu-
skripten zusammen: „Was durch das Geld für mich ist, was ich zahlen, d.h., was 
das Geld kaufen kann, das bin ich, der Besitzer des Geldes selbst. So groß die 
Kraft des Geldes, so groß ist meine Kraft. Die Eigenschaften des Geldes sind 
meine […] Eigenschaften und Wesenskräfte.“101 

Nach Moses Hess, einem Zeitgenossen und Mitte der 1840er Jahre auch 
Weggefährten von Marx, ist die Konsequenz der Geldbenutzung das „absterben-
de, isolierte Individuum“, das von „seiner Lebenswurzel, seinem Lebenselemen-
te, getrennte, wie eine faule Frucht vom Lebensbaume abgefallene“ Individu-
um.102 Der Geldbesitzer verletze den organischen Gesellschaftskörper. Während 
sich Hess gegen den Individualismus generell wendet, zieht Marx genau die 
gegenteilige Konsequenz. Das Geld kann eine wirkliche Individualität nicht her-
vorbringen. Beim Geldgebrauch ist „das, was ich bin und vermag, […] keines-
wegs durch meine Individualität bestimmt“103, das Geld verhindert als großer 
Gleichmacher gerade das Wirken der je spezifischen Kräfte und Eigenschaften 
der Individuen. Hess kennt keine gelingende Individualisierung, er denkt allein 
im Bild einer harmonischen Ordnung des Gesellschaftskörpers. Marx dagegen 
hält im Angesicht ihrer defizitären Form an einer gelingenden Individualisierung 
fest. Diese unterschiedlichen Ansichten vom Individuum argumentieren auf zwei 
getrennten Ebenen. Der Geldgebrauch setze die Individuen frei, und zwar von 
jeglicher gewachsenen Ordnung, und zugleich etabliere sich mit ihm eine neue 
Ordnung, die die wahre Individualität verhindere.104 
                                                             
101  MEW EB 1, S. 564. 

102  Moses Hess (1845): Über das Geldwesen, in: Ders.: Philosophische und Sozialisti-

sche Schriften 1837–1850. Eine Auswahl, Berlin 1980, S. 329–347, hier S. 344f. 

103  MEW EB 1, S. 564. 

104  Marx  Position wird im 20. Jahrhundert etwa von Lyotard radikalisiert. Er wirft 

Marx eine Sehnsucht nach natürlichen Ursprüngen vor und setzt dagegen einen af-

firmativen Begriff von Perversion. Nach Lyotards Erzählung seien es die Lydier 

gewesen, welche als erste den Geldgebrauch kultiviert und die allgemeine Prostitu-

tion eingeführt hätten. Mütter und Ehefrauen wären so ihrer natürlichen Zweckmä-

ßigkeit entrissen worden. Mit der Ausweitung der Austauschbarkeit verbreitete sich 

Perversität: „[J]eder Bereich des genießenden Körpers [konnte nun; M.E.] zu einem 

Gut werden […] woraus folgt, dass er gleichzeitig der Illusion eines natürlichen 

Funktionierens entrissen wird, und somit für den polymorph-perversen Gebrauch be-

reitsteht.“ (Lyotard 1974, S. 255). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

3.3 ERSTE ANNÄHERUNG AN 
DEN MARX SCHEN ABSTRAKTIONSBEGRIFF 

 
Wenn Marx das Soziale als wesentliche Qualität des Menschen fasst, als ihm 
eigentlich zugehörig, stellt sich die Frage, wie sich der Prozess beschreiben lässt, 
der zu der Trennung von Individuum und Institutionen bzw. der Perversion der 
Gattungstätigkeiten zum Geldgebrauch führt. Dazu ist auf den eigentümlichen 
Abstraktionsbegriff, den Marx heranzieht, einzugehen.105 Im Zuge der Kritik des 
Atomismus in der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie gibt er einen ersten 
Hinweis auf diesen: „Die Atomistik, in die sich die bürgerliche Gesellschaft in 
ihrem politischen Akt stürzt, geht notwendig daraus hervor, daß das Gemeinwe-
sen […] worin der Einzelne existiert, die bürgerliche Gesellschaft getrennt vom 
Staat oder der politische Staat eine Abstraktion von ihr ist.“106 Von welcher Art 
von Abstraktion ist hier die Rede? Aus einer bloß kontemplativen, auf das Vor-

                                                                                                                                  
  Auf einen anderen von Marx zumindest an dieser Stelle nicht berücksichtigten As-

pekt macht Jacques Derrida aufmerksam. Entlang der Kant schen Unterscheidung 

von Würde und Preis führt er aus: „Das durch diese fundamentale Opposition [von 

Würde und Preis; M.E.] entstehende erschreckende Problem […] besteht darin, dass 

die Kalkulierbarkeit des Preises, der Markt oder das Geld, die die Würde bedrohen 

[…] auch genau das ist, was als Prinzip der Äquivalenz und der Substitution die 

Gleichheit zwischen allen Singularitäten sichert.“ Jacques Derrida (1992): Über das 

Preislose oder der price is right in der transaktion, o. O., b-books 1999, S. 23. Weiter 

schreibt er: „Denn es ist die Möglichkeit von Geld selbst, des Preises, d.h. des Prin-

zips der Äquivalenz, das die Differenzen auch neutralisieren lässt, um zur reinen 

Singularität als Würde oder als universales Recht zu gelangen. Der Zugang zur 

Würde des Anderen ist Zugang zur Singularität seiner absoluten Differenz, gewiss, 

aber das ist nur durch eine bestimmte Indifferenz, durch die Neutralisierung der Dif-

ferenzen möglich.“ (ebd., S. 24). Bei Marx findet sich diese Problematik in gewisser 

Weise in der Kritik des Gothaer Programms. Vgl. Karl Marx (1875): Kritik des Go-

thaer Programms, in: MEW 19, S. 11–33. Berlin 1962. Zu Derrida und Lyotard vgl. 

Martin Eichler (2012): Das Denken der Gabe in Anschluss an Nietzsche und Marx, 

in: André Reichert/Jaime de Salas/Ulrich Johannes Schneider (Hg.): Nietzsche und 

die Postmoderne, Leipzig 2012, S. 41–68. Zu Marx  Kritik des Gothaer Programms 

vgl. Martin Eichler (2011): Geld und Gerechtigkeit, in: Oliver Decker/Christoph 

Türcke/Tobias Grave (Hg.): Geld. Kritische Theorie und Psychoanalytische Praxis, 

Gießen 2011, S. 157–172, insb. S. 167ff. 

105  Vgl. auch die Abschnitte 7.1 und 7.2. 

106  MEW 1, S. 283. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 83 

handene gehenden Abstraktion entsteht kein Staat. Kontemplative Abstraktionen 
haben in der Regel auch nicht die Eigenschaft, eine solch bestimmende Wirkung 
auf die Einzelnen auszuüben, wie es der Staat und andere Institutionen tun. Man 
kann den Staat in der Marx schen Sicht als eine praktische und reale Abstraktion 
bezeichnen, wobei praktisch hier im Gegensatz zur theoretischen Praxis verstan-
den wird und real ihre Wirkmächtigkeit anzeigt. Es stellen sich die Fragen: Wie 
kommt eine solche Abstraktion zu Stande? Wovon und worauf wird abstrahiert? 
Eine erste Antwort liefert das folgende Zitat: 

 
„So wird hier [HW7, §279; M.E.] die Souveränität, das Wesen des Staats, zuerst als ein 

selbständiges Wesen betrachtet, vergegenständlicht. Dann, versteht sich, muß dies Objek-

tive wieder Subjekt werden. Dies Subjekt erscheint aber dann als eine Selbstverkörperung 

der Souveränität, während die Souveränität nichts anders ist als der vergegenständlichte 

Geist der Staatssubjekte.“107 

 
Der zentrale Begriff, den Marx hier verwendet, ist der der „Vergegenständli-
chung“. Etwas, das vorher kein Gegenstand war, wird zu einem Gegenstand. 
Dieses „etwas“ wird als „Geist der Staatssubjekte“ näher bestimmt, es handelt 
sich beim Staat um eine vergegenständlichte Vorstellung der Individuen. Mit 
„gegenständlich“ ist dabei an dieser Stelle kein materieller Gegenstand gemeint, 
sondern eine wirkmächtige Größe, etwas, das entgegen steht, also von den Indi-
viduen als eigenständige Macht in die eigenen Handlungen einzubeziehen ist. 
Marx geht hier wiederum „an sich“ von den Individuen aus – „an sich“ ist der 
Staat nichts anderes als die Individuen. Doch ist die Vorstellung, die sich die In-
dividuen von ihrem Staat machen, eine Besondere. Hier kommt der spezifische 
Abstraktionsbegriff ins Spiel: Die Individuen sind soziale Wesen, darauf ange-
legt, ihre gemeinsamen Angelegenheiten zu regeln – in welcher Form auch im-
mer. Der Staat ist zuerst nur die Abstraktion auf diesen Aspekt des Menschen. 
Ihrer sozialen Fähigkeit werden sie im Zuge der Vergegenständlichung des Staa-
tes jedoch entfremdet. Der Staat existiert nicht nur als Vorstellung, sondern er 
erhält eine materiale Form. Er wird als Vergegenständlichung von den Menschen 
getrennt. Die Individuen sind als Ursprung der Abstraktion nicht mehr unmittel-
bar zu erkennen. Die Abstraktion ist zugleich eine Verschleierung und Verselb-
ständigung. Marx benutzt dafür auch den Begriff der „existierenden Unwahr-
heit“.108 

Die Ökonomisch-philosophischen Manuskripte tragen zu einer Präzisierung 
des Abstraktionsbegriffes bei. Hier stellt Marx die Frage nach den der Abstrak-
                                                             
107  Ebd., S. 225. 

108  Ebd., S. 230. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

tion zugrunde liegenden Handlungsformen. Zugleich wechselt der untersuchte 
Gegenstandsbereich. Als zentralen Gegenstand, als Wesen des ökonomischen 
Systems, fasst Marx in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten das Pri-
vateigentum. Wie Gott im Anhang der Dissertation, wie der Staat in der Kritik 
des Hegelschen Staatsrechts, ist auch dieser Gegenstand Produkt eines gesell-
schaftlichen Prozesses, einer Vergegenständlichung. Formal betrachtet produ-
ziert derselbe Abstraktionsprozess, der Staat und Gott produziert, auch das Pri-
vateigentum. Wiederum verselbständigt sich ein gesellschaftliches Verhältnis 
gegenüber seinen Produzenten und wiederum kritisiert Marx diesen Abstrak-
tionsvorgang: „Es ist vor allem zu vermeiden, die ‚Gesellschaft‘ wieder als Abs-
traktion dem Individuum gegenüber zu fixieren.“109 Ergebnis dieser Abstraktion 
sind die staatlichen und ökonomischen Herrschaftsverhältnisse, denen Marx in 
der Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie seinen kategorischen 
Imperativ entgegengesetzt hatte. Marx führt das Privateigentum, dieses ver-
gegenständlichte gesellschaftliche Verhältnis zwischen Personen, auf eine be-

stimmte Praxis zurück: auf die entfremdete bzw. entäußerte Arbeit. Er bietet mit 
der Handlungsform der entfremdeten Arbeit eine Erklärung der Entstehung des 
Privateigentums an. Das reale Primat der entfremdeten Arbeit vor ihrer Ver-
gegenständlichung fasst Marx folgendermaßen: 

 
„Wir haben allerdings den Begriff der entäußerten Arbeit (des entäußerten Lebens) aus 

der Nationalökonomie als Resultat aus der Bewegung des Privateigentums gewonnen. 

Aber es zeigt sich bei Analyse dieses Begriffes, daß, wenn das Privateigentum als Grund, 

als Ursache der entäußerten Arbeit erscheint, es vielmehr eine Konsequenz derselben ist, 

wie auch die Götter ursprünglich nicht die Ursache, sondern die Wirkung der menschli-

chen Verstandesverirrung sind. “110 

 
Marx betont das Primat der Handlungsform vor dem entfremdeten sozialen Ver-
hältnis. Es sind die Individuen, die das entfremdete Verhältnis erst produzieren. 
Da er nun bereits innerhalb der Handlungsform eine begriffliche Unterscheidung 
eingezogen hat, ist er in der Lage, zwei Formen der Arbeit voneinander zu sepa-
rieren und so die Möglichkeit der Veränderung offen zu halten. Zwar gilt für 
Marx alle Arbeit als Vergegenständlichung, doch führt diese nicht notwendiger-

                                                             
109  MEW EB 1, S. 538. Mit Gesellschaft ist hier die Gesamtheit der ökonomischen Pro-

zesse gemeint, in deren Zentrum das Privateigentum steht. 

110  Ebd., S. 520. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 85 

weise zur Entfremdung.111 Damit setzt Marx auf der Ebene der Praxis die Mög-
lichkeit, den falschen Vergegenständlichungen zu entkommen. Allerdings bleibt 
bezüglich der Handlungsform der entfremdeten Arbeit ein Problem bestehen. 
Wie die entfremdete Arbeit zu Stande kommt, erklärt Marx nicht. Er stellt die 
Frage nach dem Ursprung der Entfremdung112, aber er beantwortet sie nicht. Die 
entsprechende Passage der Ökonomisch-philosophischen Manuskripte bricht mit 
der Frage ab. So kann Marx nur konstatieren, dass, über das entfremdete Ver-
hältnis hinaus, noch das nicht entfremdete existieren könnte. Er stellt sich die 
unerledigte Aufgabe, „das allgemeine Wesen des Privateigentums, wie es sich 
als Resultat der entfremdeten Arbeit ergeben hat, in seinem Verhältnis zum 
wahrhaft menschlichen und sozialen Eigentum zu bestimmen.“113 

 
 

3.4 DER NEUE GEGENSTANDSBEREICH UND 
MARX  „SKEPTIZISMUS“ 

 
Am Anfang der Marx schen Beschäftigung mit der politischen Ökonomie stehen 
überraschenderweise skeptische Aussagen über den Gesetzesbegriff in diesem 
Gegenstandsbereich. Sie sind in den relativ unbekannten Millexzerpten zu fin-
den, welche in bestimmter Weise an Marx  Dissertation anknüpfen. In dieser 
versucht Marx die Freiheit des Autors bei der Analyse der Natur unter den Be-
dingungen der griechischen Antike auszuloten. Er lobt Epikur für seine „tätige 
Fiktion“, d.h. für das Ausnutzen der notwendigen Unschärfen und Widersprüche 
bei der Bestimmung der naturphilosophischen Grundbegriffe der Antike. Da-
durch kommt – in gewissen Grenzen – Epikurs Prinzip der Ataraxie des Indivi-
duums zu seinem Recht. In Frage steht nun, inwieweit sich eine solche Freiheit 
des Autors auch im Bereich der politischen Ökonomie auswirken kann. Die Mill-
exzerpte zeigen, wie Marx bereits früh diese Möglichkeit in seine Überlegungen 
einbezieht. Zwar bleibt die Position des Skeptizismus nur ein kurzes Zwischen-
spiel, darüber hinaus müssen nicht einmal die Millexzerpte in diesem Sinne 
interpretiert werden, im weiteren Fortgang der Arbeit soll jedoch gezeigt wer-
den, wie der Skeptizismus – statt abstrakt negiert zu werden – im Marx schen 
Werk fortwirkt. 

                                                             
111  „Betrachten wir nun näher die Vergegenständlichung, die Produktion des Arbeiters 

und in ihr die Entfremdung, den Verlust des Gegenstandes, seines Produkts.“ (ebd., 

S. 512). 

112  Vgl. ebd., S. 521. 

113  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Wie so oft kleidet sich auch Marx  frühe Auseinandersetzung mit der theore-
tischen Ökonomie in einen Hegelkommentar, verkündete dieser doch in der 
Rechtsphilosophie den Triumph des Verstandes über die Erscheinung in der von 
ihm „Staatsökonomie“ genannten politischen Ökonomie: „Ihre Entwicklung 
zeigt das Interessante, wie der Gedanke […] aus der unendlichen Menge von 
Einzelheiten, die zunächst vor ihm liegen, die einfachen Prinzipien der Sache, 
den in ihr wirksamen und sie regierenden Verstand herausfindet.“114 Marx hin-
gegen schreibt: 

 
„Wenn es ein beständiges Gesetz ist, daß z.B. die Produktionskosten in letzter Instanz – 

oder vielmehr bei der sporadisch zufällig eintreffenden Deckung von Nachfrage und Zu-

fuhr – den Preis (Wert) bestimmen, so ist es ein ebenso beständiges Gesetz, daß dies Ver-

hältnis sich nicht deckt, also daß Wert und Produktionskosten in keinem notwendigen 

Verhältnis stehn. Ja, Nachfrage und Zufuhr decken sich immer nur momentan durch das 

vorhergegangene Schwanken von Nachfrage und Zufuhr, durch das Missverhältnis zwi-

schen Produktionskosten und Tauschwert, wie diese Schwankungen und dieses Missver-

hältnis ebenso wieder der momentanen Deckung folgt. Diese wirkliche Bewegung, wovon 

jenes Gesetz nur ein abstraktes, zufälliges und einseitiges Moment ist, wird von der neuren 

Nationalökonomie zum Akzidens gemacht, zum Unwesentlichen.“115 

 
Marx artikuliert hier gegenüber der Möglichkeit wissenschaftlicher Erkenntnis 
nationalökonomischer Zusammenhänge eine skeptische Haltung. Die 
Schwierigkeiten der empirischen Überprüfung von Wesensaussagen sind bereits 
aus seiner Auseinandersetzung mit Epikur bekannt. Marx kann implizit auf diese 
Auseinandersetzung zurückgreifen. Die ökonomischen Gesetze seien bloße 
Abstraktionen des subjektiven Verstandes. Die Nationalökonomen griffen 
willkürlich Momente aus dem ökonomischen Gesamtgeschehen heraus und 
hypostasierten diese zu Wesensbestimmungen. Dabei fänden diese Wesens-
bestimmungen keine Entsprechung in der Realität, in dieser gäbe es lediglich 
zufällige Bewegungen. Bei genauerer Betrachtung findet sich im weiteren 
Fortgang des Zitats jedoch eine Ambivalenz, die Marx  Skeptizismus 
abschwächt. Während es auf der einen Seite so scheint, als würde Marx die 
Möglichkeit jeder Erkenntnis auf dem Gebiet der Nationalökonomie bestreiten, 
so schränkt er andererseits diese Aussage ein: 

 
„[B]ei den scharfen und exakten Formeln, worauf sie [die Nationalökonomen; M.E.] die 

Nationalökonomie reduzieren, [müsste; M.E.] die Grundformel, wollten sie jene Bewe-

                                                             
114  HWB 7, §189. 

115  MEW EB 1, S. 445. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 87 

gung abstrakt aussprechen, heißen […]: Das Gesetz ist in der Nationalökonomie durch 

sein Gegenteil, die Gesetzlosigkeit bestimmt. Das wahre Gesetz der Nationalökonomie ist 

der Zufall, aus dessen Bewegung wir, die Wissenschaftlichen, einige Momente willkürlich 

in der Form von Gesetzen fixieren.“116 

 
Entscheidend ist hier die Bedingung der „scharfen und exakten Formeln“, auf 
die das Reduktionsprogramm der Nationalökonomen hinausläuft. Nicht jede Re-
duktion der chaotischen Wirklichkeit auf Gesetzesaussagen wird damit von 
Marx kritisiert, sondern lediglich die, die auf solche Formeln abzielt.117 Wenn 
man diesen Teil des Zitats akzentuiert, ist nicht jeglicher wissenschaftlicher Aus-
sage über den Gegenstandsbereich eine Absage erteilt, sondern nur einer be-
stimmten Form von politischer Ökonomie, die nicht in der Lage ist, auf ihre Er-
kenntnisbedingungen zu reflektieren. Um vorzugreifen: Auch im Kapital wird 
der Gesetzesbegriff innerhalb der Ökonomie nicht unmittelbar akzeptiert, viel-
mehr wird er präzisiert und in seiner Geltung eingeschränkt. Marx unterscheidet 
in der ausformulierten Kritik der politischen Ökonomie strikt zwischen verschie-
denen Erscheinungsebenen des Ökonomischen und nur auf der abstraktesten ist 
das Wertgesetz uneingeschränkt gültig. 

Verfolgt man die Entwicklung des Marx schen ökonomischen Denkens wei-
ter, wie es hier nur stichpunktartig geschehen soll, und fasst die Ökonomisch-
philosophischen Manuskripte, das Elend der Philosophie und die Heilige Fami-

lie zusammen, ergibt sich ein neues Bild. In der Rückschau sieht Marx sich in-
haltlich zur Zeit des Elends der Philosophie auf dem Standpunkt Ricardos. In 
einem Brief vom 25. Februar 1859 an Engels schreibt er: „[I]n der Schrift gegen 
Proudhon nahm ich selbst R s Theorie an“.  Dies wird auch in der 118 Heiligen 
Familie deutlich. In dieser Schrift wird das theoretische System der politischen 
Ökonomie referierend abgehandelt, nicht selbständig entwickelt. Marx scheint 
seinen eigenen Anteil lediglich darin zu sehen, auf die Historizität der Katego-
rien hinzuweisen. Er schreibt: „Die Ökonomen erklären uns, wie man unter den 
obigen gegebenen Verhältnissen produziert, was sie uns aber nicht erklären, ist 
wie diese Verhältnisse selbst produziert werden, d.h. die historische Bewegung, 
die sie ins Leben ruft.“119 Es existiert aber darüber hinaus noch ein zweiter Ar-
gumentationsstrang, in dem man die Anfänge von Marx Theorie und Kritik der 
ökonomischen Formen identifizieren kann, wie er im zweiten Teil der Arbeit 
                                                             
116  Ebd. 

117  Vgl. auch Hans-Georg Backhaus (1997c): Zuvor: Die Anfänge der neuen Marx-

Lektüre, in: Backhaus 1997a, 9–40, hier S. 14f. 

118  MEGA² III.9, S. 329. 

119  MEW 4, 126; vgl. MEW 2, S. 32f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

entwickelt werden soll. Marx bringt sich zumindest dem Selbstverständnis nach 
in Frontstellung gegen die nationalökonomischen Theoretiker, die als Wissen-
schaftler nicht wüssten, was sie tun: 

 
„Die Nationalökonomie geht vom Faktum des Privateigentums aus. Sie erklärt uns dassel-

be nicht. Sie fasst den materiellen Prozess des Privateigentums, den es in der Wirklichkeit 

durchmacht, in allgemeine, abstrakte Formeln, die ihr dann als Gesetze gelten. Sie begreift 

diese Gesetze nicht, d.h., sie zeigt nicht nach, wie sie aus dem Wesen der Privateigentums 

hervorgehn.“120 

 
Deutlich wird hier, dass Marx nach einer Erklärung der ökonomischen Gesetzte 
sucht, nach einem Gesetz hinter dem Gesetz. Es sollen „alle nationalökonomi-
schen Kategorien entwickelt werden“ und zwar so, dass sie „nur einen bestimm-
ten und entwickelten Ausdruck dieser ersten Grundlagen“ darstellen.121 Generell 
gelten für Marx die Aussagen der Ökonomen nun nicht mehr als willkürliche 
Abstraktionen, sondern werden als einzige Möglichkeit, die ökonomischen Ver-
hältnisse darzustellen, akzeptiert. Statt eines Dualismus von „Gesetz“ und „wirk-
licher Bewegung“122 konstatiert Marx jetzt das Zusammenfallen von „wirklicher 
Bewegung“ und „Gesetz“.123 Während es in den Millexzerpten noch hieß: „Das 
Gesetz ist der Nationalökonomie durch sein Gegenteil, die Gesetzlosigkeit be-
stimmt.“124, heißt es nun mit Ricardo: Die Produktionskosten bestimmen in 
„letzter Instanz“125 den Preis der Dinge. An dieser Sichtweise wird Marx in sei-
nem späteren Werk festhalten und sie durch seine Arbeitswertlehre weiter zu 
präzisieren suchen. Seine skeptische Haltung in den Millexzerpten wird in die-
sem in eine begriffliche und qualitative Ökonomie transformiert. Diese Trans-
formation ist wesentlicher Gegenstand der folgenden Untersuchung des 
Marx schen Spätwerkes. 

                                                             
120  MEW EB 1, S. 510. 

121  Ebd., S. 521. 

122  Ebd., S. 445. 

123  MEW 4, S. 81. 

124  MEW EB 1, S. 445. 

125  MEW 4, S. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002 - am 14.02.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

