
7

1 Vgl. zum „racism without races“ Balibar (1988).

Persönliche Annäherungen – 
statt eines Vorwortes

Terminologische Festlegungen sind häufig das Ergebnis schwieriger (Ent-)Schei-

dungsprozesse. Ich will meinen persönlichen Weg zu den „schwarzen deutschen

Kolonialsoldaten“ hier daher etwas breiter darstellen.

Schwarz-Weiß Denken, das weiß der Volksmund, nimmt eine bunte Realität

allzu vereinfachend wahr. Es gibt in ihm nur das eine oder das andere und

dazwischen eine klare Grenze. Schwarz kann nie Weiß sein und Weiß nie

Schwarz. In dieser Farbsymbolik steht implizit das Schwarze für das Negative,

Unangenehme, Unerfreuliche und das Weiße für das Positive, Reine, Ange-

nehme. Wir stehen heute vor einer Situation, die in der Gegenwart leider immer

noch Menschen in die dichotomen Kategorien „schwarz“ und „weiß“ einordnet

und umgekehrt, Menschen zwingt, sich in diese Kategorien einzuordnen. Dabei

wird in weiten Kreisen, insbesondere der kritischen, z. B. durch postkoloniale

Theorie inspirierten Wissenschaft, die soziale Konstruktion dieser Kategorien

längst betont. Das Konzept der „Rasse“ wird darin als ein Mechanismus sozia-

ler Exklusion auf der Grundlage biologischer und damit scheinbar natürlicher

Phänomene, beschrieben. Rassismus, europäische Aufklärung und damit die

europäische Moderne gingen Hand in Hand. Das unaufgeklärte, „schwarze

Andere“ wurde zur Projektionsfläche des sich als universal setzenden, aufge-

klärten, „weißen Selbst“. Die von Europa ausgehende jahrhundertelang erfolgte

Exklusion von Menschen anhand „rassischer“ Kriterien, mit Sklaverei, Kolonia-

lismus und Völkermord, hat diese konstruierten Zuschreibungen zu tatsächlich

gefühlten und erlebten Herrschaftsverhältnissen werden lassen. Auch die heute

existierenden globalen Machtverhältnisse schreiben so konstruierte soziale Un-

gleichheit weiter fort, zwar meist nicht mehr overt „rassisch“, in der erlebten

Dominanzrelation jedoch häufig genau darauf rekurrierend.1

Das zeigen nicht nur die vielen rassistischen Übergriffe in Deutschland und

anderswo, sondern auch das Verhältnis der meisten „weißen“ Expatriates in

afrikanischen Ländern zu der dort lebenden „schwarzen“ Bevölkerung. Diese

Konstellation führt in ein nicht nur sprachliches Dilemma, wenn es darum geht,

ein Buch zu schreiben, in dem es um Menschen geht, die zu „Schwarzen“ ge-

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


macht wurden und um andere Menschen, die sich zu „Weißen“ ernannten und

damit eine evolutionistische Weltsicht, d. h. eine Dominanzverhältnis, verban-

den. Einerseits gibt es keine „schwarzen“ und „weißen“ Menschen, und von

daher wäre es konsequent nicht auf (Haut-)Farbe zu rekurrieren, andererseits

wurden wir dazu gemacht und es macht keinen Sinn, Verhältnisse zu beschrei-

ben, wenn man sie nicht benennen kann. Verändert wird die Situation dadurch,

dass der Begriff „schwarz“ mittlerweile politisch umgedeutet und zu einer

Selbstbeschreibung geworden ist, die sich explizit außerhalb von essentialisie-

renden Zuschreibungen verortet.

In Deutschland stehen beispielsweise die „Initiative Schwarze Menschen in

Deutschland“ e.V. (ISD) und ADEFRA e.V. (Schwarze deutsche Frauen und

Schwarze Frauen in Deutschland) für diese Position. Ihr Ziel ist unter anderem

die Förderung eines „schwarzen Bewusstseins“.2 „Der braune mob“ e.V., ein

Verein für „Schwarze Deutsche in Medien und Öffentlichkeit“ möchte die

Öffentlichkeit daran erinnern, „dass nicht alle Deutschen weiß sind, dass nicht

alle ‚richtigen Deutschen’ weiß sind, dass Schwarze nicht automatisch

‚Ausländer’ sind, dass zwar einige aber nicht alle Schwarzen etwas mit Afrika zu

tun haben, dass es keine ‚Farbigen’ gibt, dass Afrika kein Land ist, dass seriöser

Journalismus ohne einseitige Erwähnung von Hautfarben auskommt, dass

Exotismus Rassismus ist“.3

Solche Initiativen widersprechen der Konstruktion der Deutschen und

Deutschlands als „weißem Kollektiv“ und fordern so heraus, über implizite

rassistische Einstellungen oder Wahrnehmungen nachzudenken. Dennoch be-

steht auch hier ein Paradox, bzw. Dilemma. Zwar werden die Begriffe „schwarz“

und „Schwarze“ selbstaffirmativ umgedeutet, fraglich ist jedoch, ob und auch

wie die Mehrheitsgesellschaft erkennen kann, ob „schwarz“ im emanzipatori-

schen oder im diffamierenden Sinne verwendet wird. Die Sprechposition, aus

der heraus dies geschieht, wird somit zentral. Diese Crux zeigt sich besonders

deutlich an dem Begriff „Mulatte“ oder „Mischling“. „Der braune mob“ hat

Recht mit seinem Hinweis darauf, dass ein solcher Begriff, der aus dem Tier-

reich stammt, nicht geeignet sei, um auf Menschen angewendet zu werden. Er

lehnt seine Verwendung daher als beleidigend ab. Nun gibt es aber seit neues-

tem eine Gruppe, die sich „100Prozentmulatto“ nennt, sich also selbst als

„Mulatten“ beschreibt, wobei sie durch den Zusatz „100Prozent“ gängige

„Mischlings“-vorstellungen bricht. Sie wenden sich gegen die Einteilung der

Welt in Schwarz/Weiß und gegen die „Eintropfenregel“, nach der jeder

„schwarz“ ist, der nicht 100 Prozent „weiß“ ist, was umgekehrt eben nicht der

Fall ist. Sie meinen:

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

8

2 Vgl. http://www.isdonline.de/, http://www.adefra.de/.
3 Vgl. http://www.derbraunemob.info/deutsch/index.htm.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„In Wirklichkeit ist die Welt zu komplex, als dass sie mit Hilfe von simplistischen

Gegensätzen so leicht erklärt werden könnte. Rassismus ist lediglich eine von vielen

ineinander greifenden Ursachen für Unterdrückung auf dieser Welt, neben Sexis-

mus, stark ausgeprägten Klassengegensätzen, Imperialismus, ideologischer Unter-

drückung, Egoismus, etc. ... All dies verursacht ebensoviel physisches und psychi-

sches Leid wie Rassismus. Hier werden rassistische Herrschaftsverhältnisse jedoch

unrealistischerweise entweder unabhängig von anderen Herrschaftsverhältnissen

betrachtet oder zum zentralen gesellschaftlichen Widerspruch erklärt. Alle anderen

Widersprüche werden dabei lediglich zu Neben- oder gar Folgeerscheinungen

degradiert und vom Kriterium ‚Rasse’ abhängig gemacht. Diese Vereinfachung kom-

plexer gesellschaftlicher Zusammenhänge, sowie die künstliche Homogenisierung,

die in der ‚schwarzen’ US-amerikanischen Identitätskonstruktion stattfindet, stellt

außerdem eine interessengebundene Instrumentalisierung dar, die den Macht-

interessen der männlichen, ‚schwarzen’ Mittel- und Oberschicht dient. Die Frage

nach der Klasse entblößt jedoch nur noch eine weitere unzutreffende Zuweisung an

‚die Schwarzen’ als angeblicher Vertreter aller Unterdrückten.“4

Es bleibt festzuhalten, dass es in der politischen Emanzipationsbewegung von

Rassismus diskriminierten Menschen nebeneinander und teilweise konkurrie-

rende Selbstbezeichnungen gibt: neben „Schwarze (Deutsche)“, „Afro-Deut-

sche“ auch „Mulatte“. Die politischen Auseinandersetzungen verweisen auf ein

Spannungsfeld von Identifizierungen, das nicht klar dichotomisch gegliedert

ist. Statt von double vision (Bhaba) oder double consciousness (DuBois) zu spre-

chen, möchte ich die Polyvalenz von Verortungen zeigen.5 Dennoch muss die

Frage bleiben, wie wir persönlich mit Differenzerfahrungen, beispielweise „ras-

sischen“ Erfahrungen, umgehen.

Ich bin mittlerweile bei Vorträgen öfter mit einer Situation konfrontiert

worden, in der meine Verwendung der Begriffe „Schwarzer“ und „Weißer“ auf

Widerspruch gestoßen ist. Dieser Widerspruch fußte darauf, dass ich von mei-

ner Zuhörerschaft als „Weiße“ wahrgenommen und kategorisiert wurde. Dem

entsprechend sprach ich auch aus einer „weißen“ Position. Aus dieser Position

ist es schwierig, Begriffe wie „Schwarzer“ oder „Mulatte“ politisch emanzipato-

risch umzukehren, denn aus deren Kollektiv bin ich „rassisch“ ausgeschlossen.

Andererseits sind „Rassen“ nur eine Erfindung zur Aufrechterhaltung sozialer

Ungleichheit (gewesen). Bin ich, wie Fanon meint, gezwungen weiß zu sein, ge-

nauso wie andere gezwungen sind schwarz zu sein und das mit allen Implika-

tionen sozialer Ungleichheit? Mit Appiah bin ich der Überzeugung, dass dicho-

tome Abgrenzungen des Selbst vom Anderen, des „Westen vom Rest“  (Hall),

Persönliche Annäherungen

9

4 http://www.100prozentmulatto.de/keinschwarzweissdenken.html.
5 Vgl. dazu schon Rosenhaft 2003, die von Dreifachbewusstsein für Afrikaner/

-innen in der Weimarer Republik spricht.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Weißen vom Schwarzen imperiale Vermächtnisse sind, von denen wir uns

verabschieden sollten (vgl. Appiah 2004: 405) – auch um der Gefahr zu begeg-

nen, gegenwärtige und historische Erfahrungen zu weit zurück zu projizieren

und sie damit zu universalisieren. Allerdings ist es natürlich wichtig zu beken-

nen, aus welcher Position heraus dies gefordert wird und von daher hat Noah

Sow Recht, dass es „den Weißen“ gut tut, mit einem unguten Gefühl konfron-

tiert zu werden, wenn sie rein phänotypisch reduktionistisch einer Gruppe

zugeordnet werden (vgl. Sow 2008). Deswegen finde ich es auch persönlich

wichtig, sich damit auseinanderzusetzen und die Widersprüche, Paradoxien

und Dilemmata auszuhalten. Wenn ich also von „Weißen“ und „Schwarzen“

sprechen muss, tue ich das eigentlich wider Willens und sehe die Gefahr, essen-

tialisierende und homogenisierende Vorstellungen zu wecken.

Persönliche Geschichten, Erfahrungen und Lebenswege – das ist meine

Grundüberzeugung – können dazu führen, „schwarze“ und „weiße“ Positionen

zu verwirren. Die 1945 in Kamerun geborene und aufgewachsene Tochter fran-

zösischer Missionare, die in zweiter Ehe den mfon von Bangangté in Kamerun

heiratete, schreibt zu ihrer persönlichen Erfahrung mit Schwarz-Weißheiten:

„Meine Haut ist eigentlich weiß […]. Damals, als ich noch ein Kind war – und

manchmal auch heute noch –, unterhielten wir uns mit Freunden über die ‚Weißen’,

machten uns über sie lustig, weil uns ihr Benehmen, ihre Art zu leben und ihr Wesen

so eigentümlich, so unbegreiflich erschien. Aber das Wort ‚weiß’ bezeichnete nicht

nur ihre Hautfarbe. Ich denke, es bedeutete eher ‚fremd’ oder ‚europäisch’. Meine

Haut ist weiß, aber seit meiner Kindheit fühlte ich und betrachtete ich das Leben wie

eine Schwarze. Ich sprach Bangangté, also war ich schwarz. Ich empfand mich nicht

anders als meine Freundinnen in der Schule, meine ‚Schwestern’. Und vor allem hatte

ich nicht die geringste Lust, jemals wie eine Weiße zu leben. Man könnte also sagen,

daß ich schon immer Afrikanerin war und auch heute noch bin. Wirklich Afrika-

nerin? Dieses Bemühen, mich in diese oder jene Kategorie einzuordnen, um zu be-

weisen, daß jede Situation das Ergebnis einer logischen Folge von Ereignissen sein

muß, ist für mich eine typisch europäische Art zu denken.“ (Njike-Bergeret 1999: 10) 

Es geht mir hier darum, die Aufmerksamkeit auf die historische und situative

Wandelbarkeit der Zuordnungen in Weiß und Schwarz zu lenken. Damit möch-

te ich einer rein in der Gegenwart und auf Deutschland bezogenen Diskussion

Tiefe und Differenziertheit hinzufügen. Mich interessieren in diesem Buch die

Momente, an denen konstruierte Grenzen überschritten wurden, dominante

Diskurse kollabierten und Menschen sich diskriminierenden sowie dominanten

Zuschreibungen widersetzten. Es geht nicht darum, tatsächlich existierende und

ausgeübte Herrschaftsverhältnisse zu negieren, sondern hegemoniale, andere

würden sagen: „weiße“ (gemeint sind aber auch patriarchale, elitäre und sonst

wie chauvinistische) Allmachts- und Überlegenheitsphantasien zu brechen, ih-

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

10

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nen zu widersprechen und den Blick erneut zu öffnen für Ambivalenz und

Mehrdeutigkeiten. Allmachtsphantasien so zu entmächtigen bedeutet auch, sie

im gilroy’schen Sinne zu dezentrieren und im chakrabarty’schen Sinne zu pro-

vinzialisieren (vgl. Gilroy 1993, Chakrabarty 2000). Der hegemoniale koloniale,

bzw. moderne Diskurs war sicher geprägt durch einfache und vereinfachende

binäre Ordnungs- und Normierungsschemata: eigen/fremd, zivilisiert/primitiv,

weiß/schwarz, Mann/Frau. Da diese sich jedoch nicht einfach entsprechen

konnten, öffneten sie ein Spannungsfeld, in dem Identifizierungen und Reprä-

sentationen auch uneindeutig und widersprüchlich, sowie subversiv sein konn-

ten. Wie der moderne europäische Diskurs versucht hat, normierte Ordnungen

durchzusetzen, wo ihm dies gelungen ist und wo eben nicht, das ist ein Thema

dieses Buches. Seinen Gegenstand zu benennen ist aus den oben beschriebenen

sprachlichen Komplexitäten nicht ganz einfach. Ich habe mich für „schwarze

deutsche Kolonialsoldaten“ entschieden. Es handelt sich, wie ich zeigen werde,

bei diesem Begriff keineswegs um die hegemoniale, geschweige denn konsen-

suale Bezeichnung. Meine kursive Setzung der Begriffe weiß und schwarz, wenn

sie auf Menschen angewandt werden, soll auch optisch verdeutlichen, dass es

sich dabei um eine sozial zugeschriebene und nicht etwa um eine biologisch

gegebene Kategorie handelt.

Ausblick

Dieses Buch versteht sich nicht als Sozialgeschichte der schwarzen Kolonial-

soldaten (vgl. dafür Mann 2002, Morlang 2008, und besonders Moyd 2008).

Vielmehr soll die Verortung der Figur der schwarzen Kolonialsoldaten in einer

komplexen Repräsentations- und Erinnerungstopografie gezeigt werden, die

von vielerlei Achsen der Ungleichheit strukturiert wurde. Die Kategorien race,

class, gender und nation (engl.) oder Nation (dt.) und deren Verschiebungen

und Überwerfungen strukturieren meine Betrachtungsweise auf die textlichen

und bildlichen kolonialen Repräsentationen. Das Ergebnis ist auch eine De-zen-

trierung herkömmlicher Sichtweisen auf (Kolonial-)Geschichte, indem gezeigt

wird, wo diese Repräsentationen von ihrer eigenen Unmöglichkeit erzählen.

Im Kapitel „Die Entstehung imperialer Räume“ (S. 27) werde ich zunächst

einen anderen Zugang zur Kolonialgeschichte versuchen, nämlich einen, der

von den lokalen Gegebenheiten ausgeht und nicht Europa ins Zentrum setzt.

Schwarze Akteure, zunächst als Kontraktarbeiter, später als Kolonialsoldaten,

sowie als lokale Autoritäten, und die Art, wie sie die sich verändernden Mög-

lichkeiten in diesen Räumen nutzten, bilden meinen Ansatzpunkt dazu. Da-

durch soll auch die Unilinearität der Vorstellung europäischer Expansion in

Frage gestellt werden. Statt von „vorkolonialer“ Geschichte, die auf eben diese

verweist, zeige ich unterschiedliche transregionale Netzwerke und die verschie-

11

Persönliche Annäherungen

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


denen Akteure, die darin agierten. Der Imperialismus, der Mitte des 19. Jahr-

hunderts auf diese unterschiedlichen (trans-)regionalen Situationen traf, muss-

te sich in diese einordnen und sie transformieren. Koloniale Gewaltausübung

vermochte europäische Imaginationen von „kolonialer Ordnung“ zumindest

temporär herbeizuführen und zu repräsentieren und führte zu einer zunehmen-

den nationalen Schließung kosmopolitischer Räume, so meine These. Sichtbar

gemacht wird in diesem Kapitel, wie multifokal und vernetzt die zu kolonisie-

renden Räume waren, wie heterogen die Akteure und mit welchen Strategien

die Deutschen sich in diese Netzwerke einpassten, Teile übernahmen und auch

veränderten. Es wird sich an einigen Stellen zeigen, wie Vorstellungen von race

und class das entstehende System strukturierten und welche unterschiedlichen

Vorstellungen von Männlichkeit sich hineinschrieben. Es wird auch gezeigt,

dass Europa und Afrika keine getrennten Arenen waren, dass die „totalen Krie-

ge“, die in den Kolonien geführt wurden, ebenso nach Europa ausstrahlten und

im Ersten Weltkrieg, sowie in den Freicorps-Aktionen ab November 1918 dort

auch erfahren und verarbeitet wurden. Die Figur der schwarzen Kolonial-

soldaten stand in diesen Prozessen mit im Zentrum. Im Übergang vom „neh-

menden zum gebenden Kolonialismus“ kann dies an der seit den 1920er und

dann wieder seit den 1960er Jahren geführten Debatte um die Auszahlung von

Löhnen an ehemalige deutsche Kolonialsoldaten gezeigt werden.

Im Kapitel „(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen“ (S. 155) beschäftige ich

mich mit der Inszenierung und Repräsentation der Kolonialsoldaten aus kolo-

nialdeutscher Perspektive. Dabei benutze ich sowohl textliche als auch bildliche

Dokumente und zeige, wie Ordnungen geschaffen werden sollten, ebenso wie

diese ständig kollabierten und diskursiv zensiert und verschwiegen wurden.

Deutlich wird die bildliche Inszenierung von militärischer Überlegenheit und

die grundlegende Bedeutung des Militärs für die (kolonial-)staatliche Ordnung.

Das In- und Gegeneinanderwirken von kolonialen Hierarchien auf der Grund-

lage von race, class, gender und nation soll gezeigt werden. Der Versuch, klare

Hierarchien und klare Grenzen herzustellen und das ständige Verschwinden

und Verwischen derselben wird an der Darstellung der militärischen Körper ge-

zeigt. Lokale Aneignungs- und Erinnerungsgeschichten an und über deutsche

Kolonialsoldaten in den ehemals von Deutschland kolonialisierten Gebieten in

Afrika verweisen noch eindringlicher auf die pluridirektionalen und ambiva-

lenten Effekte des Kolonialismus. Am Beispiel von deutschen Dokumentar-

filmen zum Thema „deutscher Kolonialismus“ wird gezeigt, an welchen Stellen

polyphone Geschichten sich kosmopolitisierend einschreiben und wo durch

semantische Verschiebungen „koloniales Missverstehen“ fortgeschrieben wird.

Der „Askari-Mythos“ des kolonialen Diskurses soll in diesem Buch also

doppelt marginalisiert werden: zum einen durch seine interne Brüchigkeit zum

anderen durch externe Kritik und die An- und Umeignung durch die im „kolo-

nialen Raum“ (Noyes 1992) als „Andere“ markierte.

12

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


13

Terminologie I: Kolonialsoldat und Kolonialarmee

Mit schwarzen deutschen Kolonialsoldaten meine ich die im (post-)kolonialen

Diskurs als „nicht-weiß“ markierten Soldaten in den deutschen Kolonialarmeen.

„Schwarz“ sowohl wegen der historischen Doppeldeutigkeit als Fremd- und

Selbstbeschreibung, aber auch, weil es im angloamerikanischen Wissenschafts-

bereich etabliert ist, wobei die Gefahren der Essentialisierung und Homogeni-

sierung auch dort gesehen werden (vgl. Morgan/Hawkins 2004). Gerade der Be-

griff und das Konzept des „black atlantic“ hat stark zu einer Re-zentrierung der

transatlantischen Geschichte beigetragen und auch meine Arbeit inspiriert (vgl.

Gilroy 1993; zu terminologischen Fragen dieses Konzept betreffend auch

Dorsch 2000).

In den Kolonialarmeen Togos, Kameruns und Deutsch-Ostafrikas stellten

als schwarz klassifizierte Männer die Mannschaften und Unteroffiziere. Weiße

Deutsche besetzten in diesen Armeen Offiziers- und Unteroffiziersränge. In

Deutsch-Ostafrika als historischem Sonderfall bekleideten „Farbige“, wie sie

zeitgenössisch auch genannt wurden, nicht nur die Unteroffiziersdienstränge

Ombascha, Schausch, Betschausch und Sol sondern auch den Offiziersrang des

Effendi. Damit war die deutsch-ostafrikanische die einzige deutsche Kolonial-

truppe, die – zumindest zeitweise – schwarze Offiziere hatte. In Kamerun soll

Die herausgehobene Stellung der
Dienstgrade wurde in der Repräsen-
tation für Deutschland zum Ver-
schwinden gebracht. Das Foto zeigt
einen Schausch aus DOA, der an
Uniformierung und Rangabzeichen
deutlich erkennbar ist und in der In-
szenierung als würdiges und militä-
risch potentes Individuum dargestellt
wird. In der Postkartenversion wird
ihm durch die Bildunterschrift: „Feld-
marschmäßiger Askari. Deutsch-Ost-
afrika“ jedoch nicht nur die Individua-
lität, sondern auch sein Dienstrang
abgesprochen. Mit Askari und Pal-
men vergewissert sich der deutsche
Betrachter, dass er Teil an den im-
perialen Globalisierungserfahrungen
hat. Das Foto wurde von dem pro-
fessionellen Fotostudio Vincenti in
Dar-es-Salaam gefertigt. Es ist zu ver-
muten, dass der Schausch es selbst in
Auftrag gab. Zu welchem Zweck
ist bisher unbekannt.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ein einzelner schwarzer Unteroffizier 1915 ebenfalls zum Offizier befördert wor-

den sein. 1906 gab es in DOA nur noch zwei Effendis (zu dem Verhältnis

schwarzer Offiziere in kolonialen Hierarchien vgl. Kapitel 3.1 „Schwarz-Weiße

Repräsentations(t)räume“, S. 160).

Das Beispiel der Effendi, die nie auf Postkarten abgebildet wurden, zeigte

recht deutlich, dass die duale Einteilung in „Schwarze“ (bzw. in analoger Ver-

wendung „Farbige“) und „Weiße“ ein politisches System zur Herstellung sozia-

ler Ungleichheit war. Denn mehrere Schwarze in der deutsch-ostafrikanischen

Kolonialarmee waren Europäer, so zum Beispiel Achmed Fahim Effendi, grie-

chischer Herkunft, und Mihram Effendi, armenischer Abstammung. Mihram

Effendi starb Anfang 1893 bei einem Gefecht in der Nähe von Tabora und ging

in den Pantheon der in der Spezialliteratur namentlich lobend hervorgehobe-

ner schwarzer Offiziere der deutschen Kolonialtruppe ein.6

Die Mannschaftsdienstgrade in Deutsch-Ostafrika hießen Askari. Dieser

Begriff wurde sowohl zeitgenössisch als auch in der kolonialromantischen

Phase ab der Weimarer Zeit häufig und zunehmend häufiger generisch für alle

schwarzen deutschen Kolonialsoldaten verwendet. Askari nehmen bis heute den

zentralen Platz in der deutschen Erinnerung an „ihre“ Kolonialsoldaten ein (vgl.

dazu ausführlich S. 2.5 „Von den deutschen zu den armen Askari“, S. 116).

14

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

6 Vgl. DKZ 1893, nr. 5: 65, Nigmann 1911: 73; Schmidt 1898: 87), vgl. dazu aus-
führlicher Kapitel 3. „(Post-)Koloniale (Un-)Ordnungen“, S. 155.

� Zwei schwarze Offiziere in Deutsch-Ostafrika: Mihram Effendi und Achmed Fahim
Effendi. Ein weiterer Effendi war Leopold Suror, der in Deutschland in einem Kloster
aufgewachsen war und Deutsch als Muttersprache sprach (vgl. Kasten, S. 81).

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15

Persönliche Annäherungen

Ich spreche von den „schwarzen deutschen Kolonialsoldaten“, obwohl sie

keine deutschen Staatsbürger wurden, die wenigsten von ihnen je deutschen

Boden betraten und einige derjenigen, die dies taten, zur NS-Zeit verfolgt und

ermordet wurden, z. B. Mohamed Bayume Hussein, der 1944 im KZ Sachsen-

hausen starb.7 Auch hier ist meine Entscheidung doppelt begründet – auf der

einen Seite war es im zeitgenössischen Diskurs durchaus üblich von den „deut-

schen Askari“,8 im Gegensatz zum Beispiel zu den „britischen Askari“ zu spre-

chen, auf der anderen Seite bezeichneten sich diese Männer in Kamerun bei-

spielsweise selbst als german soldiers und werden auch so in den jeweiligen

Gebieten bis heute erinnert. Der Begriff „german soldier“ verweist auf eine

Grenzüberschreitung (vgl. dazu Kapitel 3.3 „Kosmopolitisierende Perspekti-

ven“, S. 208). Diese Aneignungsgeschichte möchte ich mit dem vielleicht Wider-

stände hervorrufenden Begriff des „schwarzen deutschen Kolonialsoldaten“

sichtbar machen.

Der Begriff „Kolonialtruppen“ wurde von Koller (2001) in seiner Unter-

suchung über deren Verwendung in Europa definiert als „nichtweisse Einheiten

aus den Kolonien und Dominions“ (ebd.: 14). Er verweist darauf, dass seine

Definition abweicht von der zeitgenössischen Terminologie, die unscharf sei.9

Für Koller ist deswegen ein „Kolonialsoldat“ qua seiner Definition „schwarz“.

Ebenso wie in der zeitgenössischen englischen und französischen Terminologie

mit „colonial troops“, bzw. „troupes coloniales“ auch weiße Verbände gemeint

sein konnten, trifft dies auch auf die deutschen „Kolonialtruppen“ zu – para-

digmatisch auf die „Schutztruppe“ in DSWA. Von daher ist die zeitgenössische

Terminologie nicht unscharf, wenn sie zwischen „kolonialen Truppen“ und

„schwarzen Truppen“ unterscheidet, sondern differenziert. Die Verengung des

Begriffes „Kolonialsoldaten“ auf „nichtweiße Soldaten“ scheint mir ein unge-

eigneter Ausweg aus einer – möglicherweise unliebsamen – „rassischen“ Unter-

scheidung zwischen weißen und schwarzen Soldaten zu sein. Da die Soldaten,

die in Deutschland rekrutiert wurden, um in Afrika zu kämpfen, jedoch sowohl

in damaligen, wie in heutigen Diskursen als weiß und die in Afrika rekrutierten

Soldaten als schwarz (oder „farbig“) bezeichnet wurden, scheint mir diese

Unterscheidung notwendig.

Die deutschen Kolonialarmeen hießen in Deutschland offiziell „Schutztrup-

pen“ und „Polizeitruppen“. Der Begriff „Schutztruppe“ ist jedoch ebenso ver-

7 Vgl. zu seiner Biografie ausführlich Bechhaus-Gerst (2007).
8 Beispielsweise nennt Lettow-Vorbeck sie in seinen „Erinnerungen aus

Ostafrika“ häufig die „deutschen Askari“ (Lettow-Vorbeck 1920).
9 In England „colonial troops“ – auch weiße Verbände einschließend, demgegen-

über „native troops“, „coloured“ oder „black troops“. in Frankreich: „troupes
coloniales“ auch weiße Verbände einschließend, „troupes indigènes“ als ‚nicht-
weiße’ Truppen.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schleiernd und verharmlosend,

wie die Bezeichnung „Schutz-

gebiete“ für die deutschen Kolo-

nien. Die „Schutztruppen“ waren

Kolonialtruppen, d. h. bewaffnete

Streitkräfte, die Deutschland in

seinen Kolonien unterhielt. Die

Polizeitruppen waren formell Teil

der Zivilverwaltung. De facto

erfüllten die „Polizeisoldaten“

jedoch ähnliche Aufgaben, wie die

„Schutztruppensoldaten“. Auch

hinsichtlich Zusammensetzung,

Bewaffnung, Ausbildung, Unifor-

mierung und Bezahlung gab es

kaum Unterschiede, so dass es für

die Soldaten  keinen großen Un-

terschied machte, in welcher

Truppe sie dienten. Ich werde

„Schutz- und Polizeitruppe“ hier

als Kolonialarmeen, bzw. als

Kolonialtruppen bezeichnen und

deren Mitglieder als Kolonial-

soldaten.

Die offiziellen „Schutztrup-

pen“ entstanden 1891 (DOA) und 1894 (Kamerun und DSWA) aus einer Um-

wandlung der vorher bereits existierenden „Polizeitruppen“. Sie waren offiziell

dritte Teilstreitkraft des deutschen Heeres. Die Zuständigkeiten blieben diffus

und lagen ab 1896 bei zivilen Behörden in Deutschland. Vor Ort war der

Gouverneur der Oberbefehlshaber, für militärische Fragen war der jeweilige

Kommandeur zuständig. Im Ersten Weltkrieg in DOA führte diese Konstellation

in einen Konflikt zwischen dem Gouverneur Schnee und dem Kommandeur

Lettow-Vorbeck, mit dem Ergebnis, das Lettow-Vorbeck dort unter Befehls-

verweigerung einen vierjährigen totalen Krieg führte, der eine halbe Million

Menschenleben forderte (vgl. Morlang 2008: 21-22; Schulte-Vahrendorff 2006).

In vielen wissenschaftlichen wie politischen Abhandlungen, in denen es um

schwarze Kolonialsoldaten geht, werden sie als „Söldner“ bezeichnet. Gemeinhin

gilt als Unterschied zwischen einem Soldaten und einem Söldner, dass der Sol-

dat für ein wie auch immer geartetes höheres Ideal kämpfe, während der

Söldner dies ausschließlich für Geld tue und damit – so meist mitgedacht –

skrupellos und menschenverachtend vorgehe. Gerade in der seinerzeit bahn-

brechenden Forschung zur Kolonialgeschichte in der DDR in den 1960er

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

16

� Das Wissmann-Denkmal am Hafentor in Hamburg
2004/2005 im Rahmen des Projekts afrika-hamburg.de
der Künstlerin Jokinen.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jahren, wurde dieses Bild für die deut-

schen Kolonialsoldaten geprägt und so

letztlich das kapitalistische System ver-

antwortlich gemacht und angeklagt.

Peter Sebald schreibt über die „Söld-

ner“ in Togo:

„Das Kennzeichen jeglicher Söldner-

truppe trifft auch auf Togo zu: Die Söld-

ner stammten aus unterschiedlichen

Ethnien und bildeten diesbezüglich kei-

ne Einheit. Sie wurden auch nie in ihren

Heimatgebieten eingesetzt. Die Söldner

waren Fremde gegenüber der zu unter-

rückenden Bevölkerung, und das war von

den Kolonialisten bewußt einkalkuliert,

ließ die Söldner zu den Kolonialisten halten. Hinzu kam – wiederum typisch für alle

Söldner – die bessere Bezahlung, die Aussicht auf Beute und das allgemein bessere

Leben auf Seiten der Kolonialunterdrücker.“ (Sebald 1988: 282)

Der Kolonialsöldner entstand auch in Opposition zum Bild des „treuen Askari“

der kolonialapologetischen Fraktion. In (West-)Deutschland konnte sich der

Kolonialsöldner scheinbar jedoch nicht gegen die Erinnerungsübermacht der

„treuen Askari“ durchsetzen. Seit dem Jahr 2000 in Hamburg geführte Kontro-

versen um die unkritische Wiederaufstellung der so genannten „Askari-Reliefs“,

des 1939 eingeweihten „Deutsch-Ostafrika-Kriegermals“, zeigten, wie stark die

Figur des „treuen Askari“ im kollektiven Gedächtnis der Deutschen vorhanden

ist. Befürworter der Wiederaufstellung wollten es in ein Denkmal zur Völker-

verständigung umwidmen, schließlich verweise das harmonische Nebeneinan-

der von Schwarz und Weiß auf gute Beziehungen. Ungebrochen bezogen sie sich

dabei auf den Askari-Mythos der Zwischenkriegszeit und bestätigten so auch

wieder die „Legende vom deutschen Kolonialidyll“ (Giordano). Wenn die Deut-

schen als Kolonialherren so unbeliebt gewesen wären, dann wären die Askari

sicher nicht bis zum Ende des Krieges in Deutsch-Ostafrika ihrem „Führer“,

Paul von Lettow-Vorbeck treu geblieben.10

Die Gegenfigur zum „treuen Askari“, der Kolonialsöldner, kam in den Ham-

burger Debatten kaum vor. Auch der Askari, der zusammen mit Hermann von

Wissmann während der Kolonialzeit zu einem bronzenen Denkmal gegossen

Persönliche Annäherungen

17

10 Vgl. zu dieser Kontroverse zusammenfassend Möhle (2005) und aktualisiert
Möhle (2008).

� In Zeichnungen ihres „Wunschdenkmals“ the-
matisierten Schülerinnen und Schüler den afrika-
nischen Soldaten jedoch; Zeichnung aus dem Jahr
2005.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wurde, wurde in den erinnerungspolitischen Debatten im Rahmen des projek-

tes afrika-hamburg.de in den Jahren 2004-2005 kaum thematisiert.11

Die Figur verweist, und das werde ich im Folgenden ausführlich zeigen, auf

ambivalente und mehrdeutige Konstellationen, die nicht schwarz-weiß sind. Mit

dem „treuen Askari“ und dem „Kolonialsöldner“ waren historisch gesehen bi-

näre Oppositionen entstanden, die eine pro- die andere anti-kolonial.12 Beson-

ders für eine breitere interessierte deutsche Öffentlichkeit zeigt sich, dass es

nicht einfach ist, diese ineinander aufzulösen. Mit dem neutralen Begriff „Kolo-

nialsoldat“ möchte ich mich keiner dieser Positionen zuordnen, sondern die

Profession und damit die Professionalität dieser Menschen betonen.

Ich beschränke mich in dieser Arbeit auf die deutschen Kolonialarmeen in

Afrika. Es gab sie jedoch auch in den anderen deutschen Kolonien: Neuguinea,

Samoa, Mikronesien und China. Einige Elemente der Repräsentation,

Organisation und den Auswirkungen ähneln denen in Afrika, andere hingegen

sind nur aus den spezifischen lokalen Gegebenheiten zu klären (vgl. hierzu

Morlang 2008). Ich konzentriere mich hier auf Afrika, weil es meinen eigenen

Forschungsschwerpunkten entspricht.

Terminologie II: Askari auf Safari

Der zentralen Position der „Askari“ geschuldet möchte ich hier einen kleinen

Exkurs zu seiner Begriffsgenese anbieten und zeigen, wie deutsche Erinnerungs-

inhalte durch solche aus Tanzania widersprochen werden.

Die Figur der „treuen Askari“ wurde, wie ich zeigen werde, in Deutschland

zu einem Epistem verfestigt. Dieses Epistem kann in verschiedene erinnerungs-

politische Kontexte gestellt werden – auf der einen Seite verklärend auf der

anderen Seite anklagend. Neben der Konstruktion der Figur des „treuen Askari“

in Texten wurde er in Deutschland als Bild prägend. Auf vielen Büchern über

die deutsche Kolonialzeit und ihre kolonialen Helden ist der Askari auf dem

Cover zu sehen. Das Bild wurde so über die bloße Illustration der Ordnung und

Macht hinaus wirkungsmächtig. Die Askari und der „Mythos“, der sie in

Deutschland umgab und umgibt, war der Ausgangspunkt für die Recherchen zu

diesem Buch. Das Wort „Askari“ ist dabei als Lehnwort aus dem Swahili ins

Deutsche übernommen worden. Damit dürfte es – neben dem Swahili-Wort

„Safari“ für „Reise“ – eines der wenigen Lehnwörter des Deutschen aus einer

18

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

11 Vgl. www.afrika-hamburg.de.
12 Vgl. zu der Diskussion auch Moyd (2008): 6-9. Sie verweist auch auf die Bedeu-

tung des Konzeptes der Söldner in Bezug auf die Askari in der tanzanischen
Nationalgeschichtsschreibung.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


afrikanischen Sprache sein. Sowohl „Safa-

ri“ als auch, wenngleich in geringerem Ma-

ße „Askari“ sind relativ häufig gebrauchte

Begriffe im Deutschen mit einem hohen

Bekanntheitsgrad. Wie es dazu kam, dass

gerade diesen beiden Wörter Eingang ins

deutsche Vokabular gefunden haben und

welchen Zusammenhang es zwischen die-

sen beiden gibt, soll sich aus der Lektüre

dieses Buches ergeben. Wofür aber steht

dieser Ausdruck genau, bzw. welche se-

mantischen Verschiebungen ergeben sich

synchron und diachron. Zunächst einmal

erstaunt, dass deutsche Fremdwörter-

duden „Safari“ und „Askari“ als arabischen

Ursprungs angeben. Tatsächlich gehen

beide Wörter im Swahili auf arabischen

Ursprung zurück. In der Form „Safari“

und „Askari“ hat das Deutsche sie aber di-

rekt aus dem Swahili entlehnt. Hier ma-

chen die quasi offiziellen Fremdwörterdu-

den also eine direkte deutsch-afrikanische

Verflechtungsgeschichte unsichtbar.

Mit Safari wird heute gemeinhin die Fotosafari in ostafrikanischen Natio-

nalparks verbunden. Der Begriff bezeichnet jedoch auch die Jagdsafari und ge-

rade zur Kolonialzeit auch den Kriegszug. Erinnert bleibt dieser Zusammen-

hang im Refrain des Liedes „Heia Safari“, das bis heute von Männerchören und

Burschenschaften gesungen wird (s. Kasten S. 21). Auch während des Zweiten

Weltkrieges war dieses Lied fester Bestandteil des soldatischen Liedergutes. Was

scheinbar lustig und nach Lagerfeuerromantik klingt, wie auch in dem gleich-

namigen Buch von Lettow-Vorbeck, das 1920 erschien, erinnert eigentlich an

den Ersten Weltkrieg in Ostafrika, der schätzungsweise einer halben Million

Menschen das Leben gekostet hat (vgl. Lettow-Vorbeck 1920a).

Diese Geschichte wird aus dem Begriff „Safari“ heute ausgeblendet und ver-

harmlost daher zeitgenössische Verwendungen. Die „Askari auf Safari“ werden

so Teil weißer Abenteuervorstellungen, so wie Afrika in populären Filmen, Bü-

chern und Reiseführern verkauft wird (vgl. Kapitel 4, S. 229).

Wie steht es nun mit dem Begriff „Askari“ in scheinbar „seriösen“ und „ob-

jektiven“ Nachschlagewerken. Das Fremdwörterlexikon des Duden 1990 sagt

z. B.:

„As⏐ka⏐ri [arab.] der; -s, -s: afrikanischer Soldat im ehemaligen Deutsch-Ostafrika“.

19

Persönliche Annäherungen

� Cover des Buches: Auf großer Safari mit
treuen Askari  von Reinhard Roehle aus dem
Jahr 1921. 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eine fast identische Definition findet sich in Herders Konversationslexikon von

1966, und im Großen Brockhaus von 1928 wobei hier der Begriff „eingeborener

Soldat“ verwendet wird, der dann 1990 durch „afrikanischer Soldat“ ersetzt

wurde.

„Askari m [arab.], die eingeborenen Soldaten der ehem. dt.-ostafrikan. Schutz-

truppe“. (Der neue Herder 1966).

„.Askari [arab., türk. ‚Soldaten’], Bezeichnung der eingeborenen Mannschaften der

früheren Schutztruppe in Deutsch-Ostafrika.“ (Der Große Brockhaus 1928)

Dies ist eine sehr enge Definition, die z. B. im Brockhaus von 1966 und im

Großen Duden  von 1964 (s.u.) auf alle „afrikanischen Eingeborenensoldaten in

Kolonial-Armeen“ erweitert ist und somit durchaus nicht auf deutsche afrika-

nische Soldaten in DOA beschränkt bleibt. Dennoch fehlt auch hier der Hinweis

auf die „Schutztruppe Deutsch-Ostafrikas“ nicht. Besonders interessant ist in

diesem Eintrag im Brockhaus der Verweis darauf, dass sie „während des 1. Welt-

kriegs [...] zu ihren Führern hielten“ unter Hinweis auf General von Lettow-

Vorbecks „Erinnerungen aus Ostafrika.“ 

„Ask.ari [arab., türk. >Soldat<], die afrikan. Eingeborenensoldaten in Kolonial-

Armeen, z. B. die farbigen Soldaten der Schutztruppe in Deutsch-Ostafrika. Sie hiel-

ten während des 1. Weltkriegs zu ihren Führern. P. VON LETTOW-VORBECK: MEINE

ERINNERUNGEN AUS OSTAFRIKA (1920).“ (Brockhaus Enzyklopädie 1966)

„Askari [arab.], eingeborener Soldat, bes. im ehem. Dt.- Ostafrika.“ (Das große Du-

den-Lexikon 1964)

Während also dieses westdeutsche Konversationslexikon 1966 auf den kolonial-

revanchistischen Mythos des „treuen Askari“ rekurriert, findet sich in einem

ostdeutschen Konversationslexikon von 1971 folgende Definition:

„Askari [arab. und türk., Soldat] m: eingeborener Soldat als Angehöriger der sog.

Schutztruppe, die von den deutschen Imperialisten zur Aufrechterhaltung ihrer

Gewaltherrschaft in der ehemaligen Kolonie Deutsch-Ostafrika gebildet wurde.“

(Meyers neues Lexikon 1971)

Auch hier findet also eine Einschränkung auf Deutsch-Ostafrika statt, wobei

nach dieser Definition, die „so genannte Schutztruppe“ offensichtlich nur in

Deutsch-Ostafrika und nicht in den anderen deutschen Kolonien „zur Auf-

rechterhaltung ihrer Gewaltherrschaft gebildet wurde“. Dieser Eintrag setzt sich

deutlich kritisch mit der Rolle der Askari und dem Phänomen deutscher Kolo-

20

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nialismus auseinander, sei es dadurch, dass die deutschen

Kolonialtruppen als „so genannte Schutztruppen“ ihres

positiv klingenden Namens enthoben werden, sei es durch

den Hinweis auf Gewalt, der die Basis für deutsche Kolo-

nialismus bildete (offen bleibt, warum dies nur in DOA

der Fall gewesen sein soll).

In neueren gesamtdeutschen Lexika klingen die Defi-

nitionen dann sowohl nüchterner, als auch allgemeiner:

„Askari [arab. >Soldat<] der, -s/-s, im ostafrikan. Sprach-

raum früher gebräuchl. Bez. für farbige Soldaten, z. B. bei der

Schutztruppe in Dt.-Ostafrika.“ (Brockhaus Enzyklopädie

1996)

Die Einschränkung ist weiterhin temporal („früher“) und

regional („ostafrikanischer Sprachraum“), allerdings

nicht unbedingt auf die ehemalige deutsche Kolonie

Deutsch-Ostafrika beschränkt.

Die Entwicklung der Einträge in deutschen Konversa-

tionslexika – und damit auch die verschiedenen spezifisch

deutschen Diskursstränge, in die der Begriff Askari einge-

bettet war, wird umso deutlicher durch den Vergleich zu

französisch- und englischsprachigen Pendants. In Ency-

clopedia Britannica und Encyclopedia Americana taucht

der Begriff „Askari“ überhaupt nicht auf. Im Oxford

English Reference Dictionary 1996 heißt es:

„askari n. (pl. same or askaris) an East African soldier or poli-

ce officer [Arab. ‚askari’ = soldier]“

Im „Hutchinson Dictionary of difficult words“ (2000) ist

die Definition einfach:

„E. African soldier or policeman“ 

Vergleichsweise ausführlich ist der Eintrag im ‚Grand Larousse’ von 1960:

„Askari, Ascari, Askri ou Asker n. m (ar. ‚askarî’ soldat). Nom donné par les explo-

rateurs ou les caravaniers de l’Afrique orientale à des autochtones armés assurant

leur protection. Chaque caravane engage un certain nombre d’askaris. Au XVIIIe s.,

soldat d’un corps d’infanterie créé au Maroc par le sultan Sîdî Muhamad, et qui con-

stitua à l’origine sa garde personnelle. Au XIXe et aus XXe s., soldat indigène des

Persönliche Annäherungen

21

Heia, heia, Safari

Wie oft sind wir geschritten

auf schmalem Negerpfad,

wohl durch der Wüste Mitten,

wenn früh der Morgen naht.

Wie lauschten wir dem Klange,

dem altvertrauten Sange

der Träger und Askari:

Heia, heia, Safari.

Steil über Berg und Klüfte,

durch tiefe Urwaldnacht,

wo schwül und feucht die Lüfte

und nie die Sonne lacht.

Durch Steppengräserwogen

sind wir hindurchgezogen

mit Trägern und Askari:

Heia, heia, Safari.

Und saßen wir am Feuer

des Nachts wohl vor dem Zelt,

lag wie in stiller Feier

um uns die nächt’ge Welt.

Und über dunkle Hänge

Tönt es wie ferne Klänge

von Trägern und Askari:

Heia, heia, Safari.

Tret ich die letzte Reise,

die große Fahrt einst an,

auf, singt mir diese Weise

statt Trauerliedern dann.

Daß meinem Jägerohre,

dort vor dem Himmelstore,

Es klingt wie ein Halali:

Heia, heia, Safari. 

Text: A. Aschenborn

Musik: Robert Götz - 1921

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


troupes coloniales italiennes (recrutées de 1889 à 1942 en Erythrée, Somalie et

Arabie) et allemandes (recrutées de 1890 à 1918 dans le Sud-Est et le Sud-Ouest afri-

cains allemands).“ Grand Larousse encyclopédique en dix volumes, librairie

Larousse, Paris, 1960 (1. Band: 636).

Während also im englischsprachigen Raum der Begriff „Askari“ nicht zwangs-

läufig mit kolonialen Armeen in Verbindung gebracht wird, sondern ganz ge-

nerell ostafrikanische Polizisten oder Soldaten bezeichnet, und in französisch-

sprachigen Lexika ein Wandel des Begriffes von bewaffneten Begleitern von

Karawanen in Ostafrika bis zu den afrikanischen Soldaten in italienischen und

deutschen Kolonialtruppen beschrieben wird, ist dieser Begriff im deutsch-

sprachigen Raum untrennbar mit den deutschen afrikanischen Soldaten

verbunden, mit besonderem Schwerpunkt auf Deutsch Ostafrika, dem Ersten

Weltkrieg und Paul von Lettow-Vorbeck. Dies stellt eine Kontinuität bis ins

21. Jahrhundert dar.13

Die heutige Verwendung des Begriffes „Askari“ in Deutschland ist geprägt

durch die Kämpfe während des Ersten Weltkrieges in DOA – hernach wurde ein

bestimmtes Bild des ‚treuen’ deutschen Askari gezeichnet, das in engem

Zusammenhang mit der ‚Kolonialschuldlüge’ stand (s. dazu ausführlich Kapitel

2.5 „Von den deutschen zu den armen Askari“, S. 116). Die ‚Erinnerungs-

übermacht’ dieser Ereignisse hat den Blick weitgehend verstellt, auf andere

Kontexte und auch die Genese des Begriffes „Askari“ im kolonialdeutschen

Diskurs. Wenn z. B. der Brockhaus von 1966 definiert „die afrikan[ischen] Ein-

geborenensoldaten in Kolonial-Armeen, z. B. die farbigen Soldaten der Schutz-

truppe in Deutsch-Ostafrika“, dann verschwimmen hier zwei Konzepte, die zur

deutschen Kolonialzeit zunächst durchaus unterschiedlich waren, namentlich

„farbiger Soldat“ und „Eingeborenensoldat“. Ersterer mochte aus verschiedenen

Ursprungsorten stammen, aber nicht notwendigerweise aus dem Gebiet der

deutschen Kolonien selbst, während „Eingeborenensoldaten“ meist diejenigen

bezeichnete, die sich aus Bewohnern der jeweiligen Kolonie rekrutierten. Aus-

gehend von dem Konzept des Askari als für eine bestimmte Zeitdauer (Expedi-

tion, Handelskarawane) angeworbenen bewaffneten einheimischen Beschüt-

zers, der oft zugleich Träger und Jagdhelfer war, wurde der Begriff in DOA

überführt in die generelle Bezeichnung für den schwarzen Soldaten in der

Schutztruppe (vgl. dazu Kapitel 2.4 „ ‚Kriegerische Rasse’ – koloniale Klasse“,

S. 78). In der italienischen Kolonialarmee in Äthiopien war dies ebenfalls der

Fall. Die Deutschen bezeichneten auch die Soldaten anderer Nationen in

Ostafrika als Askari, so der Belgier und Engländer im Weltkrieg (vgl. Schnee

22

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

13 Koller 2001 in seinem Glossar: Askari: < Arab., türk. ‚Soldat’; afrikanische
Kolonialsoldaten, besonders der deutschen Schutztruppe (ebd.: 379).

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1919). In den anderen deutschen Kolonien wurden die schwarzen Soldaten

zeitgenössisch nie als Askari, sondern als „Soldaten“ (Kamerun, Togo14)

bezeichnet.

Askari ist im Swahili heute die Bezeichnung sowohl für Polizisten (askari-

polisi), als auch für militärische Offiziere (askari-jeshi). Während im Wör-

terbuch Deutsch-Swahili von 198515, für Askari alleine nur die Bedeutung

„Soldat“ angegeben wird, verweist das ebenfalls ostdeutsche Wörterbuch

„Suaheli-Deutsch von 1963“ neben der Bedeutung „Soldat, Krieger, Militär-

person“ auch auf eine zweite Bedeutung: „Wächter, Aufseher“ (z. B. askari jela:

„Gefängnisaufseher“).16

Während also alle Konversationslexika, deutsch-, englisch- oder franzö-

sischsprachig, den Ursprung des Wortes „Askari“ im Arabischen ansiedeln, fehlt

überall der Hinweis darauf, dass „Askari“ ebenfalls ein Wort des Swahili ist, als

Lehnwort aus dem Arabischen. Stattdessen verweisen einige Lexika auf die Ver-

wendung dieses Begriffes im Türkischen (Brockhaus 1966, Herder 1966,

Meyers 1971).

„asker 1. Soldat, Wehrmachtsangehöriger, 2. Soldat (Ameisen- od. Termitenkrieger),

3. Soldaten pl. Militär, Truppen, 4. diszipliniert, ordnungsliebend, 5. militärisch tüchtig,

6. türk. Zigarettenmarke, 7. Moneten, Kies, Pinke (Geld), 8. Einpfundschein.“ (Tür-

kisch-Deutsches Wörterbuch 1972)

Im Arabischen bedeutet das Wort àskar „Armee“ und „Lager“ und kommt dort

seinerseits aus dem Persischen „Laškar“.17 Nur nebenbei sei hier erwähnt, dass

„Lascars“ die im indischen Ozean bekannten und von Europäern eingestellten

nautischen Kontraktarbeiter wurden (vgl. Haupt 1916 für die Etymologien; vgl.

zu den Lascars Kapitel 2.2 „Kont(r)aktarbeiter“, S. 48 sowie Kasten S. 24).

Der Begriff „Askari“ war in Ostafrika bereits lange vor der Kolonialzeit ge-

bräuchlich und stand für die bewaffneten Begleiter von Karawanen und For-

schungsreisen. Bei diesen Karawanen handelte es sich hauptsächlich um Fern-

handelskarawanen zanzibarischer Händler, die von der Küste weit ins Inland

vordrangen und des Schutzes der Askari bedurften. Damals stammten diese

Askari meist aus der Kiswahili-sprachigen Küstenbevölkerung. Europäische

Persönliche Annäherungen

23

14 Obwohl es in Togo nie eine Kolonialarmee, also „Schutztruppe“ gab, wurden
die Angehörigen der Polizeitruppe als „Soldaten“ bezeichnet, vgl. Jahresbericht
Togo 1899/1900: 44, 57.

15 Höftmann, Hildegard (1985). Wörterbuch Swahili-Deutsch. VEB Verlag
Enzyklopädie Leipzig.

16 Höftmann, Hildegard (1963). Suaheli-Deutsches Wörterbuch. VEB Verlag
Enzyklopädie Leipzig.

17 Für diesen Hinweis danke ich Ali Al-Nasani.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Forschungsreisende übernahmen dann Bezeichnung und Schutz und warben

Askari an (vgl. Pesek 2005: 43). Die Deutsch-Ostafrikanische Gesellschaft

(DOAG), die von 1884–1891 nach dem Vorbild der britischen chartered compa-

nies das Gebiet Deutsch-Ostafrika verwaltete, hatte stets Askari in ihren

Diensten (vgl. Gann/Duignan 1977: 16). Diese stammten zum Teil aus der

Armee des Sultans von Zanzibar und wurden auch als „unsere arabischen aska-

ri“ bezeichnet (Brief v. A. Leue aus Dar-es-Salaam, den 28.12.1888, In: DKZ

1889, Nr. 4: 36; vgl. Michels 2004b). Allerdings weigerten sich eine große Zahl

der Soldaten in den Dienst der DOAG zu treten und viele walis – meist arabi-

sche Dorfvorsteher – erkannten, den dadurch ausgedrückten Machtanspruch

der DOAG nicht an. Dieser grundlegende Konflikt, der durch die Blockade des

Meeres durch deutsche Kanonenboote und das Aufbringen von arabischen

Sklavenschiffen zugespitzt wurde, führte unter anderem zu dem so genannten

Araberaufstand, in dem gegen die Armeen der arabischen walis zunächst deut-

sche Marinesoldaten zum Einsatz kamen (DKZ 1889, Nr. 4: 36; vgl. ausführ-

licher dazu Kapitel 2.3 „Die gewaltvolle Errichtung der frontier“, S. 55). In der

Wissmanntruppe (1889–1891) wurden Sudanesen, Shangaan (Zulu) und Swa-

hili-Askari nicht nur namentlich, sondern auch durch ihre Uniformierung un-

terschieden. Die Sudanesen trugen Schuhe, blaue Wickelgamaschen und einen

grau-roten Turban, während die anderen barfuss und ohne Gamaschen gingen

und einen roten Fes trugen. Sudanesen und Shangaan trugen kakifarbiges

Hemd und Hose, das der Swahili-Askari war weiß. Seit der Gründung der „kai-

serlichen Schutztruppe“ gab es dann eine allgemeine Uniform für den Askari,

die sich von der des Sudanesen der Wissmanntruppe nur dadurch unterschied,

dass der Turban durch eine khakifarbene Kappe mit Nackentuch ersetzt war.

Schwarze deutsche Kolonialsoldaten

24

„Lascar“ geht auf die gleiche Wurzel im Persischen wie „Askari“ zurück (vgl. „Askari und
Safari“).
Schwarze Seeleute befuhren nicht nur den Atlantik und so könnte analog auch von „Black
Indian Ocean“ gesprochen werden. Dort wurden „Lascars“ bereits von dänischen Seefahrern
angeheuert. Mit dem Begriff „Lascar“ wurden Seeleute burmesischer, bengalischer,
malayischer, chinesischer, siamesischer und suratischer Herkunft bezeichnet (vgl. Myers
1995). Asiaten besaßen einen besonders guten Ruf als Seeleute. Auf 17 der insgesamt 36
deutschen Segelschiffe, die 1875 nach Ostasien segelten, waren 80% der Mannschaft asiati-
scher Herkunft. Auf den Dampfschiffen waren die Mannschaften stärker gemischt (Küttner
2000: 40). Bestimmte Orte wurden im Laufe der Zeit bevorzugte Anwerbestationen für
schwarze Seeleute. In der Indian Ocean World Hong Kong, seit Mitte des 19. Jahrhunderts
Aden. Aden ist ein Küstenort im Südwesten der arabischen Halbinsel (heutiger Jemen).
„Aden“ war seit 1839 ein britisches Protektorat, wogegen das unmittelbar nördlich anschlie-
ßende Yemen Teil des osmanischen Reiches blieb. Von daher galten „Adenesen“ auch als bri-
tische Kolonialuntertanten. Unter den in Aden angeworbenen arabischen Seeleuten waren
allerdings viele, die aus der Provinz Jemen kamen und damit offiziell osmanische Untertanen
waren (vgl. Lawless 1995: 36-37; vgl. Küttner 2000: 25-30). In Aden lebten auch „Somali“, die
von Europäern für Expeditionen angeworben werden konnten (vgl. Morlang 2008: 16).
Wissmann rekrutierte von dort einige Männer für die Truppe von 1889.

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Polizisten trugen weiterhin den roten Fes (Nigmann 1911: 22, Tafeln 1

und 2) (vgl. zur Bedeutung der Uniformen Kap. 3.1 „Schwarz-Weiße Reprä-

sentations(t)räume“, S. 160).

Spätestens bis zur Jahrhundertwende waren „einheimische Askari“ in

Deutsch-Ostafrika nur eine ethnisierte Untergruppe der Kolonialsoldaten,

ebenso, wie Sudanesen, Zulu (Shangaan) und Somali. Später wurde der Begriff

ausgedehnt, auf alle Soldaten, die aus dem Gebiet DOAs kamen, also im Gegen-

satz zu den Sudanesen, Zulu und Somali nach kolonialer Logik „Eingeborene“

waren, also auch Wanyamwezi, „Manyema- und Bagamoyo-Träger von der Küs-

te und Tabora“ (DKZ 1892). Allerdings begann der Begriff „Askari“ sich bereits

auf alle afrikanischen Soldaten in deutschen Diensten in DOA auszuweiten, so

wurden die Somali 1892 z.T. als Askari bezeichnet, teilweise auch alle „farbigen

Truppen“ als Askari. Nachdem 1891 die offizielle „Schutztruppe“ für DOA, die

erste deutsche Kolonialtruppe, gegründet worden war, war es nicht unüblich,

neben den „offiziellen schwarzen Soldaten“ auch noch Askari für Expeditionen

anzuwerben. 1896 scheinen sich allerdings die Konzepte Askari und „Schutz-

truppensoldat“ in DOA weitgehend angeglichen zu haben und spätestens seit

1904 werden die Expeditionen und Reisen begleitet von „Trägern und Askari“,

wie auch in dem Refrain des Liedes „Heia Safari!“. Die Bezeichnung „Askari“, die

bis heute paradigmatisch für die schwarzen (deutschen) Kolonialsoldaten steht,

geht, auf eine im vorkolonialen Raum existierende professionalisierte Klasse

zurück. Im Gegensatz zur Bezeichnung „Kru“ fand bei den Askari jedoch keine

Ethnisierung des Terminus’ statt (vgl. Kapitel 2.2 „Kont(r)aktarbeiter“, S. 44).

Der Begriff „Askari“ wurde auch von der gegen die deutschen Askari kämp-

fende Bevölkerung aufgegriffen. Die Kämpfer während des Maji-Maji-Krieges

sollen sich beispielsweise „askari ya mungu“ (Gottes Askari) genannte haben

(vgl. Biersteker 1996: 145). Im utenzi vya maji maji, einer Ballade über den Maji-

Maji-Krieg, werden die Maji-Maji-Kämpfer dagegen als asighari bezeichnet.

Der Gegensatz zwischen Askari (Kolonialsoldaten) und asighari (Maji-Maji-

Kämpfer) funktioniert in diesen Gedichten ähnlich wie der zwischen shauri

(Beratung) und amri (Befehl). Die deutsche Art (askari, amri) wird dabei nega-

tiv, die Einheimische (asighari, shauri) positiv dargestellt (vgl. ebd. 193-194).

Der Begriff „Askari“ steht in der auf Swahili verfassten Literatur über die deut-

sche Kolonialzeit als DAS dominante Symbol deutscher Gewalt und spiegelt so-

mit eine ähnlich Erinnerung, wie die an die german soldiers in Kamerun (vgl.

Biersteker 1996: 194; Hussein 1969) (vgl. Kapitel 3.3 „Kosmopolitisierende

Perspektiven“, S. 208).

Diese kurze Begriffsgeschichte zeigt, wie unterschiedlich die mit dem Begriff

„Askari“ transportierten Erinnerungsinhalte, je nach Erinnerungsort und Erin-

nerungsmedium sein können. Die Begriffsgeschichten in Tanzania und Kame-

run, Togo und Namibia, müssen somit als korrektive Gegengeschichten zu aus

deutscher Perspektive dominierenden Erinnerungskontexten gelesen werden. 

Persönliche Annäherungen

25

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410547-001 - am 13.02.2026, 13:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410547-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

