Interreligiose Bildung - Und wo bleiben die
Nichtreligiosen?

Joachim Willems

1 Von der interreligiosen zur >interweltanschaulichen« Bildung?
1.1 Der blinde Fleck interreligids orientierter Religionspadagogik

Seit einem Vierteljahrhundert ist der Begriff >Interreligioses Lernenc< innerhalb
der Religionspadagogik fest verankert, spitestens seit Erscheinen von Stephan
Leimgrubers gleichnamigem Buch im Jahr 1995. Mittlerweile ist der religionspid-
agogische Diskurs zum interreligiésen Lernen bzw. zur >interreligiésen Bildung:
(so Friedrich Schweitzer 2014) in hohem MafSe ausdifferenziert und mit anderen
religionspadagogischen Sub-Diskursen verbunden worden. Angesichts dessen
tiberrascht ein blinder Fleck: Kaum im Blick sind nicht-religiése Schiilerinnen
und Schiiler, die in Deutschland eine deutlich grofiere Gruppe bilden als die
der muslimischen Schiilerinnen und Schiiler. Die letzte EKD-Denkschrift zum
Religionsunterricht (Religiése Orientierung gewinnen) beschreibt selbst 2014 noch
die Frage als »[n]eu [...], in welcher Weise ein dialogisches Verhiltnis zu Menschen
mit nicht-religiéser Weltanschauung erreicht werden kann« (Kirchenamt der
EKD 2014, 31). Zugleich verbindet die EKD-Denkschrift diese Frage mit einer
Reihe von Kontextualisierungen und Annahmen, die zu diskutieren wiren: So
wird das Thema unter dem Begriff »Konfessionslosigkeit« verhandelt und darauf
hingewiesen, dass »Menschen ohne Konfessionszugehorigkeit nicht durch ein
gemeinsames Bekenntnis miteinander verbunden« und die Konfessionslosen kei-
neswegs »durchweg [...] Atheisten« seien (ebd.). Das ist zwar nicht falsch, aus dem
Blick gerit dabei aber, dass die formale Zugehérigkeit oder Nichtzugehdorigkeit zu
einer Konfession und Religionsgemeinschaft nicht der didaktisch relevante Faktor
sein diirfte: Denn auch getaufte Schiilerinnen und Schiiler kénnen sich durchaus
selbst als nicht-religiés definieren. Und ebenso gilt, dass, empirisch gesehen, die
evangelischen Schiilerinnen und Schiiler kaum in einem héheren Mafe durch
»ein gemeinsames Bekenntnis miteinander verbunden« (s.0.) sein diirften als die
konfessionslosen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

388

Joachim Willems

In dieser Diskussionslage soll hier nun gefragt werden, wo, salopp formuliert,
beim interreligiésen Lernen eigentlich die Nichtreligiosen bleiben. Dabei geht es
weniger um den Aspekt des Erwerbs von religionskundlichem Wissen durch nicht-
religiése Schiilerinnen und Schiller oder auch Wissen iiber Religionskritik und
Atheismus durch religiose, sondern vor allem darum, wie Lernende sich in der Ausein-
andersetzung mit domdnenspezifisch relevanten und didaktisch vermittelten Inhalten bilden,
wie sie also eigene Sichtweisen unter Einbezug von neu erworbenem Wissen differenzierend
und klirvend weiterentwickeln und so Fihigkeiten erwerben oder erweitern kinnen, mit de-
nen sie ihr eigenes Leben und die Welt, in der sie leben, gestalten. Wichtig ist mir also der
Zusammenhang von einerseits fiir den Religionsunterricht relevanten Wissensbestinden und
andererseits den je subjektiven Uberzeugungen der Schiilerinnen und Schiiler, auf die diese
Wissensbestande bezogen sind oder sich beziehen lassen.

1.2 (Religidse und nichtreligiose) Weltanschauung

In Ubereinstimmung mit anderen Ansitzen in der internationalen Religionspid-
agogik, z.B. bei Siebren Miedema (2014, 368), verstehe ich den Begrift >Weltan-
schauung« als Oberbegriff fiir religiése wie nicht-religiése Formen der Strukturie-
rung von Weltwissen durch Individuen und durch Diskursgemeinschaften. Daraus
ergibt sich der Neologismus der >interweltanschaulichen Bildung:.

Peter L. Berger und Thomas Luckmann zeigen in ihrem Klassiker iiber Die ge-
sellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, wie Gesellschaft als objektive Wirklichkeit
— also soziale Rollen, Institutionen und ganze Gesellschaftsordnungen sowie das
Wissen dariiber und iiber die Welt als ganze — dem Einzelnen als etwas bestehendes
begegnet, obwohl es tatsichlich in Interaktionen gesellschaftlich konstruiert wur-
de und permanent konstruiert wird. Gesellschaft als objektive Wirklichkeit wird
also von Individuen im Prozess der Sozialisation internalisiert und wird so zu sub-
jektiver Wirklichkeit, die ihrerseits wieder die Art und Weise pridisponiert, wie
Individuen die Welt verstehen, wie sie Phinomene einschitzen und wie sie han-
deln. Das Verhiltnis von Gesellschaft als objektiver Wirklichkeit und Gesellschaft
als subjektiver Wirklichkeit ist damit dialektisch: Gesellschaft als objektive Wirk-
lichkeit begegnet Individuen als etwas, zu dem sie sich zu verhalten haben, das sie
in bestimmten Formen tibernehmen, an dessen Produktion sie aber gleichzeitig
durch Externalisierung teilhaben. Damit nihert sich der Gesellschaftsbegriff ei-
nem nicht-essentialistischen Kulturbegriff, da auch Kultur als ein Produkt mensch-
lichen Handelns zu verstehen ist und gleichzeitig als Rahmen, der menschliches
Handeln erst méglich macht und lenkt, ohne es zu determinieren.

Den kognitiven Aspekt der gesellschaftlichen Konstruktion von Wirklichkeit
bezeichnet Thomas Luckmann in seinem Buch iiber Die unsichtbare Religion als
»Weltansicht« (world view). Darunter versteht er die einheitliche Sinnmatrix, die
sich aus einzelnen Deutungsschemata zusammensetzt und die diese zugleich

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligidse Bildung - Und wo bleiben die Nichtreligidsen?

iibergreift (Luckmann 1991, 93). Mit Luckmanns weitem Religionsbegriff in der
Unsichtbaren Religion ist dann Weltansicht als »soziale Grundform der Religion«
(Luckmann 1991, 92) zu verstehen. Im engeren Sinne >religios« ist derjenige »Sinn-
bereich«, der Symbole enthilt, »die eine wesentliche, >strukturelle« Eigenschaft der
ganzen Weltansicht widerspiegeln: ihre innere Bedeutungshierarchie« (Luckmann
1991, 93).

Nun ist freilich offensichtlich, dass diese Bestimmung des Orts des Religiosen
nur teilweise anschlussfihig ist an alltagssprachliche Verwendungen des Begriffs
Religion: Denn eine Weltansicht und darin einen entsprechenden »Sinnbereich«
und eine »innere Bedeutungshierarchie« haben auch solche Menschen, die sich
selbst als nichtreligiés definieren, weil sie Religion substantial definieren und re-
ligisse Semantiken zur Beschreibung ihrer Uberzeugungen ablehnen.

Fir die Religionspidagogik ergibt sich daraus die Moglichkeit, »innere Bedeu-
tungshierarchie[n]« als das zu identifizieren, was in interweltanschaulichen Bil-
dungsprozesses miteinander ins Gesprach zu bringen ist. Etwas griffiger wird das
in einer Formulierung von Eilert Herms, der Religion und (nichtreligiése) Weltan-
schauung als parallele Erscheinungen versteht, denn: »Beide bezeichnen Gewif3-
heiten bzw. Uberzeugungen itber den Ursprung, die Verfassung und Bestimmung
der Welt und des menschlichen Daseins in ihr, die innerhalb des menschlichen
Lebens zielwahlorientierend fungieren.« (Herms 1999, 220)

Die praktisch-theologische Aufgabe ist dann, zielwahlorientierende religidse und nicht-
religidse Gewissheiten und Uberzeugungen sowie die Deutungskontexte, mit denen sie ver-
flochten sind, empirisch zu erheben und theologisch zu veflektieren. Religionspdadagogisch
geschieht dies mit Blick auf die Frage, wie solche Gewissheiten und Uberzeugungen in Bil-
dungsprozessen unter den je spezifischen Bedingungen unterschiedlicher Lernorte wie Schule
oder Kirchengemeinde empirisch zur Geltung kommen konnen und normativ zur Geltung
kommen sollen.

Dazu aber ist zunichst priziser zu bestimmen, worin sich denn Religion und
Nichtreligion bzw. Glaube und Nichtglaube unterscheiden lassen — dies schon des-
halb, weil fraglich ist, inwiefern sich zielwahlorientierende Gewissheiten und Uber-
zeugungen von Menschen, die sich als religios verstehen, eigentlich von denen un-
terscheiden, die sich als nichtreligi6s verstehen.

1.3 Religion und Nichtreligion - Glauben und Nichtglauben

Der Ethnologe Johannes Quack beschreibt Nichtreligion als einen relationalen Be-
griff, um Phinomene zu erforschen, die selbst nicht religios sind, aber deren Analy-
se sich notwendigerweise auf Religion bzw. ein religiéses Feld (im Sinne von Pierre
Bourdieu) beziehen muss. Damit unterscheiden sie sich von areligiésen Phinome-
nen, die sich »ohne jeden Bezug zu religiésen Phinomenen umfassend beschrei-
ben lassen« (Quack 2013, 92). Um den Bezug der nichtreligiésen Phinomene zur

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.

389


https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

390  Joachim Willems

Religion in den Blick zu bekommen, liegt ein wesentlicher Akzent von Quack auf
Beschreibungen zweiter Ordnung: Sein Ziel ist es

»zu untersuchen, warum und wie sich Menschen als nichtreligios verstehen oder
von anderen so bezeichnet werden bzw. wie nichtreligiose Phinomene anderwei-
tig konstituiert werden. Zentral ist dabei immer die Frage, welches Verstindnis
vonReligion<solchen Erklarungen und Beschreibungen auf der Objekt- wie auch
auf der Analyseebene zugrundeliegt.« (Quack 2013, 102)

Fir eine interweltanschaulich orientierte Religionspadagogik ist die Unterschei-
dung von religiésen, nichtreligiésen und areligiésen Phinomenen hilfreich, aller-
dings kann sie sich als theologische Disziplin nicht darauf beschrinken, Beschrei-
bungen und implizite Verstindnisse zu rekonstruieren. Vielmehr steht die Religi-
onspidagogik vor der Aufgabe, in der beschriebenen Form religidse und nichtreli-
giose Phinomene theologisch-hermeneutisch aufeinander und auf grundlegende
Gewissheiten und Uberzeugungen zu beziehen.

Dazu sind m.E. die Uberlegungen von Charles Taylor weiterfithrend, der in sei-
nem Buch Ein sikulares Zeitalter drei Bedeutungen von Sikularitit unterscheidet: In
einem ersten Sinn sei unser Zeitalter sikular aufgrund der Ausdifferenzierung von
Tatigkeitsbereichen (Okonomie, Politik, Kultur, Bildungswesen, Beruf, Freizeit). In
diesen Titigkeitsbereichen gebe es »keinen Gott mehr und keinen Hinweis auf letz-
te Realititsgriinde« (Taylor 2012, 13). Insofern sind auch religiose Menschen >siku-
lar¢, wenn bzw. weil sie sich bei ihren tiglichen Einkiufen und Bankgeschiften
ohne Bezug auf Gott am Wirtschaftsleben beteiligen. Diese Dimension von Siku-
laritat ist also eher areligios als nichtreligios und daher fir interweltanschauliche
Bildungsprozesse von geringerem Interesse.

In einem zweiten Sinn versteht Taylor unter Sikularitit, dass »der religiose
Glaube und das Praktizieren der Religion dahinschwinden« und dass »sich die
Menschen von Gott abwenden und nicht mehr in die Kirche gehen« (Taylor 2012,
14) — in dieser Form eine zu pauschale Aussage, die aber eine schwer zu leugnende
Tendenz zur Entkirchlichung benennt.!

Drittens schlief}lich nimmt Taylor »die Bedingungen des Glaubens« in den
Blick: Sikularitit in diesem Sinne besteht darin, dass »man sich von einer Ge-
sellschaft entfernt, in der der Glaube an Gott unangefochten ist, ja aufler Frage
steht«, und stattdessen »zu einer Gesellschaft iibergeht, in der dieser Glaube
eine von mehreren Optionen neben anderen darstellt, und zwar hiufig nicht die

1 Fur die beiden groRen Kirchen — die Diézesen der romisch-katholischen Kirche in Deutsch-
land und die Cliedkirchen der EKD —gilt, dass ihnen 1950 noch tiber 95 Prozent der Bevélke-
rung angehort haben, gegenwiartig nur noch gut die Halfte; gleichzeitig ist die Gruppe der
Konfessionslosen auf iiber ein Drittel der Bevolkerung angewachsen (Pollack & Miiller 2013,
32; EKD 2018, 4).

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligidse Bildung - Und wo bleiben die Nichtreligidsen?

bequemste Option« (Taylor 2012, 14). Damit weist Taylor darauf hin, dass es auch
fur jemanden, der sich als gliubig und religiés versteht, zu einem Wandel des
»Rahmens« bzw. »Hintergrunds« seines Glaubens und seiner Religion gekommen
sei (Taylor 2012, 34). Glaube ist und bleibt eine menschliche Moglichkeit, aber eben
»nur eine menschliche Méglichkeit neben anderenc, in einigen Milieus dazu eine
eher abwegige Moglichkeit (Taylor 2012, 15).

Vor diesem Hintergrund unternimmt es Taylor, phinomenologisch Glauben
und Nichtglauben zu unterscheiden. Dazu versteht Taylor Glauben und Nichtglau-
ben nicht als Theorien oder Glaubenssysteme, sondern »als Rahmen des Erlebensx,
und fithrt aus:

»Der offenkundige Grundgegensatz besteht hier darin, dafd die Erklarung des Orts
der Fiille aus der Sicht der Gldubigen eine Bezugnahme auf Gott verlangt, das
heifltaufeine Instanzjenseits des Lebens und/oder der Natur des Menschen, wéh-
rend das bei Unglaubigen nicht der Fall ist. Sie werden die Erklarung offenlassen
oder Fiille im Sinne eines naturalistisch verstandenen menschlichen Potentials
deuten.« (Taylor 2012, 23)

Als Merkmal einer nichtgliubigen Rahmung von Erfahrung arbeitet Taylor heraus,
dass die »Kraft, zur Fiille zu gelangenc, als eine »innere« Kraft verstanden werde:
»Der Ort der Fiille liegt dort, wo es uns schliellich gelingt, dieser Kraft freien Lauf
zu lassen und ihr gemif} zu handeln.« (Taylor 2012, 24)

Bildungstheoretisch bedeutsam sind die Konsequenzen, die Taylor mit Blick
darauf formuliert, dass alle weltanschaulichen Optionen jeweils »als eine unter
mehreren« erscheinen (Taylor 2012, 31), dass also, mit Peter L. Berger, Menschen
in der Moderne einem »Zwang zur Hiresie« ausgesetzt sind (Berger 1980). Taylor
zeigt, dass damit ein naives Einnehmen eines Standpunkts unméglich werde und
jeder lernen misse, »zwischen zwei Standpunkten zu manévrieren: zwischen dem
sengagierten« Standpunkt dessen, der sich nach besten Kriften an die durch den
eigenen Standpunkt erméglichte Realititserfahrung hilt, und dem >distanziertenc
Standpunkt dessen, der sich als Vertreter eines Standpunkts unter mehreren se-
hen kann« (Taylor 2012, 31). Es komme nun darauf an, »die jeweils charakteristische
Position der verschiedenen Deutungen zu verstehen und zu erkennen, in welcher
Weise sie >naiv¢< oder sreflektiert« ins Leben einbezogen werden kénnen und wie
die eine oder andere fiir viele Menschen oder Milieus zur vorgesehenen Option
werden kann.« Denn alle Uberzeugungen wiirden »in einem Kontext oder Rahmen
des Selbstverstindlichen vertreten [...]. Diese Selbstverstindlichkeiten bleiben nor-
malerweise unausgesprochen und sind, da sie nie explizit formuliert werden, von
den betreffenden Akteuren bis jetzt gar nicht als solche anerkannt worden.« (Tay-
lor 2012, 32) — Diese Uberlegungen korrespondieren mit kompetenztheoretischen
Uberlegungen in der Religionspidagogik, in denen die Reflexion von Religion mul-
tiperspektivisch bezogen wird auf unterschiedliche Dimensionen von Religion und

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.

391


https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392

Joachim Willems

unterschiedliche Modi der WelterschlieRung (Benner, Schieder, Schlufd & Willems
2011, 20-27; Dressler 2006).

Problematisch bleibt bei alledem freilich immer noch, wie man nichtreligiose
Deutungen in einen >interweltanschaulichen< Unterricht einspielt: Trotz aller Indi-
vidualisierungsprozesse lassen sich diskursive Traditionen und Felder des >Christ-
lichens, des >Islamischen< und so weiter identifizieren und lassen sich Kriterien
fiir die Auswahl von Inhalten nicht nur religionswissenschaftlich, sondern auch
aus den theologischen Binnendiskursen dieser Traditionen heraus benennen. Dies
ist aus mehreren Griinden nicht der Fall bei nichtreligiosen Weltanschauungen.
Schon Begriffe wie »die Nichtreligiésens, >Atheismus< und >Agnostizismus«< zeigen
durch die Vorsilben, dass hier Personen und Phinomene ex negativo definiert und
einer Gruppe zugeordnet werden. Und selbst positive Beschreibungen wie »sikula-
rer Humanismus« erweisen sich in ihrer historischen Genese als Abgrenzungsbe-
griffe von einer ehedem als Normalfall verstandenen (und abgelehnten) Religiosi-
tat. Eine positive Identitit — wie flissig und umstritten auch immer - ist deshalb
schwer zu bestimmen, aber dennoch notwendig, wenn man nichtreligiose Welt-
anschauungen im Unterricht in >interweltanschauliche« Dialoge und Lernprozesse
einspielen mochte.

Insofern stellt sich die Frage, was eigentlich, mit Luckmanns Terminologie,
den >Heiligen Kosmos« von Nichtreligiésen ausmacht und welche >Konfessionenc
und Subgruppen von nichtreligiésen Weltsichten sich unterscheiden lassen. Um
das zu rekonstruieren, sollte man, ausgehend von Taylor, nichtreligiose Selbstver-
stindlichkeiten und Rahmungen beschreiben, die den Akteuren selbst gar nicht
bewusst sind, die aber ihre Weltsicht ausmachen.* Daran anschlieflend miisste
man dann bestimmen, wie solche nichtreligiésen Weltsichten im Unterricht mit
religiosen Weltsichten ins Gesprich gebracht werden konnen. Dies miisste, wie
beim interreligiésen Lernen, auf zwei Ebenen geschehen, die dialektisch aufein-
ander bezogen sind: der Ebene der individuellen Weltsichten von Lernenden, und
der Ebene von kulturellen Objektivationen, an denen und von denen im Unterricht
gelernt werden kann. Zu solchen kulturellen Objektivationen gehéren im Blick auf
das Christentum zum einen die Grundlagen des christlichen Glaubens wie die ka-
nonischen Biicher der Heiligen Schrift und die in einem konfessionellen Diskurs
anerkannten Bekenntnisse, zum zweiten Quellen zum gelebten Glauben aus Ge-
schichte und Gegenwart, zum dritten theologische Reflexion dieser Grundlagen
und des gelebten Glaubens in Geschichte und Gegenwart, und zum vierten Aufen-
perspektiven auf solche Glaubenstraditionen, von nicht-wissenschaftlichen Aussa-
gen nicht-christlicher Personen iiber das Christentum bis zu philosophischen, re-

2 Im Kontext der bisherigen Forschung lassen sich Vermutungen anstellen. So beobachtet Mo-
nika Wohlrab-Sahr, wie »ein >wissenschaftliches Weltbild« an die Stelle eines >religiosen«
gesetzt wird (Wohlrab-Sahr 2002, 222).

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligidse Bildung - Und wo bleiben die Nichtreligidsen?

ligionswissenschaftlichen, psychologischen, soziologischen und anderen geistes-
und sozialwissenschaftlichen Auseinandersetzungen mit dieser Religion. Zu den
so identifizierten Inhalten eines religionsbezogenen Unterrichts lassen sich teil-
weise nichtreligiose Analogien finden, teilweise diirfte das kaum méglich sein.

2 Nichtreligion am Beispiel von >Paula¢

Um einen kleinen Schritt in Richtung dieser Klirungen zu machen, sollen die bis-
herigen grundsitzlichen Uberlegungen nun erweitert und konkretisiert werden
durch empirische Einsichten aus der Analyse eines Interviews. »Paulas, so das von
ihr selbst gewihlte Pseudonym der Interviewten, ist zum Zeitpunkt des Interviews
neunzehn Jahre alt und definiert sich selbst als nichtreligiés. Sie wurde 2013 im
Rahmen des Forschungsprojekts REVIER (kurz fiir Religidse Vielfalt erleben — deuten
— bewerten) befragt, das Transkript des Interviews dann vorrangig mit sequenzana-
lytischen Methoden auf der theoretischen Grundlage der dokumentarischen Me-
thode analysiert.?

Der erste Abschnitt, der hier analysiert werden soll, stammt vom Beginn des
offenen Interview-Teils. Vorher wurden mit geschlossenen Fragen Hintergrund-
Informationen erhoben. Darauf folgte die Aufgabe, aus Kirtchen mit Begriffen eine
Mindmap zu legen, an der zu sehen ist, wie die interviewte Person ihre Stellung zu
Religion und, damit verbunden, ihre sozialen Beziehungen darstellt. Der Hauptteil
der Interviews wird durch einen Leitfaden mit erzihlungsgenerierenden offenen
Fragen strukturiert. Die erste dieser offenen Fragen ist, wann die interviewte Per-
son das letzte Mal personlich etwas mit Religion zu tun gehabt habe. Darauf ant-
wortet Paula zunichst, das sei »immer wennc« sie »in der Kirche war«, zum Beispiel
bei einer Hochzeit. Sonst gehe sie »in keine Kirchenc, in der Regel nicht einmal aus
touristischen Griinden, und wenn, dann nur auf Druck der Eltern. Denn Kirchen
wiirden sie nicht anziehen oder einladen. Dies begriindet sie damit, dass Kirchen
eine »Verbindungsstitte« seien, »quasi um mit Gott zu reden«. Und zu einer sol-
chen Kommunikation mit Gott markiert sie ihre Distanz:

»Naja (lacht) ist halt—ich will jetzt nicht gerade sagen, dass es albern ist, aber, ich
versteh es halt nicht. [..] Ich kann es nicht nachvollziehen, ich seh das nichtso,—ich
weifd nicht, das ist, ich konnte das einfach nicht, ich kann das nicht. Ich meine, es
gibtimmer Situationen, Priifungssituationen, oder wenn duirgendwas unbedingt
haben willst, dann denkst du dir, oh lieber Gott, bitte mach, dass ich das bekom-
me oder so. Das ist ja ich wiird schon sagen, das ist fast normal. Dass man sich so

3 Vgl. zur Methodik die Darstellung in Willems 2018; zu REVIER auch z.B. die Publikationen
Willems 2016; 2017.

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.

393


https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

394

Joachim Willems

was so doll wiinscht, und dann denkt man doch, oh bitte, —aber ich glaub da nicht
so daran, dass da, dass es eine hdhere Macht gibt, oder so was, glaub ich nicht
dran, ich glaub nicht an Wiedergeburt, oder so, und ich glaub auch nicht, dass es
da oben irgendeinen Menschen gibt, der auf uns herunterschaut, und, und, ge-
formt hat, oder so was. Ich meine dafiir gibt’s einfach, dafir gibt’s keine Beweise!
Gibt’s einfach nicht. Ist, wenn, wenn es jetzt ein Foto geben wiirde, wo man diesen
Menschen sehen wiirde wie er gerade irgendwas macht, irgendwas, dann, okay,
dann wiirde ich sagen, gut, okay, sollte man noch mal iberdenken, vielleicht gibt
es ihn wirklich.«

Einige Kommentare zur Interpretation dieser Aussagen und einige Uberlegun-
gen, was sich daraus mit Blick auf ein interweltanschauliches Lernen lernen lassen
konnte:

Paula sagt hier im Interview, dass sie das Phinomen >Gebet« nicht verstehe.
Spiter redet sie ganz hnlich itber andere religiose Phinomene, die sie ebenfalls
nicht verstehe. Es ist an dieser Stelle wichtig zu kliren, was sie mit >verstehenc
meint. Meint sie >verstehen< im Sinne von shermeneutisch erschliefien< und stellt
sie sachlich fest, dass ihr eine hermeneutische Fihigkeit fehlt — oder driickt sie den
Wunsch aus, etwas erschlieflen zu konnen? Oder markiert sie einen Abstand und
kennzeichnet >Gebet« und >Religion« als unverstandlich und befremdlich — und will
sich deshalb gerade nicht damit auseinandersetzen? Fiir letzteres spricht, dass sie
im Kontext von Gebeten den Begriff »albern« verwendet. Allerdings muss man die
beiden Deutungen gar nicht als Alternativen verstehen: Vielmehr wird hier deut-
lich, dass das Unverstandene und Unverstindliche zugleich das Befremdliche ist.

Religionspadagogisch stellt sich damit die Herausforderung, wie man >Gebet«
als eine gerade nicht selbstverstindliche Ausdrucks- und Kommunikationsform
plausibel macht. Dies ist natiirlich eine Herausforderung mit Blick auf ein inter-
weltanschauliches Lernen. Die Diskussion um eine performative Religionsdidaktik
hatin den letzten Jahren allerdings deutlich gemacht, dass das hermeneutische Er-
schlieRen von religiésen Ausdrucks- und Kommunikationsformen auch eine genu-
in religionsdidaktische Aufgabe ist, weil das Christentum eben auch fiir viele Schii-
lerinnen und Schiiler im Religionsunterricht eine »Fremdreligion« ist, wie Bern-
hard Dressler das nennt — auch fir die, die formal Kirchenmitglieder sind, denn
auch sie leben nach dem »Traditionsabbruch« (Dressler 2003) und, mit Charles
Taylor, unter den Bedingungen einer sikularen Lebenswelt (s.o.).

Umso erstaunlicher ist es eigentlich, dass fiir Paula Gebete nicht einfach nur
beinahe »albern« sind, sondern gleichzeitig als »fast normal« erscheinen. Damit
ergibt sich eine interessante Spannung, an die man ebenfalls religionspidago-
gisch ankniipfen kann. Als »fast normal« erscheinen Paula Gebete deshalb, weil
sie sich Situationen vorstellen kann, in denen zumindest der Wunsch zu beten fiir
sie durchaus plausibel ist, nimlich dann, wenn man sich etwas »so doll wiinscht«.

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligidse Bildung - Und wo bleiben die Nichtreligidsen?

An einen Gott glaubt Paula nicht, aber sie versteht, dass der starke Wunsch ei-
nen Adressaten benétigt. Hier findet sich ein typisch religionskritisches Motiv: Der
Glaube an Gott entsteht in Folge der Wiinsche und der unerfillten Hoffnungen
und Bediirfnisse der Menschen. Fiir diese These, in ihrer klassischen Form ja von
Ludwig Feuerbach und Sigmund Freud vorgetragen, gibt es gute Griinde — und
kritische Anfragen. Fiir einen interweltanschaulichen Unterricht kénnte sich dar-
aus zum einen ergeben, Atheismus und Religionskritik nicht nur als Debatte von
Geistesgroflen zu thematisieren, sondern auch von den atheistischen und religi-
onskritischen Motiven im Denken der Schiilerinnen und Schiiler auszugehen, um
in Auseinandersetzung mit den >Klassikern«< Klirungen herbeizufithren, sich Tra-
ditionslinien bewusst zu machen, Argumente zu explizieren und zu priifen. Zum
anderen eréffnet die Sicht von Paula die Moglichkeit, im Unterricht danach zu fra-
gen, welche Ausdrucksformen denn nichtreligiése Menschen finden kénnen, um
mit ihren starken Wiinschen und ihrem Bediirfnis, etwas zu glauben, umzugehen.

Im Interview setzt Paula ihre Aussage fort und kommt auf das Thema >Glau-
benc:

»Aber es, die Menschen glauben alle an irgendwas, was sie noch nie vorher gese-
hen haben. Was nur—in ihren Kopf eigentlich ist. Was nur auf —auf der Bibel be-
ruht, oder dem Koran, oder sonst irgendwas, was aber irgendwer verfasst hat, der
schon lange nicht mehr lebt, so nach dem Motto. Die Geschichten, die rumerzahlt
worden sind, die sind dann immer irgendwann aufgeschrieben worden. Und ich
kann mir gut vorstellen, dass sie nach tausend Jahren immer mal verandert wor-
den sind. Und, vielleicht ist es auch einfach ausgedacht. Ich weifd nicht. Die Leute
brauchen doch immer irgendwas, woran sie glauben kénnen. Das weif ich, dass
es viele Leute gibt, die darin ihren Lebenssinn quasi sehen, dass sie an irgendwas
glauben missten. Das gibt es ja vor allem, wenn sie krank sind, oder irgendwie so
was, dass siedannjemanden brauchen, wozusie beten kénnen, an das sie glauben
kénnen, das ist ja auch schon fiir die, wenn die so was haben.«

Ahnlich ambivalent wie ihre Stellung zum Gebet ist Paulas Stellung zum Glauben,
wenn sie sagt: »Die Leute brauchen doch immer irgendwas, woran sie glauben kéon-
nen.« Paula selbst scheint sich hier nicht als >Leut< zu sehen. »Die Leute« ldsst eher
ein weiteres klassisches religionskritisches Motiv anklingen, dem zufolge Glaube
etwas fiir das reinfache Volk« ist, wihrend die Gebildeten und Aufgeklirten darauf
verzichten konnen — oder miissen. Zugleich aber klingt auch das Motiv an, Glaube
und Religion als anthropologische Grundkonstanten zu sehen.

Fir das interweltanschauliche Lernen kann daraus zum einen folgen, das re-
ligionskritische Motiv von der Religion als Weltsicht der weniger Gebildeten zu
hinterfragen: Gibt es empirisch Zusammenhinge zwischen Bildung und Religi-
onslosigkeit? Welche Griinde kénnte es dafiir geben? Und warum gibt es gebildete
Glaubige und ungebildete Atheisten? — Damit erdfinet wird letztlich das gesam-

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.

395


https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396

Joachim Willems

te Feld der Theologie, die ja versucht, Glauben zu reflektieren und das Verhiltnis
von Glauben und Vernunft auf verniinftige Weise zu kliren. Zum anderen eroffnet
die Vorstellung von Glaube und Religion als anthropologische Grundkonstanten
die Moglichkeit zu erschlieflen, inwiefern das, worum es religiésen und gliubigen
Menschen geht, auch nichtreligiose Menschen angeht: Wie gehen zum Beispiel ver-
schiedene nichtreligiose Menschen mit Kontingenzen um? Worin sehen sie ihren
»Lebenssinn«? Haben sie, »wenn sie krank sind«, Hoffnungsperspektiven und Res-
sourcen, die iiber die medizinische Empirie und Stochastik hinausgehen?

Eine weitere Frage, die man an den Text des Interview-Transkripts stellen kann,
ist, warum Paula den Glauben als Option fiir sich ablehnt. Die Antwort ist wohl:
Dies liegt an Paulas spezifischem Konzept von Glauben. In ihren Aussagen ist Glau-
ben ein Fir-wahr-Halten von Behauptungen. Paula will aber nicht etwas fiir wahr
halten, ohne Belege oder »Beweise« dafiir zu haben. Und, wie sie richtig feststellt,
es gibt nun einmal keine Beweise dafiir, »dass es eine hohere Macht gibt, eine
»Wiedergeburt« oder dass es »irgendeinen Menschen gibt, der auf uns herunter-
schaut« und uns »geformt hat«, den man fotografieren und damit beweisen kénnte.

Mit ihrem Konzept von >Glauben« sind also weitere theologisch relevante The-
menfelder verbunden, insbesondere die individuelle Eschatologie, die Gotteslehre
und die Schopfungslehre. Paula selbst vertritt hier keine Gotteslehre und hat kein
Gottesbild in dem Sinne, dass sie sich Gott auf eine bestimmte Art vorstellen wiir-
de. Paula hat quasi ein Gottesbild zweiter Ordnung: Sie meint zu wissen, an was
fiir einen Gott andere Menschen glauben. Sie bezieht sich also auf Gott als kultu-
relles Konstrukt. Dieses Gottesbild ist hochgradig anthropomorph - sie spricht ja
von »irgendeinem Menschen [...], der auf uns herunterschaut«.

An dieser Stelle konnte man in einem interweltanschaulichen Dialog oder Lern-
prozess theologisch in mehrfacher Hinsicht ansetzen: Mit Blick auf das Gottesbild
argumentiert Paul Tillich bekanntlich, dass ein Gott, der existiert, nicht existiere.
Gott als das Sein-selbst und als Grund des Seins sei gerade nicht den Bedingungen
der Existenz unterworfen (Tillich 1955, 278). Die anthropomorphen Eigenschaften,
die Gott zugeschrieben wiirden, seien deshalb sachgemif? nur zu verstehen, wenn
man sie als Symbole versteht (Tillich 1955, 283f.). >Glauben< kann man mit Tillich
verstehen »als Ergriffensein von dem, was uns unbedingt angeht« (Tillich 1961, 12).
Dann ist der Aspekt eines Fiir-wahr-Haltens von Aussagen nicht mehr zentral,
sondern es kommt in den Blick, dass Glaube eine bestimmte Art der Gestaltung
von Selbst- und Weltverhiltnissen ist, oder noch genauer: des Gestaltet-werden-
Lassens. Damit dndert sich die Funktion der Bibel, die dann nicht, wie Paula meint,
als eine Erkenntnisgrundlage und Quelle zur Produktion von vermeintlich >richti-
gen«Sitzen gesehen wird, deren Autoritit nicht begriindet werden kénne und nicht
in Frage gestellt werden diirfe.

So betrachtet, kénnte ein konstruktiver interweltanschaulicher Dialog zu dem
Ergebnis kommen, dass christliche (und auch jiudische und muslimische) Gliu-

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligidse Bildung - Und wo bleiben die Nichtreligiésen?

bige zumindest einige von Paulas Anfragen als berechtigt ansehen kénnten oder
zumindest als Herausforderung zur Klirung des eigenen Gottesbildes. Gleichzei-
tig konnten sie einige kritische Riickfragen an Paula richten: 1.) Ist das, was sie
ablehnt, denn ein christliches Gottesbild? Oder anders: Wessen Gottesbild ist die-
ses hochgradig anthropomorphe Gottesbild, das Paula fiir »das< Gottesbild hilt? 2.)
Baut Paula selbst ihr ganzes Leben auf >Beweise, oder gibt es auch in ihrem Le-
ben Situationen, in denen sie wenn schon nicht glaubt, so doch vertraut, sich auf
etwas verlisst, etwas schon findet — ohne Beweise zu haben und zu benétigen? —
Thre Aussage, ein »Foto« wire ein Beweis, ist ja ein Hinweis auf eine szientisti-
sche Weltsicht, die man mit guten Griinden kritisieren kann und die Paula selbst
in ihrem Leben kaum konsequent durchhalten dirfte.

Der Abschnitt, in dem sich Paula itber Religion dufert, endet mit dem Mo-
tiv des Nichtverstehens. Um den Kontext zu verdeutlichen, wird hier noch einmal
beim letzten Satz des bereits zitierten Ausschnitts angesetzt:

»Das gibtesjavorallem, wennsie kranksind, oderirgendwie so was, dass sie dann
jemanden brauchen, wozu sie beten kdnnen, an das sie glauben kénnen, das istja
auch schon fir die, wenn die so was haben. Das finde ich ja nicht schlimm, kann ja
jeder machen, wie er will ahm, aber, so daran zu glauben, und immerin die Kirche
zu gehen, und, weifd nicht, es gibt ja so, wirklich so krass glaubige Menschen, die
sich dann auspeitschen fiir all so was. Das ist einfach so unmenschlich eigentlich
finde ich sogar das () kann man, kann ich nicht verstehen so mit der Kirche und
alles.«

Paulas Aussage, sie wiirde »[d]as«, den Glauben, »ja nicht schlimmc« finden, zeigt,
wie sich Paula davon distanziert und zugleich ihre Toleranz zeigt, und zwar eine
indifferentistische Form von Toleranz (»kann ja jeder machen, wie er will). Um
die Distanz zur Religion plausibel zu machen, fithrt Paula dann das ein, was sie als
>Extremformen« von Religion ansieht, die sie nicht mehr gutheifen kénne. Hier
miisste man nun genauer kliren, was fir Extremformen Paula im Blick hat. Sie
spricht ja von Menschen, die »immer in die Kirche [..] gehen«. Diese grenzt sie
aber noch einmal ab von denen, »die sich dann auspeitschen«.*

Interessanterweise lenkt Paula nach diesen Aussagen iber skrasse< Religion
dann sofort zuriick zum Thema »Kirche und alles«. Damit generalisiert sie das Ur-
teil »unmenschlich«, das sie mit Blick auf die Extremformen formuliert hat, und
iibertrigt es auf Religion im allgemeinen. Den Widerspruch, der sich dadurch er-
gibt, 16st sie nicht auf: Ist es »auch schén«, wenn Menschen an etwas »glauben
kénneng, oder ist das »unmenschlich«?

4 Moglicherweise denkt sie hier an die >Illuminati< bzw. den >Da Vinci Code« des Bestseller-
Autors Dan Brown, den sie spater im Interview erwahnt. Dort verwendet sie auch den Begriff
skrass<noch einmal und erinnert sich an eine Szene, »wo der sich ja auch selber foltert«.

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.

397


https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

398

Joachim Willems

Das Thema, das hier anklingt, ist fiir interreligiosen und interweltanschauli-
chen Unterricht relevant: Es geht um die Frage nach den Grenzen der Toleranz.
Paula scheint auch die »krass gliubige[n] Menschen« zu tolerieren — im Wortsinne
von Toleranz ertriagt« sie diese Menschen bzw. deren Form von Glauben, ohne das
gutzuheiflen. In einem Unterricht, der Bildung ermdoglicht — als Bildung der Per-
sonlichkeit und Bildung der Fihigkeit zur Erschliefung und Gestaltung von Welt
—, miisste es in einer doppelten Perspektive darum gehen, die Grenzen von re-
ligios-weltanschaulicher Toleranz auszuloten, und zwar in der Perspektive der je
eigenen Stellungnahme (wo sind meine Grenzen der Toleranz?) und der gréfieren
politischen, gesellschaftlichen und damit auch juristischen Perspektive: Wo muss
ein Gemeinwesen die Grenze zwischen dem Legitimen und Legalen einerseits und
dem Illegitimen und Illegalen andererseits ziehen?

Diese Frage beschiftigt Paula, was sich daran zeigt, dass sie auch an anderen
Stellen des Interviews darauf zuriickkommt. So spricht sie sich spater im Interview
dafiir aus, in der Schule mehr iiber Religion zu lernen.® Zwar sei Religion nicht be-
sonders wichtig,® aber eben doch Teil der Kultur und der Allgemeinbildung. Die
Notwendigkeit, dariiber in der Schule zu informieren, ergibt sich fiir Paula auch
daraus, dass Wissen iiber Religion in ihrem sozialen Umfeld nicht lebensweltlich
tradiert wird. Auflerdem vermutet sie einen unmittelbaren Zusammenhang zwi-
schen Wissen und Toleranz.” Dabei setzt sie voraus, dass das, was religiés ist, tole-
riert werden miisse. Einschrinkend weist sie allerdings darauf hin, dass sie »nicht
akzeptieren« wiirde, »wenn die [vom Kontext her: die Kopftuch tragende Frau] jetzt
nackig rumlaufen wiirde«.

Ganz zum Schluss des Interviews kommt sie noch einmal auf die Moglichkeiten
zuriick, Kopftuch zu tragen oder »nackig rum[zu]rennen«. Von der Interviewerin
nach den Grenzen von Toleranz gefragt, erginzt Paula, dass auch »Zwangshochzeit
[...] ganz schrecklich« sei, »wenn irgendwelche kleinen Kinder verheiratet werden,
oder [..] wo die Religion oder die Eltern halt den Freund verbieten, weil sie nicht
tirkisch sind, nicht muslimisch sind, weil er deutsch ist«. Ihre Ablehnung begriin-
det sie mit der Aussage: »weil gegen Gefiithle kann man nichts machen. Das ist halt
(0 weif nicht, ein ungeschriebenes Gesetz, du kannst gegen Gefithle nichts ma-
chen, die sind dann da, und die kann man nicht verbieten. Das find ich, es geht
irgendwie gar nicht.«

5 Paula nimmt nicht am Religionsunterricht teil, der in Berlin, anders als in fast allen ande-
ren Bundesldandern, nicht als ordentliches Lehrfach unterrichtet wird, sondern als freiwilli-
ges und nicht versetzungsrelevantes Fach in ausschlieRlicher Zustindigkeit der jeweiligen
Religionsgemeinschaft.

6 Paula: »Wo du nicht daran sterben wiirdest, wenn du es nicht kennst. Anders wie Mathe, wahrschein-
lich, im spiteren Leben, wenn du nicht mit Geld umgehen kannst, hast du schon ein Problem.«

7 »Glaub, gehort auch ein bisschen zu der Toleranz von den Menschen dazu, wenn die wissen, wieso die
so rumlaufen. Ich meine, kleine Kinder wissen nicht, wieso Menschen mit Kopftuch rumlaufen.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligidse Bildung - Und wo bleiben die Nichtreligidsen?

Mit Blick auf die Frage nach Ankniipfungspunkten fiir den interweltanschauli-
chen Dialog und interweltanschauliches Lernen ist diese Aussage aufschlussreich.
Denn diese kurze Begriindung fur die Ablehnung von Zwangsverheiratungen zeigt
eine moglicherweise typische Form der nichtreligiosen Letztbegriindung: Wie die
Art und Weise, wie Paula hier auf »Gefithle« verweist, anzeigt, geht Paula davon
aus, dass sich eine weitere Begriindung eriibrigt. Sie formuliert diese Sichtweise
quasi als Naturgesetz, zumindest als unhintergehbare empirische Wahrheit und
zugleich als unhinterfragbare moralische Norm (»ungeschriebenes Gesetz«). Wenn
mit Blick auf die empirischen Voraussetzungen interweltanschaulicher Lernpro-
zesse danach gefragt wird, in welchen >letzten Horizontenc nichtreligiése Jugend-
liche Selbst-, Welt- und Sinndeutungen vornehmen, dann diirften >Gefiihle« einer
dieser letzten Horizonte« sein.

3 Ergebnisse und Konsequenzen

Schon die wenigen Ausziige aus einem einzigen Interview bringen eine Reihe von
Beispielen dafiir, wie religiose und nichtreligiose Positionen aufeinander bezogen
werden konnen, und erlauben es damit, eine vorliufige Systematik interweltan-
schaulicher Kommunikation zu skizzieren: Paula kommt auf Themen zu sprechen,
die gleichermafen religi6s und nichtreligios bearbeitet werden kénnen, z.B. starke
Wiinsche, Lebenssinn, Umgang mit Krankheit und Tod, Toleranz und Radikalis-
mus. Paulas Auseinandersetzung mit diesen Themen zeigt, dass sie ihre eigenen
Positionen auf religiose Positionen bezieht (z.B. starke Wiinsche auf Gebet), und
in der Analyse wird deutlich, dass man sich zu den Positionen Paulas theologisch
verhalten kann. Auch Beispiele fiir eine Infragestellung der jeweils anderen reli-
gios-weltanschaulichen Position lassen sich finden, etwa wenn religionskritische
Motive zur Sprache kommen: Paula stellt religiése Positionen in Frage, und mit
theologischen Argumenten kénnte man Riickfragen an ihre Religionskritik stellen.

Interessant erscheint mir, dass selbst dort, wo Sinn-, Welt- und Selbstdeu-
tungen ohne direktes Aquivalent bleiben, diese Deutungen dennoch der weltan-
schaulich differenten Interpretation zuginglich sind und deshalb auch interwelt-
anschauliche Dialoge und Lernprozesse mdoglich werden. Das wird deutlich beim
Umgang mit der Gottesfrage. Auch wenn es fiir Paula keinen Sinn machen diirfte,
iiber Eigenschaften Gottes zu spekulieren, konnte sie ihre Positionen dennoch mit
theologischen Positionen ins Gesprich bringen. Was dann geschieht, kann man in-
terweltanschaulich-hermeneutisch beschreiben als eine asymmetrische, aber den-
noch funktionierende Kommunikation: Paula wiirde theologische Aussagen iiber
Gott fiir sich in einer Beobachtungsposition zweiter Ordnung reformulieren, ein
religiéser Gesprichspartner konnte darauf auf eine religiése bzw. theologische Art
und Weise reagieren. Es wiirde dann zwar nicht zu einem tiberlappenden Konsens

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.

399


https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400

Joachim Willems

kommen, aber zu einer Verschrinkung von religiés-theologischen und sikularen
Diskursen und zu einer permanenten Ubersetzung der einen Sprachform in die
andere. Ebenso wire es natiirlich auch méglich, dass eine Seite sich auf die jeweils
andere Sprachform einlisst — etwa dann, wenn ein religiéser Gespriachspartner
den Diskurs wechselt, von theologischen Sprachformen beispielsweise in philoso-
phische.

Diese Beispiele zeigen also verschiedene mégliche Dimensionen interweltan-
schaulichen Unterrichts und dessen Potential, um in der Auseinandersetzung mit
anderen Positionen die jeweils eigene Position zu kliren, indem diese eigene Po-
sition auf historisch gewordene diskursbildende Motive bezogen wird — ableh-
nend, zustimmend oder abwigend. Im Sinne der Unterscheidung zwischen >lear-
ning about religion< und >learning from religion<, wie sie in der englischen Religions-
pidagogik prominent von Michael Grimmitt (1987) formuliert wurde, kann in ei-
nem interweltanschaulichen Lernprozess das Lernen iiber religiose und nichtreli-
giose Weltdeutungen mit dem Lernen von unterschiedlichen Weltdeutungen ver-
bunden werden: Religiose Schiillerinnen und Schiiler erschlieflen also nicht nur
philosophische Traditionen, indem sie etwas iiber Religionskritik lernen, sondern
sie konnten auch etwas lernen von Paulas Anfragen an ein anthropomorphes Got-
tesbild bzw. von den philosophischen Traditionen, auf die Paula sich bezieht, wie
bewusst und reflektiert auch immer. Eine nichtreligiése Schiilerin wie Paula wie-
derum kénnte nicht nur etwas iiber christlichen Glauben und Theologie lernen,
wenn sie sich mit der Frage befasst, was es heifdt zu glauben; sie kann bei der Aus-
einandersetzung damit, von was, was sie unbedingt angeht, sie selbst eigentlich
ergriffen ist und sich ergreifen lisst, ihre Position in der Welt und zur Welt kliren.

Das >Lernen iiber< und das >Lernen von< kann damit zur Profilierung eigener
religioser und weltanschaulicher Profile fithren, aber auch zu deren Relativierung
und Dekonstruktion, wenn religids-weltanschauliche Uberzeugungen quer liegen
zu der Grenzziehung zwischen religiésen und nichtreligiésen Personen. Und da-
mit ist zu rechnen angesichts der religionssoziologischen und praktisch-theolo-
gischen Forschung und Theoriebildung, die die weite Verbreitung von hybriden
und fluiden Formen religioser und weltanschaulicher Weltsichten und Identititen
aufzeigt: So miissen auch die zielwahlorientierenden Gewissheiten und Uberzeu-
gungen von Menschen, die sich als religios verstehen, nicht unbedingt auf Trans-
zendenz bezogen sein. Beispielsweise diirfte der Rekurs auf Gefiihle als letzter
Begriindungshorizont auch vielen Jugendlichen plausibel sein, die sich selbst als
christlich verstehen.

Damit steht aber eine interweltanschauliche Didaktik genauso wie interreli-
giose oder interkulturelle Pidagogik im Verdacht, die Komplexitit der Wirklichkeit
tiber Gebiihr zu reduzieren: Mit der Einfithrung von Leitdifferenzen wie >Kulturs,
>Religion« oder eben >Weltanschauung« konstruiert und konstituiert sie nimlich
erst diejenigen Kollektive und Gruppen, die sie dann miteinander in Kontakt brin-

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interreligidse Bildung - Und wo bleiben die Nichtreligidsen?

gen will (vgl. den nichsten Beitrag in diesem Band). Indem sie Individuen diesen
Kollektiven zuordnet, wird sie den Vielfalten und Ambivalenzen von deren multi-
plen und hybriden Identititen nicht gerecht.

Diese Kritik ist sicherlich ernst zu nehmen. Dennoch bleiben Konfessionen, Re-
ligionen und auch weltanschauliche Traditionen notwendige Bezugspunkte in Bil-
dungsprozessen. Denn wie auch das Interview mit Paula zeigt, sind ja individuelle
Vorstellungen in einen gegebenen, historisch gewordenen kulturellen Kontext ein-
gebunden. Der Bezug auf diese Kontexte, die in der Regel unterschiedliche Motive
in ein kohirentes Verhiltnis zueinander setzen, eréffnet dann Reflexionsriume,
die fir den Unterricht notwendig sind, um auch individuelle Weltdeutungen auf
ihre Kohirenz hin zu befragen.

Literatur

Benner, Dietrich; Schieder, Rolf; Schluf}, Henning & Willems, Joachim (2011): Re-
ligiose Kompetenz als Teil 6ffentlicher Bildung. Versuch einer empirisch, bil-
dungstheoretisch und religionspidagogisch ausgewiesenen Konstruktion reli-
gioser Dimensionen und Anspruchsniveaus. Paderborn u.a.

Berger, Peter L. & Luckmann, Thomas (2000): Die gesellschaftliche Konstruktion
der Wirklichkeit. (17. Aufl.) Frankfurt a.M.

Dressler, Bernhard (2003): Darstellung und Mitteilung. Religionsdidaktik nach
dem Traditionsabbruch. In: Thomas Klie & Silke Leonhard (Hg.): Schauplatz
Religion. Grundziige einer Performativen Religionsdidaktik. Leipzig, 152-165.

Dressler, Bernhard (2006): Unterscheidungen. Religion und Bildung. Leipzig.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (2018): Gezihlt 2018. Zahlen und Fakten
zum kirchlichen Leben, Hannover. Online: https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/
Gezaehlt_zahlen_und_fakten_2018.pdf [letzter Zugriff: 14.01.2019].

Grimmitt, Michael (1987): Religious Education and Human Development. The Re-
lationship Between Studying Religions and Personal, Social and Moral Educa-
tion. Great Wakering, Essex.

Herms, Eilert (1999): Anforderungen des konsequenten Pluralismus an das 6ffentli-
che Bildungswesen. In: Christoph Scheilke & Friedrich Schweitzer (Hg.): Religi-
on, Ethik, Schule. Bildungspolitische Perspektiven in der pluralen Gesellschaft.
Miinster, 219-249.

Kirchenamt der EKD (2014): Religi6se Orientierung gewinnen Evangelischer Reli-
gionsunterricht als Beitrag zu einer pluralititsfihigen Schule. Eine Denkschrift
des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland. Giitersloh.

Leimgruber, Stephan (1995): Interreligioses Lernen. Miinchen.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion. Frankfurt a.M.

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.

401


https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Gezaehlt_zahlen_und_fakten_2018.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Gezaehlt_zahlen_und_fakten_2018.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Gezaehlt_zahlen_und_fakten_2018.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Gezaehlt_zahlen_und_fakten_2018.pdf

402

Joachim Willems

Miedema, Siebren (2014): »Coming Out Religiously!« Religion, the Public Sphere
and Religious Identity Formation. In: Religious Education, Vol. 109, No. 4/2014,
362-377.

Pollack, Detlef & Miiller, Olaf (2013): Religionsmonitor — Verstehen was verbindet.
Religiositit und Zusammenhalt in Deutschland. Giitersloh.

Quack, Johannes (2013): Was ist »Nichtreligion«? Feldtheoretische Uberlegungen zu
einem relationalen Verstindnis eines eigenen Forschungsgebiets. In: Steffen
Fithrding & Peter Antes (Hg.): Sikularitit in religionswissenschaftlicher Per-
spektive. Gottingen, 87-107.

Schweitzer, Friedrich (2014): Interreligiose Bildung. Religiose Vielfalt als religions-
pidagogische Herausforderung und Chance. Giitersloh.

Taylor, Charles (2012): Ein sikulares Zeitalter. Frankfurt a.M.

Tillich, Paul (1955): Systematische Theologie. Band 1. Stuttgart.

Tillich, Paul (1961): Wesen und Wandel des Glaubens. Frankfurt a.M./Berlin.

Willems, Joachim (2018): Interreligidse Begegnungssituationen in der Schule. Se-
quenzanalysen im theoretischen Rahmen der dokumentarischen Methode. In:
Nicola Biicker, Antje Roggenkamp, & Peter Schreiner (Hg.): Empirische Metho-
den und Forschendes Lernen im Gesprich. Einblicke in heterogene Bildungs-
orte. Berlin, 115-130.

Willems, Joachim (2016): Komparative Jugendtheologie — ein sinnvoller Ansatz
fir interreligioses Lernen?. In: Franz Gmainer-Pranzl, Beate Kowalski & To-
ny Neelankavil (Hg.): Herausforderungen interkultureller Theologie (Beitrige
zur Komparativen Theologie Bd. 25). Paderborn, 105-123.

Willems, Joachim (2017): The Position of Muslim Pupils in Discourses at German
Schools: Two Accounts. In: International Journal of Practical Theology, Bd. 21,
H. 2/2017, 194-214.

Wohlrab-Sahr, Monika (2002): Sikularisierungsprozesse und kulturelle Generatio-
nen. Ahnlichkeiten und Unterschiede zwischen Westdeutschland, Ostdeutsch-
land und den Niederlanden. In: Ginter Burkhart & Jiirgen Wolf (Hg.): Lebens-
zeiten. Erkundungen zur Soziologie der Generationen. Opladen, 209-228.

hittps://dol.org/10.14361/6783839453551-022 - am 14.02.2028, 02:15:12.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

