
Interreligiöse Bildung – Und wo bleiben die

Nichtreligiösen?

Joachim Willems

1 Von der interreligiösen zur ›interweltanschaulichen‹ Bildung?

1.1 Der blinde Fleck interreligiös orientierter Religionspädagogik

Seit einem Vierteljahrhundert ist der Begriff ›Interreligiöses Lernen‹ innerhalb

der Religionspädagogik fest verankert, spätestens seit Erscheinen von Stephan

Leimgrubers gleichnamigem Buch im Jahr 1995. Mittlerweile ist der religionspäd-

agogische Diskurs zum interreligiösen Lernen bzw. zur ›interreligiösen Bildung‹

(so Friedrich Schweitzer 2014) in hohem Maße ausdifferenziert und mit anderen

religionspädagogischen Sub-Diskursen verbunden worden. Angesichts dessen

überrascht ein blinder Fleck: Kaum im Blick sind nicht-religiöse Schülerinnen

und Schüler, die in Deutschland eine deutlich größere Gruppe bilden als die

der muslimischen Schülerinnen und Schüler. Die letzte EKD-Denkschrift zum

Religionsunterricht (Religiöse Orientierung gewinnen) beschreibt selbst 2014 noch

die Frage als »[n]eu […], in welcher Weise ein dialogisches Verhältnis zu Menschen

mit nicht-religiöser Weltanschauung erreicht werden kann« (Kirchenamt der

EKD 2014, 31). Zugleich verbindet die EKD-Denkschrift diese Frage mit einer

Reihe von Kontextualisierungen und Annahmen, die zu diskutieren wären: So

wird das Thema unter dem Begriff »Konfessionslosigkeit« verhandelt und darauf

hingewiesen, dass »Menschen ohne Konfessionszugehörigkeit nicht durch ein

gemeinsames Bekenntnis miteinander verbunden« und die Konfessionslosen kei-

neswegs »durchweg […] Atheisten« seien (ebd.). Das ist zwar nicht falsch, aus dem

Blick gerät dabei aber, dass die formale Zugehörigkeit oder Nichtzugehörigkeit zu

einer Konfession und Religionsgemeinschaft nicht der didaktisch relevante Faktor

sein dürfte: Denn auch getaufte Schülerinnen und Schüler können sich durchaus

selbst als nicht-religiös definieren. Und ebenso gilt, dass, empirisch gesehen, die

evangelischen Schülerinnen und Schüler kaum in einem höheren Maße durch

»ein gemeinsames Bekenntnis miteinander verbunden« (s.o.) sein dürften als die

konfessionslosen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


388 Joachim Willems

In dieser Diskussionslage soll hier nun gefragt werden, wo, salopp formuliert,

beim interreligiösen Lernen eigentlich die Nichtreligiösen bleiben. Dabei geht es

weniger um den Aspekt des Erwerbs von religionskundlichemWissen durch nicht-

religiöse Schülerinnen und Schüler oder auch Wissen über Religionskritik und

Atheismus durch religiöse, sondern vor allem darum,wie Lernende sich in der Ausein-

andersetzungmit domänenspezifisch relevanten und didaktisch vermittelten Inhalten bilden,

wie sie also eigene Sichtweisen unter Einbezug von neu erworbenem Wissen differenzierend

und klärend weiterentwickeln und so Fähigkeiten erwerben oder erweitern können, mit de-

nen sie ihr eigenes Leben und die Welt, in der sie leben, gestalten. Wichtig ist mir also der

Zusammenhang von einerseits für den Religionsunterricht relevantenWissensbeständen und

andererseits den je subjektiven Überzeugungen der Schülerinnen und Schüler, auf die diese

Wissensbestände bezogen sind oder sich beziehen lassen.

1.2 (Religiöse und nichtreligiöse) Weltanschauung

In Übereinstimmung mit anderen Ansätzen in der internationalen Religionspäd-

agogik, z.B. bei Siebren Miedema (2014, 368), verstehe ich den Begriff ›Weltan-

schauung‹ als Oberbegriff für religiöse wie nicht-religiöse Formen der Strukturie-

rung vonWeltwissen durch Individuen und durch Diskursgemeinschaften. Daraus

ergibt sich der Neologismus der ›interweltanschaulichen Bildung‹.

Peter L. Berger und Thomas Luckmann zeigen in ihrem Klassiker über Die ge-

sellschaftliche Konstruktion derWirklichkeit, wie Gesellschaft als objektiveWirklichkeit

– also soziale Rollen, Institutionen und ganze Gesellschaftsordnungen sowie das

Wissen darüber und über dieWelt als ganze –demEinzelnen als etwas bestehendes

begegnet, obwohl es tatsächlich in Interaktionen gesellschaftlich konstruiert wur-

de und permanent konstruiert wird. Gesellschaft als objektive Wirklichkeit wird

also von Individuen im Prozess der Sozialisation internalisiert und wird so zu sub-

jektiver Wirklichkeit, die ihrerseits wieder die Art und Weise prädisponiert, wie

Individuen die Welt verstehen, wie sie Phänomene einschätzen und wie sie han-

deln. Das Verhältnis von Gesellschaft als objektiver Wirklichkeit und Gesellschaft

als subjektiver Wirklichkeit ist damit dialektisch: Gesellschaft als objektive Wirk-

lichkeit begegnet Individuen als etwas, zu dem sie sich zu verhalten haben, das sie

in bestimmten Formen übernehmen, an dessen Produktion sie aber gleichzeitig

durch Externalisierung teilhaben. Damit nähert sich der Gesellschaftsbegriff ei-

nemnicht-essentialistischenKulturbegriff, da auchKultur als ein Produktmensch-

lichen Handelns zu verstehen ist und gleichzeitig als Rahmen, der menschliches

Handeln erst möglich macht und lenkt, ohne es zu determinieren.

Den kognitiven Aspekt der gesellschaftlichen Konstruktion von Wirklichkeit

bezeichnet Thomas Luckmann in seinem Buch über Die unsichtbare Religion als

»Weltansicht« (world view). Darunter versteht er die einheitliche Sinnmatrix, die

sich aus einzelnen Deutungsschemata zusammensetzt und die diese zugleich

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Bildung – Und wo bleiben die Nichtreligiösen? 389

übergreift (Luckmann 1991, 93). Mit Luckmanns weitem Religionsbegriff in der

Unsichtbaren Religion ist dann Weltansicht als »soziale Grundform der Religion«

(Luckmann 1991, 92) zu verstehen. Im engeren Sinne ›religiös‹ ist derjenige »Sinn-

bereich«, der Symbole enthält, »die eine wesentliche, ›strukturelle‹ Eigenschaft der

ganzen Weltansicht widerspiegeln: ihre innere Bedeutungshierarchie« (Luckmann

1991, 93).

Nun ist freilich offensichtlich, dass diese Bestimmung des Orts des Religiösen

nur teilweise anschlussfähig ist an alltagssprachliche Verwendungen des Begriffs

Religion: Denn eine Weltansicht und darin einen entsprechenden »Sinnbereich«

und eine »innere Bedeutungshierarchie« haben auch solche Menschen, die sich

selbst als nichtreligiös definieren, weil sie Religion substantial definieren und re-

ligiöse Semantiken zur Beschreibung ihrer Überzeugungen ablehnen.

Für die Religionspädagogik ergibt sich daraus die Möglichkeit, »innere Bedeu-

tungshierarchie[n]« als das zu identifizieren, was in interweltanschaulichen Bil-

dungsprozesses miteinander ins Gespräch zu bringen ist. Etwas griffiger wird das

in einer Formulierung von Eilert Herms, der Religion und (nichtreligiöse) Weltan-

schauung als parallele Erscheinungen versteht, denn: »Beide bezeichnen Gewiß-

heiten bzw. Überzeugungen über den Ursprung, die Verfassung und Bestimmung

der Welt und des menschlichen Daseins in ihr, die innerhalb des menschlichen

Lebens zielwahlorientierend fungieren.« (Herms 1999, 220)

Die praktisch-theologische Aufgabe ist dann, zielwahlorientierende religiöse und nicht-

religiöse Gewissheiten und Überzeugungen sowie die Deutungskontexte, mit denen sie ver-

flochten sind, empirisch zu erheben und theologisch zu reflektieren. Religionspädagogisch

geschieht dies mit Blick auf die Frage, wie solche Gewissheiten und Überzeugungen in Bil-

dungsprozessen unter den je spezifischen Bedingungen unterschiedlicher Lernorte wie Schule

oder Kirchengemeinde empirisch zur Geltung kommen können und normativ zur Geltung

kommen sollen.

Dazu aber ist zunächst präziser zu bestimmen, worin sich denn Religion und

Nichtreligion bzw. Glaube und Nichtglaube unterscheiden lassen – dies schon des-

halb,weil fraglich ist, inwiefern sich zielwahlorientierendeGewissheiten undÜber-

zeugungen von Menschen, die sich als religiös verstehen, eigentlich von denen un-

terscheiden, die sich als nichtreligiös verstehen.

1.3 Religion und Nichtreligion – Glauben und Nichtglauben

Der Ethnologe Johannes Quack beschreibt Nichtreligion als einen relationalen Be-

griff, umPhänomene zu erforschen, die selbst nicht religiös sind, aber deren Analy-

se sich notwendigerweise auf Religion bzw. ein religiöses Feld (im Sinne von Pierre

Bourdieu) beziehen muss. Damit unterscheiden sie sich von areligiösen Phänome-

nen, die sich »ohne jeden Bezug zu religiösen Phänomenen umfassend beschrei-

ben lassen« (Quack 2013, 92). Um den Bezug der nichtreligiösen Phänomene zur

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


390 Joachim Willems

Religion in den Blick zu bekommen, liegt ein wesentlicher Akzent von Quack auf

Beschreibungen zweiter Ordnung: Sein Ziel ist es

»zu untersuchen, warum und wie sich Menschen als nichtreligiös verstehen oder

von anderen so bezeichnet werden bzw. wie nichtreligiöse Phänomene anderwei-

tig konstituiert werden. Zentral ist dabei immer die Frage, welches Verständnis

von ›Religion‹ solchen Erklärungen und Beschreibungen auf der Objekt- wie auch

auf der Analyseebene zugrundeliegt.« (Quack 2013, 102)

Für eine interweltanschaulich orientierte Religionspädagogik ist die Unterschei-

dung von religiösen, nichtreligiösen und areligiösen Phänomenen hilfreich, aller-

dings kann sie sich als theologische Disziplin nicht darauf beschränken, Beschrei-

bungen und implizite Verständnisse zu rekonstruieren. Vielmehr steht die Religi-

onspädagogik vor der Aufgabe, in der beschriebenen Form religiöse und nichtreli-

giöse Phänomene theologisch-hermeneutisch aufeinander und auf grundlegende

Gewissheiten und Überzeugungen zu beziehen.

Dazu sindm.E. die Überlegungen von Charles Taylor weiterführend, der in sei-

nem Buch Ein säkulares Zeitalter drei Bedeutungen von Säkularität unterscheidet: In

einem ersten Sinn sei unser Zeitalter säkular aufgrund der Ausdifferenzierung von

Tätigkeitsbereichen (Ökonomie, Politik, Kultur, Bildungswesen, Beruf, Freizeit). In

diesen Tätigkeitsbereichen gebe es »keinen Gottmehr und keinenHinweis auf letz-

te Realitätsgründe« (Taylor 2012, 13). Insofern sind auch religiöse Menschen ›säku-

lar‹, wenn bzw. weil sie sich bei ihren täglichen Einkäufen und Bankgeschäften

ohne Bezug auf Gott am Wirtschaftsleben beteiligen. Diese Dimension von Säku-

larität ist also eher areligiös als nichtreligiös und daher für interweltanschauliche

Bildungsprozesse von geringerem Interesse.

In einem zweiten Sinn versteht Taylor unter Säkularität, dass »der religiöse

Glaube und das Praktizieren der Religion dahinschwinden« und dass »sich die

Menschen von Gott abwenden und nicht mehr in die Kirche gehen« (Taylor 2012,

14) – in dieser Form eine zu pauschale Aussage, die aber eine schwer zu leugnende

Tendenz zur Entkirchlichung benennt.1

Drittens schließlich nimmt Taylor »die Bedingungen des Glaubens« in den

Blick: Säkularität in diesem Sinne besteht darin, dass »man sich von einer Ge-

sellschaft entfernt, in der der Glaube an Gott unangefochten ist, ja außer Frage

steht«, und stattdessen »zu einer Gesellschaft übergeht, in der dieser Glaube

eine von mehreren Optionen neben anderen darstellt, und zwar häufig nicht die

1 Für die beiden großen Kirchen – die Diözesen der römisch-katholischen Kirche in Deutsch-

land und die Gliedkirchen der EKD – gilt, dass ihnen 1950 noch über 95 Prozent der Bevölke-

rung angehört haben, gegenwärtig nur noch gut die Hälfte; gleichzeitig ist die Gruppe der

Konfessionslosen auf über ein Drittel der Bevölkerung angewachsen (Pollack & Müller 2013,

32; EKD 2018, 4).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Bildung – Und wo bleiben die Nichtreligiösen? 391

bequemste Option« (Taylor 2012, 14). Damit weist Taylor darauf hin, dass es auch

für jemanden, der sich als gläubig und religiös versteht, zu einem Wandel des

»Rahmens« bzw. »Hintergrunds« seines Glaubens und seiner Religion gekommen

sei (Taylor 2012, 34). Glaube ist und bleibt eine menschliche Möglichkeit, aber eben

»nur eine menschliche Möglichkeit neben anderen«, in einigen Milieus dazu eine

eher abwegige Möglichkeit (Taylor 2012, 15).

Vor diesem Hintergrund unternimmt es Taylor, phänomenologisch Glauben

und Nichtglauben zu unterscheiden. Dazu versteht Taylor Glauben und Nichtglau-

ben nicht als Theorien oder Glaubenssysteme, sondern »als Rahmen des Erlebens«,

und führt aus:

»Der offenkundige Grundgegensatz besteht hier darin, daß die Erklärung des Orts

der Fülle aus der Sicht der Gläubigen eine Bezugnahme auf Gott verlangt, das

heißt auf eine Instanz jenseits des Lebens und/oder derNatur desMenschen,wäh-

rend das bei Ungläubigen nicht der Fall ist. Sie werden die Erklärung offenlassen

oder Fülle im Sinne eines naturalistisch verstandenen menschlichen Potentials

deuten.« (Taylor 2012, 23)

Als Merkmal einer nichtgläubigen Rahmung von Erfahrung arbeitet Taylor heraus,

dass die »Kraft, zur Fülle zu gelangen«, als eine »innere« Kraft verstanden werde:

»Der Ort der Fülle liegt dort, wo es uns schließlich gelingt, dieser Kraft freien Lauf

zu lassen und ihr gemäß zu handeln.« (Taylor 2012, 24)

Bildungstheoretisch bedeutsam sind die Konsequenzen, die Taylor mit Blick

darauf formuliert, dass alle weltanschaulichen Optionen jeweils »als eine unter

mehreren« erscheinen (Taylor 2012, 31), dass also, mit Peter L. Berger, Menschen

in der Moderne einem »Zwang zur Häresie« ausgesetzt sind (Berger 1980). Taylor

zeigt, dass damit ein naives Einnehmen eines Standpunkts unmöglich werde und

jeder lernen müsse, »zwischen zwei Standpunkten zu manövrieren: zwischen dem

›engagierten‹ Standpunkt dessen, der sich nach besten Kräften an die durch den

eigenen Standpunkt ermöglichte Realitätserfahrung hält, und dem ›distanzierten‹

Standpunkt dessen, der sich als Vertreter eines Standpunkts unter mehreren se-

hen kann« (Taylor 2012, 31). Es komme nun darauf an, »die jeweils charakteristische

Position der verschiedenen Deutungen zu verstehen und zu erkennen, in welcher

Weise sie ›naiv‹ oder ›reflektiert‹ ins Leben einbezogen werden können und wie

die eine oder andere für viele Menschen oder Milieus zur vorgesehenen Option

werden kann.« Denn alle Überzeugungen würden »in einem Kontext oder Rahmen

des Selbstverständlichen vertreten […]. Diese Selbstverständlichkeiten bleiben nor-

malerweise unausgesprochen und sind, da sie nie explizit formuliert werden, von

den betreffenden Akteuren bis jetzt gar nicht als solche anerkannt worden.« (Tay-

lor 2012, 32) – Diese Überlegungen korrespondieren mit kompetenztheoretischen

Überlegungen in der Religionspädagogik, in denen die Reflexion von Religionmul-

tiperspektivisch bezogen wird auf unterschiedliche Dimensionen von Religion und

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


392 Joachim Willems

unterschiedliche Modi der Welterschließung (Benner, Schieder, Schluß & Willems

2011, 20-27; Dressler 2006).

Problematisch bleibt bei alledem freilich immer noch, wie man nichtreligiöse

Deutungen in einen ›interweltanschaulichen‹ Unterricht einspielt: Trotz aller Indi-

vidualisierungsprozesse lassen sich diskursive Traditionen und Felder des ›Christ-

lichen‹, des ›Islamischen‹ und so weiter identifizieren und lassen sich Kriterien

für die Auswahl von Inhalten nicht nur religionswissenschaftlich, sondern auch

aus den theologischen Binnendiskursen dieser Traditionen heraus benennen. Dies

ist aus mehreren Gründen nicht der Fall bei nichtreligiösen Weltanschauungen.

Schon Begriffe wie ›die Nichtreligiösen‹, ›Atheismus‹ und ›Agnostizismus‹ zeigen

durch die Vorsilben, dass hier Personen und Phänomene ex negativo definiert und

einer Gruppe zugeordnet werden. Und selbst positive Beschreibungen wie ›säkula-

rer Humanismus‹ erweisen sich in ihrer historischen Genese als Abgrenzungsbe-

griffe von einer ehedem als Normalfall verstandenen (und abgelehnten) Religiosi-

tät. Eine positive Identität – wie flüssig und umstritten auch immer – ist deshalb

schwer zu bestimmen, aber dennoch notwendig, wenn man nichtreligiöse Welt-

anschauungen im Unterricht in ›interweltanschauliche‹ Dialoge und Lernprozesse

einspielen möchte.

Insofern stellt sich die Frage, was eigentlich, mit Luckmanns Terminologie,

den ›Heiligen Kosmos‹ von Nichtreligiösen ausmacht und welche ›Konfessionen‹

und Subgruppen von nichtreligiösen Weltsichten sich unterscheiden lassen. Um

das zu rekonstruieren, sollte man, ausgehend von Taylor, nichtreligiöse Selbstver-

ständlichkeiten und Rahmungen beschreiben, die den Akteuren selbst gar nicht

bewusst sind, die aber ihre Weltsicht ausmachen.2 Daran anschließend müsste

man dann bestimmen, wie solche nichtreligiösen Weltsichten im Unterricht mit

religiösen Weltsichten ins Gespräch gebracht werden können. Dies müsste, wie

beim interreligiösen Lernen, auf zwei Ebenen geschehen, die dialektisch aufein-

ander bezogen sind: der Ebene der individuellen Weltsichten von Lernenden, und

der Ebene von kulturellen Objektivationen, an denen und von denen im Unterricht

gelernt werden kann. Zu solchen kulturellen Objektivationen gehören im Blick auf

das Christentum zum einen die Grundlagen des christlichen Glaubens wie die ka-

nonischen Bücher der Heiligen Schrift und die in einem konfessionellen Diskurs

anerkannten Bekenntnisse, zum zweiten Quellen zum gelebten Glauben aus Ge-

schichte und Gegenwart, zum dritten theologische Reflexion dieser Grundlagen

und des gelebten Glaubens in Geschichte und Gegenwart, und zum vierten Außen-

perspektiven auf solche Glaubenstraditionen, von nicht-wissenschaftlichen Aussa-

gen nicht-christlicher Personen über das Christentum bis zu philosophischen, re-

2 Im Kontext der bisherigen Forschung lassen sich Vermutungen anstellen. So beobachtet Mo-

nika Wohlrab-Sahr, wie »ein ›wissenschaftliches Weltbild‹ an die Stelle eines ›religiösen‹«

gesetzt wird (Wohlrab-Sahr 2002, 222).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Bildung – Und wo bleiben die Nichtreligiösen? 393

ligionswissenschaftlichen, psychologischen, soziologischen und anderen geistes-

und sozialwissenschaftlichen Auseinandersetzungen mit dieser Religion. Zu den

so identifizierten Inhalten eines religionsbezogenen Unterrichts lassen sich teil-

weise nichtreligiöse Analogien finden, teilweise dürfte das kaum möglich sein.

2 Nichtreligion am Beispiel von ›Paula‹

Um einen kleinen Schritt in Richtung dieser Klärungen zu machen, sollen die bis-

herigen grundsätzlichen Überlegungen nun erweitert und konkretisiert werden

durch empirische Einsichten aus der Analyse eines Interviews. ›Paula‹, so das von

ihr selbst gewählte Pseudonym der Interviewten, ist zum Zeitpunkt des Interviews

neunzehn Jahre alt und definiert sich selbst als nichtreligiös. Sie wurde 2013 im

Rahmen des Forschungsprojekts REVIER (kurz für Religiöse Vielfalt erleben – deuten

– bewerten) befragt, das Transkript des Interviews dann vorrangig mit sequenzana-

lytischen Methoden auf der theoretischen Grundlage der dokumentarischen Me-

thode analysiert.3

Der erste Abschnitt, der hier analysiert werden soll, stammt vom Beginn des

offenen Interview-Teils. Vorher wurden mit geschlossenen Fragen Hintergrund-

Informationen erhoben.Darauf folgte die Aufgabe, aus Kärtchenmit Begriffen eine

Mindmap zu legen, an der zu sehen ist, wie die interviewte Person ihre Stellung zu

Religion und, damit verbunden, ihre sozialen Beziehungen darstellt. Der Hauptteil

der Interviews wird durch einen Leitfaden mit erzählungsgenerierenden offenen

Fragen strukturiert. Die erste dieser offenen Fragen ist, wann die interviewte Per-

son das letzte Mal persönlich etwas mit Religion zu tun gehabt habe. Darauf ant-

wortet Paula zunächst, das sei »immer wenn« sie »in der Kirche war«, zum Beispiel

bei einer Hochzeit. Sonst gehe sie »in keine Kirchen«, in der Regel nicht einmal aus

touristischen Gründen, und wenn, dann nur auf Druck der Eltern. Denn Kirchen

würden sie nicht anziehen oder einladen. Dies begründet sie damit, dass Kirchen

eine »Verbindungsstätte« seien, »quasi um mit Gott zu reden«. Und zu einer sol-

chen Kommunikation mit Gott markiert sie ihre Distanz:

»Na ja (lacht) ist halt – ich will jetzt nicht gerade sagen, dass es albern ist, aber, ich

versteh es halt nicht. […] Ich kann es nicht nachvollziehen, ich sehdas nicht so, – ich

weiß nicht, das ist, ich könnte das einfach nicht, ich kann das nicht. Ich meine, es

gibt immer Situationen, Prüfungssituationen, oderwenndu irgendwasunbedingt

haben willst, dann denkst du dir, oh lieber Gott, bitte mach, dass ich das bekom-

me oder so. Das ist ja ich würd schon sagen, das ist fast normal. Dass man sich so

3 Vgl. zur Methodik die Darstellung in Willems 2018; zu REVIER auch z.B. die Publikationen

Willems 2016; 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


394 Joachim Willems

was so doll wünscht, und dann denktman doch, oh bitte, – aber ich glaub da nicht

so daran, dass da, dass es eine höhere Macht gibt, oder so was, glaub ich nicht

dran, ich glaub nicht an Wiedergeburt, oder so, und ich glaub auch nicht, dass es

da oben irgendeinen Menschen gibt, der auf uns herunterschaut, und, und, ge-

formt hat, oder so was. Ich meine dafür gibt’s einfach, dafür gibt’s keine Beweise!

Gibt’s einfach nicht. Ist, wenn, wenn es jetzt ein Foto gebenwürde, woman diesen

Menschen sehen würde wie er gerade irgendwas macht, irgendwas, dann, okay,

dann würde ich sagen, gut, okay, sollte man noch mal überdenken, vielleicht gibt

es ihn wirklich.«

Einige Kommentare zur Interpretation dieser Aussagen und einige Überlegun-

gen, was sich daraus mit Blick auf ein interweltanschauliches Lernen lernen lassen

könnte:

Paula sagt hier im Interview, dass sie das Phänomen ›Gebet‹ nicht verstehe.

Später redet sie ganz ähnlich über andere religiöse Phänomene, die sie ebenfalls

nicht verstehe. Es ist an dieser Stelle wichtig zu klären, was sie mit ›verstehen‹

meint. Meint sie ›verstehen‹ im Sinne von ›hermeneutisch erschließen‹ und stellt

sie sachlich fest, dass ihr eine hermeneutische Fähigkeit fehlt – oder drückt sie den

Wunsch aus, etwas erschließen zu können? Oder markiert sie einen Abstand und

kennzeichnet ›Gebet‹ und ›Religion‹ als unverständlich und befremdlich – und will

sich deshalb gerade nicht damit auseinandersetzen? Für letzteres spricht, dass sie

im Kontext von Gebeten den Begriff »albern« verwendet. Allerdings muss man die

beiden Deutungen gar nicht als Alternativen verstehen: Vielmehr wird hier deut-

lich, dass das Unverstandene und Unverständliche zugleich das Befremdliche ist.

Religionspädagogisch stellt sich damit die Herausforderung, wie man ›Gebet‹

als eine gerade nicht selbstverständliche Ausdrucks- und Kommunikationsform

plausibel macht. Dies ist natürlich eine Herausforderung mit Blick auf ein inter-

weltanschauliches Lernen. Die Diskussion um eine performative Religionsdidaktik

hat in den letzten Jahren allerdings deutlich gemacht, dass das hermeneutische Er-

schließen von religiösen Ausdrucks- und Kommunikationsformen auch eine genu-

in religionsdidaktische Aufgabe ist, weil das Christentum eben auch für viele Schü-

lerinnen und Schüler im Religionsunterricht eine »Fremdreligion« ist, wie Bern-

hard Dressler das nennt – auch für die, die formal Kirchenmitglieder sind, denn

auch sie leben nach dem »Traditionsabbruch« (Dressler 2003) und, mit Charles

Taylor, unter den Bedingungen einer säkularen Lebenswelt (s.o.).

Umso erstaunlicher ist es eigentlich, dass für Paula Gebete nicht einfach nur

beinahe »albern« sind, sondern gleichzeitig als »fast normal« erscheinen. Damit

ergibt sich eine interessante Spannung, an die man ebenfalls religionspädago-

gisch anknüpfen kann. Als »fast normal« erscheinen Paula Gebete deshalb, weil

sie sich Situationen vorstellen kann, in denen zumindest der Wunsch zu beten für

sie durchaus plausibel ist, nämlich dann, wenn man sich etwas »so doll wünscht«.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Bildung – Und wo bleiben die Nichtreligiösen? 395

An einen Gott glaubt Paula nicht, aber sie versteht, dass der starke Wunsch ei-

nen Adressaten benötigt. Hier findet sich ein typisch religionskritischesMotiv: Der

Glaube an Gott entsteht in Folge der Wünsche und der unerfüllten Hoffnungen

und Bedürfnisse der Menschen. Für diese These, in ihrer klassischen Form ja von

Ludwig Feuerbach und Sigmund Freud vorgetragen, gibt es gute Gründe – und

kritische Anfragen. Für einen interweltanschaulichen Unterricht könnte sich dar-

aus zum einen ergeben, Atheismus und Religionskritik nicht nur als Debatte von

Geistesgrößen zu thematisieren, sondern auch von den atheistischen und religi-

onskritischen Motiven im Denken der Schülerinnen und Schüler auszugehen, um

in Auseinandersetzung mit den ›Klassikern‹ Klärungen herbeizuführen, sich Tra-

ditionslinien bewusst zu machen, Argumente zu explizieren und zu prüfen. Zum

anderen eröffnet die Sicht von Paula die Möglichkeit, im Unterricht danach zu fra-

gen, welche Ausdrucksformen denn nichtreligiöse Menschen finden können, um

mit ihren starken Wünschen und ihrem Bedürfnis, etwas zu glauben, umzugehen.

Im Interview setzt Paula ihre Aussage fort und kommt auf das Thema ›Glau-

ben‹:

»Aber es, die Menschen glauben alle an irgendwas, was sie noch nie vorher gese-

hen haben. Was nur – in ihren Kopf eigentlich ist. Was nur auf – auf der Bibel be-

ruht, oder dem Koran, oder sonst irgendwas, was aber irgendwer verfasst hat, der

schon lange nicht mehr lebt, so nach demMotto. Die Geschichten, die rumerzählt

worden sind, die sind dann immer irgendwann aufgeschrieben worden. Und ich

kann mir gut vorstellen, dass sie nach tausend Jahren immer mal verändert wor-

den sind. Und, vielleicht ist es auch einfach ausgedacht. Ich weiß nicht. Die Leute

brauchen doch immer irgendwas, woran sie glauben können. Das weiß ich, dass

es viele Leute gibt, die darin ihren Lebenssinn quasi sehen, dass sie an irgendwas

glaubenmüssten. Das gibt es ja vor allem, wenn sie krank sind, oder irgendwie so

was, dass sie dann jemandenbrauchen,wozu sie beten können, andas sie glauben

können, das ist ja auch schön für die, wenn die so was haben.«

Ähnlich ambivalent wie ihre Stellung zum Gebet ist Paulas Stellung zum Glauben,

wenn sie sagt: »Die Leute brauchen doch immer irgendwas,woran sie glauben kön-

nen.« Paula selbst scheint sich hier nicht als ›Leut‹ zu sehen. »Die Leute« lässt eher

ein weiteres klassisches religionskritisches Motiv anklingen, dem zufolge Glaube

etwas für das ›einfache Volk‹ ist, während die Gebildeten und Aufgeklärten darauf

verzichten können – oder müssen. Zugleich aber klingt auch das Motiv an, Glaube

und Religion als anthropologische Grundkonstanten zu sehen.

Für das interweltanschauliche Lernen kann daraus zum einen folgen, das re-

ligionskritische Motiv von der Religion als Weltsicht der weniger Gebildeten zu

hinterfragen: Gibt es empirisch Zusammenhänge zwischen Bildung und Religi-

onslosigkeit? Welche Gründe könnte es dafür geben? Und warum gibt es gebildete

Gläubige und ungebildete Atheisten? – Damit eröffnet wird letztlich das gesam-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


396 Joachim Willems

te Feld der Theologie, die ja versucht, Glauben zu reflektieren und das Verhältnis

von Glauben und Vernunft auf vernünftige Weise zu klären. Zum anderen eröffnet

die Vorstellung von Glaube und Religion als anthropologische Grundkonstanten

die Möglichkeit zu erschließen, inwiefern das, worum es religiösen und gläubigen

Menschen geht, auch nichtreligiöseMenschen angeht:Wie gehen zumBeispiel ver-

schiedene nichtreligiöse Menschen mit Kontingenzen um? Worin sehen sie ihren

»Lebenssinn«? Haben sie, »wenn sie krank sind«, Hoffnungsperspektiven und Res-

sourcen, die über die medizinische Empirie und Stochastik hinausgehen?

Eine weitere Frage, dieman an den Text des Interview-Transkripts stellen kann,

ist, warum Paula den Glauben als Option für sich ablehnt. Die Antwort ist wohl:

Dies liegt an Paulas spezifischemKonzept vonGlauben. In ihren Aussagen ist Glau-

ben ein Für-wahr-Halten von Behauptungen. Paula will aber nicht etwas für wahr

halten, ohne Belege oder »Beweise« dafür zu haben. Und, wie sie richtig feststellt,

es gibt nun einmal keine Beweise dafür, »dass es eine höhere Macht gibt«, eine

»Wiedergeburt« oder dass es »irgendeinen Menschen gibt, der auf uns herunter-

schaut« und uns »geformt hat«, denman fotografieren und damit beweisen könnte.

Mit ihrem Konzept von ›Glauben‹ sind also weitere theologisch relevante The-

menfelder verbunden, insbesondere die individuelle Eschatologie, die Gotteslehre

und die Schöpfungslehre. Paula selbst vertritt hier keine Gotteslehre und hat kein

Gottesbild in dem Sinne, dass sie sich Gott auf eine bestimmte Art vorstellen wür-

de. Paula hat quasi ein Gottesbild zweiter Ordnung: Sie meint zu wissen, an was

für einen Gott andere Menschen glauben. Sie bezieht sich also auf Gott als kultu-

relles Konstrukt. Dieses Gottesbild ist hochgradig anthropomorph – sie spricht ja

von »irgendeinem Menschen […], der auf uns herunterschaut«.

An dieser Stelle könnteman in einem interweltanschaulichenDialog oder Lern-

prozess theologisch in mehrfacher Hinsicht ansetzen: Mit Blick auf das Gottesbild

argumentiert Paul Tillich bekanntlich, dass ein Gott, der existiert, nicht existiere.

Gott als das Sein-selbst und als Grund des Seins sei gerade nicht den Bedingungen

der Existenz unterworfen (Tillich 1955, 278). Die anthropomorphen Eigenschaften,

die Gott zugeschrieben würden, seien deshalb sachgemäß nur zu verstehen, wenn

man sie als Symbole versteht (Tillich 1955, 283f.). ›Glauben‹ kann man mit Tillich

verstehen »als Ergriffensein von dem, was uns unbedingt angeht« (Tillich 1961, 12).

Dann ist der Aspekt eines Für-wahr-Haltens von Aussagen nicht mehr zentral,

sondern es kommt in den Blick, dass Glaube eine bestimmte Art der Gestaltung

von Selbst- und Weltverhältnissen ist, oder noch genauer: des Gestaltet-werden-

Lassens.Damit ändert sich die Funktion der Bibel, die dann nicht,wie Paulameint,

als eine Erkenntnisgrundlage und Quelle zur Produktion von vermeintlich ›richti-

gen‹ Sätzen gesehenwird, deren Autorität nicht begründetwerden könne und nicht

in Frage gestellt werden dürfe.

So betrachtet, könnte ein konstruktiver interweltanschaulicher Dialog zu dem

Ergebnis kommen, dass christliche (und auch jüdische und muslimische) Gläu-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Bildung – Und wo bleiben die Nichtreligiösen? 397

bige zumindest einige von Paulas Anfragen als berechtigt ansehen könnten oder

zumindest als Herausforderung zur Klärung des eigenen Gottesbildes. Gleichzei-

tig könnten sie einige kritische Rückfragen an Paula richten: 1.) Ist das, was sie

ablehnt, denn ein christliches Gottesbild? Oder anders: Wessen Gottesbild ist die-

ses hochgradig anthropomorphe Gottesbild, das Paula für ›das‹ Gottesbild hält? 2.)

Baut Paula selbst ihr ganzes Leben auf ›Beweise‹, oder gibt es auch in ihrem Le-

ben Situationen, in denen sie wenn schon nicht glaubt, so doch vertraut, sich auf

etwas verlässt, etwas schön findet – ohne Beweise zu haben und zu benötigen? –

Ihre Aussage, ein »Foto« wäre ein Beweis, ist ja ein Hinweis auf eine szientisti-

sche Weltsicht, die man mit guten Gründen kritisieren kann und die Paula selbst

in ihrem Leben kaum konsequent durchhalten dürfte.

Der Abschnitt, in dem sich Paula über Religion äußert, endet mit dem Mo-

tiv des Nichtverstehens. Um den Kontext zu verdeutlichen, wird hier noch einmal

beim letzten Satz des bereits zitierten Ausschnitts angesetzt:

»Das gibt es ja vor allem,wenn sie krank sind, oder irgendwie sowas, dass sie dann

jemanden brauchen, wozu sie beten können, an das sie glauben können, das ist ja

auch schön für die, wenn die so was haben. Das finde ich ja nicht schlimm, kann ja

jedermachen, wie er will ähm, aber, so daran zu glauben, und immer in die Kirche

zu gehen, und, weiß nicht, es gibt ja so, wirklich so krass gläubige Menschen, die

sich dann auspeitschen für all so was. Das ist einfach so unmenschlich eigentlich

finde ich sogar das () kann man, kann ich nicht verstehen so mit der Kirche und

alles.«

Paulas Aussage, sie würde »[d]as«, den Glauben, »ja nicht schlimm« finden, zeigt,

wie sich Paula davon distanziert und zugleich ihre Toleranz zeigt, und zwar eine

indifferentistische Form von Toleranz (»kann ja jeder machen, wie er will«). Um

die Distanz zur Religion plausibel zu machen, führt Paula dann das ein, was sie als

›Extremformen‹ von Religion ansieht, die sie nicht mehr gutheißen könne. Hier

müsste man nun genauer klären, was für Extremformen Paula im Blick hat. Sie

spricht ja von Menschen, die »immer in die Kirche […] gehen«. Diese grenzt sie

aber noch einmal ab von denen, »die sich dann auspeitschen«.4

Interessanterweise lenkt Paula nach diesen Aussagen über ›krasse‹ Religion

dann sofort zurück zumThema »Kirche und alles«. Damit generalisiert sie das Ur-

teil »unmenschlich«, das sie mit Blick auf die Extremformen formuliert hat, und

überträgt es auf Religion im allgemeinen. Den Widerspruch, der sich dadurch er-

gibt, löst sie nicht auf: Ist es »auch schön«, wenn Menschen an etwas »glauben

können«, oder ist das »unmenschlich«?

4 Möglicherweise denkt sie hier an die ›Illuminati‹ bzw. den ›Da Vinci Code‹ des Bestseller-

Autors Dan Brown, den sie später im Interview erwähnt. Dort verwendet sie auch den Begriff

›krass‹ noch einmal und erinnert sich an eine Szene, »wo der sich ja auch selber foltert«.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


398 Joachim Willems

Das Thema, das hier anklingt, ist für interreligiösen und interweltanschauli-

chen Unterricht relevant: Es geht um die Frage nach den Grenzen der Toleranz.

Paula scheint auch die »krass gläubige[n] Menschen« zu tolerieren – imWortsinne

von Toleranz ›erträgt‹ sie diese Menschen bzw. deren Form von Glauben, ohne das

gutzuheißen. In einem Unterricht, der Bildung ermöglicht – als Bildung der Per-

sönlichkeit und Bildung der Fähigkeit zur Erschließung und Gestaltung von Welt

–, müsste es in einer doppelten Perspektive darum gehen, die Grenzen von re-

ligiös-weltanschaulicher Toleranz auszuloten, und zwar in der Perspektive der je

eigenen Stellungnahme (wo sind meine Grenzen der Toleranz?) und der größeren

politischen, gesellschaftlichen und damit auch juristischen Perspektive: Wo muss

ein Gemeinwesen die Grenze zwischen dem Legitimen und Legalen einerseits und

dem Illegitimen und Illegalen andererseits ziehen?

Diese Frage beschäftigt Paula, was sich daran zeigt, dass sie auch an anderen

Stellen des Interviews darauf zurückkommt. So spricht sie sich später im Interview

dafür aus, in der Schule mehr über Religion zu lernen.5 Zwar sei Religion nicht be-

sonders wichtig,6 aber eben doch Teil der Kultur und der Allgemeinbildung. Die

Notwendigkeit, darüber in der Schule zu informieren, ergibt sich für Paula auch

daraus, dass Wissen über Religion in ihrem sozialen Umfeld nicht lebensweltlich

tradiert wird. Außerdem vermutet sie einen unmittelbaren Zusammenhang zwi-

schenWissen und Toleranz.7 Dabei setzt sie voraus, dass das, was religiös ist, tole-

riert werden müsse. Einschränkend weist sie allerdings darauf hin, dass sie »nicht

akzeptieren« würde, »wenn die [vomKontext her: die Kopftuch tragende Frau] jetzt

nackig rumlaufen würde«.

Ganz zumSchluss des Interviews kommt sie noch einmal auf dieMöglichkeiten

zurück, Kopftuch zu tragen oder »nackig rum[zu]rennen«. Von der Interviewerin

nach den Grenzen von Toleranz gefragt, ergänzt Paula, dass auch »Zwangshochzeit

[…] ganz schrecklich« sei, »wenn irgendwelche kleinen Kinder verheiratet werden,

oder […] wo die Religion oder die Eltern halt den Freund verbieten, weil sie nicht

türkisch sind, nicht muslimisch sind, weil er deutsch ist«. Ihre Ablehnung begrün-

det sie mit der Aussage: »weil gegen Gefühle kann man nichts machen. Das ist halt

() weiß nicht, ein ungeschriebenes Gesetz, du kannst gegen Gefühle nichts ma-

chen, die sind dann da, und die kann man nicht verbieten. Das find ich, es geht

irgendwie gar nicht.«

5 Paula nimmt nicht am Religionsunterricht teil, der in Berlin, anders als in fast allen ande-

ren Bundesländern, nicht als ordentliches Lehrfach unterrichtet wird, sondern als freiwilli-

ges und nicht versetzungsrelevantes Fach in ausschließlicher Zuständigkeit der jeweiligen

Religionsgemeinschaft.

6 Paula: »Wodu nicht daran sterbenwürdest,wenn du es nicht kennst. AnderswieMathe,wahrschein-

lich, im späteren Leben, wenn du nicht mit Geld umgehen kannst, hast du schon ein Problem.«

7 »Glaub, gehört auch ein bisschen zu der Toleranz von den Menschen dazu, wenn die wissen, wieso die

so rumlaufen. Ich meine, kleine Kinder wissen nicht, wieso Menschen mit Kopftuch rumlaufen.«

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Bildung – Und wo bleiben die Nichtreligiösen? 399

Mit Blick auf die Frage nach Anknüpfungspunkten für den interweltanschauli-

chen Dialog und interweltanschauliches Lernen ist diese Aussage aufschlussreich.

Denn diese kurze Begründung für die Ablehnung von Zwangsverheiratungen zeigt

eine möglicherweise typische Form der nichtreligiösen Letztbegründung: Wie die

Art und Weise, wie Paula hier auf »Gefühle« verweist, anzeigt, geht Paula davon

aus, dass sich eine weitere Begründung erübrigt. Sie formuliert diese Sichtweise

quasi als Naturgesetz, zumindest als unhintergehbare empirische Wahrheit und

zugleich als unhinterfragbare moralische Norm (»ungeschriebenes Gesetz«).Wenn

mit Blick auf die empirischen Voraussetzungen interweltanschaulicher Lernpro-

zesse danach gefragt wird, in welchen ›letzten Horizonten‹ nichtreligiöse Jugend-

liche Selbst-, Welt- und Sinndeutungen vornehmen, dann dürften ›Gefühle‹ einer

dieser ›letzten Horizonte‹ sein.

3 Ergebnisse und Konsequenzen

Schon die wenigen Auszüge aus einem einzigen Interview bringen eine Reihe von

Beispielen dafür, wie religiöse und nichtreligiöse Positionen aufeinander bezogen

werden können, und erlauben es damit, eine vorläufige Systematik interweltan-

schaulicher Kommunikation zu skizzieren: Paula kommt aufThemen zu sprechen,

die gleichermaßen religiös und nichtreligiös bearbeitet werden können, z.B. starke

Wünsche, Lebenssinn, Umgang mit Krankheit und Tod, Toleranz und Radikalis-

mus. Paulas Auseinandersetzung mit diesen Themen zeigt, dass sie ihre eigenen

Positionen auf religiöse Positionen bezieht (z.B. starke Wünsche auf Gebet), und

in der Analyse wird deutlich, dass man sich zu den Positionen Paulas theologisch

verhalten kann. Auch Beispiele für eine Infragestellung der jeweils anderen reli-

giös-weltanschaulichen Position lassen sich finden, etwa wenn religionskritische

Motive zur Sprache kommen: Paula stellt religiöse Positionen in Frage, und mit

theologischen Argumenten könnte man Rückfragen an ihre Religionskritik stellen.

Interessant erscheint mir, dass selbst dort, wo Sinn-, Welt- und Selbstdeu-

tungen ohne direktes Äquivalent bleiben, diese Deutungen dennoch der weltan-

schaulich differenten Interpretation zugänglich sind und deshalb auch interwelt-

anschauliche Dialoge und Lernprozesse möglich werden. Das wird deutlich beim

Umgang mit der Gottesfrage. Auch wenn es für Paula keinen Sinn machen dürfte,

über Eigenschaften Gottes zu spekulieren, könnte sie ihre Positionen dennoch mit

theologischen Positionen ins Gespräch bringen.Was dann geschieht, kannman in-

terweltanschaulich-hermeneutisch beschreiben als eine asymmetrische, aber den-

noch funktionierende Kommunikation: Paula würde theologische Aussagen über

Gott für sich in einer Beobachtungsposition zweiter Ordnung reformulieren, ein

religiöser Gesprächspartner könnte darauf auf eine religiöse bzw. theologische Art

undWeise reagieren. Es würde dann zwar nicht zu einem überlappenden Konsens

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


400 Joachim Willems

kommen, aber zu einer Verschränkung von religiös-theologischen und säkularen

Diskursen und zu einer permanenten Übersetzung der einen Sprachform in die

andere. Ebenso wäre es natürlich auch möglich, dass eine Seite sich auf die jeweils

andere Sprachform einlässt – etwa dann, wenn ein religiöser Gesprächspartner

den Diskurs wechselt, von theologischen Sprachformen beispielsweise in philoso-

phische.

Diese Beispiele zeigen also verschiedene mögliche Dimensionen interweltan-

schaulichen Unterrichts und dessen Potential, um in der Auseinandersetzung mit

anderen Positionen die jeweils eigene Position zu klären, indem diese eigene Po-

sition auf historisch gewordene diskursbildende Motive bezogen wird – ableh-

nend, zustimmend oder abwägend. Im Sinne der Unterscheidung zwischen ›lear-

ning about religion‹ und ›learning from religion‹, wie sie in der englischen Religions-

pädagogik prominent von Michael Grimmitt (1987) formuliert wurde, kann in ei-

nem interweltanschaulichen Lernprozess das Lernen über religiöse und nichtreli-

giöse Weltdeutungen mit dem Lernen von unterschiedlichen Weltdeutungen ver-

bunden werden: Religiöse Schülerinnen und Schüler erschließen also nicht nur

philosophische Traditionen, indem sie etwas über Religionskritik lernen, sondern

sie könnten auch etwas lernen von Paulas Anfragen an ein anthropomorphes Got-

tesbild bzw. von den philosophischen Traditionen, auf die Paula sich bezieht, wie

bewusst und reflektiert auch immer. Eine nichtreligiöse Schülerin wie Paula wie-

derum könnte nicht nur etwas über christlichen Glauben und Theologie lernen,

wenn sie sich mit der Frage befasst, was es heißt zu glauben; sie kann bei der Aus-

einandersetzung damit, von was, was sie unbedingt angeht, sie selbst eigentlich

ergriffen ist und sich ergreifen lässt, ihre Position in der Welt und zur Welt klären.

Das ›Lernen über‹ und das ›Lernen von‹ kann damit zur Profilierung eigener

religiöser und weltanschaulicher Profile führen, aber auch zu deren Relativierung

und Dekonstruktion, wenn religiös-weltanschauliche Überzeugungen quer liegen

zu der Grenzziehung zwischen religiösen und nichtreligiösen Personen. Und da-

mit ist zu rechnen angesichts der religionssoziologischen und praktisch-theolo-

gischen Forschung und Theoriebildung, die die weite Verbreitung von hybriden

und fluiden Formen religiöser und weltanschaulicher Weltsichten und Identitäten

aufzeigt: So müssen auch die zielwahlorientierenden Gewissheiten und Überzeu-

gungen von Menschen, die sich als religiös verstehen, nicht unbedingt auf Trans-

zendenz bezogen sein. Beispielsweise dürfte der Rekurs auf Gefühle als letzter

Begründungshorizont auch vielen Jugendlichen plausibel sein, die sich selbst als

christlich verstehen.

Damit steht aber eine interweltanschauliche Didaktik genauso wie interreli-

giöse oder interkulturelle Pädagogik im Verdacht, die Komplexität derWirklichkeit

über Gebühr zu reduzieren: Mit der Einführung von Leitdifferenzen wie ›Kultur‹,

›Religion‹ oder eben ›Weltanschauung‹ konstruiert und konstituiert sie nämlich

erst diejenigen Kollektive und Gruppen, die sie dann miteinander in Kontakt brin-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interreligiöse Bildung – Und wo bleiben die Nichtreligiösen? 401

gen will (vgl. den nächsten Beitrag in diesem Band). Indem sie Individuen diesen

Kollektiven zuordnet, wird sie den Vielfalten und Ambivalenzen von deren multi-

plen und hybriden Identitäten nicht gerecht.

Diese Kritik ist sicherlich ernst zu nehmen.Dennoch bleiben Konfessionen, Re-

ligionen und auch weltanschauliche Traditionen notwendige Bezugspunkte in Bil-

dungsprozessen. Denn wie auch das Interview mit Paula zeigt, sind ja individuelle

Vorstellungen in einen gegebenen, historisch gewordenen kulturellen Kontext ein-

gebunden. Der Bezug auf diese Kontexte, die in der Regel unterschiedliche Motive

in ein kohärentes Verhältnis zueinander setzen, eröffnet dann Reflexionsräume,

die für den Unterricht notwendig sind, um auch individuelle Weltdeutungen auf

ihre Kohärenz hin zu befragen.

Literatur

Benner, Dietrich; Schieder, Rolf; Schluß, Henning & Willems, Joachim (2011): Re-

ligiöse Kompetenz als Teil öffentlicher Bildung. Versuch einer empirisch, bil-

dungstheoretisch und religionspädagogisch ausgewiesenen Konstruktion reli-

giöser Dimensionen und Anspruchsniveaus. Paderborn u.a.

Berger, Peter L. & Luckmann, Thomas (2000): Die gesellschaftliche Konstruktion

der Wirklichkeit. (17. Aufl.) Frankfurt a.M.

Dressler, Bernhard (2003): Darstellung und Mitteilung. Religionsdidaktik nach

dem Traditionsabbruch. In: Thomas Klie & Silke Leonhard (Hg.): Schauplatz

Religion. Grundzüge einer Performativen Religionsdidaktik. Leipzig, 152-165.

Dressler, Bernhard (2006): Unterscheidungen. Religion und Bildung. Leipzig.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (2018): Gezählt 2018. Zahlen und Fakten

zum kirchlichen Leben,Hannover. Online: https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/

Gezaehlt_zahlen_und_fakten_2018.pdf [letzter Zugriff: 14.01.2019].

Grimmitt, Michael (1987): Religious Education and Human Development. The Re-

lationship Between Studying Religions and Personal, Social and Moral Educa-

tion. Great Wakering, Essex.

Herms, Eilert (1999): Anforderungen des konsequenten Pluralismus an das öffentli-

che Bildungswesen. In: Christoph Scheilke & Friedrich Schweitzer (Hg.): Religi-

on, Ethik, Schule. Bildungspolitische Perspektiven in der pluralen Gesellschaft.

Münster, 219-249.

Kirchenamt der EKD (2014): Religiöse Orientierung gewinnen Evangelischer Reli-

gionsunterricht als Beitrag zu einer pluralitätsfähigen Schule. Eine Denkschrift

des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland. Gütersloh.

Leimgruber, Stephan (1995): Interreligiöses Lernen. München.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion. Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Gezaehlt_zahlen_und_fakten_2018.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Gezaehlt_zahlen_und_fakten_2018.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Gezaehlt_zahlen_und_fakten_2018.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Gezaehlt_zahlen_und_fakten_2018.pdf


402 Joachim Willems

Miedema, Siebren (2014): »Coming Out Religiously!« Religion, the Public Sphere

and Religious Identity Formation. In: Religious Education, Vol. 109, No. 4/2014,

362-377.

Pollack, Detlef & Müller, Olaf (2013): Religionsmonitor – Verstehen was verbindet.

Religiosität und Zusammenhalt in Deutschland. Gütersloh.

Quack, Johannes (2013):Was ist »Nichtreligion«? Feldtheoretische Überlegungen zu

einem relationalen Verständnis eines eigenen Forschungsgebiets. In: Steffen

Führding & Peter Antes (Hg.): Säkularität in religionswissenschaftlicher Per-

spektive. Göttingen, 87-107.

Schweitzer, Friedrich (2014): Interreligiöse Bildung. Religiöse Vielfalt als religions-

pädagogische Herausforderung und Chance. Gütersloh.

Taylor, Charles (2012): Ein säkulares Zeitalter. Frankfurt a.M.

Tillich, Paul (1955): Systematische Theologie. Band I. Stuttgart.

Tillich, Paul (1961): Wesen und Wandel des Glaubens. Frankfurt a.M./Berlin.

Willems, Joachim (2018): Interreligiöse Begegnungssituationen in der Schule. Se-

quenzanalysen im theoretischen Rahmen der dokumentarischen Methode. In:

Nicola Bücker, Antje Roggenkamp, & Peter Schreiner (Hg.): Empirische Metho-

den und Forschendes Lernen im Gespräch. Einblicke in heterogene Bildungs-

orte. Berlin, 115-130.

Willems, Joachim (2016): Komparative Jugendtheologie – ein sinnvoller Ansatz

für interreligiöses Lernen?. In: Franz Gmainer-Pranzl, Beate Kowalski & To-

ny Neelankavil (Hg.): Herausforderungen interkultureller Theologie (Beiträge

zur Komparativen Theologie Bd. 25). Paderborn, 105-123.

Willems, Joachim (2017): The Position of Muslim Pupils in Discourses at German

Schools: Two Accounts. In: International Journal of Practical Theology, Bd. 21,

H. 2/2017, 194-214.

Wohlrab-Sahr, Monika (2002): Säkularisierungsprozesse und kulturelle Generatio-

nen. Ähnlichkeiten und Unterschiede zwischen Westdeutschland, Ostdeutsch-

land und den Niederlanden. In: Günter Burkhart & Jürgen Wolf (Hg.): Lebens-

zeiten. Erkundungen zur Soziologie der Generationen. Opladen, 209-228.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022 - am 14.02.2026, 02:15:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

