
164

Jochen Bung

Produktive Unrechtsverarbeitung

Vergeben, Vergelten, Vergessen

Die Frage nach Alternativen zum Strafrecht führt in ein Untersuchungs-
feld von nicht mehr zu beherrschender Unübersichtlichkeit. Sie führt 
in ein Labyrinth, in dem man immer wieder an derselben Stelle vorbei-
kommt, aber nicht herauskommt. Wenn wir aus dem Strafrecht heraus-
kommen wollen, bleiben wir gerade über den Begriff der Alternativen 
zum Strafrecht am Strafrecht kleben. Wer nach Alternativen zum Straf-
recht fragt, glaubt insgeheim an das Strafrecht. Wer so fragt, rechnet 
schon mit der Resignation, die Alternativlosigkeit des Strafrechts zuge-
ben zu müssen. Die Frage nach Alternativen zum Strafrecht verbleibt in 
der Klaustrophobie des Strafrechts. 

Wir müssen aufhören, nach Alternativen zu fragen. Anhaltspunkte in 
der herkömmlichen Diskussion gibt es kaum. Sie führen in die Klaustro-
phobie zurück. Nehmen wir zum Beispiel das Konzept Strafe ohne Straf-
schmerz.1 Es klingt gut, ist aber kaum überzeugend einlösbar, denn die 
Entkoppelung von Verurteilung und Übelszufügung lässt den Schmerz 
ins Urteil einwandern, die »Schande, verurteilt zu werden«2, und macht 
es zur eigentlichen schmerzhaften Strafe. Das verselbständigte Strafzei-
chen als solches, befreit vom Unintelligiblen der reaktiven Empfindung 
und deswegen als besonders reine Form der Vernunft gefeiert, wird zum 
dauerhaften Mal, zum Stigma. Es fällt nicht schwer, sich vorzustellen, 
dass eine sich auf den Akt öffentlicher Verurteilung und Schuldigspre-
chung verlegende Gesellschaft eine schroffe Gesellschaft wäre, unnach-
sichtig, vorhaltend vorwurfsvoll und nachhaltig nachtragend. 

Wenn wir aus der Klaustrophobie des Strafrechts herauskommen wol-
len, müssen wir auch aufhören von Sanktionen zu reden, denn der Be-
griff der Sanktionen wird gerne als Alternative gewählt, wenn es darum 
geht, über Alternativen zum Strafen zu sprechen. Es geht dann um alter-
native Sanktionen und damit mehr oder weniger um dasselbe. Deswegen 
will ich über soziale Praktiken sprechen, die von vornherein nicht das 
Merkmal aufweisen, dass sie eine Einbuße bewirken, etwas oder jeman-
den beschränken oder einschränken, im materiellen oder immateriellen 

1	  	Umfassend Markus Abraham, Sanktion, Norm, Vertrauen. Zur Bedeutung 
des Strafschmerzes in der Gegenwart, Berlin: Duncker & Humblot 2018.

2	  	Vgl. G.W.F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 2015, S. 189 (Anm. zu § 99).

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

Wert mindern, sondern vielmehr den sozialen oder zwischenmenschli-
chen Konflikt zum Anlass nehmen, Möglichkeiten zu eröffnen, etwas 
Neues hervorzubringen, etwas Produktives zu bewirken.

Wenn mich jemand verletzt oder so tief enttäuscht hat, dass ich das Be-
dürfnis verspüre, die Verletzung oder Enttäuschung heimzuzahlen, kann 
ich auf vielerlei Weise damit umgehen, um dieses Bedürfnis in etwas Po-
sitives zu verwandeln, und zwar unmittelbar als Vollzug eines ermögli-
chenden Moments, als Beitrag zu einer produktiven sozialen Praxis, die 
keine staatliche Aufsicht benötigt und bei mir selber anfängt, meiner 
Bereitschaft und Fähigkeit, mein Vergeltungsbedürfnis zu verwandeln.

Drei Verwandlungsformen will ich betrachten und unter den Begrif-
fen des Vergebens, des Vergeltens und des Vergessens diskutieren. Den 
Begriff des Vergebens will ich zur Vermeidung der Gefahr einer Über-
theoretisierung aus natürlichen Sprachverwendungszusammenhängen 
entwickeln. Im Kern betrifft er die Befreiung zur Wiederherstellung der 
Selbstbestimmung nach belastenden Erfahrungen ebenso wie das Frei-
geben der für diese Erfahrung verantwortlichen oder verantwortlich ge-
machten Person aus dieser Verstrickung, häufig, um einen Neuanfang 
möglich zu machen. Das Vergeben will ich als erste Form einer pro-
duktiven Unrechtsverarbeitung erörtern (I). Den Begriff des Vergeltens 
verwende ich in einem die Sprachgewohnheiten der herkömmlichen 
Strafzweckdiskussion bewusst durchkreuzenden Sinn. Ich möchte einen 
Bedeutungsstrang aufgreifen, der meistens verdeckt bleibt. Der Begriff 
wird reduziert auf negative Vergeltung (Bestrafung), dabei gerät die po-
sitive Vergeltung (Belohnung) aus dem Blick. Mir kommt es vor allem 
auf eine bestimmte, paradoxe Form der Vergeltung an, wie sie unter an-
derem in der christlichen Verhaltensethik gelehrt wird, der Vergeltung 
von Bösem mit Gutem, die auf den ersten Blick als Gabe eines Unver-
dienten, als eine irritierende Gratifikation erscheint. Diesen, wenn man 
so will, selbstaufhebenden Begriff von Vergeltung, wie er etwa in der 
Bergpredigt oder der Feldrede von Jesus als Reaktion auf erlittenes Un-
recht empfohlen wird, will ich als zweite Form einer produktiven Kon-
fliktverarbeitung erörtern (II). Als dritte und letzte Form wende ich mich 
dem Begriff des Vergessens zu (III). Hier kann ich an Überlegungen zur 
Produktivität der Vergesslichkeit anknüpfen, die Nietzsche in der Zwei-
ten Abhandlung zur Genealogie der Moral angestellt hat. Um den pro-
duktiven und positiven Sinn des Vergessens herauszuarbeiten, ist vor al-
lem wichtig, es von einem anderen Mechanismus abzugrenzen, nämlich 
dem des Verdrängens.

Zentral ist bei allen drei Formen, dass sie wirklich als produktive, 
»progressive« Möglichkeiten des Umgangs mit Unrecht (jenseits des 
Strafrechts oder alternativer Sanktionen) begriffen und weder als Macht-
techniken der Überheblichkeit noch als Überlebenstechniken der Macht-
losigkeit missverstanden werden.

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

I. Vergeben

Vergeben meint in seiner ursprünglichen Bedeutung, dass etwas fortgege-
ben, hingegeben, weggegeben oder aufgegeben wird.3 Schon früh entwi-
ckeln sich übertragene Bedeutungen. Es lassen sich sogar Verwendungs-
weisen identifizieren, die das Vergeben in eine semantische Nähe zum 
Vergelten bringen.4 Wirklich bedeutsam ist jedoch bis heute die übertra-
gene Bedeutung im Sinne von Verzeihen oder Erlassen, und zwar in en-
ger Verbindung mit dem Bedeutungskreis, der durch Begriffe wie Schuld, 
Strafe oder Sünde gezogen ist.5 Wie die wörtliche Nähe des Vergebens 
zu den Formen »vergebens« oder »vergeblich« zeigt (und insofern die 
ursprüngliche Bedeutung des Auf- oder Fortgebens weiterführend), ist 
das Vergeben eine Handlung, die nicht um einer Gegenleistung willen er-
folgt. Es würde dem ursprünglichen Wortsinn und dem natürlichen Be-
griff des Vergebens widersprechen, wenn die vergebende Person nur un-
ter bestimmten Voraussetzungen vergibt, nur unter der Bedingung, dass 
diejenige, der vergeben wird, bestimmte Auflagen erfüllt. Selbstverständ-
lich ist es möglich, einen Vergebungsvertrag in diesem Sinne zu schließen, 
aber der Vergebungsvertrag trifft das Wesentliche des Vergebens nicht. 

Damit meine ich nicht, dass Reue und Vergebung nicht zusammenge-
hen können, das tun sie sogar häufig, nur würde eine Aufforderung der 
Art »Entschuldige dich für dein Verhalten, dann vergebe ich dir« den ei-
gentlichen Sinn des Vergebens unterlaufen. Anders freilich, wenn wir auf 
ein aufrichtiges Bedauern, ein glaubwürdiges Bereuen oder eine unzwei-
deutige Entschuldigung hin, anderen vergeben. Dabei ist wichtig und ge-
hört wesentlich zum Vergeben, dass es nicht notwendigerweise entschul-
digt. Vergeben kann die Annahme der Bitte um Vergebung sein, sie kann 
auch die Annahme einer Entschuldigung sein und damit selbst entschul-
digen. Aber die Vergebung ist, wie gesagt, kein Vergebungsvertrag. Ich 
kann vergeben, ohne zu entschuldigen. Das Wesentliche der Vergebung 
ist, dass die vergebende Person darauf verzichtet, den Schuldvorwurf zu 
erneuern. Auf den Schuldvorwurf verzichten, ist nicht Entschuldigen. 

Im Deutschen sagt man »vergeben und vergessen« – damit wird eine 
Beziehung zum Vergessen sichtbar gemacht, die noch erörtert werden 
soll. Der Vorwurf wird aufgegeben, lassen wir es gut sein, vergessen wir, 
was war. So weit muss Vergebung nicht gehen, aber es ist eine wesentli-
che Möglichkeit, dass man das Vergangene ruhen lässt, um – nicht not-
wendigerweise gemeinsam, aber häufig eben auch gemeinsam – weiter-
zukommen, um neue Dinge und Aufgaben angehen zu können oder alte 

3	  	 Jacob Grimm/Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wil-
helm Grimm, München: dtv 1999, S. 381.

4	  	Ebd., S. 382.
5	  	Ebd., S. 383ff.

JOCHEN BUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

wiederaufzugreifen, die durch den Konflikt abgebrochen oder unterbro-
chen worden waren.

Im Grimm’schen Wörterbuch findet sich folgende interessante Beob-
achtung: »in den zusammenstellungen von vergeben mit vergessen und 
verzeihen ist heute vergeben wol der kräftigste ausdruck, indem es mehr 
ein erlassen aus innern moralischen gründen anzeigt, verzeihen und be-
sonders vergessen aber nur ein absehen von verdienter strafe ist«6. Das 
Vergeben ist natürlich eine zwischenmenschliche Handlungsform und 
setzt Reziprozität voraus, aber es ist wesentlich eine innere moralische 
Form. Dies lässt sich mit Kants Begriff einer kategorischen Handlungs-
norm interpretieren, die nicht (primär) durch die Überlegung motiviert 
ist, welchen Nutzen die Handlung bewirken mag und in der sich, wie 
typischerweise bei unbedingten Handlungsnormen, eine Anerkennung 
ausdrückt, im Falle des Vergebens eine Anerkennung trotz des Fehlver-
haltens, trotz der Verletzung. Du hast mir zwar wehgetan, aber ich be-
handle Dich trotzdem mit Respekt.

Eine solche Anerkennung geht nicht auf Knopfdruck. Natürlich sind 
auch spontane unmittelbare Gesten der Vergebung denkbar. »Schwamm 
drüber« steht beispielsweise im Deutschen als lakonische Formel zur 
Verfügung. Aber vermutlich würde man in einem solchen Fall gar nicht 
vom Vergeben sprechen, sondern eher davon, dass man verzeiht oder 
Nachsicht übt. Dem normalen Sprachgebrauch zufolge ist Verzeihen 
schwächer, bezieht sich in der Regel auf weniger gravierende Enttäu-
schungen. Hingegen bezieht sich das Vergeben auf tiefgreifendere und 
nicht so leicht wegzuschiebende Erfahrungen von Unrecht.

Deswegen geht auch meistens ein längerer Prozess voraus, ein Prozess, 
in dem das Vergeben, nach einem Abklingen der unmittelbaren Wut und 
Trauer, dem Zurücktreten des Rachebedürfnisses, des Heimzahlenwol-
lens, als Möglichkeit ins Bewusstsein tritt, in dem sich das Vergebenwol-
len aber häufig noch nicht zum wirklichen Vergeben durchringen kann, 
weil die Wunden noch zu offen sind. Es handelt sich hier um ein inneres 
Ringen, das andere nicht steuern, sondern allenfalls beeinflussen können. 
Es ist ein wesentlich innerer Prozess, auch wenn er in der Regel nicht in 
Einsamkeit abläuft, sondern von Einflüssen und Anregungen von außen 
begleitet wird. Eher kontraproduktiv ist aber ein sozialer Druck zu ver-
geben, zumal wenn er von Personen kommt, die sich mit der verletzten 
Person nicht solidarisch gezeigt haben. Hingegen sind solidarische Per-
sonen »berechtigt«, die Vergebung anzuregen, nur sollte dabei kein un-
nötiger Druck aufgebaut werden.

Der Prozess kann einige Zeit kosten, aber ein bestimmter Zeitraum 
oder ein »richtiger« Zeitpunkt lässt sich nicht bestimmen. Inwieweit es 
für das Vergeben wichtig ist, dass man eine Sicherheit für die Zukunft 

6	  	Ebd., S. 384 (Kursivierungen i. Orig. weggelassen).

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

hat (»to pardon […] upon security of the Future time«7), ist unklar. Die 
Zukunft ist immer unsicher und wer vergibt, handelt auf eigene Verant-
wortung, das macht ihre Größe aus. Sicher kann man sich nie sein. Es 
ist möglich, dass der Prozess eine lange Zeit, womöglich Jahre oder gar 
Jahrzehnte, in Anspruch nimmt, das hängt von der Schwere der Verlet-
zung und der Vulnerabilität der Betroffenen ab. Besser ist es natürlich, 
wenn es nicht zu lange dauert, weil das Vergeben wirklich neue Mög-
lichkeiten freisetzen und erhebliches Potential für die Gestaltung der 
Zukunft enthalten kann. Wenn diejenigen, denen man vergibt, gar nicht 
mehr erreichbar sind, geht das produktive Moment der Vergebung nicht 
vollständig verloren, aber es verbleibt gewissermaßen bei einer Art von 
(später) Selbstbefreiung.

Vergeben ist kaum als Ausdruck von Machtlosigkeit denkbar. Die Ent-
scheidung zu vergeben ist wesentlich ein Ausdruck von Selbstbestim-
mung. Dass sie faktisch erzwungen werden kann, ändert nichts an ihrem 
Begriff. In der Vergebung beweist die vergebende Person Handlungs-
macht, sie nimmt das Geschehen in die Hand, sie gestaltet es, nimmt 
entscheidend Einfluss auf die zwischenmenschlichen Beziehungen. Des-
wegen ist es auch wichtig, dass durch das Vergeben keine Überlegenheit 
oder Überheblichkeit kommuniziert wird. Das ist die eigentliche Größe 
des Vergebens, dass sie keinen Statusgewinn erheischt, sondern Anerken-
nung ausdrückt. Überhebliches Vergeben lässt sich dadurch vermeiden, 
dass man zu verstehen gibt, »dass einem das auch hätte passieren kön-
nen«, aber natürlich ist das in einigen Fällen nicht möglich. Es ist auch 
nicht unbedingt erforderlich, denn Vergeben ist, wie gesagt, nicht not-
wendigerweise Entschuldigen. Das selbstermächtigende Moment gehört 
allerdings wesentlich dazu. Wichtig ist nur, dass es nicht in einer Weise 
kommuniziert wird, die das Gegenüber erniedrigt. Wie das zu bewerk-
stelligen ist, hängt aber von der jeweiligen Situation, dem unmittelbaren 
Moment, den jeweiligen Umständen ab, so dass es hier kein Rezept, kein 
Kommunikationsprogramm gibt. Wenn das vergangene Geschehen eine 
Geschichte gegenseitiger Verletzungen ist, ist Vergebung ohnehin der fal-
sche Begriff, dann geht es nicht um Vergebung, sondern um Versöhnung, 
die man nur gemeinsam anstreben kann.

Das Vergeben ist eine machtvolle Geste, was macht sie mit demjeni-
gen, dem vergeben wird? Wenn durch das Vergeben keine Überlegen-
heit kommuniziert wird, sollte sie (wie für den Vergebenden) wirklich 
befreiend sein, als Möglichkeit eines Neuanfangs – eines eigenen oder 
gemeinsamen Neubeginns – begriffen und als diese Möglichkeit ange-
nommen werden. 

Unter dem Gesichtspunkt ausgleichender Gerechtigkeit ist das Verge-
ben widersinnig oder gar paradox. Ich tue jemandem etwas Gutes, der 

7	  	Thomas Hobbes, Leviathan, Stuttgart: Reclam 2013, S. 312, 314.

JOCHEN BUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

mir etwas Böses getan hat. Ich erleichtere jemanden, der mich beschwert 
hat. Aber gerade als paradoxe, erwartungsdurchkreuzende Form ist das 
Vergeben produktiv. Es regt zum Neuanfang an, gerade wenn es nicht 
erwartet wird. Sie bringt mich weiter, dich oder uns beide zusammen. 
Unangekündigtes, unvorbereitetes, »grundloses« Vergeben oder Verzei-
hen ist das stärkste, weil es am meisten überrascht. Und dies vielleicht 
am meisten dann, wenn es in einer Form erfolgt, in der es zu einer Zu-
spitzung der beschriebenen Paradoxie kommt. Ich meine die Form: Ich 
vergebe dir nicht nur, ich gebe dir auch noch etwas dazu. Damit sind wir 
bei der zweiten Form produktiver Unrechtsverarbeitung angelangt, der 
Vergeltung von Bösem mit Gutem.

II. Vergelten

Dafür müssen wir uns zunächst einmal daran erinnern, dass Vergeltung 
als strafendes Prinzip den Begriff allemal nicht ausschöpft und auch 
nicht seine primäre oder ursprüngliche Bedeutung darstellt. Vergelten 
kann so gut Belohnen wie Bestrafen meinen, Vergüten oder Rächen, »die 
construction ist eine doppelte«, heißt es im Grimm’schen Wörterbuch.8 
Was dem Begriff zugrunde liegt, ist in beiden Fällen eine Vorstellung von 
Äquivalenz, einer Wertgleichheit, was sich unmittelbar in dem in ihm 
enthaltenen Wort »Geld« ausdrückt, das als generalisierter Wertträger 
auf der Abstraktion des Tauschvorgangs beruht. Deswegen überrascht 
es nicht, dass eine der ursprünglichsten Bedeutungen das Zurückzahlen 
von empfangenem Geld ist.9

Das Vergelten spielt sich allerdings nicht nur in der profanen ökono-
mischen Sphäre als materieller Tauschvorgang ab, sondern ist bereits in 
den Ursprüngen des Wortgebrauchs mit transzendentem Bezug ausgestat-
tet, was man an der im süddeutschen Sprachraum bekannten Dankes-
formel »Vergelt’s Gott« erkennen kann.10 Diese Formel durchbricht die 
Äquivalenzökonomie der Vergeltung, hebt sie über sich hinaus, der Dank 
kann materiell die empfangene Leistung nicht aufwiegen, deswegen wird 
sie symbolisch in eine transzendente Sphäre gehoben, in der die angeru-
fene Gewogenheit Gottes den Wohltätigen zugute kommen möge und als 
immaterielle Gratifikation für das Empfangene in Aussicht gestellt wird. 

Der Gedanke, dass nur eine transzendente Macht überhaupt vergelten 
darf, findet sich auch im Bereich der rächenden oder strafenden Vergel-
tung. »Sprich nicht/Jch wil böses vergelten/Harre des HERRN/der wird 

8	  	Grimm/Grimm, Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, S. 
409.

9	  	Ebd., S. 408, s. auch S. 411.
10	 	Vgl. ebd., S. 410.

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

dir helffen« heißt es in Spr 20, 22 (Buch der Sprichwörter oder Sprü-
che Salomos)11 und in Röm 12, 17–19 (Römerbrief) heißt es »Vergeltet 
niemals böses mit bösem. […] Denn es stehet geschrieben/DIE RACHE 
IST MEIN/JCH WIL VERGELTEN/SPRICHT DER HERR.« Dass man 
hier auf Erden Böses mit Bösem vergilt, ist eine menschliche Anmaßung 
und eine Verletzung des Friedensgebots. Vergeltung üben darf nur Gott, 
wenn er es will und entscheidet, den Menschen steht das Vergeltungs-
recht nicht zu.

Interessanterweise wird in der christlichen Verhaltensethik gleichwohl 
eine ganz merkwürdige Form der Vergeltung empfohlen, nämlich eine pa-
radoxe Form, bei der Böses nicht mit Bösem, sondern Böses mit Gutem 
vergolten wird. Die paradoxe Form ist, allgemein ausgedrückt, dass ich 
jemandem, der mir etwas genommen hat, noch etwas dazugebe. »[W]er 
dir den Mantel nimpt/dem were nicht auch den Rock«, heißt es in der sog. 
Feldrede oder Feldpredigt im Evangelium nach Lukas.12 Die Verwandt-
schaft mit dem »Vergelt’s Gott« besteht darin, dass auch hier die Äquiva-
lenzökonomie der Vergeltung, das Zurückzahlen, aufgehoben wird. Para-
doxe Vergeltung ist selbstaufhebende Vergeltung. Deren Logik kann nicht 
durch eine Gegenleistung, sondern nur transzendent begründet werden, 
nämlich so, dass diejenigen, die ihr Handeln am Gebot der Feindesliebe 
ausrichten – »Liebet ewre Feinde. Segenet die euch fluchen. Thut wol de-
nen die euch hassen. Bittet fur die/so euch beleidigen und verfolgen«13 – 
sich würdig erweisen, Kinder Gottes zu sein, wie es in der Bergpredigt im 
Evangelium nach Matthäus heißt.14 Wobei es eine zweite, weniger beschei-
dene Begründung für die vergeltungsaufhebende Vergeltung gibt, nämlich 
die, vollkommen zu werden, so wie Gott vollkommen ist, mit anderen 
Worten, so zu werden wie Gott.15 In dieser Begründung wird die Proble-
matik deutlich, die in der Handlungsform paradoxer Vergeltung liegt: Sie 
könnte als anmaßend, als eine Form der Überheblichkeit betrachtet wer-
den, als Ausdruck einer selbstherrlichen Selbstinszenierung, als eines gott-
gleichen »Übermenschen«, der sich über die anderen erhebt, deren rechne-
rische und verrechnende Kleinmütigkeit er hinter sich gelassen hat.

Wir müssen, wie eingangs betont, im Blick behalten, dass die hier be-
trachteten Formen der Unrechtsverarbeitung nur dann ihre produkti-
ve oder progressive Kraft entfalten können, wenn sie das Gegenüber 
weder entwerten noch sich selbst entwerten, wenn sie weder Ausdruck 
von Überheblichkeit noch von Unterwerfung sind, weder Macht noch 

11	 	 Ich zitiere nach dem Text der Lutherbibel, D. Martin Luther, Die gantze Hei-
lige Schrifft Deudsch, München: Rogner & Bernhard 1972.

12	 	Lk 6, 29.
13	 	Mat 5, 44.
14	 	Mat 5, 45.
15	 	Mat 5, 48.

JOCHEN BUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

Ohnmacht kommunizieren, sondern Gleichheit. Die wohl bekannteste 
Veranschaulichung paradoxer Vergeltung, der berühmte Backenstreich 
– jemand schlägt dir auf die Backe und du hältst die andere hin – ist 
vielleicht am ehesten dazu angetan, auf eine dieser beiden Weisen inter-
pretiert zu werden.16 Vor allem dann, wenn man das Beispiel wörtlich 
nimmt. Andererseits vermittelt das Beispiel des Backenstreichs auch et-
was von der befriedenden Kraft spontaner Selbstentwaffnung. Durch die 
Unmittelbarkeit und Spontanität der Geste, durch den Überraschungs-
effekt, den sie bewirkt, hat sie das Potential, die destruktive Dynamik 
des Verletzungsgeschehens zu unterbrechen, das Gegenüber innehalten 
zu lassen, womöglich sogar dazu zu bringen, sich zu vergegenwärtigen 
und zu überdenken, was es da eigentlich tut. Natürlich ist die Einla-
dung, noch einmal zuzuschlagen, nicht so gemeint, das weiß es auch, es 
wird etwas anderes kommuniziert, die Verletzung soll vergegenwärtigt, 
die Anmaßung und Beleidigung, die in ihr liegt, reflektiert werden. Das 
Hinhalten der Wange lässt sich in jedem Fall als Irritation zur Unterbre-
chung der Eskalation destruktiver gewaltförmiger Dynamiken auffassen 
und damit – auch unabhängig von möglichen moralischen Motivationen 
– als Ausdruck strategischer Verhaltensintelligenz.

Die anderen beiden Veranschaulichungen sind geeignet, das Verständ-
nis der Idee einer produktiven Unrechtsverarbeitung durch paradoxale 
Vergeltung zu vertiefen. Das Mantel-Rock-Beispiel17 vermittelt den for-
malen Grundgedanken: Wenn Dir jemand etwas nimmt oder nehmen 
will, dann lass es ihm bzw. gib es weg und gib noch etwas dazu. Interes-
sant ist, dass die Version dieses Beispiels in Lk 6, 29 den unmittelbaren 
Angriff auf das Eigentum betrifft, während die Version in der Bergpre-
digt den Fall betrifft,18 dass jemand in einem Rechtsstreit mir das Mei-
nige zu nehmen versucht. Die Botschaft ist aber in beiden Fällen die-
selbe. Der Angriff auf mich kann außerhalb oder innerhalb des Rechts 
stattfinden. Das macht für meine Handlungsregel – »Gib es nicht nur 
auf, sondern noch etwas dazu« – keinen grundsätzlichen Unterschied. 
Die Version in der Bergpredigt ist insofern vielleicht stärker oder aus-
sagekräftiger, als sie die zusätzliche Botschaft enthält, mit dem eigenen 
Handeln die Rechtsform selbst in Verlegenheit zu setzen. Die Vergel-
tungsform ist die ursprüngliche Rechtsform,19 durch paradoxes Vergel-
ten wird nicht nur die Vergeltungsform, sondern die Rechtsform insge-
samt unterlaufen.

16	 	Mat 5, 39; Lk 6, 29.
17	 	Mt 5, 40; Lk 6, 29.
18	 	Mt 5, 40.
19	 	Eugen Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre und Marxismus. Versuch einer 

Kritik der juristischen Grundbegriffe, Frankfurt am Main: Verlag Neue Kri-
tik 1969, S. 149ff.

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

Von Interesse ist auch das dritte Beispiel, wonach wir jemanden, der uns 
nötigt, eine Meile mit sich zu gehen, zwei Meilen begleiten sollen: »Vnd so 
dich jemand nötiget eine Meile/so gehe mit jm zwo«.20 Diese Veranschau-
lichung macht deutlich, dass paradoxes Vergelten nicht nur als formales 
Prinzip oder als situative Strategie aufzufassen ist, sondern materiell – in 
bestimmten Fällen jedenfalls – bedeuten kann, dass ich mich für die Per-
son, die meine Interessen verletzt hat, interessiere, dass ich mir für sie Zeit 
nehme, dass ich bereit bin, Zeit für sie aufzubringen. Wenn ich sie ein län-
geres Stück ihres Wegs begleite, lerne ich sie besser kennen, kann verste-
hen, was sie umtreibt, vielleicht auch besser verstehen, was sie bewogen 
hat, mich zu beeinträchtigen, meine Interessen zu verletzen, mich zu »nö-
tigen«. Insofern kann diese Form des paradoxen Vergeltens auch die Vo-
raussetzung dafür sein, dass ich vergebe – dass ich vergebe, weil ich (bes-
ser) verstehe.

Feindesliebe ist nicht unbedingt wörtlich zu nehmen, der Begriff ist 
eine paradoxe Zuspitzung des Gedankens der Nächstenliebe. Er soll ir-
ritieren und zum Nachdenken anregen, so wie die entgegenbringenden 
und entgegenkommenden Gesten der paradoxen Vergeltung irritieren 
und zum Überdenken der eigenen Handlungen anregen sollen. Das tun 
wir so, dass wir diejenigen, die uns geschädigt haben, nicht unsererseits 
schädigen, sondern gut behandeln. Nicht »wie du mir, so ich dir«, son-
dern »ich nicht zu dir, wie du zu mir«. Das kommt unerwartet, damit 
wird nicht gerechnet. Deswegen kann diese Form allerdings auch nicht 
zum Verhaltens-Dauerprogramm werden, es würde dann das notwen-
dige Überraschungsmoment verlorengehen. Ich gebe dir hier und jetzt 
ein Beispiel, ich zeige dir, wie ich denke, dass wir miteinander umgehen 
sollten. Ich gebe dir ein Beispiel, über das du nachdenken und von dem 
du lernen kannst.

Es geht hierbei wesentlich um die Durchkreuzung von Erwartungen. 
Dass der Mechanismus negativ aufeinander bezogener Erwartungen, der 
Automatismus des Zurückschlagens durchbrochen wird. Diese Durch-
brechung oder Durchkreuzung ist in sich produktiv. Jemand hat mich 
verletzt und ich schlage nicht zurück, im Gegenteil, ich lade meinen Schä-
diger ein, ich schenke ihm etwas, tue ihm etwas Gutes. Vielleicht schenke 
ich einfach Aufmerksamkeit, schenke meine Zeit, wie im Beispiel der län-
geren Wegstrecke, die ich mit jemandem gehe, der mich zum Mitgehen 
genötigt hat. Die Erwartungsdurchkreuzung ist das produktive Moment, 
schafft Raum für Neues, entweder zwischen uns beiden, also für uns bei-
de, eine neue Form des Miteinanders, auch eines Neuanfangs, wie häu-
fig beim Vergeben, aber auch jeweils für uns selbst. Und zwar entweder 

20	 	Mt 5, 41; historisch hat das Beispiel vermutlich seinen Ursprung im gewalt-
freien Widerstand gegen die römische Besatzungsmacht, diesen Hinweis ver-
danke ich Jakob Henschen.

JOCHEN BUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

spontan und situativ oder situationsunabhängig und längerfristig. Wir 
müssen uns dafür nicht unbedingt näher kennen oder zuvor miteinan-
der zu tun gehabt haben. Die bisher betrachteten Formen einer produk-
tiven Unrechtsverarbeitung sind prinzipiell auch in anonymen Verhält-
nissen denkbar, sie setzen nur ein unmittelbares Gegenüber voraus, mit 
dem ich durch eine der beschriebenen Formen interagiere.

Deswegen ist eine dritte Form des produktiven Umgangs mit Un-
rechtserfahrungen von Bedeutung, die nicht unmittelbar interaktiv ist 
und die ich im Grunde ganz mit mir alleine ausmachen kann, nämlich 
das Vergessen.

III. Vergessen

Das Vergessen ist nicht in sich produktiv, es ist – im Gegensatz zu den 
zuvor betrachteten zwei Formen produktiver Unrechtsverarbeitung, je-
denfalls grundsätzlich – nicht interaktiv, aber auch nicht intra-aktiv, es 
bringt nichts zwischen uns ein und auch nichts aus sich selbst in mir 
selbst hervor. Es ist aber indirekt produktiv als Verwischen und Ver-
schwimmenlassen von Spuren des Vergangenen, bereits in ursprünglichs-
ter nachweisbarer Wortbedeutung »ein absichtsloses verlieren aus dem 
sinne«21. Dieses Verlieren jedoch ist ein passives Ermöglichen neuer Ori-
entierungen, neue Wege können beschritten oder überhaupt erst einmal 
gebahnt werden, die nicht (mehr) durch die alten vorgezeichnet sind.

Das ist typischerweise ein längerer Prozess, »böses soll man bald ver-
gessen, doch vergist sichs schwerlich bald«, zitiert das Grimm’sche Wör-
terbuch eine Zeile von Friedrich von Logau.22 Es ist ein Prozess, der nicht 
gesteuert werden kann, ein absichtsloser Vorgang eben, allerdings wie-
derum auch nicht einer, der gleichsam über uns kommt, sondern für den 
wir mehr oder weniger offen sein können, vielleicht als eine Bereitschaft, 
die negativ beschrieben werden kann durch die Freiheit, nicht vom Me-
chanismus der Erinnerung, diesem wiederkehrenden Zwang, beherrscht 
zu sein, so dass sich in dieser Freiheit die Möglichkeit ergibt, sich neuen 
Dingen zuzuwenden. Es geht gerade nicht um ein Abschließen mit der 
Vergangenheit, das wäre ein absichtlicher Akt, den wir – vor allem – mit 
dem Vergeben in Verbindung bringen könnten. Es ist wirklich prozess-
haft, Vergessen funktioniert nicht auf Knopfdruck und in der Regel – 
zumal im Falle von einschneidenden Unrechtserfahrungen – auch nicht 
in überschaubaren Zeiträumen, sondern es gibt einen längeren Über-
gang, in dem die mit diesen Erfahrungen verbundenen Bilder allmählich 

21	 	Grimm/Grimm, Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, S. 
415.

22	 	Ebd., S. 419.

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

verblassen und durch den Verlust der Gegenwärtigkeit des Eindrucks für 
uns auch an Bedeutung verlieren.

Auch schnelleres Vergessen ist denkbar, allerdings müssen wir in die-
sen Fällen mit der Möglichkeit rechnen, dass es sich hierbei nicht um 
Vergessen, sondern eher um ein Verdrängen handelt. Damit soll nicht 
suggeriert sein, es handele sich um eine trennscharf zu treffende Unter-
scheidung23 – im Gegenteil, der Begriff des Verdrängens ist unklar und 
umstritten. Sigmund Freud, der den Terminus maßgeblich geprägt hat, 
beschreibt, wie er ihn aufgreift, um den zuvor von ihm verwendeten Be-
griff der Abwehr zu ersetzen, wie er aber dann doch zu diesem Begriff 
zurückkehrt: »Ich ersetzte ihn [den Begriff des Abwehrvorgangs; J.B.] 
durch den der Verdrängung, das Verhältnis zwischen den beiden blieb 
aber unbestimmt. Ich meine nun, es bringt einen sicheren Vorteil, auf den 
Begriff der Abwehr zurückzugreifen«24. Der Begriff der Abwehr sei, so 
Freud, besser geeignet, um sich allgemein auf verschiedene psychische 
Konfliktverarbeitungsmechanismen zu beziehen, während der Begriff 
der Verdrängung spezieller sei und sich auf einen bestimmten solchen 
Mechanismus beziehe.25 Anna Freuds Studie über die Abwehrmechanis-
men setzt systematisch genau an dieser Entprivilegierung des Verdrän-
gungs- und der Wiedereinsetzung des Abwehrkonzepts an.26

Mir geht es hier nicht um eine Rekonstruktion der psychoanalytischen 
Terminologie, aber wir können dem Gedanken, dass Verdrängung eine 
Abwehrtechnik des Ichs ist, für unsere Zwecke einen wichtigen Hinweis 
entnehmen, der uns dabei hilft, das Verdrängen vom Vergessen abzugren-
zen. Denn gegen die Passivität des Vergessens stellt sich das Verdrängen 
als eine Form der Aktivität dar, als Technik des Ichs, sicherlich nicht auf 
dieselbe Weise intentional wie andere psychische oder physische Techni-
ken, aber eben doch als Vorgang, den man nicht einfach nur geschehen 
lässt, sondern unter psychischem Energieeinsatz betreibt: Abwehr kostet 
Energie. Was weiter kennzeichnend ist für die spezifische Aktivität der 
verdrängenden Abwehr, ist ihr unproduktiver Charakter. Verdrängen ist 
unproduktive Aktivität, weil die Vorkehrungen, die getroffen werden 
müssen, damit das Verdrängte nicht hervorkommt, wesentlich ein Unter-
drücken sind. Das Verdrängte muss unterdrückt, muss in Schach gehal-
ten werden, was Kräfte bindet, die dann für andere, produktivere, also 
fortentwickelnde und weiterentwickelnde Aktivität fehlt.

23	 	Zum Verhältnis von Vergessen und Verdrängen am Beispiel des Umgangs 
mit der NS-Vergangenheit s. Martin Asholt, Verjährung im Strafrecht, Tü-
bingen: Mohr Siebeck 2016, S. 148ff.

24	 	Sigmund Freud, Hemmung, Symptom und Angst, Frankfurt am Main: Fi-
scher-Taschenbuch-Verlag 2005, S. 105.

25	 	Ebd. 
26	 	Anna Freud, Das Ich und die Abwehrmechanismen, Frankfurt am Main: Fi-

scher-Taschenbuch-Verlag 2019, S. 49.

JOCHEN BUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

Vergessen ist keine Alternative zum Strafen, sondern die Strafe ist – 
nach Nietzsches Analyse – die groß angelegte und tiefgreifende Vorkeh-
rung gegen das Vergessen, die Strafe greift das Vergessen an, sie dient 
dazu, dem Menschen »ein Gedächtnis zu machen«, vermittelt über die 
»Mnemotechnik« der Schmerzzufügung, damit er nie vergisst, was er 
getan hat.27 Um die Folgen des Experiments, »[e]in Thier heranzuzüch-
ten, das versprechen darf, zu verdeutlichen (denn die Strafe wird über 
die Frustration des sozialen Vertrauens begründet), muss man sich die 
»Kraft […] der Vergesslichkeit« vergegenwärtigen, die Nietzsche auch 
als »positives Hemmungsvermögen« beschreibt, »[d]ie Thüren und Fens-
ter des Bewusstseins ein wenig schließen; […] ein wenig Stille, ein we-
nig tabula rasa des Bewusstseins, damit wieder Platz wird für Neues, vor 
Allem für die vornehmeren Funktionen und Funktionäre, für Regieren, 
Voraussehn und Vorausbestimmen«28.

Insofern das Vergessen die »Oligarchie«29 der »vornehmeren Funk-
tionen« begünstigt oder ermöglicht, steht es freilich im Verdacht, wo-
möglich nur eine Macht- oder Herrschaftstechnik zu sein. Regieren ist 
mit Gewalt verbunden und Gewalt regiert leichter, wenn sie um die Fol-
gen nicht bekümmert ist. Es ist eine bekannte politische Machttechnik, 
dass man sich nicht mehr erinnern kann. Nietzsches Strafkritik ist ge-
wiss nicht frei von der Konnotation, dass es sich bei ihr eher um ein 
aristokratisches als demokratisches Projekt handelt. Allerdings könnte 
es gut sein, dass Nietzsche am Beginn der zweiten Abhandlung zur Ge-
nealogie mit Ironie ins Thema führt, denn oligarchische Regierung ist 
eine dubiose Herrschaftsform. Was man vor allem nicht übersehen darf, 
ist, dass Nietzsches Machtbegriff ein Konzept von Befreiung zugrunde 
liegt, das nicht mit Unterdrückung verbunden ist, so wie seine Botschaft 
vom Übermenschen gerade keine Herablassung bedeutet, kein egozent-
risches und destruktives Konzept, sondern eine neue Ethik des inneren 
Überfließens, des Schenkens und Gebens, die alles Ressentiment und alle 
Rachsucht überwunden hat und eine repressions- und herrschaftsfreie 
Lebensform imaginiert.30

Was das Vergessen als produktive Form der Unrechtsverarbeitung 
von den zuvor untersuchten Formen des Vergebens oder des – positi-
ven oder paradoxen – Vergeltens unterscheidet, ist, dass es nicht nur als 
Form der Verarbeitung von Unrecht in der Person der Verletzten denk-
bar ist, sondern auch als Form der Verarbeitung in der Person derer, die 

27	 	Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Stuttgart: 
Reclam 2009, S. 50 (II, 3).

28	 	Ebd., S. 46 (II, 1), (Herv. i. Orig. weggelassen).
29	 	Vgl. ebd.
30	 	Franziska Dübgen, Transformative Strafrechtskritik. Überlegungen im An-

schluss an Nietzsches Vision einer neuen Gerechtigkeit, Tübingen: Mohr 
Siebeck 2022, S. 64ff.

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

für das Unrecht verantwortlich sind oder verantwortlich gemacht wer-
den. Gerade Nietzsche hat mit der Figur des »bleichen Verbrechers« im 
Zarathustra ein zeitloses Bild dafür geprägt, wie sehr die unausgesetzte 
Erinnerung seiner Tat den Verbrecher zerstört, weil er das Bild der Tat 
nicht erträgt, dem Bild überhaupt nicht gewachsen ist und daher auch 
sich selbst nicht mehr gewachsen ist. Auch ihm muss man wünschen, 
dass das Bild verblasst, dass irgendwann eine Loslösung geschieht von 
der unerträglichen Last der Erinnerung.

Das Vergessen in dem hier erörterten Sinn einer indirekt produktiven 
Verarbeitung von Unrecht schafft »Platz für Neues« (Nietzsche) im Ver-
hältnis von Personen, die über angetanes und erlebtes Unrecht miteinan-
der häufig auf eine Weise verstrickt sind, die keine Entwicklung erkennen 
lässt, sondern sich unheilvoll im Kreis dreht. Man könnte einmal versu-
chen – komplementär zum Begriff des gemeinsamen versöhnenden Er-
innerns – auch den eines gemeinsamen befriedenden Vergessens zu ent-
wickeln. Zwar ist das Vergessen nicht in der Weise eine interaktive Form 
wie das Vergeben oder das Vergelten, aber es verschließt sich auch nicht 
einer intersubjektiven Interpretation und sollte auch in diesem Licht be-
trachtet werden.

Vielleicht sollte ich in diesem Zusammenhang auch noch hervorhe-
ben, dass alle hier diskutierten Formen produktiver Unrechtsverarbei-
tung sowohl als individuelle wie auch kollektive Praktiken denkbar sind. 
Interaktionen zwischen Individuen sind anschaulicher und intuitiver zu 
erfassen, deswegen habe ich mich hier auch darauf beschränkt. Eine 
Übertragung der Praktiken des Vergebens, Vergeltens und Vergessens auf 
Kollektive, vor allem auf ganze Gesellschaften, ist sicher nicht möglich, 
ohne begriffliche Anpassungen und Differenzierungen vorzunehmen,31 
das will ich hier aber nicht mehr zum Gegenstand machen, es wäre die 
Aufgabe einer eigenen Untersuchung.

IV. Schlussbetrachtung

Erfahrungen von Unrecht sind fast immer Erfahrungen von Macht und 
Ohnmacht. Wenn wir wirklich aus dieser Verstrickung, diesem Bann he-
rauswollen, ist es nicht hilfreich, wenn wir das Heil in der Strafe suchen, 
weil dies den fatalen Mechanismus der Gewaltspirale (der mythischen 

31	 	Dafür ist der Begriff des kollektiven Gedächtnisses, in Abgrenzung zum in-
dividuellen und zum historischen Gedächtnis, sicherlich ein wesentlicher 
Anknüpfungspunkt, dazu grundlegend Maurice Halbwachs, Das kollekti-
ve Gedächtnis, Frankfurt am Main: Fischer-Taschenbuch-Verlag 1985; zu 
verschiedenen Erscheinungsformen des Vergessens Aleida Assmann, Formen 
des Vergessens, Göttingen: Wallstein Verlag 2016.

JOCHEN BUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Gewalt im Sinne von Walter Benjamin)32 perpetuiert, auch wenn sie im 
Namen der Gerechtigkeit und des Ausgleichs auftritt.33 Vielleicht wollen 
Opfer von Straftaten genau das, die Täter ausgeliefert und ohnmächtig 
sehen, vielleicht ist gerade darin die Befriedigung zu finden, das könnte 
die nicht nachlassende Popularität und die beständige Wiederkehr ver-
geltenden Denkens erklären – nicht im hier entwickelten Sinne posi-
tiver, sondern im herkömmlichen Sinne negativer Vergeltung, wonach 
erlittene Einbußen dadurch ausgeglichen werden müssen, dass die Ver-
antwortlichen ihrerseits eine Einbuße erleiden. Wenn diese Einstellung 
aber eine soziale Tatsache und keine Naturtatsache ist, kann sie verän-
dert und geändert werden. Nicht von heute auf morgen, aber in langsa-
men Schritten, als mühevoller, aber lohnender Lernprozess. Es gibt gute 
Gründe für die Annahme, dass das soziale Leben umso besser wird, je 
weniger gestraft wird. Es liegt eine Entwicklungsnotwendigkeit darin, 
dass heute in der modernen Erziehung immer weniger auf Strafe und 
Disziplinierung gesetzt wird, so dass wesentlich repressive Erziehungs-
stile oder -praktiken ganz überwiegend negativ bewertet werden. Dass 
eine Gesellschaft nicht einfach ein Erziehungsprojekt ist, ist klar, aber 
vieles spricht dafür, dass man Gesellschaften über den Gesichtspunkt ei-
nes kollektiven sozialen Lernprozesses begreifen kann, eines Lernprozes-
ses, der nicht von oben gesteuert wird, sondern der unmittelbar bei uns 
selbst anfängt, bei unserer Bereitschaft und Fähigkeit, Strafbedürfnisse 
und Vergeltungswünsche zu überwinden oder – wie ich es hier ausge-
drückt habe – zu verwandeln.

Um eine konkretere Vorstellung davon zu bekommen, was das hei-
ßen kann, habe ich dafür argumentiert, aus dem Denkschema »Alterna-
tiven zum Strafen« auszusteigen, und drei Verwandlungsformen disku-
tiert, die zeigen, wie man mit erfahrenem Unrecht produktiv umgehen 
kann, ohne die Person, die einem das Unrecht hat wiederfahren lassen 
oder die man dafür verantwortlich macht, zu erniedrigen, zu beschrän-
ken oder einzuschränken oder in ihrem Wert zu mindern. Dafür ist ein 
Punkt zentral, den ich bereits berührt habe und den ich abschließend 
noch einmal aufgreifen möchte. Die drei betrachteten Formen können 
nur versöhnen, befrieden und erneuern, wenn sie nicht als Ausdruck 
von Macht oder Ohnmacht, weder als Ausdruck von Anmaßung noch 
von Unterwerfung wahrgenommen werden. Wenn ich »von oben herab« 
vergebe oder durch mein Vergessen zum Ausdruck bringe, dass ich dich 
marginalisiere oder ignoriere oder durch »paradoxes« Vergelten meine 

32	 	Walter Benjamin, Gesammelte Schriften II. 1, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1991, S. 179–204.

33	 	Zur Geschichte des Verhältnisses von Gerechtigkeit und Gewalt in der Ent-
wicklung des modernen Strafrechts umfassend Benno Zabel, Die Ordnung 
des Strafrechts, Tübingen: Mohr Siebeck 2017, S. 160ff.

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

Überlegenheit inszeniere, werde ich dich nicht erreichen oder gar gegen 
mich aufbringen. Wenn ich vergebe oder vergesse, weil mir nichts ande-
res übrig bleibt oder wenn ich dir nach deinem Angriff auf mich auch 
noch die andere Wange hinhalte, um dich zu besänftigen oder gnädig zu 
stimmen, werden dich diese Gesten der Ohnmacht oder Selbsterniedri-
gung vermutlich ebenfalls nicht dazu bringen, dein Verhalten und deine 
Einstellung zu mir grundlegend zu überdenken. Produktive Unrechts-
verarbeitung muss (auch wenn sie wesentlich asymmetrisch ist) auf glei-
cher Augenhöhe geschehen. Das ist alles leichter gesagt als getan, denn 
in Wahrheit verhalten sich die Dinge anders als in der Theorie und ist 
die soziale Wirklichkeit erheblich durch strukturelle Ungleichheiten ge-
prägt, die sich in unser individuelles Handeln hinein verlängern, unse-
re Selbstverständnisse und unsere Interpretationen des Handelns ande-
rer bestimmen. 

Wenn im Vergeben, Vergelten oder Vergessen eine Überheblichkeit 
zum Ausdruck kommt, kommt darin übrigens auch das Strafschema 
zum Vorschein. Ich kann dich, wie man sagt, mit Verachtung strafen. 
Ich kann dich auch mit Nichtbeachtung strafen oder die Nichtbeachtung 
kann eine Form der Verachtung sein. Ich vergesse dich oder was du ge-
tan hast, weil du zu unwichtig bist, weil ich Wichtigeres zu tun habe, als 
mich mit dir zu beschäftigen. Das Vergessen kann eine eigene Strafform 
sein (damnatio memoriae).34 Ich kann, indem ich meinem Schädiger et-
was dazugebe, meine ökonomische Macht demonstrieren und ich kann 
dies darüber hinaus auch noch, wie Nietzsche gezeigt hat, auf eine die 
Verachtung ganz besonders zum Ausdruck bringende Weise tun, in dem 
ich meinen Schädiger als einen Schädling betrachte, als parasitäre Exis-
tenz, die mich nicht weiter kümmert und die ich mir leisten kann.35 Zu all 
den oben entwickelten und erörterten Formen produktiver Unrechtsver-
arbeitung sind »verkehrte« Formen denkbar, die die Unrechtserfahrung 
gerade nicht so kommunizieren, dass daraus etwas Neues und Positives 
entstehen kann, etwas, dass mich oder dich oder uns beide zusammen 
weiterbringt, sondern die die Negativität vertiefen und die Aussichten 
auf einen Neuanfang und auf konstruktive Entwicklung verschlechtern. 

Es gibt kein Patentrezept dafür, wie man die Formen produktiver Un-
rechtsverarbeitung praktiziert, ohne dass sie Überheblichkeit, Ernied-
rigung oder Selbsterniedrigung zum Ausdruck bringen oder zumindest 
Gefahr laufen, so wahrgenommen zu werden. Es hängt viel zu sehr von 
den beteiligten Personen, ihrem Verhältnis zueinander, der Vorgeschichte 
und schließlich natürlich vor allem auch vom Kontext ab, in dem Verge-
bung, (positive oder paradoxe) Vergeltung und Vergessen kommuniziert 
werden. Es geht jedenfalls nicht um Leistung und Gegenleistung, nicht 

34	 	Zum strafenden Vergessen Assmann, Formen des Vergessens, S. 49ff.
35	 	Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, S. 63 (II, 10).

JOCHEN BUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

um einen Täter-Opfer-Ausgleich, weder um Restorative Justice noch um 
Transitional Justice, es geht in einem entscheidenden Sinne überhaupt 
nicht um Gerechtigkeit. Es geht um die Überwindung des Fetischs der 
Gerechtigkeit, des Gerechtigkeitszwangs, es geht um einen emanzipato-
rischen Akt, einen befreienden Vorgang, um eine selbst übernommene 
Wiedergewinnung von Selbstbestimmung durch progressive Neutralisie-
rung der Fremdbestimmung, die in jeder Unrechtserfahrung liegt, nicht 
in erster Linie als Übung zur Selbstoptimierung, sondern als wesentliches 
Element einer sozialen Praxis, die sich vom Strafzwang befreit. So kön-
nen wir gemeinsam lernen, dass wir in einer Welt leben, in der Unrecht 
notwendigerweise geschieht und dass wir uns deswegen, wo es möglich 
ist und so weit es geht, von dem Vorwurf, für das Unrecht verantwort-
lich zu sein, entlasten sollten.

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164 - am 02.02.2026, 22:35:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

