JocHEN BuNG

Produktive Unrechtsverarbeitung

Vergeben, Vergelten, Vergessen

Die Frage nach Alternativen zum Strafrecht fiihrt in ein Untersuchungs-
feld von nicht mehr zu beherrschender Unuibersichtlichkeit. Sie fithrt
in ein Labyrinth, in dem man immer wieder an derselben Stelle vorbei-
kommt, aber nicht herauskommt. Wenn wir aus dem Strafrecht heraus-
kommen wollen, bleiben wir gerade tiber den Begriff der Alternativen
zum Strafrecht am Strafrecht kleben. Wer nach Alternativen zum Straf-
recht fragt, glaubt insgeheim an das Strafrecht. Wer so fragt, rechnet
schon mit der Resignation, die Alternativlosigkeit des Strafrechts zuge-
ben zu mussen. Die Frage nach Alternativen zum Strafrecht verbleibt in
der Klaustrophobie des Strafrechts.

Wir miissen aufhoren, nach Alternativen zu fragen. Anhaltspunkte in
der herkommlichen Diskussion gibt es kaum. Sie fithren in die Klaustro-
phobie zuriick. Nehmen wir zum Beispiel das Konzept Strafe ohne Straf-
schmerz.” Es klingt gut, ist aber kaum tiberzeugend einlosbar, denn die
Entkoppelung von Verurteilung und Ubelszufiigung lisst den Schmerz
ins Urteil einwandern, die »Schande, verurteilt zu werden«2, und macht
es zur eigentlichen schmerzhaften Strafe. Das verselbstindigte Strafzei-
chen als solches, befreit vom Unintelligiblen der reaktiven Empfindung
und deswegen als besonders reine Form der Vernunft gefeiert, wird zum
dauerhaften Mal, zum Stigma. Es fillt nicht schwer, sich vorzustellen,
dass eine sich auf den Akt 6ffentlicher Verurteilung und Schuldigspre-
chung verlegende Gesellschaft eine schroffe Gesellschaft wire, unnach-
sichtig, vorhaltend vorwurfsvoll und nachhaltig nachtragend.

Wenn wir aus der Klaustrophobie des Strafrechts herauskommen wol-
len, miissen wir auch aufhoren von Sanktionen zu reden, denn der Be-
griff der Sanktionen wird gerne als Alternative gewihlt, wenn es darum
geht, iber Alternativen zum Strafen zu sprechen. Es geht dann um alter-
native Sanktionen und damit mehr oder weniger um dasselbe. Deswegen
will ich tber soziale Praktiken sprechen, die von vornherein nicht das
Merkmal aufweisen, dass sie eine Einbufle bewirken, etwas oder jeman-
den beschrinken oder einschrinken, im materiellen oder immateriellen

1 Umfassend Markus Abraham, Sanktion, Norm, Vertrauen. Zur Bedeutung
des Strafschmerzes in der Gegenmwart, Berlin: Duncker & Humblot 2018.

2 Vgl. G.W.E Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 2015, S. 189 (Anm. zu § 99).

164

22:3505. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

Wert mindern, sondern vielmehr den sozialen oder zwischenmenschli-
chen Konflikt zum Anlass nehmen, Moglichkeiten zu er6ffnen, etwas
Neues hervorzubringen, etwas Produktives zu bewirken.

Wenn mich jemand verletzt oder so tief enttiuscht hat, dass ich das Be-
diirfnis verspiire, die Verletzung oder Enttauschung heimzuzahlen, kann
ich auf vielerlei Weise damit umgehen, um dieses Bediirfnis in etwas Po-
sitives zu verwandeln, und zwar unmittelbar als Vollzug eines ermogli-
chenden Moments, als Beitrag zu einer produktiven sozialen Praxis, die
keine staatliche Aufsicht benétigt und bei mir selber anfingt, meiner
Bereitschaft und Fahigkeit, mein Vergeltungsbediirfnis zu verwandeln.

Drei Verwandlungsformen will ich betrachten und unter den Begrif-
fen des Vergebens, des Vergeltens und des Vergessens diskutieren. Den
Begriff des Vergebens will ich zur Vermeidung der Gefahr einer Uber-
theoretisierung aus naturlichen Sprachverwendungszusammenhingen
entwickeln. Im Kern betrifft er die Befreiung zur Wiederherstellung der
Selbstbestimmung nach belastenden Erfahrungen ebenso wie das Frei-
geben der fur diese Erfahrung verantwortlichen oder verantwortlich ge-
machten Person aus dieser Verstrickung, haufig, um einen Neuanfang
moglich zu machen. Das Vergeben will ich als erste Form einer pro-
duktiven Unrechtsverarbeitung erortern (I). Den Begriff des Vergeltens
verwende ich in einem die Sprachgewohnheiten der herkommlichen
Strafzweckdiskussion bewusst durchkreuzenden Sinn. Ich mochte einen
Bedeutungsstrang aufgreifen, der meistens verdeckt bleibt. Der Begriff
wird reduziert auf negative Vergeltung (Bestrafung), dabei gerit die po-
sitive Vergeltung (Belohnung) aus dem Blick. Mir kommt es vor allem
auf eine bestimmte, paradoxe Form der Vergeltung an, wie sie unter an-
derem in der christlichen Verhaltensethik gelehrt wird, der Vergeltung
von Bosem mit Gutem, die auf den ersten Blick als Gabe eines Unver-
dienten, als eine irritierende Gratifikation erscheint. Diesen, wenn man
so will, selbstaufthebenden Begriff von Vergeltung, wie er etwa in der
Bergpredigt oder der Feldrede von Jesus als Reaktion auf erlittenes Un-
recht empfohlen wird, will ich als zweite Form einer produktiven Kon-
fliktverarbeitung erortern (II). Als dritte und letzte Form wende ich mich
dem Begriff des Vergessens zu (Ill). Hier kann ich an Uberlegungen zur
Produktivitdt der Vergesslichkeit ankniipfen, die Nietzsche in der Zwei-
ten Abhandlung zur Genealogie der Moral angestellt hat. Um den pro-
duktiven und positiven Sinn des Vergessens herauszuarbeiten, ist vor al-
lem wichtig, es von einem anderen Mechanismus abzugrenzen, namlich
dem des Verdringens.

Zentral ist bei allen drei Formen, dass sie wirklich als produktive,
»progressive« Moglichkeiten des Umgangs mit Unrecht (jenseits des
Strafrechts oder alternativer Sanktionen) begriffen und weder als Macht-
techniken der Uberheblichkeit noch als Uberlebenstechniken der Macht-
losigkeit missverstanden werden.

165

22:3505. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JOCHEN BUNG

I. Vergeben

Vergeben meint in seiner urspriinglichen Bedeutung, dass etwas fortgege-
ben, hingegeben, weggegeben oder aufgegeben wird.> Schon frith entwi-
ckeln sich iibertragene Bedeutungen. Es lassen sich sogar Verwendungs-
weisen identifizieren, die das Vergeben in eine semantische Nihe zum
Vergelten bringen.+ Wirklich bedeutsam ist jedoch bis heute die iibertra-
gene Bedeutung im Sinne von Verzeihen oder Erlassen, und zwar in en-
ger Verbindung mit dem Bedeutungskreis, der durch Begriffe wie Schuld,
Strafe oder Stinde gezogen ist.’ Wie die wortliche Nahe des Vergebens
zu den Formen »vergebens« oder »vergeblich« zeigt (und insofern die
urspringliche Bedeutung des Auf- oder Fortgebens weiterfithrend), ist
das Vergeben eine Handlung, die nicht um einer Gegenleistung willen er-
folgt. Es wiirde dem urspriinglichen Wortsinn und dem natiirlichen Be-
griff des Vergebens widersprechen, wenn die vergebende Person nur un-
ter bestimmten Voraussetzungen vergibt, nur unter der Bedingung, dass
diejenige, der vergeben wird, bestimmte Auflagen erfillt. Selbstverstind-
lich ist es moglich, einen Vergebungsvertrag in diesem Sinne zu schliefen,
aber der Vergebungsvertrag trifft das Wesentliche des Vergebens nicht.
Damit meine ich nicht, dass Reue und Vergebung nicht zusammenge-
hen konnen, das tun sie sogar haufig, nur wiirde eine Aufforderung der
Art »Entschuldige dich fir dein Verhalten, dann vergebe ich dir« den ei-
gentlichen Sinn des Vergebens unterlaufen. Anders freilich, wenn wir auf
ein aufrichtiges Bedauern, ein glaubwiirdiges Bereuen oder eine unzwei-
deutige Entschuldigung hin, anderen vergeben. Dabei ist wichtig und ge-
hort wesentlich zum Vergeben, dass es nicht notwendigerweise entschul-
digt. Vergeben kann die Annahme der Bitte um Vergebung sein, sie kann
auch die Annahme einer Entschuldigung sein und damit selbst entschul-
digen. Aber die Vergebung ist, wie gesagt, kein Vergebungsvertrag. Ich
kann vergeben, ohne zu entschuldigen. Das Wesentliche der Vergebung
ist, dass die vergebende Person darauf verzichtet, den Schuldvorwurf zu
erneuern. Auf den Schuldvorwurf verzichten, ist nicht Entschuldigen.
Im Deutschen sagt man »vergeben und vergessen« — damit wird eine
Beziehung zum Vergessen sichtbar gemacht, die noch erortert werden
soll. Der Vorwurf wird aufgegeben, lassen wir es gut sein, vergessen wir,
was war. So weit muss Vergebung nicht gehen, aber es ist eine wesentli-
che Moglichkeit, dass man das Vergangene ruhen ldsst, um — nicht not-
wendigerweise gemeinsam, aber hiufig eben auch gemeinsam — weiter-
zukommen, um neue Dinge und Aufgaben angehen zu konnen oder alte

3 Jacob Grimm/Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch von Jacob und Wil-
helm Grimm, Minchen: dtv 1999, S. 381.

4 Ebd,S. 382.

s Ebd.,S. 383ff.

166

22:3505. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

wiederaufzugreifen, die durch den Konflikt abgebrochen oder unterbro-
chen worden waren.

Im Grimm’schen Worterbuch findet sich folgende interessante Beob-
achtung: »in den zusammenstellungen von vergeben mit vergessen und
verzeihen ist heute vergeben wol der kraftigste ausdruck, indem es mehr
ein erlassen aus innern moralischen griinden anzeigt, verzeihen und be-
sonders vergessen aber nur ein absehen von verdienter strafe ist«S. Das
Vergeben ist natiirlich eine zwischenmenschliche Handlungsform und
setzt Reziprozitit voraus, aber es ist wesentlich eine innere moralische
Form. Dies lasst sich mit Kants Begriff einer kategorischen Handlungs-
norm interpretieren, die nicht (primir) durch die Uberlegung motiviert
ist, welchen Nutzen die Handlung bewirken mag und in der sich, wie
typischerweise bei unbedingten Handlungsnormen, eine Anerkennung
ausdruickt, im Falle des Vergebens eine Anerkennung trotz des Fehlver-
haltens, trotz der Verletzung. Du hast mir zwar wehgetan, aber ich be-
handle Dich trotzdem mit Respekt.

Eine solche Anerkennung geht nicht auf Knopfdruck. Natirlich sind
auch spontane unmittelbare Gesten der Vergebung denkbar. »Schwamm
driiber« steht beispielsweise im Deutschen als lakonische Formel zur
Verfiigung. Aber vermutlich wiirde man in einem solchen Fall gar nicht
vom Vergeben sprechen, sondern eher davon, dass man verzeiht oder
Nachsicht tibt. Dem normalen Sprachgebrauch zufolge ist Verzeihen
schwicher, bezieht sich in der Regel auf weniger gravierende Enttau-
schungen. Hingegen bezieht sich das Vergeben auf tiefgreifendere und
nicht so leicht wegzuschiebende Erfahrungen von Unrecht.

Deswegen geht auch meistens ein lingerer Prozess voraus, ein Prozess,
in dem das Vergeben, nach einem Abklingen der unmittelbaren Wut und
Trauer, dem Zuriicktreten des Rachebediirfnisses, des Heimzahlenwol-
lens, als Moglichkeit ins Bewusstsein tritt, in dem sich das Vergebenwol-
len aber haufig noch nicht zum wirklichen Vergeben durchringen kann,
weil die Wunden noch zu offen sind. Es handelt sich hier um ein inneres
Ringen, das andere nicht steuern, sondern allenfalls beeinflussen kénnen.
Es ist ein wesentlich innerer Prozess, auch wenn er in der Regel nicht in
Einsamkeit ablduft, sondern von Einfliisssen und Anregungen von aufSen
begleitet wird. Eher kontraproduktiv ist aber ein sozialer Druck zu ver-
geben, zumal wenn er von Personen kommt, die sich mit der verletzten
Person nicht solidarisch gezeigt haben. Hingegen sind solidarische Per-
sonen »berechtigt«, die Vergebung anzuregen, nur sollte dabei kein un-
notiger Druck aufgebaut werden.

Der Prozess kann einige Zeit kosten, aber ein bestimmter Zeitraum
oder ein »richtiger« Zeitpunkt ldsst sich nicht bestimmen. Inwieweit es
fiir das Vergeben wichtig ist, dass man eine Sicherheit fiir die Zukunft

6 Ebd.,S. 384 (Kursivierungen i. Orig. weggelassen).

167

22:3505. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JOCHEN BUNG

hat (»to pardon [...] upon security of the Future time«7), ist unklar. Die
Zukunft ist immer unsicher und wer vergibt, handelt auf eigene Verant-
wortung, das macht ihre GrofSe aus. Sicher kann man sich nie sein. Es
ist moglich, dass der Prozess eine lange Zeit, womoglich Jahre oder gar
Jahrzehnte, in Anspruch nimmt, das hiangt von der Schwere der Verlet-
zung und der Vulnerabilitit der Betroffenen ab. Besser ist es natiirlich,
wenn es nicht zu lange dauert, weil das Vergeben wirklich neue Mog-
lichkeiten freisetzen und erhebliches Potential firr die Gestaltung der
Zukunft enthalten kann. Wenn diejenigen, denen man vergibt, gar nicht
mehr erreichbar sind, geht das produktive Moment der Vergebung nicht
vollstindig verloren, aber es verbleibt gewissermafSen bei einer Art von
(spdter) Selbstbefreiung.

Vergeben ist kaum als Ausdruck von Machtlosigkeit denkbar. Die Ent-
scheidung zu vergeben ist wesentlich ein Ausdruck von Selbstbestim-
mung. Dass sie faktisch erzwungen werden kann, andert nichts an ihrem
Begriff. In der Vergebung beweist die vergebende Person Handlungs-
macht, sie nimmt das Geschehen in die Hand, sie gestaltet es, nimmt
entscheidend Einfluss auf die zwischenmenschlichen Beziehungen. Des-
wegen ist es auch wichtig, dass durch das Vergeben keine Uberlegenheit
oder Uberheblichkeit kommuniziert wird. Das ist die eigentliche Gréf3e
des Vergebens, dass sie keinen Statusgewinn erheischt, sondern Anerken-
nung ausdriickt. Uberhebliches Vergeben lisst sich dadurch vermeiden,
dass man zu verstehen gibt, »dass einem das auch hitte passieren kon-
nen«, aber natirlich ist das in einigen Fillen nicht moglich. Es ist auch
nicht unbedingt erforderlich, denn Vergeben ist, wie gesagt, nicht not-
wendigerweise Entschuldigen. Das selbstermichtigende Moment gehort
allerdings wesentlich dazu. Wichtig ist nur, dass es nicht in einer Weise
kommuniziert wird, die das Gegenuiber erniedrigt. Wie das zu bewerk-
stelligen ist, hangt aber von der jeweiligen Situation, dem unmittelbaren
Moment, den jeweiligen Umstinden ab, so dass es hier kein Rezept, kein
Kommunikationsprogramm gibt. Wenn das vergangene Geschehen eine
Geschichte gegenseitiger Verletzungen ist, ist Vergebung ohnehin der fal-
sche Begriff, dann geht es nicht um Vergebung, sondern um Versohnung,
die man nur gemeinsam anstreben kann.

Das Vergeben ist eine machtvolle Geste, was macht sie mit demjeni-
gen, dem vergeben wird? Wenn durch das Vergeben keine Uberlegen-
heit kommuniziert wird, sollte sie (wie fiir den Vergebenden) wirklich
befreiend sein, als Moglichkeit eines Neuanfangs — eines eigenen oder
gemeinsamen Neubeginns — begriffen und als diese Moglichkeit ange-
nommen werden.

Unter dem Gesichtspunkt ausgleichender Gerechtigkeit ist das Verge-
ben widersinnig oder gar paradox. Ich tue jemandem etwas Gutes, der

7  Thomas Hobbes, Leviathan, Stuttgart: Reclam 2013, S. 312, 314.

168

22:3505. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

mir etwas Boses getan hat. Ich erleichtere jemanden, der mich beschwert
hat. Aber gerade als paradoxe, erwartungsdurchkreuzende Form ist das
Vergeben produktiv. Es regt zum Neuanfang an, gerade wenn es nicht
erwartet wird. Sie bringt mich weiter, dich oder uns beide zusammen.
Unangekiindigtes, unvorbereitetes, »grundloses« Vergeben oder Verzei-
hen ist das stirkste, weil es am meisten iiberrascht. Und dies vielleicht
am meisten dann, wenn es in einer Form erfolgt, in der es zu einer Zu-
spitzung der beschriebenen Paradoxie kommt. Ich meine die Form: Ich
vergebe dir nicht nur, ich gebe dir auch noch etwas dazu. Damit sind wir
bei der zweiten Form produktiver Unrechtsverarbeitung angelangt, der
Vergeltung von Bosem mit Gutem.

I1. Vergelten

Dafiir miissen wir uns zunachst einmal daran erinnern, dass Vergeltung
als strafendes Prinzip den Begriff allemal nicht ausschopft und auch
nicht seine primare oder urspriingliche Bedeutung darstellt. Vergelten
kann so gut Belohnen wie Bestrafen meinen, Vergiiten oder Rachen, »die
construction ist eine doppelte«, heiflt es im Grimm’schen Worterbuch.?
Was dem Begriff zugrunde liegt, ist in beiden Fillen eine Vorstellung von
Aquivalenz, einer Wertgleichheit, was sich unmittelbar in dem in ihm
enthaltenen Wort »Geld« ausdriickt, das als generalisierter Werttrager
auf der Abstraktion des Tauschvorgangs beruht. Deswegen uiberrascht
es nicht, dass eine der urspriinglichsten Bedeutungen das Zurtckzahlen
von empfangenem Geld ist.®

Das Vergelten spielt sich allerdings nicht nur in der profanen 6kono-
mischen Sphire als materieller Tauschvorgang ab, sondern ist bereits in
den Urspriingen des Wortgebrauchs mit transzendentem Bezug ausgestat-
tet, was man an der im siiddeutschen Sprachraum bekannten Dankes-
formel »Vergelt’s Gott« erkennen kann.™ Diese Formel durchbricht die
Aquivalenzokonomie der Vergeltung, hebt sie iiber sich hinaus, der Dank
kann materiell die empfangene Leistung nicht aufwiegen, deswegen wird
sie symbolisch in eine transzendente Sphare gehoben, in der die angeru-
fene Gewogenheit Gottes den Wohltatigen zugute kommen moge und als
immaterielle Gratifikation fir das Empfangene in Aussicht gestellt wird.

Der Gedanke, dass nur eine transzendente Macht tiberhaupt vergelten
darf, findet sich auch im Bereich der rachenden oder strafenden Vergel-
tung. »Sprich nicht/Jch wil boses vergelten/Harre des HERRN/der wird

8  Grimm/Grimm, Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilbelm Grimm, S.
409.

9 Ebd.,S. 408,s.auch S. 411.

10 Vgl.ebd.,S. g410.

169

22:3505. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JOCHEN BUNG

dir helffen« heifSt es in Spr 20, 22 (Buch der Sprichworter oder Sprii-
che Salomos)™ und in Rém 12, 17-19 (Romerbrief) heifit es » Vergeltet
niemals boses mit bosem. [...] Denn es stehet geschrieben/DIE RACHE
IST MEIN/JCH WIL VERGELTEN/SPRICHT DER HERR.« Dass man
hier auf Erden Boses mit Bosem vergilt, ist eine menschliche AnmafSung
und eine Verletzung des Friedensgebots. Vergeltung tiben darf nur Gott,
wenn er es will und entscheidet, den Menschen steht das Vergeltungs-
recht nicht zu.

Interessanterweise wird in der christlichen Verhaltensethik gleichwohl
eine ganz merkwiirdige Form der Vergeltung empfohlen, namlich eine pa-
radoxe Form, bei der Boses nicht mit Bosem, sondern Boses mit Gutem
vergolten wird. Die paradoxe Form ist, allgemein ausgedriickt, dass ich
jemandem, der mir etwas genommen hat, noch etwas dazugebe. »[W]er
dir den Mantel nimpt/dem were nicht auch den Rock«, heifst es in der sog.
Feldrede oder Feldpredigt im Evangelium nach Lukas.** Die Verwandt-
schaft mit dem » Vergelt’s Gott« besteht darin, dass auch hier die Aquiva-
lenzokonomie der Vergeltung, das Zuriickzahlen, aufgehoben wird. Para-
doxe Vergeltung ist selbstaufhebende Vergeltung. Deren Logik kann nicht
durch eine Gegenleistung, sondern nur transzendent begriindet werden,
namlich so, dass diejenigen, die ihr Handeln am Gebot der Feindesliebe
ausrichten — »Liebet ewre Feinde. Segenet die euch fluchen. Thut wol de-
nen die euch hassen. Bittet fur die/so euch beleidigen und verfolgen«* —
sich wiirdig erweisen, Kinder Gottes zu sein, wie es in der Bergpredigt im
Evangelium nach Matthius heifst.*+ Wobei es eine zweite, weniger beschei-
dene Begriindung fir die vergeltungsaufhebende Vergeltung gibt, namlich
die, vollkommen zu werden, so wie Gott vollkommen ist, mit anderen
Worten, so zu werden wie Gott.'s In dieser Begriindung wird die Proble-
matik deutlich, die in der Handlungsform paradoxer Vergeltung liegt: Sie
konnte als anmaflend, als eine Form der Uberheblichkeit betrachtet wer-
den, als Ausdruck einer selbstherrlichen Selbstinszenierung, als eines gott-
gleichen »Ubermenschen«, der sich iiber die anderen erhebt, deren rechne-
rische und verrechnende Kleinmiitigkeit er hinter sich gelassen hat.

Wir miissen, wie eingangs betont, im Blick behalten, dass die hier be-
trachteten Formen der Unrechtsverarbeitung nur dann ihre produkti-
ve oder progressive Kraft entfalten konnen, wenn sie das Gegeniiber
weder entwerten noch sich selbst entwerten, wenn sie weder Ausdruck
von Uberheblichkeit noch von Unterwerfung sind, weder Macht noch

11 Ich zitiere nach dem Text der Lutherbibel, D. Martin Luther, Die gantze Hei-
lige Schrifft Deudsch, Miinchen: Rogner & Bernhard 1972.
12 Lk 6, 29.

13 Mat s, 44.
14 Mats, 45.
15 Mat s, 48.

170



https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

Ohnmacht kommunizieren, sondern Gleichheit. Die wohl bekannteste
Veranschaulichung paradoxer Vergeltung, der berithmte Backenstreich
— jemand schligt dir auf die Backe und du hiltst die andere hin — ist
vielleicht am ehesten dazu angetan, auf eine dieser beiden Weisen inter-
pretiert zu werden.™ Vor allem dann, wenn man das Beispiel wortlich
nimmt. Andererseits vermittelt das Beispiel des Backenstreichs auch et-
was von der befriedenden Kraft spontaner Selbstentwaffnung. Durch die
Unmittelbarkeit und Spontanitit der Geste, durch den Uberraschungs-
effekt, den sie bewirkt, hat sie das Potential, die destruktive Dynamik
des Verletzungsgeschehens zu unterbrechen, das Gegeniiber innehalten
zu lassen, woméglich sogar dazu zu bringen, sich zu vergegenwdrtigen
und zu uberdenken, was es da eigentlich tut. Naturlich ist die Einla-
dung, noch einmal zuzuschlagen, nicht so gemeint, das weifS es auch, es
wird etwas anderes kommuniziert, die Verletzung soll vergegenwirtigt,
die Anmaflung und Beleidigung, die in ihr liegt, reflektiert werden. Das
Hinhalten der Wange lasst sich in jedem Fall als Irritation zur Unterbre-
chung der Eskalation destruktiver gewaltformiger Dynamiken auffassen
und damit — auch unabhingig von moglichen moralischen Motivationen
— als Ausdruck strategischer Verhaltensintelligenz.

Die anderen beiden Veranschaulichungen sind geeignet, das Verstind-
nis der Idee einer produktiven Unrechtsverarbeitung durch paradoxale
Vergeltung zu vertiefen. Das Mantel-Rock-Beispiel'” vermittelt den for-
malen Grundgedanken: Wenn Dir jemand etwas nimmt oder nehmen
will, dann lass es ihm bzw. gib es weg und gib noch etwas dazu. Interes-
sant ist, dass die Version dieses Beispiels in Lk 6, 29 den unmittelbaren
Angriff auf das Eigentum betrifft, wihrend die Version in der Bergpre-
digt den Fall betrifft,”® dass jemand in einem Rechtsstreit mir das Mei-
nige zu nehmen versucht. Die Botschaft ist aber in beiden Fillen die-
selbe. Der Angriff auf mich kann auflerhalb oder innerhalb des Rechts
stattfinden. Das macht fiir meine Handlungsregel — »Gib es nicht nur
auf, sondern noch etwas dazu« — keinen grundsitzlichen Unterschied.
Die Version in der Bergpredigt ist insofern vielleicht stirker oder aus-
sagekriftiger, als sie die zusatzliche Botschaft enthilt, mit dem eigenen
Handeln die Rechtsform selbst in Verlegenheit zu setzen. Die Vergel-
tungsform ist die urspriungliche Rechtsform,™ durch paradoxes Vergel-
ten wird nicht nur die Vergeltungsform, sondern die Rechtsform insge-
samt unterlaufen.

16 Mat 3, 39; Lk 6, 29.

17 Mt s, 40; Lk 6, 29.

18 Mt g, 40.

19 Eugen Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre und Marxismus. Versuch einer
Kritik der juristischen Grundbegriffe, Frankfurt am Main: Verlag Neue Kri-
tik 1969, S. 149ff.

171

22:3505. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JOCHEN BUNG

Von Interesse ist auch das dritte Beispiel, wonach wir jemanden, der uns
notigt, eine Meile mit sich zu gehen, zwei Meilen begleiten sollen: »Vnd so
dich jemand notiget eine Meile/so gehe mit jm zwo«.>° Diese Veranschau-
lichung macht deutlich, dass paradoxes Vergelten nicht nur als formales
Prinzip oder als situative Strategie aufzufassen ist, sondern materiell — in
bestimmten Fillen jedenfalls — bedeuten kann, dass ich mich fiir die Per-
son, die meine Interessen verletzt hat, interessiere, dass ich mir fiir sie Zeit
nehme, dass ich bereit bin, Zeit fiir sie aufzubringen. Wenn ich sie ein ldn-
geres Stiick ihres Wegs begleite, lerne ich sie besser kennen, kann verste-
hen, was sie umtreibt, vielleicht auch besser verstehen, was sie bewogen
hat, mich zu beeintrachtigen, meine Interessen zu verletzen, mich zu »no-
tigen«. Insofern kann diese Form des paradoxen Vergeltens auch die Vo-
raussetzung dafiir sein, dass ich vergebe — dass ich vergebe, weil ich (bes-
ser) verstehe.

Feindesliebe ist nicht unbedingt wortlich zu nehmen, der Begriff ist
eine paradoxe Zuspitzung des Gedankens der Nichstenliebe. Er soll ir-
ritieren und zum Nachdenken anregen, so wie die entgegenbringenden
und entgegenkommenden Gesten der paradoxen Vergeltung irritieren
und zum Uberdenken der eigenen Handlungen anregen sollen. Das tun
wir so, dass wir diejenigen, die uns geschadigt haben, nicht unsererseits
schiadigen, sondern gut behandeln. Nicht »wie du mir, so ich dir«, son-
dern »ich nicht zu dir, wie du zu mir«. Das kommt unerwartet, damit
wird nicht gerechnet. Deswegen kann diese Form allerdings auch nicht
zum Verhaltens-Dauerprogramm werden, es wirde dann das notwen-
dige Uberraschungsmoment verlorengehen. Ich gebe dir hier und jetzt
ein Beispiel, ich zeige dir, wie ich denke, dass wir miteinander umgehen
sollten. Ich gebe dir ein Beispiel, iiber das du nachdenken und von dem
du lernen kannst.

Es geht hierbei wesentlich um die Durchkreuzung von Erwartungen.
Dass der Mechanismus negativ aufeinander bezogener Erwartungen, der
Automatismus des Zuriickschlagens durchbrochen wird. Diese Durch-
brechung oder Durchkreuzung ist in sich produktiv. Jemand hat mich
verletzt und ich schlage nicht zuriick, im Gegenteil, ich lade meinen Scha-
diger ein, ich schenke ihm etwas, tue ihm etwas Gutes. Vielleicht schenke
ich einfach Aufmerksamkeit, schenke meine Zeit, wie im Beispiel der lin-
geren Wegstrecke, die ich mit jemandem gehe, der mich zum Mitgehen
genotigt hat. Die Erwartungsdurchkreuzung ist das produktive Moment,
schafft Raum fiir Neues, entweder zwischen uns beiden, also fiir uns bei-
de, eine neue Form des Miteinanders, auch eines Neuanfangs, wie hau-
fig beim Vergeben, aber auch jeweils fur uns selbst. Und zwar entweder

20 Mt 3, 471; historisch hat das Beispiel vermutlich seinen Ursprung im gewalt-
freien Widerstand gegen die romische Besatzungsmacht, diesen Hinweis ver-

danke ich Jakob Henschen.

172

22:3505. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

spontan und situativ oder situationsunabhingig und langerfristig. Wir
miissen uns dafiir nicht unbedingt niher kennen oder zuvor miteinan-
der zu tun gehabt haben. Die bisher betrachteten Formen einer produk-
tiven Unrechtsverarbeitung sind prinzipiell auch in anonymen Verhalt-
nissen denkbar, sie setzen nur ein unmittelbares Gegeniiber voraus, mit
dem ich durch eine der beschriebenen Formen interagiere.

Deswegen ist eine dritte Form des produktiven Umgangs mit Un-
rechtserfahrungen von Bedeutung, die nicht unmittelbar interaktiv ist
und die ich im Grunde ganz mit mir alleine ausmachen kann, nimlich
das Vergessen.

III. Vergessen

Das Vergessen ist nicht in sich produktiv, es ist — im Gegensatz zu den
zuvor betrachteten zwei Formen produktiver Unrechtsverarbeitung, je-
denfalls grundsitzlich — nicht interaktiv, aber auch nicht intra-aktiv, es
bringt nichts zwischen uns ein und auch nichts aus sich selbst in mir
selbst hervor. Es ist aber indirekt produktiv als Verwischen und Ver-
schwimmenlassen von Spuren des Vergangenen, bereits in urspriinglichs-
ter nachweisbarer Wortbedeutung »ein absichtsloses verlieren aus dem
sinne«*'. Dieses Verlieren jedoch ist ein passives Ermoglichen neuer Ori-
entierungen, neue Wege konnen beschritten oder tiberhaupt erst einmal
gebahnt werden, die nicht (mehr) durch die alten vorgezeichnet sind.
Das ist typischerweise ein lingerer Prozess, »boses soll man bald ver-
gessen, doch vergist sichs schwerlich bald«, zitiert das Grimm’sche Wor-
terbuch eine Zeile von Friedrich von Logau.>* Es ist ein Prozess, der nicht
gesteuert werden kann, ein absichtsloser Vorgang eben, allerdings wie-
derum auch nicht einer, der gleichsam iiber uns kommt, sondern fiir den
wir mehr oder weniger offen sein konnen, vielleicht als eine Bereitschaft,
die negativ beschrieben werden kann durch die Freiheit, nicht vom Me-
chanismus der Erinnerung, diesem wiederkehrenden Zwang, beherrscht
zu sein, so dass sich in dieser Freiheit die Moglichkeit ergibt, sich neuen
Dingen zuzuwenden. Es geht gerade nicht um ein AbschliefSen mit der
Vergangenheit, das wire ein absichtlicher Akt, den wir — vor allem — mit
dem Vergeben in Verbindung bringen konnten. Es ist wirklich prozess-
haft, Vergessen funktioniert nicht auf Knopfdruck und in der Regel -
zumal im Falle von einschneidenden Unrechtserfahrungen — auch nicht
in iiberschaubaren Zeitriumen, sondern es gibt einen lingeren Uber-
gang, in dem die mit diesen Erfahrungen verbundenen Bilder allmahlich

21 Grimm/Grimm, Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, S.

4T5.
22 Ebd.,S. 419.

173

22:3505. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JOCHEN BUNG

verblassen und durch den Verlust der Gegenwirtigkeit des Eindrucks fiir
uns auch an Bedeutung verlieren.

Auch schnelleres Vergessen ist denkbar, allerdings miissen wir in die-
sen Fillen mit der Moglichkeit rechnen, dass es sich hierbei nicht um
Vergessen, sondern eher um ein Verdringen handelt. Damit soll nicht
suggeriert sein, es handele sich um eine trennscharf zu treffende Unter-
scheidung® — im Gegenteil, der Begriff des Verdringens ist unklar und
umstritten. Sigmund Freud, der den Terminus mafSgeblich geprigt hat,
beschreibt, wie er ihn aufgreift, um den zuvor von ihm verwendeten Be-
griff der Abwebr zu ersetzen, wie er aber dann doch zu diesem Begriff
zuriickkehrt: »Ich ersetzte ihn [den Begriff des Abwehrvorgangs; J.B.]
durch den der Verdringung, das Verhaltnis zwischen den beiden blieb
aber unbestimmt. Ich meine nun, es bringt einen sicheren Vorteil, auf den
Begriff der Abwehr zuriickzugreifen«+. Der Begriff der Abwehr sei, so
Freud, besser geeignet, um sich allgemein auf verschiedene psychische
Konfliktverarbeitungsmechanismen zu beziehen, wihrend der Begriff
der Verdrangung spezieller sei und sich auf einen bestimmten solchen
Mechanismus beziehe.*s Anna Freuds Studie uiber die Abwehrmechanis-
men setzt systematisch genau an dieser Entprivilegierung des Verdran-
gungs- und der Wiedereinsetzung des Abwehrkonzepts an.*

Mir geht es hier nicht um eine Rekonstruktion der psychoanalytischen
Terminologie, aber wir konnen dem Gedanken, dass Verdringung eine
Abwehrtechnik des Ichs ist, fiir unsere Zwecke einen wichtigen Hinweis
entnehmen, der uns dabei hilft, das Verdrangen vom Vergessen abzugren-
zen. Denn gegen die Passivitit des Vergessens stellt sich das Verdrangen
als eine Form der Aktivitit dar, als Technik des Ichs, sicherlich nicht auf
dieselbe Weise intentional wie andere psychische oder physische Techni-
ken, aber eben doch als Vorgang, den man nicht einfach nur geschehen
lasst, sondern unter psychischem Energieeinsatz betreibt: Abwehr kostet
Energie. Was weiter kennzeichnend ist fiir die spezifische Aktivitdt der
verdringenden Abwehr, ist ihr unproduktiver Charakter. Verdringen ist
unproduktive Aktivitdt, weil die Vorkehrungen, die getroffen werden
miissen, damit das Verdrangte nicht hervorkommt, wesentlich ein Unter-
driicken sind. Das Verdringte muss unterdriickt, muss in Schach gehal-
ten werden, was Krifte bindet, die dann fiir andere, produktivere, also
fortentwickelnde und weiterentwickelnde Aktivitit fehlt.

23 Zum Verhiltnis von Vergessen und Verdriangen am Beispiel des Umgangs
mit der NS-Vergangenheit s. Martin Asholt, Verjahrung im Strafrecht, Tu-
bingen: Mohr Siebeck 2016, S. 148ff.

24 Sigmund Freud, Hemmung, Symptom und Angst, Frankfurt am Main: Fi-
scher-Taschenbuch-Verlag 2005, S. 105.

25 Ebd.

26 Anna Freud, Das Ich und die Abwebrmechanismen, Frankfurt am Main: Fi-
scher-Taschenbuch-Verlag 2019, S. 49.

174

22:3505. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

Vergessen ist keine Alternative zum Strafen, sondern die Strafe ist —
nach Nietzsches Analyse — die grof§ angelegte und tiefgreifende Vorkeh-
rung gegen das Vergessen, die Strafe greift das Vergessen an, sie dient
dazu, dem Menschen »ein Gedichtnis zu machen«, vermittelt iiber die
»Mnemotechnik« der Schmerzzufiigung, damit er nie vergisst, was er
getan hat.”” Um die Folgen des Experiments, »[e]in Thier heranzuziich-
ten, das versprechen darf, zu verdeutlichen (denn die Strafe wird tiber
die Frustration des sozialen Vertrauens begriindet), muss man sich die
»Kraft [...] der Vergesslichkeit« vergegenwirtigen, die Nietzsche auch
als » positives Hemmungsvermogen « beschreibt, »[d]ie Thiiren und Fens-
ter des Bewusstseins ein wenig schliefSen; [...] ein wenig Stille, ein we-
nig tabula rasa des Bewusstseins, damit wieder Platz wird fiir Neues, vor
Allem fiir die vornehmeren Funktionen und Funktionire, fiir Regieren,
Voraussehn und Vorausbestimmen«2%.

Insofern das Vergessen die »Oligarchie«* der »vornehmeren Funk-
tionen« begiinstigt oder ermoglicht, steht es freilich im Verdacht, wo-
moglich nur eine Macht- oder Herrschaftstechnik zu sein. Regieren ist
mit Gewalt verbunden und Gewalt regiert leichter, wenn sie um die Fol-
gen nicht bekiimmert ist. Es ist eine bekannte politische Machttechnik,
dass man sich nicht mehr erinnern kann. Nietzsches Strafkritik ist ge-
wiss nicht frei von der Konnotation, dass es sich bei ihr eher um ein
aristokratisches als demokratisches Projekt handelt. Allerdings konnte
es gut sein, dass Nietzsche am Beginn der zweiten Abhandlung zur Ge-
nealogie mit Ironie ins Thema fithrt, denn oligarchische Regierung ist
eine dubiose Herrschaftsform. Was man vor allem nicht iibersehen darf,
ist, dass Nietzsches Machtbegriff ein Konzept von Befreiung zugrunde
liegt, das nicht mit Unterdriickung verbunden ist, so wie seine Botschaft
vom Ubermenschen gerade keine Herablassung bedeutet, kein egozent-
risches und destruktives Konzept, sondern eine neue Ethik des inneren
Uberflielens, des Schenkens und Gebens, die alles Ressentiment und alle
Rachsucht iiberwunden hat und eine repressions- und herrschaftsfreie
Lebensform imaginiert.3°

Was das Vergessen als produktive Form der Unrechtsverarbeitung
von den zuvor untersuchten Formen des Vergebens oder des — positi-
ven oder paradoxen — Vergeltens unterscheidet, ist, dass es nicht nur als
Form der Verarbeitung von Unrecht in der Person der Verletzten denk-
bar ist, sondern auch als Form der Verarbeitung in der Person derer, die

27 Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Stuttgart:
Reclam 2009, S. 50 (1L, 3).

28 Ebd.,S. 46 (IL, 1), (Herv. i. Orig. weggelassen).

29  Vgl. ebd.

30 Franziska Diibgen, Transformative Strafrechtskritik. Uberlegungen im An-
schluss an Nietzsches Vision einer neuen Gerechtigkeit, Tubingen: Mohr
Siebeck 2022, S. 64ff.

175

22:3505. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JOCHEN BUNG

fiir das Unrecht verantwortlich sind oder verantwortlich gemacht wer-
den. Gerade Nietzsche hat mit der Figur des »bleichen Verbrechers« im
Zarathustra ein zeitloses Bild dafur gepragt, wie sehr die unausgesetzte
Erinnerung seiner Tat den Verbrecher zerstort, weil er das Bild der Tat
nicht ertrdgt, dem Bild Giberhaupt nicht gewachsen ist und daher auch
sich selbst nicht mehr gewachsen ist. Auch ihm muss man wiinschen,
dass das Bild verblasst, dass irgendwann eine Loslosung geschieht von
der unertriglichen Last der Erinnerung.

Das Vergessen in dem hier erorterten Sinn einer indirekt produktiven
Verarbeitung von Unrecht schafft »Platz fiir Neues« (Nietzsche) im Ver-
haltnis von Personen, die iiber angetanes und erlebtes Unrecht miteinan-
der hiufig auf eine Weise verstrickt sind, die keine Entwicklung erkennen
lasst, sondern sich unheilvoll im Kreis dreht. Man konnte einmal versu-
chen — komplementdr zum Begriff des gemeinsamen verséhnenden Er-
innerns — auch den eines gemeinsamen befriedenden Vergessens zu ent-
wickeln. Zwar ist das Vergessen nicht in der Weise eine interaktive Form
wie das Vergeben oder das Vergelten, aber es verschliefst sich auch nicht
einer intersubjektiven Interpretation und sollte auch in diesem Licht be-
trachtet werden.

Vielleicht sollte ich in diesem Zusammenhang auch noch hervorhe-
ben, dass alle hier diskutierten Formen produktiver Unrechtsverarbei-
tung sowohl als individuelle wie auch kollektive Praktiken denkbar sind.
Interaktionen zwischen Individuen sind anschaulicher und intuitiver zu
erfassen, deswegen habe ich mich hier auch darauf beschrankt. Eine
Ubertragung der Praktiken des Vergebens, Vergeltens und Vergessens auf
Kollektive, vor allem auf ganze Gesellschaften, ist sicher nicht moglich,
ohne begriffliche Anpassungen und Differenzierungen vorzunehmen,*
das will ich hier aber nicht mehr zum Gegenstand machen, es wire die
Aufgabe einer eigenen Untersuchung.

IV. Schlussbetrachtung

Erfahrungen von Unrecht sind fast immer Erfahrungen von Macht und
Ohnmacht. Wenn wir wirklich aus dieser Verstrickung, diesem Bann he-
rauswollen, ist es nicht hilfreich, wenn wir das Heil in der Strafe suchen,
weil dies den fatalen Mechanismus der Gewaltspirale (der mythischen

31 Dafiir ist der Begriff des kollektiven Gedachtnisses, in Abgrenzung zum in-
dividuellen und zum historischen Gedichtnis, sicherlich ein wesentlicher
Ankniipfungspunkt, dazu grundlegend Maurice Halbwachs, Das kollekti-
ve Geddchtnis, Frankfurt am Main: Fischer-Taschenbuch-Verlag 1985; zu
verschiedenen Erscheinungsformen des Vergessens Aleida Assmann, Formen
des Vergessens, Gottingen: Wallstein Verlag 2016.

176

22:3505. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

Gewalt im Sinne von Walter Benjamin)3* perpetuiert, auch wenn sie im
Namen der Gerechtigkeit und des Ausgleichs auftritt.’s Vielleicht wollen
Opfer von Straftaten genau das, die Téter ausgeliefert und ohnmaichtig
sehen, vielleicht ist gerade darin die Befriedigung zu finden, das konnte
die nicht nachlassende Popularitit und die bestindige Wiederkehr ver-
geltenden Denkens erkldren — nicht im hier entwickelten Sinne posi-
tiver, sondern im herkommlichen Sinne negativer Vergeltung, wonach
erlittene Einbuflen dadurch ausgeglichen werden miissen, dass die Ver-
antwortlichen ihrerseits eine Einbufle erleiden. Wenn diese Einstellung
aber eine soziale Tatsache und keine Naturtatsache ist, kann sie veran-
dert und gedndert werden. Nicht von heute auf morgen, aber in langsa-
men Schritten, als mithevoller, aber lohnender Lernprozess. Es gibt gute
Griinde fur die Annahme, dass das soziale Leben umso besser wird, je
weniger gestraft wird. Es liegt eine Entwicklungsnotwendigkeit darin,
dass heute in der modernen Erziehung immer weniger auf Strafe und
Disziplinierung gesetzt wird, so dass wesentlich repressive Erziehungs-
stile oder -praktiken ganz iiberwiegend negativ bewertet werden. Dass
eine Gesellschaft nicht einfach ein Erziehungsprojekt ist, ist klar, aber
vieles spricht dafur, dass man Gesellschaften uiber den Gesichtspunkt ei-
nes kollektiven sozialen Lernprozesses begreifen kann, eines Lernprozes-
ses, der nicht von oben gesteuert wird, sondern der unmittelbar bei uns
selbst anfangt, bei unserer Bereitschaft und Fahigkeit, Strafbediirfnisse
und Vergeltungswinsche zu uberwinden oder — wie ich es hier ausge-
driickt habe — zu verwandeln.

Um eine konkretere Vorstellung davon zu bekommen, was das hei-
8en kann, habe ich dafir argumentiert, aus dem Denkschema »Alterna-
tiven zum Strafen« auszusteigen, und drei Verwandlungsformen disku-
tiert, die zeigen, wie man mit erfahrenem Unrecht produktiv umgehen
kann, ohne die Person, die einem das Unrecht hat wiederfahren lassen
oder die man dafiir verantwortlich macht, zu erniedrigen, zu beschrin-
ken oder einzuschrinken oder in ihrem Wert zu mindern. Dafiir ist ein
Punkt zentral, den ich bereits berithrt habe und den ich abschliefSend
noch einmal aufgreifen mochte. Die drei betrachteten Formen konnen
nur versOhnen, befrieden und erneuern, wenn sie nicht als Ausdruck
von Macht oder Ohnmacht, weder als Ausdruck von AnmafSung noch
von Unterwerfung wahrgenommen werden. Wenn ich »von oben herab«
vergebe oder durch mein Vergessen zum Ausdruck bringe, dass ich dich
marginalisiere oder ignoriere oder durch »paradoxes« Vergelten meine

32 Walter Benjamin, Gesammelte Schriften I1. 1, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 19971, S. 179—204.

33 Zur Geschichte des Verhiltnisses von Gerechtigkeit und Gewalt in der Ent-
wicklung des modernen Strafrechts umfassend Benno Zabel, Die Ordnung
des Strafrechts, Tubingen: Mohr Siebeck 2017, S. 160ff.

177

22:3505. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JOCHEN BUNG

Uberlegenheit inszeniere, werde ich dich nicht erreichen oder gar gegen
mich aufbringen. Wenn ich vergebe oder vergesse, weil mir nichts ande-
res uibrig bleibt oder wenn ich dir nach deinem Angriff auf mich auch
noch die andere Wange hinhalte, um dich zu besanftigen oder gnadig zu
stimmen, werden dich diese Gesten der Ohnmacht oder Selbsterniedri-
gung vermutlich ebenfalls nicht dazu bringen, dein Verhalten und deine
Einstellung zu mir grundlegend zu tiberdenken. Produktive Unrechts-
verarbeitung muss (auch wenn sie wesentlich asymmetrisch ist) auf glei-
cher Augenhohe geschehen. Das ist alles leichter gesagt als getan, denn
in Wahrheit verhalten sich die Dinge anders als in der Theorie und ist
die soziale Wirklichkeit erheblich durch strukturelle Ungleichheiten ge-
pragt, die sich in unser individuelles Handeln hinein verlingern, unse-
re Selbstverstindnisse und unsere Interpretationen des Handelns ande-
rer bestimmen.

Wenn im Vergeben, Vergelten oder Vergessen eine Uberheblichkeit
zum Ausdruck kommt, kommt darin iibrigens auch das Strafschema
zum Vorschein. Ich kann dich, wie man sagt, mit Verachtung strafen.
Ich kann dich auch mit Nichtbeachtung strafen oder die Nichtbeachtung
kann eine Form der Verachtung sein. Ich vergesse dich oder was du ge-
tan hast, weil du zu unwichtig bist, weil ich Wichtigeres zu tun habe, als
mich mit dir zu beschaftigen. Das Vergessen kann eine eigene Strafform
sein (damnatio memoriae).>* Ich kann, indem ich meinem Schadiger et-
was dazugebe, meine 6konomische Macht demonstrieren und ich kann
dies daruber hinaus auch noch, wie Nietzsche gezeigt hat, auf eine die
Verachtung ganz besonders zum Ausdruck bringende Weise tun, in dem
ich meinen Schadiger als einen Schidling betrachte, als parasitire Exis-
tenz, die mich nicht weiter kiimmert und die ich mir leisten kann.3s Zu all
den oben entwickelten und erorterten Formen produktiver Unrechtsver-
arbeitung sind »verkehrte« Formen denkbar, die die Unrechtserfahrung
gerade nicht so kommunizieren, dass daraus etwas Neues und Positives
entstehen kann, etwas, dass mich oder dich oder uns beide zusammen
weiterbringt, sondern die die Negativitit vertiefen und die Aussichten
auf einen Neuanfang und auf konstruktive Entwicklung verschlechtern.

Es gibt kein Patentrezept dafiir, wie man die Formen produktiver Un-
rechtsverarbeitung praktiziert, ohne dass sie Uberheblichkeit, Ernied-
rigung oder Selbsterniedrigung zum Ausdruck bringen oder zumindest
Gefahr laufen, so wahrgenommen zu werden. Es hingt viel zu sehr von
den beteiligten Personen, ihrem Verhaltnis zueinander, der Vorgeschichte
und schlieSlich natiirlich vor allem auch vom Kontext ab, in dem Verge-
bung, (positive oder paradoxe) Vergeltung und Vergessen kommuniziert
werden. Es geht jedenfalls nicht um Leistung und Gegenleistung, nicht

34 Zum strafenden Vergessen Assmann, Formen des Vergessens, S. 49ff.
35 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, S. 63 (II, 10).

178

22:3505. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRODUKTIVE UNRECHTSVERARBEITUNG

um einen Tater-Opfer-Ausgleich, weder um Restorative Justice noch um
Transitional Justice, es geht in einem entscheidenden Sinne tiberhaupt
nicht um Gerechtigkeit. Es geht um die Uberwindung des Fetischs der
Gerechtigkeit, des Gerechtigkeitszwangs, es geht um einen emanzipato-
rischen Akt, einen befreienden Vorgang, um eine selbst iibernommene
Wiedergewinnung von Selbstbestimmung durch progressive Neutralisie-
rung der Fremdbestimmung, die in jeder Unrechtserfahrung liegt, nicht
in erster Linie als Ubung zur Selbstoptimierung, sondern als wesentliches
Element einer sozialen Praxis, die sich vom Strafzwang befreit. So kon-
nen wir gemeinsam lernen, dass wir in einer Welt leben, in der Unrecht
notwendigerweise geschieht und dass wir uns deswegen, wo es moglich
ist und so weit es geht, von dem Vorwurf, fiir das Unrecht verantwort-
lich zu sein, entlasten sollten.

179

22:3505. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748968740-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

