
D
ee

p 
M

em
or

y.
 E

in
le

itu
ng

L
is

a 
G

ro
ßm

an
n

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017 - am 14.02.2026, 10:40:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457726-017 - am 14.02.2026, 10:40:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


G
ro

ßm
an

n

In dieser Sektion fokussieren wir dekoloniale/
dekolonialisierende Erinnerungs-, Tradierungs- 
und Geschichts(schreibungs)politiken  
und -praktiken der Künste. Mit dekolonialen 
Erinnerungspolitiken und Historiografien 
rücken Fragen nach der Sichtbarkeit  
und Anerkennung von vergangenen und heutigen 
Wissenspraktiken in den Mittelpunkt.  
Im Zuge der Kolonialisierungsprozesse und ihrem 
Nachwirken wurden Teile des Erlebten  
ins Vergessen gedrängt und wiederum andere  
in Historiografien und Erinnerungspraktiken 
tradiert. Eine auf die Sichtweisen  
der Kolonisierenden ausgerichtete  
Geschichtsschreibung dominiert weiterhin  
den westlichen/globalnördlichen Blick, die 
Vergangenheit der Kolonisierten wird  
auch heute noch marginalisiert und damit 
Geschichte kolonialisiert.1

Dies konstatiert auch Françoise Vergès in 
einer Analyse der französischen 
Geschichtsschreibung.2 Vergès sieht zum einen  
in der Territorialisierung von Geschichte – der 
Bindung der Geschichte(n) an Nationalstaaten 
– ein Hindernis, „Querverbindungen  
zwischen dem Kolonialen und dem Nationalen“ 
herzustellen  und die Verwobenheit  
von Kolonisierenden und Kolonisierten 
aufzuzeigen.3 Zum anderen stellt sie einen 
Ausschluss von Erinnerungen und 
Erinnerungskultur als historischem Wissen 
aufgrund der Subjektivität und Emotionalität 
von Erinnerungen aus dem historiografischen 
Diskurs fest. Subjektive und auch  
kollektive Erinnerungen werden dem Vergessen 
anheimgegeben, wenn sie nicht die  
Kriterien der akademischen, ereignis- und 
materialbezogenen kolonialen 
Geschichtsschreibung erfüllen.4 

Linda Tuhiwai Smith, die sich in ihrem 
Buch Decolonizing Methodologies nicht nur der 
Geschichtsschreibung widmet, sondern eine 
umfassende Analyse von westlichen Parametern 
der wissenschaftlichen und insbesondere 
anthropologischen Methodologien und ihrer 
kolonialen, imperialistischen und 
dehumanisierenden Beschaffenheit  
sowie möglichen Indigenen Taktiken für deren 
Dekolonisierung unternommen hat, beobachtet, 
dass vorhandene Indigene 
Geschichtsschreibungen in einer auf die koloniale 
Sichtweise ausgerichteten Historiografie  
oftmals als primitiv und falsch gebrandmarkt 
werden.5 Eine Indigene Historiografie kann 
allerdings, wie sie betont, nicht darin bestehen, 
sich an die koloniale anzupassen: 

1 
H

un
t, 

L
yn

n:
 M

ea
su

ri
ng

 T
im

e,
 M

ak
in

g 
H

is
to

ry
, 

N
ew

 Y
or

k 
/ 

B
ud

ap
es

t 
20

08
, 

S
. 

23
.  


2

 
Ve

rg
ès

, 
F

ra
nç

oi
se

: 
„S

kl
av

en
ha

nd
el

 u
nd

 d
as

 
S

ys
te

m
 d

er
 S

kl
av

er
ei

. 
B

lin
de

 F
le

ck
en

 i
m

 f
ra

nz
ös

is
ch

en
 D

en
ke

n“
, 

in
: 

tr
an

sv
er

sa
l 

te
xt

s,
 2

00
6,

 h
ttp

s:
//t

ra
ns

ve
rs

al
.a

t/t
ra

ns
ve

rs
al

/1
20

6/
ve

rg
es

/d
e 

(1
0.

7.
20

20
).

 V
er

gè
s 

ko
nz

en
tr

ie
rt

 s
ic

h 
au

f d
en

 D
is

ku
rs

 in
 F

ra
nk

re
ic

h,
 a

lle
rd

in
gs

 s
in

d 
ih

re
 A

us
sa

ge
n 

au
ch

 a
uf

 d
en

 d
eu

ts
ch

en
 U

m
ga

ng
 m

it 
de

r 
ei

ge
-

ne
n 

K
ol

on
ia

lg
es

ch
ic

ht
e 

zu
 ü

be
rt

ra
ge

n.
  


3

 
Ve

rg
ès

 2
00

6 
(w

ie
 A

nm
. 2

).
 D

ie
se

 T
er

ri
to

ri
al

is
ie

ru
ng

 w
ir

d 
m

itt
le

rw
ei

le
 a

uc
h 

in
 d

er
 M

et
ho

de
nk

ri
tik

 
al

s 
„m

et
ho

do
lo

gi
sc

he
r 

N
at

io
na

lis
m

us
“ 

pr
ob

le
m

at
is

ie
rt

. V
gl

. 
G

lic
k 

M
ill

er
, 

N
in

a 
/ W

im
m

er
, A

nd
re

as
: 

„M
et

ho
do

lo
gi

ca
l 

N
at

io
na

lis
m

 a
nd

 B
ey

on
d.

 
N

at
io

n-
S

ta
te

 B
ui

ld
in

g,
 M

ig
ra

tio
n 

an
d 

th
e 

S
oc

ia
l 

S
ci

en
ce

s“
, 

in
: 

G
lo

ba
l 

N
et

w
or

ks
, 

B
d.

 2
, 

20
02

, 
S

. 
30

1–
33

4.
  


4

 
Ve

rg
ès

 2
00

6 
(w

ie
 A

nm
. 

2)
.  


5

 
S

m
ith

, L
in

da
 T

uh
iw

ai
: D

ec
ol

on
iz

in
g 

M
et

ho
do

lo
gi

es
, N

ew
 Y

or
k 

20
08

, S
. 2

9.
 „

T
he

 n
eg

at
io

n 
of

 i
nd

ig
en

ou
s 

vi
ew

s 
of

 h
is

to
ry

 w
as

 a
 

cr
iti

ca
l p

ar
t 

of
 a

ss
er

tin
g 

co
lo

ni
al

 id
eo

lo
gy

, p
ar

tly
 b

ec
au

se
 s

uc
h 

vi
ew

s 
w

er
e 

re
ga

rd
ed

 a
s 

cl
ea

rl
y 

,p
ri

m
iti

ve
‘ 

an
d 

,in
co

rr
ec

t‘
 a

nd
 m

os
tly

 b
ec

au
se

 t
he

y 
ch

al
le

ng
ed

 a
nd

 r
es

is
te

d 
th

e 
m

is
si

on
 o

f c
ol

on
iz

at
io

n.
“  



https://doi.org/10.14361/9783839457726-017 - am 14.02.2026, 10:40:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18
6

It is not simply about giving an oral account 
or a genealogical naming of the land and  
the events which raged over it, but a very 
powerful need to give testimony to and 
restore a spirit, to bring back into existence  
a world fragmented and dying.6

Eben weil koloniale Geschichtsproduktion die_
den Anderen negiert und exkludiert, steht  
die Frage, was Geschichte (history) und Forschung 
(research) ist, für Indigene Geschichtsschreibung 
und ihre Methodologien im Mittelpunkt. 

Doch post- und dekoloniale Geschichte und 
Geschichten werden auch außerhalb des 
historiografischen Diskurses erzählt. So finden 
sie in den Künsten einen Raum, in  
dem das Schreiben und Sichtbarmachen dieser 
Geschichte und Geschichten den Regeln der 
Ästhetik unterliegt, wodurch gewisse Freiräume 
für die Darstellung und das Hinterfragen von 
gängigen und anderen Narrativen eröffnet 
werden und andere Perspektiven eingebracht 
werden können. Diese künstlerischen 
Geschichtsschreibungen können wiederum auch 
auf die akademischen und offiziellen 
Historiografien zurückwirken. Allerdings sind 
künstlerische Praktiken und Projekte selbst auch 
Gegenstand einer kolonialen 
Geschichtsschreibung, da sie unter den 
Maßgaben kolonialer/westlicher/globalnördlicher 
Ästhetik- und Kunstbegriffe (vgl. die  
Einleitung zur ersten Sektion Aesthet(h)ics) 
begrenzt sind und in die Schemata einer 
ebenfalls kolonialen/westlichen/globalnördlichen 
Geschichtsschreibung gepresst werden, z.B. 
durch ihre Kanonisierung oder eben durch ihre 
Nichtberücksichtigung im auf die bestehenden 
Kategorien ausgerichteten Kanon.7

Die Ziele und Problematiken dekolonialer 
Erinnerungspolitiken und Historiografien 
insbesondere in den Künsten spiegeln sich im 
Titel dieser Sektion wider. Mit deep memory wird 
dabei ein dem common memory 
gegenübergestellter Begriff titelgebend, der aus 
der Holocaust-Forschung übernommen wurde.8 
Dort wird unter deep memory ein Erinnern 
verstanden, das zum einen mit dem Trauma in 
Verbindung steht und zum anderen nicht mit den 
Koordinaten „hier“ und „dort“ oder „jetzt“ und 
„damals“ oder historiografierbaren Kategorien 
operiert und ein Erinnern des Verlusts darstellt.9 
Dieses Konzept des deep memory überträgt unter 
anderem Pumla Dineo Gqola auf postkoloniale 
Gesellschaften.10 Übersetzt man den Begriff ins 
Deutsche, ergeben sich zwei Lesarten, die  
deep memory als sich ein Stück weit entziehendes 
Erinnern kennzeichnen und die Forderungen 6

 
S

m
ith

 2
00

8 
(w

ie
 A

nm
. 5

),
 S

. 2
8.

  


7 
V

gl
. N

di
ku

ng
, B

on
av

en
tu

re
 S

oh
 B

ej
en

g:
 „

T
he

 G
ob

al
iz

ed
 M

us
eu

m
? 

D
ec

an
on

iz
at

io
n 

as
 M

et
ho

d.
 A

 
R

efl
ec

tio
n 

in
 T

hr
ee

 A
ct

s“
, i

n:
 M

ou
ss

e 
M

ag
az

in
e,

 5
.4

.2
01

7,
 h

ttp
:/

/m
ou

ss
em

ag
az

in
e.

it/
th

e-
gl

ob
al

iz
ed

-m
us

eu
m

-b
on

av
en

tu
re

-s
oh

-b
ej

en
g-

nd
ik

un
g-

do
cu

m
en

ta
-1

4-
20

17
/ 

(7
.7

.2
02

0)
.  


8

 
 V

gl
. u

.a
. T

ob
ia

s, 
S

au
l: 

„H
is

to
ry

, M
em

or
y 

an
d 

th
e 

E
th

ic
s 

of
 W

ri
tin

g:
 A

nt
iie

 K
ro

g’
s 

C
ou

nt
ry

 o
f 

M
y 

S
ku

ll“
, 

in
: 

W
IR

eD
S

pa
ce

 (
W

its
 I

ns
tit

ut
io

na
l 

R
ep

os
ito

ry
 o

n 
D

S
pa

ce
),

 1
4.

6.
19

99
, 

ht
tp

:/
/w

ir
ed

sp
ac

e.
w

its
.a

c.
za

/b
its

tr
ea

m
/h

an
dl

e/
10

53
9/

81
02

/
H

W
S

-4
15

.p
df

?s
eq

ue
nc

e=
1 

(1
5.

11
.2

02
0)

, S
. 2

.  


9
 

V
gl

. e
bd

. „
D

ee
p 

m
em

or
y 

[…
] 

re
si

st
s 

as
si

m
ila

tio
n 

in
to

 a
 b

ro
ad

er
 h

is
to

ri
ca

l p
er

sp
ec

tiv
e,

 is
 

un
re

sp
on

si
ve

 to
 th

e 
or

ie
nt

at
in

g 
co

-o
rd

in
at

es
 o

f h
er

e 
an

d 
th

er
e,

 n
ow

 a
nd

 th
en

. D
ee

p 
m

em
or

y 
is

 n
ot

 th
e 

m
em

or
y 

of
 s

ur
vi

va
l, 

bu
t t

he
 m

em
or

y 
of

 lo
ss

.“
 

E
bd

.  


10
 

G
qo

la
, P

um
la

 D
in

eo
: S

ha
ck

le
d 

M
em

or
ie

s 
an

d 
E

lu
si

ve
 D

is
co

ur
se

s?
 C

ol
on

ia
l S

la
ve

ry
 a

nd
 t

he
 C

on
te

m
po

ra
ry

 C
ul

tu
ra

l a
nd

 A
r-

ti
st

ic
 I

m
ag

in
at

io
n 

in
 S

ou
th

 A
fr

ic
a,

 D
is

se
rt

at
io

n,
 L

ud
w

ig
-M

ax
im

ili
an

s-
U

ni
ve

rs
itä

t 
M

ün
ch

en
, 2

00
4,

 h
ttp

s:
//e

do
c.

ub
.u

ni
-m

ue
nc

he
n.

de
/2

49
86

/2
/

G
qo

la
_P

um
la

_D
in

eo
.p

df
 (

15
.1

1.
20

20
).

  


https://doi.org/10.14361/9783839457726-017 - am 14.02.2026, 10:40:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


G
ro

ßm
an

n

einer dekolonialen Erinnerungspolitik wie auch 
die in dieser Sektion versammelten  
Beiträge rahmen: Unter deep memory können 
zum einen verborgene oder verschüttete 
Erinnerungen verstanden werden. In diesem 
Verständnis wird der durch die epistemische 
Gewalt der Kolonialmächte verursachte tiefe 
Einschnitt in die Wissens-, Praxis-  
und Geschichtsbestände der Kolonisierten 
thematisiert, in dessen Folge eine Geschichte 
geschrieben wurde, die große Leerstellen 
aufweist und vielfach nur eine Perspektive 
darstellt – nämlich die der Kolonialisierenden. 
Diese Verschüttung macht eine Rekonstitution 
und Rekonstruktion von Erinnerungspraktiken 
und -inhalten für uns alle erforderlich, die 
sowohl als schmerzhaft als auch als  
befreiend erlebt werden kann und oftmals mit 
Transformationen verbunden ist,11 die 
unterschiedlich bewertet werden können. 

Verstanden als tiefreichendes Gedächtnis 
verweist deep memory auf die emanzipatorischen 
Bestrebungen, ein Gegen-Archiv zu bergen und 
ein antikoloniales Wissen wiederzuerlangen, 
das auch Gefühle, Traumata und  
andere Wissensbestände mit einbezieht. So 
sind körperliche Praktiken ebenfalls von 
zentraler Bedeutung. Zwar haben sich diese 
durch die Kolonialisierung verändert, 
gleichwohl konnten sie vielfach durch ihre 
tiefe Verankerung im Körper weitergegeben 
werden. Teil dieser emanzipatorischen 
Rekonstruktion von Wissen ist die – auch  
und gerade mit künstlerischen Mitteln 
bewerkstelligte – kritische Sichtbarmachung 
der kolonialen und bis heute wirksamen 
Vorstellungen der Geschichtslosigkeit12 
kolonisierter Menschen und der Zerstörung 
Indigenen Wissens. Diese doppelte Bedeutung 
von deep memory zeugt davon, dass das  
Projekt der Dekolonisierung immer auch einen 
Umgang mit Kolonialität13 – ein Lernen und 
Verlernen von Geschichte(n) und Praktiken 
des Erinnerns und Erzählens – bedeutet. 

Die Beiträge in dieser Sektion 
untersuchen Orte, Ergebnisse und Politiken 
der Erinnerung und Historiografie auf 
künstlerische Weise. Zu Beginn steht der Brief 
von Kira  Kumār an die nicht nur in Indien 
weithin bekannte Theosophin, Tänzerin und 
Politikerin Rukmi i Devi (1904–1986),14 die 
unter anderem durch ihre (Re-)Konstruktion 
des Bharatanā yam das heutige Verständnis 
vom indischen Tanz maßgeblich geprägt hat. 
Kumārs Brief ist Teil seines artistic-research-
Projektes Archipelago Archives (2016–2021)15, 
in dem Kumār fordert: „[L]et us (re)imagine 11

 
S

m
ith

 b
es

ch
re

ib
t 

di
e 

Po
si

tio
n 

de
r 

In
di

ge
ne

n 
im

 P
ro

ze
ss

 d
es

 D
ek

ol
on

is
ie

re
ns

 a
ls 

ei
ne

 v
on

 Ü
be

rl
eb

en
de

n,
 d

ie
 s

ic
h 

un
te

r 
ko

lo
ni

al
er

 H
er

r-
sc

ha
ft 

vo
r 

al
le

m
 d

em
 Ü

be
rl

eb
en

 w
id

m
et

en
. 

In
 i

hr
em

 M
od

el
l, 

in
 d

es
se

n 
M

itt
el

pu
nk

t 
di

e 
In

di
ge

ne
 S

el
bs

tb
es

tim
m

un
g 

st
eh

t, 
is

t 
di

e 
Tr

an
s-

fo
rm

at
io

n 
bz

w
. 

E
nt

w
ic

kl
un

g 
ne

be
n 

de
r 

Ü
be

rl
eb

en
ss

ic
he

ru
ng

 u
nd

 d
er

 W
ie

de
rh

er
st

el
lu

ng
 e

in
 w

ic
ht

ig
er

 P
un

kt
, 

S
m

ith
 2

00
8 

(w
ie

 A
nm

. 
5)

,  
S

. 1
11

 u
nd

 1
17

.  


12
 

M
it 

de
m

 k
ol

on
ia

le
n 

B
lic

k 
au

f 
di

e 
G

es
ch

ic
ht

e 
In

di
ge

ne
r 

M
en

sc
he

n 
w

ir
d 

di
e 

G
es

ch
ic

ht
e 

vo
r 

de
m

 K
on

ta
kt

 m
it 

de
r 

ko
lo

-
ni

al
en

/w
es

tli
ch

en
/g

lo
ba

ln
ör

dl
ic

he
n 

W
el

t 
al

s 
vo

rg
es

ch
ic

ht
lic

he
 a

ng
es

eh
en

 u
nd

 a
ls 

so
lc

he
 b

eh
an

de
lt,

 e
bd

., 
S

. 5
5.

  


13
 

H
ie

r 
be

zi
eh

e 
ic

h 
m

ic
h 

au
f 

de
n 

K
ol

on
ia

lit
ät

sb
eg

ri
ff 

vo
n 

A
ní

ba
l Q

ui
ja

no
. Q

ui
ja

no
, A

ní
ba

l: 
„C

ol
on

ia
lit

y 
an

d 
M

od
er

ni
ty

/R
at

io
na

lit
y“

, i
n:

 C
ul

tu
ra

l 
S

tu
di

es
, B

d.
 2

1,
 N

r. 
2/

3,
 

20
07

, 
S

. 
16

8–
17

8.
  


14

 
K

ot
ha

ri
, 

S
un

il:
 „

R
ev

ol
ut

io
ni

si
ng

 S
ad

ir
“,

 i
n:

 N
ar

th
ak

i. 
G

at
ew

ay
 t

o 
th

e 
W

or
ld

 o
f 

D
an

ce
 (

W
eb

si
te

),
 h

ttp
:/

/w
w

w
.

na
rt

ha
ki

.c
om

/in
fo

/p
ro

fil
es

/p
ro

fil
44

.h
tm

l 
(7

.7
.2

02
0)

.  


15
 

K
um

ār
, 

K
ir

a
 :

 „
E

P
IS

T
O

L
A

R
Y

 A
N

C
E

S
T

R
IE

S
“,

 h
ttp

s:
//a

rc
hi

pe
la

go
ar

ch
iv

es
.

co
m

/e
pi

st
ol

ar
ya

nc
es

tr
y 

(2
9.

7.
20

20
).

 Z
um

 in
di

sc
he

n 
Ta

nz
 a

llg
em

ei
n 

sc
hr

ei
bt

/p
er

fo
rm

t K
um

ār
 in

 se
in

er
 a

n 
K

el
ub

āb
u 

al
s t

ot
en

 T
än

ze
r 

ad
dr

es
si

er
te

n 
E

ss
ay

-P
er

fo
rm

an
ce

 E
X

H
IB

IT
 #

1:
 D

ea
r 

D
ea

d 
D

an
ce

r, 
de

re
n 

D
ok

um
en

ta
tio

n 
eb

en
fa

lls
 o

nl
in

e 
zu

 fi
nd

en
 is

t.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017 - am 14.02.2026, 10:40:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18
8

dances upon those imaginary islands somewhere in the Indian 
Ocean (just as an emancipatory gesture) […].“16 Devi ist die 
Adressatin Kumārs Geschichtsschreibung, in der er historische und 
heutige Aushandlungen indischer National- und Identitätspolitik, 
Kolonialpolitiken und die Entwicklung des indischen Tanzes 
zusammendenkt. In einer ebenfalls emanzipatorischen Geste macht 
Rajkamal Kahlon mit ihrer Praxis des Übermalens 
kolonialhistorischer Bilder die Perspektiven der Kolonisierten 
sichtbar. Die bildende Künstlerin trägt mit Ausschnitten aus zwei 
ihrer Serien – Die Völker der Erde und Do You Know Our Names? –  
eine Bildstrecke bei. Für beide griff sie auf ethnologische 
Buchpublikationen zurück, in denen das damalige koloniale 
Weltbild manifestiert ist, und nahm die Illustrationen, die 
Menschen und Lebenssituationen in kolonialrassistischer Weise 
darstellen, zum Ausgangspunkt ihrer zeichnerischen und 
malerischen Intervention. In Do You Know Our Names? ermöglicht 
sie den ursprünglich zur rassistischen Typisierung dargestellten 
Frauen eine nachträgliche Emanzipation, indem diese  
zu selbstbestimmten Individuen werden, die den Blick auf sie 
verweigern. In Die Völker der Erde wird den folkloristischen 
Situationsdarstellungen die Harmlosigkeit genommen und werden 
die Erzählungen um die vielgestaltige Sicht der Fotografierten 
ergänzt. Aïcha Diallo entfaltet in ihrem Essay dicht an Kahlons 
Arbeiten deren archiv- wie erinnerungspolitischen Einsatz. Unter 
dem Titel „Who is in the archive?“ greift Diallo die Frage der 
Künstlerin nach den Darstellungen der marginalisierten 
Protagonist_innen der frühen ethnologischen Forschung auf, die 
die Grundlagen für rassistische Theorien lieferte, und beschreibt 
Kahlons künstlerischen Ansatz. Die Anfang 2023 viel zu früh nach 
langer Krankheit verstorbene Künstlerin und Forscherin  
Emma Wolukau-Wanambwa widmet sich in ihrem essayistischen 
Beitrag dem Uganda Museum, das in der Mitte des 20. 
Jahrhunderts im Kontext der britischen Kolonialherrschaft 
entstand und dem sie sich 2011 in einer Art deep hanging out 
näherte. Sie fragt danach, welche Rolle das Museum als 
Erinnerungsort und -technologie spielt, und untersucht hierfür die 
historischen Hintergründe, die Besucher_innen und die 
Ausstellungsdisplays im Hinblick darauf, für wen das Museum 
gemacht ist, welche Erinnerungen darin repräsentiert werden und 
welche Funktionen es heute noch haben könnte. Die Sektion 
schließt mit einem zweiten Gedicht Jimmie Durhams, das er uns vor 
seinem Tod 2021 zum Nachdruck überlassen hat. In This is Not 
New Jersey thematisiert er die Kolonisierung Nordamerikas durch 
Europäer_innen. Durch ihre Landnahme und Neubenennung 
überschrieben sie die Geschichte  
der ursprünglichen Bewohner_innen des heute als New Jersey 
bekannten Landes und ersetzten diese durch ihre eigene.  
Im Gedicht wird die naturalisierte Enteignung der Indigenen 
Nationen, die bis heute anhält, deutlich benannt und insofern 
umgekehrt, als die inhärente und fortdauernde Gewalt jedes 
Siedler_innenprojekts sichtbar wird, indem die Siedler_innen 
Adressat_innen der von ihnen zuvor geäußerten Drohungen 
werden. Die kolonial Enteigneten demarkieren hier Land, 
Geschichte und Leben in dekolonialer Umkehrung. 

Die Texte, Bildreihen und Zeichnungen der Sektion geben 
einige mögliche Antworten darauf, wie eine künstlerische 
dekoloniale Geschichtsschreibung praktiziert werden kann. Linda 16

 
K

um
ār

, K
ir

a
:  

„A
rc

hi
pe

la
go

 A
rc

hi
ve

s“
, h

ttp
s:

//a
rc

hi
pe

la
go

ar
ch

iv
es

.c
om

 (
29

.7
.2

02
0)

.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017 - am 14.02.2026, 10:40:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


G
ro

ßm
an

n

Tuhiwai Smith beschreibt im Rahmen ihrer „Twenty-five 
Indigenous Projects“ die Indigene(n) Geschichtsschreibung(en)  
als ein fortlaufendes Projekt und einen Prozess, das bzw. der mit 
dem Wieder- oder Zurückschreiben („rewriting“)  
und Wiederrichtigstellen/Wiederherstellen („rerighting“) der 
Geschichte17 wie auch mit dem Ablegen von Zeug_innenschaft und 
Erinnern einhergeht,18 einen „spirit“ wiedererstehen lässt und 
Gegenstände, Erfahrungsweisen und Formen mit einbezieht, die in 
der kolonialen Version ausgeschlossen werden.19 Insofern  
sind die Beiträge dieser Sektion Schritte in einem solchen Prozess.

17
 

S
m

ith
 2

00
8 

(w
ie

 A
nm

. 5
),

 S
. 2

8.
  


18

 
E

bd
., 

S
. 1

42
–1

62
.  


19

 
E

bd
., 

S
. 1

44
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017 - am 14.02.2026, 10:40:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457726-017 - am 14.02.2026, 10:40:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

