Kapitel &4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Im ersten Kapitel wurden bereits verschiedene methodische Zuginge zur Analyse von
Traditionen angedeutet. Dies waren zundchst ein Aufriss der Vielfiltigkeit des Traditi-
onsbegriffes, religionswissenschaftliche und theologische Uberlegungen sowie eine ers-
te kulturwissenschaftliche Reflexion zur Bildung von Traditionen.

Die Reflexion des methodischen Blicks auf Traditionen ist keine Nebensache. Im
letzten Kapitel wurde deutlich, dass neben einer inhaltlichen Erneuerung theologischer
Architektonik auch das Theoriegebiude und methodische Setting theologisch-traditi-
onshermeneutischer Analysen reflektiert werden miissen. Neue methodische Impulse
ermoglichen auch neue Perspektiven und konnen gingige Abliufe und vorgefasste
Bilder aufbrechen. Wenn Jeremy Cohen von der Gefahr einer Instrumentalisierung »des
Judenc fiir die eigenen Machtinteressen spricht, muss nach Zugingen gesucht werden,
die diese Gefahr mitbedenken und reflektieren.

Ein erster Schritt ist die Aufmerksamkeit fiir die unterschiedlichen Bedeutungen
und Verwendungsweisen des Begriffes »Tradition«. Denn dieser wird hiufig zur Legi-
timation oder Delegitimation bestimmter Uberzeugungen und Entwicklungen verwen-
det. Dekonstruiert man allerdings die Eindeutigkeit des Begriffes, so sind auch jene Ar-
gumentationsweisen hinterfragt, die sich auf einen eindeutigen und absoluten Traditi-
onsbegriff beziehen. Eine Analyse der Gleichzeitigkeit heterogener Traditionskonzepte
versucht, dieser Problematik Rechnung zu tragen. Eine weitere Moglichkeit ist, zunichst
keine primar theologische Sichtweise zu wihlen, sondern eine kulturwissenschaftliche,
und tiber diesen Weg neue Erkenntnisse zu generieren. Durch den Wechsel der methodi-
schen Perspektive konnen eingefahrene Narrative aufgebrochen werden. Aus dem brei-
ten Feld kulturwissenschaftlicher Forschungen werden dabei verschiedene Aspekte aus-
gewalt. Aufgegriffen wird die Theorie des kulturellen Gedichtnisses, mit der an die bis-
herigen Impulse von Aleida und Jan Assmann angeschlossen wird. Raum und Zeit sind
wesentliche Aspekte der Traditionsanalyse, die ebenso im Fokus stehen wie die Frage von
Identitit und Differenz in der Entwicklung von Traditionen.

Wenn Johannes Heil davon spricht, dass die Kirche versuchte, das Judentum zu ko-
lonisieren,' so kann die Traditionskritik postkolonialer Theorien Wege aus einer solchen

1 Vgl. Heil: Die Biirde der Geschichte, 30.

https://dol.org/10.14361/9783839486377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.lnllbra.com/de/agh - Opan Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

106

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Instrumentalisierung aufzeigen. Die Verankerung theologischer Vorstellungen im all-
tiglichen Sprachgebrauch und seiner Bildersprache fordert eine Reflexion von im theo-
logischen Diskurs etablierten Metaphern. Die kognitive Metapherntheorie von George
Lakoff und Mark Johnson bietet hier Analyseressourcen, die fiir den theologischen Kon-
text und im Anschluss an metaphorologische Theologien erschlossen werden. Nicht zu-
letzt ist im Zusammenhang mit dem interreligiésen Dialog nach der Ubersetzbarkeit
religiser Traditionen zu fragen. Mit einem Fokus auf solche Teilaspekte des Traditions-
prozesses konnen problematische Entwicklungen der Geschichte beleuchtet und wichti-
ge Punkte fiir eine zukiinftige Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie herausge-
arbeitet werden. Die in den ersten Kapiteln angedeuteten methodischen Linien und phi-
losophischen Reflexionen werden damit in diesem Abschnitt vertieft und erginzt. Die
Vorstellung zentraler Aspekte der jeweiligen methodischen Zuginge wird jeweils ver-
bunden mit einer Darstellung der Relevanz fiir die theologische Analyse sowie konkreten
Beispielen. Die methodologische Reflexion bietet eine Grundlage fiir die Analyse traditi-
onshermeneutischer Problemfelder im zweiten Teil dieser Studie, bildet aber gleichzei-
tig eine wichtige Basis fiir eine fundamentaltheologische Theorie der Hermeneutik und
Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils.

1. Die Gleichzeitigkeit heterogener Traditionskonzepte

Sowohlin der alltiglichen Kommunikation als auch der Wissenschaftssprache ist oft von
der Tradition der Kirche die Rede. Doch auf welchen Traditionsbegriff wird jeweils kon-
kret referiert? In den bisherigen Uberlegungen hat sich gezeigt, dass ein solcher viele
Konnotationen kennt, die oftmals nur subtil und unreflektiert wirken. Diese Pluralitit
beginnt noch vor der inhaltlichen Fiillung dessen, was als giiltige Tradition angenommen
wird — etwa der Festlegung eines Schriftenkanons —, nimlich beim eigenen traditions-
hermeneutischen Standpunkt. Die Frage nach einer giiltigen Tradition hat immer eine
normative Dimension und stof3t auf das Problem der Anerkennung. Die Ausverhand-
lung solcher normativen Linien wird immer auch von einem erkenntnistheoretischen
Rahmen mitbestimmyt.

Auf dieser Ebene der Erkenntnis und der Kommunikation finden verschiedene
Traditionskonzepte gleichzeitig nebeneinander Verwendung, auch im kirchlichen und
theologischen Diskurs. Diese Konzepte laufen nebeneinanderher und verschrinken
sich immer wieder. Gerade das macht die Verstindigung tiber Tradition oft schwierig,
konfliktreich und missverstindlich.

Der Dialog mit dem Judentum und die Israeltheologie sind zwei Beispiele, an denen
sichtbar wird, wie wichtig die Verstindigung tiber die verwendeten Traditionsbegriffe
ist. Denn die Wirksamkeit der israeltheologischen Positionsverinderung (a) der Lehre
des Konzils und (b) der weiteren kirchlichen Lehrpraxis (Pipste, Bischofskonferenzen,
Kommissionen) sowie (c) in der pastoralen und pidagogischen Anwendung zeigt sich
darin, inwieweit diese theologische Wende als Teil einer christlichen Identitit eingeord-
net werden kann. Tradition als Trigerin christlicher (katholischer) Identitit spielt hier
eine wesentliche Rolle. Angekniipft werden kann an einen sozialpsychologischen Identi-

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

titsbegriff. Dabei wird Identitit im »Spannungsfeld von Individuum und Gesellschaft«*
gebildet. Gerade Glaubensidentititen spiegeln in ihrer Dynamik dieses Spannungsfeld
wider, indem die Werte und Vorgaben der Gemeinschaft mit der individuellen Gestal-
tungsméglichkeit und den personlichen Uberzeugungen koordiniert werden miissen.?
Die Problematik oft nicht reflektierter, vielfiltiger Traditionsbegriffe bearbeitet
der katholische Theologe Siegfried Wiedenhofer mit dem Ziel, eine interdisziplinir
anschlussfihige Theorie der Traditionsanalyse zu entwickeln.* Er gibt zu bedenken:

»Wenn man davon ausgeht, daf diese Begriffsgeschichte keine einfache lineare Fort-
schrittsgeschichte ist, dann ist nur jene Verwendung des Begriffes Tradition heute
theoretisch legitim, die sich bewufstin die Struktur der Begriffsgeschichte einfiigt und
den Begriff in Entsprechung zu besonderen kontextuellen Bedingungen verwendet.<’

Wiedenhofer unterscheidet schematisch fiinf »Grundtypen kultur- und gesellschafts-
wissenschaftlicher Traditionsbegriffe«®. Diese setzt er in Bezug zu einem »theolo-
gische[n] Traditionsbegriff’ und erarbeitet Uberschneidungen und Unterschiede.
Seine Typologisierung stellt eine erste allgemeine Systematisierung dar, die fiir die
Gleichzeitigkeit heterogener Traditionskonzepte sensibilisiert. In den weiteren metho-
dologischen Reflexionen wird diese Sensibilitit wichtig sein, um die Essentialisierung
einzelner Traditionskonzepte zu vermeiden. Seine Einteilung stellt nicht den primi-
ren Analyseleitfaden dieser Studie dar, sondern steht als Vorwissen zur Heterogenitit
verwendeter Traditionskonzepte im Hintergrund. Wiedenhofers Kriteriologie setzt
allerdings auf unterschiedlichen Ebenen an. Thre Funktion wird deshalb jeweils kurz
bestimmt.

(1.) Das »dogmatische bzw. ethische Verstindnis der Tradition«® entsteht unter an-
derem im Zusammenhang mit religiésen Traditionen, wenn es um die »Verpflichtung
der Weitergabe eines empfangenen wertvollen Erbes«® geht. Dieser Typus ist auch be-
einflusst von rechtlichen Akten wie jenen

»des Kaufens und Verkaufens (der Eigentumsiibergabe), des Erbens (der erblichen
Weitergabe des Namens, des Titels, des Besitzes), des Deponierens (Anvertrauung

2 Zarnow, Christopher: Identitdt und Religion. Philosophische, soziologische, religionspsychologi-
sche und theologische Dimensionen des Identitatsbegriffs (RPT 48). Tiibingen: Mohr Siebeck 2010,
185.

3 Zarnow bestimmt dieses Verhaltnis folgendermafien: »Konkrete Identitét ist einerseits sozial ver-
mittelte GrofRe und reflektiert die pragenden Einflisse der Gesellschaft auf das Individuum. Auf
der anderen Seite ist das einzelne Individuum doch niemals blof$ passivischer Referenzpunkt so-
zialer Fremdzuschreibungen, sondern nimmt aktiv-gestaltend auf das Sozialgeschehen Einfluss.«
(Zarnow: Identitat und Religion, 239).

4 Vgl. Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 253 und 257.
5 Ebd. 259.

6 Ebd. 260.

7 Ebd. 268.

8 Ebd. 260.

9 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

107


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

108

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

eines Gutes) und rechtlich und politisch relevanter symbolischer Ubergaben (wie etwa
Amtsinsignien oder der Stadtschlissel)«°.

! werden schlieflich

Die so gewachsenen »religiosen und rechtlichen Metaphern«
auch dazu verwendet, um den zentralen Stellenwert der Weitergabe von Kultur zu
illustrieren. Jeder Traditionstyp fokussiert bestimmte Charakteristika. Dem dogma-
tischen/ethischen Traditionsbegriff ordnet Wiedenhofer den »Wahrheitsanspruch
kultureller oder religiéser Traditionen, einen »identititsstiftende[n] Charakter« sowie
den »Anspruchs- und Verpflichtungscharakter« zu.” Diese Anforderungen soll Tradi-
tion vor allem dort erfiillen, wo es zu Umbriichen kommt.” Wie bereits in den ersten
Kapiteln in theoretischer und theologiegeschichtlicher Hinsicht deutlich wurde, zeigt
sich auch hier, dass Traditionsbildung in einer komplexen Verflochtenheit mit Verin-
derungsprozessen steht und nicht deren Gegenteil darstellt. Im religiésen, kirchlichen
bzw. theologischen Bereich ist dieses Traditionskonzept vor allem in der Festschreibung
zentraler Glaubensgrundsitze und deren Wahrheitsanspruch prisent. Es erfiillt die
inhaltsbezogene Funktion der Absicherung und Stabilisierung.

(2.) Mit dem »rationale[n] Verstindnis der Tradition«* beschreibt Wiedenhofer die
Auffassung, dass Traditionen als Ordnungsstrukturen der Gesellschaft, des sozialen
Zusammenlebens und als »Voraussetzung fiir die Existenz dauerhafter sozialer Gebil-
de«®® verniinftig notwendig sind.’® Funktionslogisch ist Tradition hier die Bedingung
der Moglichkeit gesellschaftlicher Strukturen. Diese strukturelle Notwendigkeit von
Traditionen korreliert allerdings noch nicht unbedingt mit der Verniinftigkeit ihrer
jeweiligen Inhalte.”

10  Ebd.

1 Ebd.

12 Alle Zitate ebd. 260-261.

13 Vgl ebd. 261.

14  Ebd.

15 Ebd. 262.

16  Auf die rationalisierende Funktion von Traditionen weist auch Niklas Luhmann im Zusammen-
hang seiner Systemtheorie hin. So setzt sich Luhmann etwa mit der Frage der Komplexitat ausein-
ander: »Komplexitat entsteht dann, wenn nicht alle Elemente zugleich miteinander in Relation
treten kénnen« (Mainzer, Klaus: Komplexitit. In: Jahraus, Oliver/Nassehi, Armin u.a. [Hg.]: Luh-
mann Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2012, 9295, hier 93).
Luhmann bestimmt als Komplexitdt, wenn »nicht mehr jedes Element jederzeit mit jedem ande-
ren verknlpft sein kann« (Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundrifs einer allgemeinen Theorie.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, 46); »Eine wichtige Folge von Systemkomplexitat ist die Entste-
hung von Emergenz, d.h. die Entwicklung von neuen Eigenschaften, die nicht auf die einzelnen
Systemelemente zuriickfithrbar sind, sondern durch ihre Wechselwirkung (Relationen) erklarbar
werden« (Mainzer: Komplexitat, 94). Traditionen iibernehmen in Folge eine Entlastungsfunktion,
indem Komplexitat reduziert wird, bzw. komplexe Zusammenhiange besser eingeordnet werden
kénnen. Es wire interessant, solche Uberlegungen auf eine Theologie und Theorie des jiidisch-
christlichen Dialogs und die daraus zu erwartenden Erkenntnisse anzuwenden.

17 Vgl. Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 262.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Als einen anderen Aspekt eines rationalen Verstindnisses nennt er die »Meta-Tradi-
tion«*® der kritischen Priifung von Traditionen. Dieses Traditionskonzept bezieht sich
auf eine erkenntnistheoretische Ebene.

»Im Unterschied zum Traditionalismus und Dogmatismus, die Traditionen um jeden
Preis zu bewahren versuchen und sie heiligsprechen, um sie der Kritik zu entziehen,
zieltjedoch die Tradition des kritischen, aufgeklarten Denkens, die Tradition der Wis-
senschaft, die Tradition der Vernunft, bzw. der Ideologiekritik, des Kritizismus oder Ra-
tionalismus auf die Bewihrung von Traditionen im Licht kritischer Priifung.«'

Die Relevanz dieses Traditionstypus zeigt sich fiir Theologie und Glaube in mehrfacher
Weise: Religionen und Kirchen sind soziale Gebilde, die die strukturierende Funktion
von Traditionen benétigen. Eine Meta-Tradition der rationalen Traditionskritik besteht
sowohl in der Innen- als auch Auflenperspektive des Glaubens: in einer agnostisch oder
atheistisch gepragten Religionskritik, aber ebenso durch Reformbewegungen innerhalb
religidser Stromungen. Grundlage dieser Meta-Tradition ist eine anthropologische Vor-
aussetzung: »Es sind hier immer die verniinftigen Subjekte, die sich auf eine kulturelle Tra-
dition stiitzen, die sie iiberpriifen, fortsetzen und lebendig halten, aber auch kritisieren,
korrigieren, modifizieren und transformieren.«*° Die Kritik der Tradition ist damit be-
reits in thre Entstehung mit eingelassen. In Hinblick auf gesellschaftliche, kulturelle und
religiése Pluralitit ist die theologische Traditionskritik in ihrer Sprachfihigkeit mehr
denn je gefordert.

(3.) Das »romantisch-isthetische Verstindnis der Tradition«* betont zunichst pri-
mir die Genialitit, Urspriinglichkeit und Individualitit und itbernimmt als Gegeniiber
zum dogmatischen Verstindnis von Tradition ebenso eine inhaltsbezogene Funktion.
Uber die Vorginge des Verstehens und der aneignenden Reproduktion besteht aber
auch eine Wertschitzung gegeniiber »vergangene[n] Zeiten und Autoren, Mythen, Ge-
singe[n], Mirchen und Legenden«**. Die Schaffung von Neuem verbindet sich hier mit
einem Riickbezug auf grofle Denker*innen und Kiinstler*innen. Auf diesem Konzept
basiere deshalb auch eine Traditionshermeneutik, welche »kulturelle Traditionen in Zu-
sammenhang mit kreativen Aufbriichen und reproduktiven Aneignungen versteht«*.
Die Dynamik zwischen Originalitit, Innovation und Bezug auf die Vergangenheit wird
im Blick auf die Theologiegeschichte immer wieder deutlich. Die beschriebene Phase
der Neuscholastik zeigt etwa ein Zusammenspiel eines teilweise verkiirzten Bezuges
auf die Theologie der Scholastik und die gleichzeitige, oft nicht explizit reflektierte
Bereitschaft, theologische Neuerungen vorzunehmen.

(4.) Ein »hermeneutische[s] oder transzendentale[s] Verstindnis der Tradition«*
steht im Fokus, wenn die erkenntnistheoretische Bedeutung und Funktion von Tradi-

18 Ebd.
19 Ebd.
20 Ebd. 263. Hervorhebung EH.
21 Ebd.
22 Ebd.
23 Ebd.

24  Ebd. 264. Wiedenhofer bedient sich hier des Begriffes »transzendental«, weil er Traditionen als
»Moglichkeitsbedingung unserer Erkenntnis« (ebd. 266) bestimmen méchte. Er geht dabei nicht

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

109


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

10

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

tionen reflektiert wird. Kulturelle Traditionen bilden nach Wiedenhofer »den Horizont
des eigenen Selbst- und Weltverstindnisses«, geben »eine soziale Identitit«, stellen
»ethische Orientierungsmuster« bereit und formen das »kollektive Gedachtnis einer
Gruppe oder Nation« — zusammengefasst sind sie »Mdglichkeitsbedingungen des je-
weiligen Selbstverhiltnisses und Weltverhiltnisses und auch der jeweiligen Form der
Intersubjektivitit«.”” Damit sind Traditionen als geschichtliche Bedingungsgefiige
charakterisiert — und auch nicht iiberzeitlich und unverinderlich. Wiedenhofer bezieht
sich dabei auf Hans-Georg Gadamer:

»Wir stehen vielmehr stindig in Uberlieferungen, und dieses Darinstehen ist kein
vergegenstandlichendes Verhalten, so da das, was die Uberlieferung sagt, als ein
anderes, Fremdes gedacht wire — es ist immer schon ein Eigenes, Vorbild und Ab-
schreckung, ein Sichwiedererkennen, in dem fiir unser spateres historisches Nachurteil
kaum noch Erkennen, sondern unbefangenste Anverwandlung der Uberlieferung zu
gewahren ist.«*®

Die Begegnung von eigenem, gegenwirtigem und zunichst fremdem, vergangenem Ho-
rizont in Form von Tradition ist ein »Prozef des Verstehens«*. Dieses Traditionsver-
standnis ist fir eine theologische Reflexion deshalb besonders relevant, weil die eigene
Eingebundenheit in eine Tradition erkenntnistheoretisch beriicksichtigt wird:

»Im Unterschied zu einem blof$ duferlichen historisch-kritischen Verhiltnis zur Tradi-
tion hat die hermeneutische Erfahrung es mit der dialektischen Ich-Du-Struktur der
Anerkennung zu tun, die fiir die Andersheit der Vergangenheit wie fir ihren Wahr-
heitsanspruch offen ist. Deshalb schrinkt das In-Uberlieferung-Stehen nicht die Frei-
heit des Erkennens ein, sondern macht sie erst mdglich.«<*®

Wie im ersten Kapitel bereits aus verschiedenen Perspektiven angedeutet wurde, zeigen
sich hier die vielen kulturellen und erkenntnistheoretischen Vorprigungen, die jeder in-
dividuellen oder gesellschaftlichen Beschiftigung mit Tradition vorausgehen. Insofern
Traditionen solche »Mdglichkeitsbedingungen unserer Erkenntnis«*® sind, kann keine
absolute Objektivierung gelingen, worauf auch Wiedenhofer hinweist:

»Sie sind sozusagen immer schon hinter unserem Riicken wirksam, indem sie uns in ei-
ner bestimmten Weise sprechen, verstehen, kommunizieren, handeln, glauben, den-
ken und erfahren lassen, mit einem Wort, indem sie uns die Welt in einer bestimmten
Weise erdffnen<®.

weiter auf die Transzendentalphilosophie ein, sondern bedient sich ihrer Terminologie, um die
erkenntnistheoretische Bedeutung von Traditionen hervorzuheben.

25  Alle Zitate Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 264.

26  Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik.
4. Auflage. Unverdnderter Nachdruck der 3., erweiterten Auflage. Tibingen: ). C. B. Mohr 1975, 266.
Wiedenhofer bringt dieses Zitat auf S. 264 in FN 34.

27  Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 264.

28  Ebd. 265.

29  Ebd.266.

30 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Bemerkenswert ist die riumliche Metapher der Offnung, des Zugangs, die bereits in Zu-
sammenhang mit der Taufe als Zugang zur Kirche begegnet ist. Die Relevanz fiir eine
theologische Annaherung an den Traditionsbegriff liegt damit auf der Hand: Christliche
Uberlieferung versteht sich selbst als die Méglichkeit, einen Zugang zum (authentischen)
Glauben zu finden. Die in Schrift, Handlungen und Ritualen usw. tiberlieferten Glau-
benserfahrungen bilden ein Repertoire an Ausdrucksmaglichkeiten, die von Gliubigen
aufgegriffen werden konnen und teilweise auch sollen. Was Gadamer iiber die Ich-Du-
Struktur der »Kommunikation« zwischen Leser*in und Text postuliert, ist fiir die Aneig-
nung dieser Ausdrucksméglichkeiten des Glaubens relevant:

»In diesem Sinne handelt es sich im Verstehen ganz gewifS nicht um ein >historisches
Verstandniss, das die Entstehung des Textes rekonstruierte. Vielmehr meint man den
Text selbst zu verstehen. Das bedeutet aber, daf die eigenen Gedanken des Interpreten
in die Wiedererweckung des Textsinnes immer schon mit eingegangen sind. Insofern
istdereigene Horizontdes Interpreten bestimmend, aberauch er nicht wie ein eigener
Standpunkt, den man festhalt oder durchsetzt, sondern mehr wie eine Meinung und
Moglichkeit, die man ins Spiel bringt und aufs Spiel setzt und die mit dazu hilft, sich
wahrhaft anzueignen, was in dem Texte gesagt ist.«*'

Im theologischen Kontext kann von einer vergegenwirtigenden Rezeption die Rede sein,
in der Menschen ihre jeweilige Lebenssituation in die Deutung der Texte der Heiligen
Schrift oder in den Vollzug von Ritualen hineintragen. Sie setzen den eigenen Horizont —
um Gadamers Formulierung aufzugreifen — aufs Spiel, lassen sich existenziell involvie-
ren und riskieren dabei eine Transformation ihrer Weltsicht. Eine solche Interpretati-
onsweise ist in den Texten der Heiligen Schrift angelegt. Auf der Ebene der Textpragma-
tik wenden sich etwa im Neuen Testament explizit Paulus, implizit die Evangelisten an
bestimmte Adressatengruppen und fordern eine Identifikation der Leser*innen durch
spezifische Schwerpunktsetzungen.**

Verfolgt man diesen Gedankengang weiter, so wird klar, dass aber auch die Schrif,
Riten und andere religidse Ausdrucksformen davon nicht unberiihrt bleiben kénnen.
Damit zeigt sich der Zusammenhang zwischen Sinn und dessen Materialisierungsfor-
men. In den letzten Jahren gab es eine verstirkte Auseinandersetzung mit dem materia-
len Aspekt der Schrift:

»Auf der anderen Seite ist Schrift gerade in den Diskussionen der letzten Jahrzehnte in
ihrer Eigenstiandigkeit gegentiber dem Sinn, ihrer materialen Beschaffenheit und Sub-
strathaftigkeit bedacht worden, die als solche nicht zuletzt das in der Zeit sich Erhal-

31 Gadamer: Wahrheit und Methode, 366.

32 DerEvangelist Markus verfasste seinen Text etwa vor allem fiir eine sogenannte »heidenchristliche
Cemeinde« (Schnelle: Einleitung in das Neue Testament, 270). Besonders die Sendung der Jiinger
hat fiir die Gemeinde einen beispielhaften Charakter: »so wie sie Jesus nachfolgen und von ihm
gesandt wurden (Mk 6,6b—13), soll nun die markinische Gemeinde zur Sendung in Wort und Tat
bereit sein« (ebd. 271). Lukas legt einen Schwerpunkt auf »eine praktizierte Liebesgemeinschaft«
und nutzt hier »den Besitzverzicht derJingerJesu und die Jerusalemer Urgemeinde als Vorbilder«
(ebd. 319). Schnelle bietet auch einen Uberblick der Empfianger*innen der anderen Schriften des
Neuen Testaments.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

m


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

n

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

tende (und damit Erinnerung Ermoglichende) ist. In diese Richtung weisen jene Vor-
und Derivatformen von Schrift, die fiir die Bildung von Cedachtnis jenseits etablier-
ter Codierungen namhaft gemacht werden: Spuren, Residuen, Anzeichen etc., Formen
des materiellen Niederschlags von Geschehnissen, die darin registriert und lesbar blei-
ben. Komplementar kommt der Kérper als privilegierter Trager von Erinnerung in den
Blick [...]. Schrift steht hier stellvertretend fiir die Modi der Materialisierung, Verraum-
lichung, Inkorporierung als Mittel der Gedachtnisbildung. Kontinuitat und Erinnerung
stehen im Spannungsfeld zwischen Innerlichkeit und AuRerlichkeit, Verinnerlichung
und VerduRerlichung, an denen die Medien des Gedichtnisses — miindliche Tradie-
rung, Monumente, Orte, Rituale, Lebensformen etc.—mitvariierender Gewichtung par-
tizipieren.«®

Glaube materialisiert sich in den verkorperten Formen von Tradition, was in der Fra-
ge des Sinnverstehens beriicksichtigt werden muss. Diese Verkorperungsformen ste-
hen damit ebenso in einem Transformationsprozess. Es ist nicht gleichgiiltig, in wel-
cher Form Tradition weitergegeben und erinnert wird.** Gerade der Bereich des Glau-
bens zeigt hier die Rolle der kérperlichen Erfahrung, die wesentliche Rolle von Ritualen
und die Entwicklung von Volksfrémmigkeiten, die hiufig diesem materialen Aspekt der
Glaubenserfahrung Rechnung trigt.

Wenn aber die Rezeption auch die Tradition selbst verindert und gestaltet, so stellt
sich die Frage nach der richtigen Rezeption und Deutung. Das hermeneutische bzw. tran-
szendentale Verstindnis von Tradition macht deutlich, dass die Frage nach der Authen-
tizitit der Uberlieferung angesichts dieser komplexen Verflochtenheit von Perspektiven
nicht einfach beantwortet werden kann. Warum ist diese Frage ob ihrer methodologi-
schen Unsicherheiten dennoch zentral? Der Bezug zu einem Ursprung ist fiir die Bil-
dung von Traditionen deshalb von grofem Interesse, weil er die Aussicht auf eine epis-
temische Garantie stellt. Gerade diese Garantie steht allerdings vor grofien Anfragen.
Die Frage des authentischen Zuganges wird sich aufierdem in einer nochmals virulent

33 Angehrn, Emil: Kultur und Geschichte — Historizitat der Kultur und kulturelles Gedichtnis. In: Ja-
eger, Friedrich/Liebsch, Burkhard (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften. Band 1: Grundlagen
und Schlisselbegriffe. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2004, 385—-400, hier 394.

34  Inden Kulturwissenschaften wird iiber die verstarkte Beschaftigung mit den materialen Aspekten
der Kultur unter dem Stichwort material turn diskutiert, vgl. z.B. Heibach, Christiane/Rohde, Cars-
ten: Material Turn? In: Heibach, Christiane/Rohde, Carsten (Hg.): Asthetik der Materialitdt (HFG
Forschung 6). Paderborn: Wilhelm Fink 2015, 9—32, hier 14: »Denn bei diesem sNew Materialism«
(Kimmich 2011:15) handelt es sich nicht um eine Riickkehr zu einem simplen Primat des konkreten
Dings, sondern um ein komplexes wissenschaftliches Narrativ, das materielle und dingorientierte
Aspekte in der Beschreibung von Kultur und Gesellschaft zwar in den Vordergrund riickt, ihre im-
materiellen Ordnungs- und Spiegelungsfunktionen aber nicht leugnet und Dinge als Akteure von
Netzwerken kultureller Prozesse versteht. Obwohl es auf den ersten Blick widerspriichlich anmu-
tet: Der material turnist auch ein performative turnim Sinne der Untersuchung von spezifischen Pro-
zessen der Weltkonstituierung und -aneignung —die Dinge sind beweglich.« Heibach/Rohde zitie-
ren hier aus Kimmich, Dorothee: Lebendige Dinge in der Moderne. Konstanz: Konstanz University
Press 2011. Das Interesse an der Materialitat von Kultur steigt quer durch die Wissenschaftsberei-
che, vgl. als Beispiel etwa den Sonderforschungsbereich »Materiale Textkulturen« der Universitit
Heidelberg: https://www.materiale-textkulturen.de (05.12.2022).

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

anderen Weise stellen, wenn es um die Bedeutung der jiidischen Tradition fiir die christ-
liche Glaubensidentitit geht.

Ein hermeneutisches und transzendentales Traditionsverstindnis ist daher fiir eine
Beschiftigung mit der Weitergabe von Glaubenserfahrungen besonders wichtig.

»Wer immer an Fragen des Sinnverstehens, des Verstehens der Vergangenheit oder
des Anderen, Fremden oder an Fragen der Kommunikation zwischen der Gegenwart
und der Vergangenheit der eigenen Tradition oder an Fragen der Aktualisierung der
eigenen Tradition oder an Fragen der Begegnung zwischen kulturellen und religiésen
Traditionen interessiert ist, wird sich eines hermeneutischen oder transzendentalen
Traditionsverstindnisses bedienen. Auch wer an einem transzendenten Wahrheitsan-
spruch festhalten will, zugleich aber den geschichtlichen traditionsgebundenen Cha-
rakter dieser Wahrheitsanspriiche ernst nehmen will, wird einen solchen hermeneu-
tischen und transzendentalen Traditionsbegriff zugrundelegen.«*

Auch eine theologiegeschichtliche Analyse nihert sich dem Phinomen Tradition dem-
gemif iiber ein hermeneutisches und transzendentales Traditionsverstindnis an. Be-
deutend ist ein solches ferner fiir ekklesiologische Reflexionen. Hier wird offengelegt,
inwiefern sich der Beginn kirchlicher Diskurse bereits in einem gedeuteten Raum er-
eignet. Denn das Zeugnis vom auferstandenen Christus als Beginn der Kirche ist schon
gedeutete Wirklichkeit und bietet einen hermeneutischen Rahmen, unter dessen Bedin-
gungen die Kriterien fiir Kirchlichkeit entwickelt werden. Diese Beispiele mogen hier
geniigen, um die Relevanz dieses Traditionskonzeptes fiir die theologische Forschung
hervorzuheben. Einen letzten Begriff erarbeitet Wiedenhofer, bevor er diese Konzepte
mit einem theologischen Traditionsbegriff verkniipft.

(5.) In Folge der Aufklirung und der Traditionskritik der Moderne entstand das »de-
skriptive oder konstruktive Verstindnis von Tradition«<®. Es ist auf der Ebene wissen-
schaftstheoretischer und erkenntnistheoretischer Reflexion angesiedelt. Im 19. und be-
ginnenden 20. Jahrhundert ging ein deskriptives Traditionskonzept einher mit der An-
nahme eines stindigen Fortschrittes, der Traditionen tiiberfliissig und iiberholt erschei-
nen lieR. Im Zuge der sogenannten Postmoderne wurde dieses Traditionsverstindnis
um den Aspekt der Konstruktion »erweitert und intensiviert«*”:

»Tradition ist nicht das natirlich Gewachsene, Urspriingliche, als einheitliches Ganzes
uns mit dem Anspruch der Wahrheit und der Verehrungswiirdigkeit Entgegentreten-
de, sondern Tradition ist immer eine Konstruktion der Gegenwart und zuletzt immer
auch von partikularen Machtinteressen bestimmt. Aufgrund der uniibersehbaren Plu-
ralitit von Differenzen erscheint ein systematisches Verstandnis von Traditionen iiber-
haupt nicht mehr méglich.«®

35  Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 266.
36  Ebd.267.

37  Ebd.

38  Ebd.267-268.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -

13


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

T4

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Wiedenhofer hebt dabei hervor, dass Traditionen immer wieder »bewufdt >erfunden«®
werden: »Sie konnen daher auch ziemlich jung sein, obwohl sie sich den Anstrich eines
ehrwiirdigen Alters zu geben trachten.«*° Dies wurde in Kapitel 2 bereits deutlich, be-
sonders an der These des »Inventing Traditions« im 19. Jahrhundert.

Die Kirche musste sich mit einer solchen Traditionskritik seit der Aufklirung und
der davon ausgehenden Religionskritik auseinandersetzen — und tat dies mit der Theo-
logie der Neuscholastik und einem kirchlichen Antimodernismus zunichst in apologeti-
scher Weise. In der theologischen Forschung gab die historisch-kritische Bibelauslegung
seit dem 18. Jahrhundert Impulse fiir eine kritische Auseinandersetzung mit der Kon-
struktion von Traditionen. Gestiegen ist auch die Sensibilitit dafiir, dass Traditionen von
ihrer Genese her immer auch konstruiert sind — schlief3lich sind sie Teil des menschli-
chen Lebens, der Kultur und werden durch menschliche Kommunikation vermittelt. Das
Bewusstsein dessen korreliert aber noch nicht unbedingt mit einer Delegitimation ihrer
Authentizitit und ihres Wahrheitsgehaltes. Maf3geblich ist vor allem, dass der Konstruk-
tionscharakter immer wieder reflektiert wird und ein Korrektiv fiir sich verabsolutieren-
de Tendenzen von Traditionen darstellt.* Insofern kann eine deskriptive und konstruk-
tive Sicht auf religiose Traditionen — auch aus deren Innenperspektive — deren Glaub-
wiirdigkeit stirken.

Den theologischen Traditionsbegriff setzt Wiedenhofer gegen die beschriebenen Tra-
ditionskonzepte zwar als »klare Alternative«** ab, sieht ihn aber gleichzeitig als komplex
verkniipft mit diesen.*” Einige Uberschneidungen und Zusammenhinge der kultur- und
gesellschaftswissenschaftlichen Konzepte mit Theologie, Glaube und Kirche wurden be-
reits genannt. Wiedenhofer fithrt als Beispiele fiir einen rationalen Traditionsbegriff in
der Theologie etwa »Formen der Negativen Theologie, der Dialektischen Theologie und
der postmodernen Theologie«* an. Eine Verflechtung sieht er ebenso, »wenn nicht-theo-
logische Traditionsbegriffe so verabsolutiert werden, dafd sie quasi-religiése oder quasi-
theologische Ziige annehmen«* . Als Beispiele dafiir nennt er den »Szientismus (als Ver-
absolutierung wissenschaftlicher Traditionen)« sowie den »Asthetizismus (als Verabso-
lutierung des kiinstlerischen Genies)«.*®

39 Ebd. 268.

40 Ebd.

41 Der Literaturwissenschaftler und Historiker Hayden White beschéftigt sich in seinem Werk Me-
tahistory mit der »Poetics of History« (White, Hayden: Metahistory. The Historical Imagination
in Ninetheenth-Century Europe. Baltimore/London: The Johns Hopkins University Press 1973, 1).
Dabei geht er davon aus, dass auch Geschichtsschreibung poetischen Narrativen folgt, die reflek-
tiert werden missen: »In order to realize these aims, | will consider the historical work as what
it most manifestly is — that is to say, a verbal structure in the form of a narrative prose discourse
that purports to be a model, or icon, of past structures and processes in the interest of explaining
what they were by representing them.« (Ebd. 2). Auch Traditionen beinhalten solch narrative und
fiktionale Momente, die es zu reflektieren gilt.

42 Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 268.

43 Vgl.ebd.
44  Ebd.269.
45  Ebd.

46  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Als Eigenart eines theologisch reflektierten Traditionsbegriffs bestimmt er eine »re-
ligiése[] Grunderfahrung«*’, von der ausgehend Tradition gedeutet wird.:

»Religiose Traditionen sind in theologischer Hinsicht, d.h. in der Innenansicht der
Glaubigen bzw. in der Reflexionsgestalt des religiosen Glaubens die Vermittlung, die
Weitergabe derjenigen Gabe, die den Menschen und die Welt allein sein und leben
1aRt, der Gabe des wahren Seins und Lebens durch die Gottheit.«*®

Diese Erfahrung ist das Vorzeichen, das wie das Versetzungszeichen in der Musik oder
einVorzeichen in der Mathematik die dahinterstehenden Noten bzw. Zahlen beeinflusst.
In der Musik dndert sich mit der Tonart der Charakter der Melodie. Die beschriebe-
nen Traditionskonzepte verindern sich in Bezug auf einen theologischen Traditionsbe-
griff nicht, aber sie erscheinen in einem anderen Licht mit anderen Voraussetzungen.
Dies ergibt ein Spannungsverhiltnis: die Grenzen zwischen theologischen und kultur-
wissenschaftlichen Traditionsbegriffen sind nicht einfach zu ziehen, die Uberginge sind
flieRend. Dies spricht auch Wiedenhofer an, indem er zum einen den Unterschied zwi-
schen Kultur und Religion betont, zum anderen aber auch auf den »kulturellen Charak-
ter der Religion«*® hinweist. Funktionslogisch bewegt sich ein theologisch reflektierter
Traditionsbegriff auf mehreren Ebenen: er iibernimmt eine inhaltsbezogene Funktion
in der Verbindung kultureller und religiéser Dimension sowie eine erkenntnistheore-
tische Funktion in der Beriicksichtigung der religiosen Erfahrung im Erkenntnis- und
Konstruktionsprozess von Traditionen.

Wenn ein theologischer Traditionsbegriff durch die religiose Erfahrung sein Spezi-
fikum erhilt, dann muss diese niher bestimmt werden. Die religiose Erfahrung charak-
terisiert Wiedenhofer durch zwei »Strukturelemente«*: Dies ist erstens das »religiose
BewufBtsein«" als Triger dieser Erfahrung. Es »zeugt inmitten dieser Welt und mit den
Mitteln dieser Welt von der Erfahrung des Gottlichen und Heiligen in der Welt«®*. Wie-
denhofer bestimmt die Begegnung zwischen Gott und Mensch als »vermittelt durch Zei-
chen und Zeugnis weltlicher Gestalten«®*. Dieser Umstand verlangt nach einer Unter-
scheidung. Das Bewusstsein beinhaltet deshalb zweitens ein Moment kritischer Refle-
xion »zur Welt, zur Geschichte und sich selbst«**. Die damit aufrechterhaltene »Diffe-
renz zwischen Gott und Welt«* ist erforderlich, um einer Verabsolutierung menschli-
cher Standpunkte vorzubeugen. Impliziert ist hier auch die »Kritik jedes Zeichens und
Zeugnisses, das sich selbst mit der Wahrheit der géttlichen Gabe verwechselt«*.

Die Notwendigkeit einer solchen Unterscheidung trifft Menschen, die sich innerhalb
religioser Traditionen bewegen, immer wieder. Dies wird am Beispiel der katholischen

47  Ebd.271.
48  Ebd. 269-270.
49  Ebd. 268-269.

50 Ebd.271.
51 Ebd.
52 Ebd.
53  Ebd.
54  Ebd.
55  Ebd.

56  Ebd.272.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

15


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

116

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Kirche deutlich: Zunichst griindet die christliche Tradition im Zeugnis vom auferstan-
denen Jesus Christus, der selbst wiederum aus den Schriften und Traditionen seines jii-
dischen Glaubens heraus lebte. Durch die Taufe sind die Einzelnen existenziell in dieses
Geschehen involviert, das sich institutionell in der Kirche abbildet. Im Laufe der eigenen
Glaubensbiografie begegnen aber immer wieder Situationen, in denen Unterscheidung
notwendig wird, wo die*der Einzelne das eigene Vermogen zur Reflexion zwischen Gott
und Welt nutzen muss. Das konnte etwa sein, wenn eine Person auf Regelungen ihrer
Glaubensgemeinschaft trifft, die sie selbst nach ihrem Gewissen nicht vertreten kann.
Deshalb muss sie sich allerdings noch nicht aus der Glaubenstradition ausgeschlossen
wissen, der sie sich zugehorig fithlt. Auf einer historischen Ebene zeigt sich dieses Rin-
gen iiber die ganze Theologiegeschichte hinweg, wenn versucht wird, gemeinsame Nen-
ner einer authentischen Tradition zu finden. Die Kirchengeschichte zeigt auch die Unei-
nigkeit dariiber und wie unterschiedlich die Wege waren, die verschiedene Kirchen und
Konfessionen gingen.

Aus den Uberlegungen Wiedenhofers zum theologischen Traditionsbegriff ergeben
sich verschiedene Konsequenzen. (1.) Der Umstand, dass religiése Erfahrung nur vermit-
telt greifbar ist, erfordert, dass Theologie Instrumentarien zur Reflexion und Unterschei-
dung religioser Zeichen und Erfahrungen bereitstellt. Diese Verantwortung verpflichtet
zum Studium der Quellen, zur differenzierten Analyse der Kirchen- und Theologiege-
schichte sowie zur Auseinandersetzung mit erkenntnistheoretischen Paradigmen der
Zeit. Traditionshermeneutik findet nie isoliert von solchen Rahmenbedingungen statt,
sondern formiert sich im epistemologischen Setting gegenwirtiger Glaubensgemein-
schaften und Gesellschaften. Fiir die Untersuchung der Verflochtenheit von Religion und
Kultur, von kulturell-religios gepragten Phinomenen ist eine Auseinandersetzung mit
Kulturtheorien theologisch erforderlich. Judith Gruber weist darauf im Zusammenhang
mit den kulturtheoretischen Neuerungen der cultural turns®” hin:

»Sie [die Theologie, EH] versteht sich als Vermittlerin zwischen den normativen Aus-
sagen der christlichen Tradition und dem epistemologischen Paradigma ihrer jewei-
ligen Zeit. Glaube, der sucht zu verstehen, tut dies unter den jeweils gegebenen er-
kenntnistheoretischen Voraussetzungen — ansonsten wird er unkommunizierbar, und
Theologie verfehltihre Selbstbestimmung, Rechenschaftabzulegen von der Hoffnung,
die uns erflllt. Es sind also theologische Griinde, die Theologie dazu dringen, nach den
epistemologischen Erschiitterungen des Cultural Turn ihre erkenntnistheologischen
Bedingungen neu auszuloten und von hier aus das Feld christlicher Gottesrede neu zu
kartografieren.«*®

57 Einen Uberblick zu diesen cultural turns bietet Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns. Neuori-
entierung in den Kulturwissenschaften. 4. Auflage. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2010.

58  Cruber, Judith: Der Cultural Turn als erkenntnistheologischer Paradigmenwechsel. Theologische
Stellprobe in einer epistemologischen Rekartografierung. In: Gruber, Judith (Hg.): Theologie im
Cultural Turn. Erkenntnistheologische Erkundungen in einem veranderten Paradigma. Unter Mit-
arbeit von Verena Bull (Salzburger Interdisziplinire Diskurse 4). Frankfurt a.M.: Peter Lang 2013,
2144, hier 21-22.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Methodische Anregungen und methodologische Impulse aus den Kulturwissenschaften
werden deshalb weiter unten im Fokus der Betrachtung stehen.

(2.) Wiedenhofer fithrt in seiner Darstellung des theologischen Traditionsbegriffs
dessen Funktion im »interdiszipliniren traditionstheoretischen Diskurs«*® an. Diese be-
stehtin der Leistungsfihigkeit zur Analyse religiéser Phinomene und ist somit auch auf
Bereiche anwendbar, die einer dhnlichen Logik folgen: auf »quasi-religiése oder quasi-
theologische bzw. metaphysische Mythen und Weltbilder«*®, die nicht selten in Wissen-
schaft und Gesellschaft als Grundiiberzeugungen die »Axiomatik der jeweiligen Ontolo-
gie und Methodologie«® prigen. Diese Funktion eines theologischen Traditionsbegriffs
gilt es weiterzuentwickeln, da Theologie durch ihre kritische Kompetenz im Bereich der
Traditionsanalyse ihre gesellschaftliche Relevanz und Legitimitit stirken kann.

Hilfreiche Anregungen dazu gibt die Auseinandersetzung des Soziologen Hans Joas
mit Sakralisierung in einer historisch-analytischen sowie gegenwartskritischen Weise.
Joas entkoppelt das Phinomen der Sakralisierung von rein religiésen Ausdrucksformen
und relativiert die Vorstellung einer fortschreitenden »Entzauberung«®* der Welt in ei-
ner differenzierten Untersuchung des von Max Weber geprigten Begriffs und seiner oft
vereinfachten Rezeption.®* Das Verhiltnis von Heiligem, Religion und Sikularisierung
hat sich nicht linear entwickelt. Joas stellt die These auf: »Wir brauchen deshalb eine Al-
ternative zu ihr [der Entzauberung, EH] oder vielleicht mehrere — neue Narrative der Re-
ligionsgeschichte in ihrer Verkniipfung mit der Geschichte der Macht, die an die Stelle
des Entzauberungsnarrativs treten kdnnen.«* Eine Auseinandersetzung mit Sakralisie-
rung diirfe sich nicht aufjene GréfRen beschrinken, »die konventionell als sReligion<klas-
sifiziert werden«®, sondern man miisse »die ganze Breite der Phinomene in den Blick
[...] nehmen, die sich zeigen, wenn wir an die Erfahrungen denken, die von Menschen
gemacht werden und zur Attribution von Heiligkeitsqualititen fithren.«*® Seine Uber-
legungen sind fiir die Frage nach einer adiquaten Traditionshermeneutik des Zweiten
Vatikanischen Konzils deshalb relevant, weil sie auf den Zusammenhang zwischen dem
Heiligen und Macht abzielen - eine Allianz, die die Tradition der katholischen Kirche
nur zu gut kennt.

(3.) Die Systematisierung, die Wiedenhofer durch das Zusammenspiel kultur- und
gesellschaftswissenschaftlicher Traditionsbegriffe mit einem theologischen Traditions-
begriff vornimmyt, ist eine Moglichkeit einer theoretischen Anniherung an das Phino-
men der Tradition. Wiedenhofer selbst verweist auf die Offenheit dieser Systematik, in
der »natiirlich nicht alle méglichen Versionen von Traditionsbegriffen«*” abgebildet sei-
en. Diese Pluralitit der Zuginge ist eine Herausforderung und ein Erfordernis zugleich.

59  Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 274.

60 Ebd.

61  Ebd.

62  Joas, Hans: Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzauberung. Berlin:
Suhrkamp 2017, 11.

63 Vgl ebd.
64  Ebd.

65 Ebd.438.
66 Ebd.439.

67  Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 260, FN 18.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

1y


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

8

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Eine Herausforderung deshalb, weil es gilt, verschiedene Theorien miteinander ins Ge-
spriach zu bringen und ihre jeweiligen Stirken und Schwichen in einer Analyse abzuwi-
gen. Die Pluralitit ist allerdings auch ein Erfordernis, das sich aus dem zu untersuchen-
den Phinomen selbst ergibt. Denn die Gleichzeitigkeit heterogener Traditionskonzepte,
die in Gesellschaft, Kirche oder Wissenschaft begegnet, erfordert vielfiltige Zuginge.

Die Komplexitit des Themas wird noch erhoht durch die Beobachtung, dass neben
dieser Gleichzeitigkeit heterogener Traditionskonzepte auch eine Ungleichzeitigkeit von
Traditionsentwicklungen vorliegt. Die Umbriiche in der Israeltheologie des Zweiten Va-
tikanischen Konzils liefern dafiir ein Beispiel: Wahrend in verschiedenen Schriften des
Lehramtes versucht wird, Nostra aetate und seine erneuerte Sicht auf das Judentum auf
das pastorale Leben anzuwenden - z.B. mit dem Dokument Hinweise fiir eine richtige Dar-
stellung von Juden und Judentum in der Predigt und in der Katechese der katholischen Kirche®® —,
sobestehen in der Umsetzung solcher Vorgaben grofie Unterschiede.® Dies zeigt einmal
mehr, dass Traditionen nicht nur in schriftlich fixierter Form bestehen und dass deren
Modifikation nicht nur durch eine Verinderung dieser schriftlichen Dokumente vorge-
nommen werden kann. Traditionen entwickeln sich auf mehreren Ebenen: in der Dis-
kussion und Festlegung normativer Texte und Regeln, ihrer Rezeption und Anwendung
oder ihrer Reflexion sowie in der Durchfithrung von Ritualen und Gewohnbheiten in der
Alltagskommunikation. Dieses Phinomen der Gleichzeitigkeit heterogener Traditions-
konzepte und der Ungleichzeitigkeit von Traditionsverinderungen hat mit den Organi-
sationsformen des Wissens, der Kultur und der Kommunikation zu tun. Auch hier ist
Theologie im Vorhaben der Traditionsanalyse auf die Kulturwissenschaften verwiesen
und dazu herausgefordert, diese theologisch zu verarbeiten.

2. Impulse kulturwissenschaftlicher Traditionstheorien

Wiedenhofer stellt in seiner Analyse der vielfiltigen Kontexte des Traditionsbegriffs fest,
dass die immer wiederkehrende Beschiftigung mit dem Phinomen »dazu gefiihrt [hat],
von einer Universalitit und Notwendigkeit der Tradition zu sprechen, Tradition gewis-
sermaflen als anthropologisches Grunddatum zu verstehen, dem man ebenso wenig ent-

68  Kommission fiir die religiosen Beziehungen zum Judentum: Hinweise fiir eine richtige Darstellung
vonJuden undJudentuminder Predigt und in der Katechese der katholischen Kirche. 24.Juni198s.
In: Rendtorff, Rolf/Henrix, Hans Hermann (Hg.): Die Kirchen und das Judentum. Dokumente von
1945-1985. Paderborn: Bonifatius/Minchen: Kaiser 1988, 92—103.

69  Ein Studientag mit dem Thema »Perspektivenwechsel. Ein Praxistag zu Judentum in Unterricht,
Liturgie und Verkiindigung« im Herbst 2019 im Bildungshaus St. Virgil Salzburg, an dem ich teil-
nahm, zeigte diese Diskrepanz von theologischen und kirchlichen Grundlagen und ihrer Umset-
zung: Zum einen zeigten die Ansitze der Vortragenden sowie die Erfahrungen der Teilnehmer*in-
nen viele Aufbriiche und Initiativen, zum anderen wurden aber auch viele alte Vorurteile sicht-
bar, die in Gemeinden, Schulen und an Universititen immer noch etabliert sind. Vgl. dazu den
Tagungsbericht von Markus Himmelbauer: https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktu
ell/article/128578.html (05.12.2022).

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -



https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

fliehen kénne wie Sprache und Geschichte«”. Er verweist hier auf Ludwig Wittgenstein,
der auf eine Unverfigbarkeit von Tradition anspielt:

»Tradition ist nichts, was Jeder aufnehmen kann, ist nicht ein Faden, den Einer aufneh-
men kann, wenn es ihm gefillt; sowenig, wie es moglich ist, sich die eigenen Ahnen
auszusuchen. Wer eine Tradition nicht hat und sie haben méchte, der ist wie ein un-
gliicklich Verliebter.«”

Wittgenstein benennt zwei interessante Momente von Tradition: Die Eingebundenheit
in Traditionen ist erstens eine unvermeidbare Voraussetzung menschlicher Kultur, Re-
ligion und Existenz itberhaupt. Zweitens haben Traditionen bestimmte Regeln und Vor-
aussetzungen, die beriicksichtigt werden miissen, will man an sie anschlief3en. Er be-
nennt damit auch jene Herausforderung, mit der Menschen sich in religiésen Zusam-
menhingen konfrontiert sehen: Wie ankniipfen an die Glaubenserfahrungen anderer?
Wie die eigenen Riten und Erfahrungen weitergeben? Wie bereits deutlich wurde, ist ge-
nau diese Ubergangserfahrung konstitutiv fiir die Herausbildung von Traditionen. Wie
kann nun aber der Faden der Uberlieferung aufgenommen werden?

Menschen, die an eine Glaubenstradition anschliefen wollten, verarbeiteten diese
Schwierigkeit des Traditionsanschlusses insofern produktiv, als sie verschiedene Zugan-
ge zur Glaubenstradition suchten bzw. auffanden. In den Anfingen der Jesusbewegung
boten sich solche Zuginge etwa im Austausch von Erzdhlungen iiber das Leben Jesu, das
geteilte Mahl und Leben, ein Feiern in Gemeinschaft, in entstehenden Gemeinden, in
Akten der Umkehr wie Taufe und BufRe. Was in den weiteren Jahrhunderten theologisch
entwickelt und fiir viele auch abstrakt itberformt wurde, ist zunichst das geteilte Leben.
Hier zeigt sich die Performativitit von Traditionen. Zu diesem — mit Christus - geteilten
Leben gibt es Zuginge, riumlich und zeitlich, die sich institutionalisierten und rituali-
siert wurden. Die Lektiire der Heiligen Schrift als Offenbarung Gottes, die Mitfeier des
Kirchenjahres als anamnetischer Nachvollzug des Heilsgeschehens und die Sakramen-
te — z.B. die Taufe als Zugang zur Kirche - stellen solche Zuginge zum Christusgesche-
hen und der daraus entstehenden Glaubenstradition dar.

Diese Vorgange gilt es nun kulturwissenschaftlich zu betrachten. Tradition ist eine
anthropologische Konstante, die das Menschsein mitkonstituiert (reprisentiert etwa im
Lernen, der Sprache, in mimetischem Verhalten etc.), eine These, die in der Erforschung
der Frithzeit des Menschen Argumente finden kann. Forscher*innen nehmen eine Kor-
relation der Entwicklung religidser Praxis und Tradition mit der allgemeinen kognitiven
und kulturellen Entwicklung an. Dies zeigt sich etwa in der Durchfithrung von Bestat-
tungen, die von einer transzendenten Vorstellungswelt der damaligen Menschen zeugen
koénnten.”

70  Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 254.

71 Wittgenstein, Ludwig: Vermischte Bemerkungen. Eine Auswahl aus dem Nachlafk. Hg. von Georg
Henrik Wright. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, 145.

72 Generell kann dem Gedenken an die Toten eine wichtige anthropologische Rolle zugesprochen
werden. Aleida Assmann verortet den »anthropologischen Kern« des kulturellen Cediachtnisses
etwa »im Totengedichtnis« (vgl. Assmann, Aleida: Erinnerungsraume. Formen und Wandlungen
des kulturellen Gedachtnisses. Miinchen: C. H. Beck 1999, 33). Der in der Forschung hergestell-
te Zusammenhang zwischen prahistorischen Gribern und der Durchfithrung von Ritualen oder

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

19


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

120

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Die beschriebene Gleichzeitigkeit unterschiedlicher Traditionsvorstellungen und
die Ungleichzeitigkeit von Traditionsprozessen hingt mit den Organisationsformen
von Gesellschaften und Kulturen zusammen. Auch Wissen ist gesellschaftlich und kul-
turell strukturiert. Deshalb gilt ein Blick nun der Organisationsform des »kulturellen
Gedichtnisses« und seinen Zusammenhingen mit Tradition sowie ihren Tendenzen
der Verselbststindigung. Ein solch kulturwissenschaftlich orientierter Blick erméglicht
einen alternativen Zugang, der fiir die theologische Reflexion des jiidisch-christlichen
Verhiltnisses neue Interpretationswege erdffnen kann. Der Rickgriff auf theoretische
Konzepte der Kulturwissenschaften oder der postkolonialen Theorien ist notwendig,
um eine Dekonstruktion des »hermeneutical Jew« in der christlichen Tradition zu
ermoglichen.

Der Begriff »Kultur« ist, wie auch schon jener der Tradition, ein in vielen Facetten
schillernder. Definitionen dafiir fiillen ganze Handbiicher und dennoch kann eine Aus-
einandersetzung mit dem Begriff nicht vollig ausgeklammert werden. Einige wenige
Hinweise miissen hier geniigen, um die Verwendung des Kulturbegriffes in dieser
Studie zu skizzieren. Unterschieden werden kénnen alltagssprachliche Definitionen
von Kultur und wissenschaftliche Reflexionen iiber den Kulturbegriff, wobei sich bei-
de gegenseitig beeinflussen. Alltagssprachliche Definitionen von Kultur weisen, wie
etwa die Bedeutungsbandbreite des Eintrages im Duden-Online-Wérterbuch zeigt,”
hiufig eine Nihe zu einem normativen Kulturbegriff auf. Die dabei vorgenommene
Abgrenzung von Kultiviertheit und Primitivitit wurde vor allem vom Biirgertum des
19. Jahrhunderts bedient.”* In der Kulturanthropologie wurde »im ausgehenden 19.
und frithen 20. Jh. ein totalititsorientierter oder holistischer« Kulturbegriff immer
wichtiger, der »die historische und kulturelle Spezifitit der Lebensweise von Kollektiven

dem Vorhandensein religiéser und transzendenter Vorstellungen wird allerdings auch kritisch ge-
sehen, vgl. z.B. Neugebauer-Maresch, Christine: Dulden muss der Mensch sein Scheiden aus der
Welt wie seine Ankunft (Shakespeare). Zu den iltesten Totenritualen der Menschheitsgeschich-
te. In: Thiir, Gerhard (Hg.): Grabrituale. Tod und Jenseits in Frithgeschichte und Altertum. Akten
der 3. Tagung des Zentrums Archiologie und Altertumswissenschaften an der Osterreichischen
Akademie der Wissenschaften (Origines — Schriften des Zentrums Archiologie und Altertums-
wissenschaften 3). Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften 2014, 13—23.
Fur eine fundamentaltheologische Auseinandersetzung mit der Entwicklung der Vorstellung von
Transzendenz vgl. Hoff, Gregor Maria: Wissen von Gott? Zur Konstitution von Transzendenz-Be-
wusstsein. In: Bussmann, Bettina/Gmainer-Pranzl, Franz (Hg.): Wissenskulturen. Stile, Methoden
und Vermittlung von Wissenschaft (Salzburger Interdisziplindre Diskurse). Berlin: Peter Lang, er-
scheint 2023.

73 Als Bedeutungsfelder werden dort etwa genannt: »Gesamtheit der geistigen, kiinstlerischen, ge-
staltenden Leistungen einer Gemeinschaft als Ausdruck menschlicher Hoherentwicklung«, »Ge-
samtheit der von einer bestimmten Cemeinschaft auf einem bestimmten Gebiet wahrend ei-
ner bestimmten Epoche geschaffenen, charakteristischen geistigen, kiinstlerischen, gestaltenden
Leistungen«, »Verfeinerung, Kultiviertheit einer menschlichen Betitigung, Auerung, Hervorbrin-
gung«, »Kultiviertheiteiner Person«, »das Kultivieren [...] des Bodens«, »auf geeigneten Nahrboden
in besonderen Cefafien geziichtete Gesamtheit von Mikroorganismen oder Gewebszellen« (vgl.
»Kultur, die«. In: Duden online: https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur [07.12.2022]).

74 Vgl. Sommer, Roy: Kulturbegriff. In: Niinning, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kultur-
theorie. Ansitze — Personen — Grundbegriffe. 5., aktualisierte und erweiterte Auflage. Stuttgart/
Weimar: ). B. Metzler 2013, 417—-418, hier 417.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

in den Mittelpunkt riickt«.” Problematisch an diesem Kulturbegriff ist die Tendenz
zu Generalisierung, Homogenisierung und Essentialisierung, wodurch zum einen die
»interne Heterogenitit von Kulturen aus dem Blick gerit«’® und zum anderen Kulturen
als zu abgegrenzte Phinomene betrachtet werden. Als »theoretische Grundlage der
aktuellen kulturwissenschaftlichen Ansitze in den Geistes- und Sozialwissenschaften«
kann der »bedeutungsorientierte« Kulturbegriff genannt werden.”” Durch diesen wird
der Heterogenitit von Kulturen Rechnung getragen:

»Zentral ist hier das Bewusstsein um die Kontingenz kultureller Codes und sozialer
Praktiken: Kulturen werden als Zeichen- und Symbolsysteme konzipiert, deren sym-
bolische Ordnungen, kulturelle Codes und Wertehierarchien sich in kulturspezifischen
Praktiken und Sinnstiftungsprozessen manifestieren«’®.

Der jeweilige Forschungsstandpunkt wird zunehmend zum Gegenstand der eigenen Re-
flexionen, was in verschiedenen Ausprigungen zu weiteren Entwicklungen des Kultur-
begriffs in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts fithrt. Verschiedenste »Kultur-Wen-
den«” - hiufig zusammengefasst unter dem bereits genannten Stichwort cultural turns —
hatten einen »epistemologischen Wandel«*® zur Folge. Die Kulturwissenschaften reflek-
tierten zunehmend die eigenen erkenntnistheoretischen Voraussetzungen und 6ffneten
»sich einem lingst nicht mehr nur auf Europa fixierten Pluralismus des Kulturellen, der
kulturellen Prozesse und Ausdrucksformen«®. Eine »neue >Metaerzihlung« oder Para-
digmentheorie, die die verschiedenen cultural turns und Kulturtheorien zusammenbin-
det, soll unbedingt vermieden werden«®?. Dennoch kann als ein Schwerpunkt dieses in-
terdisziplinir orientierten Kulturbegriffs der Fokus auf »historische Diskontinuititen
und den Konstruktcharakter [...] von Kulturen«® genannt werden.

In der vorliegenden Studie finden sich verschiedene Verwendungen des Kulturbe-
griffs. Mit Kultur werden in einem stirker alltagssprachlichen und historisch geprigten
Verstindnis die Ausdrucks- und Lebensformen des Menschen sowie deren soziale Dy-
namiken bezeichnet. Im Hintergrund steht — orientiert an der vorgestellten Typologie —
ein bedeutungsorientierter Kulturbegriff. Tradition und Kultur hingen eng zusammen.
Entsprechend des vertretenen dynamischen Traditionsbegrifts wird auch der Kulturbe-
griff nicht holistisch und statisch, sondern dynamisch gesehen:

»Dazu zahlt die Einsicht, dass Kulturen keine statischen, stabilen Entititen mit einem
unveranderlichen Kanon an Wissen, Werten, Ritualen und Glaubenssitzen sind, son-
dern dynamische, offene und netzwerkorientierte Prozesse, die in Wechselwirkung zu-

75  Beide Zitate Sommer: Kulturbegriff, 418.

76  Ebd.
77  Beide Zitate ebd.
78  Ebd.

79  Jahnel, Claudia: Interkulturelle Theologie und Kulturwissenschaft. Untersucht am Beispiel afrika-
nischer Theologie. Stuttgart: Kohlhammer 2016, 18.

80 Ebd.19.

81 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 9.

82  Jahnel: Interkulturelle Theologie, 20.

83  Sommer: Kulturbegriff, 418.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

121


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

122

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

einander stehen und in gegenseitiger Beeinflussung und in Ausverhandlungsprozes-
sen immer wieder neu Bedeutung generieren.<®

Im Laufe der methodologisch-philosophischen Reflexionen wird deutlich werden, dass
vor allem auch die Erkenntnisse und Theorien der cultural turns in die methodischen Zu-
ginge der Arbeit einflieRen. Dazu gehort auch das Interesse fiir die »Materialitit, Medi-
alitit und Titigkeitsformen des Kulturellen«® . Diesem wird in einem ersten Schritt nun
im Zusammenhang der Theorie des kulturellen Gedichtnisses nachgegangen.

2.1 Tradition als kulturelles Gedachtnis

Erinnerung ist ein traditionshermeneutisch entscheidendes Phinomen. Es ist etwas
sehr Personliches und Individuelles, das gleichzeitig verbunden ist mit allgemein-
menschlichen und kulturellen Voraussetzungen. Das betrifft nicht nur die kognitiven
Grundlagen des Erinnerns, sondern auch ihre kommunikativ-kollektiven Anteile. So
stellt Aleida Assmann fest: »Die Kommunikation zwischen den Epochen und Genera-
tionen bricht ab, wenn ein bestimmter Fundus an gemeinsamem Wissen abhanden
gekommen ist.<*¢ Es braucht ein Repertoire an gemeinsamen Erfahrungen, sprachli-
chen Formen, Konzepten und Vorstellungen, um Erinnerungen weitergeben zu kénnen:
»Es besteht also eine Parallele zwischen dem kulturellen, epocheniibergreifenden Ge-
dichtnis, das durch normative Texte gestiitzt ist, und dem kommunikativen, in der
Regel drei Generationen verbindenden Gedichtnis der miindlich weitergegebenen
Erinnerungen.«®’

Der beschriebene Ubergang von einer individuellen Erinnerungsebene zu einer kol-
lektiven und kiinstlich geformten Erinnerungskultur birgt auch fir das christlich-jidi-
sche Verhiltnis Probleme. So hingt etwa die Interpretation von Glaubenstexten, wie die
Evangelien oder die Briefliteratur, vom Lebens- und Glaubenshorizont der Leser*innen
ab. War ein Evangelium fiir einen judenchristlichen Kontext gedacht, so interpretierten
diese Menschen Aussagen anders als spitere Leser*innen, die keinen Bezug zum jiidi-
schen Glaubensleben hatten. Tradition als kulturelles Gedichtnis zu analysieren, kann
dabei helfen, solche Uberginge und Problematiken zu identifizieren — und zwar noch
nicht als Glaubensproblem, sondern als strukturelles Problem der Organisation von Er-
innerung.

Nun kénnte der Schluss erfolgen, das kulturelle Gedichtnis sei mit Tradition gleich-
zusetzen. Diese These gilt es zu priifen und dazu ist ein kurzer Blick auf die Begrifflich-
keit des »kulturellen Gedachtnisses« hilfreich. Der Religions- und Kulturwissenschaftler
Jan Assmann definiert den Begriff folgendermaRen:

»Unter dem Begriff des kulturellen Gedadchtnisses fassen wir den jeder Gesellschaft
und jeder Epoche eigentiimlichen Bestand an Wiedergebrauchs-Texten, -Bildern und
-Riten zusammen, in deren >Pflege« sie ihr Selbstbild stabilisiert und vermittelt, ein

84  Jahnel: Interkulturelle Theologie, 21.
85  Bachmann-Medick: Cultural Turns, 9.
86  Assmann: Erinnerungsraume, 13.

87  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

kollektiv geteiltes Wissen vorzugsweise (aber nicht ausschlieflich) iber die Vergan-
genheit, auf das eine Gruppe ihr BewuRtsein von Einheit und Eigenart stiitzt.«*®

Mit dem Blick zuriick auf die theoretischen Perspektiven auf Tradition lassen sich einige
Gemeinsamkeiten von Tradition und kulturellem Gedichtnis feststellen. Beide Begriffe
fassen ein Phinomen, das durch Texte, Bilder und Riten gespeichert und weitergegeben
wird. Aleida Assmann weist darauf hin, dass das kulturelle Gedichtnis »keine Selbstor-
ganisation« hat und »auf Medien und Politik angewiesen« ist.® Diese Feststellung trifft
auch auf Tradition zu. Anders als etwa bei biologischen Prozessen oder Computerpro-
grammen liegt also eine spezifische Form kultureller Bearbeitung vor. Damit gehen Ein-
und Ausschlieffungsprozesse einher, die Machtlogiken folgen. Diese Machtinteressen
schalten sich vor allem dort ein, wo der »Ubergang vom lebendigen individuellen zum
kiinstlichen kulturellen Gedichtnis«®® geschieht. Dort bestehe die »Gefahr der Verzer-
rung, der Reduktion, der Instrumentalisierung von Erinnerung« — und solche »Veren-
gungen und Verhirtungen kénnen nur durch 6ffentliche begleitende Kritik, Reflexion
und Diskussion aufgefangen werden«.”

In Bezug auf einen theologischen Traditionsbegriff ergibt sich allerdings eine
Schwierigkeit. Denn theologisch kann durchaus ein Prinzip der Selbstorganisation
christlicher Tradition identifiziert werden: der Heilige Geist. Dieser ist aber nicht ein-
fach ein Akteur und tritt auch nie als solcher auf, sondern nur in der Form, in der er
von Menschen wahrgenommen und bestimmt wird. Solch eine Bestimmung ist bereits
wieder Teil eines Traditionsdiskurses. Dieses Prinzip ist unerldsslich wie problematisch,
da in der Kirche hiufig machtpolitisch instrumentalisiert. Was dem Heiligen Geist und
seinem Wirken zugeordnet wird, ergibt sich deshalb oft erst retrospektiv — oder vor
allem performativ. Diese performative Dimension wird in der Liturgie deutlich. Das
Geistgeschehen ereignet sich z.B. in der Eucharistie, in Taufe und Firmung, in der
Herabrufung beim Lobpreis iiber dem Taufwasser oder dem Osterfeuer. Dieses Orga-
nisationsprinzip relativiert als Geist Jesu Christi und somit als zentraler Bezugspunkt
aber zugleich jegliche sichtbare Institutionalisierung von Kirche, wie beispielsweise die
Konstitution Lumen gentium des Zweiten Vatikanischen Konzils in ihrer Differenzierung
von unsichtbarer und sichtbarer Kirche impliziert.**

Wie schon o6fters angesprochen, wird auch hier die chalkedonensische, ekklesiolo-
gische Grammatik des ungetrennt und unvermischt wirksam. In diesem komplexen Selbst-
organisationsprinzip kirchlicher Tradition haben hermeneutische Differenzen nicht nur
ihren Platz, sondern sind konstitutiv fiir die individuelle und kirchliche Glaubensidenti-
tit. Die Auseinandersetzung mit den Strukturen des Gedichtnisses kann diese Uberle-
gungen bereichern, etwa in der Untersuchung der Dynamik zwischen kollektiv gesam-
melten Erfahrungen und je individueller Interpretation der Wirksamkeit des Geistes.

88  Assmann, Jan: Kollektives Gedachtnis und kulturelle Identitit. In: Assmann, Jan/Holscher, Tonio
(Hg.): Kultur und Gedachtnis. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, 9—19, hier 15.

89  Beide Zitate Assmann: Erinnerungsraume, 15.

90 Ebd.

91  Beide Zitate ebd.

92 Vgl. LG Nr. 8, nachzulesen in dieser Studie auf S. 70.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

123


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

124

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Wihrend Tradition im allgemeinsprachlichen Sinn hiufiger mit Eigenschaften wie
Bewahrung und Kontinuitit verbunden wird, scheint das kulturelle Gedichtnis — als
wissenschaftlich und gesellschaftlich in den letzten Jahren prisenter Begriff — zunichst
eher als deskriptive Grofe wahrgenommen zu werden. Wie Aleida Assmanns Hinweis
allerdings zeigt, kann mit dem kulturellen Gedichtnis genauso eine bewusste Kon-
struktion, Loschung und Manipulation intendiert werden. Andrea Schmuck zeigt dies
in ihrem Aufsatz Europas verdringte Erinnerungen: Kontaminierte Landschaften®®, in dem sie
das Werk Kontaminierte Landschaften®* von Martin Pollack mit dem Konzept des kultu-
rellen und kollektiven Gedichtnisses verbindet. Pollack dekonstruiert in seinem Buch
einen idyllischen Begriff von Landschaft und deckt die zielgerichtete, manipulative
Funktion von Landschaftsgestaltung im Europa des 20. Jahrhunderts auf. Diese hatte
das Ziel, durch Bepflanzung, Bebauung oder Verschiittung Massenhinrichtungen und
Massengriber zu vertuschen, die Titer und Opfer aus dem kollektiven Gedichtnis zu
tilgen. Schmuck weist darauf hin, dass Aleida Assmann Orte als Medien des Gedicht-
nisses sieht.”® Fiir das England ab der Tudor-Zeit lasse sich, so Aleida Assmann, ein
besonderes Interesse »an nationaler Identitit«®® feststellen, die vor allem in besonderen
Orten und Monumenten lokalisiert wurde: »Die Dimensionen von Zeit und Raum,
Nationalgeschichte und Territorium wurden zusammengefithrt in einer nationalen
Gedichtnislandschaft.«”” Schmuck verbindet beide Ansitze, indem sie die verdringten
Orte, die »kontaminierte[n] Landschaften«®® als »traumatische Geddchtnislandschaften<®
identifiziert.

»So sind die Spuren des schrecklichen Ereignisses eines Massenmordes in einer Land-
schaft nicht einfach verschwunden. Sie sind lediglich zugedeckt, zugeschiittet, iber-
wuchert. Die Erinnerung schlummert in der Landschaft. Doch sie wird gewissermafien

jedem zuginglich, der nur tief genug zu graben bereit ist.«'°°

Im Hinblick auf das Verhiltnis von Judentum und Christentum wird schnell deutlich,
inwiefern hier Tradition als kollektives und kulturelles Gedichtnis problematisiert wer-
den muss. Die christliche Tradition enthilt bis heute viele verschiittete Gedichtnisorte,
Ereignisse, Legenden und Symbole, die von Gewalt an Jidinnen und Juden geprigt sind
und entweder als scheinbar unproblematisch in die Tradition integriert oder aus dem
kulturellen Gedichtnis getilgt wurden. Tiefer zu graben liegt dabei hiufig nicht im In-

93 Schmuck, Andrea: Europas verdringte Erinnerungen: Kontaminierte Landschaften. Martin Poll-
acks traumatische Gedachtnistopographien als Zumutung fiir eine »europdische« Erinnerungspo-
litik und Identitdtskonstruktion. In: Cmainer-Pranzl, Franz/Mackinger, Barbara (Hg.): Identitdten—
Zumutungen fir Wissenschaft und Gesellschaft (Salzburger Interdisziplinare Diskurse 15). Berlin:
Peter Lang 2020, 345—362.

94 Pollack, Martin: Kontaminierte Landschaften. St. Pélten/Salzburg/Wien: Residenz 2014.

95  Vgl. Schmuck: Europas verdrangte Erinnerungen, 356.

96  Assmann: Erinnerungsraume, 57.

97 Ebd.
98  Schmuck: Europas verdriangte Erinnerungen, 358.
99  Ebd.

100 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

teresse der Akteurinnen und Akteure — sei es aus Unwissen, Bequemlichkeit, Angst vor
der eigenen Verantwortung oder Uberzeugung.

Ein Beispiel hierfiir ist die Verehrung des Andreas von Rinn, eines dreijihrigen Jun-
gen aus Tirol, der im Jahr 1462 Opfer eines jiidischen Ritualmordes geworden sein soll.”
Erfunden wurde diese Legende von Hippolytus Guarinonius mit einer Schrift aus dem
Jahr 1642, konstruiert nach dem Beispiel des Kultes um Simon von Trient.’** Obwohl his-

193 wirkt der Kult bis in die Gegenwart hinein und ist vor allem seit dem

torisch widerlegt,
Verbot durch die katholische Kirche ein Anlaufpunkt antisemitisch eingestellter und po-
litisch rechts gewandter Personen.'®*

Noch 1954 wurde in Rinn ein Theaterstiick iber den Ritualmord aufgefiihrt. Der
damalige Bischof von Innsbruck, Paulus Rusch, wollte dieses auch nach Herantreten
des Historikers Albert Massiczek mit der Bitte um Verbot der »Ritualmordfestspiele in
Rinn« aufgrund der fiir ihn damals unklaren historischen Faktenlage nicht verbieten.'®
Es handle sich bei dem Theaterstiick um einen volkstiimlichen Brauch und nicht um
Antisemitismus. Auch der damalige Abt des Praimonstratenserstiftes Wilten, dem die
heutige Kirchengemeinde »Maria Heimsuchung« — vormals »Judenstein«'®® — zugeho-
rig ist, referierte auf das Brauchtum der Verehrung und sah die kirchliche Anerkennung
des Kultes im Jahr 17537

1960 wurde schlieflich die Entfernung einer den Ritualmord inszenierenden Figu-
rengruppe aus der Kirche auf Dringen verschiedener Initiativen und die Bitte des Bi-
schofs hin initiiert.*® Der Kult wurde auch von pipstlicher Seite offiziell verboten. Erst

zunichst als Legitimation fiir ihren Weiterbestand.'*®

im Jahr 1994 wurden damit zusammenhingende Wallfahrten von Seiten der katholischen

101 Vgl Tilg, Stefan: Die Popularisierung einer Ritualmordlegende im Anderl-von-Rinn-Drama der
Haller Jesuiten (1621). In: Daphnis 33 (2004), 623—640, hier 623. Eine ausfihrliche Darstellung des
Kultes um Anderl von Rinn bietet Fresacher, Bernhard: Anderl von Rinn. Ritualmordkult und Neu-
orientierung in Judenstein 1945-1995. Mit einem Nachwort von Altbischof Reinhold Stecher. Inns-
bruck/Wien: Tyrolia 1998.

102 Vgl. Gutsche, Victoria Luise: Zwischen Abgrenzung und Anndherung. Konstruktion des Jidischen
in der Literatur des 17. Jahrhunderts. Berlin/Boston: De Gruyter 2014, 1.

103 Vgl fireine ausfithrliche Reflexion Schroubek, Georg R.: Zur Frage der Historizitiat des Andreas von
Rinn. In: Das Fenster. Tiroler Kulturzeitschrift 19 (1985), 3766—3774 sowie Schroubek, Georg R.: Zur
Verehrungsgeschichte des Andreas von Rinn. In: Das Fenster. Tiroler Kulturzeitschrift 20 (1986),
3845—-3855.

104 Vgl. eine detaillierte Darstellung bei Fresacher: Anderl von Rinn, 118-139.

105 Vgl. Albrich, Thomas: Jidisches Leben in Nord- und Sidtirol nach der Shoa. In: Albrich, Thomas
(Hg.): Jidisches Leben im historischen Tirol. Band 3: Von der Teilung Tirols 1918 bis in die Gegen-
wart. Innsbruck/Wien: Haymon 2013, 357—488, hier 463.

106 Der Ortsteil, in dem die Kirche liegt, sowie die Kirche erhielten ihren Namen »Judenstein« durch
eineninderKirche befindlichen Findling, auf dem der Ritualmordgeschichte nach Anderlvon Rinn
getotet wurde (vgl. Fresacher: Anderl von Rinn, 14). Die Geschichte fand sich noch in dem Buch Die
schonsten Tiroler Sagen von Karl Paulin in der Auflage von 1984 (vgl. ebd., fir das erwahnte Buch
vgl. Paulin, Karl: Die schonsten Tiroler Sagen. Innsbruck: Pinguin 1984). Die Kirche wurde zwar
umbenannt, StraRe und Ortsteil heifden allerdings nach wie vor »Judenstein«.

107 Vgl. Fresacher: Anderl von Rinn, 19.

108 Vgl. ebd. 39.

109 Vgl. Albrich: Jiidisches Leben in Nord- und Stidtirol, 464.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

125


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

126

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

" Dennoch gab es weiterhin Pilger*innen zur Kirche im Ortsteil Ju-

Kirche untersagt.
denstein, wie das Dokumentationsarchiv des ésterreichischen Widerstandes im Novem-
ber 2001 feststellte.™

An diesem Beispiel zeigen sich Schnittstellen, wo sich kulturelles, kollektives Ge-
dichtnis und Tradition als Phinomene berithren und wie schwierig die Normierung von
Bestinden dieses Gedichtnisses sein kann, das in Ritualen (Wallfahrten, Theaterstii-
cken), Orten (Kirche am Judenstein) oder Bildern (Darstellungen in der Wallfahrtskirche,
Gebetbildchen) gespeichert ist. Auch unterschiedliche Traditionsverstindnisse werden
im Umgang mit dem Anderl-Kult deutlich, worauf Bernhard Fresacher in seiner Studie
zu Anderl von Rinn hinweist. So zeigten die Reaktionen einiger Verantwortungstri-
ger*innen rund um die Abschaffung des Kultes in den 1950er Jahren ein »Verstindnis
von historischer Wahrheit, das vorrangig an einem Akt kirchlicher Autoritit [..] ori-
entiert ist«'?. Der eindeutig antisemitische Hintergrund des volkstiimlichen Brauches
wurde nicht ernst genommen. Wiederum zeigt sich hier, wie stark der Antisemitismus
in einem kollektiven, christlich gepragten, kulturellen Gedichtnis eingeflochten ist.

Auch die »Verarbeitung von Traditionsbriichen«™

zeige sich am Beispiel des Anderl-
Kultes. In der Gemeinde Rinn werde die »Infragestellung von sozialer Identitit«* durch
den Traditionsbruch deutlich, und auch, wie ein von den Menschen so empfundener und
nicht aufgearbeiteter Bruch das »Ventil der Tabuisierung«™ findet. In Rinn sieht Fresa-
cher eine versiumte Chance der Aufarbeitung. Rund um den Anderl-Kult sind Versatz-
stiicke geblieben, die nicht aufgearbeitet wurden, »die unterschwellig weiterwirken und
an die neu angekniipft werden kann«*¢. Im Fall Anderl von Rinn geschah dies durch tra-
ditionalistische und antisemitisch-rechtsgerichtete Kreise.

Die Frage, die sich hier stellt, ist natirlich, inwiefern mit der Umgestaltung der ehe-
maligen Kirche »Judenstein« und dem Verbot des Kultes ein Traditionsabbruch statt-
fand oder ob nicht vielmehr ein fehlgeleiteter Weg der Tradition unter neuen Erkennt-
nissen und Pramissen korrigiert wurde. Der bereits mehrfach zitierte Theologe Wieden-
hofer bringt die terminologische Unterscheidung von »Traditionsbruch« und »Traditi-

7 ins Spiel und stellt die These auf, dass »im Rahmen christlicher Glaubens-

onsabbruch«
tiberlieferung Traditionsbriiche zu den Grundbedingungen der Identitit und Kontinui-
tit religidser Traditionen gehéren«<™®. Hier zeigt sich wiederum die Komplexitit des Tra-
ditionsbegriffes: theologisch bezieht sich die vollzogene Kehrtwende von kirchlicher Sei-
te in Bezug auf die Anderl-Verehrung auf ein erneuertes Verhiltnis von Judentum und

Christentum mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil und die historische Aufarbeitung

110 Vgl Tilg: Die Popularisierung, 623.

111 Vgl. Dokumentationsarchiv des Osterreichischen Widerstandes: »Antisemitischer Anderl-von-
Rinn-Kult«: https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/n
ovember-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult (08.12.2022).

112 Fresacher: Anderl von Rinn, 39.

113 Ebd.148.
114 Ebd.150.
15 Ebd.
116 Ebd.

117 Wiedenhofer: Traditionsbriiche, 55. Hervorhebung EH.
118  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

deslokalen Phinomens. Die Minderheit der Befiirworter des Kultes kann sich allerdings

noch immer auf die »Kulterlaubnis von Papst Benedikt XIV. aus dem 18. Jahrhundert«™

berufen, die nicht offiziell vom Heiligen Stuhl zuriickgenommen wurde.'*

Dieabden196oer Jahren stufenweise fortschreitende Abschaffung des Kultes bedurf-
tein Hinblick auf die Gefahr unreflektierter Verschiittung der eigenen Schuldgeschichte
allerdings auch eines aufmerksamen Vorgehens. Die bei der Kirche angebrachten Infor-
mationstafeln distanzierten sich fiir Fresacher allerdings nicht klar genug vom Antiju-
daismus der vormaligen Kirchengestaltung, der Legende sowie den Darstellungen, die
nach wie vor in Deckenfresken zu finden waren.” Im Juli 2015 berichteten die Medi-
en tiber eine Stellungnahme des damaligen Innsbrucker Bischofs Manfred Scheuer, die
dieser vor der jihrlich noch stattfindenden, kirchlich aber verbotenen Anderl-Wallfahrt
abgab: »Entgegen allen Versuchungen, die falsche Tradition im Rahmen solcher Umge-
staltungsprozesse totzuschweigen<, wurden aufklirende Tafeln angebracht«**. Als Auf-
arbeitung geniigte dies allerdings nicht. Das Beispiel Anderl von Rinn zeigt die Verfloch-
tenheit von Brauchtum, christlicher Tradition und Antisemitismus. Letzterer wurde von
der Bevolkerung in Rinn grofiteils gar nicht bewusst wahrgenommen, sondern als selbst-
verstindlicher Teil des Brauchtums und der Tradition gewertet.'”?

Die Anniherung an Tradition als kulturelles und kollektives Gedichtnis kann den
Blick fiir solche Dynamiken schirfen. In Hinblick auf dialogsensible Traditionsherme-
neutik und Rezeptionstheorie zeigt sich auch die enge Verbindung von religiésen Erfah-
rungen und individuellen biografischen sowie kollektiv erlernten Eindriicken und kul-
turellen Mustern.'™ In der christlichen Tradition und in der Geschichte des christlich-
judischen Verhiltnisses gilt es, verschiittete Orte der Erinnerung zu heben - sowohl je-
ne, die mit Gewalt behaftet sind, als auch Riume der Begegnung und des Austausches.
Das strukturelle Problem verdringter Erinnerungen ist in Folge auch ein theologisches.
Denn damit geht auch - so die These dieser Arbeit — eine Verdringung eines Erkennt-
nisortes des Glaubens einher.

Kulturwissenschaftliche Ansitze kénnen auch Impulse fiir die Analyse der Dimen-
sionen Zeit und Raum im Traditionsprozess geben.

2.2 Tradition als Akt(ualisierung) im Kontext von Zeit und Raum

Im Zuge der Begriffsreflexion wurde bereits darauf hingewiesen, dass Tradition »so-
wohl den Vorgang der Ubergabe als auch das Ubergebene selbst«'* bezeichnet. Im Akt
der Ubergabe verbinden sich diese beiden Dimensionen. Die zeitlichen und raumlichen
Aspekte des Phinomens gilt es nun genauer zu analysieren.

119 Fresacher: Anderl von Rinn, 149.

120 Vgl ebd.

121 Vgl. ebd. 119.

122 Bischof Scheuer: Antijidischer »Anderlkult«ist tot. In: religion.orf.at, 09.07.2015: https://religion.
orf.at/v3/stories/2720456/ (09.12.2022).

123 Vgl. Fresacher: Anderl von Rinn, 134—139.

124 Fresacher zeigt in Bezug auf den Anderl-Kult auch die »Eigendynamik gelebter Religiositat« (vgl.
Fresacher: Anderl von Rinn, 144-148).

125 Borsche: »Traditionk, 148.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

127


https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/

128

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Der Akt der Ubergabe von Wissen und Erfahrungen impliziert immer ein Zeitpro-
blem. Zunichst vollzieht sich in diesem Akt eine Aktualisierung des zu iibergebenden
Traditionsgutes. Im Vorgang der Ubergabe bleibt ein Moment der Transformation nicht
aus. Tradition zeigt sich als dynamischer Prozess. Gleichzeitig ist Tradition aber auch ein
Produkt, das iibergeben wird und erhalten werden soll: Eine Person iibergibt etwas an
eine andere und diese nimmt das Ubergebene auf. Tradition als Akt(ualisierung) ist da-
mit kein Wortspiel. Im Kontext von »Genealogie als Modell fiir Kontinuitit«2® beschreibt
Aleida Assmann, wie in den jidischen und christlichen Traditionen dieser Akt als ge-
fahrdeter Bereich wahrgenommen wurde und wie deshalb mit einer Absicherung von
miindlicher und schriftlicher Uberlieferung reagiert wurde:

»Hinter dieser Doppelung von schriftlicher und mindlicher Tradition steht die Erfah-
rung, daR die Uberlieferung ein prekarer Akt ist, der besonderer Schutz- und Sicher-
heitsvorkehrungen bedarf. In jedem Akt der Ubertragung lauert nicht nur das Risiko

der Deformation, sondern auch das der Veruntreuung.«'*’

Assmann weist weiter darauf hin, dass Schrift nicht unbedingt der verlisslichere Tra-
dierungsmodus ist, wie sie im Kontext der Wahl eines sicheren Weitergabemodus be-
schreibt:

»Das wird schon daran deutlich, dad sich das Problem der Wahrheitssicherung mit der
Moglichkeit schriftlicher Fixierung nicht etwa auflést sondern verscharft. Wahrend die
Schrift einerseits den materiellen Zeichenbestand einer Uberlieferung zuverlassig zu
fixieren und tradieren vermag, eréffnet sie zugleich ganz neue Dimensionen des Ri-
sikos. Von diesen ist am Ende von Platons Dialog Phaidros in einer beriihmten Fabel
die Rede. Schrift wird dort als eine Schein-Kommunikation entlarvt. Die in Buchstaben
geronnenen Reden sind wie gemalte Bilder, die den Eindruck der Lebendigkeit erzeu-
gen«'?®.

Die Unsicherheit der Uberlieferung hingt damit zusammen, dass sowohl der Akt der
Ubergabe als auch der Traditionsprozess ein zeitliches und ein riumliches Moment er-
halten haben. Die Frage nach diesen zeitlichen und riumlichen Aspekten von Tradition
und dem Uberlieferungsakt ist deshalb so komplex, weil weder Zeit noch Raum frei von
Konstruktivitit und Machteinfliissen sind. Die historischen, philosophischen, kultur-
wissenschaftlichen und soziologischen Forschungen haben dazu in den letzten Jahren
zahlreiche Ansitze und Richtungen gezeitigt. Unter dem Paradigma des sogenannten
spatial turn'™® wurde Raum verstirkt als mehrdimensionaler Begriff wahrgenommen und
als Analysekategorie auch in priméir nicht raumbezogenen Wissenschaften angewandt.
Der Humangeograf Edward W. Soja verwendete den Terminus spatial turn 1989 erstmals.
Eine verstirkte Aufnahme eines riumlichen Analysefokus folgte in den darauffolgenden
Jahren.

126 Assmann: Zeit und Tradition, 109.

127 Ebd.

128 Ebd.

129  Fir eine kompakte Einfithrung zum spatial turn vgl. Bachmann-Medick: Cultural Turns, 284—328.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

»Contemporary critical studies have experienced a significant spatial turn. In what
may be seen as one of the most important intellectual and political developments
in the late twentieth century, scholars have begun to interpret space and the spatial-
ity of human life with the same critical insight and empbhasis that has traditionally
been given to time and history on the one hand, and to social relations and society
on the other.«'*

Fur die Traditionshermeneutik insbesondere interessant ist die Auseinandersetzung
mit sozialen und historischen Riumen, die bestimmte Funktionen erfiillen, von Men-
schen geschaffen oder gestaltet werden und selbst wiederum soziale und kulturelle
Prozesse beeinflussen. Wesentliche Theoretiker in diesem Bereich sind Georg Sim-

Bl In

mel, Michel Foucault, Henri Lefebvre, Michel de Certeau und Pierre Bourdieu.
verschiedenen Ansitzen machen diese Theoretiker deutlich, dass Raum nicht selbst-
verstindlich besteht, sondern konstruiert wird und Machteinfliissen ausgesetzt ist.
Der Sicherungsaspekt von Raum wird damit infrage gestellt und der Raumbegriff
auf eine nichtmaterielle Dimension ausgeweitet. In der Raumsoziologie entwickelte
sich etwa ein relationales Raumkonzept, in dem der Raum und sich darin befindliche
und bewegende Objekte »untrennbar aufeinander bezogen«* sind. Dieser bewegliche
Raum werde vor allem an »den transnationalen und virtuellen Riumen, die in der Tat
nicht mehr linger als Gehiuse vorstellbar sind, sondern eine flexible und fluide Gestalt
aufweisen«®, deutlich.

Auf den ersten Blick mag diese Feststellung wenig mit der christlichen Traditions-
geschichte zu tun haben, wiirde man solche transnationalen und virtuellen Riume doch
eher den gesellschaftlichen und globalen Entwicklungen der letzten Jahrzehnte zuord-
nen. Doch wie weiter oben bereits festgestellt wurde, kennzeichnet die christliche Tra-
dition gerade eine Grenziiberschreitung ihrer Botschaft, sowohl was ihre Medien und
Praktiken betrifft (Heilige Schrift, Rituale, Liturgie, Zeugnisweitergabe etc.) als auch ih-
re Intention (Sendungsauftrag zu allen Volkern). Auch in den postkolonialen Theorien
spielt Raum eine wichtige Rolle, etwa wenn es um die Ausiibung von territorialer Macht
geht. »Verraumlichte Bilder als auch riumliche Metaphern wie »Marginalitit<, Grenzen«

und >Zwischenriume«’**

sind neben dem geografischen Raum allerdings genauso zen-
tral. Der Grund dafir ist, dass die »Vorstellungen von Raum, Ort, Landschaft und ih-
ren Restrukturierungen [..] integraler Bestandteil (neo-)imperialistischer Herrschafts-

praktiken waren und sind«*. Eine solch imperialistische Raumordnung kann auch in

130 Soja, Edward W.: Thirdspace. Journeys to Los Angeles and other Real-and-Imagined Places.
Malden, Mass.u.a.: Blackwell 2010, 0. S. (Klappentext).

131 Wichtige Grundlagentexte zu diesen Raumtheoretikern sind versammelt in der Anthologie: Diin-
ne,Jorg/Giinzel, Stephan (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissen-
schaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, 304—368.

132 Kajetzke, Laura/Schroer, Markus: Sozialer Raum: Verrdumlichung. In: Giinzel, Stephan (Hg.):
Raum. Ein interdisziplindres Handbuch. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2010, 192—203, hier 193.

133 Ebd.

134 Castro Varela, Maria do Mar/Dhawan, Nikita/Randeria, Shalini: Postkolonialer Raum: Grenzden-
ken und Thirdspace. In: Giinzel, Stephan (Hg.): Raum. Ein interdisziplindres Handbuch. Stuttgart/
Weimar: ). B. Metzler 2010, 177-191, hier177.

135  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

129


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

130

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

der christlichen Tradition gegeniiber der jiidischen Bevolkerung beobachtet werden. Die
gesellschaftlichen und riumlichen Beziehungen von Jiidinnen und Juden und Christin-
nen und Christen waren in der europiischen Geschichte ambivalent und kénnen inner-
halb der »Pole sIntegration< und »Ausgrenzungs, vielleicht sogar >Inklusion<und >Exklusi-
on«® verortet werden: »Fiir wohl keine andere Minderheit der europiischen Geschich-
te der Vormoderne kann die Spannweite existentieller Lagen und Begrenzungen in die-
ser Weise besser umschrieben werden als fiir die Juden.«”” Abgegrenzte Bereiche, in de-
nen Jidinnen und Juden wohnen oder sich aufhalten durften oder eben nicht, gab es im
Laufe der Geschichte immer wieder. Kleidervorschriften begrenzten die Bewegungsfrei-
heit genauso wie Regelungen zur Ausiibung bestimmter Berufe. Ein grausames Kapitel
imperialistischer Raumordnung brachte der Nationalsozialismus mit seinen Vernich-
tungslagern und Krematorien, die den vélligen Entzug von Lebensraum fur Jidinnen
und Juden sowie andere Verfolgte bedeuteten. Das Gewaltpotenzial von Raum wird hier
unverstellt deutlich. Ein eigenes Kapitel wird die Impulse der postkolonialen Theorien
fiir dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie weiter vertiefen.

In der Auseinandersetzung mit den Entwicklungen der Traditionshermeneutik im
19. Jahrhundert wurde bereits deutlich, welch zentrale Rolle das Zeit- und Geschichtsver-
stindnis in der Deutung von Tradition spielt. Der Historiker Christopher Clark beschif-
tigt sich in seinem Werk Von Zeit und Macht mit der Frage, »was geschieht, wenn zeit-
liches Bewusstsein durch die Linse der Macht betrachtet wird«32. Seine These, bei der
er sich auf verschiedene Theoretiker*innen und Historiker*innen stiitzt: Unterschied-
liche Machthaber und Regime verwendeten je eigene Konzepte von Geschichtlichkeit
und Zeitlichkeit, um ihre eigenen Interessen durchzusetzen und zu legitimieren. Das je-
weils konstruierte Zeitverstindnis driickte sich »explizit in sprachlicher Form« aus, aber
auch implizit »iiber kulturelle Entscheidungen, 6ffentliche Rituale oder iiber die Verwen-
dung von bestimmten Argumenten oder Metaphern und anderen bildlichen Sprachmit-
teln«.”® Die Art und Weise, wie Zeit und Geschichtlichkeit prisentiert werden, hat Aus-
wirkungen auf das soziale Leben und die Zeitwahrnehmung der Menschen. Die Inten-
tionen waren dabei vielfiltig, wie Clark an vier verschiedenen Herrschern bzw. Regimen
aufzeigt. Friedrich Wilhelm von Brandenburg-Preuflen wollte sich etwa aus den »viel-

149 befreien, wihrend Friedrich II. die »Motive

fachen Verstrickungen mit der Tradition«
der Zeitlosigkeit und der zyklischen Wiederholung«** antrieben. In einer theoretischen
Reflexion verweist Clark auf die Historiker der sogenannten Annales-Schule, die ein »kla-

res Bewusstsein fiir die Vielfalt der zeitlichen Dimensionen und Strukturen«*** entwi-

136 Battenberg, ]. Friedrich: Juden in der vormodernen Stadt zwischen Integration und Ausgrenzung.
In: Hoppe, Andreas (Hg.): Raum und Zeit der Stadte. Stadtische Eigenlogik und jldische Kultur
seit der Antike. Frankfurt a.M./New York: Campus 2011, 117-142, hier 117.

137 Ebd.

138 Clark, Christopher: Von Zeit und Macht. Herrschaft und Geschichtsbild vom GrofRen Kurfiirsten bis
zu den Nationalsozialisten. Aus dem Englischen von Norbert Juraschitz. Bonn: Bundeszentrale fiir
politische Bildung 2019, 9.

139 Beide Zitate ebd.

140 Ebd.10.

141 Ebd.

142 Ebd.14.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

ckelten. Jacques Le Goff setzte sich etwa mit »unterschiedlichen zeitlichen Strukturen
43 auseinander. Ausgangspunkt ist

die kirchliche Skepsis gegeniiber dem Handel und Geldverleih, da eine »6konomische
144

beruflicher, liturgischer und devotionaler Praktiken«
Nutzung der Zeit«'** abgelehnt wurde — diese gehore nur Gott. Fiir den »gliaubige[n]
Hindler«' gibtes beide Zeithorizonte, den profanen und den der Kirche: »Zwischen der
natiirlichen, der beruflichen und der ibernatiirlichen Zeit bestehen also zugleich fun-

146 Und auch im kirchlichen

damentale Trennung und kontingente Berithrungspunkte.«
Bereich ldsst sich eine ambivalente Akzeptanz der 6konomischen Zeitnutzung feststel-
len — wo einerseits Okonomie geférdert wurde und andererseits theologisch nur eine
langsame Annahme dieser Entwicklung stattfand.'

In der Neuscholastik wurde versucht, ein bestimmtes Interpretationsmuster der Zeit
zu implementieren — nimlich die universale, iiberzeitliche (und auch iberraumliche)
Geltung der kirchlichen Tradition, die sich genau so darstellen sollte, wie die damalige
Theologie dies festlegte. In der kirchlichen Tradition kann allerdings weder die Dynamik
des Zeit- noch des Raummoments ausgeschlossen werden. Tradition als Akt und Prozess
der Uberlieferung ist immer ein Phinomen der Aktualisierung, Rezeption und Produk-
tion.

Verschiedene Beispiele sollen die Rolle von Zeit und Raum in den Uberlieferungs-
prozessen der christlichen Tradition verdeutlichen. Als Raume der Uberlieferung lassen
sich verschiedene Gréfien identifizieren: dies ist die schriftliche Uberlieferung in Form der
Heiligen Schrift, die faktisch allerdings in verschiedenen Handschriften und Ausgaben
verfiigbar ist. Bereits hier wird der Raumaspekt der Heiligen Schrift deutlich, besteht
sie doch als virtuelle Einheit in der Vorstellung der Glaubigen, ist aber immer nur tiber
ein bestimmtes Medium in einer jeweiligen Sprache und Ubersetzung zuginglich. Auch
ilteste Handschriften in Hebriisch und Griechisch gibt es in verschiedenen Varianten
und diese wiederum sind Aufzeichnungen miindlicher Traditionen.

Ein dhnliches Spannungsverhiltnis von Einheit und Pluralitit lasst sich in einem
weiteren Raum der Uberlieferung feststellen: der Liturgie. Das Beispiel der Taufe als
Zugang zur Gemeinschaft der Glaubenden wurde bereits in verschiedenen Zusammen-
hingen genannt. Im Hinblick auf riumliche Konstruktionen von Uberlieferung wird
die Kirche mit jeder Taufe um ein Glied erweitert. Dieser Zugang zur Gemeinschaft
der Glaubenden, als Einheit gedacht, spiegelt sich im konkreten Ritual in raiumlichen
Beziigen wider. So wird ein*e Taufanwirter*in vor der Kirche bzw. am Eingang der
Kirche begriflt. Der liturgische Ablauf sieht das Aufsuchen verschiedener Orte in der
Kirche vor. Das Taufbecken ist hiufig in der Nihe des Eingangsbereiches der Kirche
situiert, um den Eintritt in die Kirche zu symbolisieren und auch die Gliubigen bei
jedem Betreten der Kirche an ihre Taufe zu erinnern.

143 Ebd.

144 Le Goff, Jacques: Zeit der Kirche und Zeit des Handlers im Mittelalter. In: Honegger, Claudia (Hg.):
Schrift und Materie der Ceschichte. Vorschlage zur systematischen Aneignung historischer Pro-
zesse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, 393—414, hier 393.

145 Ebd. 404.

146 Ebd.

147 Vgl. ebd. 394.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

131


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

132

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Schlieflich kann die Bezeichnung »Kirche« in ihrer Mehrdeutigkeit als ein weiteres
Beispiel raumlicher Komplexitit und Konstruktion dienen. Sie benennt das konkrete
Kirchengebiude, die kirchliche Gemeinde vor Ort, aber auch die Gesamtheit der Gliu-
bigen. Als ecclesia ist sie ein theologisches Konzept.

In seiner zeitlichen und rdumlichen Verfasstheit ist der Uberlieferungsprozess nicht
linear und homogen. Die aufgezeigten kulturwissenschaftlichen Perspektiven haben
deutlich gemacht, dass sowohl Akt als auch Prozess der Uberlieferung prekir sind. Die
dadurch entstehende zeitliche und raumliche Differenzierung und Abstandssetzung ist
auch theologisch relevant. Sie gilt es nun noch genauer in den Blick zu nehmen.

2.3 Gebrochene Weitergabe: Tradition als Prozess der différance

Ein Ubergabeakt ist also durchzogen von Briichen und impliziert Verinderungen. Dies
ist seiner Eingebundenheit in Raum und Zeit sowie in ein sprachliches und kulturelles
System geschuldet. Es liegt ein Akt der Rezeption vor, in dem die Triger*innen der Tra-
dition wechseln und damit auch der Erkenntnisrahmen, der die Tradition selbst nicht
unverdndert zuriickldsst. Der franzosische Philosoph und Literaturtheoretiker Jacques
Derrida pragte mit seinem Aufsatz La différance einen Ansatz, der sich mit der Briichig-
keit sprachlicher Bedeutungen und der konstitutiven Stellung von Differenzen im Spiel
der Bedeutungen beschiftigt. Er gilt als Begriinder des Dekonstruktivismus.

An der Unterscheidung der geschriebenen Worter différence mit e (franz. Unter-
schied, Differenz) und différance mit a (eine Neuschépfung Derridas) bzw. deren phone-
tisch nicht moéglichen Unterscheidung zeigt Derrida eine Ebene, »die weder der Stimme
noch der Schrift im gewdhnlichen Sinne angehért und sich als der seltsame Raum
[..] zwischen Sprechen und Schrift durchhilt«*®. Anhand der beiden Bedeutungen des
Verbs différer (mit seinem Ursprung im lateinischen differre)'*® erarbeitet Derrida den
rdumlichen und zeitlichen Aspekt der Unterscheidung. So bedeutet das Wort zum einen
»die Tatigkeit, etwas auf spiter zu verschieben [..] Umweg, Aufschub, Verzégerung,

150 51 Zum

Reserve«® — er fasst diese Bedeutung unter dem Begriff der »Temporisation«
anderen bedeutet das Verb »nicht identisch sein, anders sein« und impliziert damit,
»daf zwischen den verschiedenen Elementen aktiv, dynamisch und mit beharrlicher
Wiederholung, Intervall, Distanz, Verrdumlichung entstehen«.* Derrida kniipft an
Saussures Zeichentheorie an, vertieft und radikalisiert diese aber. Der jeglicher Sprache
zugrunde liegende Konnex zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem ist damit von
einer stindigen Abstandssetzung, zeitlichen und riumlichen Differenzen geprigt.

Den von ihm geschaffenen Neologismus différance, »weder ein Wort noch ein Be-

154

griff«<’>®, bezeichnet er als »Biindel«<**. Diese Benennung weise darauf hin, dass die Be-

schreibung der différance »den Charakter eines Einflechtens, eines Webens, eines Uber-

148 Derrida: Die différance, 114.
149 Vgl ebd. 117.

150 Ebd.
151 Ebd.
152 Ebd.118.
153 Ebd.111.

154 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

kreuzens hat, welches die unterschiedlichen Fiden und die unterschiedlichen Linien des
Sinns — oder die Kraftlinien — wieder auseinanderlaufen laf3t, als sei sie bereit, andere
hineinzukniipfen.«"* Unterstiitzt wird diese Fluiditit der différance durch den Umstand,
dass »im Franzosischen die Endung auf ance unentschieden zwischen dem Aktiv und
dem Passiv verharrt«*¢. Bedeutung ist damit stindig im Werden. Derrida bezeichnet
mit »différance jene Bewegung, durch die sich die Sprache oder jeder Code, jedes Verwei-
sungssystem im allgemeinen >historisch« als Gewebe von Differenzen konstituiert«™”.
Derrida begriindet damit nicht einfach einen Begriff — er selbst verwehrt sich gegen die
Bezeichnung der différance als einen solchen. Er entwickelt vielmehr eine neue herme-
neutische Perspektive auf die Bewertung von Bedeutung und Differenz.

»Jeder Begriff ist seinem Gesetz nach in eine Kette oder in ein System eingeschrieben,
worin er durch das systematische Spiel von Differenzen auf den anderen, auf die an-
deren Begriffe verweist. Ein solches Spiel, die différance, ist nicht einfach ein Begriff,
sondern die Moglichkeit der Begrifflichkeit, des Begriffsprozesses und -systems tiber-

haupt.«“g

Das Spiel der différance bewirkt eine stindige Dekonstruktion von Bedeutung: »Die De-
konstruktion interveniert in den Raum der Zeichen, um unendliche Verschiebungen im
Sinn zu erzeugen, die jede Pritention auf Identitit unterminieren.«*

Der Anspruch auf eine absolute Deutung der Tradition, wie dies etwa in der Neu-
scholastik, aber auch verschiedenen anderen Phasen der Kirchengeschichte versucht
wurde, kann einer solchen Reflexionsperspektive nicht standhalten. Was zunichst als
eine Bedrohung fir die Sicherung von Tradition scheint, legt auf einen zweiten Blick
allerdings erst das Potenzial eines Uberlieferungsprozesses frei. Denn die Argumenta-
tion, dass durch die Verinderung von Bedeutungen und Interpretationen oder durch
Widerspriiche in der Auslegung der Tradition ein Abbruch von Tradition stattfindet, ist
damit ausgehebelt. Tradition als Prozess der différance bedeutet, auch Widerspriiche und
Bedeutungsverschiebungen produktiv verarbeiten zu kénnen. In Bezug beispielsweise
auf die christliche Traditionsgeschichte ist dieses Spiel von Differenzen keineswegs eine
iibergestiilpte Theorie. Bereits in den Anfingen der Kirche konstituierte sich ihre Iden-
titit in Differenzen, ein Prozess, der sich im Laufe ihrer Geschichte weiter fortsetzte.
Gregor Hoff bearbeitet in seiner Ekklesiologie®®® die »mehrfach verschrinkte Identitit
[der Kirche, EH] im Horizont von Differenzen«': dies ist ihre »Ursprungsdifferenz
zu Israel; die »Differenz von Orts- und Universalkirche«; die Kirche bewegt sich »im
Raum der unterschiedlichen Weltkulturen«; sie ringt mit der »Differenz zu anderen

155 Ebd.

156  Ebd.119.
157 Ebd.124.
158 Ebd.122.

159  Rustemeyer, Dirk: Formen von Differenz—Ordnung und System. In: Jaeger, Friedrich/Liebsch, Burk-
hard (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften. Band 1: Grundlagen und Schlisselbegriffe. Stutt-
gart/Weimar: ]. B. Metzler 2004, 76-91, hier 86.

160 Hoff, Gregor Maria: Ekklesiologie (Gegenwartig Glauben Denken: Systematische Theologie 6). Pa-
derborn u.a.: Ferdinand Schoéningh 2011.

161 Ebd. 48.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

133


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

134

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

christlichen Kirchen« und »anderen religiésen Gemeinschaften« und lotet ihr Verhiltnis
zum Staat aus.® Die theoretische Perspektive des Dekonstruktivismus von Jacques
Derrida zeigt wiederum, dass Tradition nicht in engen Dichotomien gedacht werden
kann und weder Bruch noch Kontinuitit die komplexen Bedeutungsverschiebungen
eines Traditionsprozesses ausreichend beschreiben.’®3

Wie wird nun mit dieser Briichigkeit und Fluiditit von Tradition und Uberlie-
ferungsprozessen umgegangen? Die zeitlichen und riumlichen Abstandssetzungen
regten bestimmte Strategien der Absicherung an. Aleida Assmann beschiftigt sich in

Bezug auf Tradition vor allem mit »zwei Medien der Traditionsbildung [..] Genealogie
und Schrift«*:

»Beide produzieren kulturelle Modelle von Dauer, das eine in der Form eines ununter-
brochenen Kontinuums, das andere in der Erschliefdung eines virtuell synchronen Zeit-
horizonts, in dem vieles iibersprungen und historisch Entferntes in eine unmittelbare
Né&he riickt. Mit Hilfe der Konservierungskraft der Schrift und der Pramisse des Klassi-
schen a3t sich Tradition neu modellieren; sie wird aus ihrer linearen Struktur gelést
und etabliert sich in transhistorischer Gleichzeitigkeit als eine neue mediale Form von
Dauer.«'®

Mit Derrida im Hintergrund muss allerdings erginzt werden, dass auch die Schrift in ei-
nem stindigen ErschliefSungsprozess steht und nur scheinbar ein Kontinuum darstellt.
Die Entwicklung der verschiedenen Schriftauslegungsmodelle bis hin zur historisch-
kritischen Forschung und ihren Phasen fithrt dies deutlich vor Augen.

Traditionsprozesse unterscheiden sich von Kommunikationsprozessen dahinge-
hend, dass sie teilweise anderen Plausibilititen folgen. So beschreibt Assmann den
Unterschied von einer »kommunikationstechnologische[n]«**® Sicht auf Traditionspro-
zesse zu einer davon unterschiedenen »Logik der Traditionsbildung«*:

»Aus dieser Perspektive wird die fortgesetzte Ubertragung einer Botschaft als ein Pro-
zefs der Verformung und des allméhlichen Verlusts dargestellt. In der Logik der Tradi-
tionsbildung ist allerdings auch das Umgekehrte denkbar: dafd sich eine Botschaft mit
der wachsenden Zahl ihrer Tradenten stabilisiert. Die Begrifflichkeit, in der der Vor-
gang der Tradierung gedacht wird, ist jedoch nicht die Relaisstation sondern die Filia-
tionskette. In unterschiedlichen Kulturen ist dies die klassische Form, in der der Wahr-
heitsanspruch miindlicher Uberlieferung gesichert wird. Damit ist eine Kette von Na-
men gemeint, mit der die ungewisse Tiefe der Zeit liickenlos ausgemessen wird. Wah-

162 Alle Zitate ebd.

163 So weist Bachmann-Medick darauf hin, dass postkoloniale Ansitze im Anschluss an Derrida die
Anwendung »binére[r] Entgegensetzungen« (Bachmann-Medick: Cultural Turns, 190) epistemolo-
gisch ablehnen: »Die Dekonstruktion der polaren Entgegensetzungen setzt Zwischenrdume von
Differenzen frei (différance), die schon im Subjekt selbst verankert sind: als Differenz zwischen
dem sprechenden Subjekt und dem gesprochenen, der Sprache unterworfenen oder gar namen-
losen Subjekt« (vgl. ebd.).

164 Assmann: Zeit und Tradition, 65.

165 Ebd. 65-66.

166 Ebd.106.

167 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

rend die Genealogie den Fortbestand von Familie, Titeln und Besitz sichert, garantiert
die Filiation der Uberlieferung die Wahrheit einer Autoritit. Die Evangelien geben sich
ja gerade nicht als inspirierter Text sondern als Zeugenschaft, als schriftliche Konser-
vierung eines lebendigen Gedichtnisses.«'®®

Assman beschreibt hier die Traditions- bzw. Erinnerungsstrategie der (frithen) Kirche,
durch welche die »immer tiefer in die Vergangenheit absinkende charismatische Urzeit
mit der Gegenwart verbunden«'® bleibt. Sie stellt eine Entsprechung einer solchen Kette
verlisslicher Biirgen auch in der jiidischen Tradition fest. Die »Rabbinen, deren Gelehr-
te und Schulen« verstehen sich ebenso als eine solche »liickenlose Uberlieferungskettex,
so Assmann.”’® Die Kulturwissenschaftlerin nimmt auch eine Parallelisierung der Kom-
bination von schriftlicher und miindlicher Uberlieferung in der Kirche und in der rab-
binischen Tradition vor.'”* Beide Religionen wiirden diese unterschiedlichen Modi kom-
binieren, um eine gréfere Sicherheit der Uberlieferung zu garantieren. Die katholische
Kirche legte das Zusammenspiel von Schrift und Tradition in Absetzung von protestan-
tischen Strémungen im Konzil von Trient verbindlich fest. Assmann sieht »eine exakte
Entsprechung in der talmudischen Lehre von der doppelten Torah, einer schriftlichen,
die Moses am Sinai offenbart wurde, und einer miindlichen, die Moses zusitzlich und

172 Hier wire allerdings zu fragen, inwieweit

zusammen mit der schriftlichen empfing«
eine »Strukturverschiedenheit«'” der Traditionen beriicksichtigt werden muss.

Die weiteren methodischen Uberlegungen gelten den Impulsen der postkolonia-
len Theorien, die verschiedene bereits angesprochene Aspekte weiterdenken, wie den

Machtaspekt von Traditionen oder auch die Rolle des Raumes.

3. Traditionskritik postkolonialer Theorien

Die Entwicklung postkolonialer Theorien kann in zwei unterschiedliche Phasen oder Ge-

174 Thre Anfinge hingen stark mit den politischen und éko-

nerationen gefasst werden.
nomischen Dekolonisierungsbewegungen des 20. Jahrhunderts zusammen."” Postkolo-
niale Kritik setzt von dieser Genese her stirker an der Erfahrungsebene der Menschen
an, als dies andere wissenschaftliche Methoden tun, und eignet sich deshalb sowohl zur
Analyse individueller als auch kollektiver Zuginge zu Tradition und Erinnerung. Der Be-
griff des Postkolonialen bezeichnet in seiner zweiten Phase vor allem »eine diskurskriti-

sche Kulturtheoriex, die »eurozentrische Wissensordnungen und Reprisentationssyste-

168 Ebd.107.

169 Ebd.

170 Beide Zitate ebd. 108.

171 Vgl. ebd. 107—109.

172 Ebd.108.

173 Vgl. Goldmann, Manuel: »Die grofie 6kumenische Frage ...«. Zur Strukturverschiedenheit christli-
cherundjidischer Tradition und ihrer Relevanz fiir die Begegnung der Kirche mit Israel (NBST 22).
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1997, 23.

174 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 186. Fiir einen Uberblick iiber Entstehung, Konzepte und Rich-
tungen des postcolonial turn vgl. ebd. 184—237.

175 Vgl. ebd.186.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -

135


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

136

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

me« dekonstruieren mochte.7

Im Zuge eines sogenannten postcolonial turn weitete sich
die kolonialismuskritische Perspektive, indem sie eine »Beschrinkung auf Nationen und
Staaten zugunsten eines weiter reichenden kulturkritischen Programms«"’ iiberstieg.
Doris Bachmann-Medick beschreibt den Paradigmenwechsel des postcolonial turn, der

auch die Theologie betreffen muss, folgendermafien:

»Eher sind kritische Analysekategorien zu entwickeln, mit denen die anhaltende und
weiterhin problematische Konstruktion des>Anderen< (Othering<) aufgearbeitet wer-
den kann. Die diskursprigende Gewalt hegemonialer Kulturen wird dabei ebenso be-
leuchtet wie die zunehmende eigenstindige Selbstreprasentation bisher marginali-
sierter Gesellschaften, ethnischer Gruppen und Literaturen. Postkolonial wird somit
zu einem systematischen, politisch aufgeladenen Begriff, der in enger Verbindung mit
Ethnizitat, Klasse und Geschlecht verwendet wird. Doch erst sein Umschwenken zu ei-
ner grundsatzlichen Kritik an der modernen Wissensordnung und am universalisieren-
den Herrschaftsdiskurs des westlichen Rationalismus bringt den Durchbruch zu einem
postcolonial turn in den Kulturwissenschaften.«'7®

Prigend fiir die Reflexion des genannten Phinomens des »Othering« war Edward Saids
Text Orientalism' aus dem Jahr 1978. In seiner Studie deckt er auf, wie westliche Schrift-
steller*innen und Wissenschaftler*innen ein Bild »des Orients« erschufen, das mit einer
Konstruktion eines »Anderen« einherging: »The Orient is not only adjacent to Europe; it
is also the place of Europe’s greatest and richest and oldest colonies, the source ofits civil-
isations and languages, its cultural contestant, and one of its deepest and most recurring
images of the Other.«**° Indem er die Machtkonstruktionen dieses von ihm als »Orienta-
lism« bezeichneten Phinomens offenlegte, gab er wesentliche Impulse fiir den beschrie-
benen erkenntnistheoretischen Perspektivenwechsel des postcolonial turn: »1 shall be cal-
ling Orientalism, a way of coming to terms with the Orient that is based on the Orient’s
special place in European Western experience.«'® Die Kritik an einseitigen Deutungs-
mustern und Traditionssystemen zdhlt damit zu den Kernthemen postkolonialer Theo-
rien. Dabei war und bleibt »postkoloniale Diskurskritik [...] nicht Selbstzweck, sondern
steht unter einem spezifische[n] Interesse — sie entstand im Ringen um Befreiung von
kolonialer Hegemonie«'®*,

Beide Phasen der Entwicklung postkolonialer Theorien sind fiir die Theologie be-
deutend: Theologie steht zunichst durch ihre Eingebundenheit in einen Glaubenshori-
zont vor dem Anspruch der Befreiung Unterdriickter und Ausgeschlossener. Durch ihre
machthermeneutischen Verstrickungen innerhalb der Theologiegeschichte ist sie auf3er-
dem verpflichtet zu einer Reflexion ihrer eigenen Methoden und Konzepte. Die Kritik
postkolonialer Theorien kann im Bereich der Traditionshermeneutik auf zwei Ebenen

176 Beide Zitate ebd. 184.

177 Ebd.18s.

178  Ebd.

179 Said, Edward W.: Orientalism. New York: Vintage Books 1979 [1978].
180 Ebd.1.

181 Ebd.

182 Gruber: Wider die Entinnerung, 28.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

einhaken. Zum einen bieten postkoloniale Theorien einen reflektierenden Zugang auf
Inhalte der Theologie: etwa ein postkolonialer Blick auf Missions- und Kirchengeschich-
te, das Zusammenspiel von Religion und Politik in kolonialen Prozessen oder das Ver-
hiltnis zu anderen Religionen. Zum anderen iiben sie Kritik an der Art und Weise, wie
theologisches Wissen itberhaupt generiert wird, legen Machtprozesse in Wissenspro-
duktion und -verarbeitung offen und decken methodische AusschlieBungen und Eng-
fithrungen auf.

Wenn Judith Gruber von der »Tendenz zur Ausblendung von Machtverhiltnissen
in der theologischen Wissensproduktion« und der »diskursiven Marginalisierung von

8 50 muss dies

theologischen Ansitzen« in der deutschsprachigen Theologie spricht,
auch fir die Frage nach dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil aufhorchen lassen. Denn die Marginalisierung
bestimmter Interpretationsperspektiven prigte und prigt die Deutung von christli-
cher Tradition. Diese Marginalisierung geschieht auferdem verdeckt und ist deshalb

schwierig zu identifizieren:

»Mit der Schaffung einer Peripherie wird gleichzeitig ein Zentrum kreiert, das sich
grundlegend von den Riandern unterscheiden kann. Gleichzeitig wird in diesen Dif-
ferenzierungsprozessen auch Deutungsmacht asymmetrisch verteilt: Die souverdne
Deutungsmacht des Zentrums legt die Interessen der>anderen, aber nicht seine ei-
genen offen —und es verbirgt so seine eigene Provinzialitit und Machtformigkeit.«'%4

Ziel der postkolonialen Theorien ist nicht ein »neues, >wahres< Metanarrativ«’®>, son-
dern ein »epistemologischer Paradigmenwechsel«'®, Die Funktion von »Wissenschaft

als Kolonialtechnik«*®”

muss offengelegt werden. Im Zusammenhang des Themas die-
ser Studie gilt dies im Besonderen fiir das Verhiltnis der christlichen bzw. katholischen
Theologie zum Judentum und den jiidischen Elementen der eigenen Tradition. Gruber
beschreibt den Vorgang, die eigenen Machpolitiken des Wissens zu verschweigen, mit

Bezug auf Kien Nghi Ha mithilfe einer »Metapher des Entinnerns«*®®:

»Das Schweigen ist eine bewusste Amnesie, und die Amnesie ist eine politische Aus-
drucksform des kollektiven Gedéchtnisses. Daher ist das konsensuale Schweigen eine
dominante Machtartikulation, die sich der Aufarbeitung und Sichtbarmachung impe-
rialer Praktiken und Bilder durch Entinnerung aktiv widersetzt und nur durch Gegen-
Erzihlungen aufgebrochen werden kann.«'®

Wenn es um die jiidische Perspektive auf den christlichen Glauben geht, dann hilt die-
se Marginalisierung und Kolonisierung bereits so lange an, dass der Ausschluss dieser

183 Beide Zitate ebd. 24.

184 Ebd.

185 Ebd. 26.

186 Ebd.

187 Ebd.

188 Ebd. 25. Gruber bezieht sich auf den Aufsatz von Ha, Kien Nghi: Macht(t)raum(a) Berlin — Deutsch-
land als Kolonialgesellschaft. In: Eggers, Maureen Maisha u.a. (Hg.): Mythen, Masken und Subjek-
te. Kritische Weifsseinsforschung in Deutschland. Miinster 22009, 105-117.

189 Ha: Macht(t)raum(a) Berlin, 105.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

137


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

138

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Perspektive zu einer Selbstverstindlichkeit geworden ist. Bei Uberlegungen zum »her-

meneutical Jew«*° wurde festgestellt,”*

dass die frithe Kirche und Augustinus den Weg
der Kolonisierung des Judentums als Strategie nutzten.”” Das Judentum wurde jahr-
hundertelang von der christlichen Weltanschauung zur Abgrenzung der eigenen Iden-
titdt beansprucht. Zur Dekonstruktion solch christlicher Machthermeneutik kann eine
postkoloniale Perspektive hilfreich sein. Wichtig ist dabei allerdings auch, die bestehen-
den Machtverhiltnisse nicht noch zu verhirten — in dem Sinne, dass christliche Theolo-
gie nun als Zugestindnis auch jiidische Perspektiven beriicksichtigt und sich im jidisch-
christlichen Dialog wieder in einer initiativen und itberlegenen Deutungsperspektive se-
hen witrde. Auch dies witrde eine versteckte Politik der Macht darstellen. In der Rezepti-
on des postkolonialen Diskurses geht es nach Gruber aber gerade um die »Aufdeckung des
Politischen« und die Entdeckung des »Widerstandspotential[s] gegen hegemoniale Theo-
politik«.?

Methodisch kann ein solcher Anspruch durch »Praktiken der Erinnerung«***

einge-
16st werden. Was ist nun konkret mit solchen Praktiken gemeint? Gruber nennt hier et-
wa die »postkolonialen Relektiiren der (deutschsprachigen) Theologiegeschichte«>. Als

»Gegenerzihlungen«®

konnen sie dabei helfen, das Schweigen zu brechen und Macht-
interessen offenzulegen. Die Meinungen dazu, ob »die theologische Tradition Ressour-
cen fiir diese kritische Intervention«™” bietet, sind geteilt. So stellt Gruber sowohl Po-
sitionen vor, welche Theologie als zu verwoben in diese Machtprozesse sehen, und wie-
derum andere, die durchaus Anschlussstellen wie die genannten in der theologischen
Wissensproduktion identifizieren.*®

Eine mogliche Anschlussstelle im Rahmen dieser Studie ist eine Relektiire theologi-
scher Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie mithilfe kulturwissenschaftlicher
und postkolonialer Theorien. Gruber nennt als ein Beispiel der Verstrickung von Theo-
logie in Machtprozesse »die Produktion und Interpretation von soteriologischen Meta-
phern«®. Sie geht daraufein, dass die Auferstehungserfahrung nicht nur durch schrift-
liche Tradition, sondern durch eine spezifische kirchliche Praxis erfahrbar wird. Ein per-
formativer Raum der Glaubenserfahrung entsteht. Damit steht eine einseitig vorgestell-
te, vor allem schriftlich iiberlieferte und fiir immer feststehende kirchliche Tradition
massiv infrage — denn eine blof3 archivierte Tradition reicht nicht aus, um den Glauben
weiterzugeben.

»Es ist erst eine spezifische kirchliche Praxis, die eine Erkenntnis der Auferstehung er-
moglicht — die biblischen Auferstehungstexte machen deutlich, dass die Gegenwart

190 Cohen: Living Letters, 2.

191 Vgl Kapitel 3, Unterkapitel 2, S. 94ff.
192 Vgl. Heil: Die Biirde der Geschichte, 30.
193 Gruber: Wider die Entinnerung, 28.
194 Ebd.

195 Ebd.

196 Ebd.

197 Ebd. 29.

198 Vgl. ebd. 29-30.

199 Ebd. 30.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

des Auferstandenen der Kirche nicht einfach zur Verfiigung steht, sondern erst in der
Auslibung spezifischer kirchlicher Praktiken greifbar wird. Damit unterbrechen sie die
Vorstellung von einem linearen Verhiltnis zwischen dem Ereignis der Auferstehung ei-
nerseits und der Tradition der Kirche andererseits, die von diesem Ereignis berichtet.
Die Erfahrung der Auferstehungliegt nichteinfach als Ursprung der Kirche vor, sondern
istimmer ein- und riickgebunden an Praktiken, die sich der tédlichen Logik etablierter
Machtstrukturen widersetzen; mit diesen Praktiken wird Interpretationsarbeit geleis-
tet, die zur Erkenntnis der Auferstehung fithrt —und die Kirche konstituiert sich in der
Erinnerung jener Praktiken, die Auferstehung erkennen lassen.«*°°

2% stellen, weil sie

Kirche muss sich einer »massiven epistemologischen Verunsicherung«
nicht mehr einfach von einer fixen Tradition ausgehen kann, sondern sich dieser stets
neuversichern muss. Eine »postkoloniale[] Reperspektivierung«*°* muss die »Meistern-

% theologischer Tradition durchbrechen. Erst mit einer solchen Praxis, die

arrativ[e]«
sich immer neu den Anfragen der Zeichen der Zeit — wie es das Zweite Vatikanische
Konzil formuliert - stellt, kann es eine Erkenntnis der Auferstehungserfahrung geben.
Gruber spricht hier auch von einer »radikalen Interpretativitit der christlichen Tradition
und der daraus resultierenden erkenntnis-theologischen Verunsicherung«***. Wieder-
um kann in dieser Verunsicherung aber auch die Chance liegen, neue Wege der Glau-
benserkenntnis zu entdecken. Das Zweite Vatikanische Konzil stellte sich dieser Her-
ausforderung mit der Ausarbeitung der Erklirung Nostra aetate. Die Ausverhandlungen
christlicher Identitit — mit einem retrospektiven und einem prospektiven Blick — miis-
sen von da ausgehend neu angegangen werden, denn diese sind »nie neutral«*®. Dies
zeigt sich etwa daran, wenn »innerchristliche Machtfragen auch auf nicht-christliche
206 werden. In der Begegnung mit dem Judentum passier-
te dies im Laufe der Theologiegeschichte immer wieder und meist mit fatalen Folgen.
Die Kirche habe ihre »identititsstiftende Aufgabe [...] faktisch in einer Schuldgeschichte
der Kirche gegeniiber Andersgliubigen und ihren religiésen Traditionen realisiert«*®’.
Sigrid Rettenbacher spricht von hier aus die Rolle der Ekklesiologie als moglicher Er-

Gesprichspartner projiziert«

kenntnis- und Verhandlungsraum postkolonialer Kritik in der Theologie an — gerade weil
in diesem Raum Glaubensidentititen in der Geschichte gewaltvoll ausverhandelt wur-
den.**® Um solche Identitits-Narrative aufzubrechen, braucht es die Umsetzung neuer
erkenntnistheologischer Wege.

200 Ebd. 34-35.

201 Ebd. 36.

202 Ebd. 26.

203 Ebd. 28.

204 Ebd.37.

205 Rettenbacher, Sigrid: Identitat, Kontext, Machtpolitiken. Gedanken zu einer postkolonialen Theo-
logie der Religionen. In: Nehring, Andreas/Wiesgickl, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien II.
Perspektiven aus dem deutschsprachigen Raum. Stuttgart: Kohlhammer 2018, 116133, hier 122.

206 Ebd.123.

207 Ebd.126.

208 Vgl. ebd.126-127.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

139


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

140

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

»Wenn wir uns fiir Praktiken der Erinnerung entscheiden, wihlen wir eine alternati-
ve Methode zu den Strategien des etablierten Diskurse[s]; wir gehen buchstablich ei-
nen anderen>Weg«des Theologietreibens, der uns dazu herausfordert, auch die>Land-
karte<der Theologie neu zu vermessen, so dass sie die epistemologische Unsicherheit
nicht ausblendet, sondern uns bewusst durch die destabilisierten Orte theologischer

Erkenntnis navigieren lasst.«**®

Fir eine Traditionshermeneutik nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil bedeutet dies
einen Weg hin zu einem Traditionsbegriff, der verschiedenste Formen von Tradition er-
fasst — etwa auch Riten, Bilder, Vorstellungen, natiirlich auch Texte und Erzihlungen —
und der Tradition als einen mehrdimensionalen Vorgang beschreibt, der sich performa-
tiv vollzieht. Tradition ist dann ein Erfahrungsraum, in dem zeitliche Abstandssetzun-
gen im aktiven Erinnern iiberwunden werden kénnen und der sich zugleich in unendli-
chen Differenzen unterschiedlicher Glaubenserfahrungen realisiert.

Ein solcher Weg ist auch die Auseinandersetzung mit dem Ort des Jiidischen in der
christlichen Theologie und dem Anspruch des jidisch-christlichen Dialogs als Erkennt-
nisort des Glaubens. Hier kann mit der postkolonialen Kritik die Frage gestellt werden,
ob wesentliche erkenntnistheologische Aspekte im Christentum ausgeblendet oder ver-
deckt wurden, weil sie »zu jidisch« waren. Gibt es im Jiidischen Praktiken und Erkennt-
nis-Topoi, die neue Erkenntnisfelder fiir das Christentum erschlieRen? Und wurde zu
lange ausschliefilich das historische Judentum zur Zeit Jesu fokussiert und dem zeit-
gendssischen Judentum zu wenig Beachtung geschenkt? Wurden die Eigenperspekti-
ven der verschiedenen jiidischen Stromungen zu wenig beriicksichtigt? Fragen wie diese
werden im weiteren Verlauf dieser Studie immer wieder gestellt werden.

Ein weiterer Weg wire, auch andere postkoloniale Analysekategorien auf die Unter-
suchungvon Tradition anzuwenden. So weist Aleida Assmann auf den Ursprung des Tra-
ditionsbegriffs im rémischen Erbrecht hin.**® Frauen waren aus dieser erbrechtlichen
»Traditionskette« jahrhundertelang »ausgeschlossen«.”” Inwiefern solche Begriffskon-
notationen historisch wirksam waren und weiterhin wirken, wire auch eine zentrale
Frage fiir christliche und jiidische Traditionshermeneutik. Gerade die katholische Kir-
che muss sich hier von einer postkolonialen und geschlechtersensiblen Perspektive aus
Anfragen stellen lassen.

Mehrfach wurde bereits angesprochen, dass Tradition ein mehrdimensionaler Pro-
zess ist. Ebenso festgestellt wurde, dass Traditionsbestinde hiufig verdeckt wirksam
sind. Dies ist besonders der Fall, wenn sich Tradition in Bildern und Metaphern des
Sprachgebrauchs niederschligt — und in den Formen, in denen Gedanken iiberhaupt
gefasst werden. Die kognitive Metapherntheorie nach George Lakoff und Mark Johnson
beschiftigt sich mit solchen kognitiven Strukturierungsprozessen, die wesentlich durch
Metaphern geprigt sind. Im Folgenden sollen die Potenziale einer solchen Theorie fiir

209 Gruber: Wider die Entinnerung, 36.
210 Vgl. Assmann: Zeit und Tradition, 93.
211 Beide Zitate ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

die Traditionshermeneutik, die Rezeption des Konzils und die Theologie gehoben und
diskutiert werden.*

4. Tradition in Metaphern: Impulse aus der metaphorologischen Theologie

Bilder und Metaphern sind wesentliche Bestandteile menschlicher Kommunikation und
kultureller Systeme. Sprachliche Bilder haben vor allem die Funktion, schwer Kommu-
nizierbares verstindlich zu machen. Der Begriff der Metapher stammt aus der antiken
Rhetorik und bezeichnet dort ein sprachliches Stilmittel.

»Die Metapher (griechisch metaphora, fiir-Ubertragung) ist ein Phinomen nichtwort-
lichen Sprachgebrauches, bei dem ein Bedeutungstransfer [..] von einem Begriff auf
einen anderen stattfindet. Die Verbindung zwischen beiden Konzepten wird durch ei-
ne implizite Analogie hergestellt: Das heifst, die gemeinte Bedeutung des metaphori-
schen Ausdruckes erklart sich aus der Gemeinsamkeit (dem sogenannten tertium com-
parationis) der urspriinglichen und der metaphorischen Verwendung.«*

Dieser Begriff der Metapher fand im Laufe der Literatur- und Philosophiegeschichte ver-
schiedenste Entwicklungen, wie sich zeigen wird. Eine Auseinandersetzung mit Meta-
phern im Rahmen einer Traditionshermeneutik, welche aufmerksam fiir die erkennt-
nistheologischen Impulse der Israeltheologie und des jidisch-christlichen Dialogs ist,
hat besondere Relevanz. Denn gerade im Bereich verwendeter Sprachbilder und Me-
taphern, wie sie hiufig in theologischer Sprache auftauchen, wirken implizit theologi-
sche Konzepte vergangener Jahrhunderte weiter. Oft sind solche Metaphern unreflek-
tiert Speicherorte judenfeindlicher Konzepte oder allgemein noch durch einen hegemo-
nialen Identititsdiskurs der Kirche belastet. Wie nun aber herangehen an diese Proble-
matik, wie diese verdeckten Konzepte reflektieren?

4.1 Metaphern als Ausdrucksmaglichkeiten dynamischer Glaubenserfahrungen

Der Theologe Benedikt Gilich bietet dazu in seinem Werk Die Verkirperung der Theologie.

14 einen Ansatz. Gilich nihert sich darin iiber verschiedene

Gottesrede als Metaphorologie
Konzepte der Metaphorologie der Analyse (theologischer) Metaphern an und postuliert
gleichzeitig die theologische Notwendigkeit, sich mit der Theologie als metaphorischer

Sprache auseinanderzusetzen:

212 Eine Auseinandersetzung mit der Anwendung theologischer Metaphorologie findet sich auch in
der Diplomarbeit der Autorin: Hoftberger: Die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils, bes.
45-59.

213 Felgenhauer, Tilo: Metapher. In: Giinzel, Stephan (Hg.): Lexikon der Raumphilosophie. Unter Mit-
arbeit von Franziska Kimmerling. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2012, 256—257,
hier 257. Abklrzungen vervollstandigt durch EH.

214 Gilich, Benedikt: Die Verkérperung der Theologie. Gottesrede als Metaphorologie. Stuttgart: Kohl-
hammer 2011.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -

141


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

142

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

»Denn hat Theologie eine irreduzible metaphorische Qualitat, stellt sich fir sie wie fiir
die Philosophie die Frage nach der Theoretisierbarkeit der Metapher als Frage nach der
Systematisierbarkeit der Theologie selbst. Diese Frage gewinnt ihre spezifische Kom-
plexitat darin, dass diese Eigenart theologischen Denkens und Sprechens auch ihre
eigene Reflexion nochmals bedingt: Uber die Metapher kann nur mit der Metapher
gedacht und von der Metapher nur metaphorisch gesprochen werden.«*™

Gilich deutet hier an, wie schwierig eine »Ubersetzung«von Metaphern ist. Ralf Koners-
mann nennt im Vorwort des Worterbuchs der philosophischen Metaphern™® eine mégliche
Erklirung fir diesen Umstand. Denn als »Verfahren der Riickitbersetzung philosophi-
scher Bildersprache in eine >eigentliche, begriffssprachlich definierte Bedeutung wire
die Metaphorologie griindlich mifiverstanden«*”?. Als eine Referenz nennt Konersmann
Kants Uberlegungen zu von ihm »als >Symbole<apostrophierte[] Sprachbilder [...], die ih-
re philosophische Pointe darin haben, aufgrund ihrer begriffsadiquaten Funktion trans-
formationsresistent zu sein«*®. In der Analyse metaphorischer Rede kann hier an die
Reflexionen zur Bedeutung von Jacques Derrida angeschlossen werden. Denn gerade in
der Interpretation von Metaphern werden stetige Sinnverschiebungen deutlich.

»Nicht Identitdt und Konstanz sind die Leitbegriffe metaphorologischer Rekonstrukti-
on, sondern Zeitlichkeit und Differenz. Historisches Verstehen verwirklicht sich fiir sie
im Auflesen einer Bedeutung, die erstin der Verbindung mit dem vom riickblickenden
Kommentar zu gewdhrenden Vorausblick auf das, was ihr durch Kritik und Rezeption
faktisch zuwuchs, zu dem wird, was sie ist. Indem aber die Metaphorologie selbst nur
eine, ndmlich diejiingste Stufe in dem von ihr erschlossenen Prozef ist, kommt sie nie-
mals an den Punkt, ihren Lesern so etwas wie das Eigentliche des Bedeutens in seiner
urspriinglichen Gestalt zu enthiillen. Die Metaphorologie zeigt die Selbstgegebenheit
des Materials in der uniiberbietbaren Vorlaufigkeit seiner sprachlichen Prasenz.«*'

Eine solche Definition der Metapher birgt hermeneutische Herausforderungen, aber
auch Potenziale. Denn die sprachlichen Bilder konnen den im Traditionsdiskurs pra-
senten Sinnverschiebungen einen Ausdruck geben und sind somit auch geeignete
Speicherorte und Ausdrucksweisen dynamischer Glaubenserfahrungen. Die Prisenz
bildlicher und metaphorischer Sprache in der Bibel und anderen Glaubenstexten bis hin
zu den Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils**° legt diesen Befund nahe.

In seiner Studie verwendet Gilich einen »weite[n] Metaphernbegrift [...], der die Me-

221

tapher als Paradigma bildlicher Rede- und Denkformen«**' auffasst. Ein solch weiter

215 Ebd.16.
216 Konersmann, Ralf: Vorwort: Figuratives Wissen. In: Konersmann, Ralf (Hg.): Worterbuch der phi-
losophischen Metaphern. 3., erweiterte Auflage. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft

2011, 7-20.
217 Ebd.12.
218 Ebd.
219 Ebd.

220 Vgl. hierzu z.B. Delgado, Mariano/Sievernich, Michael (Hg.): Die grofen Metaphern des Zweiten
Vatikanischen Konzils. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2013.
221 Gilich: Die Verkérperung der Theologie, 25.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Metaphernbegriff findet auch in anderen Wissenschaften Anwendung. So kennt auch
die Literaturwissenschaft einen weiten Metaphernbegriff, der »auf bildliches Sprechen
iiberhaupt abzielt, also auch Vergleich, Gleichnis, Parabel und die Allegorie im weiteren
Sinn miteinschliet«***. Die Differenzierung von Metaphern und sprachlichen Bildern
wurde in der Forschung diskutiert. Weder eine leichtfertige Identifizierung der Begriffe
»Metapher«und »Bild« noch eine strikte Ablehnung eines solchen Zusammenhangs wird
der Komplexitit des Vorganges gerecht. Konersmann appelliert dafiir, einen »(ab-)bild-
kritisch[en]«*** Bildbegriff fiir die Metapher zu verwenden. So wird die Metapher als
»Sprachereignis«*** wahrgenommen, dessen »Bildlichkeit« in der »funktionale[n] Ent-
sprechung einer visualisierten Struktur« liegt.”” Der Metaphernbegriff dieser Studie
schlief3t an Gilichs weite Definition an.

Metaphorische Sprache wurde nicht immer geschitzt, sondern stand vielmehr un-
ter dem »Verdacht, als uneigentliche Sprache nicht wahrheitsfihig und somit wissen-
schaftlich nicht zulissig zu sein«***. Gerade fiir die Theologie kann diese Annahme aller-
dings nicht mehr gelten. So weist Gilich auf die zahlreichen theologischen Forschungen
zur Metapher hin, die »in der Metaphorizitit theologischer Rede nicht nur kein Defizit
[sahen], sondern vielmehr ihr entscheidendes Potential, durch dessen innovative Kraft
menschliche Rede von Gott erst moglich wird«*”.

Weiter oben wurde festgestellt, dass der Traditionsbegriff unter anderem durch
rechtliche und religiose Metaphern gepragt ist. Auch das genannte kulturelle Gedicht-
nis ist Speicherort historisch und gesellschaftlich etablierter und selbstverstindlicher
Metaphern. Metaphern haben hier unterschiedliche Funktionen. Sie sind »Orientie-
rungswissen«*?®, das auf unterschiedlichen Wegen umgesetzt wird. So »irritieren<**
sie zum einen, da sie neue Sinnzusammenhinge herstellen und zunichst Verstehens-
konflikte erzeugen konnen, die durch die Interpretierenden geldst werden miissen:

230 Zum

»Die Wiederherstellung einer neuen Stimmigkeit verlangt unsere Mitarbeit«
anderen »konsolidieren«<®' sie, indem durch Metaphern Bedeutungsfelder, ja ganze ge-
dankliche Konzepte gebildet werden, die zur weiteren Reflexion iiber ein Phinomen
genutzt werden konnen. Im Worterbuch der philosophischen Metaphern werden sol-
2 yorgestellt. Bildfelder wie »Band,

Kette«, »Fliefen«, »Kdrper, Organismus« etc. bezeichnen einen »kohirenten Vorstel-

che, vom Herausgeber sogenannten »Titelmetaphern«

222 Peil, Dietmar: Metapher. In: Niinning, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie.
Ansitze — Personen — Grundbegriffe. 5., aktualisierte und erweiterte Auflage. Stuttgart/Weimar:
J. B. Metzler 2013, 517-518, hier 517.

223 Konersmann: Vorwort, 15.

224 Ebd.14.

225 Ebd.15.

226 Gilich: Die Verkérperung der Theologie, 11.

227 Ebd. Gilich bietet hier auch einen kurzen Uberblick zur Forschungsliteratur, vgl. ebd. FN .

228 Konersmann: Vorwort, 15.

229 Ebd.

230 Ebd.

231 Ebd.

232 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

143


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

T4t

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

lungszusammenhang [..] dessen konkrete Gestalt zeitriumlich variieren kann«**.

Solche Metaphern haben eine Geschichte,?*

weil sich die Lebenswelt und Vorstellungen
der die Metapher interpretierenden Menschen verandert haben.

Eine sehr wichtige Thematik fir die Frage nach dialogsensibler Traditionsherme-
neutik bringt Konersmann ein, wenn er davon spricht, dass die Titelmetaphern einen

5

»imaginativen Raum«** erdffnen. Darin sind die »Aussagemdglichkeiten durch die

26 Wird ein Phinomen mittels einer

Bildlogik des Titelwortes vorgreifend umgrenzt«
bestimmten Metapher veranschaulicht oder beschrieben, dann legt diese »implizit
fest, was iiberhaupt gesagt werden kann«*’: »Metaphern begrenzen den Horizont des
Sagbaren, und sie dffnen ihn zugleich«*®. Es ist also nicht unerheblich, mit welchen
Metaphern im theologischen Diskurs operiert wird. Stehen nur bestimmte Bildlogiken
zur Verfugung, so kann auch ein alternativer theologischer Ansatz schwieriger entwi-
ckelt und kommuniziert werden. Dies gilt insbesondere fiir Glaubensthemen insofern,
als gerade alltigliche Vorstellungen von solchen Mustern durchdrungen sind. Fiir den
judisch-christlichen Dialog bedeutet dies, dass es alternative Metaphern zu den durch
Uberbietung und Ausgrenzung geprigten Bildern vergangener Jahrhunderte braucht.
Fiir die Traditionshermeneutik des Zweiten Vatikanischen Konzils heif3t es, Begriffe wie
»Bruch« und »Kontinuitit« genau in den Blick zu nehmen und differenzierte Metaphern
zu etablieren, die der Komplexitit von Traditionsentwicklung gerecht werden kénnen.
Diese Uberlegungen stecken bereits mitten in der Reflexion zur erkenntnistheoreti-
schen Funktion von Metaphern. Diese Dimension soll nun weiter fokussiert werden.

4.2 Die kognitive Metapherntheorie als Referenz fiir die Fundamentaltheologie

Gilich geht in seiner Analyse noch tiefer in die erkenntnistheoretische Ebene hinein, in-
dem er die »Metapher als Prinzip imaginativer Rationalitit«*® diskutiert. Er bezieht sich
auf die kognitive Metapherntheorie nach George Lakoff und Mark Johnson. Die beiden
Forscher entwickelten ein Konzept, das eine neue Richtung der Kognitionswissenschaf-

240

ten reprisentiert: »das Modell der sEmbodied Cognition«®*°. Thre These: Metaphern re-
prasentieren nicht nur Erfahrungen, sondern strukturieren und konstruieren sie grund-
legend. Lakoff und Johnson entwickeln ihr Konzept zunichst in ihrem Werk Metaphors

We Live By**':

233 Ebd.

234 Vgl. ebd.

235 Ebd.16.

236 Ebd.

237 Ebd.

238 Ebd.

239 Gilich: Die Verkérperung der Theologie, 143.

240 Ebd.

241 Vgl. Lakoff/Johnson: Metaphors We Live By. Deutschsprachige Ausgabe: Lakoff, George/Johnson,
Mark: Leben in Metaphern. Konstruktion und Gebrauch von Sprachbildern. Heidelberg: Carl Auer
1998. Hier kann nur ein sehr knapper Uberblick einiger Ansitze gegeben werden. Fiir eine ausfiihr-
liche Analyse vgl. Gilich: Die Verkorperung der Theologie, 143—274.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

»Mit>Metaphors we live by<vollziehen Lakoff und Johnson einen Umbruch in der Sicht
auf den metaphorischen Prozess: Sie erklaren ihn primar als kognitives Phanomen,
dem eine zentrale Bedeutung fiir das menschliche konzeptuelle System und somit fiir
die Konstruktion und Interpretation von Erfahrung zukommt. In ihrer kognitiven Me-
tapherntheorie sehen sie wichtige bedeutungs- und erkenntnistheoretische Impulse,
die zu einem erfahrungsbasierten Verstindnis menschlicher Erkenntnis fiihren«<®*?.

Als solche Konstruktionsprinzipien stellen Metaphern Konzepte bereit, in denen Erfah-
rungen geordnet werden: »Our ordinary conceptual system, in terms of which we both
think and act, is fundamentally metaphorical in nature.«*** Lakoff und Johnson schlie-
Ren an die Eigenschaften der rhetorischen Figur der Metapher an, wenn sie sagen: »The
essence of metaphor is understanding and experiencing one kind of thing in terms of
another.«** Die erkenntnistheoretische Funktion der Metapher geht fiir sie allerdings
weiter, wie Gilich betont:

»Metaphorische Modelle evolvieren aus der Interaktion mit unserer Umwelt und
wirken wiederum strukturierend und organisierend auf sie ein. Metaphern sind
nicht Werkzeuge zur Handhabe fertiger mentaler Konzepte; sie sind essentiell fiir

Konzeptualisierungsprozesse selbst.«**

Wie sehen solche Konzepte nun konkret aus? Lakoff und Johnson geben drei Arten von
»conceptual metaphor(s]«**¢ an. Die sogenannten »orientational metaphors«*” (Orien-
tierungsmetaphern) greifen auf riumliche Orientierungsmuster zuriick, die auf andere
Bereiche, Erfahrungen, Begriffe und Abliufe ibertragen werden. Beispiele dafiir sind
Muster wie »up-down, in-out, front-back, on-off, deep-shallow, central-peripheral«**®.
Im kognitiven Konzeptsystem ist dann etwa »oben« positiv und »unten« negativ konno-
tiert.

Die »Ontological metaphors«** (Ontologische Metaphern) bieten eine Moglichkeit
»to focus on different aspects of mental experience«*° in einer anderen Form bzw. Ver-
kérperung. Lakoff und Johnson fithren das Beispiel »The mind is a machine«**' an. Aus
diesem Bild werden Formulierungen moglich wie: »My mind just isn't operating today«

242 Ebd.155.

243  Lakoff/Johnson: Metaphors, 3. Fiir die deutsche Ubersetzung vgl. Lakoff/Johnson: Leben in Meta-
phern, 11: »Unser alltdgliches Konzeptsystem, nach dem wir sowohl denken als auch handeln, ist
im Kern und grundsatzlich metaphorisch.«

244 Lakoff/Johnson: Metaphors, 5. Vgl. Lakoff/lohnson: Leben in Metaphern, 13: »Das Wesen der Me-
tapher besteht darin, da wir durch sie eine Sache oder einen Vorgang in Begriffen einer anderen
Sache bzw. eines anderen Vorgangs verstehen und erfahren kénnen.«

245 Gilich: Die Verkérperung der Theologie, 157.

246 Lakoff/Johnson: Metaphors, 4.

247 Ebd.14.

248 Ebd. Vgl. Lakoff/Johnson: Leben in Metaphern, 22: »oben-unten, innen-aufien, vorne-hinten, dran-
weg, tief-flach, zentral-peripher«.

249 Lakoff/Johnson: Metaphors, 28.

250 Ebd.

251 Ebd. 27.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

145


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

146

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

oder »I'm a little rusty today«.”** Auch »Container Metaphors«** (Behiltermetaphern)
gehoren in diesen Bereich. Sie entstammen unserer korperlichen Selbstwahrnehmung
als Container, die auf die Erfahrungen mit unserer Umgebung itbertragen wird.>** Zu
den ontologischen Metaphern zihlen auch Sprachoperationen, die in der Alltagssprache
meist gar nicht als Sprachbilder wahrgenommen werden, so die »Personification, in
der menschliche Eigenschaften oder Titigkeiten auf Dinge iibertragen werden: z.B.
»His theory explained to me«, »This fact argues against« oder »His religion tells him that he
cannot drink French wines«.?”®

Besonders interessant fiir die Analyse von Traditionshermeneutik und Rezeptions-

2% (Strukturmetaphern). Bezeichnet werden

prozessen sind die »structural metaphors«
damit »cases where one concept is metaphorically structured in terms of another«*”.
An den Beispielen »argument is war«**® und »time is money«** wird deutlich, dass es
sich hier um komplexe Bedeutungsfelder handelt, mithilfe derer ein anderes Konzept
strukturiert und erklart wird. Ein abstrakter Begriff kann durch eine Strukturmetapher
anschaulicher erliutert werden.

Der Konnex zwischen linguistischem Material und kognitiven Konzepten wird
durchaus kritisiert. Gilich weist darauf hin, dass Lakoffs und Johnsons Analysemetho-
de »zu einer unzureichenden Thematisierung der soziokulturellen Erfahrung sowie
der Vernetzung zwischen individueller und kollektiver Erfahrung«**® fithre. Sprache
sei aber vor allem auch als »Erfahrungsraum«*® wahrzunehmen. In spiteren Werken
korrigieren Lakoft und Johnson diese Verkiirzungen. Sie bedienen einen »weiten Erfah-
rungsbegriff, der ihre senso-motorische, sozio-kulturelle, individuelle und kollektive

262

sowie ihre sprachliche Dimension zu integrieren beansprucht«***. Den Zusammenhang

von »Bedeutungsstrukturen in der physischen (und sozialen) Interaktion des Orga-

26 vertieft Johnson in seinem Werk The Body in the Mind.**

nismus mit seiner Umwelt«
Darin beschiftigt er sich mit basalen Erfahrungen des Menschen in seiner Umgebung
und den Auswirkungen dieser auf seine kognitiven Konzepte. Die daraus entstehenden,
grundlegenden Muster nennt er »image schema« oder »embodied schema«:*® »An

image schema is a recurring, dynamic pattern of our perceptual interactions and motor

252 Ebd.

253  Ebd. 29.

254 Vgl. Lakoff/Johnson: Leben in Metaphern, 29-32.

255 Lakoff/Johnson: Metaphors, 33.

256 Ebd.14.

257 Lakoff/Johnson: Metaphors, 14. Lakoff/Johnson: Leben in Metaphern, 14: »Fille, in denen ein Kon-
zept von einem anderen Konzept her metaphorisch strukturiert wird.«

258 Lakoff/Johnson: Metaphors, 7.

259 Ebd.7-8.

260 Gilich: Die Verkérperung der Theologie, 178.

261 Ebd.

262 Ebd.188.

263 Ebd.190.

264 Johnson, Mark: The Body in the Mind. The Bodily Basis of Meaning, Imagination, and Reason.
Chicago u.a.: The University of Chicago Press 1990 [1987].

265 Ebd. 23.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

programs that gives coherence and structure to our experience.«**® Ein solches Bild-
schema entsteht etwa aus der Wahrnehmung von Innen und Auflen. Diese Abgrenzung
erfihrt der Mensch in vielfiltiger Weise: bereits auf der Ebene des eigenen Kérpers
und seiner Grenzen zum Auflen oder auch in der Interaktion »mit behilterartigen
Dingen (Haus, Auto, Bahn)«**’. Johnson charakterisiert die image schemata als »general

and abstract«**®. Sie werden auflerdem durch »general knowledge«**

gepragt. Gilich
folgert deshalb: »Das soziale Kollektiv, in das ein Individuum stets eingebunden ist,
beeinflusst demnach seine Erfahrungsinterpretation auch auf der grundlegenden Ebene
der Bildschemata.<*”°

Der philosophische Zugang Konersmanns und die kognitionswissenschaftlichen
Uberlegungen von Lakoff und Johnson treffen sich in der These, dass Metaphern unsere
Wahrnehmung und Sprache grundlegend strukturieren und bedingen. Johnsons spite-
re Uberlegungen streichen auflerdem den Einfluss der Sozialisation, der unmittelbaren
korperlichen Umwelt sowie kultureller Einfliisse auf die Entstehung mentaler metapho-
rischer Konzepte hervor. Eine metaphorologische Analyse kann die Auseinandersetzung
mit Traditionshermeneutik nicht nur bereichern, sondern ist sogar notwendig. Denn
die im Traditionsdiskurs verwendeten Metaphern miissen metaphorologisch unter-
sucht werden, um ihre Herkunft und Hintergriinde zu erforschen und Alternativen
zu erarbeiten. Dies gilt besonders fiir den Anspruch einer Traditionshermeneutik, die
sensibel ist fiir die Entwicklungen der Israeltheologie und den jidisch-christlichen
Dialog.

»Die Metapher der Analyse bekommt dabei eine eminent praktische Bedeutung, denn
sie hilft uns, uns aus dem Griff unserer Metaphern zu befreien. Dabei treten wir in an-
dere metaphorische Welten ein und lernen dann, daR die Alternative zur Metapher

nicht der akademisch gereinigte Begriff, sondern die alternative Metapher ist.<*”

Wie kénnen diese methodischen Uberlegungen nun iiber die bereits genannten Beispiele
hinaus der Traditionsanalyse, insbesondere in Hinblick auf die Umbriiche des Zweiten
Vatikanischen Konzils, dienen?

4.3 Tradition als Quelle strukturierender Metaphern - Tradition als Metapher?

Siegfried Wiedenhofer benannte als eine Funktion von Tradition, Ordnungsstrukturen
fiir Gesellschaft und Individuum zur Verfigung zu stellen. Mit den Impulsen aus der
philosophischen und kognitionswissenschaftlichen Metaphorologie sowie deren Rezep-
tion in der Theologie wurde deutlich, wie Metaphern als solch kognitive Strukturen wirk-
sam werden.

266 Ebd. xiv.

267 Gilich: Die Verkérperung der Theologie, 191.

268 Johnson: The Body in the Mind, 24.

269 Ebd. 26.

270 Gilich: Die Verkorperung der Theologie, 192.

271 Buchholz, Michael B.: Vorwort. In: Lakoff, George/Johnson, Mark: Leben in Metaphern. Konstrukti-
on und Gebrauch von Sprachbildern. Aus dem Amerikanischen tibersetzt von Astrid Hildenbrand.
Heidelberg: Carl Auer1998, 8.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -

147


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

148

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Eine theologiegeschichtlich und auch in der Glaubenspraxis héchst wirksame struk-
turierende Metapher ist jene der Kirche als Behilter bzw. Gebiude.””* Gilich erliutert
an diesem Beispiel, wie die »Organisation der Kirche-Welt-Relation skizziert werden«*”
kann. Als Behilter bewahrt die Kirche »das offenbarte Heilswissen«*’*. Der Satz »Extra
ecclesiam nulla salus — Auf3erhalb der Kirche kein Heil«, der jahrhundertelang Giltigkeit
besaf’, spezifizierte die Behilter-Metapher auf das Verhiltnis mit Gliubigen anderer Re-
ligionen bzw. Menschen ohne ein Glaubensbekenntnis hin.*”® Erst das Zweite Vatikani-
sche Konzil distanzierte sich von dieser Grenzziehung.?”®

Als »komplexe Variation der Behiltermetaphorik« nennt Gilich die »Gebaudemeta-
phorik«.””” Dieses Bild fiir die Kirche wird bereits in der Bibel verwendet, so beispiels-
weise im 1. Petrusbrief:

»Lasst euch als lebendige Steine zu einem geistigen Haus aufbauen, zu einer heiligen
Priesterschaft, um durch Jesus Christus geistige Opfer darzubringen, die Gott gefallen!
Denn es heif’t in der Schrift: Siehe, ich lege in Zion einen auserwéhlten Stein, einen
Eckstein, den ich in Ehren halte; wer an ihn glaubt, der geht nicht zugrunde.« (1 Petr
2,5-6)

Beide Metaphern strukturieren das Kirchenbild mit einer klaren Abgrenzung von Innen
und Auflen. Auerdem sind »die Verbindungswege zwischen Aufien und Innen [...] klar
geregelt« und der »Behilter dient dem Zweck, einen bestimmten Inhalt so zu verwah-
ren, dass er nichtverloren geht, oder unerwiinschten Veranderungen (Witterung, Verfall
etc.) ausgesetzt ist«.?’®
zeitlichen und riumlichen Eigenschaften einhergeht. Tradition erscheint in dieser Lo-

gik als etwas schwer Veranderbares, das die Zugangsbedingungen zum Behilter streng

Hier wird deutlich, dass die Behiltermetapher mit bestimmten

reglementiert. Die Gebiudemetapher setzt Gilich als etwas komplexer von der Behilter-
metapher ab:

»Die Gebaudemetaphorik |dsst eine interne Differenzierung zu: Ein Gebaude hat in
der Regel mehrere Riume, es bendtigt verschiedene Elemente, ein Fundament, Sau-
len, Winde, ein Dach etc. Die Gebdudemetaphorik ist insofern offen fir die plurale
Komplexitit des kirchlichen Innenraums<®™.

272 Vgl. Gilich: Die Verkérperung der Theologie, 383—393.

273 Ebd. 383.

274 Ebd. 384.

275 Fireine Analyse des Satzes mit seinen theologiegeschichtlichen Hintergriinden bis hin zum Zwei-
ten Vatikanischen Konzil vgl.: Tiick, Jan-Heiner: Extra ecclesiam nulla salus. Das Modell der gestuf-
ten Kirchenzugeharigkeit und seine dialogischen Potentiale. In: Tiick, Jan-Heiner (Hg.): Erinnerung
an die Zukunft. Das Zweite Vatikanische Konzil. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2012, 242—290.

276 Fureinetheologisch-metaphorologische Analyse der Atheismus-Thematik in den Texten des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils vgl. Gilich, Benedikt/Hoff, Gregor Maria: Metaphern, in denen wir (nicht)
glauben. Das 2. Vatikanische Konzil und der Atheismus. In: Delgado, Mariano/Sievernich, Micha-
el (Hg.): Die grofden Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils. Freiburg/Basel/Wien: Herder
2013, 287-304.

277 Beide Zitate Gilich: Die Verkérperung der Theologie, 384.

278 Beide Zitate ebd. 385.

279 Ebd. 386.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Ein theologischer Ansatz, in dem so eine Differenzierung des kirchlichen Innenraums
vorgenommen wird, sei beispielsweise die Lehre der loci theologici nach Melchior Cano.?*°
Im Zusammenhang mit den traditionshermeneutischen Weichenstellungen der Theolo-
giegeschichte wurde dieses Konzept bereits diskutiert. Warum die Behilter- bzw. Ge-
biudemetaphorik geschichtlich so pragend war, ldsst sich auch mit ihrer unmittelbaren
Erfahrungsmoglichkeit in der Umwelt erkliren. Mit einem Blick zuriick auf Lakoff und
Johnson vereint die Bildlogik des Behilters bzw. Gebiudes eine Orientierungs- und eine
Strukturmetapher in sich. Die Metapher wird also durch basale Wahrnehmungsmuster
gestiitzt und eré6ffnet zugleich vielfiltige semantische Moglichkeiten. So lasse sie sich
»hervorragend allegorisieren« und finde »in den christlichen Sakralbauten zudem eine
manifeste Erfahrungsverwurzelung«.?®* All diese Eigenschaften fithren zu einer breiten
Wirksambkeit der Metapher. Gilich sieht allerdings eine »entscheidende Leerstelle der Be-
hilter- und Gebiudemetaphorik«, da sich »die Kirche-Welt-Relation [...] als Geschehen von
Kirche [...] nicht theologisch wiirdigen lisst«.?®* Es bestehe auflerdem die Gefahr, Innen
und Auflen als allzu homogen wahrzunehmen und ihre Komplexitit sowie die »wechsel-

28 zu vernachlissigen.

seitige Durchdringung von Kirche und Welt«

Das beschriebene Beispiel zeigt Vorteile und Problematiken einer in Theologie und
Kirche etablierten Metapher. In einer anderen, von mir durchgefiihrten Studie zu Meta-
phern im jidisch-christlichen Dialog zeigte sich eine Verschiebung und Neucodierung
der Gebiudemetaphorik im Dokument Denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung.*®*

Dort findet sich folgender Abschnitt:

»Der Glaube derJuden, bezeugt in der Bibel und im Alten Testament zu finden, ist fiir
die Christen nicht eine andere Religion, sondern das Fundament [foundation, EH] ihres
eigenen Glaubens, obwohl die Figur Jesu ganz klar der einzige Schliissel [sole key, EH]

fiir die christliche Interpretation der Schriften des Alten Testaments ist.«*%

Wihrend in Nostra aetate noch die (jiidischen) Apostel Jesu als »die Grundfesten und Siu-
len der Kirche« (NA 4) bezeichnet werden, so ist es in diesem Dokument der »Glaube
der Juden« - eine zunichst vielleicht kaum wahrnehmbare Verinderung, im theologi-
schen Kontext aber dennoch bemerkenswert. Wird das Fundament jedoch als ein aus-
schlieRlich retrospektiver Aspekt gedeutet, so wire diese Interpretation erkenntnistheo-
logisch zu kurz gegriffen. Denn dies wiirde nur das Judentum zur Zeit Jesu als relevant
fiir die theologische Reflexion anerkennen. Das Bild des Schliissels forciert wiederum
eine christologische Perspektive — ein Zugang, der noch genauer theologisch zu spezifi-
zieren wire. Die riumliche Metaphorik wird noch weiter verindert:

280 Vgl. ebd.

281 Beide Zitate ebd.

282 Beide Zitate ebd. 388.

283 Ebd. 389.

284 Vgl. Hoftberger: Die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils, 65-67. Die folgenden Uberle-
gungen beziehen sich auf die Ergebnisse der dortigen Analyse.

285 Kommission fiir die religiésen Beziehungen zum Judentum: Denn unwiderruflich sind Gnade und
Berufung, Nr. 20. Hervorhebung EH.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

149


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

150

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

»Alsinter-religiésen Dialog<im eigentlichen Sinn kann man daher das jiidisch-christ-
liche Gesprach nur mit Vorbehalt bezeichnen; man kénnte eher von einer Artsintra-re-
ligiosem Dialog<odersinnerfamiliarem Dialog«sui generis sprechen. Der Heilige Papst
Johannes Paul Il. driickte diesen Sachverhalt in seiner Ansprache am 13. April 1986 in
der rémischen Synagoge folgendermafen aus: >Die jidische Religion ist fiir uns nicht
etwas »Auferliches, sondern gehért in gewisser Weise zum >Inneren< unserer Religi-
on. Zu ihr haben wir somit Beziehungen wie zu keiner anderen Religion. lhr seid un-
sere bevorzugten Brider und, so kdnnte man gewissermafen sagen, unsere dlteren
Briider.«?8¢

Die Bezeichnung »intra-religiés« sowie die aus dem Zitat von Johannes Paul II. stam-
mende Formulierung, das Judentum gehore zum »Inneren« der christlichen Religion,
verstirken noch einmal den Einbezug des Judentums in die innere Struktur des Kirchen-
gebiudes. Das Bild des Gebaudes bleibt allerdings mit seiner Trennung in Innen und Au-
Ren bestehen, mit all seinen Chancen und Nachteilen. Zu Letzterem zihlt auch die Ge-
fahr der Vereinnahmung des Judentums. Die institutionelle Anbindung der Kommissi-
on fir die religiosen Beziehungen zum Judentum an den Pipstlichen Rat zur Férderung
der Einheit der Christen (frither Sekretariat fiir die Einheit der Christen) zeigt diese Am-
bivalenz. Durch diese Verortung mochte man die besondere Beziehung zum Judentum
hervorheben. Dies ist nicht als Vereinnahmung gedacht, aber strukturell besteht diese
Gefahr dennoch. Es gibt dafiir allerdings ein Problembewusstsein.

Gilich stellt eine alternative Metaphorik vor, mithilfe derer das Zweite Vatikanische
Konzil die »Weltrelation als konstitutives Geschehen von Kirche«*®” vermittelt: »Kirche
ist Zeichen«**®, Diese ebenso in der biblischen Sprache verankerte Metapher — reali-
siert z.B. in Charakterisierungen von Christus als Wort oder Licht — wird vom Konzil in
der Beschreibung der »Offenbarung als kommunikatives Geschehen« und »Christus [als]
die Selbstmitteilung, d.h. Zeichen Gottes schlechthin« realisiert.?® Mit der Zeichenme-
taphorik hingt auch die Formulierung der »Zeichen der Zeit« zusammen. Die Zeichen
der Zeit spielen dabei auf zwei unterschiedlichen Ebenen eine Rolle: Sie werden erstens
wahrgenommen und zweitens im Licht des Evangeliums gedeutet. Diese »Deutung der
Zeichen der Zeitim Licht des Evangeliums ist dann nichts Nachtrigliches oder Zweitran-
giges, sondern konstitutives Geschehen von Kirche«**°. Die Beriicksichtigung der Zeichen
der Zeit in der Verkiindigung und Auslegung des Glaubens wird immer wieder mit der
unkritischen Anpassung an einen »Zeitgeist« in Verbindung gebracht. Der beschriebene
Zweischritt verhindert aber eine solche, denn Zeichen der Zeit und Evangelium werden
nicht gleichgesetzt, sondern in ihrer Wechselwirkung wahrgenommen.

Abschliefiend muss noch ein Gedanke niher beleuchtet werden. Es war auf den letz-
ten Seiten die Rede von Traditionsmetaphern bzw. Metaphern, die die Tradition zur Ori-

286 Kommission fiir die religiésen Beziehungen zum Judentum: Denn unwiderruflich sind Gnade und
Berufung, Nr. 20.

287 Gilich: Die Verkorperung der Theologie, 393.

288 Ebd.

289 Beide Zitate ebd.

290 Ebd. 396.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

entierung bereitstellt. Wird Tradition aber manchmal selbst als eine Metapher verwen-
det?

Lakoff und Johnson haben die These von Metaphern als strukturgebende kognitive
Konzepte eingefithrt. Nun stellt sich die Frage, ob Tradition selbst eine solche Struktur-
metapher darstellen konnte. Das Metaphernfeld der Tradition kennt verschiedene Aus-
formungen: So weist Bernd Auerochs auf die »Metapher der Kette (aus ineinandergrei-

*' hin. Diese werde »vorrangig zur sinnlichen Veranschaulichung des

292

fenden Gliedern)«
Begriffs Tradition verwendet«*** und dies sei auch plausibel: »Jedes Glied der Kette steht
sowohl mit dem vorherigen als auch mit dem nichsten Glied in Kontakt und agiert in
der Doppelrolle eines Rezipienten und eines Tradenten.«*** Solch eine Traditionsmeta-
pher prigt auch das Alltagsverstindnis von Tradition hiufig, wenn Tradition als linearer
Prozess gedeutet wird. Allerdings ist Tradition als Kette gedacht ein sehr starres Kon-
zept, das dynamischen Traditionsprozessen wenig Raum gibt. Allgemeiner im Schema
von Lakoff und Johnson formuliert, konnte Tradition als Strukturmetapher etwa so lau-
ten: »Leben ist Weitergabe.« Helmut Zander nennt in seiner »Europdischen« Religionsge-
schichte verschiedene Moglichkeiten, wie eine solche Weitergabe codiert werden kann.
Die Metapher der Kette kann der »Familie stabilititsorientierter Metaphern, die etwa
von Kontinuitit, Gewohnheit, der Weitergabe eines >Depositumc« oder der >Treue« zum

»4 zugeordnet werden. Es gibt aber auch »die Familie der verinde-

Ursprung sprechenc
rungsorientierten Bilder, etwa wenn von Anpassung, Adaption, Filiation, Reform(ation),
Transformation oder Transition die Rede ist«***. Diese metaphorische Ebene des Tradi-
tionsbegriffs muss in zukiinftigen Forschungen immer wieder mitbedacht werden, da
sie auch das alltigliche und theologische Verstindnis von Tradition beeinflusst.

In den Wissenschaften lisst sich in den letzten Jahren ein Interesse an der metapho-
rischen Sprache des Zweiten Vatikanischen Konzils beobachten, wie die bereits zitierte
Studie von Gilich®*® oder der Band Die grofSen Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils*’?
zeigen. In der Auseinandersetzung mit traditionshermeneutischen Problemfeldern im
zweiten Teil dieser Studie wird eine metaphorologische Perspektive an verschiedenen
Stellen die Analyse bereichern.

Zunichst stellt sich allerdings noch die Frage, ob Traditionen unterschiedlicher Her-
kunft und Entwicklung miteinander verglichen und in Beziehung gesetzt werden kon-
nen. Diese Frage ist nicht zuletzt fiir die Analyse von Traditionsmetaphern interessant:
Kann man den Einsatz von Metaphern in verschiedenen Kulturen/Religionen mitein-
ander vergleichen? Ist jeweils dasselbe gemeint? Fiir den jiidisch-christlichen Dialog ist
diese Frage besonders virulent, weil erstens Metaphern vom Christentum aus dem Ju-
dentum ttbernommen und zweitens umgedeutet wurden. Dies fithrte drittens zu einer
getrennten, aber auch gemeinsamen, weil aufeinander bezogenen Deutungsgeschichte.

291 Aucherochs: Tradition als Grundlage, 24, FN 1.

292 Ebd.

293 Ebd.

294 Zander: »Europiische« Religionsgeschichte, 48.

295 Ebd.

296 Vgl. Gilich: Die Verkérperung der Theologie.

297 Delgado/Sievernich (Hg.): Die groRen Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

151


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

152

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Im Laufe der Geschichte, und besonders mit Nostra aetate, verinderte sich viertens dieser
metaphorische Rahmen, was auch Auswirkungen auf den jidisch-christlichen Dialog
hatte. Philosophische, theologische und kulturwissenschaftliche Blitzlichter zu Theorien
der Ubersetzbarkeit sollen hier Perspektiven anbieten.

5. Traditionen im Dialog? - Die Frage nach der Ubersetzbarkeit
religioser Traditionen

Erkundungen im Feld des interreligiosen Dialogs miissen stets auch die Méglichkeit
und Unmaéglichkeit von Ubersetzungen reflektieren. Diese Frage stellt sich nicht erst
in der Begegnung unterschiedlicher religiéser Traditionen, wird hier aber besonders
dringend. Bereits auf der Ebene individueller Glaubenserfahrungen sind Eigen- und
Fremdperspektive nicht deckungsgleich und miissen somit Gegenstand stetiger Refle-
xion sein.

5.1 Ubersetzbarkeit im Kontext des jiidisch-christlichen Dialogs

Im Kontext des jidisch-christlichen Dialogs setzte sich in den 1960er Jahren der »Vor-

denker der modernen Orthodoxie Rabbiner Joseph Ber Soloveitchik (1903-1993)«**® in

seinem bis heute rezipierten Text Confrontation®®

mit der Moglichkeit der interreligiésen
Verstindigung auseinander. Andreas Verhiilsdonk schildert in seinem Aufsatz Rabbiner
Joseph B. Soloveitchik oder die Frage, woriiber Juden und Christen miteinander reden konnen und
sollen®*° die Rahmenbedingungen des Essays und zeigt bereits mit seinem Titel die Rele-
vanz der Frage fur diese Studie. Soloveitchik publizierte seinen Text 1964, also noch vor
der Promulgation von Nostra aetate. Der Aufsatz geht auf einen Vortrag bei einer Kon-
ferenz des Rabbinical Council of America aus demselben Jahr zuriick und wurde in ei-
ner umfangreicheren Form in der Zeitschrift Tradition. A Journal of Orthodox Jewish Thought
veroffentlicht.>*" Der Text entstand somit in einer Zeit, in der die kirchliche Haltung ge-
geniiber dem Judentum gerade im Wandel war, der Diskurs aber noch stark von Moti-
ven wie Substitution, Uberlegenheit und Missionierung gepragt war. Die unterschiedli-
chen religiosen Stromungen des Judentums in Amerika erfuhren aufierdem im 20. Jahr-

298 Verhiilsdonk, Andreas: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik oder die Frage, worlber Juden und Chris-
ten miteinander reden kdnnen und sollen. In: Ahrens, Jehoschua u.a. (Hg.): Hin zu einer Partner-
schaft zwischen Juden und Christen. Die Erklarung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin:
Metropol 2017, 107-123.

299 Soloveitchik, Joseph Baer: Confrontation. In: Tradition. AJournal of Orthodox Thought 6 (1964) H. 2,
5-28.

300 Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 107.

301 Vgl. Rudnick, Ursula: Zur judischen Wahrnehmung des Christentums. Joseph B. Soloveitchik und
Abraham Joshua Heschel. In: Compass Online-Extra 63 (2008): https://www.compass-infodienst
.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html (17.12.2022).
Der Aufsatz erschien urspringlich in: Begegnungen. Zeitschrift fur Kirche und Judentum (2007)
H. 4.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -



https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

hundert selbst zahlreiche Umbriiche.>** Soloveitchik war eine prigende Gestalt in dieser
Zeit.
Bemerkenswert an Soloveitchiks Text ist vor allem seine Wirkung. Denn obwohl

393 abzielt und eine »phi-

der Autor auf »keine halachische Begriindung seiner Position«
losophische Argumentation«®*** durchfiihrt, wurde der Text »trotzdem als halachische
Entscheidung rezipiert«*®. Bereits die Form des Textes als Essay und die englische Ab-
fassungssprache zeigen, dass er seine Gedanken »einem breiteren Publikum zuginglich
396 wollte.>” Grundbedingung fiir einen Dialog sei fiir Soloveitchik, »dass die

Gesprichspartner gegenseitig die Eigenstindigkeit und Unabhingigkeit ihrer Glau-
308

machen«

. Dass eine solche Begegnung auf Augenhdohe keine
309

bensgemeinschaften anerkennen«
Selbstverstindlichkeit war und durch ein »soziale[s] Machtgefille«
zeigen Soloveitchiks Bezeichnungen fir die jiidische Gemeinschaft als »community of

erschwert wurde,

the few«und die christliche Gemeinschaft als »community of the many«.*" Einen Dialog

311

tiber »doctrinal, dogmatic or ritual aspects of our faith«’* schitzt er in seinem kurzen

Text On Interfaith Relationships (1967) — ein Nachtrag zum Aufsatz Confrontation in einer

312 welche

spiteren Auflage — als problematisch ein. Eine solch »intimate relationship«
die Beziehung zwischen Gott und dem Glaubenden darstellt, kénne nicht diskutiert
werden - ja bereits die Artikulation dieser sei schwierig. Daraus folgt: »we will not ques-
tion, defend, offer apologies, analyze or rationalize our faith in dialogues centered about
these >private« topics which express our personal relationship to the God of Israel.«*”
Mit Soloveitchiks Position wurde und wird hiufig die Moglichkeit eines theologischen
Dialogs zwischen Judentum und Christentum verneint oder eingeschrinkt und ein
Austausch mehr auf soziale und gesellschaftliche Fragen gelenkt, so etwa in der be-
reits erwihnten Erklirung Zwischen Jerusalem und Rom, die sich direkt auf Soloveitchik
bezieht.** Die Interpretation seiner Position ist allerdings komplex und wird im Kreis
judischer Orthodoxie differenziert diskutiert. Unterschiedliche Positionen dazu wur-
den etwa in der Auseinandersetzung mit der jiidisch-orthodoxen Erklirung Den Willen

302 Vgl. Meyer, Michael A.: Religiése Stromungen im Judentum. In: Braun, Christina/Brumlik, Micha
(Hg.): Handbuch Jiidische Studien. KéIn: Bohlau 2018, 277—288, hier 284—286.

303 Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 108.

304 Ebd.109.

305 Ebd.

306 Ebd.

307 Fir eine detaillierte Darstellung, inwiefern sich Confrontation von einem klassisch halachischen
Text unterscheidet vgl. Korn, Eugene B.: The Man of Faith and Religious Dialogue. Revisiting »Con-
frontation«. In: Modern Judaism 25 (2005) H. 3, 290315, hier 292.

308 Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 109.

309 Ebd.

310 Soloveitchik: Confrontation, 21.

311 Soloveitchik, Joseph Baer: On Interfaith Relationships. In: Soloveitchik, Joseph Baer: Treasury of
Tradition. New York: Hebrew Publishing Company 1967, 78—80, hier 79. Der Text erschien als Nach-
trag zum Aufsatz Confrontation.

312 Soloveitchik: On Interfaith Relationships, 78.

313 Ebd. 79.

314 Vgl. Rabbinical Council of America/Conference of European Rabbis/Chief Rabbinate of Israel: Zwis-
chenJerusalem und Rom, 11.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

153


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

154

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

unseres Vaters im Himmel tun verhandelt.> Rabbiner Jehoschua Ahrens, der an der Ab-
fassung der Erklirung wesentlich beteiligt war, weist auf die zentrale Bedeutung des
Kontextes hin. So seien »Soloveitchiks Ablehnung und seine Befiirchtungen [..] in den

1960er-Jahren absolut berechtigt«**
317

gewesen, aber »viele seiner Bedenken sind heute
obsolet«

An dieser Stelle soll allerdings nicht dieser tiberaus wichtige Aspekt niher erortert,
sondern Soloveitchiks erkenntnistheoretische Argumentation genauer beleuchtet wer-
den - die wiederum theologische Konsequenzen fiir den Dialog hat. Soloveitchik be-
schiftigt sich mit der Frage, inwiefern eine Ubersetzung religiéser Vorstellungen und
Uberzeugungen in den erkenntnistheoretischen Rahmen einer anderen Tradition oder
auch der Gesellschaft méglich ist. Im Hintergrund von Soloveitchiks Uberlegungen steht
seine Uberzeugung, dass das Judentum »einen Zugang zur Wirklichkeit unter der Vor-

18 erdffnet und die Halacha diesen reprisentiert: »Er

aussetzung der Existenz Gottes«
versteht die Halacha nimlich nicht nur als Gesetzeskodex, der die religiése Identitit ei-
ner sozialen Gruppe sichern soll, sondern vor allem als objektiven Ausdruck jidischer
Gotteserfahrung«®”. Rabbi Soloveitchik schliefit in seiner Terminologie an ein wissen-
schaftstheoretisches Konzeptan, dasin den 1960er Jahren im Anschluss an Thomas Kuhn
und Paul Feyerabend diskutiert wurde.?*® Unter dem Begriff der Inkommensurabilitit

321 yerstanden. Bezo-

wurde die »vollige oder teilweise Uniibersetzbarkeit von Theorien«
gen aufreligiose Traditionen kann die These der Inkommensurabilitit zugespitzt so for-

muliert werden:

»Die Religionen bilden vielmehr unterschiedliche Zugange zur Wirklichkeit mit eige-
nen Begrifflichkeiten, die untereinander inkommensurabel, also uniibersetzbar, sind.
Das schlieft nicht aus, dass im Judentum und im Christentum gleichlautende Begriffe
verwendet werden oder beide Religionen sich historisch wechselseitig beeinflusst ha-
ben. Esistaberdavon auszugehen, dass auch gleichlautende Begriffe oder begriffliche

315 Diese Diskussion stellt dar: Ahrens: Den Willen unseres Vaters im Himmel tun, bes. 65—68.

316 Ebd. 67.

317 Ebd. Einen niheren Uberblick zu Soloveitchiks intellektuellem und religissem Kontext im
US-amerikanischen orthodoxen Judentum der1950er und 1960er Jahre sowie zu den Entstehungs-
bedingungen seiner Thesen gibt z.B. West, Angela: Soloveitchik’s >No« to Interfaith Dialogue. In:
Eurjud 47 (Herbst 2014) H. 2, 95-106.

318 Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 112.

319 Ebd.

320 Vgl. Oberheim, Eric/Hoyningen-Huene, Paul: »The Incommensurability of Scientific Theories«.
In: Zalta, Edward N. (Hg.): The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2018 Edition): https://
plato.stanford.edu/archives/fallzo18/entries/incommensurability/ (17.12.2022). Kuhn relativierte
mit seinem Konzept etwa die Vorstellung einer linear fortschreitenden Wissenschaftstheorie. Er
reagierte auch auf die Annahme, man kénne und miisse eine »neutrale Beobachtersprache«in der
Wissenschaft etablieren: »He used incommensurability to attack the idea, prominent among log-
ical positivists and logical empiricists, that comparing theories requires translating their conse-
quences into a neutral observation language« (ebd.). Die Theorie der Inkommensurabilitat hatte
wesentlichen Einfluss auf den »historical turn in the philosophy of science« (ebd.).

321 Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 111.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Ubernahmen aufgrund ihrer Einfiigung in unterschiedliche Referenzsysteme eine un-

terschiedliche Bedeutung haben, die eine Cleichsetzung verhindern.«<**?

Soloveitchik greift den Terminus nun in seinem Aufsatz On Interfaith Relationship auf, um
die unterschiedlichen Erkenntnisvoraussetzungen theologischer Konzepte zu verdeut-
lichen:

»We would deem it improper to enter into dialogues on such topics as: Judaic mono-
theism and the Christian idea of Trinity; The Messianicidea inJudaism and Christianity;
The Jewish attitude on Jesus; The concept of the Covenant in Judaism and Christianity;
The Eucharist mass and Jewish prayer service; The Holy Ghost and prophetic inspirati-
on; Isaiah and Christianity; The Priest and the Rabbi; Sacrifice and the Eucharist; The
Church and the Synagogue — their sanctity and metaphysical nature etc.

There cannot be mutual understanding concerning these topics, for Jew and Chris-
tian will employ different categories and move within incommensurate frames of reference and

evaluation.<3%

Diese Glaubensthemen gehéren in eine »private world of faith«**. Hier zeigt sich episte-
mologisch ein entscheidender Punkt: Einerseits braucht es eine performative Teilnahme
an religiosen Traditionen, um ihre Innensicht zu verstehen. Andererseits ist aber auch
diese Teilnahmeperspektive begrenzt und kann selbst nicht alle Aspekte der »eigenenc
Tradition erfassen. Deshalb bedarf es, wie dies im Sinne eines rationalen Traditionsbe-
griffes bereits festgestellt wurde, interne und externe Traditionskritik. Auch Moéglich-
keiten komparativer Verstindigung iiber Tradition innerhalb religiéser Traditionen (von
»konservativenc, »orthodoxenc, »liberalen« Strémungen, ..) und im interreligidsen Aus-
tausch sind erforderlich, um sich kritisch zur eigenen Tradition verhalten zu konnen.

325 Hier

Anders steht es mit der »public world of humanitarian and cultural endeavors«
sei ein gegenseitiger Austausch »desirable and even essential«**. Gleichzeitig stellt So-
loveitchik allerdings fest, dass auch ein Dialog in gesellschaftlichen und sozialen Fra-
gen »within the framework of our religious outlooks and terminology«**’ stattfindet. Ein

328 _ auch zu nicht explizit theologischen Themen - ist

Dialog zwischen »men of God«
damit immer schon religiés imprigniert. Bereits auf der sprachlichen Ebene deutet sich
hier trotz aller Skepsis Soloveitchiks ein theologischer Dialog an: Indem Soloveitchik von
»Gott« spricht, nutzt er ein Zeichen, das im interreligiosen Diskurs Bedeutung hat. Er
benennt auch die Herausforderung, religios gepragte Sprache in »sikulare Sprache« zu
iibersetzen: »We define ideas in religious categories and we express our feelings in a pe-
culiar language which quite often is incomprehensible to the secularist.«**” In dieser Un-

terscheidung von religiés und sikular geht Soloveitchik wiederum auf erkenntnistheo-

322 Ebd.112.
323 Ebd.79.
324 Ebd.
325 Ebd.
326 Ebd.
327 Ebd.
328 Ebd.
329 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

155


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

156

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

retischer Ebene von Gemeinsambkeiten religiéser Traditionen aus, die er als ein Gegen-
iiber zur sikularen Sphire sieht. Es muss demnach ein verbindendes Element zwischen
religiésen Traditionen geben, das sich aus der Differenz religiés—sakular ergibt bzw. in
der Bestimmung dieser Unterscheidung entsteht. Dieser spezifische Aspekt der Uber-
setzbarkeit religioser Traditionen in einer (post-)sikularen Gesellschaft wird am Ende
dieses Kapitels noch genauer betrachtet.

Bereits hier zeigt sich die schwierige Abgrenzung einer theologischen und einer all-
gemein-kulturellen Ebene, die mit der Beschaffenheit religioser Traditionen zu tun hat.
In unterschiedlichen Bereichen wurde bisher deutlich, wie stark religiése Vorstellungen
mit dem kulturellen und gesellschaftlichen Kontext und der individuellen Glaubensbio-
grafie verbunden sind. Das zeigt sich bereits auf der Ebene der Begriffsbildung des »Re-
ligiésen, denn diese ist nicht nur religids, sondern auch philosophisch bestimmt. So-
loveitchik gehe deshalb, so Verhiilsdonk, nicht von einer radikalen Inkommensurabili-
tit aus, sondern versuche differenziert zu fragen, »was an religiésen Traditionen iiber-
setzbar und was uniibersetzbar ist«**°. Er nimmt wahr, dass erkenntnistheoretisch eine
scharfe Trennung beider Ebenen nicht méglich ist, da auch ein Dialog zu sozialen und
humanitiren Fragen vor dem Hintergrund religidser Werte gefithrt wird:

»In a word, even our dialogue at a sociohumanitarian level must inevitably be
grounded in universal religious categories and values. However, these categories and
values, even though religious in nature and biblical in origin, represent the universal
and public — not the individual and private — in religion. To repeat, we are ready to
discuss universal religious problems. We will resist any attempt to debate our private
individual commitment.«**

Rabbiner Eugene B. Korn stellt heraus, dass Soloveitchik in seiner These der Inkommen-
surabilitit von spezifischen Erkenntnisvoraussetzungen ausgehen musste. Dieser Be-
zugsrahmen war auf christlicher Seite von Uberlegenheit und Substitutionstheologie ge-
pragt. Mit einer Verinderung des Referenzrahmens kann sich aber die Moglichkeit der
Ubersetzbarkeit verindern: »When R. Soloveitchik penned >Confrontation« in 1964, he
could not have foreseen the transformation of Catholic doctrine and the radical shift in

332 Insofern miissen die Koordina-

Christianity’s >frame of reference« that was to follow.«
ten der jeweiligen Bezugsrahmen neu bestimmt und auch Antworten auf die Frage der
Ubersetzbarkeit jiidischer und christlicher Tradition neu ausgelotet werden.

Die Uberlegungen Soloveitchiks und die Diskussion um die Interpretation dieser
machen das Problem der Ubersetzbarkeit religiéser Traditionen ineinander bzw. in ei-
nen »sikularen« Bereich hinein deutlich. Die Frage, woriiber christliche und judische
Menschen einen Dialog in Fragen der Lebensweise und des Glaubens fithren kénnen,
lasst sich nicht einfach beantworten. Gibt es einen verbindenden Glaubens- und Tra-
ditionsraum, von dem her gemeinsam verwendete Begriffe wie »Bundx, »Verheiflungs,
»Israel«, »Gott« und andere verstanden werden kénnen? Meinen jiidische und christliche

Menschen dasselbe, wenn sie diese Begriffe verwenden?

330 Ebd.113.
331 Soloveitchik: On Interfaith Relationships, 80.
332 Korn: The Man of Faith, 298.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Das Buchprojekt Von Abba bis Zorn Gottes®® nihert sich dieser Problematik an und
versucht, aktuelle (bibel-)wissenschaftliche Erkenntnisse fiir ein breites Publikum
aufzuarbeiten und zu prisentieren. Das Buch stellt eine »Sammlung von kurzgefass-
ten Stichwortern aus Gebieten [dar], in denen Judentum und Christentum einander
berithren«**. Bereits in der Methodik versuchte das Projekt, jiidisch-christliche Ver-
stindigung umzusetzen. Die einzelnen Stichworter wurden von mehreren Personen
verfasst und von jidischen und christlichen Mitgliedern aus dem Gesprichskreis Juden
und Christen beim Zentralkomitee der deutschen Katholiken kommentiert.**® Am Schluss der
Arbeiten stand eine zentrale erkenntnistheoretische Einsicht, die genau das Problem
von Ubersetzungs- und Interpretationsprozessen widerspiegelt — und zwar nicht nur
zwischen jidischen und christlichen Menschen, sondern genauso auch innerhalb der
Glaubensgemeinschaften:*¢

»Ein Konsens entstand dabei aber nicht. Wir stellten bald fest: Auch wenn wir uns noch
einige Monate oderJahre zusitzlich Zeit genommen hatten, um alle Einwdnde und An-
fragen zudiskutieren und alle Kritikpunkte auszuraumen, wiren wir kaum zu grofierer
Ubereinstimmung gekommen. Das liegt in der Natur der Sache: Die Auseinanderset-
zung mit der Bibel und den Traditionen, die daraus entstanden sind, ist nicht einfach
auf dem Weg der Diskussion oder des Beschlusses zu einem Ende zu bringen. Immer
wieder tauchen neue Aspekte auf; immer wieder werfen Entwicklungen der Gegenwart
ein anderes Licht auf jahrtausendealte Schriften. Und niemand — nicht im Gesprachs-
kreis Juden und Christen noch anderswo — hitte die Autoritat, den definitiven Sinn ei-
nes biblischen Textes festzulegen. Die Auseinandersetzung mit den heiligen Schriften
ist ein offener Prozess; er wird niemals abschliefRbar sein.«<®

Gleiches gilt auch fir den Austausch zwischen jidischen und christlichen Menschen.
Weder das Gesprich im theologischen Bereich noch iiber Themen der Gesellschaft und
des Lebens kann fiir jene Menschen vollig von einem religiosen Erkenntnisrahmen ab-
getrennt werden, die sich an einem solchen orientieren. Den einen Schliissel, das eine
Worterbuch zur Ubersetzung jiidischer und christlicher Traditionen kann nicht gebo-
ten werden. Methodisch kann man sich diesem Problem nur durch immer wieder vor-
genommene Relektiiren annihern. Ein wesentlicher Beitrag zur gegenseitigen Verstin-
digung ist somit zum einen eine moglichst gute Kenntnis der jeweils anderen Tradition
und eine Auseinandersetzung mit Innenperspektiven. Zum anderen kann die Sensibili-
tit fiir die Problematik der Ubersetzbarkeit religiser Vorstellungen zu einer verinder-
ten Haltung im Dialog fithren — die Unterschiede anerkennt und Kommunikation den-
noch nicht ausschliefdt. Der Austausch tiber allgemeine religiése Fragen bedarf immer
auch sprachlicher Kategorien und diese sind geprigt von individuellen Vorstellungen.

333 Petzel, Paul/Reck, Norbert (Hg.): Von Abba bis Zorn Gottes. Irrtiimer aufklaren—das Judentum ver-
stehen. Herausgegeben im Auftrag des Gesprachskreises Juden und Christen beim Zentralkomitee
der deutschen Katholiken. Ostfildern: Patmos 22017.

334 Petzel, Paul/Reck, Norbert: Vorwort. In: Petzel, Paul/Reck, Norbert (Hg.): Von Abba bis Zorn Cottes,
9-18, hier11.

335 Vgl ebd.12.

336 Vgl.ebd.14.

337 Ebd.13.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

157


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

158

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Wihrend in dem einen Kontext ein Gesprich iiber ein biblisch-theologisches Konzept
fruchtbar sein kann, kann in einem anderen Zusammenhang der Eindruck eines Anein-
ander-vorbei-Redens entstehen.

Die Frage der Ubersetzbarkeit besteht schlieflich nicht nur im interreligiésen
Kontext. In der Frage der Inkommensurabilitit von Traditionen konzentriert sich das
Problem von Traditionsdynamik und Traditionshermeneutik: Kénnen Traditionen in-
einander iibersetzt werden — auch solche innerhalb einer Religion? Um dieser Frage
nachgehen zu konnen, muss sie vielleicht noch einmal anders gestellt werden. Auf
dem Priifstand steht infolgedessen »Ubersetzung« als erkenntnistheoretische Kategorie
tiberhaupt. Theoretische Perspektiven kann hier wieder die kulturwissenschaftliche
Forschung liefern.

5.2 translational turn: Ubersetzung als Analysekategorie

Die Praxis des Ubersetzens avancierte in einer zunehmend globalisierten Welt von einer
Domaine der Sprachwissenschaften zu einem allgemein-kulturell untersuchten Phino-

338

men.*® In den Ubersetzungswissenschaften kann hier von einem cultural turn gespro-

chen werden, da Kultur zunehmend Forschungen zu Ubersetzung prigte.

»Der>cultural turn<in der Ubersetzungsforschung vor allem seit den 1980er Jahren hat
dazu gefiihrt, dass Ubersetzung nicht mehr nur auf die Ubertragung von Sprachen und
Texten beschrankt bleibt, sondern zunehmend auch fiir die Analyse dervielschichtigen
und spannungsreichen kulturellen Lebenswelten in Anspruch genommen wird. An die
Stelle der vertrauten Kategorien literarischer Ubersetzung wie Original, Reprasentati-
on, Aquivalenz treten neue Leitkategorien wie kultureller Transfer, Fremdheit und Al-

teritit, kulturelle Differenzen und Macht.«*°

Umgekehrt kann in anderen (Kultur-)Wissenschaften von einem translational turn die Re-
de sein. Damit wird eine Paradigmenentwicklung bezeichnet, in der »die Ubersetzungs-

349 Wenn

kategorie von der Gegenstandsebene umschwenkt zu einer Analysekategorie«
Bachmann-Medick die Ubersetzungskategorie als geeignet dafiir sieht, in der interdis-
zipliniren Wissenschaft »an Differenzen, Spannungen, Konflikten<®* anzusetzen und

»essenzialisierenden Identititsvorstellungen<®*

vorzubeugen, wird die Relevanz dieser
Theorie fiir die Frage nach Transformationsprozessen in der Israeltheologie und im jii-
disch-christlichen Verhiltnis deutlich.

Bachmann-Medick wirft die Frage auf, ob in der Ubersetzung von Kulturen »wirklich
ganze Kulturen oder nur Kulturausschnitte bzw. einzelne Schliisselbegriffe«, ob »zen-

trale Praktiken oder signifikante Ereignisse und Szenarien« iibersetzt werden, und legt

338 Vgl. Bachmann-Medick, Doris: Ubersetzung als Medium interkultureller Kommunikation und Aus-
einandersetzung. In: Jaeger, Friedrich/Straub, Jirgen (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften.
Band 2: Paradigmen und Disziplinen. Stuttgart/Weimar: ]. B. Metzler 2004, 449—465, hier 449.

339 Bachmann-Medick: Ubersetzung als Medium, 449.

340 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 256.

341 Ebd. 257.

342 Ebd. 256.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

damit eine Differenzierung unterschiedlicher Bereiche einer Kultur nahe.>* Gleiches
kann auch fiir die Ubersetzung von Traditionen gefragt werden. Je nach Traditionsbe-
griff wurde bereits festgestellt, dass keineswegs selbstverstindlich von homogenen, li-
nearen Traditionen eine Rede sein kann. Die Grenzen einer Tradition, ihre vergange-
ne, gegenwartige und zukinftige Erscheinungsweise und ihre Inhalte sind Ergebnisse
von Aushandlungsprozessen und kénnen von unterschiedlichen Standpunkten anders
interpretiert werden. Fiir die Ubersetzung von Traditionen hat dies weitreichende Fol-
gen. Unterschiedliche Aspekte einer Tradition kénnen moglicherweise unterschiedlich
gut in einen anderen Kontext iibersetzt werden. Auf diese Problematik weist bereits So-
loveitchik hin. Ubersetzung setzt im philologischen Bereich eine Auseinandersetzung
mit der Entsprechung von Semantik und Grammatik unterschiedlicher Sprachen vor-
aus. Auch im Austausch religiéser Traditionen braucht es eine solche Auseinanderset-
zung. Die Suche nach einem Vokabular und einer »Grammatik« des jiidisch-christlichen
Dialogs ist damit kein blof3es Wortspiel, sondern ein wesentlicher Aspekt des Dialogs.
Diese »Performance« des Dialogs hat wiederum theologische Auswirkungen, die im drit-
ten Teil dieser Arbeit niher zu bestimmen sind.

Kulturen werden in dieser »Ubersetzungsstrategie« als »Zeichensystem und Text-

t>* »Kulturelle Ubersetzung bedeutet dann vor allem Ubersetzung

geflige« interpretier
zwischen verschiedenen kulturellen Kodes und Kodierungsweisen. Von glatten Trans-
fers ist hier keineswegs auszugehen, eher von Brechungen.«** Die Parallelen zum Tra-
ditionsprozess sind auch hier offensichtlich. Das zeitliche und riumliche Moment der
Tradierung wurde bereits reflektiert — und hier wurde auch deutlich, dass die raumli-
chen und zeitlichen Differenzen im Traditionsprozess zu Brechungen fithren.

In der ethnologischen Forschung gibt es seit Lingerem das Bewusstsein dafiir, dass
der Referenzrahmen von Forschenden eine wesentliche Rolle bereits in der Wahrneh-
mung und auch in der Wiedergabe »anderskultureller« Phinomene spielt. Besonders be-
troffen ist dabei die »Reprisentation fremder Gefithlsbegriffe, Religionsvorstellungen,

346

Denkweisen und Weltbilder«*** — und eben diese Phinomene sind auch eng mit religis-

37 in der

sen Traditionen verbunden. Im Anschluss an die »Writing-Culture-Debatte«
ein verstirktes Bewusstsein fiir die Konstruktivitit ethnologischer Beschreibungen ent-
stand, kann eine Ubersetzung von Kulturen »im Sinne von Fremdreprisentation [..] nur

Teilitbersetzung«**®

bedeuten. Wie bereits in der Kapiteleinleitung deutlich wurde, folgt
dies auch aus einem nicht essentialistisch und holistisch verstandenen Kulturbegriff, der
sich einer allzu homogenen und eindimensionalen Darstellung ohnehin verwehrt.
Ineiner historischen Perspektive stellt sich etwa die Frage, »wie in der Ubersetzungs-
geschichte gerade auch auf der Ebene von Textilbertragungen Autoritit behauptet und

ausgeiibt worden ist«**. Die Theologie trifft diese Frage besonders, da ein Zentrum

343 Beide Zitate Bachmann-Medick: Ubersetzung als Medium, 450.
344 Ebd.

345 Ebd.

346 Ebd.

347 Ebd. 451.

348 Ebd.

349 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

159


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

160

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

der christlichen Botschaft, die Heilige Schrift, immer schon in Uberlieferungs- und
Ubersetzungsvorginge eingebunden war. Bereits die Ubertragung der miindlichen Je-
sustradition in ihre schriftliche Fixierung sowie die Pluralitit der Sprachen Hebrdisch,
Aramiisch und Griechisch macht die Relevanz der Ubersetzungsproblematik fiir den
bibelwissenschaftlichen und theologischen Kontext deutlich. Die Kirchengeschichte
zeigt, dass Ubersetzung kein blofRes philologisches Thema war, sondern vor allem ein
Macht- und Identititsfaktor. In der Zeit der Reformation und Katholischen Reform
sollten verschiedene Ubersetzungen bzw. Ausgaben der biblischen Schriften zu einem
primiren konfessionellen Identititsfaktor avancieren.®® Auch angesichts der post-
kolonialen Kritik an einem »europiische[n] Ubersetzungsprivileg oder -monopol«**,
worauf Bachmann-Medick hinweist, stellt sich die Frage nach einem christlichen Uber-
setzungsmonopol in Bezug auf andere religiése Traditionen. In heutigen interreligidsen
Begegnungen lisst sich immer wieder eine Uberreprisentanz einer christlichen Per-
spektive beobachten. Wenn Bachmann-Medick feststellt, »im kolonialistischen Prozess
bedeutete Ubersetzung zugleich eine problematische europiische Filterung, Bemich-
tigung und Fixierung«*?, kann dieser Befund auch auf die Geschichte — und leider
immer wieder auch Gegenwart — des jidisch-christlichen Verhiltnisses ibertragen
werden. Im postkolonialen Kontext konnte Ubersetzung zugleich aber auch ein Instru-
ment der Ermichtigung sein, wenn Ubersetzungen einen neuen diskursiven Raum der
Identititsbildung eréffneten und Kommunikation iiber sprachliche Grenzen hinweg
ermoglichten >

Welche methodologischen Konsequenzen folgen nun aus diesen Uberlegungen?
Bachmann-Medick folgert fiir die kulturtheoretische Ebene, dass der »Ubersetzungs-
charakter der kulturwissenschaftlichen Gegenstinde selbst« deutlich werde, »ihre nicht-
holistische Struktur«, »Hybriditit und Gebrochenheit«.*** Diese Erkenntnis lisst sich
auch auf die Traditionshermeneutik iibertragen. Mit der These eines »Immer-schon-

3% von Kulturen kann an das Konzept der différance Derridas ange-

Ubersetztsein[s]«
kniipft werden, dessen Relevanz fiir die Traditionshermeneutik bereits gezeigt wurde.
Fiir die Untersuchung von Glaubenstraditionen ergeben sich weitere Probleme. Ziehen
wir hier nochmals die Uberlegungen Soloveitchiks heran, so muss die Besonderheit der
Ubersetzung religiéser Traditionen hervorgehoben werden. In seinem Verstindnis geht
der Glaube »nicht in seiner sozialen Funktionalitit auf«?*

des Glaubens nicht unberechtigt ist. Was Soloveitchik hier fiir den jiidischen Glauben

, auch wenn dieser Aspekt

postuliert, kann auch fiir das Christentum gelten. Glaubenserfahrungen sind perfor-
mative Vorginge, in denen der Gottesbegriff und der Zugang zum Glauben zugleich

350 Vgl. zu diesen beiden Zisuren der Kirchengeschichte Kértner, Ulrich H. ].: Zasur: Reformation. In:
Hoff, Gregor Maria/Kértner, Ulrich H. ). (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure.
Wissensformen. Band 2: 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 9-21,
bes. 16; sowie Hoff: Z4sur: Gegenreformation, bes. 59.

351 Bachmann-Medick: Ubersetzung als Medium, 452.

352 Ebd. 453.

353 Vgl ebd.

354 Alle Zitate ebd.

355 Ebd. 454.

356 Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 115.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Wirklichkeit gewinnen als auch verindern. Dies muss bei Ubersetzungsvorgingen be-
riicksichtigt werden: »Eben weil die in Gott zentrierte Perspektive des Glaubens nicht in
die im Menschen zentrierte Perspektive der modernen Kultur iiberfithrbar ist, gibt es ei-
ne Grenze der Ubersetzbarkeit religiéser Gebote und Lehren in kulturelle Kategorien.«*’
Im interreligiésen Dialog werden solche Herausforderungen durchaus diskutiert. So
verweist Verhiilsdonk auf die Komparative Theologie oder auch die Auseinandersetzung
mit der Rezeption von Ubersetzungsdiskursen in der angloamerikanischen Theologie.?*®

Die von Soloveitchik angeschnittene Problematik der Ubersetzung religidser Erfah-
rungen in kulturelle Diskurse hinein ist eine gemeinsame Herausforderung an religiése
Traditionen, die als letzter Impuls in diesen philosophisch-methodologischen Reflexio-

nen stehen soll.

5.3 Ubersetzbarkeit religidser Sprache als gemeinsame Herausforderung
an religiose Traditionen

Wonmit sich bereits Soloveitchik auseinandersetzte, nimlich das Verhaltnis von gesell-
schaftlich etablierter und religioser Sprache, beschiftigt auch Hans Joas in seinem Werk

Die Macht des Heiligen®>® sowie Jiirgen Habermas in seiner Rede Glauben und Wissen**°

an-
lasslich der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels im Jahr 2001.
Die Problematik der Ubersetzbarkeit betrifft nicht nur die Dialogsphire von Judentum
und Christentum bzw. anderen Religionen. Sie ist auch eine gemeinsame Herausforde-
rung fiir Angehorige religioser Traditionen gegeniiber einer sich sikular verstehenden
Gesellschaft. Menschen sind nie nur Teil einer einzigen Gruppe und so stehen Identiti-
ten in vielfiltigen Zusammenhingen, wie weiter oben bereits gezeigt wurde.

Jurgen Habermas weist auf den Umstand hin, dass in heutigen Gesellschaften die
Verantwortung der Ubersetzung religidser Erfahrungen in eine sikulare Sphire bei An-
gehorigen religiéser Traditionen gesehen und weniger als eine Aufgabe der Gesellschaft
wahrgenommen wird.

»Bisher mutet ja der liberale Staat nur den Glaubigen unter seinen Biirgern zu, ihre
Identitat gleichsam in 6ffentliche und private Anteile aufzuspalten. Sie sind es, die ih-
re religidsen Uberzeugungen in eine sikulare Sprache iibersetzen miissen, bevor ihre
Argumente Aussicht haben, die Zustimmung von Mehrheiten zu finden. <

Dabei wird kaum beriicksichtigt, dass religiése Uberlieferungen Gesellschaften von ih-
rer historischen Entwicklung her, aber auch durch die individuellen Glaubensidentiti-
tender Biirger*innen prigen: »Dieses selbe, naturalistisch nicht greifbare Autonomiebe-
wusstsein begriindet auf der anderen Seite auch den Abstand zu einer religiésen Uber-

357 Ebd.116.

358 Ebd.117. Verhiilsdonk verweist hier auf Hintersteiner, Norbert: Traditionen iiberschreiten. Anglo-
amerikanische Beitriage zur interkulturellen Traditionshermeneutik. Wien: WUV-Universitédtsver-
lag 2001.

359 Vgl.Joas: Die Macht des Heiligen.

360 Vgl. Habermas: Glauben und Wissen.

361 Ebd. 21.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. -

161


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

162

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

lieferung, von deren normativen Gehalten wir gleichwohl zehren.«*** Aufgrund dieser
flieRenden Uberginge plidiert Habermas fiir eine »[k]ooperative Ubersetzung religis-
ser Gehalte«<®.

»Die Grenze zwischen sdkularen und religiosen Griinden ist ohnehin flieRend. Deshalb
sollte die Festlegung der umstrittenen Grenze als eine kooperative Aufgabe verstan-
den werden, die von beiden Seiten fordert, auch die Perspektive der jeweils anderen
einzunehmen. %

Religitse Sprache und Erfahrungen sind auch notwendig, um Sinnverhandlungen ei-
ner Gesellschaft zu ermdéglichen, die im Bereich des Nicht-Sagbaren zu lokalisieren sind:
z.B. in der »Irreversibilitit vergangenen Leidens«<**>. Habermas spricht das Dilemma ei-
ner sich sikular verstehenden Gesellschaft an: »Die verlorene Hoffnung auf Resurrektion
hinterlisst eine spiirbare Leere.«**® Aufgabe einer dialogsensiblen Traditionshermeneu-
tik kann hier sein, die gemeinsame Herausforderung der religiésen Traditionen aufzu-
zeigen, religiose Erfahrungen und religiose Sprachformen in den sikularen Bereich hin-
ein zuvermitteln. Das Potenzial dabei: religiése Bildung und das Verstindnis fiir religio-
se Sprachformen konnen zur friedlichen Gestaltung der Gesellschaft, zum Erkennen po-
litisch instrumentalisierter Religion und radikalisierter Strémungen und zum Umgang
mit diesen beitragen.

Die »Ubersetzung in kulturelle Begriffe lisst jedoch die semantischen Gehalte re-

t<**, worauf Andreas Verhiilsdonk in der

ligioser Gebote und Lehren nicht unberithr
Analyse Soloveitchiks hinweist. Mit dieser Herausforderung beschiftigt sich Hans
Joas, wenn er iiber das Verhiltnis der durch Wissenschaft geprigten Gesellschaft und

Religionen sowie deren Verstindigungsmoglichkeiten reflektiert:

»Bei allen Gefahren, die der wechselseitigen verzerrten Wahrnehmung von Glaubigen
verschiedener Religionen oder von Glaubigen und Nichtglaubigen weiterhin entsprin-
gen, sehe ich in der veranderten intellektuellen Lage eine betrichtliche Chance dafir,
dafd sich eine Sphare 6ffnet, in der alle ihre Erfahrungen und Annahmen artikulieren
und aufeinander beziehen kénnen. Dies meine ich nicht im Sinne einer naiven Un-
terschatzung der Konflikte und Risiken solcher Versuche. Gerade denjenigen religios
Claubigen etwa in den christlichen Traditionen wird viel zugemutet, die ihren Glau-
ben bisher im Sinne einer Zustimmung zu einem Lehrgeb3ude auffassen wollten. Das
hier entwickelte Religionsverstindnis mutet ihnen zu, ihren Glauben in neuer Weise
zu artikulieren und dabei doch die Kontinuitat mit den tradierten Formen nicht zu ver-

lieren.«*%®

362 Ebd.12.

363 Ebd.

364 Ebd.13.

365 Ebd.

366 Ebd.

367 Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 115.
368 Joas: Die Macht des Heiligen, 23—24.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Der von Joas vorgeschlagene Zugang, verstirkt einen Dialog zwischen der »sikularen«
und der »religiésen« Sphire anzustreben, ist nicht zuletzt wegen der engen Verkniip-
fung von Sakralisierungsprozessen und Macht notwendig. Diese finden sich in der Kir-
che genauso wie in der Politik oder gesellschaftlichen Strukturen der Ungleichheit. Das
Zweite Vatikanische Konzil hat hier mit der Grof3e der Zeichen der Zeit ein Korrektiv einge-
fithrt, das die Kirche aufihre Mitwelt verweist und somit auch die Frage der Ubersetzbar-
keit der verschiedenen Diskurse Glauben, Gesellschaft, Kultur usw. zu einer theologisch
héchst relevanten macht.

Einen weiteren méglichen Ansatzpunkt fiir die Ubersetzbarkeit religiéser Erfah-
rung — auch in eine allgemein kulturelle Sphire hinein — findet Verhiilsdonk in einer
Weiterentwicklung der Inkommensurabilititsthese durch den Philosophen Alasdair
Maclntyre.*® Zum Verstehen einer anderen Tradition sei eine »bilinguale Kompe-

37° erforderlich, die {iber ein rein technisches Ubersetzen hinausgeht. So stellt

tenz«
Maclntyre fest: »The conception of language presupposed in saying this is that of a
language as it is used in and by a particular community living at a particular time and
place with particular shared beliefs, institutions, and practices.«<*” Um diesen Kontext
ansatzweise zu verstehen, sei die »zumindest partielle Einfithrung in eine Lebens-
form«*” notwendig. Diese gelinge am besten, wenn Ubersetzungsprozesse nicht »by

373 geschehen, sondern wenn die Beteiligten sich

matching sentence with sentence«
wie ein Kind beim Erlernen einer Zweitsprache in eine Sprache und Kultur involvieren
lassen: »Instead one has, so to speak, to become a child all over again and to learn this
language — and the corresponding parts of the culture - as a second first language.«<*’*
Zurecht bezeichnet Verhiilsdonk diesen Verstehensansatz im Kontext des interreli-
giosen Dialogs als eine »anspruchsvolle Aufgabe, die eines starken Motivs bedarf, das in
der eigenen religidsen Tradition verankert, also theologisch begriindet, sein muss«*”.
Fiir den jiidisch-christlichen Kontext wurde bereits gezeigt, inwiefern diese erkenntnis-
theologische Notwendigkeit der Auseinandersetzung mit denjiidischen Traditionen und
dem Jitdischen im Christlichen besteht. Fiir das (orthodoxe) Judentum bestand solch ein
Grund zumindest von offizieller Seite lange Zeit nicht, wie Verhiilsdonk anmerkt. Mit

Bezug auf die Erklirung To Do the Will of Our Father in Heaven’’® sieht er allerdings die

369 Vgl. Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 118. Verhiilsdonk nennt auch die Auseinan-
dersetzungen Thomas Kuhns mit diesem Thema, denen im Rahmen dieser Arbeit nicht weiter
nachgegangen werden kann, die aber in diesem Zusammenhang von Interesse sind. Vgl. fiir seine
Uberlegungen ebd. 117. Fiir eine genauere Analyse von Kuhns Standpunkt verweist Verhiilsdonk
auf: Chen, Xiang: Thomas Kuhn’s Latest Notion of Incommensurability. In: JGPS 28 (1997), 257—273.
Kuhn dufRert sich zu diesem Thema besonders in: Kuhn, Thomas S.: Commensurability, Compara-
bility, Communicability. In: PSA— Proceedings of the Biennial Meeting of the Philosophy of Science
Association 2 (1982), 669—688, hier 673—673.

370 Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 118.

371 Maclntyre, Alasdair: Whose Justice? Which Rationality? London: Duckworth 1988, 372—373.

372 Verhilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 118.

373 Maclntyre: Whose Justice, 374.

374 Ebd.

375 Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 118.

376 Vgl. Den Willen unseres Vaters im Himmel tun.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [

163


https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

164

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Moglichkeit, dass eine solche Auseinandersetzung in Zukunft intensiviert werden kénn-
te.’”” Im zweiten Teil dieser Studie werden nun verschiedene traditionshermeneutische
Problemfelder genauer betrachtet, die unter anderem diese Frage aufgreifen werden.

377 Vgl. Verhiilsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 118.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

