
Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion

Im ersten Kapitel wurden bereits verschiedene methodische Zugänge zur Analyse von

Traditionen angedeutet. Dies waren zunächst ein Aufriss der Vielfältigkeit des Traditi-

onsbegriffes, religionswissenschaftliche und theologischeÜberlegungen sowie eine ers-

te kulturwissenschaftliche Reflexion zur Bildung von Traditionen.

Die Reflexion des methodischen Blicks auf Traditionen ist keine Nebensache. Im

letzten Kapitel wurde deutlich, dass neben einer inhaltlichen Erneuerung theologischer

Architektonik auch das Theoriegebäude und methodische Setting theologisch-traditi-

onshermeneutischer Analysen reflektiert werden müssen. Neue methodische Impulse

ermöglichen auch neue Perspektiven und können gängige Abläufe und vorgefasste

Bilder aufbrechen.Wenn Jeremy Cohen von der Gefahr einer Instrumentalisierung »des

Juden« für die eigenen Machtinteressen spricht, muss nach Zugängen gesucht werden,

die diese Gefahr mitbedenken und reflektieren.

Ein erster Schritt ist die Aufmerksamkeit für die unterschiedlichen Bedeutungen

und Verwendungsweisen des Begriffes »Tradition«. Denn dieser wird häufig zur Legi-

timation oder Delegitimation bestimmter Überzeugungen und Entwicklungen verwen-

det. Dekonstruiert man allerdings die Eindeutigkeit des Begriffes, so sind auch jene Ar-

gumentationsweisen hinterfragt, die sich auf einen eindeutigen und absoluten Traditi-

onsbegriff beziehen. Eine Analyse der Gleichzeitigkeit heterogener Traditionskonzepte

versucht,dieserProblematikRechnungzu tragen.EineweitereMöglichkeit ist, zunächst

keine primär theologische Sichtweise zu wählen, sondern eine kulturwissenschaftliche,

undüberdiesenWegneueErkenntnisse zugenerieren.DurchdenWechsel dermethodi-

schen Perspektive können eingefahrene Narrative aufgebrochen werden. Aus dem brei-

ten Feld kulturwissenschaftlicher Forschungenwerden dabei verschiedene Aspekte aus-

gewält. Aufgegriffen wird dieTheorie des kulturellen Gedächtnisses, mit der an die bis-

herigen Impulse von Aleida und Jan Assmann angeschlossen wird. Raum und Zeit sind

wesentlicheAspektederTraditionsanalyse,die ebenso imFokus stehenwiedie Frage von

Identität und Differenz in der Entwicklung von Traditionen.

Wenn Johannes Heil davon spricht, dass die Kirche versuchte, das Judentum zu ko-

lonisieren,1 so kann die Traditionskritik postkolonialerTheorienWege aus einer solchen

1 Vgl. Heil: Die Bürde der Geschichte, 30.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


106 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Instrumentalisierung aufzeigen. Die Verankerung theologischer Vorstellungen im all-

täglichen Sprachgebrauch und seiner Bildersprache fordert eine Reflexion von im theo-

logischen Diskurs etablierten Metaphern. Die kognitive Metapherntheorie von George

Lakoff undMark Johnson bietet hier Analyseressourcen, die für den theologischen Kon-

text und im Anschluss an metaphorologischeTheologien erschlossen werden. Nicht zu-

letzt ist im Zusammenhang mit dem interreligiösen Dialog nach der Übersetzbarkeit

religiöser Traditionen zu fragen.Mit einem Fokus auf solche Teilaspekte des Traditions-

prozesses könnenproblematischeEntwicklungenderGeschichte beleuchtet undwichti-

ge Punkte für eine zukünftige Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie herausge-

arbeitetwerden.Die in den erstenKapiteln angedeutetenmethodischen Linien undphi-

losophischen Reflexionen werden damit in diesem Abschnitt vertieft und ergänzt. Die

Vorstellung zentraler Aspekte der jeweiligen methodischen Zugänge wird jeweils ver-

bundenmit einerDarstellungderRelevanz für die theologischeAnalyse sowie konkreten

Beispielen.Diemethodologische Reflexion bietet eineGrundlage für die Analyse traditi-

onshermeneutischer Problemfelder im zweiten Teil dieser Studie, bildet aber gleichzei-

tig eine wichtige Basis für eine fundamentaltheologischeTheorie der Hermeneutik und

Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils.

1. Die Gleichzeitigkeit heterogener Traditionskonzepte

Sowohl in der alltäglichenKommunikation als auch derWissenschaftssprache ist oft von

der Tradition der Kirche die Rede. Doch auf welchen Traditionsbegriff wird jeweils kon-

kret referiert? In den bisherigen Überlegungen hat sich gezeigt, dass ein solcher viele

Konnotationen kennt, die oftmals nur subtil und unreflektiert wirken. Diese Pluralität

beginntnochvorder inhaltlichenFüllungdessen,wasals gültigeTraditionangenommen

wird – etwa der Festlegung eines Schriftenkanons –, nämlich beim eigenen traditions-

hermeneutischen Standpunkt. Die Frage nach einer gültigen Tradition hat immer eine

normative Dimension und stößt auf das Problem der Anerkennung. Die Ausverhand-

lung solcher normativen Linien wird immer auch von einem erkenntnistheoretischen

Rahmenmitbestimmt.

Auf dieser Ebene der Erkenntnis und der Kommunikation finden verschiedene

Traditionskonzepte gleichzeitig nebeneinander Verwendung, auch im kirchlichen und

theologischen Diskurs. Diese Konzepte laufen nebeneinanderher und verschränken

sich immer wieder. Gerade das macht die Verständigung über Tradition oft schwierig,

konfliktreich undmissverständlich.

Der Dialogmit dem Judentum und die Israeltheologie sind zwei Beispiele, an denen

sichtbar wird, wie wichtig die Verständigung über die verwendeten Traditionsbegriffe

ist. Denn die Wirksamkeit der israeltheologischen Positionsveränderung (a) der Lehre

des Konzils und (b) der weiteren kirchlichen Lehrpraxis (Päpste, Bischofskonferenzen,

Kommissionen) sowie (c) in der pastoralen und pädagogischen Anwendung zeigt sich

darin, inwieweit diese theologischeWende als Teil einer christlichen Identität eingeord-

net werden kann. Tradition als Trägerin christlicher (katholischer) Identität spielt hier

einewesentliche Rolle. Angeknüpft werden kann an einen sozialpsychologischen Identi-

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 107

tätsbegriff. Dabei wird Identität im »Spannungsfeld von IndividuumundGesellschaft«2

gebildet. Gerade Glaubensidentitäten spiegeln in ihrer Dynamik dieses Spannungsfeld

wider, indem die Werte und Vorgaben der Gemeinschaft mit der individuellen Gestal-

tungsmöglichkeit und den persönlichen Überzeugungen koordiniert werdenmüssen.3

Die Problematik oft nicht reflektierter, vielfältiger Traditionsbegriffe bearbeitet

der katholische Theologe Siegfried Wiedenhofer mit dem Ziel, eine interdisziplinär

anschlussfähigeTheorie der Traditionsanalyse zu entwickeln.4 Er gibt zu bedenken:

»Wenn man davon ausgeht, daß diese Begriffsgeschichte keine einfache lineare Fort-

schrittsgeschichte ist, dann ist nur jene Verwendung des Begriffes Tradition heute

theoretisch legitim, die sich bewußt in die Struktur der Begriffsgeschichte einfügt und

den Begriff in Entsprechung zu besonderen kontextuellen Bedingungen verwendet.«5

Wiedenhofer unterscheidet schematisch fünf »Grundtypen kultur- und gesellschafts-

wissenschaftlicher Traditionsbegriffe«6. Diese setzt er in Bezug zu einem »theolo-

gische[n] Traditionsbegriff«7 und erarbeitet Überschneidungen und Unterschiede.

Seine Typologisierung stellt eine erste allgemeine Systematisierung dar, die für die

Gleichzeitigkeit heterogener Traditionskonzepte sensibilisiert. In den weiteren metho-

dologischen Reflexionen wird diese Sensibilität wichtig sein, um die Essentialisierung

einzelner Traditionskonzepte zu vermeiden. Seine Einteilung stellt nicht den primä-

ren Analyseleitfaden dieser Studie dar, sondern steht als Vorwissen zur Heterogenität

verwendeter Traditionskonzepte im Hintergrund. Wiedenhofers Kriteriologie setzt

allerdings auf unterschiedlichen Ebenen an. Ihre Funktion wird deshalb jeweils kurz

bestimmt.

(1.) Das »dogmatische bzw. ethische Verständnis der Tradition«8 entsteht unter an-

derem im Zusammenhang mit religiösen Traditionen, wenn es um die »Verpflichtung

der Weitergabe eines empfangenen wertvollen Erbes«9 geht. Dieser Typus ist auch be-

einflusst von rechtlichen Akten wie jenen

»des Kaufens und Verkaufens (der Eigentumsübergabe), des Erbens (der erblichen

Weitergabe des Namens, des Titels, des Besitzes), des Deponierens (Anvertrauung

2 Zarnow, Christopher: Identität und Religion. Philosophische, soziologische, religionspsychologi-

scheund theologischeDimensionendes Identitätsbegriffs (RPT48). Tübingen:Mohr Siebeck 2010,

185.

3 Zarnow bestimmt dieses Verhältnis folgendermaßen: »Konkrete Identität ist einerseits sozial ver-

mittelte Größe und reflektiert die prägenden Einflüsse der Gesellschaft auf das Individuum. Auf

der anderen Seite ist das einzelne Individuum doch niemals bloß passivischer Referenzpunkt so-

zialer Fremdzuschreibungen, sondern nimmt aktiv-gestaltend auf das Sozialgeschehen Einfluss.«

(Zarnow: Identität und Religion, 239).

4 Vgl. Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 253 und 257.

5 Ebd. 259.

6 Ebd. 260.

7 Ebd. 268.

8 Ebd. 260.

9 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


108 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

eines Gutes) und rechtlich und politisch relevanter symbolischer Übergaben (wie etwa

Amtsinsignien oder der Stadtschlüssel)«10.

Die so gewachsenen »religiösen und rechtlichen Metaphern«11 werden schließlich

auch dazu verwendet, um den zentralen Stellenwert der Weitergabe von Kultur zu

illustrieren. Jeder Traditionstyp fokussiert bestimmte Charakteristika. Dem dogma-

tischen/ethischen Traditionsbegriff ordnet Wiedenhofer den »Wahrheitsanspruch

kultureller oder religiöser Traditionen«, einen »identitätsstiftende[n] Charakter« sowie

den »Anspruchs- und Verpflichtungscharakter« zu.12 Diese Anforderungen soll Tradi-

tion vor allem dort erfüllen, wo es zu Umbrüchen kommt.13 Wie bereits in den ersten

Kapiteln in theoretischer und theologiegeschichtlicher Hinsicht deutlich wurde, zeigt

sich auch hier, dass Traditionsbildung in einer komplexen Verflochtenheit mit Verän-

derungsprozessen steht und nicht deren Gegenteil darstellt. Im religiösen, kirchlichen

bzw. theologischen Bereich ist dieses Traditionskonzept vor allem in der Festschreibung

zentraler Glaubensgrundsätze und deren Wahrheitsanspruch präsent. Es erfüllt die

inhaltsbezogene Funktion der Absicherung und Stabilisierung.

(2.) Mit dem »rationale[n] Verständnis der Tradition«14 beschreibt Wiedenhofer die

Auffassung, dass Traditionen als Ordnungsstrukturen der Gesellschaft, des sozialen

Zusammenlebens und als »Voraussetzung für die Existenz dauerhafter sozialer Gebil-

de«15 vernünftig notwendig sind.16 Funktionslogisch ist Tradition hier die Bedingung

der Möglichkeit gesellschaftlicher Strukturen. Diese strukturelle Notwendigkeit von

Traditionen korreliert allerdings noch nicht unbedingt mit der Vernünftigkeit ihrer

jeweiligen Inhalte.17

10 Ebd.

11 Ebd.

12 Alle Zitate ebd. 260–261.

13 Vgl. ebd. 261.

14 Ebd.

15 Ebd. 262.

16 Auf die rationalisierende Funktion von Traditionen weist auch Niklas Luhmann im Zusammen-

hang seiner Systemtheorie hin. So setzt sich Luhmann etwamit der Frage der Komplexität ausein-

ander: »Komplexität entsteht dann, wenn nicht alle Elemente zugleich miteinander in Relation

treten können« (Mainzer, Klaus: Komplexität. In: Jahraus, Oliver/Nassehi, Armin u.a. [Hg.]: Luh-

mann Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2012, 92–95, hier 93).

Luhmann bestimmt als Komplexität, wenn »nicht mehr jedes Element jederzeit mit jedem ande-

ren verknüpft sein kann« (Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, 46); »Eine wichtige Folge von Systemkomplexität ist die Entste-

hung von Emergenz, d.h. die Entwicklung von neuen Eigenschaften, die nicht auf die einzelnen

Systemelemente zurückführbar sind, sondern durch ihre Wechselwirkung (Relationen) erklärbar

werden« (Mainzer: Komplexität, 94). Traditionen übernehmen in Folge eine Entlastungsfunktion,

indem Komplexität reduziert wird, bzw. komplexe Zusammenhänge besser eingeordnet werden

können. Es wäre interessant, solche Überlegungen auf eine Theologie und Theorie des jüdisch-

christlichen Dialogs und die daraus zu erwartenden Erkenntnisse anzuwenden.

17 Vgl. Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 262.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 109

Als einen anderen Aspekt eines rationalen Verständnisses nennt er die »Meta-Tradi-

tion«18 der kritischen Prüfung von Traditionen. Dieses Traditionskonzept bezieht sich

auf eine erkenntnistheoretische Ebene.

»Im Unterschied zum Traditionalismus und Dogmatismus, die Traditionen um jeden

Preis zu bewahren versuchen und sie heiligsprechen, um sie der Kritik zu entziehen,

zielt jedoch die Tradition des kritischen, aufgeklärten Denkens, die Tradition der Wis-

senschaft, die Tradition der Vernunft, bzw. der Ideologiekritik, des Kritizismus oder Ra-

tionalismus auf die Bewährung von Traditionen im Licht kritischer Prüfung.«19

Die Relevanz dieses Traditionstypus zeigt sich für Theologie und Glaube in mehrfacher

Weise: Religionen und Kirchen sind soziale Gebilde, die die strukturierende Funktion

von Traditionen benötigen. EineMeta-Tradition der rationalen Traditionskritik besteht

sowohl in der Innen- als auch Außenperspektive des Glaubens: in einer agnostisch oder

atheistisch geprägten Religionskritik, aber ebenso durch Reformbewegungen innerhalb

religiöser Strömungen.Grundlage dieserMeta-Tradition ist eine anthropologische Vor-

aussetzung: »Es sindhier immer die vernünftigenSubjekte, die sich auf eine kulturelle Tra-

dition stützen, die sie überprüfen, fortsetzen und lebendig halten, aber auch kritisieren,

korrigieren, modifizieren und transformieren.«20 Die Kritik der Tradition ist damit be-

reits in ihreEntstehungmit eingelassen. InHinblick auf gesellschaftliche, kulturelle und

religiöse Pluralität ist die theologische Traditionskritik in ihrer Sprachfähigkeit mehr

denn je gefordert.

(3.) Das »romantisch-ästhetische Verständnis der Tradition«21 betont zunächst pri-

mär die Genialität, Ursprünglichkeit und Individualität und übernimmt als Gegenüber

zum dogmatischen Verständnis von Tradition ebenso eine inhaltsbezogene Funktion.

Über die Vorgänge des Verstehens und der aneignenden Reproduktion besteht aber

auch eine Wertschätzung gegenüber »vergangene[n] Zeiten und Autoren, Mythen, Ge-

sänge[n], Märchen und Legenden«22. Die Schaffung von Neuem verbindet sich hier mit

einem Rückbezug auf große Denker*innen und Künstler*innen. Auf diesem Konzept

basiere deshalb auch eine Traditionshermeneutik,welche »kulturelle Traditionen in Zu-

sammenhang mit kreativen Aufbrüchen und reproduktiven Aneignungen versteht«23.

Die Dynamik zwischen Originalität, Innovation und Bezug auf die Vergangenheit wird

im Blick auf die Theologiegeschichte immer wieder deutlich. Die beschriebene Phase

der Neuscholastik zeigt etwa ein Zusammenspiel eines teilweise verkürzten Bezuges

auf die Theologie der Scholastik und die gleichzeitige, oft nicht explizit reflektierte

Bereitschaft, theologische Neuerungen vorzunehmen.

(4.) Ein »hermeneutische[s] oder transzendentale[s] Verständnis der Tradition«24

steht im Fokus, wenn die erkenntnistheoretische Bedeutung und Funktion von Tradi-

18 Ebd.

19 Ebd.

20 Ebd. 263. Hervorhebung EH.

21 Ebd.

22 Ebd.

23 Ebd.

24 Ebd. 264. Wiedenhofer bedient sich hier des Begriffes »transzendental«, weil er Traditionen als

»Möglichkeitsbedingung unserer Erkenntnis« (ebd. 266) bestimmen möchte. Er geht dabei nicht

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


110 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

tionen reflektiert wird. Kulturelle Traditionen bilden nach Wiedenhofer »den Horizont

des eigenen Selbst- und Weltverständnisses«, geben »eine soziale Identität«, stellen

»ethische Orientierungsmuster« bereit und formen das »kollektive Gedächtnis einer

Gruppe oder Nation« – zusammengefasst sind sie »Möglichkeitsbedingungen des je-

weiligen Selbstverhältnisses und Weltverhältnisses und auch der jeweiligen Form der

Intersubjektivität«.25 Damit sind Traditionen als geschichtliche Bedingungsgefüge

charakterisiert – und auch nicht überzeitlich und unveränderlich.Wiedenhofer bezieht

sich dabei auf Hans-Georg Gadamer:

»Wir stehen vielmehr ständig in Überlieferungen, und dieses Darinstehen ist kein

vergegenständlichendes Verhalten, so daß das, was die Überlieferung sagt, als ein

anderes, Fremdes gedacht wäre – es ist immer schon ein Eigenes, Vorbild und Ab-

schreckung, ein Sichwiedererkennen, in dem für unser späteres historischesNachurteil

kaum noch Erkennen, sondern unbefangenste Anverwandlung der Überlieferung zu

gewahren ist.«26

DieBegegnungvoneigenem,gegenwärtigemundzunächst fremdem,vergangenemHo-

rizont in Form von Tradition ist ein »Prozeß des Verstehens«27. Dieses Traditionsver-

ständnis ist für eine theologische Reflexion deshalb besonders relevant, weil die eigene

Eingebundenheit in eine Tradition erkenntnistheoretisch berücksichtigt wird:

»Im Unterschied zu einem bloß äußerlichen historisch-kritischen Verhältnis zur Tradi-

tion hat die hermeneutische Erfahrung es mit der dialektischen Ich-Du-Struktur der

Anerkennung zu tun, die für die Andersheit der Vergangenheit wie für ihren Wahr-

heitsanspruch offen ist. Deshalb schränkt das In-Überlieferung-Stehen nicht die Frei-

heit des Erkennens ein, sondern macht sie erst möglich.«28

Wie im ersten Kapitel bereits aus verschiedenen Perspektiven angedeutet wurde, zeigen

sich hier die vielen kulturellen und erkenntnistheoretischen Vorprägungen, die jeder in-

dividuellen oder gesellschaftlichen Beschäftigung mit Tradition vorausgehen. Insofern

Traditionen solche »Möglichkeitsbedingungen unserer Erkenntnis«29 sind, kann keine

absolute Objektivierung gelingen, worauf auchWiedenhofer hinweist:

»Sie sind sozusagen immer schon hinter unseremRückenwirksam, indem sie uns in ei-

ner bestimmten Weise sprechen, verstehen, kommunizieren, handeln, glauben, den-

ken und erfahren lassen, mit einemWort, indem sie uns dieWelt in einer bestimmten

Weise eröffnen«30.

weiter auf die Transzendentalphilosophie ein, sondern bedient sich ihrer Terminologie, um die

erkenntnistheoretische Bedeutung von Traditionen hervorzuheben.

25 Alle Zitate Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 264.

26 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik.

4. Auflage. Unveränderter Nachdruck der 3., erweiterten Auflage. Tübingen: J. C. B. Mohr 1975, 266.

Wiedenhofer bringt dieses Zitat auf S. 264 in FN 34.

27 Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 264.

28 Ebd. 265.

29 Ebd. 266.

30 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 111

Bemerkenswert ist die räumliche Metapher der Öffnung, des Zugangs, die bereits in Zu-

sammenhang mit der Taufe als Zugang zur Kirche begegnet ist. Die Relevanz für eine

theologische Annäherung an den Traditionsbegriff liegt damit auf derHand: Christliche

Überlieferungversteht sich selbst alsdieMöglichkeit,einenZugangzum(authentischen)

Glauben zu finden. Die in Schrift, Handlungen und Ritualen usw. überlieferten Glau-

benserfahrungen bilden ein Repertoire an Ausdrucksmöglichkeiten, die von Gläubigen

aufgegriffen werden können und teilweise auch sollen. Was Gadamer über die Ich-Du-

Struktur der »Kommunikation« zwischen Leser*in und Text postuliert, ist für die Aneig-

nung dieser Ausdrucksmöglichkeiten des Glaubens relevant:

»In diesem Sinne handelt es sich im Verstehen ganz gewiß nicht um ein ›historisches

Verständnis‹, das die Entstehung des Textes rekonstruierte. Vielmehr meint man den

Text selbst zu verstehen. Das bedeutet aber, daß die eigenen Gedanken des Interpreten

in die Wiedererweckung des Textsinnes immer schon mit eingegangen sind. Insofern

ist der eigeneHorizont des Interpreten bestimmend, aber auch er nichtwie ein eigener

Standpunkt, den man festhält oder durchsetzt, sondern mehr wie eine Meinung und

Möglichkeit, die man ins Spiel bringt und aufs Spiel setzt und die mit dazu hilft, sich

wahrhaft anzueignen, was in dem Texte gesagt ist.«31

Im theologischenKontext kann von einer vergegenwärtigendenRezeptiondieRede sein,

in der Menschen ihre jeweilige Lebenssituation in die Deutung der Texte der Heiligen

Schrift oder indenVollzug vonRitualenhineintragen.Sie setzenden eigenenHorizont–

um Gadamers Formulierung aufzugreifen – aufs Spiel, lassen sich existenziell involvie-

ren und riskieren dabei eine Transformation ihrer Weltsicht. Eine solche Interpretati-

onsweise ist in den Texten derHeiligen Schrift angelegt. Auf der Ebene der Textpragma-

tik wenden sich etwa im Neuen Testament explizit Paulus, implizit die Evangelisten an

bestimmte Adressatengruppen und fördern eine Identifikation der Leser*innen durch

spezifische Schwerpunktsetzungen.32

Verfolgt man diesen Gedankengang weiter, so wird klar, dass aber auch die Schrift,

Riten und andere religiöse Ausdrucksformen davon nicht unberührt bleiben können.

Damit zeigt sich der Zusammenhang zwischen Sinn und dessen Materialisierungsfor-

men. In den letzten Jahren gab es eine verstärkte Auseinandersetzungmit demmateria-

len Aspekt der Schrift:

»Auf der anderen Seite ist Schrift gerade in den Diskussionen der letzten Jahrzehnte in

ihrer Eigenständigkeit gegenüber demSinn, ihrermaterialen Beschaffenheit und Sub-

strathaftigkeit bedacht worden, die als solche nicht zuletzt das in der Zeit sich Erhal-

31 Gadamer: Wahrheit und Methode, 366.

32 Der EvangelistMarkus verfasste seinen Text etwa vor allem für eine sogenannte »heidenchristliche

Gemeinde« (Schnelle: Einleitung in das Neue Testament, 270). Besonders die Sendung der Jünger

hat für die Gemeinde einen beispielhaften Charakter: »so wie sie Jesus nachfolgen und von ihm

gesandt wurden (Mk 6,6b–13), soll nun die markinische Gemeinde zur Sendung in Wort und Tat

bereit sein« (ebd. 271). Lukas legt einen Schwerpunkt auf »eine praktizierte Liebesgemeinschaft«

und nutzt hier »den Besitzverzicht der Jünger Jesu und die Jerusalemer Urgemeinde als Vorbilder«

(ebd. 319). Schnelle bietet auch einen Überblick der Empfänger*innen der anderen Schriften des

Neuen Testaments.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


112 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

tende (und damit Erinnerung Ermöglichende) ist. In diese Richtung weisen jene Vor-

und Derivatformen von Schrift, die für die Bildung von Gedächtnis jenseits etablier-

ter Codierungen namhaft gemacht werden: Spuren, Residuen, Anzeichen etc., Formen

desmateriellenNiederschlags vonGeschehnissen, die darin registriert und lesbar blei-

ben. Komplementär kommt der Körper als privilegierter Träger von Erinnerung in den

Blick […]. Schrift steht hier stellvertretend für die Modi der Materialisierung, Verräum-

lichung, Inkorporierung als Mittel der Gedächtnisbildung. Kontinuität und Erinnerung

stehen im Spannungsfeld zwischen Innerlichkeit und Äußerlichkeit, Verinnerlichung

und Veräußerlichung, an denen die Medien des Gedächtnisses – mündliche Tradie-

rung,Monumente,Orte, Rituale, Lebensformenetc. –mit variierenderGewichtungpar-

tizipieren.«33

Glaube materialisiert sich in den verkörperten Formen von Tradition, was in der Fra-

ge des Sinnverstehens berücksichtigt werden muss. Diese Verkörperungsformen ste-

hen damit ebenso in einem Transformationsprozess. Es ist nicht gleichgültig, in wel-

cher Form Tradition weitergegeben und erinnert wird.34 Gerade der Bereich des Glau-

bens zeigt hier die Rolle der körperlichen Erfahrung, die wesentliche Rolle von Ritualen

und die Entwicklung von Volksfrömmigkeiten, die häufig diesemmaterialen Aspekt der

Glaubenserfahrung Rechnung trägt.

Wenn aber die Rezeption auch die Tradition selbst verändert und gestaltet, so stellt

sich die Fragenachder richtigenRezeptionundDeutung.Das hermeneutische bzw. tran-

szendentale Verständnis von Traditionmacht deutlich, dass die Frage nach der Authen-

tizität der Überlieferung angesichts dieser komplexen Verflochtenheit von Perspektiven

nicht einfach beantwortet werden kann. Warum ist diese Frage ob ihrer methodologi-

schen Unsicherheiten dennoch zentral? Der Bezug zu einem Ursprung ist für die Bil-

dung von Traditionen deshalb von großem Interesse, weil er die Aussicht auf eine epis-

temische Garantie stellt. Gerade diese Garantie steht allerdings vor großen Anfragen.

Die Frage des authentischen Zuganges wird sich außerdem in einer nochmals virulent

33 Angehrn, Emil: Kultur und Geschichte – Historizität der Kultur und kulturelles Gedächtnis. In: Ja-

eger, Friedrich/Liebsch, Burkhard (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften. Band 1: Grundlagen

und Schlüsselbegriffe. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2004, 385–400, hier 394.

34 In den Kulturwissenschaften wird über die verstärkte Beschäftigungmit denmaterialen Aspekten

der Kultur unter dem Stichwortmaterial turn diskutiert, vgl. z.B. Heibach, Christiane/Rohde, Cars-

ten: Material Turn? In: Heibach, Christiane/Rohde, Carsten (Hg.): Ästhetik der Materialität (HFG

Forschung 6). Paderborn: Wilhelm Fink 2015, 9–32, hier 14: »Denn bei diesem ›New Materialism‹

(Kimmich 2011: 15) handelt es sich nicht umeine Rückkehr zu einem simplen Primat des konkreten

Dings, sondern um ein komplexes wissenschaftliches Narrativ, das materielle und dingorientierte

Aspekte in der Beschreibung von Kultur und Gesellschaft zwar in den Vordergrund rückt, ihre im-

materiellen Ordnungs- und Spiegelungsfunktionen aber nicht leugnet und Dinge als Akteure von

Netzwerken kultureller Prozesse versteht. Obwohl es auf den ersten Blick widersprüchlich anmu-

tet:Dermaterial turn ist auch ein performative turn im Sinne derUntersuchung von spezifischen Pro-

zessen derWeltkonstituierung und -aneignung – die Dinge sind beweglich.« Heibach/Rohde zitie-

ren hier aus Kimmich, Dorothee: Lebendige Dinge in der Moderne. Konstanz: Konstanz University

Press 2011. Das Interesse an der Materialität von Kultur steigt quer durch die Wissenschaftsberei-

che, vgl. als Beispiel etwa den Sonderforschungsbereich »Materiale Textkulturen« der Universität

Heidelberg: https://www.materiale-textkulturen.de (05.12.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de
https://www.materiale-textkulturen.de


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 113

anderenWeise stellen,wenn es umdie Bedeutung der jüdischen Tradition für die christ-

liche Glaubensidentität geht.

Ein hermeneutisches und transzendentales Traditionsverständnis ist daher für eine

Beschäftigungmit derWeitergabe von Glaubenserfahrungen besonders wichtig.

»Wer immer an Fragen des Sinnverstehens, des Verstehens der Vergangenheit oder

des Anderen, Fremden oder an Fragen der Kommunikation zwischen der Gegenwart

und der Vergangenheit der eigenen Tradition oder an Fragen der Aktualisierung der

eigenen Tradition oder an Fragen der Begegnung zwischen kulturellen und religiösen

Traditionen interessiert ist, wird sich eines hermeneutischen oder transzendentalen

Traditionsverständnisses bedienen. Auch wer an einem transzendentenWahrheitsan-

spruch festhalten will, zugleich aber den geschichtlichen traditionsgebundenen Cha-

rakter dieser Wahrheitsansprüche ernst nehmen will, wird einen solchen hermeneu-

tischen und transzendentalen Traditionsbegriff zugrundelegen.«35

Auch eine theologiegeschichtliche Analyse nähert sich dem Phänomen Tradition dem-

gemäß über ein hermeneutisches und transzendentales Traditionsverständnis an. Be-

deutend ist ein solches ferner für ekklesiologische Reflexionen. Hier wird offengelegt,

inwiefern sich der Beginn kirchlicher Diskurse bereits in einem gedeuteten Raum er-

eignet. Denn das Zeugnis vom auferstandenen Christus als Beginn der Kirche ist schon

gedeuteteWirklichkeit und bietet einen hermeneutischenRahmen,unter dessenBedin-

gungen die Kriterien für Kirchlichkeit entwickelt werden. Diese Beispiele mögen hier

genügen, um die Relevanz dieses Traditionskonzeptes für die theologische Forschung

hervorzuheben. Einen letzten Begriff erarbeitet Wiedenhofer, bevor er diese Konzepte

mit einem theologischen Traditionsbegriff verknüpft.

(5.) In Folge der Aufklärung und der Traditionskritik derModerne entstand das »de-

skriptive oder konstruktive Verständnis von Tradition«36. Es ist auf der Ebene wissen-

schaftstheoretischer und erkenntnistheoretischer Reflexion angesiedelt. Im 19. und be-

ginnenden 20. Jahrhundert ging ein deskriptives Traditionskonzept einher mit der An-

nahme eines ständigen Fortschrittes, der Traditionen überflüssig und überholt erschei-

nen ließ. Im Zuge der sogenannten Postmoderne wurde dieses Traditionsverständnis

um den Aspekt der Konstruktion »erweitert und intensiviert«37:

»Tradition ist nicht das natürlich Gewachsene, Ursprüngliche, als einheitliches Ganzes

uns mit dem Anspruch der Wahrheit und der Verehrungswürdigkeit Entgegentreten-

de, sondern Tradition ist immer eine Konstruktion der Gegenwart und zuletzt immer

auch von partikulären Machtinteressen bestimmt. Aufgrund der unübersehbaren Plu-

ralität vonDifferenzen erscheint ein systematisches Verständnis von Traditionen über-

haupt nicht mehr möglich.«38

35 Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 266.

36 Ebd. 267.

37 Ebd.

38 Ebd. 267–268.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


114 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Wiedenhofer hebt dabei hervor, dass Traditionen immer wieder »bewußt ›erfunden‹«39

werden: »Sie können daher auch ziemlich jung sein, obwohl sie sich den Anstrich eines

ehrwürdigen Alters zu geben trachten.«40 Dies wurde in Kapitel 2 bereits deutlich, be-

sonders an derThese des »Inventing Traditions« im 19. Jahrhundert.

Die Kirche musste sich mit einer solchen Traditionskritik seit der Aufklärung und

der davon ausgehenden Religionskritik auseinandersetzen – und tat dies mit derTheo-

logie derNeuscholastik und einemkirchlichenAntimodernismus zunächst in apologeti-

scherWeise. Inder theologischenForschunggabdiehistorisch-kritischeBibelauslegung

seit dem 18. Jahrhundert Impulse für eine kritische Auseinandersetzung mit der Kon-

struktion vonTraditionen.Gestiegen ist auchdieSensibilität dafür,dassTraditionenvon

ihrer Genese her immer auch konstruiert sind – schließlich sind sie Teil des menschli-

chen Lebens, der Kultur und werden durch menschliche Kommunikation vermittelt. Das

Bewusstsein dessen korreliert aber noch nicht unbedingtmit einer Delegitimation ihrer

Authentizität und ihresWahrheitsgehaltes.Maßgeblich ist vor allem,dass derKonstruk-

tionscharakter immerwieder reflektiertwirdund einKorrektiv für sich verabsolutieren-

de Tendenzen von Traditionen darstellt.41 Insofern kann eine deskriptive und konstruk-

tive Sicht auf religiöse Traditionen – auch aus deren Innenperspektive – deren Glaub-

würdigkeit stärken.

Den theologischen Traditionsbegriff setzt Wiedenhofer gegen die beschriebenen Tra-

ditionskonzepte zwar als »klare Alternative«42 ab, sieht ihn aber gleichzeitig als komplex

verknüpftmit diesen.43 EinigeÜberschneidungenundZusammenhängeder kultur- und

gesellschaftswissenschaftlichen KonzeptemitTheologie, Glaube und Kirchewurden be-

reits genannt. Wiedenhofer führt als Beispiele für einen rationalen Traditionsbegriff in

der Theologie etwa »Formen der Negativen Theologie, der Dialektischen Theologie und

derpostmodernenTheologie«44 an.EineVerflechtungsieht er ebenso,»wennnicht-theo-

logische Traditionsbegriffe so verabsolutiert werden, daß sie quasi-religiöse oder quasi-

theologische Züge annehmen«45. Als Beispiele dafür nennt er den »Szientismus (als Ver-

absolutierung wissenschaftlicher Traditionen)« sowie den »Ästhetizismus (als Verabso-

lutierung des künstlerischen Genies)«.46

39 Ebd. 268.

40 Ebd.

41 Der Literaturwissenschaftler und Historiker Hayden White beschäftigt sich in seinem Werk Me-

tahistory mit der »Poetics of History« (White, Hayden: Metahistory. The Historical Imagination

in Ninetheenth-Century Europe. Baltimore/London: The Johns Hopkins University Press 1973, 1).

Dabei geht er davon aus, dass auch Geschichtsschreibung poetischen Narrativen folgt, die reflek-

tiert werden müssen: »In order to realize these aims, I will consider the historical work as what

it most manifestly is – that is to say, a verbal structure in the form of a narrative prose discourse

that purports to be a model, or icon, of past structures and processes in the interest of explaining

what they were by representing them.« (Ebd. 2). Auch Traditionen beinhalten solch narrative und

fiktionale Momente, die es zu reflektieren gilt.

42 Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 268.

43 Vgl. ebd.

44 Ebd. 269.

45 Ebd.

46 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 115

Als Eigenart eines theologisch reflektierten Traditionsbegriffs bestimmt er eine »re-

ligiöse[] Grunderfahrung«47, von der ausgehend Tradition gedeutet wird:

»Religiöse Traditionen sind in theologischer Hinsicht, d.h. in der Innenansicht der

Gläubigen bzw. in der Reflexionsgestalt des religiösen Glaubens die Vermittlung, die

Weitergabe derjenigen Gabe, die den Menschen und die Welt allein sein und leben

läßt, der Gabe des wahren Seins und Lebens durch die Gottheit.«48

Diese Erfahrung ist das Vorzeichen, das wie das Versetzungszeichen in der Musik oder

einVorzeichen inderMathematikdiedahinterstehendenNotenbzw.Zahlenbeeinflusst.

In der Musik ändert sich mit der Tonart der Charakter der Melodie. Die beschriebe-

nen Traditionskonzepte verändern sich in Bezug auf einen theologischen Traditionsbe-

griff nicht, aber sie erscheinen in einem anderen Licht mit anderen Voraussetzungen.

Dies ergibt ein Spannungsverhältnis: die Grenzen zwischen theologischen und kultur-

wissenschaftlichenTraditionsbegriffen sindnicht einfach zu ziehen,dieÜbergänge sind

fließend. Dies spricht auchWiedenhofer an, indem er zum einen den Unterschied zwi-

schen Kultur und Religion betont, zum anderen aber auch auf den »kulturellen Charak-

ter der Religion«49 hinweist. Funktionslogisch bewegt sich ein theologisch reflektierter

Traditionsbegriff auf mehreren Ebenen: er übernimmt eine inhaltsbezogene Funktion

in der Verbindung kultureller und religiöser Dimension sowie eine erkenntnistheore-

tische Funktion in der Berücksichtigung der religiösen Erfahrung im Erkenntnis- und

Konstruktionsprozess von Traditionen.

Wenn ein theologischer Traditionsbegriff durch die religiöse Erfahrung sein Spezi-

fikum erhält, dannmuss diese näher bestimmtwerden.Die religiöse Erfahrung charak-

terisiert Wiedenhofer durch zwei »Strukturelemente«50: Dies ist erstens das »religiöse

Bewußtsein«51 als Träger dieser Erfahrung. Es »zeugt inmitten dieser Welt undmit den

Mitteln dieser Welt von der Erfahrung des Göttlichen und Heiligen in der Welt«52. Wie-

denhofer bestimmt die Begegnung zwischenGott undMensch als »vermittelt durch Zei-

chen und Zeugnis weltlicher Gestalten«53. Dieser Umstand verlangt nach einer Unter-

scheidung. Das Bewusstsein beinhaltet deshalb zweitens ein Moment kritischer Refle-

xion »zur Welt, zur Geschichte und sich selbst«54. Die damit aufrechterhaltene »Diffe-

renz zwischen Gott und Welt«55 ist erforderlich, um einer Verabsolutierung menschli-

cher Standpunkte vorzubeugen. Impliziert ist hier auch die »Kritik jedes Zeichens und

Zeugnisses, das sich selbst mit derWahrheit der göttlichen Gabe verwechselt«56.

DieNotwendigkeit einer solchenUnterscheidung trifftMenschen,die sich innerhalb

religiöser Traditionen bewegen, immer wieder. Dies wird am Beispiel der katholischen

47 Ebd. 271.

48 Ebd. 269–270.

49 Ebd. 268–269.

50 Ebd. 271.

51 Ebd.

52 Ebd.

53 Ebd.

54 Ebd.

55 Ebd.

56 Ebd. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


116 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Kirche deutlich: Zunächst gründet die christliche Tradition im Zeugnis vom auferstan-

denen Jesus Christus, der selbst wiederum aus den Schriften und Traditionen seines jü-

dischen Glaubens heraus lebte. Durch die Taufe sind die Einzelnen existenziell in dieses

Geschehen involviert, das sich institutionell in der Kirche abbildet. ImLaufe der eigenen

Glaubensbiografie begegnen aber immer wieder Situationen, in denen Unterscheidung

notwendig wird,wo die*der Einzelne das eigene Vermögen zur Reflexion zwischen Gott

und Welt nutzen muss. Das könnte etwa sein, wenn eine Person auf Regelungen ihrer

Glaubensgemeinschaft trifft, die sie selbst nach ihrem Gewissen nicht vertreten kann.

Deshalb muss sie sich allerdings noch nicht aus der Glaubenstradition ausgeschlossen

wissen, der sie sich zugehörig fühlt. Auf einer historischen Ebene zeigt sich dieses Rin-

gen über die ganzeTheologiegeschichte hinweg,wenn versucht wird, gemeinsameNen-

ner einer authentischen Tradition zufinden.DieKirchengeschichte zeigt auch dieUnei-

nigkeit darüber und wie unterschiedlich dieWege waren, die verschiedene Kirchen und

Konfessionen gingen.

Aus den Überlegungen Wiedenhofers zum theologischen Traditionsbegriff ergeben

sich verschiedene Konsequenzen. (1.) Der Umstand, dass religiöse Erfahrung nur vermit-

telt greifbar ist, erfordert,dassTheologie InstrumentarienzurReflexionundUnterschei-

dung religiöser Zeichen und Erfahrungen bereitstellt. Diese Verantwortung verpflichtet

zum Studium der Quellen, zur differenzierten Analyse der Kirchen- und Theologiege-

schichte sowie zur Auseinandersetzung mit erkenntnistheoretischen Paradigmen der

Zeit. Traditionshermeneutik findet nie isoliert von solchen Rahmenbedingungen statt,

sondern formiert sich im epistemologischen Setting gegenwärtiger Glaubensgemein-

schaftenundGesellschaften.FürdieUntersuchungderVerflochtenheit vonReligionund

Kultur, von kulturell-religiös geprägten Phänomenen ist eine Auseinandersetzung mit

Kulturtheorien theologisch erforderlich. Judith Gruber weist darauf imZusammenhang

mit den kulturtheoretischen Neuerungen der cultural turns57 hin:

»Sie [die Theologie, EH] versteht sich als Vermittlerin zwischen den normativen Aus-

sagen der christlichen Tradition und dem epistemologischen Paradigma ihrer jewei-

ligen Zeit. Glaube, der sucht zu verstehen, tut dies unter den jeweils gegebenen er-

kenntnistheoretischen Voraussetzungen – ansonsten wird er unkommunizierbar, und

Theologie verfehlt ihre Selbstbestimmung, Rechenschaft abzulegen vonderHoffnung,

die uns erfüllt. Es sind also theologische Gründe, die Theologie dazu drängen, nach den

epistemologischen Erschütterungen des Cultural Turn ihre erkenntnistheologischen

Bedingungen neu auszuloten und von hier aus das Feld christlicher Gottesrede neu zu

kartografieren.«58

57 Einen Überblick zu diesen cultural turns bietet Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns. Neuori-

entierung in den Kulturwissenschaften. 4. Auflage. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2010.

58 Gruber, Judith: Der Cultural Turn als erkenntnistheologischer Paradigmenwechsel. Theologische

Stellprobe in einer epistemologischen Rekartografierung. In: Gruber, Judith (Hg.): Theologie im

Cultural Turn. Erkenntnistheologische Erkundungen in einem veränderten Paradigma. Unter Mit-

arbeit von Verena Bull (Salzburger Interdisziplinäre Diskurse 4). Frankfurt a.M.: Peter Lang 2013,

21–44, hier 21–22.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 117

Methodische Anregungen undmethodologische Impulse aus den Kulturwissenschaften

werden deshalb weiter unten im Fokus der Betrachtung stehen.

(2.) Wiedenhofer führt in seiner Darstellung des theologischen Traditionsbegriffs

dessenFunktion im»interdisziplinären traditionstheoretischenDiskurs«59 an.Diesebe-

steht in der Leistungsfähigkeit zur Analyse religiöser Phänomene und ist somit auch auf

Bereiche anwendbar, die einer ähnlichen Logik folgen: auf »quasi-religiöse oder quasi-

theologische bzw.metaphysischeMythen undWeltbilder«60, die nicht selten inWissen-

schaft und Gesellschaft als Grundüberzeugungen die »Axiomatik der jeweiligen Ontolo-

gie undMethodologie«61 prägen. Diese Funktion eines theologischen Traditionsbegriffs

gilt es weiterzuentwickeln, daTheologie durch ihre kritische Kompetenz im Bereich der

Traditionsanalyse ihre gesellschaftliche Relevanz und Legitimität stärken kann.

Hilfreiche Anregungen dazu gibt die Auseinandersetzung des Soziologen Hans Joas

mit Sakralisierung in einer historisch-analytischen sowie gegenwartskritischen Weise.

Joas entkoppelt das Phänomen der Sakralisierung von rein religiösen Ausdrucksformen

und relativiert die Vorstellung einer fortschreitenden »Entzauberung«62 der Welt in ei-

ner differenzierten Untersuchung des vonMaxWeber geprägten Begriffs und seiner oft

vereinfachten Rezeption.63 Das Verhältnis von Heiligem, Religion und Säkularisierung

hat sich nicht linear entwickelt. Joas stellt dieThese auf: »Wir brauchen deshalb eine Al-

ternative zu ihr [derEntzauberung,EH] oder vielleichtmehrere–neueNarrative derRe-

ligionsgeschichte in ihrer Verknüpfung mit der Geschichte der Macht, die an die Stelle

des Entzauberungsnarrativs treten können.«64 Eine Auseinandersetzungmit Sakralisie-

rungdürfe sichnicht auf jeneGrößenbeschränken,»die konventionell als ›Religion‹ klas-

sifiziert werden«65, sondern man müsse »die ganze Breite der Phänomene in den Blick

[…] nehmen, die sich zeigen, wenn wir an die Erfahrungen denken, die von Menschen

gemacht werden und zur Attribution von Heiligkeitsqualitäten führen.«66 Seine Über-

legungen sind für die Frage nach einer adäquaten Traditionshermeneutik des Zweiten

Vatikanischen Konzils deshalb relevant, weil sie auf den Zusammenhang zwischen dem

Heiligen und Macht abzielen – eine Allianz, die die Tradition der katholischen Kirche

nur zu gut kennt.

(3.) Die Systematisierung, die Wiedenhofer durch das Zusammenspiel kultur- und

gesellschaftswissenschaftlicher Traditionsbegriffe mit einem theologischen Traditions-

begriff vornimmt, ist eine Möglichkeit einer theoretischen Annäherung an das Phäno-

men der Tradition.Wiedenhofer selbst verweist auf die Offenheit dieser Systematik, in

der »natürlich nicht alle möglichen Versionen von Traditionsbegriffen«67 abgebildet sei-

en.Diese Pluralität der Zugänge ist eineHerausforderung und ein Erfordernis zugleich.

59 Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 274.

60 Ebd.

61 Ebd.

62 Joas, Hans: Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzauberung. Berlin:

Suhrkamp 2017, 11.

63 Vgl. ebd.

64 Ebd.

65 Ebd. 438.

66 Ebd. 439.

67 Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 260, FN 18.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


118 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Eine Herausforderung deshalb, weil es gilt, verschiedene Theorien miteinander ins Ge-

spräch zu bringen und ihre jeweiligen Stärken und Schwächen in einer Analyse abzuwä-

gen.Die Pluralität ist allerdings auch ein Erfordernis, das sich aus dem zu untersuchen-

denPhänomen selbst ergibt.DenndieGleichzeitigkeit heterogener Traditionskonzepte,

die in Gesellschaft, Kirche oderWissenschaft begegnet, erfordert vielfältige Zugänge.

Die Komplexität des Themas wird noch erhöht durch die Beobachtung, dass neben

dieserGleichzeitigkeitheterogenerTraditionskonzepteaucheineUngleichzeitigkeit von

Traditionsentwicklungen vorliegt. Die Umbrüche in der Israeltheologie des Zweiten Va-

tikanischen Konzils liefern dafür ein Beispiel: Während in verschiedenen Schriften des

Lehramtes versucht wird, Nostra aetate und seine erneuerte Sicht auf das Judentum auf

das pastorale Leben anzuwenden – z.B.mit demDokumentHinweise für eine richtigeDar-

stellung von Juden und Judentum in der Predigt und in der Katechese der katholischen Kirche68 –,

so bestehen inderUmsetzung solcherVorgabengroßeUnterschiede.69Dies zeigt einmal

mehr, dass Traditionen nicht nur in schriftlich fixierter Form bestehen und dass deren

Modifikation nicht nur durch eine Veränderung dieser schriftlichen Dokumente vorge-

nommen werden kann. Traditionen entwickeln sich auf mehreren Ebenen: in der Dis-

kussion und Festlegung normativer Texte und Regeln, ihrer Rezeption und Anwendung

oder ihrer Reflexion sowie in der Durchführung von Ritualen und Gewohnheiten in der

Alltagskommunikation. Dieses Phänomen der Gleichzeitigkeit heterogener Traditions-

konzepte und der Ungleichzeitigkeit von Traditionsveränderungen hat mit den Organi-

sationsformen des Wissens, der Kultur und der Kommunikation zu tun. Auch hier ist

Theologie im Vorhaben der Traditionsanalyse auf die Kulturwissenschaften verwiesen

und dazu herausgefordert, diese theologisch zu verarbeiten.

2. Impulse kulturwissenschaftlicher Traditionstheorien

Wiedenhofer stellt in seiner Analyse der vielfältigenKontexte des Traditionsbegriffs fest,

dass die immerwiederkehrende Beschäftigungmit demPhänomen »dazu geführt [hat],

von einer Universalität und Notwendigkeit der Tradition zu sprechen, Tradition gewis-

sermaßenals anthropologischesGrunddatumzuverstehen,demmanebensowenig ent-

68 Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum:Hinweise für eine richtigeDarstellung

von Juden und Judentum in der Predigt und in der Katechese der katholischenKirche. 24. Juni 1985.

In: Rendtorff, Rolf/Henrix, Hans Hermann (Hg.): Die Kirchen und das Judentum. Dokumente von

1945–1985. Paderborn: Bonifatius/München: Kaiser 1988, 92–103.

69 Ein Studientag mit dem Thema »Perspektivenwechsel. Ein Praxistag zu Judentum in Unterricht,

Liturgie und Verkündigung« im Herbst 2019 im Bildungshaus St. Virgil Salzburg, an dem ich teil-

nahm, zeigte diese Diskrepanz von theologischen und kirchlichen Grundlagen und ihrer Umset-

zung: Zum einen zeigten die Ansätze der Vortragenden sowie die Erfahrungen der Teilnehmer*in-

nen viele Aufbrüche und Initiativen, zum anderen wurden aber auch viele alte Vorurteile sicht-

bar, die in Gemeinden, Schulen und an Universitäten immer noch etabliert sind. Vgl. dazu den

Tagungsbericht von Markus Himmelbauer: https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktu

ell/article/128578.html (05.12.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html
https://www.liturgie.at/pages/liturgieneu/news/aktuell/article/128578.html


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 119

fliehen könnewie Sprache undGeschichte«70. Er verweist hier auf LudwigWittgenstein,

der auf eine Unverfügbarkeit von Tradition anspielt:

»Tradition ist nichts, was Jeder aufnehmen kann, ist nicht ein Faden, den Einer aufneh-

men kann, wenn es ihm gefällt; sowenig, wie es möglich ist, sich die eigenen Ahnen

auszusuchen. Wer eine Tradition nicht hat und sie haben möchte, der ist wie ein un-

glücklich Verliebter.«71

Wittgenstein benennt zwei interessante Momente von Tradition: Die Eingebundenheit

in Traditionen ist erstens eine unvermeidbare Voraussetzung menschlicher Kultur, Re-

ligion und Existenz überhaupt. Zweitens haben Traditionen bestimmte Regeln und Vor-

aussetzungen, die berücksichtigt werden müssen, will man an sie anschließen. Er be-

nennt damit auch jene Herausforderung, mit der Menschen sich in religiösen Zusam-

menhängen konfrontiert sehen: Wie anknüpfen an die Glaubenserfahrungen anderer?

Wie die eigenenRiten undErfahrungenweitergeben?Wie bereits deutlichwurde, ist ge-

nau diese Übergangserfahrung konstitutiv für die Herausbildung von Traditionen.Wie

kann nun aber der Faden der Überlieferung aufgenommen werden?

Menschen, die an eine Glaubenstradition anschließen wollten, verarbeiteten diese

Schwierigkeit des Traditionsanschlusses insofernproduktiv, als sie verschiedeneZugän-

ge zur Glaubenstradition suchten bzw. auffanden. In den Anfängen der Jesusbewegung

boten sich solche Zugänge etwa imAustausch von Erzählungen über das Leben Jesu, das

geteilte Mahl und Leben, ein Feiern in Gemeinschaft, in entstehenden Gemeinden, in

Akten der Umkehr wie Taufe und Buße.Was in den weiteren Jahrhunderten theologisch

entwickelt und für viele auch abstrakt überformtwurde, ist zunächst das geteilte Leben.

Hier zeigt sich die Performativität vonTraditionen.Zudiesem–mitChristus–geteilten

Leben gibt es Zugänge, räumlich und zeitlich, die sich institutionalisierten und rituali-

siert wurden. Die Lektüre der Heiligen Schrift als Offenbarung Gottes, die Mitfeier des

Kirchenjahres als anamnetischer Nachvollzug des Heilsgeschehens und die Sakramen-

te – z.B. die Taufe als Zugang zur Kirche – stellen solche Zugänge zum Christusgesche-

hen und der daraus entstehenden Glaubenstradition dar.

Diese Vorgänge gilt es nun kulturwissenschaftlich zu betrachten. Tradition ist eine

anthropologische Konstante, die dasMenschseinmitkonstituiert (repräsentiert etwa im

Lernen, der Sprache, inmimetischemVerhalten etc.), eineThese, die in der Erforschung

der Frühzeit des Menschen Argumente finden kann. Forscher*innen nehmen eine Kor-

relation der Entwicklung religiöser Praxis und Traditionmit der allgemeinen kognitiven

und kulturellen Entwicklung an. Dies zeigt sich etwa in der Durchführung von Bestat-

tungen,die von einer transzendentenVorstellungswelt der damaligenMenschen zeugen

könnten.72

70 Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 254.

71 Wittgenstein, Ludwig: Vermischte Bemerkungen. Eine Auswahl aus dem Nachlaß. Hg. von Georg

Henrik Wright. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, 145.

72 Generell kann dem Gedenken an die Toten eine wichtige anthropologische Rolle zugesprochen

werden. Aleida Assmann verortet den »anthropologischen Kern« des kulturellen Gedächtnisses

etwa »im Totengedächtnis« (vgl. Assmann, Aleida: Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen

des kulturellen Gedächtnisses. München: C. H. Beck 1999, 33). Der in der Forschung hergestell-

te Zusammenhang zwischen prähistorischen Gräbern und der Durchführung von Ritualen oder

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


120 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Die beschriebene Gleichzeitigkeit unterschiedlicher Traditionsvorstellungen und

die Ungleichzeitigkeit von Traditionsprozessen hängt mit den Organisationsformen

von Gesellschaften und Kulturen zusammen. Auch Wissen ist gesellschaftlich und kul-

turell strukturiert. Deshalb gilt ein Blick nun der Organisationsform des »kulturellen

Gedächtnisses« und seinen Zusammenhängen mit Tradition sowie ihren Tendenzen

der Verselbstständigung. Ein solch kulturwissenschaftlich orientierter Blick ermöglicht

einen alternativen Zugang, der für die theologische Reflexion des jüdisch-christlichen

Verhältnisses neue Interpretationswege eröffnen kann. Der Rückgriff auf theoretische

Konzepte der Kulturwissenschaften oder der postkolonialen Theorien ist notwendig,

um eine Dekonstruktion des »hermeneutical Jew« in der christlichen Tradition zu

ermöglichen.

Der Begriff »Kultur« ist, wie auch schon jener der Tradition, ein in vielen Facetten

schillernder. Definitionen dafür füllen ganze Handbücher und dennoch kann eine Aus-

einandersetzung mit dem Begriff nicht völlig ausgeklammert werden. Einige wenige

Hinweise müssen hier genügen, um die Verwendung des Kulturbegriffes in dieser

Studie zu skizzieren. Unterschieden werden können alltagssprachliche Definitionen

von Kultur und wissenschaftliche Reflexionen über den Kulturbegriff, wobei sich bei-

de gegenseitig beeinflussen. Alltagssprachliche Definitionen von Kultur weisen, wie

etwa die Bedeutungsbandbreite des Eintrages im Duden-Online-Wörterbuch zeigt,73

häufig eine Nähe zu einem normativen Kulturbegriff auf. Die dabei vorgenommene

Abgrenzung von Kultiviertheit und Primitivität wurde vor allem vom Bürgertum des

19. Jahrhunderts bedient.74 In der Kulturanthropologie wurde »im ausgehenden 19.

und frühen 20. Jh. ein totalitätsorientierter oder holistischer« Kulturbegriff immer

wichtiger, der »die historische und kulturelle Spezifität der Lebensweise von Kollektiven

demVorhandensein religiöser und transzendenter Vorstellungenwird allerdings auch kritisch ge-

sehen, vgl. z.B. Neugebauer-Maresch, Christine: Dulden muss der Mensch sein Scheiden aus der

Welt wie seine Ankunft (Shakespeare). Zu den ältesten Totenritualen der Menschheitsgeschich-

te. In: Thür, Gerhard (Hg.): Grabrituale. Tod und Jenseits in Frühgeschichte und Altertum. Akten

der 3. Tagung des Zentrums Archäologie und Altertumswissenschaften an der Österreichischen

Akademie der Wissenschaften (Origines – Schriften des Zentrums Archäologie und Altertums-

wissenschaften 3). Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften 2014, 13–23.

Für eine fundamentaltheologische Auseinandersetzung mit der Entwicklung der Vorstellung von

Transzendenz vgl. Hoff, Gregor Maria: Wissen von Gott? Zur Konstitution von Transzendenz-Be-

wusstsein. In: Bussmann, Bettina/Gmainer-Pranzl, Franz (Hg.): Wissenskulturen. Stile, Methoden

und Vermittlung von Wissenschaft (Salzburger Interdisziplinäre Diskurse). Berlin: Peter Lang, er-

scheint 2023.

73 Als Bedeutungsfelder werden dort etwa genannt: »Gesamtheit der geistigen, künstlerischen, ge-

staltenden Leistungen einer Gemeinschaft als Ausdruck menschlicher Höherentwicklung«, »Ge-

samtheit der von einer bestimmten Gemeinschaft auf einem bestimmten Gebiet während ei-

ner bestimmten Epoche geschaffenen, charakteristischen geistigen, künstlerischen, gestaltenden

Leistungen«, »Verfeinerung, Kultiviertheit einermenschlichenBetätigung, Äußerung,Hervorbrin-

gung«, »Kultiviertheit einer Person«, »das Kultivieren […] des Bodens«, »auf geeignetenNährböden

in besonderen Gefäßen gezüchtete Gesamtheit von Mikroorganismen oder Gewebszellen« (vgl.

»Kultur, die«. In: Duden online: https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur [07.12.2022]).

74 Vgl. Sommer, Roy: Kulturbegriff. In: Nünning, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kultur-

theorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 5., aktualisierte und erweiterte Auflage. Stuttgart/

Weimar: J. B. Metzler 2013, 417–418, hier 417.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur
https://www.duden.de/rechtschreibung/Kultur


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 121

in den Mittelpunkt rückt«.75 Problematisch an diesem Kulturbegriff ist die Tendenz

zu Generalisierung, Homogenisierung und Essentialisierung, wodurch zum einen die

»interne Heterogenität von Kulturen aus dem Blick gerät«76 und zum anderen Kulturen

als zu abgegrenzte Phänomene betrachtet werden. Als »theoretische Grundlage der

aktuellen kulturwissenschaftlichen Ansätze in den Geistes- und Sozialwissenschaften«

kann der »bedeutungsorientierte« Kulturbegriff genannt werden.77 Durch diesen wird

der Heterogenität von Kulturen Rechnung getragen:

»Zentral ist hier das Bewusstsein um die Kontingenz kultureller Codes und sozialer

Praktiken: Kulturen werden als Zeichen- und Symbolsysteme konzipiert, deren sym-

bolischeOrdnungen, kulturelle Codes undWertehierarchien sich in kulturspezifischen

Praktiken und Sinnstiftungsprozessen manifestieren«78.

Der jeweilige Forschungsstandpunktwird zunehmend zumGegenstandder eigenenRe-

flexionen, was in verschiedenen Ausprägungen zu weiteren Entwicklungen des Kultur-

begriffs in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts führt. Verschiedenste »Kultur-Wen-

den«79 –häufigzusammengefasst unterdembereits genanntenStichwort cultural turns–

hatten einen »epistemologischenWandel«80 zur Folge.Die Kulturwissenschaften reflek-

tierten zunehmend die eigenen erkenntnistheoretischenVoraussetzungen und öffneten

»sich einem längst nicht mehr nur auf Europa fixierten Pluralismus des Kulturellen, der

kulturellen Prozesse und Ausdrucksformen«81. Eine »neue ›Metaerzählung‹ oder Para-

digmentheorie, die die verschiedenen cultural turns und Kulturtheorien zusammenbin-

det, soll unbedingt vermieden werden«82. Dennoch kann als ein Schwerpunkt dieses in-

terdisziplinär orientierten Kulturbegriffs der Fokus auf »historische Diskontinuitäten

und den Konstruktcharakter […] von Kulturen«83 genannt werden.

In der vorliegenden Studie finden sich verschiedene Verwendungen des Kulturbe-

griffs.Mit Kultur werden in einem stärker alltagssprachlichen und historisch geprägten

Verständnis die Ausdrucks- und Lebensformen des Menschen sowie deren soziale Dy-

namiken bezeichnet. ImHintergrund steht – orientiert an der vorgestellten Typologie –

ein bedeutungsorientierter Kulturbegriff. Tradition und Kultur hängen eng zusammen.

Entsprechend des vertretenen dynamischen Traditionsbegriffs wird auch der Kulturbe-

griff nicht holistisch und statisch, sondern dynamisch gesehen:

»Dazu zählt die Einsicht, dass Kulturen keine statischen, stabilen Entitäten mit einem

unveränderlichen Kanon an Wissen, Werten, Ritualen und Glaubenssätzen sind, son-

dern dynamische, offene und netzwerkorientierte Prozesse, die inWechselwirkung zu-

75 Beide Zitate Sommer: Kulturbegriff, 418.

76 Ebd.

77 Beide Zitate ebd.

78 Ebd.

79 Jahnel, Claudia: Interkulturelle Theologie und Kulturwissenschaft. Untersucht am Beispiel afrika-

nischer Theologie. Stuttgart: Kohlhammer 2016, 18.

80 Ebd. 19.

81 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 9.

82 Jahnel: Interkulturelle Theologie, 20.

83 Sommer: Kulturbegriff, 418.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


122 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

einander stehen und in gegenseitiger Beeinflussung und in Ausverhandlungsprozes-

sen immer wieder neu Bedeutung generieren.«84

Im Laufe der methodologisch-philosophischen Reflexionen wird deutlich werden, dass

vor allem auch die Erkenntnisse undTheorien der cultural turns in die methodischen Zu-

gänge der Arbeit einfließen.Dazu gehört auch das Interesse für die »Materialität,Medi-

alität und Tätigkeitsformen des Kulturellen«85. Diesemwird in einem ersten Schritt nun

im Zusammenhang derTheorie des kulturellen Gedächtnisses nachgegangen.

2.1 Tradition als kulturelles Gedächtnis

Erinnerung ist ein traditionshermeneutisch entscheidendes Phänomen. Es ist etwas

sehr Persönliches und Individuelles, das gleichzeitig verbunden ist mit allgemein-

menschlichen und kulturellen Voraussetzungen. Das betrifft nicht nur die kognitiven

Grundlagen des Erinnerns, sondern auch ihre kommunikativ-kollektiven Anteile. So

stellt Aleida Assmann fest: »Die Kommunikation zwischen den Epochen und Genera-

tionen bricht ab, wenn ein bestimmter Fundus an gemeinsamem Wissen abhanden

gekommen ist.«86 Es braucht ein Repertoire an gemeinsamen Erfahrungen, sprachli-

chen Formen, Konzepten und Vorstellungen, umErinnerungenweitergeben zu können:

»Es besteht also eine Parallele zwischen dem kulturellen, epochenübergreifenden Ge-

dächtnis, das durch normative Texte gestützt ist, und dem kommunikativen, in der

Regel drei Generationen verbindenden Gedächtnis der mündlich weitergegebenen

Erinnerungen.«87

Der beschriebene Übergang von einer individuellen Erinnerungsebene zu einer kol-

lektiven und künstlich geformten Erinnerungskultur birgt auch für das christlich-jüdi-

sche Verhältnis Probleme. So hängt etwa die Interpretation von Glaubenstexten,wie die

Evangelien oder die Briefliteratur, vom Lebens- und Glaubenshorizont der Leser*innen

ab.War ein Evangelium für einen judenchristlichen Kontext gedacht, so interpretierten

diese Menschen Aussagen anders als spätere Leser*innen, die keinen Bezug zum jüdi-

schen Glaubensleben hatten. Tradition als kulturelles Gedächtnis zu analysieren, kann

dabei helfen, solche Übergänge und Problematiken zu identifizieren – und zwar noch

nicht als Glaubensproblem, sondern als strukturelles Problem der Organisation von Er-

innerung.

Nun könnte der Schluss erfolgen, das kulturelle Gedächtnis sei mit Tradition gleich-

zusetzen. DieseThese gilt es zu prüfen und dazu ist ein kurzer Blick auf die Begrifflich-

keit des »kulturellenGedächtnisses« hilfreich.Der Religions- undKulturwissenschaftler

Jan Assmann definiert den Begriff folgendermaßen:

»Unter dem Begriff des kulturellen Gedächtnisses fassen wir den jeder Gesellschaft

und jeder Epoche eigentümlichen Bestand an Wiedergebrauchs-Texten, -Bildern und

-Riten zusammen, in deren ›Pflege‹ sie ihr Selbstbild stabilisiert und vermittelt, ein

84 Jahnel: Interkulturelle Theologie, 21.

85 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 9.

86 Assmann: Erinnerungsräume, 13.

87 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 123

kollektiv geteiltes Wissen vorzugsweise (aber nicht ausschließlich) über die Vergan-

genheit, auf das eine Gruppe ihr Bewußtsein von Einheit und Eigenart stützt.«88

Mit demBlick zurück auf die theoretischen Perspektiven auf Tradition lassen sich einige

Gemeinsamkeiten von Tradition und kulturellem Gedächtnis feststellen. Beide Begriffe

fassen ein Phänomen, das durch Texte, Bilder und Riten gespeichert undweitergegeben

wird. Aleida Assmann weist darauf hin, dass das kulturelle Gedächtnis »keine Selbstor-

ganisation« hat und »auf Medien und Politik angewiesen« ist.89 Diese Feststellung trifft

auch auf Tradition zu. Anders als etwa bei biologischen Prozessen oder Computerpro-

grammen liegt also eine spezifische Form kultureller Bearbeitung vor.Damit gehen Ein-

und Ausschließungsprozesse einher, die Machtlogiken folgen. Diese Machtinteressen

schalten sich vor allem dort ein, wo der »Übergang vom lebendigen individuellen zum

künstlichen kulturellen Gedächtnis«90 geschieht. Dort bestehe die »Gefahr der Verzer-

rung, der Reduktion, der Instrumentalisierung von Erinnerung« – und solche »Veren-

gungen und Verhärtungen können nur durch öffentliche begleitende Kritik, Reflexion

und Diskussion aufgefangen werden«.91

In Bezug auf einen theologischen Traditionsbegriff ergibt sich allerdings eine

Schwierigkeit. Denn theologisch kann durchaus ein Prinzip der Selbstorganisation

christlicher Tradition identifiziert werden: der Heilige Geist. Dieser ist aber nicht ein-

fach ein Akteur und tritt auch nie als solcher auf, sondern nur in der Form, in der er

von Menschen wahrgenommen und bestimmt wird. Solch eine Bestimmung ist bereits

wieder Teil eines Traditionsdiskurses.Dieses Prinzip ist unerlässlichwie problematisch,

da in der Kirche häufig machtpolitisch instrumentalisiert.Was demHeiligen Geist und

seinem Wirken zugeordnet wird, ergibt sich deshalb oft erst retrospektiv – oder vor

allem performativ. Diese performative Dimension wird in der Liturgie deutlich. Das

Geistgeschehen ereignet sich z.B. in der Eucharistie, in Taufe und Firmung, in der

Herabrufung beim Lobpreis über dem Taufwasser oder dem Osterfeuer. Dieses Orga-

nisationsprinzip relativiert als Geist Jesu Christi und somit als zentraler Bezugspunkt

aber zugleich jegliche sichtbare Institutionalisierung von Kirche, wie beispielsweise die

Konstitution Lumen gentium des Zweiten Vatikanischen Konzils in ihrer Differenzierung

von unsichtbarer und sichtbarer Kirche impliziert.92

Wie schon öfters angesprochen, wird auch hier die chalkedonensische, ekklesiolo-

gische Grammatik des ungetrennt und unvermischt wirksam. In diesem komplexen Selbst-

organisationsprinzip kirchlicherTraditionhabenhermeneutischeDifferenzennicht nur

ihren Platz, sondern sind konstitutiv für die individuelle und kirchlicheGlaubensidenti-

tät. Die Auseinandersetzung mit den Strukturen des Gedächtnisses kann diese Überle-

gungen bereichern, etwa in der Untersuchung der Dynamik zwischen kollektiv gesam-

melten Erfahrungen und je individueller Interpretation derWirksamkeit des Geistes.

88 Assmann, Jan: Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identität. In: Assmann, Jan/Hölscher, Tonio

(Hg.): Kultur und Gedächtnis. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, 9–19, hier 15.

89 Beide Zitate Assmann: Erinnerungsräume, 15.

90 Ebd.

91 Beide Zitate ebd.

92 Vgl. LG Nr. 8, nachzulesen in dieser Studie auf S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


124 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Während Tradition im allgemeinsprachlichen Sinn häufiger mit Eigenschaften wie

Bewahrung und Kontinuität verbunden wird, scheint das kulturelle Gedächtnis – als

wissenschaftlich und gesellschaftlich in den letzten Jahren präsenter Begriff – zunächst

eher als deskriptive Größe wahrgenommen zu werden. Wie Aleida Assmanns Hinweis

allerdings zeigt, kann mit dem kulturellen Gedächtnis genauso eine bewusste Kon-

struktion, Löschung und Manipulation intendiert werden. Andrea Schmuck zeigt dies

in ihrem Aufsatz Europas verdrängte Erinnerungen: Kontaminierte Landschaften93, in dem sie

das Werk Kontaminierte Landschaften94 von Martin Pollack mit dem Konzept des kultu-

rellen und kollektiven Gedächtnisses verbindet. Pollack dekonstruiert in seinem Buch

einen idyllischen Begriff von Landschaft und deckt die zielgerichtete, manipulative

Funktion von Landschaftsgestaltung im Europa des 20. Jahrhunderts auf. Diese hatte

das Ziel, durch Bepflanzung, Bebauung oder Verschüttung Massenhinrichtungen und

Massengräber zu vertuschen, die Täter und Opfer aus dem kollektiven Gedächtnis zu

tilgen. Schmuck weist darauf hin, dass Aleida Assmann Orte als Medien des Gedächt-

nisses sieht.95 Für das England ab der Tudor-Zeit lasse sich, so Aleida Assmann, ein

besonderes Interesse »an nationaler Identität«96 feststellen, die vor allem in besonderen

Orten und Monumenten lokalisiert wurde: »Die Dimensionen von Zeit und Raum,

Nationalgeschichte und Territorium wurden zusammengeführt in einer nationalen

Gedächtnislandschaft.«97 Schmuck verbindet beide Ansätze, indem sie die verdrängten

Orte, die »kontaminierte[n] Landschaften«98 als »traumatische Gedächtnislandschaften«99

identifiziert.

»So sind die Spuren des schrecklichen Ereignisses eines Massenmordes in einer Land-

schaft nicht einfach verschwunden. Sie sind lediglich zugedeckt, zugeschüttet, über-

wuchert. Die Erinnerung schlummert in der Landschaft. Doch sie wird gewissermaßen

jedem zugänglich, der nur tief genug zu graben bereit ist.«100

Im Hinblick auf das Verhältnis von Judentum und Christentum wird schnell deutlich,

inwiefern hier Tradition als kollektives und kulturelles Gedächtnis problematisiert wer-

den muss. Die christliche Tradition enthält bis heute viele verschüttete Gedächtnisorte,

Ereignisse, Legenden und Symbole, die von Gewalt an Jüdinnen und Juden geprägt sind

und entweder als scheinbar unproblematisch in die Tradition integriert oder aus dem

kulturellen Gedächtnis getilgt wurden. Tiefer zu graben liegt dabei häufig nicht im In-

93 Schmuck, Andrea: Europas verdrängte Erinnerungen: Kontaminierte Landschaften. Martin Poll-

acks traumatische Gedächtnistopographien als Zumutung für eine »europäische« Erinnerungspo-

litik und Identitätskonstruktion. In: Gmainer-Pranzl, Franz/Mackinger, Barbara (Hg.): Identitäten –

Zumutungen für Wissenschaft und Gesellschaft (Salzburger Interdisziplinäre Diskurse 15). Berlin:

Peter Lang 2020, 345–362.

94 Pollack, Martin: Kontaminierte Landschaften. St. Pölten/Salzburg/Wien: Residenz 2014.

95 Vgl. Schmuck: Europas verdrängte Erinnerungen, 356.

96 Assmann: Erinnerungsräume, 57.

97 Ebd.

98 Schmuck: Europas verdrängte Erinnerungen, 358.

99 Ebd.

100 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 125

teresse der Akteurinnen und Akteure – sei es aus Unwissen, Bequemlichkeit, Angst vor

der eigenen Verantwortung oder Überzeugung.

Ein Beispiel hierfür ist die Verehrung des Andreas von Rinn, eines dreijährigen Jun-

gen aus Tirol, der im Jahr 1462Opfer eines jüdischenRitualmordes geworden sein soll.101

Erfunden wurde diese Legende von Hippolytus Guarinonius mit einer Schrift aus dem

Jahr 1642, konstruiert nach demBeispiel des Kultes umSimon vonTrient.102 Obwohl his-

torischwiderlegt,103wirkt derKult bis in dieGegenwart hinein und ist vor allem seit dem

Verbot durch die katholische Kirche ein Anlaufpunkt antisemitisch eingestellter und po-

litisch rechts gewandter Personen.104

Noch 1954 wurde in Rinn ein Theaterstück über den Ritualmord aufgeführt. Der

damalige Bischof von Innsbruck, Paulus Rusch, wollte dieses auch nach Herantreten

des Historikers Albert Massiczek mit der Bitte um Verbot der »Ritualmordfestspiele in

Rinn« aufgrund der für ihn damals unklaren historischen Faktenlage nicht verbieten.105

Es handle sich bei dem Theaterstück um einen volkstümlichen Brauch und nicht um

Antisemitismus. Auch der damalige Abt des Prämonstratenserstiftes Wilten, dem die

heutige Kirchengemeinde »Maria Heimsuchung« – vormals »Judenstein«106 – zugehö-

rig ist, referierte auf das Brauchtum der Verehrung und sah die kirchliche Anerkennung

des Kultes im Jahr 1753107 zunächst als Legitimation für ihrenWeiterbestand.108

1960 wurde schließlich die Entfernung einer den Ritualmord inszenierenden Figu-

rengruppe aus der Kirche auf Drängen verschiedener Initiativen und die Bitte des Bi-

schofs hin initiiert.109 Der Kult wurde auch von päpstlicher Seite offiziell verboten. Erst

imJahr 1994wurdendamit zusammenhängendeWallfahrtenvonSeitenderkatholischen

101 Vgl. Tilg, Stefan: Die Popularisierung einer Ritualmordlegende im Anderl-von-Rinn-Drama der

Haller Jesuiten (1621). In: Daphnis 33 (2004), 623–640, hier 623. Eine ausführliche Darstellung des

Kultes um Anderl von Rinn bietet Fresacher, Bernhard: Anderl von Rinn. Ritualmordkult und Neu-

orientierung in Judenstein 1945–1995. Mit einemNachwort von Altbischof Reinhold Stecher. Inns-

bruck/Wien: Tyrolia 1998.

102 Vgl. Gutsche, Victoria Luise: Zwischen Abgrenzung und Annäherung. Konstruktion des Jüdischen

in der Literatur des 17. Jahrhunderts. Berlin/Boston: De Gruyter 2014, 1.

103 Vgl. für eine ausführlicheReflexion Schroubek,GeorgR.: Zur FragederHistorizität desAndreas von

Rinn. In: Das Fenster. Tiroler Kulturzeitschrift 19 (1985), 3766–3774 sowie Schroubek, Georg R.: Zur

Verehrungsgeschichte des Andreas von Rinn. In: Das Fenster. Tiroler Kulturzeitschrift 20 (1986),

3845–3855.

104 Vgl. eine detaillierte Darstellung bei Fresacher: Anderl von Rinn, 118–139.

105 Vgl. Albrich, Thomas: Jüdisches Leben in Nord- und Südtirol nach der Shoa. In: Albrich, Thomas

(Hg.): Jüdisches Leben im historischen Tirol. Band 3: Von der Teilung Tirols 1918 bis in die Gegen-

wart. Innsbruck/Wien: Haymon 2013, 357–488, hier 463.

106 Der Ortsteil, in dem die Kirche liegt, sowie die Kirche erhielten ihren Namen »Judenstein« durch

einen inder Kirchebefindlichen Findling, auf demderRitualmordgeschichte nachAnderl vonRinn

getötet wurde (vgl. Fresacher: Anderl von Rinn, 14). Die Geschichte fand sich noch in dem BuchDie

schönsten Tiroler Sagen von Karl Paulin in der Auflage von 1984 (vgl. ebd., für das erwähnte Buch

vgl. Paulin, Karl: Die schönsten Tiroler Sagen. Innsbruck: Pinguin 1984). Die Kirche wurde zwar

umbenannt, Straße und Ortsteil heißen allerdings nach wie vor »Judenstein«.

107 Vgl. Fresacher: Anderl von Rinn, 19.

108 Vgl. ebd. 39.

109 Vgl. Albrich: Jüdisches Leben in Nord- und Südtirol, 464.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


126 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Kirche untersagt.110 Dennoch gab es weiterhin Pilger*innen zur Kirche im Ortsteil Ju-

denstein,wiedasDokumentationsarchivdes österreichischenWiderstandes imNovem-

ber 2001 feststellte.111

An diesem Beispiel zeigen sich Schnittstellen, wo sich kulturelles, kollektives Ge-

dächtnis und Tradition als Phänomene berühren undwie schwierig dieNormierung von

Beständen dieses Gedächtnisses sein kann, das in Ritualen (Wallfahrten, Theaterstü-

cken),Orten (Kirche amJudenstein) oderBildern (Darstellungen inderWallfahrtskirche,

Gebetbildchen) gespeichert ist. Auch unterschiedliche Traditionsverständnisse werden

im Umgang mit dem Anderl-Kult deutlich, worauf Bernhard Fresacher in seiner Studie

zu Anderl von Rinn hinweist. So zeigten die Reaktionen einiger Verantwortungsträ-

ger*innen rund um die Abschaffung des Kultes in den 1950er Jahren ein »Verständnis

von historischer Wahrheit, das vorrangig an einem Akt kirchlicher Autorität […] ori-

entiert ist«112. Der eindeutig antisemitische Hintergrund des volkstümlichen Brauches

wurde nicht ernst genommen.Wiederum zeigt sich hier, wie stark der Antisemitismus

in einem kollektiven, christlich geprägten, kulturellen Gedächtnis eingeflochten ist.

Auch die »Verarbeitung von Traditionsbrüchen«113 zeige sich amBeispiel des Anderl-

Kultes. In derGemeindeRinnwerde die »Infragestellung von sozialer Identität«114 durch

denTraditionsbruchdeutlich,und auch,wie ein vondenMenschen so empfundener und

nicht aufgearbeiteter Bruch das »Ventil der Tabuisierung«115 findet. In Rinn sieht Fresa-

cher eine versäumte Chance der Aufarbeitung. Rund um den Anderl-Kult sind Versatz-

stücke geblieben, die nicht aufgearbeitet wurden, »die unterschwellig weiterwirken und

an die neu angeknüpft werden kann«116. Im Fall Anderl von Rinn geschah dies durch tra-

ditionalistische und antisemitisch-rechtsgerichtete Kreise.

Die Frage, die sich hier stellt, ist natürlich, inwiefernmit der Umgestaltung der ehe-

maligen Kirche »Judenstein« und dem Verbot des Kultes ein Traditionsabbruch statt-

fand oder ob nicht vielmehr ein fehlgeleiteter Weg der Tradition unter neuen Erkennt-

nissen und Prämissen korrigiert wurde.Der bereitsmehrfach zitierteTheologeWieden-

hofer bringt die terminologische Unterscheidung von »Traditionsbruch« und »Traditi-

onsabbruch«117 ins Spiel und stellt dieThese auf,dass »imRahmenchristlicherGlaubens-

überlieferung Traditionsbrüche zu den Grundbedingungen der Identität und Kontinui-

tät religiöser Traditionengehören«118.Hier zeigt sichwiederumdieKomplexität desTra-

ditionsbegriffes: theologisch bezieht sichdie vollzogeneKehrtwende vonkirchlicher Sei-

te in Bezug auf die Anderl-Verehrung auf ein erneuertes Verhältnis von Judentum und

Christentum mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil und die historische Aufarbeitung

110 Vgl. Tilg: Die Popularisierung, 623.

111 Vgl. Dokumentationsarchiv des österreichischen Widerstandes: »Antisemitischer Anderl-von-

Rinn-Kult«: https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/n

ovember-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult (08.12.2022).

112 Fresacher: Anderl von Rinn, 39.

113 Ebd. 148.

114 Ebd. 150.

115 Ebd.

116 Ebd.

117 Wiedenhofer: Traditionsbrüche, 55. Hervorhebung EH.

118 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult
https://www.doew.at/erkennen/rechtsextremismus/neues-von-ganz-rechts/archiv/november-2001/antisemitischer-anderl-von-rinn-kult


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 127

des lokalen Phänomens.DieMinderheit der Befürworter des Kultes kann sich allerdings

noch immer auf die »Kulterlaubnis von Papst Benedikt XIV. aus dem 18. Jahrhundert«119

berufen, die nicht offiziell vomHeiligen Stuhl zurückgenommen wurde.120

Dieabden 1960er Jahrenstufenweise fortschreitendeAbschaffungdesKultesbedurf-

te inHinblick auf die Gefahr unreflektierter Verschüttung der eigenen Schuldgeschichte

allerdings auch eines aufmerksamen Vorgehens.Die bei der Kirche angebrachten Infor-

mationstafeln distanzierten sich für Fresacher allerdings nicht klar genug vom Antiju-

daismus der vormaligen Kirchengestaltung, der Legende sowie den Darstellungen, die

nach wie vor in Deckenfresken zu finden waren.121 Im Juli 2015 berichteten die Medi-

en über eine Stellungnahme des damaligen Innsbrucker Bischofs Manfred Scheuer, die

dieser vor der jährlich noch stattfindenden, kirchlich aber verbotenen Anderl-Wallfahrt

abgab: »›Entgegen allen Versuchungen, die falsche Tradition im Rahmen solcher Umge-

staltungsprozesse totzuschweigen‹, wurden aufklärende Tafeln angebracht«122. Als Auf-

arbeitung genügte dies allerdings nicht.Das Beispiel Anderl vonRinn zeigt die Verfloch-

tenheit vonBrauchtum, christlicher Tradition undAntisemitismus. Letztererwurde von

derBevölkerung inRinngroßteils garnicht bewusstwahrgenommen,sondernals selbst-

verständlicher Teil des Brauchtums und der Tradition gewertet.123

Die Annäherung an Tradition als kulturelles und kollektives Gedächtnis kann den

Blick für solche Dynamiken schärfen. In Hinblick auf dialogsensible Traditionsherme-

neutik und Rezeptionstheorie zeigt sich auch die enge Verbindung von religiösen Erfah-

rungen und individuellen biografischen sowie kollektiv erlernten Eindrücken und kul-

turellen Mustern.124 In der christlichen Tradition und in der Geschichte des christlich-

jüdischen Verhältnisses gilt es, verschüttete Orte der Erinnerung zu heben – sowohl je-

ne, die mit Gewalt behaftet sind, als auch Räume der Begegnung und des Austausches.

Das strukturelle Problem verdrängter Erinnerungen ist in Folge auch ein theologisches.

Denn damit geht auch – so die These dieser Arbeit – eine Verdrängung eines Erkennt-

nisortes des Glaubens einher.

Kulturwissenschaftliche Ansätze können auch Impulse für die Analyse der Dimen-

sionen Zeit und Raum im Traditionsprozess geben.

2.2 Tradition als Akt(ualisierung) im Kontext von Zeit und Raum

Im Zuge der Begriffsreflexion wurde bereits darauf hingewiesen, dass Tradition »so-

wohl den Vorgang der Übergabe als auch das Übergebene selbst«125 bezeichnet. Im Akt

der Übergabe verbinden sich diese beiden Dimensionen. Die zeitlichen und räumlichen

Aspekte des Phänomens gilt es nun genauer zu analysieren.

119 Fresacher: Anderl von Rinn, 149.

120 Vgl. ebd.

121 Vgl. ebd. 119.

122 Bischof Scheuer: Antijüdischer »Anderlkult« ist tot. In: religion.orf.at, 09.07.2015: https://religion.

orf.at/v3/stories/2720456/ (09.12.2022).

123 Vgl. Fresacher: Anderl von Rinn, 134–139.

124 Fresacher zeigt in Bezug auf den Anderl-Kult auch die »Eigendynamik gelebter Religiosität« (vgl.

Fresacher: Anderl von Rinn, 144–148).

125 Borsche: »Tradition«, 148.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/
https://religion.orf.at/v3/stories/2720456/


128 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Der Akt der Übergabe von Wissen und Erfahrungen impliziert immer ein Zeitpro-

blem. Zunächst vollzieht sich in diesem Akt eine Aktualisierung des zu übergebenden

Traditionsgutes. ImVorgang der Übergabe bleibt einMoment der Transformation nicht

aus.Traditionzeigt sich als dynamischerProzess.Gleichzeitig ist Traditionaber auchein

Produkt, das übergeben wird und erhalten werden soll: Eine Person übergibt etwas an

eine andere und diese nimmt das Übergebene auf. Tradition als Akt(ualisierung) ist da-

mit keinWortspiel. ImKontext von »Genealogie alsModell fürKontinuität«126 beschreibt

Aleida Assmann, wie in den jüdischen und christlichen Traditionen dieser Akt als ge-

fährdeter Bereich wahrgenommen wurde und wie deshalb mit einer Absicherung von

mündlicher und schriftlicher Überlieferung reagiert wurde:

»Hinter dieser Doppelung von schriftlicher und mündlicher Tradition steht die Erfah-

rung, daß die Überlieferung ein prekärer Akt ist, der besonderer Schutz- und Sicher-

heitsvorkehrungen bedarf. In jedem Akt der Übertragung lauert nicht nur das Risiko

der Deformation, sondern auch das der Veruntreuung.«127

Assmann weist weiter darauf hin, dass Schrift nicht unbedingt der verlässlichere Tra-

dierungsmodus ist, wie sie im Kontext der Wahl eines sicheren Weitergabemodus be-

schreibt:

»Das wird schon daran deutlich, daß sich das Problem derWahrheitssicherungmit der

Möglichkeit schriftlicher Fixierung nicht etwa auflöst sondern verschärft.Während die

Schrift einerseits den materiellen Zeichenbestand einer Überlieferung zuverlässig zu

fixieren und tradieren vermag, eröffnet sie zugleich ganz neue Dimensionen des Ri-

sikos. Von diesen ist am Ende von Platons Dialog Phaidros in einer berühmten Fabel

die Rede. Schrift wird dort als eine Schein-Kommunikation entlarvt. Die in Buchstaben

geronnenen Reden sind wie gemalte Bilder, die den Eindruck der Lebendigkeit erzeu-

gen«128.

Die Unsicherheit der Überlieferung hängt damit zusammen, dass sowohl der Akt der

Übergabe als auch der Traditionsprozess ein zeitliches und ein räumliches Moment er-

halten haben. Die Frage nach diesen zeitlichen und räumlichen Aspekten von Tradition

und dem Überlieferungsakt ist deshalb so komplex, weil weder Zeit noch Raum frei von

Konstruktivität und Machteinflüssen sind. Die historischen, philosophischen, kultur-

wissenschaftlichen und soziologischen Forschungen haben dazu in den letzten Jahren

zahlreiche Ansätze und Richtungen gezeitigt. Unter dem Paradigma des sogenannten

spatial turn129wurdeRaumverstärkt alsmehrdimensionalerBegriffwahrgenommenund

als Analysekategorie auch in primär nicht raumbezogenenWissenschaften angewandt.

DerHumangeograf EdwardW.Soja verwendete den Terminus spatial turn 1989 erstmals.

Eine verstärkte Aufnahme eines räumlichen Analysefokus folgte in den darauffolgenden

Jahren.

126 Assmann: Zeit und Tradition, 109.

127 Ebd.

128 Ebd.

129 Für eine kompakte Einführung zum spatial turn vgl. Bachmann-Medick: Cultural Turns, 284–328.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 129

»Contemporary critical studies have experienced a significant spatial turn. In what

may be seen as one of the most important intellectual and political developments

in the late twentieth century, scholars have begun to interpret space and the spatial-

ity of human life with the same critical insight and emphasis that has traditionally

been given to time and history on the one hand, and to social relations and society

on the other.«130

Für die Traditionshermeneutik insbesondere interessant ist die Auseinandersetzung

mit sozialen und historischen Räumen, die bestimmte Funktionen erfüllen, von Men-

schen geschaffen oder gestaltet werden und selbst wiederum soziale und kulturelle

Prozesse beeinflussen. Wesentliche Theoretiker in diesem Bereich sind Georg Sim-

mel, Michel Foucault, Henri Lefebvre, Michel de Certeau und Pierre Bourdieu.131 In

verschiedenen Ansätzen machen diese Theoretiker deutlich, dass Raum nicht selbst-

verständlich besteht, sondern konstruiert wird und Machteinflüssen ausgesetzt ist.

Der Sicherungsaspekt von Raum wird damit infrage gestellt und der Raumbegriff

auf eine nichtmaterielle Dimension ausgeweitet. In der Raumsoziologie entwickelte

sich etwa ein relationales Raumkonzept, in dem der Raum und sich darin befindliche

und bewegende Objekte »untrennbar aufeinander bezogen«132 sind. Dieser bewegliche

Raum werde vor allem an »den transnationalen und virtuellen Räumen, die in der Tat

nicht mehr länger als Gehäuse vorstellbar sind, sondern eine flexible und fluide Gestalt

aufweisen«133, deutlich.

Auf den ersten Blick mag diese Feststellung wenig mit der christlichen Traditions-

geschichte zu tun haben,würdeman solche transnationalen und virtuellen Räume doch

eher den gesellschaftlichen und globalen Entwicklungen der letzten Jahrzehnte zuord-

nen. Doch wie weiter oben bereits festgestellt wurde, kennzeichnet die christliche Tra-

dition gerade eine Grenzüberschreitung ihrer Botschaft, sowohl was ihre Medien und

Praktiken betrifft (Heilige Schrift, Rituale, Liturgie, Zeugnisweitergabe etc.) als auch ih-

re Intention (Sendungsauftrag zu allen Völkern). Auch in den postkolonialen Theorien

spielt Raum eine wichtige Rolle, etwa wenn es um die Ausübung von territorialer Macht

geht. »Verräumlichte Bilder als auch räumlicheMetaphernwie ›Marginalität‹, ›Grenzen‹

und ›Zwischenräume‹«134 sind neben dem geografischen Raum allerdings genauso zen-

tral. Der Grund dafür ist, dass die »Vorstellungen von Raum, Ort, Landschaft und ih-

ren Restrukturierungen […] integraler Bestandteil (neo-)imperialistischer Herrschafts-

praktiken waren und sind«135. Eine solch imperialistische Raumordnung kann auch in

130 Soja, Edward W.: Thirdspace. Journeys to Los Angeles and other Real-and-Imagined Places.

Malden, Mass.u.a.: Blackwell 2010, o. S. (Klappentext).

131 Wichtige Grundlagentexte zu diesen Raumtheoretikern sind versammelt in der Anthologie: Dün-

ne, Jörg/Günzel, Stephan (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie undKulturwissen-

schaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, 304–368.

132 Kajetzke, Laura/Schroer, Markus: Sozialer Raum: Verräumlichung. In: Günzel, Stephan (Hg.):

Raum. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2010, 192–203, hier 193.

133 Ebd.

134 Castro Varela, María do Mar/Dhawan, Nikita/Randeria, Shalini: Postkolonialer Raum: Grenzden-

ken und Thirdspace. In: Günzel, Stephan (Hg.): Raum. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart/

Weimar: J. B. Metzler 2010, 177–191, hier 177.

135 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


130 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

der christlichenTradition gegenüber der jüdischenBevölkerung beobachtetwerden.Die

gesellschaftlichen und räumlichen Beziehungen von Jüdinnen und Juden und Christin-

nen und Christen waren in der europäischen Geschichte ambivalent und können inner-

halb der »Pole ›Integration‹ und ›Ausgrenzung‹, vielleicht sogar ›Inklusion‹ und ›Exklusi-

on‹«136 verortet werden: »Für wohl keine andereMinderheit der europäischen Geschich-

te der Vormoderne kann die Spannweite existentieller Lagen und Begrenzungen in die-

serWeise besser umschriebenwerden als für die Juden.«137 Abgegrenzte Bereiche, in de-

nen Jüdinnen und Juden wohnen oder sich aufhalten durften oder eben nicht, gab es im

Laufe derGeschichte immerwieder.Kleidervorschriften begrenztendie Bewegungsfrei-

heit genauso wie Regelungen zur Ausübung bestimmter Berufe. Ein grausames Kapitel

imperialistischer Raumordnung brachte der Nationalsozialismus mit seinen Vernich-

tungslagern und Krematorien, die den völligen Entzug von Lebensraum für Jüdinnen

und Juden sowie andere Verfolgte bedeuteten. Das Gewaltpotenzial von Raumwird hier

unverstellt deutlich. Ein eigenes Kapitel wird die Impulse der postkolonialen Theorien

für dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie weiter vertiefen.

In der Auseinandersetzung mit den Entwicklungen der Traditionshermeneutik im

19. Jahrhundertwurdebereits deutlich,welch zentraleRolle dasZeit- undGeschichtsver-

ständnis in der Deutung von Tradition spielt.DerHistoriker Christopher Clark beschäf-

tigt sich in seinem Werk Von Zeit und Macht mit der Frage, »was geschieht, wenn zeit-

liches Bewusstsein durch die Linse der Macht betrachtet wird«138. Seine These, bei der

er sich auf verschiedene Theoretiker*innen und Historiker*innen stützt: Unterschied-

liche Machthaber und Regime verwendeten je eigene Konzepte von Geschichtlichkeit

undZeitlichkeit, um ihre eigenen Interessen durchzusetzen und zu legitimieren.Das je-

weils konstruierte Zeitverständnis drückte sich »explizit in sprachlicher Form« aus, aber

auch implizit »überkulturelleEntscheidungen,öffentlicheRitualeoderüberdieVerwen-

dung von bestimmten Argumenten oderMetaphern und anderen bildlichen Sprachmit-

teln«.139 Die Art undWeise, wie Zeit und Geschichtlichkeit präsentiert werden, hat Aus-

wirkungen auf das soziale Leben und die Zeitwahrnehmung der Menschen. Die Inten-

tionenwaren dabei vielfältig,wie Clark an vier verschiedenenHerrschern bzw.Regimen

aufzeigt. Friedrich Wilhelm von Brandenburg-Preußen wollte sich etwa aus den »viel-

fachen Verstrickungenmit der Tradition«140 befreien, während Friedrich II. die »Motive

der Zeitlosigkeit und der zyklischenWiederholung«141 antrieben. In einer theoretischen

Reflexion verweist Clark auf dieHistoriker der sogenanntenAnnales-Schule,die ein »kla-

res Bewusstsein für die Vielfalt der zeitlichen Dimensionen und Strukturen«142 entwi-

136 Battenberg, J. Friedrich: Juden in der vormodernen Stadt zwischen Integration und Ausgrenzung.

In: Hoppe, Andreas (Hg.): Raum und Zeit der Städte. Städtische Eigenlogik und jüdische Kultur

seit der Antike. Frankfurt a.M./New York: Campus 2011, 117–142, hier 117.

137 Ebd.

138 Clark, Christopher: Von Zeit undMacht. Herrschaft und Geschichtsbild vomGroßen Kurfürsten bis

zu den Nationalsozialisten. Aus dem Englischen von Norbert Juraschitz. Bonn: Bundeszentrale für

politische Bildung 2019, 9.

139 Beide Zitate ebd.

140 Ebd. 10.

141 Ebd.

142 Ebd. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 131

ckelten. Jacques Le Goff setzte sich etwa mit »unterschiedlichen zeitlichen Strukturen

beruflicher, liturgischer und devotionaler Praktiken«143 auseinander. Ausgangspunkt ist

die kirchliche Skepsis gegenüber dem Handel und Geldverleih, da eine »ökonomische

Nutzung der Zeit«144 abgelehnt wurde – diese gehöre nur Gott. Für den »gläubige[n]

Händler«145 gibt es beideZeithorizonte,denprofanenunddenderKirche: »Zwischender

natürlichen, der beruflichen und der übernatürlichen Zeit bestehen also zugleich fun-

damentale Trennung und kontingente Berührungspunkte.«146 Und auch im kirchlichen

Bereich lässt sich eine ambivalente Akzeptanz der ökonomischen Zeitnutzung feststel-

len – wo einerseits Ökonomie gefördert wurde und andererseits theologisch nur eine

langsame Annahme dieser Entwicklung stattfand.147

InderNeuscholastikwurdeversucht,einbestimmtes InterpretationsmusterderZeit

zu implementieren – nämlich die universale, überzeitliche (und auch überräumliche)

Geltung der kirchlichen Tradition, die sich genau so darstellen sollte, wie die damalige

Theologie dies festlegte. In der kirchlichen Tradition kann allerdingsweder dieDynamik

des Zeit- nochdesRaummoments ausgeschlossenwerden.Tradition als Akt undProzess

der Überlieferung ist immer ein Phänomen der Aktualisierung, Rezeption und Produk-

tion.

Verschiedene Beispiele sollen die Rolle von Zeit und Raum in den Überlieferungs-

prozessen der christlichen Tradition verdeutlichen. Als Räume der Überlieferung lassen

sich verschiedene Größen identifizieren: dies ist die schriftliche Überlieferung in Form der

Heiligen Schrift, die faktisch allerdings in verschiedenen Handschriften und Ausgaben

verfügbar ist. Bereits hier wird der Raumaspekt der Heiligen Schrift deutlich, besteht

sie doch als virtuelle Einheit in der Vorstellung der Gläubigen, ist aber immer nur über

ein bestimmtesMedium in einer jeweiligen Sprache undÜbersetzung zugänglich. Auch

älteste Handschriften in Hebräisch und Griechisch gibt es in verschiedenen Varianten

und diese wiederum sind Aufzeichnungenmündlicher Traditionen.

Ein ähnliches Spannungsverhältnis von Einheit und Pluralität lässt sich in einem

weiteren Raum der Überlieferung feststellen: der Liturgie. Das Beispiel der Taufe als

Zugang zur Gemeinschaft der Glaubenden wurde bereits in verschiedenen Zusammen-

hängen genannt. Im Hinblick auf räumliche Konstruktionen von Überlieferung wird

die Kirche mit jeder Taufe um ein Glied erweitert. Dieser Zugang zur Gemeinschaft

der Glaubenden, als Einheit gedacht, spiegelt sich im konkreten Ritual in räumlichen

Bezügen wider. So wird ein*e Taufanwärter*in vor der Kirche bzw. am Eingang der

Kirche begrüßt. Der liturgische Ablauf sieht das Aufsuchen verschiedener Orte in der

Kirche vor. Das Taufbecken ist häufig in der Nähe des Eingangsbereiches der Kirche

situiert, um den Eintritt in die Kirche zu symbolisieren und auch die Gläubigen bei

jedem Betreten der Kirche an ihre Taufe zu erinnern.

143 Ebd.

144 Le Goff, Jacques: Zeit der Kirche und Zeit des Händlers imMittelalter. In: Honegger, Claudia (Hg.):

Schrift und Materie der Geschichte. Vorschläge zur systematischen Aneignung historischer Pro-

zesse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, 393–414, hier 393.

145 Ebd. 404.

146 Ebd.

147 Vgl. ebd. 394.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


132 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Schließlich kann die Bezeichnung »Kirche« in ihrer Mehrdeutigkeit als ein weiteres

Beispiel räumlicher Komplexität und Konstruktion dienen. Sie benennt das konkrete

Kirchengebäude, die kirchliche Gemeinde vor Ort, aber auch die Gesamtheit der Gläu-

bigen. Als ecclesia ist sie ein theologisches Konzept.

In seiner zeitlichen und räumlichen Verfasstheit ist der Überlieferungsprozess nicht

linear und homogen. Die aufgezeigten kulturwissenschaftlichen Perspektiven haben

deutlich gemacht, dass sowohl Akt als auch Prozess der Überlieferung prekär sind. Die

dadurch entstehende zeitliche und räumliche Differenzierung und Abstandssetzung ist

auch theologisch relevant. Sie gilt es nun noch genauer in den Blick zu nehmen.

2.3 Gebrochene Weitergabe: Tradition als Prozess der différance

Ein Übergabeakt ist also durchzogen von Brüchen und impliziert Veränderungen. Dies

ist seiner Eingebundenheit in Raum und Zeit sowie in ein sprachliches und kulturelles

System geschuldet. Es liegt ein Akt der Rezeption vor, in dem die Träger*innen der Tra-

dition wechseln und damit auch der Erkenntnisrahmen, der die Tradition selbst nicht

unverändert zurücklässt. Der französische Philosoph und Literaturtheoretiker Jacques

Derrida prägte mit seinem Aufsatz La différance einen Ansatz, der sich mit der Brüchig-

keit sprachlicher Bedeutungen und der konstitutiven Stellung von Differenzen im Spiel

der Bedeutungen beschäftigt. Er gilt als Begründer des Dekonstruktivismus.

An der Unterscheidung der geschriebenen Wörter différence mit e (franz. Unter-

schied, Differenz) und différancemit a (eine Neuschöpfung Derridas) bzw. deren phone-

tisch nichtmöglichenUnterscheidung zeigt Derrida eine Ebene, »die weder der Stimme

noch der Schrift im gewöhnlichen Sinne angehört und sich als der seltsame Raum

[…] zwischen Sprechen und Schrift durchhält«148. Anhand der beiden Bedeutungen des

Verbs différer (mit seinem Ursprung im lateinischen differre)149 erarbeitet Derrida den

räumlichen und zeitlichen Aspekt der Unterscheidung. So bedeutet dasWort zum einen

»die Tätigkeit, etwas auf später zu verschieben […] Umweg, Aufschub, Verzögerung,

Reserve«150 – er fasst diese Bedeutung unter dem Begriff der »Temporisation«151. Zum

anderen bedeutet das Verb »nicht identisch sein, anders sein« und impliziert damit,

»daß zwischen den verschiedenen Elementen aktiv, dynamisch und mit beharrlicher

Wiederholung, Intervall, Distanz, Verräumlichung entstehen«.152 Derrida knüpft an

Saussures Zeichentheorie an, vertieft und radikalisiert diese aber. Der jeglicher Sprache

zugrunde liegende Konnex zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem ist damit von

einer ständigen Abstandssetzung, zeitlichen und räumlichen Differenzen geprägt.

Den von ihm geschaffenen Neologismus différance, »weder ein Wort noch ein Be-

griff«153, bezeichnet er als »Bündel«154. Diese Benennung weise darauf hin, dass die Be-

schreibung der différance »den Charakter eines Einflechtens, eines Webens, eines Über-

148 Derrida: Die différance, 114.

149 Vgl. ebd. 117.

150 Ebd.

151 Ebd.

152 Ebd. 118.

153 Ebd. 111.

154 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 133

kreuzens hat,welches die unterschiedlichen Fädenunddie unterschiedlichen Linien des

Sinns – oder die Kraftlinien – wieder auseinanderlaufen läßt, als sei sie bereit, andere

hineinzuknüpfen.«155 Unterstützt wird diese Fluidität der différance durch denUmstand,

dass »im Französischen die Endung auf ance unentschieden zwischen dem Aktiv und

dem Passiv verharrt«156. Bedeutung ist damit ständig im Werden. Derrida bezeichnet

mit »différance jene Bewegung, durch die sich die Sprache oder jeder Code, jedes Verwei-

sungssystem im allgemeinen ›historisch‹ als Gewebe von Differenzen konstituiert«157.

Derrida begründet damit nicht einfach einen Begriff – er selbst verwehrt sich gegen die

Bezeichnung der différance als einen solchen. Er entwickelt vielmehr eine neue herme-

neutische Perspektive auf die Bewertung von Bedeutung und Differenz.

»Jeder Begriff ist seinem Gesetz nach in eine Kette oder in ein System eingeschrieben,

worin er durch das systematische Spiel von Differenzen auf den anderen, auf die an-

deren Begriffe verweist. Ein solches Spiel, die différance, ist nicht einfach ein Begriff,

sondern die Möglichkeit der Begrifflichkeit, des Begriffsprozesses und -systems über-

haupt.«158

Das Spiel der différance bewirkt eine ständige Dekonstruktion von Bedeutung: »Die De-

konstruktion interveniert in den Raum der Zeichen, um unendliche Verschiebungen im

Sinn zu erzeugen, die jede Prätention auf Identität unterminieren.«159

Der Anspruch auf eine absolute Deutung der Tradition, wie dies etwa in der Neu-

scholastik, aber auch verschiedenen anderen Phasen der Kirchengeschichte versucht

wurde, kann einer solchen Reflexionsperspektive nicht standhalten. Was zunächst als

eine Bedrohung für die Sicherung von Tradition scheint, legt auf einen zweiten Blick

allerdings erst das Potenzial eines Überlieferungsprozesses frei. Denn die Argumenta-

tion, dass durch die Veränderung von Bedeutungen und Interpretationen oder durch

Widersprüche in der Auslegung der Tradition ein Abbruch von Tradition stattfindet, ist

damit ausgehebelt. Tradition als Prozess der différance bedeutet, auchWidersprüche und

Bedeutungsverschiebungen produktiv verarbeiten zu können. In Bezug beispielsweise

auf die christliche Traditionsgeschichte ist dieses Spiel vonDifferenzen keineswegs eine

übergestülpte Theorie. Bereits in den Anfängen der Kirche konstituierte sich ihre Iden-

tität in Differenzen, ein Prozess, der sich im Laufe ihrer Geschichte weiter fortsetzte.

Gregor Hoff bearbeitet in seiner Ekklesiologie160 die »mehrfach verschränkte Identität

[der Kirche, EH] im Horizont von Differenzen«161: dies ist ihre »Ursprungsdifferenz

zu Israel«; die »Differenz von Orts- und Universalkirche«; die Kirche bewegt sich »im

Raum der unterschiedlichen Weltkulturen«; sie ringt mit der »Differenz zu anderen

155 Ebd.

156 Ebd. 119.

157 Ebd. 124.

158 Ebd. 122.

159 Rustemeyer, Dirk: Formen vonDifferenz –Ordnungund System. In: Jaeger, Friedrich/Liebsch, Burk-

hard (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften. Band 1: Grundlagen und Schlüsselbegriffe. Stutt-

gart/Weimar: J. B. Metzler 2004, 76–91, hier 86.

160 Hoff, Gregor Maria: Ekklesiologie (Gegenwärtig Glauben Denken: Systematische Theologie 6). Pa-

derborn u.a.: Ferdinand Schöningh 2011.

161 Ebd. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


134 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

christlichen Kirchen« und »anderen religiösenGemeinschaften« und lotet ihr Verhältnis

zum Staat aus.162 Die theoretische Perspektive des Dekonstruktivismus von Jacques

Derrida zeigt wiederum, dass Tradition nicht in engen Dichotomien gedacht werden

kann und weder Bruch noch Kontinuität die komplexen Bedeutungsverschiebungen

eines Traditionsprozesses ausreichend beschreiben.163

Wie wird nun mit dieser Brüchigkeit und Fluidität von Tradition und Überlie-

ferungsprozessen umgegangen? Die zeitlichen und räumlichen Abstandssetzungen

regten bestimmte Strategien der Absicherung an. Aleida Assmann beschäftigt sich in

Bezug auf Tradition vor allem mit »zwei Medien der Traditionsbildung […] Genealogie

und Schrift«164:

»Beide produzieren kulturelle Modelle von Dauer, das eine in der Form eines ununter-

brochenen Kontinuums, das andere in der Erschließung eines virtuell synchronen Zeit-

horizonts, in dem vieles übersprungen und historisch Entferntes in eine unmittelbare

Nähe rückt. Mit Hilfe der Konservierungskraft der Schrift und der Prämisse des Klassi-

schen läßt sich Tradition neu modellieren; sie wird aus ihrer linearen Struktur gelöst

und etabliert sich in transhistorischer Gleichzeitigkeit als eine neuemediale Form von

Dauer.«165

MitDerrida imHintergrundmuss allerdings ergänztwerden,dass auchdie Schrift in ei-

nem ständigen Erschließungsprozess steht und nur scheinbar ein Kontinuum darstellt.

Die Entwicklung der verschiedenen Schriftauslegungsmodelle bis hin zur historisch-

kritischen Forschung und ihren Phasen führt dies deutlich vor Augen.

Traditionsprozesse unterscheiden sich von Kommunikationsprozessen dahinge-

hend, dass sie teilweise anderen Plausibilitäten folgen. So beschreibt Assmann den

Unterschied von einer »kommunikationstechnologische[n]«166 Sicht auf Traditionspro-

zesse zu einer davon unterschiedenen »Logik der Traditionsbildung«167:

»Aus dieser Perspektive wird die fortgesetzte Übertragung einer Botschaft als ein Pro-

zeß der Verformung und des allmählichen Verlusts dargestellt. In der Logik der Tradi-

tionsbildung ist allerdings auch das Umgekehrte denkbar: daß sich eine Botschaft mit

der wachsenden Zahl ihrer Tradenten stabilisiert. Die Begrifflichkeit, in der der Vor-

gang der Tradierung gedacht wird, ist jedoch nicht die Relaisstation sondern die Filia-

tionskette. In unterschiedlichen Kulturen ist dies die klassische Form, in der derWahr-

heitsanspruch mündlicher Überlieferung gesichert wird. Damit ist eine Kette von Na-

men gemeint, mit der die ungewisse Tiefe der Zeit lückenlos ausgemessen wird.Wäh-

162 Alle Zitate ebd.

163 So weist Bachmann-Medick darauf hin, dass postkoloniale Ansätze im Anschluss an Derrida die

Anwendung »binäre[r] Entgegensetzungen« (Bachmann-Medick: Cultural Turns, 190) epistemolo-

gisch ablehnen: »Die Dekonstruktion der polaren Entgegensetzungen setzt Zwischenräume von

Differenzen frei (différance), die schon im Subjekt selbst verankert sind: als Differenz zwischen

dem sprechenden Subjekt und dem gesprochenen, der Sprache unterworfenen oder gar namen-

losen Subjekt« (vgl. ebd.).

164 Assmann: Zeit und Tradition, 65.

165 Ebd. 65–66.

166 Ebd. 106.

167 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 135

rend die Genealogie den Fortbestand von Familie, Titeln und Besitz sichert, garantiert

die Filiation der Überlieferung dieWahrheit einer Autorität. Die Evangelien geben sich

ja gerade nicht als inspirierter Text sondern als Zeugenschaft, als schriftliche Konser-

vierung eines lebendigen Gedächtnisses.«168

Assman beschreibt hier die Traditions- bzw. Erinnerungsstrategie der (frühen) Kirche,

durch welche die »immer tiefer in die Vergangenheit absinkende charismatische Urzeit

mit derGegenwart verbunden«169 bleibt. Sie stellt eine Entsprechung einer solchenKette

verlässlicher Bürgen auch in der jüdischen Tradition fest. Die »Rabbinen, deren Gelehr-

te und Schulen« verstehen sich ebenso als eine solche »lückenlose Überlieferungskette«,

so Assmann.170 Die Kulturwissenschaftlerin nimmt auch eine Parallelisierung der Kom-

bination von schriftlicher und mündlicher Überlieferung in der Kirche und in der rab-

binischen Tradition vor.171 Beide Religionenwürden diese unterschiedlichenModi kom-

binieren, um eine größere Sicherheit der Überlieferung zu garantieren. Die katholische

Kirche legte das Zusammenspiel von Schrift und Tradition in Absetzung von protestan-

tischen Strömungen im Konzil von Trient verbindlich fest. Assmann sieht »eine exakte

Entsprechung in der talmudischen Lehre von der doppelten Torah, einer schriftlichen,

die Moses am Sinai offenbart wurde, und einer mündlichen, die Moses zusätzlich und

zusammenmit der schriftlichen empfing«172. Hier wäre allerdings zu fragen, inwieweit

eine »Strukturverschiedenheit«173 der Traditionen berücksichtigt werdenmuss.

Die weiteren methodischen Überlegungen gelten den Impulsen der postkolonia-

len Theorien, die verschiedene bereits angesprochene Aspekte weiterdenken, wie den

Machtaspekt von Traditionen oder auch die Rolle des Raumes.

3. Traditionskritik postkolonialer Theorien

DieEntwicklungpostkolonialerTheorien kann in zwei unterschiedliche Phasen oderGe-

nerationen gefasst werden.174 Ihre Anfänge hängen stark mit den politischen und öko-

nomischenDekolonisierungsbewegungendes 20. Jahrhunderts zusammen.175 Postkolo-

niale Kritik setzt von dieser Genese her stärker an der Erfahrungsebene der Menschen

an, als dies andere wissenschaftlicheMethoden tun, und eignet sich deshalb sowohl zur

Analyse individueller als auch kollektiver Zugänge zu Tradition undErinnerung.Der Be-

griff des Postkolonialen bezeichnet in seiner zweiten Phase vor allem »eine diskurskriti-

scheKulturtheorie«, die »eurozentrischeWissensordnungenundRepräsentationssyste-

168 Ebd. 107.

169 Ebd.

170 Beide Zitate ebd. 108.

171 Vgl. ebd. 107–109.

172 Ebd. 108.

173 Vgl. Goldmann, Manuel: »Die große ökumenische Frage …«. Zur Strukturverschiedenheit christli-

cher und jüdischer Tradition und ihrer Relevanz für die Begegnung der Kirchemit Israel (NBST 22).

Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1997, 23.

174 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 186. Für einen Überblick über Entstehung, Konzepte und Rich-

tungen des postcolonial turn vgl. ebd. 184–237.

175 Vgl. ebd. 186.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


136 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

me« dekonstruieren möchte.176 Im Zuge eines sogenannten postcolonial turnweitete sich

die kolonialismuskritischePerspektive, indemsie eine »Beschränkung aufNationenund

Staaten zugunsten eines weiter reichenden kulturkritischen Programms«177 überstieg.

Doris Bachmann-Medick beschreibt den Paradigmenwechsel des postcolonial turn, der

auch dieTheologie betreffen muss, folgendermaßen:

»Eher sind kritische Analysekategorien zu entwickeln, mit denen die anhaltende und

weiterhin problematische Konstruktion des ›Anderen‹ (›Othering‹) aufgearbeitet wer-

den kann. Die diskursprägende Gewalt hegemonialer Kulturen wird dabei ebenso be-

leuchtet wie die zunehmende eigenständige Selbstrepräsentation bisher marginali-

sierter Gesellschaften, ethnischer Gruppen und Literaturen. Postkolonial wird somit

zu einem systematischen, politisch aufgeladenen Begriff, der in enger Verbindungmit

Ethnizität, Klasse und Geschlecht verwendet wird. Doch erst sein Umschwenken zu ei-

ner grundsätzlichenKritik andermodernenWissensordnungundamuniversalisieren-

denHerrschaftsdiskurs deswestlichenRationalismus bringt denDurchbruch zu einem

postcolonial turn in den Kulturwissenschaften.«178

Prägend für die Reflexion des genannten Phänomens des »Othering« war Edward Saids

TextOrientalism179 aus dem Jahr 1978. In seiner Studie deckt er auf,wiewestliche Schrift-

steller*innen undWissenschaftler*innen einBild »desOrients« erschufen,dasmit einer

Konstruktion eines »Anderen« einherging: »The Orient is not only adjacent to Europe; it

is also theplace ofEurope’s greatest and richest andoldest colonies, the sourceof its civil-

isations and languages, its cultural contestant, and one of its deepest andmost recurring

images of theOther.«180 Indemer dieMachtkonstruktionendieses von ihmals »Orienta-

lism« bezeichneten Phänomens offenlegte, gab erwesentliche Impulse für den beschrie-

benen erkenntnistheoretischen Perspektivenwechsel des postcolonial turn: »I shall be cal-

ling Orientalism, a way of coming to terms with the Orient that is based on the Orient’s

special place in European Western experience.«181 Die Kritik an einseitigen Deutungs-

mustern und Traditionssystemen zählt damit zu den Kernthemen postkolonialer Theo-

rien. Dabei war und bleibt »postkoloniale Diskurskritik […] nicht Selbstzweck, sondern

steht unter einem spezifische[n] Interesse – sie entstand im Ringen um Befreiung von

kolonialer Hegemonie«182.

Beide Phasen der Entwicklung postkolonialer Theorien sind für die Theologie be-

deutend: Theologie steht zunächst durch ihre Eingebundenheit in einen Glaubenshori-

zont vor dem Anspruch der Befreiung Unterdrückter und Ausgeschlossener. Durch ihre

machthermeneutischenVerstrickungen innerhalbderTheologiegeschichte ist sie außer-

dem verpflichtet zu einer Reflexion ihrer eigenen Methoden und Konzepte. Die Kritik

postkolonialer Theorien kann im Bereich der Traditionshermeneutik auf zwei Ebenen

176 Beide Zitate ebd. 184.

177 Ebd. 185.

178 Ebd.

179 Said, Edward W.: Orientalism. New York: Vintage Books 1979 [1978].

180 Ebd. 1.

181 Ebd.

182 Gruber: Wider die Entinnerung, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 137

einhaken. Zum einen bieten postkoloniale Theorien einen reflektierenden Zugang auf

Inhalte derTheologie: etwa ein postkolonialer Blick aufMissions- und Kirchengeschich-

te, das Zusammenspiel von Religion und Politik in kolonialen Prozessen oder das Ver-

hältnis zu anderen Religionen. Zum anderen üben sie Kritik an der Art und Weise, wie

theologisches Wissen überhaupt generiert wird, legen Machtprozesse in Wissenspro-

duktion und -verarbeitung offen und decken methodische Ausschließungen und Eng-

führungen auf.

Wenn Judith Gruber von der »Tendenz zur Ausblendung von Machtverhältnissen

in der theologischen Wissensproduktion« und der »diskursiven Marginalisierung von

theologischen Ansätzen« in der deutschsprachigen Theologie spricht,183 so muss dies

auch für die Frage nach dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie

nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil aufhorchen lassen. Denn die Marginalisierung

bestimmter Interpretationsperspektiven prägte und prägt die Deutung von christli-

cher Tradition. Diese Marginalisierung geschieht außerdem verdeckt und ist deshalb

schwierig zu identifizieren:

»Mit der Schaffung einer Peripherie wird gleichzeitig ein Zentrum kreiert, das sich

grundlegend von den Rändern unterscheiden kann. Gleichzeitig wird in diesen Dif-

ferenzierungsprozessen auch Deutungsmacht asymmetrisch verteilt: Die souveräne

Deutungsmacht des Zentrums legt die Interessen der ›anderen‹, aber nicht seine ei-

genen offen – und es verbirgt so seine eigene Provinzialität und Machtförmigkeit.«184

Ziel der postkolonialen Theorien ist nicht ein »neues, ›wahres‹ Metanarrativ«185, son-

dern ein »epistemologischer Paradigmenwechsel«186. Die Funktion von »Wissenschaft

als Kolonialtechnik«187 muss offengelegt werden. Im Zusammenhang des Themas die-

ser Studie gilt dies im Besonderen für das Verhältnis der christlichen bzw. katholischen

Theologie zum Judentum und den jüdischen Elementen der eigenen Tradition. Gruber

beschreibt den Vorgang, die eigenen Machpolitiken des Wissens zu verschweigen, mit

Bezug auf Kien Nghi Hamithilfe einer »Metapher des Entinnerns«188:

»Das Schweigen ist eine bewusste Amnesie, und die Amnesie ist eine politische Aus-

drucksform des kollektiven Gedächtnisses. Daher ist das konsensuale Schweigen eine

dominante Machtartikulation, die sich der Aufarbeitung und Sichtbarmachung impe-

rialer Praktiken und Bilder durch Entinnerung aktiv widersetzt und nur durch Gegen-

Erzählungen aufgebrochen werden kann.«189

Wenn es um die jüdische Perspektive auf den christlichen Glauben geht, dann hält die-

se Marginalisierung und Kolonisierung bereits so lange an, dass der Ausschluss dieser

183 Beide Zitate ebd. 24.

184 Ebd.

185 Ebd. 26.

186 Ebd.

187 Ebd.

188 Ebd. 25. Gruber bezieht sich auf den Aufsatz vonHa, KienNghi: Macht(t)raum(a) Berlin – Deutsch-

land als Kolonialgesellschaft. In: Eggers, MaureenMaisha u.a. (Hg.): Mythen, Masken und Subjek-

te. Kritische Weißseinsforschung in Deutschland. Münster 22009, 105–117.

189 Ha: Macht(t)raum(a) Berlin, 105.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


138 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Perspektive zu einer Selbstverständlichkeit geworden ist. Bei Überlegungen zum »her-

meneutical Jew«190 wurde festgestellt,191 dass die frühe Kirche und Augustinus denWeg

der Kolonisierung des Judentums als Strategie nutzten.192 Das Judentum wurde jahr-

hundertelang von der christlichen Weltanschauung zur Abgrenzung der eigenen Iden-

tität beansprucht. Zur Dekonstruktion solch christlicher Machthermeneutik kann eine

postkoloniale Perspektive hilfreich sein.Wichtig ist dabei allerdings auch, die bestehen-

denMachtverhältnisse nicht noch zu verhärten – in dem Sinne, dass christlicheTheolo-

gie nunals Zugeständnis auch jüdischePerspektivenberücksichtigt und sich im jüdisch-

christlichenDialogwieder in einer initiativenundüberlegenenDeutungsperspektive se-

henwürde. Auch dies würde eine versteckte Politik derMacht darstellen. In der Rezepti-

on des postkolonialen Diskurses geht es nach Gruber aber gerade umdie »Aufdeckung des

Politischen« und die Entdeckung des »Widerstandspotential[s] gegen hegemonialeTheo-

politik«.193

Methodisch kann ein solcher Anspruch durch »Praktiken der Erinnerung«194 einge-

löst werden.Was ist nun konkret mit solchen Praktiken gemeint? Gruber nennt hier et-

wa die »postkolonialen Relektüren der (deutschsprachigen)Theologiegeschichte«195. Als

»Gegenerzählungen«196 können sie dabei helfen, das Schweigen zu brechen undMacht-

interessen offenzulegen. Die Meinungen dazu, ob »die theologische Tradition Ressour-

cen für diese kritische Intervention«197 bietet, sind geteilt. So stellt Gruber sowohl Po-

sitionen vor, welche Theologie als zu verwoben in diese Machtprozesse sehen, und wie-

derum andere, die durchaus Anschlussstellen wie die genannten in der theologischen

Wissensproduktion identifizieren.198

Eine mögliche Anschlussstelle im Rahmen dieser Studie ist eine Relektüre theologi-

scher Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie mithilfe kulturwissenschaftlicher

und postkolonialer Theorien. Gruber nennt als ein Beispiel der Verstrickung von Theo-

logie in Machtprozesse »die Produktion und Interpretation von soteriologischen Meta-

phern«199. Sie geht darauf ein, dass die Auferstehungserfahrung nicht nur durch schrift-

licheTradition, sonderndurch eine spezifische kirchlichePraxis erfahrbarwird.Einper-

formativer RaumderGlaubenserfahrung entsteht.Damit steht eine einseitig vorgestell-

te, vor allem schriftlich überlieferte und für immer feststehende kirchliche Tradition

massiv infrage – denn eine bloß archivierte Tradition reicht nicht aus, um den Glauben

weiterzugeben.

»Es ist erst eine spezifische kirchliche Praxis, die eine Erkenntnis der Auferstehung er-

möglicht – die biblischen Auferstehungstexte machen deutlich, dass die Gegenwart

190 Cohen: Living Letters, 2.

191 Vgl. Kapitel 3, Unterkapitel 2, S. 94ff.

192 Vgl. Heil: Die Bürde der Geschichte, 30.

193 Gruber: Wider die Entinnerung, 28.

194 Ebd.

195 Ebd.

196 Ebd.

197 Ebd. 29.

198 Vgl. ebd. 29–30.

199 Ebd. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 139

des Auferstandenen der Kirche nicht einfach zur Verfügung steht, sondern erst in der

Ausübung spezifischer kirchlicher Praktiken greifbar wird. Damit unterbrechen sie die

Vorstellung von einem linearenVerhältnis zwischen demEreignis der Auferstehung ei-

nerseits und der Tradition der Kirche andererseits, die von diesem Ereignis berichtet.

Die ErfahrungderAuferstehung liegt nicht einfach alsUrsprungderKirche vor, sondern

ist immer ein- und rückgebunden an Praktiken, die sich der tödlichen Logik etablierter

Machtstrukturen widersetzen; mit diesen Praktiken wird Interpretationsarbeit geleis-

tet, die zur Erkenntnis der Auferstehung führt – und die Kirche konstituiert sich in der

Erinnerung jener Praktiken, die Auferstehung erkennen lassen.«200

Kirchemuss sich einer »massivenepistemologischenVerunsicherung«201 stellen,weil sie

nicht mehr einfach von einer fixen Tradition ausgehen kann, sondern sich dieser stets

neu versichernmuss. Eine »postkoloniale[] Reperspektivierung«202muss die »Meistern-

arrativ[e]«203 theologischer Tradition durchbrechen. Erst mit einer solchen Praxis, die

sich immer neu den Anfragen der Zeichen der Zeit – wie es das Zweite Vatikanische

Konzil formuliert – stellt, kann es eine Erkenntnis der Auferstehungserfahrung geben.

Gruber spricht hier auch von einer »radikalen Interpretativität der christlichenTradition

und der daraus resultierenden erkenntnis-theologischen Verunsicherung«204. Wieder-

um kann in dieser Verunsicherung aber auch die Chance liegen, neue Wege der Glau-

benserkenntnis zu entdecken. Das Zweite Vatikanische Konzil stellte sich dieser Her-

ausforderung mit der Ausarbeitung der Erklärung Nostra aetate. Die Ausverhandlungen

christlicher Identität –mit einem retrospektiven und einem prospektiven Blick –müs-

sen von da ausgehend neu angegangen werden, denn diese sind »nie neutral«205. Dies

zeigt sich etwa daran, wenn »innerchristliche Machtfragen auch auf nicht-christliche

Gesprächspartner projiziert«206 werden. In der Begegnung mit dem Judentum passier-

te dies im Laufe der Theologiegeschichte immer wieder und meist mit fatalen Folgen.

Die Kirche habe ihre »identitätsstiftende Aufgabe […] faktisch in einer Schuldgeschichte

der Kirche gegenüber Andersgläubigen und ihren religiösen Traditionen realisiert«207.

Sigrid Rettenbacher spricht von hier aus die Rolle der Ekklesiologie als möglicher Er-

kenntnis- undVerhandlungsraumpostkolonialerKritik inderTheologie an–geradeweil

in diesem Raum Glaubensidentitäten in der Geschichte gewaltvoll ausverhandelt wur-

den.208 Um solche Identitäts-Narrative aufzubrechen, braucht es die Umsetzung neuer

erkenntnistheologischerWege.

200 Ebd. 34–35.

201 Ebd. 36.

202 Ebd. 26.

203 Ebd. 28.

204 Ebd. 37.

205 Rettenbacher, Sigrid: Identität, Kontext, Machtpolitiken. Gedanken zu einer postkolonialen Theo-

logie der Religionen. In: Nehring, Andreas/Wiesgickl, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien II.

Perspektiven aus dem deutschsprachigen Raum. Stuttgart: Kohlhammer 2018, 116–133, hier 122.

206 Ebd. 123.

207 Ebd. 126.

208 Vgl. ebd. 126–127.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


140 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

»Wenn wir uns für Praktiken der Erinnerung entscheiden, wählen wir eine alternati-

ve Methode zu den Strategien des etablierten Diskurse[s]; wir gehen buchstäblich ei-

nen anderen ›Weg‹ des Theologietreibens, der uns dazu herausfordert, auch die ›Land-

karte‹ der Theologie neu zu vermessen, so dass sie die epistemologische Unsicherheit

nicht ausblendet, sondern uns bewusst durch die destabilisierten Orte theologischer

Erkenntnis navigieren lässt.«209

Für eine Traditionshermeneutik nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil bedeutet dies

einenWeg hin zu einem Traditionsbegriff, der verschiedenste Formen von Tradition er-

fasst – etwa auch Riten, Bilder, Vorstellungen, natürlich auch Texte und Erzählungen –

und der Tradition als einenmehrdimensionalen Vorgang beschreibt, der sich performa-

tiv vollzieht. Tradition ist dann ein Erfahrungsraum, in dem zeitliche Abstandssetzun-

gen im aktiven Erinnern überwunden werden können und der sich zugleich in unendli-

chen Differenzen unterschiedlicher Glaubenserfahrungen realisiert.

Ein solcher Weg ist auch die Auseinandersetzung mit dem Ort des Jüdischen in der

christlichenTheologie und dem Anspruch des jüdisch-christlichen Dialogs als Erkennt-

nisort des Glaubens. Hier kann mit der postkolonialen Kritik die Frage gestellt werden,

ob wesentliche erkenntnistheologische Aspekte im Christentum ausgeblendet oder ver-

deckt wurden,weil sie »zu jüdisch« waren.Gibt es im Jüdischen Praktiken und Erkennt-

nis-Topoi, die neue Erkenntnisfelder für das Christentum erschließen? Und wurde zu

lange ausschließlich das historische Judentum zur Zeit Jesu fokussiert und dem zeit-

genössischen Judentum zu wenig Beachtung geschenkt? Wurden die Eigenperspekti-

ven der verschiedenen jüdischenStrömungen zuwenig berücksichtigt? Fragenwie diese

werden im weiteren Verlauf dieser Studie immer wieder gestellt werden.

Ein weitererWeg wäre, auch andere postkoloniale Analysekategorien auf die Unter-

suchungvonTraditionanzuwenden.SoweistAleidaAssmannaufdenUrsprungdesTra-

ditionsbegriffs im römischen Erbrecht hin.210 Frauen waren aus dieser erbrechtlichen

»Traditionskette« jahrhundertelang »ausgeschlossen«.211 Inwiefern solche Begriffskon-

notationen historisch wirksam waren und weiterhin wirken, wäre auch eine zentrale

Frage für christliche und jüdische Traditionshermeneutik. Gerade die katholische Kir-

che muss sich hier von einer postkolonialen und geschlechtersensiblen Perspektive aus

Anfragen stellen lassen.

Mehrfach wurde bereits angesprochen, dass Tradition ein mehrdimensionaler Pro-

zess ist. Ebenso festgestellt wurde, dass Traditionsbestände häufig verdeckt wirksam

sind. Dies ist besonders der Fall, wenn sich Tradition in Bildern und Metaphern des

Sprachgebrauchs niederschlägt – und in den Formen, in denen Gedanken überhaupt

gefasst werden. Die kognitive Metapherntheorie nach George Lakoff undMark Johnson

beschäftigt sichmit solchen kognitiven Strukturierungsprozessen, diewesentlich durch

Metaphern geprägt sind. Im Folgenden sollen die Potenziale einer solchen Theorie für

209 Gruber: Wider die Entinnerung, 36.

210 Vgl. Assmann: Zeit und Tradition, 93.

211 Beide Zitate ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 141

die Traditionshermeneutik, die Rezeption des Konzils und die Theologie gehoben und

diskutiert werden.212

4. Tradition in Metaphern: Impulse aus der metaphorologischen Theologie

Bilder undMetaphern sindwesentliche Bestandteilemenschlicher Kommunikation und

kultureller Systeme. Sprachliche Bilder haben vor allem die Funktion, schwer Kommu-

nizierbares verständlich zu machen. Der Begriff der Metapher stammt aus der antiken

Rhetorik und bezeichnet dort ein sprachliches Stilmittel.

»Die Metapher (griechischmetaphora, für ›Übertragung‹) ist ein Phänomen nichtwört-

lichen Sprachgebrauches, bei dem ein Bedeutungstransfer […] von einem Begriff auf

einen anderen stattfindet. Die Verbindung zwischen beiden Konzepten wird durch ei-

ne implizite Analogie hergestellt: Das heißt, die gemeinte Bedeutung des metaphori-

schen Ausdruckes erklärt sich aus der Gemeinsamkeit (dem sogenannten tertium com-

parationis) der ursprünglichen und der metaphorischen Verwendung.«213

DieserBegriff derMetapher fand imLaufeder Literatur- undPhilosophiegeschichte ver-

schiedenste Entwicklungen, wie sich zeigen wird. Eine Auseinandersetzung mit Meta-

phern im Rahmen einer Traditionshermeneutik, welche aufmerksam für die erkennt-

nistheologischen Impulse der Israeltheologie und des jüdisch-christlichen Dialogs ist,

hat besondere Relevanz. Denn gerade im Bereich verwendeter Sprachbilder und Me-

taphern, wie sie häufig in theologischer Sprache auftauchen, wirken implizit theologi-

sche Konzepte vergangener Jahrhunderte weiter. Oft sind solche Metaphern unreflek-

tiert Speicherorte judenfeindlicher Konzepte oder allgemein noch durch einen hegemo-

nialen Identitätsdiskurs der Kirche belastet.Wie nun aber herangehen an diese Proble-

matik, wie diese verdeckten Konzepte reflektieren?

4.1 Metaphern als Ausdrucksmöglichkeiten dynamischer Glaubenserfahrungen

Der Theologe Benedikt Gilich bietet dazu in seinem Werk Die Verkörperung der Theologie.

Gottesrede als Metaphorologie214 einen Ansatz. Gilich nähert sich darin über verschiedene

Konzepte der Metaphorologie der Analyse (theologischer) Metaphern an und postuliert

gleichzeitig die theologische Notwendigkeit, sich mit der Theologie als metaphorischer

Sprache auseinanderzusetzen:

212 Eine Auseinandersetzung mit der Anwendung theologischer Metaphorologie findet sich auch in

der Diplomarbeit der Autorin: Höftberger: Die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils, bes.

45–59.

213 Felgenhauer, Tilo: Metapher. In: Günzel, Stephan (Hg.): Lexikon der Raumphilosophie. Unter Mit-

arbeit von Franziska Kümmerling. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2012, 256–257,

hier 257. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

214 Gilich, Benedikt: Die Verkörperung der Theologie. Gottesrede alsMetaphorologie. Stuttgart: Kohl-

hammer 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


142 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

»Denn hat Theologie eine irreduziblemetaphorische Qualität, stellt sich für sie wie für

die Philosophie die Frage nach der Theoretisierbarkeit derMetapher als Frage nach der

Systematisierbarkeit der Theologie selbst. Diese Frage gewinnt ihre spezifische Kom-

plexität darin, dass diese Eigenart theologischen Denkens und Sprechens auch ihre

eigene Reflexion nochmals bedingt: Über die Metapher kann nur mit der Metapher

gedacht und von der Metapher nur metaphorisch gesprochen werden.«215

Gilich deutet hier an,wie schwierig eine »Übersetzung« vonMetaphern ist. Ralf Koners-

mann nennt im Vorwort des Wörterbuchs der philosophischen Metaphern216 eine mögliche

Erklärung für diesen Umstand. Denn als »Verfahren der Rückübersetzung philosophi-

scher Bildersprache in eine ›eigentliche‹, begriffssprachlich definierte Bedeutung wäre

die Metaphorologie gründlich mißverstanden«217. Als eine Referenz nennt Konersmann

KantsÜberlegungen zu von ihm»als ›Symbole‹ apostrophierte[] Sprachbilder […],die ih-

re philosophischePointedarinhaben,aufgrund ihrer begriffsadäquatenFunktion trans-

formationsresistent zu sein«218. In der Analyse metaphorischer Rede kann hier an die

Reflexionen zur Bedeutung von Jacques Derrida angeschlossen werden. Denn gerade in

der Interpretation vonMetaphern werden stetige Sinnverschiebungen deutlich.

»Nicht Identität und Konstanz sind die Leitbegriffe metaphorologischer Rekonstrukti-

on, sondern Zeitlichkeit und Differenz. Historisches Verstehen verwirklicht sich für sie

imAuflesen einer Bedeutung, die erst in der Verbindungmit dem vom rückblickenden

Kommentar zu gewährenden Vorausblick auf das, was ihr durch Kritik und Rezeption

faktisch zuwuchs, zu dem wird, was sie ist. Indem aber die Metaphorologie selbst nur

eine, nämlich die jüngste Stufe in demvon ihr erschlossenen Prozeß ist, kommt sie nie-

mals an den Punkt, ihren Lesern so etwas wie das Eigentliche des Bedeutens in seiner

ursprünglichen Gestalt zu enthüllen. Die Metaphorologie zeigt die Selbstgegebenheit

des Materials in der unüberbietbaren Vorläufigkeit seiner sprachlichen Präsenz.«219

Eine solche Definition der Metapher birgt hermeneutische Herausforderungen, aber

auch Potenziale. Denn die sprachlichen Bilder können den im Traditionsdiskurs prä-

senten Sinnverschiebungen einen Ausdruck geben und sind somit auch geeignete

Speicherorte und Ausdrucksweisen dynamischer Glaubenserfahrungen. Die Präsenz

bildlicher undmetaphorischer Sprache in der Bibel und anderen Glaubenstexten bis hin

zu den Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils220 legt diesen Befund nahe.

In seiner Studie verwendet Gilich einen »weite[n]Metaphernbegriff […], der dieMe-

tapher als Paradigma bildlicher Rede- und Denkformen«221 auffasst. Ein solch weiter

215 Ebd. 16.

216 Konersmann, Ralf: Vorwort: Figuratives Wissen. In: Konersmann, Ralf (Hg.): Wörterbuch der phi-

losophischen Metaphern. 3., erweiterte Auflage. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft

2011, 7–20.

217 Ebd. 12.

218 Ebd.

219 Ebd.

220 Vgl. hierzu z.B. Delgado, Mariano/Sievernich, Michael (Hg.): Die großen Metaphern des Zweiten

Vatikanischen Konzils. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2013.

221 Gilich: Die Verkörperung der Theologie, 25.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 143

Metaphernbegriff findet auch in anderen Wissenschaften Anwendung. So kennt auch

die Literaturwissenschaft einen weiten Metaphernbegriff, der »auf bildliches Sprechen

überhaupt abzielt, also auch Vergleich, Gleichnis, Parabel und die Allegorie im weiteren

Sinn miteinschließt«222. Die Differenzierung von Metaphern und sprachlichen Bildern

wurde in der Forschung diskutiert.Weder eine leichtfertige Identifizierung der Begriffe

»Metapher«und »Bild«noch eine strikteAblehnungeines solchenZusammenhangswird

der Komplexität des Vorganges gerecht. Konersmann appelliert dafür, einen »(ab-)bild-

kritisch[en]«223 Bildbegriff für die Metapher zu verwenden. So wird die Metapher als

»Sprachereignis«224 wahrgenommen, dessen »Bildlichkeit« in der »funktionale[n] Ent-

sprechung einer visualisierten Struktur« liegt.225 Der Metaphernbegriff dieser Studie

schließt an Gilichs weite Definition an.

Metaphorische Sprache wurde nicht immer geschätzt, sondern stand vielmehr un-

ter dem »Verdacht, als uneigentliche Sprache nicht wahrheitsfähig und somit wissen-

schaftlich nicht zulässig zu sein«226. Gerade für dieTheologie kann diese Annahme aller-

dings nicht mehr gelten. So weist Gilich auf die zahlreichen theologischen Forschungen

zur Metapher hin, die »in der Metaphorizität theologischer Rede nicht nur kein Defizit

[sahen], sondern vielmehr ihr entscheidendes Potential, durch dessen innovative Kraft

menschliche Rede von Gott erst möglich wird«227.

Weiter oben wurde festgestellt, dass der Traditionsbegriff unter anderem durch

rechtliche und religiöse Metaphern geprägt ist. Auch das genannte kulturelle Gedächt-

nis ist Speicherort historisch und gesellschaftlich etablierter und selbstverständlicher

Metaphern. Metaphern haben hier unterschiedliche Funktionen. Sie sind »Orientie-

rungswissen«228, das auf unterschiedlichen Wegen umgesetzt wird. So »irritieren«229

sie zum einen, da sie neue Sinnzusammenhänge herstellen und zunächst Verstehens-

konflikte erzeugen können, die durch die Interpretierenden gelöst werden müssen:

»Die Wiederherstellung einer neuen Stimmigkeit verlangt unsere Mitarbeit«230. Zum

anderen »konsolidieren«231 sie, indem durch Metaphern Bedeutungsfelder, ja ganze ge-

dankliche Konzepte gebildet werden, die zur weiteren Reflexion über ein Phänomen

genutzt werden können. Im Wörterbuch der philosophischen Metaphern werden sol-

che,vomHerausgeber sogenannten »Titelmetaphern«232 vorgestellt.Bildfelderwie »Band,

Kette«, »Fließen«, »Körper, Organismus« etc. bezeichnen einen »kohärenten Vorstel-

222 Peil, Dietmar: Metapher. In: Nünning, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie.

Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 5., aktualisierte und erweiterte Auflage. Stuttgart/Weimar:

J. B. Metzler 2013, 517–518, hier 517.

223 Konersmann: Vorwort, 15.

224 Ebd. 14.

225 Ebd. 15.

226 Gilich: Die Verkörperung der Theologie, 11.

227 Ebd. Gilich bietet hier auch einen kurzen Überblick zur Forschungsliteratur, vgl. ebd. FN 5.

228 Konersmann: Vorwort, 15.

229 Ebd.

230 Ebd.

231 Ebd.

232 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


144 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

lungszusammenhang […] dessen konkrete Gestalt zeiträumlich variieren kann«233.

SolcheMetaphern haben eine Geschichte,234 weil sich die Lebenswelt und Vorstellungen

der die Metapher interpretierendenMenschen verändert haben.

Eine sehr wichtige Thematik für die Frage nach dialogsensibler Traditionsherme-

neutik bringt Konersmann ein, wenn er davon spricht, dass die Titelmetaphern einen

»imaginativen Raum«235 eröffnen. Darin sind die »Aussagemöglichkeiten durch die

Bildlogik des Titelwortes vorgreifend umgrenzt«236. Wird ein Phänomen mittels einer

bestimmten Metapher veranschaulicht oder beschrieben, dann legt diese »implizit

fest, was überhaupt gesagt werden kann«237: »Metaphern begrenzen den Horizont des

Sagbaren, und sie öffnen ihn zugleich«238. Es ist also nicht unerheblich, mit welchen

Metaphern im theologischen Diskurs operiert wird. Stehen nur bestimmte Bildlogiken

zur Verfügung, so kann auch ein alternativer theologischer Ansatz schwieriger entwi-

ckelt und kommuniziert werden. Dies gilt insbesondere für Glaubensthemen insofern,

als gerade alltägliche Vorstellungen von solchen Mustern durchdrungen sind. Für den

jüdisch-christlichen Dialog bedeutet dies, dass es alternative Metaphern zu den durch

Überbietung und Ausgrenzung geprägten Bildern vergangener Jahrhunderte braucht.

Für die Traditionshermeneutik des Zweiten Vatikanischen Konzils heißt es, Begriffe wie

»Bruch« und »Kontinuität« genau in den Blick zu nehmen und differenzierteMetaphern

zu etablieren, die der Komplexität von Traditionsentwicklung gerecht werden können.

Diese Überlegungen stecken bereits mitten in der Reflexion zur erkenntnistheoreti-

schen Funktion vonMetaphern. Diese Dimension soll nun weiter fokussiert werden.

4.2 Die kognitive Metapherntheorie als Referenz für die Fundamentaltheologie

Gilich geht in seiner Analyse noch tiefer in die erkenntnistheoretische Ebene hinein, in-

demerdie »Metapher als Prinzip imaginativerRationalität«239 diskutiert.Er bezieht sich

auf die kognitive Metapherntheorie nach George Lakoff und Mark Johnson. Die beiden

Forscher entwickelten ein Konzept, das eine neue Richtung der Kognitionswissenschaf-

ten repräsentiert: »das Modell der ›Embodied Cognition‹«240. IhreThese: Metaphern re-

präsentierennicht nurErfahrungen, sondern strukturierenundkonstruieren sie grund-

legend. Lakoff und Johnson entwickeln ihr Konzept zunächst in ihrem Werk Metaphors

We Live By241:

233 Ebd.

234 Vgl. ebd.

235 Ebd. 16.

236 Ebd.

237 Ebd.

238 Ebd.

239 Gilich: Die Verkörperung der Theologie, 143.

240 Ebd.

241 Vgl. Lakoff/Johnson: Metaphors We Live By. Deutschsprachige Ausgabe: Lakoff, George/Johnson,

Mark: Leben in Metaphern. Konstruktion und Gebrauch von Sprachbildern. Heidelberg: Carl Auer

1998. Hier kann nur ein sehr knapper Überblick einiger Ansätze gegebenwerden. Für eine ausführ-

liche Analyse vgl. Gilich: Die Verkörperung der Theologie, 143–274.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 145

»Mit ›Metaphors we live by‹ vollziehen Lakoff und Johnson einen Umbruch in der Sicht

auf den metaphorischen Prozess: Sie erklären ihn primär als kognitives Phänomen,

dem eine zentrale Bedeutung für das menschliche konzeptuelle System und somit für

die Konstruktion und Interpretation von Erfahrung zukommt. In ihrer kognitiven Me-

tapherntheorie sehen sie wichtige bedeutungs- und erkenntnistheoretische Impulse,

die zu einem erfahrungsbasierten Verständnis menschlicher Erkenntnis führen«242.

Als solche Konstruktionsprinzipien stellen Metaphern Konzepte bereit, in denen Erfah-

rungen geordnet werden: »Our ordinary conceptual system, in terms of which we both

think and act, is fundamentally metaphorical in nature.«243 Lakoff und Johnson schlie-

ßen an die Eigenschaften der rhetorischen Figur der Metapher an, wenn sie sagen: »The

essence of metaphor is understanding and experiencing one kind of thing in terms of

another.«244 Die erkenntnistheoretische Funktion der Metapher geht für sie allerdings

weiter, wie Gilich betont:

»Metaphorische Modelle evolvieren aus der Interaktion mit unserer Umwelt und

wirken wiederum strukturierend und organisierend auf sie ein. Metaphern sind

nicht Werkzeuge zur Handhabe fertiger mentaler Konzepte; sie sind essentiell für

Konzeptualisierungsprozesse selbst.«245

Wie sehen solche Konzepte nun konkret aus? Lakoff und Johnson geben drei Arten von

»conceptual metaphor[s]«246 an. Die sogenannten »orientational metaphors«247 (Orien-

tierungsmetaphern) greifen auf räumliche Orientierungsmuster zurück, die auf andere

Bereiche, Erfahrungen, Begriffe und Abläufe übertragen werden. Beispiele dafür sind

Muster wie »up-down, in-out, front-back, on-off, deep-shallow, central-peripheral«248.

Im kognitiven Konzeptsystem ist dann etwa »oben« positiv und »unten« negativ konno-

tiert.

Die »Ontological metaphors«249 (Ontologische Metaphern) bieten eine Möglichkeit

»to focus on different aspects of mental experience«250 in einer anderen Form bzw. Ver-

körperung. Lakoff und Johnson führen das Beispiel »The mind is a machine«251 an. Aus

diesem Bild werden Formulierungen möglich wie: »My mind just isn’t operating today«

242 Ebd. 155.

243 Lakoff/Johnson: Metaphors, 3. Für die deutsche Übersetzung vgl. Lakoff/Johnson: Leben in Meta-

phern, 11: »Unser alltägliches Konzeptsystem, nach dem wir sowohl denken als auch handeln, ist

im Kern und grundsätzlich metaphorisch.«

244 Lakoff/Johnson: Metaphors, 5. Vgl. Lakoff/Johnson: Leben in Metaphern, 13: »Das Wesen der Me-

tapher besteht darin, daß wir durch sie eine Sache oder einen Vorgang in Begriffen einer anderen

Sache bzw. eines anderen Vorgangs verstehen und erfahren können.«

245 Gilich: Die Verkörperung der Theologie, 157.

246 Lakoff/Johnson: Metaphors, 4.

247 Ebd. 14.

248 Ebd. Vgl. Lakoff/Johnson: Leben inMetaphern, 22: »oben-unten, innen-außen, vorne-hinten, dran-

weg, tief-flach, zentral-peripher«.

249 Lakoff/Johnson: Metaphors, 28.

250 Ebd.

251 Ebd. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


146 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

oder »I’m a little rusty today«.252 Auch »Container Metaphors«253 (Behältermetaphern)

gehören in diesen Bereich. Sie entstammen unserer körperlichen Selbstwahrnehmung

als Container, die auf die Erfahrungen mit unserer Umgebung übertragen wird.254 Zu

den ontologischenMetaphern zählen auch Sprachoperationen, die in der Alltagssprache

meist gar nicht als Sprachbilder wahrgenommen werden, so die »Personification«, in

der menschliche Eigenschaften oder Tätigkeiten auf Dinge übertragen werden: z.B.

»His theory explained to me«, »This fact argues against« oder »His religion tells him that he

cannot drink French wines«.255

Besonders interessant für die Analyse von Traditionshermeneutik und Rezeptions-

prozessen sind die »structural metaphors«256 (Strukturmetaphern). Bezeichnet werden

damit »cases where one concept is metaphorically structured in terms of another«257.

An den Beispielen »argument is war«258 und »time is money«259 wird deutlich, dass es

sich hier um komplexe Bedeutungsfelder handelt, mithilfe derer ein anderes Konzept

strukturiert und erklärt wird. Ein abstrakter Begriff kann durch eine Strukturmetapher

anschaulicher erläutert werden.

Der Konnex zwischen linguistischem Material und kognitiven Konzepten wird

durchaus kritisiert. Gilich weist darauf hin, dass Lakoffs und Johnsons Analysemetho-

de »zu einer unzureichenden Thematisierung der soziokulturellen Erfahrung sowie

der Vernetzung zwischen individueller und kollektiver Erfahrung«260 führe. Sprache

sei aber vor allem auch als »Erfahrungsraum«261 wahrzunehmen. In späteren Werken

korrigieren Lakoff und Johnson diese Verkürzungen. Sie bedienen einen »weiten Erfah-

rungsbegriff, der ihre senso-motorische, sozio-kulturelle, individuelle und kollektive

sowie ihre sprachliche Dimension zu integrieren beansprucht«262. Den Zusammenhang

von »Bedeutungsstrukturen in der physischen (und sozialen) Interaktion des Orga-

nismus mit seiner Umwelt«263 vertieft Johnson in seinem WerkThe Body in the Mind.264

Darin beschäftigt er sich mit basalen Erfahrungen des Menschen in seiner Umgebung

und den Auswirkungen dieser auf seine kognitiven Konzepte. Die daraus entstehenden,

grundlegenden Muster nennt er »image schema« oder »embodied schema«:265 »An

image schema is a recurring, dynamic pattern of our perceptual interactions andmotor

252 Ebd.

253 Ebd. 29.

254 Vgl. Lakoff/Johnson: Leben in Metaphern, 29–32.

255 Lakoff/Johnson: Metaphors, 33.

256 Ebd. 14.

257 Lakoff/Johnson: Metaphors, 14. Lakoff/Johnson: Leben in Metaphern, 14: »Fälle, in denen ein Kon-

zept von einem anderen Konzept her metaphorisch strukturiert wird.«

258 Lakoff/Johnson: Metaphors, 7.

259 Ebd. 7–8.

260 Gilich: Die Verkörperung der Theologie, 178.

261 Ebd.

262 Ebd. 188.

263 Ebd. 190.

264 Johnson, Mark: The Body in the Mind. The Bodily Basis of Meaning, Imagination, and Reason.

Chicago u.a.: The University of Chicago Press 1990 [1987].

265 Ebd. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 147

programs that gives coherence and structure to our experience.«266 Ein solches Bild-

schema entsteht etwa aus der Wahrnehmung von Innen und Außen. Diese Abgrenzung

erfährt der Mensch in vielfältiger Weise: bereits auf der Ebene des eigenen Körpers

und seiner Grenzen zum Außen oder auch in der Interaktion »mit behälterartigen

Dingen (Haus, Auto, Bahn)«267. Johnson charakterisiert die image schemata als »general

and abstract«268. Sie werden außerdem durch »general knowledge«269 geprägt. Gilich

folgert deshalb: »Das soziale Kollektiv, in das ein Individuum stets eingebunden ist,

beeinflusst demnach seine Erfahrungsinterpretation auch auf der grundlegenden Ebene

der Bildschemata.«270

Der philosophische Zugang Konersmanns und die kognitionswissenschaftlichen

Überlegungen von Lakoff und Johnson treffen sich in derThese, dass Metaphern unsere

Wahrnehmung und Sprache grundlegend strukturieren und bedingen. Johnsons späte-

re Überlegungen streichen außerdem den Einfluss der Sozialisation, der unmittelbaren

körperlichen Umwelt sowie kultureller Einflüsse auf die Entstehungmentalermetapho-

rischer Konzepte hervor. Einemetaphorologische Analyse kann die Auseinandersetzung

mit Traditionshermeneutik nicht nur bereichern, sondern ist sogar notwendig. Denn

die im Traditionsdiskurs verwendeten Metaphern müssen metaphorologisch unter-

sucht werden, um ihre Herkunft und Hintergründe zu erforschen und Alternativen

zu erarbeiten. Dies gilt besonders für den Anspruch einer Traditionshermeneutik, die

sensibel ist für die Entwicklungen der Israeltheologie und den jüdisch-christlichen

Dialog.

»DieMetapher der Analyse bekommt dabei eine eminent praktische Bedeutung, denn

sie hilft uns, uns aus dem Griff unserer Metaphern zu befreien. Dabei treten wir in an-

dere metaphorische Welten ein und lernen dann, daß die Alternative zur Metapher

nicht der akademisch gereinigte Begriff, sondern die alternative Metapher ist.«271

WiekönnendiesemethodischenÜberlegungennunüberdie bereits genanntenBeispiele

hinaus der Traditionsanalyse, insbesondere in Hinblick auf die Umbrüche des Zweiten

Vatikanischen Konzils, dienen?

4.3 Tradition als Quelle strukturierender Metaphern – Tradition als Metapher?

Siegfried Wiedenhofer benannte als eine Funktion von Tradition, Ordnungsstrukturen

für Gesellschaft und Individuum zur Verfügung zu stellen. Mit den Impulsen aus der

philosophischen und kognitionswissenschaftlichenMetaphorologie sowie deren Rezep-

tion inderTheologiewurdedeutlich,wieMetaphern als solch kognitive Strukturenwirk-

samwerden.

266 Ebd. xiv.

267 Gilich: Die Verkörperung der Theologie, 191.

268 Johnson: The Body in the Mind, 24.

269 Ebd. 26.

270 Gilich: Die Verkörperung der Theologie, 192.

271 Buchholz, Michael B.: Vorwort. In: Lakoff, George/Johnson, Mark: Leben inMetaphern. Konstrukti-

on und Gebrauch von Sprachbildern. Aus dem Amerikanischen übersetzt von Astrid Hildenbrand.

Heidelberg: Carl Auer 1998, 8.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


148 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Eine theologiegeschichtlich und auch in der Glaubenspraxis höchst wirksame struk-

turierende Metapher ist jene der Kirche als Behälter bzw. Gebäude.272 Gilich erläutert

an diesemBeispiel,wie die »Organisation derKirche-Welt-Relation skizziertwerden«273

kann. Als Behälter bewahrt die Kirche »das offenbarte Heilswissen«274. Der Satz »Extra

ecclesiamnulla salus–Außerhalb derKirche keinHeil«, der jahrhundertelangGültigkeit

besaß, spezifizierte dieBehälter-Metapher auf dasVerhältnismitGläubigen andererRe-

ligionen bzw.Menschen ohne ein Glaubensbekenntnis hin.275 Erst das Zweite Vatikani-

sche Konzil distanzierte sich von dieser Grenzziehung.276

Als »komplexe Variation der Behältermetaphorik« nennt Gilich die »Gebäudemeta-

phorik«.277 Dieses Bild für die Kirche wird bereits in der Bibel verwendet, so beispiels-

weise im 1. Petrusbrief:

»Lasst euch als lebendige Steine zu einem geistigen Haus aufbauen, zu einer heiligen

Priesterschaft, um durch Jesus Christus geistige Opfer darzubringen, die Gott gefallen!

Denn es heißt in der Schrift: Siehe, ich lege in Zion einen auserwählten Stein, einen

Eckstein, den ich in Ehren halte; wer an ihn glaubt, der geht nicht zugrunde.« (1 Petr

2,5–6)

BeideMetaphern strukturieren das Kirchenbildmit einer klaren Abgrenzung von Innen

und Außen. Außerdem sind »die Verbindungswege zwischen Außen und Innen […] klar

geregelt« und der »Behälter dient dem Zweck, einen bestimmten Inhalt so zu verwah-

ren,dass er nicht verloren geht, oder unerwünschtenVeränderungen (Witterung,Verfall

etc.) ausgesetzt ist«.278 Hier wird deutlich, dass die Behältermetapher mit bestimmten

zeitlichen und räumlichen Eigenschaften einhergeht. Tradition erscheint in dieser Lo-

gik als etwas schwer Veränderbares, das die Zugangsbedingungen zum Behälter streng

reglementiert. Die Gebäudemetapher setzt Gilich als etwas komplexer von der Behälter-

metapher ab:

»Die Gebäudemetaphorik lässt eine interne Differenzierung zu: Ein Gebäude hat in

der Regel mehrere Räume, es benötigt verschiedene Elemente, ein Fundament, Säu-

len, Wände, ein Dach etc. Die Gebäudemetaphorik ist insofern offen für die plurale

Komplexität des kirchlichen Innenraums«279.

272 Vgl. Gilich: Die Verkörperung der Theologie, 383–393.

273 Ebd. 383.

274 Ebd. 384.

275 Für eine Analyse des Satzesmit seinen theologiegeschichtlichenHintergründen bis hin zumZwei-

ten Vatikanischen Konzil vgl.: Tück, Jan-Heiner: Extra ecclesiam nulla salus. DasModell der gestuf-

tenKirchenzugehörigkeit und seinedialogischenPotentiale. In: Tück, Jan-Heiner (Hg.): Erinnerung

an die Zukunft. Das Zweite Vatikanische Konzil. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2012, 242–290.

276 Für eine theologisch-metaphorologischeAnalysederAtheismus-Thematik indenTextendesZwei-

tenVatikanischenKonzils vgl. Gilich, Benedikt/Hoff, GregorMaria:Metaphern, in denenwir (nicht)

glauben. Das 2. Vatikanische Konzil und der Atheismus. In: Delgado, Mariano/Sievernich, Micha-

el (Hg.): Die großen Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils. Freiburg/Basel/Wien: Herder

2013, 287–304.

277 Beide Zitate Gilich: Die Verkörperung der Theologie, 384.

278 Beide Zitate ebd. 385.

279 Ebd. 386.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 149

Ein theologischer Ansatz, in dem so eine Differenzierung des kirchlichen Innenraums

vorgenommenwird, sei beispielsweisedie Lehreder loci theologicinachMelchiorCano.280

ImZusammenhangmit den traditionshermeneutischenWeichenstellungen derTheolo-

giegeschichte wurde dieses Konzept bereits diskutiert. Warum die Behälter- bzw. Ge-

bäudemetaphorik geschichtlich so prägend war, lässt sich auchmit ihrer unmittelbaren

Erfahrungsmöglichkeit in der Umwelt erklären. Mit einem Blick zurück auf Lakoff und

Johnson vereint die Bildlogik des Behälters bzw.Gebäudes eine Orientierungs- und eine

Strukturmetapher in sich. Die Metapher wird also durch basale Wahrnehmungsmuster

gestützt und eröffnet zugleich vielfältige semantische Möglichkeiten. So lasse sie sich

»hervorragend allegorisieren« und finde »in den christlichen Sakralbauten zudem eine

manifeste Erfahrungsverwurzelung«.281 All diese Eigenschaften führen zu einer breiten

Wirksamkeit derMetapher.Gilich sieht allerdings eine »entscheidendeLeerstelle derBe-

hälter-undGebäudemetaphorik«,da sich»dieKirche-Welt-Relation […] alsGeschehenvon

Kirche […] nicht theologisch würdigen lässt«.282 Es bestehe außerdem die Gefahr, Innen

und Außen als allzu homogenwahrzunehmen und ihre Komplexität sowie die »wechsel-

seitige Durchdringung von Kirche undWelt«283 zu vernachlässigen.

Das beschriebene Beispiel zeigt Vorteile und Problematiken einer in Theologie und

Kirche etabliertenMetapher. In einer anderen, vonmir durchgeführten Studie zuMeta-

phern im jüdisch-christlichen Dialog zeigte sich eine Verschiebung und Neucodierung

der Gebäudemetaphorik im Dokument Denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung.284

Dort findet sich folgender Abschnitt:

»Der Glaube der Juden, bezeugt in der Bibel und im Alten Testament zu finden, ist für

die Christen nicht eine andere Religion, sondern das Fundament [foundation, EH] ihres

eigenen Glaubens, obwohl die Figur Jesu ganz klar der einzige Schlüssel [sole key, EH]

für die christliche Interpretation der Schriften des Alten Testaments ist.«285

Während inNostra aetatenoch die (jüdischen) Apostel Jesu als »die Grundfesten und Säu-

len der Kirche« (NA 4) bezeichnet werden, so ist es in diesem Dokument der »Glaube

der Juden« – eine zunächst vielleicht kaum wahrnehmbare Veränderung, im theologi-

schen Kontext aber dennoch bemerkenswert. Wird das Fundament jedoch als ein aus-

schließlich retrospektiverAspekt gedeutet, sowärediese Interpretation erkenntnistheo-

logisch zu kurz gegriffen. Denn dies würde nur das Judentum zur Zeit Jesu als relevant

für die theologische Reflexion anerkennen. Das Bild des Schlüssels forciert wiederum

eine christologische Perspektive – ein Zugang, der noch genauer theologisch zu spezifi-

zieren wäre. Die räumliche Metaphorik wird noch weiter verändert:

280 Vgl. ebd.

281 Beide Zitate ebd.

282 Beide Zitate ebd. 388.

283 Ebd. 389.

284 Vgl. Höftberger: Die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils, 65–67. Die folgenden Überle-

gungen beziehen sich auf die Ergebnisse der dortigen Analyse.

285 Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum: Denn unwiderruflich sind Gnade und

Berufung, Nr. 20. Hervorhebung EH.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


150 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

»Als ›inter-religiösen Dialog‹ im eigentlichen Sinn kann man daher das jüdisch-christ-

liche Gespräch nurmit Vorbehalt bezeichnen; man könnte eher von einer Art ›intra-re-

ligiösem Dialog‹ oder ›innerfamiliärem Dialog‹ sui generis sprechen. Der Heilige Papst

Johannes Paul II. drückte diesen Sachverhalt in seiner Ansprache am 13. April 1986 in

der römischen Synagoge folgendermaßen aus: ›Die jüdische Religion ist für uns nicht

etwas ›Äußerliches‹, sondern gehört in gewisser Weise zum ›Inneren‹ unserer Religi-

on. Zu ihr haben wir somit Beziehungen wie zu keiner anderen Religion. Ihr seid un-

sere bevorzugten Brüder und, so könnte man gewissermaßen sagen, unsere älteren

Brüder.‹«286

Die Bezeichnung »intra-religiös« sowie die aus dem Zitat von Johannes Paul II. stam-

mende Formulierung, das Judentum gehöre zum »Inneren« der christlichen Religion,

verstärkennoch einmal denEinbezugdes Judentums indie innere Struktur desKirchen-

gebäudes.DasBild desGebäudes bleibt allerdingsmit seiner Trennung in InnenundAu-

ßen bestehen, mit all seinen Chancen und Nachteilen. Zu Letzterem zählt auch die Ge-

fahr der Vereinnahmung des Judentums. Die institutionelle Anbindung der Kommissi-

on für die religiösen Beziehungen zum Judentum an den Päpstlichen Rat zur Förderung

der Einheit der Christen (früher Sekretariat für die Einheit der Christen) zeigt diese Am-

bivalenz. Durch diese Verortung möchte man die besondere Beziehung zum Judentum

hervorheben. Dies ist nicht als Vereinnahmung gedacht, aber strukturell besteht diese

Gefahr dennoch. Es gibt dafür allerdings ein Problembewusstsein.

Gilich stellt eine alternative Metaphorik vor, mithilfe derer das Zweite Vatikanische

Konzil die »Weltrelation als konstitutives Geschehen von Kirche«287 vermittelt: »Kirche

ist Zeichen«288. Diese ebenso in der biblischen Sprache verankerte Metapher – reali-

siert z.B. in Charakterisierungen von Christus als Wort oder Licht – wird vom Konzil in

derBeschreibungder »Offenbarung als kommunikativesGeschehen«und »Christus [als]

die Selbstmitteilung, d.h. Zeichen Gottes schlechthin« realisiert.289Mit der Zeichenme-

taphorik hängt auch die Formulierung der »Zeichen der Zeit« zusammen. Die Zeichen

der Zeit spielen dabei auf zwei unterschiedlichen Ebenen eine Rolle: Sie werden erstens

wahrgenommen und zweitens im Licht des Evangeliums gedeutet. Diese »Deutung der

ZeichenderZeit imLicht desEvangeliums ist dannnichtsNachträgliches oderZweitran-

giges, sondern konstitutives Geschehen von Kirche«290. Die Berücksichtigung der Zeichen

der Zeit in der Verkündigung und Auslegung des Glaubens wird immer wieder mit der

unkritischen Anpassung an einen »Zeitgeist« in Verbindung gebracht.Der beschriebene

Zweischritt verhindert aber eine solche, denn Zeichen der Zeit und Evangelium werden

nicht gleichgesetzt, sondern in ihrerWechselwirkung wahrgenommen.

Abschließendmuss noch ein Gedanke näher beleuchtet werden. Es war auf den letz-

ten Seiten die Rede vonTraditionsmetaphern bzw.Metaphern,die die Tradition zurOri-

286 Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum: Denn unwiderruflich sind Gnade und

Berufung, Nr. 20.

287 Gilich: Die Verkörperung der Theologie, 393.

288 Ebd.

289 Beide Zitate ebd.

290 Ebd. 396.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 151

entierung bereitstellt. Wird Tradition aber manchmal selbst als eine Metapher verwen-

det?

Lakoff und Johnson haben die These von Metaphern als strukturgebende kognitive

Konzepte eingeführt. Nun stellt sich die Frage, ob Tradition selbst eine solche Struktur-

metapher darstellen könnte. Das Metaphernfeld der Tradition kennt verschiedene Aus-

formungen: So weist Bernd Auerochs auf die »Metapher der Kette (aus ineinandergrei-

fenden Gliedern)«291 hin. Diese werde »vorrangig zur sinnlichen Veranschaulichung des

Begriffs Tradition verwendet«292 und dies sei auch plausibel: »Jedes Glied der Kette steht

sowohl mit dem vorherigen als auch mit dem nächsten Glied in Kontakt und agiert in

der Doppelrolle eines Rezipienten und eines Tradenten.«293 Solch eine Traditionsmeta-

pher prägt auch das Alltagsverständnis von Tradition häufig,wenn Tradition als linearer

Prozess gedeutet wird. Allerdings ist Tradition als Kette gedacht ein sehr starres Kon-

zept, das dynamischen Traditionsprozessen wenig Raum gibt. Allgemeiner im Schema

von Lakoff und Johnson formuliert, könnte Tradition als Strukturmetapher etwa so lau-

ten: »Leben ist Weitergabe.« Helmut Zander nennt in seiner »Europäischen« Religionsge-

schichte verschiedene Möglichkeiten, wie eine solche Weitergabe codiert werden kann.

Die Metapher der Kette kann der »Familie stabilitätsorientierter Metaphern, die etwa

von Kontinuität, Gewohnheit, der Weitergabe eines ›Depositum‹ oder der ›Treue‹ zum

Ursprung sprechen«294, zugeordnet werden. Es gibt aber auch »die Familie der verände-

rungsorientierten Bilder, etwawenn vonAnpassung,Adaption, Filiation,Reform(ation),

Transformation oder Transition die Rede ist«295. Diese metaphorische Ebene des Tradi-

tionsbegriffs muss in zukünftigen Forschungen immer wieder mitbedacht werden, da

sie auch das alltägliche und theologische Verständnis von Tradition beeinflusst.

In denWissenschaften lässt sich in den letzten Jahren ein Interesse an dermetapho-

rischen Sprache des Zweiten Vatikanischen Konzils beobachten, wie die bereits zitierte

Studie vonGilich296 oderderBandDiegroßenMetapherndesZweitenVatikanischenKonzils297

zeigen. In der Auseinandersetzung mit traditionshermeneutischen Problemfeldern im

zweiten Teil dieser Studie wird eine metaphorologische Perspektive an verschiedenen

Stellen die Analyse bereichern.

Zunächst stellt sich allerdings noch die Frage, ob Traditionen unterschiedlicherHer-

kunft und Entwicklung miteinander verglichen und in Beziehung gesetzt werden kön-

nen. Diese Frage ist nicht zuletzt für die Analyse von Traditionsmetaphern interessant:

Kann man den Einsatz von Metaphern in verschiedenen Kulturen/Religionen mitein-

ander vergleichen? Ist jeweils dasselbe gemeint? Für den jüdisch-christlichen Dialog ist

diese Frage besonders virulent, weil erstens Metaphern vom Christentum aus dem Ju-

dentum übernommen und zweitens umgedeutet wurden. Dies führte drittens zu einer

getrennten, aber auch gemeinsamen,weil aufeinander bezogenenDeutungsgeschichte.

291 Aucherochs: Tradition als Grundlage, 24, FN 1.

292 Ebd.

293 Ebd.

294 Zander: »Europäische« Religionsgeschichte, 48.

295 Ebd.

296 Vgl. Gilich: Die Verkörperung der Theologie.

297 Delgado/Sievernich (Hg.): Die großen Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


152 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

ImLaufe derGeschichte, und besondersmitNostra aetate, veränderte sich viertens dieser

metaphorische Rahmen, was auch Auswirkungen auf den jüdisch-christlichen Dialog

hatte.Philosophische, theologischeundkulturwissenschaftlicheBlitzlichter zuTheorien

der Übersetzbarkeit sollen hier Perspektiven anbieten.

5. Traditionen im Dialog? – Die Frage nach der Übersetzbarkeit
religiöser Traditionen

Erkundungen im Feld des interreligiösen Dialogs müssen stets auch die Möglichkeit

und Unmöglichkeit von Übersetzungen reflektieren. Diese Frage stellt sich nicht erst

in der Begegnung unterschiedlicher religiöser Traditionen, wird hier aber besonders

drängend. Bereits auf der Ebene individueller Glaubenserfahrungen sind Eigen- und

Fremdperspektive nicht deckungsgleich und müssen somit Gegenstand stetiger Refle-

xion sein.

5.1 Übersetzbarkeit im Kontext des jüdisch-christlichen Dialogs

Im Kontext des jüdisch-christlichen Dialogs setzte sich in den 1960er Jahren der »Vor-

denker der modernen Orthodoxie Rabbiner Joseph Ber Soloveitchik (1903–1993)«298 in

seinembis heute rezipiertenTextConfrontation299mit derMöglichkeit der interreligiösen

Verständigung auseinander. Andreas Verhülsdonk schildert in seinem Aufsatz Rabbiner

Joseph B. Soloveitchik oder die Frage, worüber Juden und Christen miteinander reden können und

sollen300 die Rahmenbedingungen des Essays und zeigt bereitsmit seinemTitel die Rele-

vanz der Frage für diese Studie. Soloveitchik publizierte seinen Text 1964, also noch vor

der Promulgation von Nostra aetate. Der Aufsatz geht auf einen Vortrag bei einer Kon-

ferenz des Rabbinical Council of America aus demselben Jahr zurück und wurde in ei-

ner umfangreicherenForm inderZeitschriftTradition.A Journal ofOrthodox JewishThought

veröffentlicht.301 Der Text entstand somit in einer Zeit, in der die kirchliche Haltung ge-

genüber dem Judentum gerade im Wandel war, der Diskurs aber noch stark von Moti-

ven wie Substitution, Überlegenheit undMissionierung geprägt war. Die unterschiedli-

chen religiösen Strömungen des Judentums in Amerika erfuhren außerdem im 20. Jahr-

298 Verhülsdonk, Andreas: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik oder die Frage, worüber Juden und Chris-

ten miteinander reden können und sollen. In: Ahrens, Jehoschua u.a. (Hg.): Hin zu einer Partner-

schaft zwischen Juden und Christen. Die Erklärung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin:

Metropol 2017, 107–123.

299 Soloveitchik, JosephBaer: Confrontation. In: Tradition. A Journal ofOrthodoxThought 6 (1964)H. 2,

5–28.

300 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 107.

301 Vgl. Rudnick, Ursula: Zur jüdischen Wahrnehmung des Christentums. Joseph B. Soloveitchik und

Abraham Joshua Heschel. In: Compass Online-Extra 63 (2008): https://www.compass-infodienst

.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html (17.12.2022).

Der Aufsatz erschien ursprünglich in: Begegnungen. Zeitschrift für Kirche und Judentum (2007)

H. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html
https://www.compass-infodienst.de/Ursula-Rudnick-Zur-juedischen-Wahrnehmung-des-Christentums.4462.0.html


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 153

hundert selbst zahlreicheUmbrüche.302 Soloveitchikwar eine prägendeGestalt in dieser

Zeit.

Bemerkenswert an Soloveitchiks Text ist vor allem seine Wirkung. Denn obwohl

der Autor auf »keine halachische Begründung seiner Position«303 abzielt und eine »phi-

losophische Argumentation«304 durchführt, wurde der Text »trotzdem als halachische

Entscheidung rezipiert«305. Bereits die Form des Textes als Essay und die englische Ab-

fassungssprache zeigen, dass er seine Gedanken »einem breiteren Publikum zugänglich

machen«306 wollte.307 Grundbedingung für einen Dialog sei für Soloveitchik, »dass die

Gesprächspartner gegenseitig die Eigenständigkeit und Unabhängigkeit ihrer Glau-

bensgemeinschaften anerkennen«308.Dass eine solche Begegnung auf Augenhöhe keine

Selbstverständlichkeit war und durch ein »soziale[s] Machtgefälle«309 erschwert wurde,

zeigen Soloveitchiks Bezeichnungen für die jüdische Gemeinschaft als »community of

the few« unddie christlicheGemeinschaft als »community of themany«.310 EinenDialog

über »doctrinal, dogmatic or ritual aspects of our faith«311 schätzt er in seinem kurzen

Text On Interfaith Relationships (1967) – ein Nachtrag zum Aufsatz Confrontation in einer

späteren Auflage – als problematisch ein. Eine solch »intimate relationship«312, welche

die Beziehung zwischen Gott und dem Glaubenden darstellt, könne nicht diskutiert

werden – ja bereits die Artikulation dieser sei schwierig.Daraus folgt: »wewill not ques-

tion, defend, offer apologies, analyze or rationalize our faith in dialogues centered about

these ›private‹ topics which express our personal relationship to the God of Israel.«313

Mit Soloveitchiks Position wurde und wird häufig die Möglichkeit eines theologischen

Dialogs zwischen Judentum und Christentum verneint oder eingeschränkt und ein

Austausch mehr auf soziale und gesellschaftliche Fragen gelenkt, so etwa in der be-

reits erwähnten Erklärung Zwischen Jerusalem und Rom, die sich direkt auf Soloveitchik

bezieht.314 Die Interpretation seiner Position ist allerdings komplex und wird im Kreis

jüdischer Orthodoxie differenziert diskutiert. Unterschiedliche Positionen dazu wur-

den etwa in der Auseinandersetzung mit der jüdisch-orthodoxen Erklärung DenWillen

302 Vgl. Meyer, Michael A.: Religiöse Strömungen im Judentum. In: Braun, Christina/Brumlik, Micha

(Hg.): Handbuch Jüdische Studien. Köln: Böhlau 2018, 277–288, hier 284–286.

303 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 108.

304 Ebd. 109.

305 Ebd.

306 Ebd.

307 Für eine detaillierte Darstellung, inwiefern sich Confrontation von einem klassisch halachischen

Text unterscheidet vgl. Korn, Eugene B.: TheMan of Faith and Religious Dialogue. Revisiting »Con-

frontation«. In: Modern Judaism 25 (2005) H. 3, 290–315, hier 292.

308 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 109.

309 Ebd.

310 Soloveitchik: Confrontation, 21.

311 Soloveitchik, Joseph Baer: On Interfaith Relationships. In: Soloveitchik, Joseph Baer: Treasury of

Tradition. NewYork: Hebrew Publishing Company 1967, 78–80, hier 79. Der Text erschien als Nach-

trag zum Aufsatz Confrontation.

312 Soloveitchik: On Interfaith Relationships, 78.

313 Ebd. 79.

314 Vgl. Rabbinical Council of America/Conference of European Rabbis/Chief Rabbinate of Israel: Zwis-

chen Jerusalem und Rom, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


154 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

unseres Vaters im Himmel tun verhandelt.315 Rabbiner Jehoschua Ahrens, der an der Ab-

fassung der Erklärung wesentlich beteiligt war, weist auf die zentrale Bedeutung des

Kontextes hin. So seien »Soloveitchiks Ablehnung und seine Befürchtungen […] in den

1960er-Jahren absolut berechtigt«316 gewesen, aber »viele seiner Bedenken sind heute

obsolet«317.

An dieser Stelle soll allerdings nicht dieser überaus wichtige Aspekt näher erörtert,

sondern Soloveitchiks erkenntnistheoretische Argumentation genauer beleuchtet wer-

den – die wiederum theologische Konsequenzen für den Dialog hat. Soloveitchik be-

schäftigt sich mit der Frage, inwiefern eine Übersetzung religiöser Vorstellungen und

Überzeugungen in den erkenntnistheoretischen Rahmen einer anderen Tradition oder

auchderGesellschaftmöglich ist. ImHintergrund vonSoloveitchiksÜberlegungen steht

seine Überzeugung, dass das Judentum »einen Zugang zur Wirklichkeit unter der Vor-

aussetzung der Existenz Gottes«318 eröffnet und die Halacha diesen repräsentiert: »Er

versteht die Halacha nämlich nicht nur als Gesetzeskodex, der die religiöse Identität ei-

ner sozialen Gruppe sichern soll, sondern vor allem als objektiven Ausdruck jüdischer

Gotteserfahrung«319. Rabbi Soloveitchik schließt in seiner Terminologie an ein wissen-

schaftstheoretischesKonzept an,das inden 1960er Jahren imAnschluss anThomasKuhn

und Paul Feyerabend diskutiert wurde.320 Unter dem Begriff der Inkommensurabilität

wurde die »völlige oder teilweise Unübersetzbarkeit vonTheorien«321 verstanden. Bezo-

gen auf religiöse Traditionen kann dieThese der Inkommensurabilität zugespitzt so for-

muliert werden:

»Die Religionen bilden vielmehr unterschiedliche Zugänge zur Wirklichkeit mit eige-

nen Begrifflichkeiten, die untereinander inkommensurabel, also unübersetzbar, sind.

Das schließt nicht aus, dass im Judentum und im Christentum gleichlautende Begriffe

verwendet werden oder beide Religionen sich historisch wechselseitig beeinflusst ha-

ben. Es ist aber davon auszugehen, dass auch gleichlautende Begriffe oder begriffliche

315 Diese Diskussion stellt dar: Ahrens: Den Willen unseres Vaters im Himmel tun, bes. 65–68.

316 Ebd. 67.

317 Ebd. Einen näheren Überblick zu Soloveitchiks intellektuellem und religiösem Kontext im

US-amerikanischen orthodoxen Judentumder 1950er und 1960er Jahre sowie zu den Entstehungs-

bedingungen seiner Thesen gibt z.B. West, Angela: Soloveitchik’s ›No‹ to Interfaith Dialogue. In:

EurJud 47 (Herbst 2014) H. 2, 95–106.

318 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 112.

319 Ebd.

320 Vgl. Oberheim, Eric/Hoyningen-Huene, Paul: »The Incommensurability of Scientific Theories«.

In: Zalta, Edward N. (Hg.): The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2018 Edition): https://

plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/ (17.12.2022). Kuhn relativierte

mit seinem Konzept etwa die Vorstellung einer linear fortschreitenden Wissenschaftstheorie. Er

reagierte auch auf die Annahme,man könne undmüsse eine »neutrale Beobachtersprache« in der

Wissenschaft etablieren: »He used incommensurability to attack the idea, prominent among log-

ical positivists and logical empiricists, that comparing theories requires translating their conse-

quences into a neutral observation language« (ebd.). Die Theorie der Inkommensurabilität hatte

wesentlichen Einfluss auf den »historical turn in the philosophy of science« (ebd.).

321 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 111.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/incommensurability/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 155

Übernahmen aufgrund ihrer Einfügung in unterschiedliche Referenzsysteme eine un-

terschiedliche Bedeutung haben, die eine Gleichsetzung verhindern.«322

Soloveitchik greift den Terminus nun in seinemAufsatzOn InterfaithRelationship auf, um

die unterschiedlichen Erkenntnisvoraussetzungen theologischer Konzepte zu verdeut-

lichen:

»We would deem it improper to enter into dialogues on such topics as: Judaic mono-

theismand theChristian idea of Trinity; TheMessianic idea in JudaismandChristianity;

The Jewish attitude on Jesus; The concept of the Covenant in Judaism and Christianity;

The Eucharist mass and Jewish prayer service; The Holy Ghost and prophetic inspirati-

on; Isaiah and Christianity; The Priest and the Rabbi; Sacrifice and the Eucharist; The

Church and the Synagogue – their sanctity and metaphysical nature etc.

There cannot be mutual understanding concerning these topics, for Jew and Chris-

tianwill employ different categories andmovewithin incommensurate frames of reference and

evaluation.«323

DieseGlaubensthemengehören in eine »privateworld of faith«324.Hier zeigt sich episte-

mologisch ein entscheidender Punkt: Einerseits braucht es eine performative Teilnahme

an religiösen Traditionen, um ihre Innensicht zu verstehen. Andererseits ist aber auch

diese Teilnahmeperspektive begrenzt und kann selbst nicht alle Aspekte der »eigenen«

Tradition erfassen. Deshalb bedarf es, wie dies im Sinne eines rationalen Traditionsbe-

griffes bereits festgestellt wurde, interne und externe Traditionskritik. Auch Möglich-

keiten komparativer Verständigungüber Tradition innerhalb religiöser Traditionen (von

»konservativen«, »orthodoxen«, »liberalen« Strömungen,…) und im interreligiösen Aus-

tausch sind erforderlich, um sich kritisch zur eigenen Tradition verhalten zu können.

Anders steht es mit der »public world of humanitarian and cultural endeavors«325. Hier

sei ein gegenseitiger Austausch »desirable and even essential«326. Gleichzeitig stellt So-

loveitchik allerdings fest, dass auch ein Dialog in gesellschaftlichen und sozialen Fra-

gen »within the framework of our religious outlooks and terminology«327 stattfindet.Ein

Dialog zwischen »men of God«328 – auch zu nicht explizit theologischen Themen – ist

damit immer schon religiös imprägniert. Bereits auf der sprachlichen Ebene deutet sich

hier trotz aller Skepsis Soloveitchiks ein theologischerDialog an: IndemSoloveitchik von

»Gott« spricht, nutzt er ein Zeichen, das im interreligiösen Diskurs Bedeutung hat. Er

benennt auch die Herausforderung, religiös geprägte Sprache in »säkulare Sprache« zu

übersetzen: »We define ideas in religious categories and we express our feelings in a pe-

culiar languagewhich quite often is incomprehensible to the secularist.«329 In dieserUn-

terscheidung von religiös und säkular geht Soloveitchik wiederum auf erkenntnistheo-

322 Ebd. 112.

323 Ebd. 79.

324 Ebd.

325 Ebd.

326 Ebd.

327 Ebd.

328 Ebd.

329 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


156 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

retischer Ebene von Gemeinsamkeiten religiöser Traditionen aus, die er als ein Gegen-

über zur säkularen Sphäre sieht. Esmuss demnach ein verbindendes Element zwischen

religiösen Traditionen geben, das sich aus der Differenz religiös–säkular ergibt bzw. in

der Bestimmung dieser Unterscheidung entsteht. Dieser spezifische Aspekt der Über-

setzbarkeit religiöser Traditionen in einer (post-)säkularen Gesellschaft wird am Ende

dieses Kapitels noch genauer betrachtet.

Bereits hier zeigt sich die schwierige Abgrenzung einer theologischen und einer all-

gemein-kulturellen Ebene, die mit der Beschaffenheit religiöser Traditionen zu tun hat.

In unterschiedlichen Bereichen wurde bisher deutlich, wie stark religiöse Vorstellungen

mit dem kulturellen und gesellschaftlichen Kontext und der individuellen Glaubensbio-

grafie verbunden sind.Das zeigt sich bereits auf der Ebene der Begriffsbildung des »Re-

ligiösen«, denn diese ist nicht nur religiös, sondern auch philosophisch bestimmt. So-

loveitchik gehe deshalb, so Verhülsdonk, nicht von einer radikalen Inkommensurabili-

tät aus, sondern versuche differenziert zu fragen, »was an religiösen Traditionen über-

setzbar und was unübersetzbar ist«330. Er nimmt wahr, dass erkenntnistheoretisch eine

scharfe Trennung beider Ebenen nicht möglich ist, da auch ein Dialog zu sozialen und

humanitären Fragen vor demHintergrund religiöserWerte geführt wird:

»In a word, even our dialogue at a sociohumanitarian level must inevitably be

grounded in universal religious categories and values. However, these categories and

values, even though religious in nature and biblical in origin, represent the universal

and public – not the individual and private – in religion. To repeat, we are ready to

discuss universal religious problems. We will resist any attempt to debate our private

individual commitment.«331

Rabbiner Eugene B.Korn stellt heraus, dass Soloveitchik in seinerThese der Inkommen-

surabilität von spezifischen Erkenntnisvoraussetzungen ausgehen musste. Dieser Be-

zugsrahmenwarauf christlicherSeite vonÜberlegenheit undSubstitutionstheologie ge-

prägt. Mit einer Veränderung des Referenzrahmens kann sich aber die Möglichkeit der

Übersetzbarkeit verändern: »When R. Soloveitchik penned ›Confrontation‹ in 1964, he

could not have foreseen the transformation of Catholic doctrine and the radical shift in

Christianity’s ›frame of reference‹ that was to follow.«332 Insofernmüssen die Koordina-

ten der jeweiligen Bezugsrahmen neu bestimmt und auch Antworten auf die Frage der

Übersetzbarkeit jüdischer und christlicher Tradition neu ausgelotet werden.

Die Überlegungen Soloveitchiks und die Diskussion um die Interpretation dieser

machen das Problem der Übersetzbarkeit religiöser Traditionen ineinander bzw. in ei-

nen »säkularen« Bereich hinein deutlich. Die Frage, worüber christliche und jüdische

Menschen einen Dialog in Fragen der Lebensweise und des Glaubens führen können,

lässt sich nicht einfach beantworten. Gibt es einen verbindenden Glaubens- und Tra-

ditionsraum, von dem her gemeinsam verwendete Begriffe wie »Bund«, »Verheißung«,

»Israel«, »Gott« undandere verstandenwerdenkönnen?Meinen jüdischeund christliche

Menschen dasselbe, wenn sie diese Begriffe verwenden?

330 Ebd. 113.

331 Soloveitchik: On Interfaith Relationships, 80.

332 Korn: The Man of Faith, 298.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 157

Das Buchprojekt Von Abba bis Zorn Gottes333 nähert sich dieser Problematik an und

versucht, aktuelle (bibel-)wissenschaftliche Erkenntnisse für ein breites Publikum

aufzuarbeiten und zu präsentieren. Das Buch stellt eine »Sammlung von kurzgefass-

ten Stichwörtern aus Gebieten [dar], in denen Judentum und Christentum einander

berühren«334. Bereits in der Methodik versuchte das Projekt, jüdisch-christliche Ver-

ständigung umzusetzen. Die einzelnen Stichwörter wurden von mehreren Personen

verfasst und von jüdischen und christlichen Mitgliedern aus dem Gesprächskreis Juden

und Christen beim Zentralkomitee der deutschen Katholiken kommentiert.335 Am Schluss der

Arbeiten stand eine zentrale erkenntnistheoretische Einsicht, die genau das Problem

von Übersetzungs- und Interpretationsprozessen widerspiegelt – und zwar nicht nur

zwischen jüdischen und christlichen Menschen, sondern genauso auch innerhalb der

Glaubensgemeinschaften:336

»Ein Konsens entstand dabei aber nicht.Wir stellten bald fest: Auchwennwir uns noch

einigeMonate oder Jahre zusätzlich Zeit genommenhätten, umalle EinwändeundAn-

fragen zu diskutieren und alle Kritikpunkte auszuräumen, wärenwir kaum zu größerer

Übereinstimmung gekommen. Das liegt in der Natur der Sache: Die Auseinanderset-

zung mit der Bibel und den Traditionen, die daraus entstanden sind, ist nicht einfach

auf dem Weg der Diskussion oder des Beschlusses zu einem Ende zu bringen. Immer

wieder tauchenneueAspekte auf; immerwiederwerfen EntwicklungenderGegenwart

ein anderes Licht auf jahrtausendealte Schriften. Und niemand – nicht im Gesprächs-

kreis Juden und Christen noch anderswo – hätte die Autorität, den definitiven Sinn ei-

nes biblischen Textes festzulegen. Die Auseinandersetzungmit den heiligen Schriften

ist ein offener Prozess; er wird niemals abschließbar sein.«337

Gleiches gilt auch für den Austausch zwischen jüdischen und christlichen Menschen.

Weder das Gespräch im theologischen Bereich noch über Themen der Gesellschaft und

des Lebens kann für jene Menschen völlig von einem religiösen Erkenntnisrahmen ab-

getrennt werden, die sich an einem solchen orientieren. Den einen Schlüssel, das eine

Wörterbuch zur Übersetzung jüdischer und christlicher Traditionen kann nicht gebo-

ten werden. Methodisch kann man sich diesem Problem nur durch immer wieder vor-

genommene Relektüren annähern. Ein wesentlicher Beitrag zur gegenseitigen Verstän-

digung ist somit zum einen eine möglichst gute Kenntnis der jeweils anderen Tradition

und eine Auseinandersetzungmit Innenperspektiven. Zum anderen kann die Sensibili-

tät für die Problematik der Übersetzbarkeit religiöser Vorstellungen zu einer veränder-

ten Haltung im Dialog führen – die Unterschiede anerkennt und Kommunikation den-

noch nicht ausschließt. Der Austausch über allgemeine religiöse Fragen bedarf immer

auch sprachlicher Kategorien und diese sind geprägt von individuellen Vorstellungen.

333 Petzel, Paul/Reck, Norbert (Hg.): VonAbba bis ZornGottes. Irrtümer aufklären – das Judentumver-

stehen.Herausgegeben imAuftrag desGesprächskreises JudenundChristen beimZentralkomitee

der deutschen Katholiken. Ostfildern: Patmos ²2017.

334 Petzel, Paul/Reck, Norbert: Vorwort. In: Petzel, Paul/Reck, Norbert (Hg.): Von Abba bis Zorn Gottes,

9–18, hier 11.

335 Vgl. ebd. 12.

336 Vgl. ebd. 14.

337 Ebd. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


158 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Während in dem einen Kontext ein Gespräch über ein biblisch-theologisches Konzept

fruchtbar sein kann, kann in einem anderen Zusammenhang der Eindruck eines Anein-

ander-vorbei-Redens entstehen.

Die Frage der Übersetzbarkeit besteht schließlich nicht nur im interreligiösen

Kontext. In der Frage der Inkommensurabilität von Traditionen konzentriert sich das

Problem von Traditionsdynamik und Traditionshermeneutik: Können Traditionen in-

einander übersetzt werden – auch solche innerhalb einer Religion? Um dieser Frage

nachgehen zu können, muss sie vielleicht noch einmal anders gestellt werden. Auf

demPrüfstand steht infolgedessen »Übersetzung« als erkenntnistheoretische Kategorie

überhaupt. Theoretische Perspektiven kann hier wieder die kulturwissenschaftliche

Forschung liefern.

5.2 translational turn: Übersetzung als Analysekategorie

Die Praxis des Übersetzens avancierte in einer zunehmend globalisiertenWelt von einer

Domäne der Sprachwissenschaften zu einem allgemein-kulturell untersuchten Phäno-

men.338 In den Übersetzungswissenschaften kann hier von einem cultural turn gespro-

chen werden, da Kultur zunehmend Forschungen zu Übersetzung prägte.

»Der ›cultural turn‹ in der Übersetzungsforschung vor allem seit den 1980er Jahren hat

dazu geführt, dass Übersetzung nichtmehr nur auf die Übertragung von Sprachen und

Textenbeschränkt bleibt, sondern zunehmendauch für dieAnalyse der vielschichtigen

und spannungsreichen kulturellen Lebenswelten in Anspruch genommenwird. An die

Stelle der vertrauten Kategorien literarischer Übersetzung wie Original, Repräsentati-

on, Äquivalenz treten neue Leitkategorien wie kultureller Transfer, Fremdheit und Al-

terität, kulturelle Differenzen und Macht.«339

Umgekehrt kann in anderen (Kultur-)Wissenschaften von einem translational turndieRe-

de sein.Damitwird eine Paradigmenentwicklung bezeichnet, in der »dieÜbersetzungs-

kategorie von der Gegenstandsebene umschwenkt zu einer Analysekategorie«340. Wenn

Bachmann-Medick die Übersetzungskategorie als geeignet dafür sieht, in der interdis-

ziplinären Wissenschaft »an Differenzen, Spannungen, Konflikten«341 anzusetzen und

»essenzialisierenden Identitätsvorstellungen«342 vorzubeugen, wird die Relevanz dieser

Theorie für die Frage nach Transformationsprozessen in der Israeltheologie und im jü-

disch-christlichen Verhältnis deutlich.

Bachmann-Medickwirft die Frage auf,ob inderÜbersetzung vonKulturen »wirklich

ganze Kulturen oder nur Kulturausschnitte bzw. einzelne Schlüsselbegriffe«, ob »zen-

trale Praktiken oder signifikante Ereignisse und Szenarien« übersetzt werden, und legt

338 Vgl. Bachmann-Medick, Doris: Übersetzung alsMedium interkultureller Kommunikation undAus-

einandersetzung. In: Jaeger, Friedrich/Straub, Jürgen (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften.

Band 2: Paradigmen und Disziplinen. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2004, 449–465, hier 449.

339 Bachmann-Medick: Übersetzung als Medium, 449.

340 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 256.

341 Ebd. 257.

342 Ebd. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 159

damit eine Differenzierung unterschiedlicher Bereiche einer Kultur nahe.343 Gleiches

kann auch für die Übersetzung von Traditionen gefragt werden. Je nach Traditionsbe-

griff wurde bereits festgestellt, dass keineswegs selbstverständlich von homogenen, li-

nearen Traditionen eine Rede sein kann. Die Grenzen einer Tradition, ihre vergange-

ne, gegenwärtige und zukünftige Erscheinungsweise und ihre Inhalte sind Ergebnisse

von Aushandlungsprozessen und können von unterschiedlichen Standpunkten anders

interpretiert werden. Für die Übersetzung von Traditionen hat dies weitreichende Fol-

gen. Unterschiedliche Aspekte einer Tradition können möglicherweise unterschiedlich

gut in einen anderen Kontext übersetzt werden. Auf diese Problematik weist bereits So-

loveitchik hin. Übersetzung setzt im philologischen Bereich eine Auseinandersetzung

mit der Entsprechung von Semantik und Grammatik unterschiedlicher Sprachen vor-

aus. Auch im Austausch religiöser Traditionen braucht es eine solche Auseinanderset-

zung.Die Suche nach einemVokabular und einer »Grammatik« des jüdisch-christlichen

Dialogs ist damit kein bloßes Wortspiel, sondern ein wesentlicher Aspekt des Dialogs.

Diese »Performance«desDialogshatwiederumtheologischeAuswirkungen,die imdrit-

ten Teil dieser Arbeit näher zu bestimmen sind.

Kulturen werden in dieser »Übersetzungsstrategie« als »Zeichensystem und Text-

gefüge« interpretiert:344 »Kulturelle Übersetzung bedeutet dann vor allem Übersetzung

zwischen verschiedenen kulturellen Kodes und Kodierungsweisen. Von glatten Trans-

fers ist hier keineswegs auszugehen, eher von Brechungen.«345 Die Parallelen zum Tra-

ditionsprozess sind auch hier offensichtlich. Das zeitliche und räumliche Moment der

Tradierung wurde bereits reflektiert – und hier wurde auch deutlich, dass die räumli-

chen und zeitlichen Differenzen im Traditionsprozess zu Brechungen führen.

In der ethnologischen Forschung gibt es seit Längerem das Bewusstsein dafür, dass

der Referenzrahmen von Forschenden eine wesentliche Rolle bereits in der Wahrneh-

mungundauch inderWiedergabe »anderskultureller«Phänomene spielt.Besonders be-

troffen ist dabei die »Repräsentation fremder Gefühlsbegriffe, Religionsvorstellungen,

Denkweisen undWeltbilder«346 –und eben diese Phänomene sind auch engmit religiö-

sen Traditionen verbunden. Im Anschluss an die »Writing-Culture-Debatte«347, in der

ein verstärktes Bewusstsein für die Konstruktivität ethnologischer Beschreibungen ent-

stand, kann eine Übersetzung von Kulturen »im Sinne von Fremdrepräsentation […] nur

Teilübersetzung«348 bedeuten.Wie bereits in der Kapiteleinleitung deutlich wurde, folgt

dies auchaus einemnicht essentialistischundholistisch verstandenenKulturbegriff,der

sich einer allzu homogenen und eindimensionalen Darstellung ohnehin verwehrt.

In einerhistorischenPerspektive stellt sich etwadieFrage,»wie inderÜbersetzungs-

geschichte gerade auch auf der Ebene von Textübertragungen Autorität behauptet und

ausgeübt worden ist«349. Die Theologie trifft diese Frage besonders, da ein Zentrum

343 Beide Zitate Bachmann-Medick: Übersetzung als Medium, 450.

344 Ebd.

345 Ebd.

346 Ebd.

347 Ebd. 451.

348 Ebd.

349 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


160 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

der christlichen Botschaft, die Heilige Schrift, immer schon in Überlieferungs- und

Übersetzungsvorgänge eingebunden war. Bereits die Übertragung der mündlichen Je-

sustradition in ihre schriftliche Fixierung sowie die Pluralität der Sprachen Hebräisch,

Aramäisch und Griechisch macht die Relevanz der Übersetzungsproblematik für den

bibelwissenschaftlichen und theologischen Kontext deutlich. Die Kirchengeschichte

zeigt, dass Übersetzung kein bloßes philologisches Thema war, sondern vor allem ein

Macht- und Identitätsfaktor. In der Zeit der Reformation und Katholischen Reform

sollten verschiedene Übersetzungen bzw. Ausgaben der biblischen Schriften zu einem

primären konfessionellen Identitätsfaktor avancieren.350 Auch angesichts der post-

kolonialen Kritik an einem »europäische[n] Übersetzungsprivileg oder -monopol«351,

worauf Bachmann-Medick hinweist, stellt sich die Frage nach einem christlichen Über-

setzungsmonopol in Bezug auf andere religiöse Traditionen. In heutigen interreligiösen

Begegnungen lässt sich immer wieder eine Überrepräsentanz einer christlichen Per-

spektive beobachten.Wenn Bachmann-Medick feststellt, »im kolonialistischen Prozess

bedeutete Übersetzung zugleich eine problematische europäische Filterung, Bemäch-

tigung und Fixierung«352, kann dieser Befund auch auf die Geschichte – und leider

immer wieder auch Gegenwart – des jüdisch-christlichen Verhältnisses übertragen

werden. Im postkolonialen Kontext konnte Übersetzung zugleich aber auch ein Instru-

ment der Ermächtigung sein, wenn Übersetzungen einen neuen diskursiven Raum der

Identitätsbildung eröffneten und Kommunikation über sprachliche Grenzen hinweg

ermöglichten.353

Welche methodologischen Konsequenzen folgen nun aus diesen Überlegungen?

Bachmann-Medick folgert für die kulturtheoretische Ebene, dass der »Übersetzungs-

charakterder kulturwissenschaftlichenGegenstände selbst« deutlichwerde,»ihrenicht-

holistische Struktur«, »Hybridität und Gebrochenheit«.354 Diese Erkenntnis lässt sich

auch auf die Traditionshermeneutik übertragen. Mit der These eines »Immer-schon-

Übersetztsein[s]«355 von Kulturen kann an das Konzept der différance Derridas ange-

knüpft werden, dessen Relevanz für die Traditionshermeneutik bereits gezeigt wurde.

Für die Untersuchung von Glaubenstraditionen ergeben sich weitere Probleme. Ziehen

wir hier nochmals die Überlegungen Soloveitchiks heran, so muss die Besonderheit der

Übersetzung religiöser Traditionen hervorgehobenwerden. In seinemVerständnis geht

der Glaube »nicht in seiner sozialen Funktionalität auf«356, auch wenn dieser Aspekt

des Glaubens nicht unberechtigt ist. Was Soloveitchik hier für den jüdischen Glauben

postuliert, kann auch für das Christentum gelten. Glaubenserfahrungen sind perfor-

mative Vorgänge, in denen der Gottesbegriff und der Zugang zum Glauben zugleich

350 Vgl. zu diesen beiden Zäsuren der Kirchengeschichte Körtner, Ulrich H. J.: Zäsur: Reformation. In:

Hoff, GregorMaria/Körtner, UlrichH. J. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure.

Wissensformen. Band 2: 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 9–21,

bes. 16; sowie Hoff: Zäsur: Gegenreformation, bes. 59.

351 Bachmann-Medick: Übersetzung als Medium, 452.

352 Ebd. 453.

353 Vgl. ebd.

354 Alle Zitate ebd.

355 Ebd. 454.

356 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 115.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 161

Wirklichkeit gewinnen als auch verändern. Dies muss bei Übersetzungsvorgängen be-

rücksichtigt werden: »Eben weil die in Gott zentrierte Perspektive des Glaubens nicht in

die imMenschen zentrierte Perspektive dermodernenKultur überführbar ist, gibt es ei-

neGrenzederÜbersetzbarkeit religiöserGeboteundLehren inkulturelleKategorien.«357

Im interreligiösen Dialog werden solche Herausforderungen durchaus diskutiert. So

verweist Verhülsdonk auf die KomparativeTheologie oder auch die Auseinandersetzung

mit derRezeption vonÜbersetzungsdiskursen inder angloamerikanischenTheologie.358

Die von Soloveitchik angeschnittene Problematik der Übersetzung religiöser Erfah-

rungen in kulturelle Diskurse hinein ist eine gemeinsameHerausforderung an religiöse

Traditionen, die als letzter Impuls in diesen philosophisch-methodologischen Reflexio-

nen stehen soll.

5.3 Übersetzbarkeit religiöser Sprache als gemeinsame Herausforderung

an religiöse Traditionen

Womit sich bereits Soloveitchik auseinandersetzte, nämlich das Verhältnis von gesell-

schaftlich etablierter und religiöser Sprache, beschäftigt auchHans Joas in seinemWerk

DieMacht desHeiligen359 sowie JürgenHabermas in seiner RedeGlauben undWissen360 an-

lässlich der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels im Jahr 2001.

Die Problematik der Übersetzbarkeit betrifft nicht nur die Dialogsphäre von Judentum

und Christentum bzw. anderen Religionen. Sie ist auch eine gemeinsame Herausforde-

rung für Angehörige religiöser Traditionen gegenüber einer sich säkular verstehenden

Gesellschaft. Menschen sind nie nur Teil einer einzigen Gruppe und so stehen Identitä-

ten in vielfältigen Zusammenhängen, wie weiter oben bereits gezeigt wurde.

Jürgen Habermas weist auf den Umstand hin, dass in heutigen Gesellschaften die

Verantwortung der Übersetzung religiöser Erfahrungen in eine säkulare Sphäre bei An-

gehörigen religiöser Traditionen gesehen und weniger als eine Aufgabe der Gesellschaft

wahrgenommen wird.

»Bisher mutet ja der liberale Staat nur den Gläubigen unter seinen Bürgern zu, ihre

Identität gleichsam in öffentliche und private Anteile aufzuspalten. Sie sind es, die ih-

re religiösen Überzeugungen in eine säkulare Sprache übersetzen müssen, bevor ihre

Argumente Aussicht haben, die Zustimmung von Mehrheiten zu finden.«361

Dabei wird kaum berücksichtigt, dass religiöse Überlieferungen Gesellschaften von ih-

rer historischen Entwicklung her, aber auch durch die individuellen Glaubensidentitä-

tenderBürger*innenprägen: »Dieses selbe,naturalistischnichtgreifbareAutonomiebe-

wusstsein begründet auf der anderen Seite auch den Abstand zu einer religiösen Über-

357 Ebd. 116.

358 Ebd. 117. Verhülsdonk verweist hier auf Hintersteiner, Norbert: Traditionen überschreiten. Anglo-

amerikanische Beiträge zur interkulturellen Traditionshermeneutik. Wien: WUV-Universitätsver-

lag 2001.

359 Vgl. Joas: Die Macht des Heiligen.

360 Vgl. Habermas: Glauben undWissen.

361 Ebd. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


162 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

lieferung, von deren normativen Gehalten wir gleichwohl zehren.«362 Aufgrund dieser

fließenden Übergänge plädiert Habermas für eine »[k]ooperative Übersetzung religiö-

ser Gehalte«363.

»DieGrenze zwischen säkularen und religiösenGründen ist ohnehin fließend. Deshalb

sollte die Festlegung der umstrittenen Grenze als eine kooperative Aufgabe verstan-

den werden, die von beiden Seiten fordert, auch die Perspektive der jeweils anderen

einzunehmen.«364

Religiöse Sprache und Erfahrungen sind auch notwendig, um Sinnverhandlungen ei-

nerGesellschaft zu ermöglichen,die imBereichdesNicht-Sagbaren zu lokalisieren sind:

z.B. in der »Irreversibilität vergangenen Leidens«365. Habermas spricht das Dilemma ei-

ner sich säkular verstehendenGesellschaft an: »Die verloreneHoffnungaufResurrektion

hinterlässt eine spürbare Leere.«366 Aufgabe einer dialogsensiblen Traditionshermeneu-

tik kann hier sein, die gemeinsame Herausforderung der religiösen Traditionen aufzu-

zeigen, religiöse Erfahrungen und religiöse Sprachformen in den säkularenBereich hin-

ein zu vermitteln.Das Potenzial dabei: religiöse BildungunddasVerständnis für religiö-

se Sprachformen können zur friedlichenGestaltung derGesellschaft, zumErkennen po-

litisch instrumentalisierter Religion und radikalisierter Strömungen und zum Umgang

mit diesen beitragen.

Die »Übersetzung in kulturelle Begriffe lässt jedoch die semantischen Gehalte re-

ligiöser Gebote und Lehren nicht unberührt«367, worauf Andreas Verhülsdonk in der

Analyse Soloveitchiks hinweist. Mit dieser Herausforderung beschäftigt sich Hans

Joas, wenn er über das Verhältnis der durch Wissenschaft geprägten Gesellschaft und

Religionen sowie deren Verständigungsmöglichkeiten reflektiert:

»Bei allen Gefahren, die der wechselseitigen verzerrtenWahrnehmung von Gläubigen

verschiedener Religionen oder von Gläubigen undNichtgläubigenweiterhin entsprin-

gen, sehe ich in der veränderten intellektuellen Lage eine beträchtliche Chance dafür,

daß sich eine Sphäre öffnet, in der alle ihre Erfahrungen und Annahmen artikulieren

und aufeinander beziehen können. Dies meine ich nicht im Sinne einer naiven Un-

terschätzung der Konflikte und Risiken solcher Versuche. Gerade denjenigen religiös

Gläubigen etwa in den christlichen Traditionen wird viel zugemutet, die ihren Glau-

ben bisher im Sinne einer Zustimmung zu einem Lehrgebäude auffassen wollten. Das

hier entwickelte Religionsverständnis mutet ihnen zu, ihren Glauben in neuer Weise

zu artikulieren und dabei doch die Kontinuität mit den tradierten Formen nicht zu ver-

lieren.«368

362 Ebd. 12.

363 Ebd.

364 Ebd. 13.

365 Ebd.

366 Ebd.

367 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 115.

368 Joas: Die Macht des Heiligen, 23–24.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 4 | Philosophisch-methodologische Reflexion 163

Der von Joas vorgeschlagene Zugang, verstärkt einen Dialog zwischen der »säkularen«

und der »religiösen« Sphäre anzustreben, ist nicht zuletzt wegen der engen Verknüp-

fung von Sakralisierungsprozessen undMacht notwendig. Diese finden sich in der Kir-

che genauso wie in der Politik oder gesellschaftlichen Strukturen der Ungleichheit. Das

ZweiteVatikanischeKonzil hat hiermit derGrößederZeichenderZeit einKorrektiv einge-

führt,dasdieKircheauf ihreMitwelt verweistundsomit auchdieFragederÜbersetzbar-

keit der verschiedenenDiskurse Glauben,Gesellschaft, Kultur usw. zu einer theologisch

höchst relevantenmacht.

Einen weiteren möglichen Ansatzpunkt für die Übersetzbarkeit religiöser Erfah-

rung – auch in eine allgemein kulturelle Sphäre hinein – findet Verhülsdonk in einer

Weiterentwicklung der Inkommensurabilitätsthese durch den Philosophen Alasdair

MacIntyre.369 Zum Verstehen einer anderen Tradition sei eine »bilinguale Kompe-

tenz«370 erforderlich, die über ein rein technisches Übersetzen hinausgeht. So stellt

MacIntyre fest: »The conception of language presupposed in saying this is that of a

language as it is used in and by a particular community living at a particular time and

place with particular shared beliefs, institutions, and practices.«371 Um diesen Kontext

ansatzweise zu verstehen, sei die »zumindest partielle Einführung in eine Lebens-

form«372 notwendig. Diese gelinge am besten, wenn Übersetzungsprozesse nicht »by

matching sentence with sentence«373 geschehen, sondern wenn die Beteiligten sich

wie ein Kind beim Erlernen einer Zweitsprache in eine Sprache und Kultur involvieren

lassen: »Instead one has, so to speak, to become a child all over again and to learn this

language – and the corresponding parts of the culture – as a second first language.«374

Zurecht bezeichnet Verhülsdonk diesen Verstehensansatz im Kontext des interreli-

giösen Dialogs als eine »anspruchsvolle Aufgabe, die eines starkenMotivs bedarf, das in

der eigenen religiösen Tradition verankert, also theologisch begründet, sein muss«375.

Für den jüdisch-christlichen Kontext wurde bereits gezeigt, inwiefern diese erkenntnis-

theologischeNotwendigkeitderAuseinandersetzungmitden jüdischenTraditionenund

dem Jüdischen imChristlichen besteht. Für das (orthodoxe) Judentumbestand solch ein

Grund zumindest von offizieller Seite lange Zeit nicht, wie Verhülsdonk anmerkt. Mit

Bezug auf die Erklärung To Do the Will of Our Father in Heaven376 sieht er allerdings die

369 Vgl. Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 118. Verhülsdonk nennt auch die Auseinan-

dersetzungen Thomas Kuhns mit diesem Thema, denen im Rahmen dieser Arbeit nicht weiter

nachgegangen werden kann, die aber in diesem Zusammenhang von Interesse sind. Vgl. für seine

Überlegungen ebd. 117. Für eine genauere Analyse von Kuhns Standpunkt verweist Verhülsdonk

auf: Chen, Xiang: Thomas Kuhnʼs Latest Notion of Incommensurability. In: JGPS 28 (1997), 257–273.

Kuhn äußert sich zu diesem Thema besonders in: Kuhn, Thomas S.: Commensurability, Compara-

bility, Communicability. In: PSA – Proceedings of the BiennialMeeting of the Philosophy of Science

Association 2 (1982), 669–688, hier 673–673.

370 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 118.

371 MacIntyre, Alasdair: Whose Justice? Which Rationality? London: Duckworth 1988, 372–373.

372 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 118.

373 MacIntyre: Whose Justice, 374.

374 Ebd.

375 Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 118.

376 Vgl. Den Willen unseres Vaters im Himmel tun.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


164 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Möglichkeit, dass eine solche Auseinandersetzung in Zukunft intensiviert werden könn-

te.377 Im zweiten Teil dieser Studie werden nun verschiedene traditionshermeneutische

Problemfelder genauer betrachtet, die unter anderem diese Frage aufgreifen werden.

377 Vgl. Verhülsdonk: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik, 118.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006 - am 14.02.2026, 07:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

