2. Die Dekonstruktion politikwissenschaftlicher
Grundbegriffe

Als in den 1960er Jahren die ersten Denker wie Derrida, Foucault, Lacan und Bar-
thes Werke mit poststrukturalistischem Gedankengut verdffentlichten, verstanden
sie sich nicht als politische Theoretiker. Sie sahen sich als Philosophen, Historiker
oder Psychoanalytiker und interessierten sich fiir wissenschaftstheoretische und
philosophische Themen. Aufbauend auf neuen Erkenntnissen der Linguistik und der
Psychoanalyse konnten sie erkenntnistheoretische Fragestellungen neu beantwor-
ten: ,,Wie kommt Erkenntnis zustande?*, ,,Wie beeinflusst Sprache unser Denken
und damit unsere Erkenntnismdglichkeiten? und ,,Welche Themen finden sich an
den Rindern unseres Denkens oder werden gar ausgeschlossen?*

Ihre weitergehenden Fragen sind mit Themenbereichen verkniipft, die auch fiir
die Politikwissenschaft relevant sind: ,,Wie werden die Individuen und Subjekte
durch ihre Erkenntnisféhigkeiten gepragt?, ,,Wie wirkt sich das durch unsere Er-
kenntnis gewonnene Wissen auf die Gesellschaft aus?* und ,,In welchem Zusam-
menhang stehen Wissen und Macht?* Diese politikwissenschaftlichen Fragestel-
lungen werden nicht nur von den ,,Poststrukturalist_innen der ersten Stunde® bear-
beitet, sondern beschiftigen seit den 1980er Jahren insbesondere Poststruktura-
list_innen der ,,zweiten Generation“ wie Butler, Laclau und Mouffe, die ihre For-
schungen vor allem auf den Thesen Derridas und Foucaults griinden. Mit ihrem
verdnderten Blick auf Sprache gelangen Poststrukturalist_innen zu neuen Ansichten
iiber Gesellschaft und Politik. Thre Theorien stellen wichtige Grundbegriffe der her-
kommlichen Politikwissenschaft infrage, vor allem Identitdt, Macht, Subjekt und
Représentation.

Dieses Kapitel wird die Grundlagen der poststrukturalistischen Theorien von
Derrida, Butler, Laclau und Mouffe nachvollziehen, indem ihr Weg von erkennt-
nistheoretischen Uberlegungen hin zu politischen Fragestellungen nachgezeichnet
wird. Auch wenn diese Uberlegungen auf den ersten Blick noch nicht mit der De-
mokratie verkniipft zu sein scheinen, wird sich ab Kapitel 3 zeigen, wie sehr die
Infragestellung und Dekonstruktion bisheriger politischer Begriffe auch das Denken

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

iiber Demokratie beeinflusst. Fiir alle folgenden Uberlegungen von Derrida, Butler,
Laclau und Mouffe zu ethischen Werten und zur Demokratie bilden ihre poststruk-
turalistischen Thesen die entscheidende Grundlage.

Da diese Denker innen jeweils ihre eigenen Thesen, Begriindungswege und
Schwerpunktsetzungen in ihrem poststrukturalistischen Denken vertreten, werden
ihre Theorien einzeln vorgestellt. Derridas Philosophie steht am Anfang (Kapitel
2.1). Er wird als Basis fiir das Verstindnis der poststrukturalistischen Theorien
dienen. Seine Thesen aus den 1960er Jahren haben die Theorien Butlers, Laclaus
und Mouffes mafigeblich inspiriert, welche immer wieder auf Erkenntnisse Derridas
zuriickgreifen. Butler, Laclau und Mouffe haben ihre Theorien relativ zeitgleich
vorgestellt, wobei in Butlers Verdffentlichungen (vor allem ,,Bodies that Matter*
aus dem Jahr 1993) bereits Laclaus und Mouffes Erkenntnisse aus ,,Hegemony and
Socialist Strategy* (1985) einflieBen. Dennoch wird Butler zuerst in Kapitel 2.2 re-
zipiert, da ihre politischen Thesen noch mehr Ahnlichkeiten zu denen Derridas auf-
weisen als die Theorie Laclaus und Mouffes. Kapitel 2.3 wird sich schlieSlich dem
Werk Laclaus und Mouffes widmen.

2.1 JAcCQUES DERRIDA: DIE DIFFERANCE
UND DIE BEZIEHUNG ZUM ANDEREN

1967 gilt als eines der maBBgeblichen Jahre der modernen Philosophie: Der franzdsi-
sche Philosoph Jacques Derrida (1930-2004) verdffentlichte mit einem Schlag drei
Werke, die heute alle als Klassiker rezipiert werden. ,,Die Stimme und das Phéno-
men*, ,,Schrift und Differenz* sowie ,,Grammatologie” begriinden Derridas neuar-
tige, dekonstruktive Philosophie und fiithren in seine zentralen Konzepte wie die
différance, die Urschrift und die Dekonstruktion ein. Vor allem die letzten beiden
Werke sind fiir diese Arbeit von Bedeutung. In ihnen beschéftigt sich Derrida mit
Saussures Linguistik sowie Lévi-Strauss’ Strukturalismus und entwickelt in Ab-
grenzung zu diesen Theorien sein eigenes poststrukturalistisches Denken. Die drei
Werke markieren den Anfangspunkt einer dullerst produktiven Schaffensphase, in
der Derrida bis zu seinem Tod iiber 200 Monografien veroffentlicht hat.” Seine
Philosophie erstreckt sich iiber die verschiedensten Bereiche: In seinen frithen Wer-
ken konzentriert er sich vornehmlich auf die Schrift- und Zeichentheorie. Spéter
wendet er sich den vielfaltigsten Themen zu, etwa Gabe, Gastfreundschaft, Religion
und Tierethik. Obwohl Derrida selbst sein Werk von Beginn an politisch interpre-
tiert, hat er politische Themen dezidiert erst seit den 1990ern bearbeitet. Diese poli-
tischen Schriften stehen im Zentrum des Interesses: ,,Gesetzeskraft (,,Force du

73 Eine ausfiihrliche Bibliographie seiner Werke findet sich in Zeillinger 2005.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DERRIDA: DIFFERANCE UND BEZIEHUNG ZUM ANDEREN | 63

loi“, 1991) geht dem Verhéltnis von Recht und Gerechtigkeit nach. ,,Das andere
Kap®“ (,,L’autre cap®, 1991) thematisiert die kulturelle Identitit Europas. Mit
»Marx’ Gespenster* (,,Spectres de Marx®, 1993) wendet er sich dem Erbe des Mar-
xismus zu. Der Demokratie als ,,démocratie a venir® widmet Derrida sich schlief3-
lich in ,,Politik der Freundschaft“ (,,Politiques de 1’amitié¢*, 1994) und ,,Schurken*
(,,Voyous®, 2003).

Derrida gilt als einer der wichtigsten Vertreter des Poststrukturalismus. Sein
Denken hat zahllose Theoretiker innen inspiriert, beeindruckt oder zum Wider-
spruch herausgefordert. Aus diesem Grund kann er als einer der einflussreichsten
und pragendsten Philosophen der Gegenwart bezeichnet werden. Sein Schaffen hat
nicht nur in der Philosophie groBen Widerhall gefunden, sondern wird in den unter-
schiedlichsten Feldern der Geistes- und Sozialwissenschaften — der Literaturtheorie,
der Architektur, der Kulturwissenschaft — rezipiert.74 In dieser Hinsicht hat Derrida
als Philosoph hochste Anerkennung erfahren. Teile der philosophischen Zunft hat-
ten trotzdem ihre Schwierigkeiten mit Derrida und zeigten ihm tiefste Ablehnung.
Bis in die 1990er Jahre tendierte der Mainstream der Geisteswissenschaften zur
Kritik: Derridas Werke wurden zwar stets beachtet, aber seine Erkenntnisse oftmals
harsch zuriickgewiesen.” Seine Kritiker innen fanden harte Worte fiir ihn: Parasit,
Esoteriker, Nihilist, Neokonservativer oder Anarchist.”® Vor allem in Deutschland
iiberwog lange Zeit die Ablehnung und Derridas Werk wurde hierzulande vorwie-
gend kritisch und missbilligend bewertet (vgl. Niederberger/Wolf 2007b: 7; Wetzel
1994). Dieser negative Eindruck von Derridas Kolleg_innen sollte nicht verwun-
dern. Derrida greift die etablierte Philosophie und ihre Grundlagen an. ,,[...] one
reason why his writings are at times so powerful and disconcerting is that he has an
uncanny ability to show us that at the heart of what we take to be familiar, native, at
home — where we think we can find our center — lurks (is concealed and repressed)
what is unfamiliar, strange and uncanny. [Herv.i.O.]* (Bernstein 1991: 174, vgl.
Englert 2009: 13)

Seit Derrida sich politischen Themen widmete, hat sich allmdhlich auch die
deutsche philosophische und politikwissenschaftliche Zunft Derrida in wohlwollen-
der Weise zugewandt. Spétestens seit Derrida 2001 den Adornopreis erhielt, gilt er
hierzulande als ernstzunehmende Stimme. Dies spiegelt sich auch in der politikwis-

74 Vgl. die Uberblicksdarstellungen zu seiner Rezeption in Bischof 2004: 11-19; Hill
2007: 115-126; Niederberger/Wolf 2007b: 7f.; Simons 2004: 98f.; Thomas 2006: 5f.
Eine ausfiihrliche, kommentierte Bibliographie bis 1992 findet sich bei Schultz/Fried
1992.

75  Vgl. Ferry/Renaut 1987: 132; Gondek/Waldenfels 1997: 7; Habermas 1985; Rorty
1989: 202ft.; Searle 1977; Taylor: 1995: 71.

76  Vgl. Bradley 2008: 42; Dreisholtkamp 1999: 9; Krauf3 2001: 9; Lagemann/Gloy 1998:
13.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

senschaftlichen Rezeption wider: Erst ab den 1990er Jahren begann allméhlich die
Auseinandersetzung mit Derrida als politischem oder ethischem Denker. Mittler-
weile finden sich nicht nur in den meisten Uberblicksdarstellungen’” Verweise auf
seine politischen und ethischen Arbeiten, sondern es erscheinen zunehmend Mono-
grafien und Sammelbinde zu diesem Thema.” Nach wie vor verhalten ist allerdings
die Rezeption zu seinen demokratietheoretischen Uberlegungen.”

Derrida findet einen Ausgangspunkt seiner Thesen in der Auseinandersetzung
mit Saussure, dem er Inkonsequenzen in dessen Theorie nachweist (Kapitel 2.1.1).
Zur Behebung dieser Inkonsequenzen nimmt Derrida eine Neubewertung der
Schrift und des Erkenntnisvermdgens vor, die mit einer Erschiitterung metaphysi-
scher Annahmen einhergeht (Kapitel 2.1.2). Mit Kapitel 2.1.3 wendet sich diese Ar-
beit Derridas Sichtweise auf das Politische zu. Fiir ihn gibt es bestimmte Vorbedin-
gungen, welche Politik zum einen notwendig machen und diese zum anderen erst
ermdglichen. Nur auf der Basis, dass Entscheidungen getroffen werden (miissen),
kann Politik stattfinden (Kapitel 2.1.4). Weiterhin geht Politik mit Gewalt einher,

77  Vgl. Bennington/Derrida 1994; Englert 2009; Kimmerle 2004; Liidemann 2011; Wet-
zel 2010.

78 Vgl fiir die deutsche Auseinandersetzung mit politischen Themen Bonacker 2001;
Diittmann 2008; Engelmann 1991; Engelmann 1993: 259; Engelmann 2013; Fliigel-
Martinsen 2009a; Fliigel-Martinsen 2009b; Georg-Lauer 1992; Gondek/Waldenfels
1997; Haverkamp 1994; Heinle 2012; Hitz 2005; Hirsch 1999; Klass 2008;
Kern/Menke 2002; Lenger/Tholen 2007; Morin 2006; Niederberger 2002; Niederber-
ger/Wolf 2007a; Niederberger/Wolf 2007b: 8; Nonhoff 1999: 23; Rissing/Rissing
2009; Simon 2008; Teubner 2008; Wilhelm 2014; Zeillinger/Portune 2006. Mit ethi-
schen Themen beschiftigen sich Bernasconi 1992; Bischof 2004; Critchley 1994; Hitz
2005; Gondek/Waldenfels 1997; Honert 2011; Honneth 2000; Kern/Menke 2002;
Klimmer 2008; Letzkus 2002; Moebius 2003; Niederberger/Wolf 2007a; Stegmaier
1998; van Reijen 1994; Vogt et al. 2003; Wetzel 2003. Fiir die englischsprachige
Rezeption politischer und/oder ethischer Aspekte siche Beardsworth 1996; Bennington
2000; Boyne 1990; Bernstein 1991; Caputo 1997a; Caputo 1997b; Cheah/Guerlac
2009; Cohen 2001; Colebrook 2005; Cornell et al. 1992; Critchley 1992; Dews 1987,
Dooley 1999; Dooley/Kavanagh 2007; Duncan 2001; Fagan et al. 2007; Hill 2007;
Howells 1999; Madison 1993; Manning 2001; Mansfield 2006; McCormick 2001;
Miller 2009; Newman 2005; Norris 1987; Norval 2004; Patton 2004; Patton/Protevi
2003; Protevi 2001; Popke 2003; Readings 1989; Roffe 2004; Royle 2003; Schrijver
2010; Still 2010; Thomas 2006; Toth 2010; White 1991; Wolin 1992; Wood 1992 und
Heft 3 (,,French Issue*) von MLM 2006 (Vol. 121).

79  Vgl. Aidler 2012; Benhabib 1994; Calarco 2000; Caputo 1999; Fliigel 2004; Fritsch
2002; Naas 2006; Niederberger/Wolf 2007a; Patton 2007b; Peters 2001; Schulz 2012;
und Heft 1-2 von Diacritics 2008 (Vol. 38).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DERRIDA: DIFFERANCE UND BEZIEHUNG ZUM ANDEREN | 65

denn wegen der Grundlosigkeit konnen Bedeutungsgebungen (und damit auch das
Recht) nur mit Gewalt begriindet und durchgesetzt werden (Kapitel 2.1.5). Anders
als bei klassischen Politikbegriffen setzt Derrida fiir die Politik nicht das Wirken
und die Intentionen eines autonomen, selbsttransparenten Subjekts voraus (Kapitel
2.1.6), sondern findet in der Beziechung zum Anderen (Kapitel 2.1.7)
Verantwortlichkeit als Grundlage politischen Handelns (Kapitel 2.1.8). Diese
Voraussetzungen miinden in Derridas Begriff des Politischen (Kapitel 2.1.9).

Die Kapitel zu Derrida sind vergleichsweise lang und ausfiihrlich. Dies recht-
fertigt sich nicht nur mit der hohen Komplexitét seiner Theorie, sondern auch, dass
seine Philosophie eine wichtige Grundlage fiir Butler, Laclau und Mouffe darstellt.
Derridas Begriffe und Konzepte bieten Butler, Laclau und Mouffe oftmals eine In-
spirationsquelle und seine Thesen werden in ihren Schriften immer wieder aufge-
griffen.

2.1.1 Derridas Dekonstruktion der westlichen Metaphysik

Die Ablehnung, die Derrida wihrend vieler Jahre seines philosophischen Schaffens
begleitet hat, entspringt der Radikalitdt seiner Schriften. Er provoziert mit der Be-
hauptung, dass die westliche Metaphysik® unbemerkt seit der griechischen Antike
ein bestimmtes Erkenntnismodell — den ,,Logozentrismus® — weiter tragt, welches
das gesamte westliche Denken prégt. In seiner Philosophie verlangt Derrida nicht
weniger, als eine der Hauptannahmen der Metaphysik fallen zu lassen: Dass der
Ursprung von Erkenntnis und Wahrheit im Logos liege, das heif3t in dem sich selbst
gegenwirtigen, sich selbst horenden, sich selbst denkenden Denken (vgl. Derrida
1983a: 11f.). Als Folge fordert Derrida, dass auch weitere Kernthesen der Philoso-
phie neu gedacht werden miissen: Der Begriff des Zeichens, die Vorstellung von
(Selbst-)Priasenz, die Hierarchie zwischen gesprochener Sprache und Schrift, die
Suche nach einem gesicherten Fundament fiir Wahrheit sowie das Subjekt.

In der ,,Grammatologie® (1967) arbeitet Derrida die Wirkungen der Metaphysik
innerhalb des Denkens Saussures heraus. Zwar entwickelt Saussure Thesen, welche
die Metaphysik unterminieren, doch durch die Einfiihrung von Hierarchien festigt
Saussure das metaphysische Denken wieder. Indem Derrida den Inkonsequenzen
nachgeht, die aus diesen Hierarchien resultieren, kann er die Problematiken des me-
taphysischen Denkens aufzeigen.

Wie schon in Kapitel 1.4.1 ausfiihrlicher erldutert, begreift Saussure die Sprache
als ein System von Zeichen, innerhalb dessen der Sinn jedes Zeichens allein durch
die Differenz, Relation und Verweisung zu anderen Zeichen entsteht. Diese bahn-

80  ,,Derrida calls ,metaphysical‘ any thought-system which depends on a foundation, a

ground or a first principle.” (Sarup 1993: 37)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

brechende Einsicht wird fiir Derrida allerdings wieder gemaBigt, indem Saussure
innerhalb der Zeichen zwischen der gedanklichen Vorstellung einer Bedeutung,
dem Signifikat, und dem dazu gehorigen Lautbild, dem Signifikant, unterscheidet.
In dieser Trennung von Signifikat und Signifikant kann Derrida eine implizite Hie-
rarchie entdecken, die Teil der lang anhaltenden metaphysischen Tradition ist (vgl.
Derrida 1983a: 27): Das Signifikat steht {iber dem Signifikanten, umfasst es doch
die Vorstellung iiber die wirkliche Welt und den unmittelbaren Sinn, der vom Lo-
gos gedacht wird.

,,Das signatum verwies immer, als auf seinen Referenten,®’ auf eine res, auf ein erschaffen-
des, zumindest gedachtes und gesagtes Seiendes, das im ewig gegenwértigen géttlichen Lo-
gos, das heifit in seinem Atem, denkbar und sagbar wird. Wenn es sich aber iiber die Ver-
mittlung eines signans auf das gesprochene Wort, eines (erschaffenen oder nicht-erschaffe-
nen) endlichen Geistes (jedenfalls auf ein innerkosmisches Seiendes) bezog, so hatte das sig-
natum einen unmittelbaren Bezug zum goéttlichen Logos, der es in der Présenz dachte, und fiir
den es nicht Spur war. Und fiir die moderne Linguistik ist das Signifikat, wenn der Signifi-
kant Spur ist, ein prinzipiell in der erfiillten Prdsenz eines intuitiven BewuBtseins denkbarer
Sinn. Die Seite des Signifikats wird insofern nicht als eine Spur betrachtet, als sie immer noch
urspriinglich von der Seite des Signifikanten unterschieden wird: eigentlich bedarf sie des

Signifikanten nicht, um das zu sein, was sie ist. [Herv.i.O.]* (Derrida 1983a: 127f.)

Das Signifikat nimmt eine hohere Stellung als der Signifikant ein, weil das immate-
rielle Signifikat nur in den Gedanken und in der Vorstellung existiert und daher
einen unverfélschten Zugang zur Wahrheit hat. Der materielle Signifikant hingegen
ist als Reprisentation dieser Vorstellung ein Storfaktor, weil er die ,, Wahrheit* nur
vermittelt iberbringen kann. Umso deutlicher wird die Hierarchie, und das ist die
Pointe von Derridas Analyse, wenn ein spezieller Signifikant betrachtet wird: Die
Schrift. Die Schrift kann sogar als doppelter Signifikant bezeichnet werden, als
Signifikant eines Signifikanten, da sie anders als gesprochene Worter sich nicht
unmittelbar auf eine Vorstellung bezieht, sondern nur auf deren Lautbild (vgl. ebd.:
54). Als doppelter Signifikant erfiahrt die Schrift bei Saussure eine doppelte Ab-
wertung: Da fiir Saussure das Sprechen unmittelbarer und wahrheitsgemafer als die
Schrift ausdriicken kann, was jemand fiihlt und denkt, werden die Laute privilegiert
und der gesprochenen Sprache eine besondere Verbindung zu den Sinnen und Em-
pfindungen (und damit den Signifikaten) zugewiesen. Anders verhilt es sich mit der
Schrift, denn indem sie nur den Signifikanten der gesprochenen Sprache darstellt,
weist Saussure ihr negative Wirkungen zu. Sie muss stets den Umweg gehen, dass
ihre Zeichen Lautzeichen reprisentieren und die Bedeutungen nur mittelbar ausge-

81  Unter einem Referenten versteht Derrida ein von der Sprache und Wahrnehmung unbe-

einflusstes Phianomen.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTION DER METAPHYSIK | 67

driickt werden. Schrift zeigt nicht direkt die Gedanken und den Sinn ihrer Verfas-
ser_innen auf. Diese Abbildung geschieht fiir Saussure keinesfalls neutral, sondern
als Technik ist Schrift nur unzureichend, sie hat negative, die gesprochene Sprache
bedrohende Folgen.® Die drastischen Attribute (gefahrlich, unzuverlissig, kiinst-
lich, oberfliachlich, anmaBend, usurpierend, inkonsequent, tyrannisch, Mif3geburt;
vgl. Saussure 2001: 28-37), welche Saussure fiir die Schrift findet, wecken Derridas
Interesse. Die Herabstufung der Schrift, so Derridas Entdeckung, ist notwendig, um
Inkonsequenzen in Saussures Theoriegebdude zu verdecken.

Diese Inkonsequenzen beruhen darauf, dass bei Saussure der Prdsenz im Er-
kenntnisprozess eine Schliisselrolle zukommt: Gesprochene Sprache kann sofort die
Gedanken und Empfindungen eines Menschen wiedergeben, sozusagen ,,unmittel-
bar”, ohne Zwischenschritt und ohne verfilschenden rdumlichen oder zeitlichen
Abstand. Die Stimme ist in dieser Sicht der Ausdruck des tiefsten Inneren eines
Menschen, das durch die Laute quasi natiirlich, spontan und authentisch hervor-
bricht (vgl. Derrida 1983a: 19, 24, 26). Nur den gegenwértigen Sinnen und dem di-
rekten Denken wird die Fahigkeit zu ,,wahrer” und sicherer Erkenntnis zugespro-
chen, wenn diese unmittelbar im selben Moment — in der ,,Priasenz® des Denkens —
bewusst wird. All dies kann die Schrift als Mittlerin nicht bieten.

Als Inkonsequenz ergibt sich, dass Saussure seine These der Arbitraritit zwi-
schen Signifikat und Signifikant nicht konsequent anwenden kann, wenn er den
Status der gesprochenen Sprache erhalten will. Es diirfte eigentlich nicht entschei-
dend sein, ob eine Bedeutung durch einen Laut, durch ein graphisches Zeichen, ein
tierisches Duftzeichen oder einen ganz anderen Signifikanten reprisentiert wird.
,Die These von der Arbitraritit des Zeichens [...] mufite eine radikale Unterschei-
dung zwischen sprachlichem und graphischem Zeichen verbieten. [Herv.i.O.]“
(ebd.: 77) Wiirde Saussure seine Thesen durchgéngig anwenden, so miissten die
Schriftzeichen mit den Lautzeichen auf einer Stufe stehen und nicht eine sekundére
Bedeutung einnehmen. Damit wiirde allerdings die gesprochene Sprache ihren pri-
vilegierten Zugang zum Logos verlieren und sie wire ebenso wenig unmittelbar
zum Logos wie die Schrift. Derrida schlussfolgert, dass das besondere Verhiltnis
zwischen gesprochener Sprache und Schrift schon vorher festgelegt wurde und

82  Da die Weiterentwicklung von Sprache und Schrift ungleichzeitig verlauft und sich die
Schrift oftmals wesentlich langsamer verdndert, kommt es zu Missverhiltnissen
zwischen der Aussprache und der Orthographie. In Folge dessen bilden sich ,,irration-
ale* Schreibweisen heraus, um die groer werdenden Abstdnde zwischen Aussprache
und Schreibweise zu schlieen. Saussure bedauert, dass in diesem Prozess oftmals die
Schrift iiberbewertet wird, da sie in ihrer scheinbaren Bestéindigkeit als getreuere Uber-
liefererin gilt. Fiir ihn hingegen ist die Schrift unzuverlédssig und verschleiernd: Da die
Schrift nur ein Abbild ist, eignet sie sich nicht als Vorbild, denn durch ihren verfal-

schenden Einfluss veridndert sie manche Aussprache auf eine kiinstliche Weise.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Saussure dies nicht erst aus seiner Theorie ableitet (vgl. ebd.: 60f.). Vielmehr muss
Saussure fiir die Schrift Ausnahmen einfiihren, sie aus der Sprache als AuBeres
ausschlieBen und von seinen Kernthesen abweichen, um genau dieses Verhiltnis
weitertragen zu konnen.* Fiir Derrida steht fest, dass Saussure die Grundannahmen
der Metaphysik erhalten will, nimlich dass die Urspriinge der Erkenntnis im Logos
stattfinden. Nur jene Empfindungen, die unmittelbar im selben Augenblick ohne
Vermittlung gedacht werden, konnen als ,,wahre* Ausdriicke der Seele gelten.

Derrida kritisiert, dass die gesamte westliche Philosophie auf der Suche nach
der ,,wahren Erkenntnis® ist. Diese Suche bezeichnet er als Logozentrismus: Es soll
ein Zentrum gefunden werden, das jeweils so unverfilscht wie moglich erkannt
werden soll und das zur Basis von unangreifbaren Wissen wird (vgl. ebd.: 85).
Dieses Fundament des Wissens wird je nach Philosophie in der realen Welt auf3er-
halb des Denkens (der Natur, der Materie, Gott) oder in der idealen Welt innerhalb
des Denkens (die platonischen Ideen, die Vernunft) gesehen. Die Wahrheit wird in
der Metaphysik als selbstidentische Gegenwart definiert. Jede noch so kleine Ver-
mittlung entfernt die Menschen von der Wahrheit und gilt deswegen prinzipiell als
korrumpierend. Als Sicherung der Basis des Denkens dient daher die ,,Prasenz*, das
heiflt die unmittelbare Wahrnehmung und die unmittelbaren Gedanken. Die Wahr-
heit wird in der westlichen Philosophie mit der Prisenz verkniipft, deswegen spricht
Derrida von der ,,Metaphysik der Prasenz*.

,,.Die abendlandische Metaphysik ist fiir Derrida phonozentrisch und logozentrisch. Das be-
deutet zunéchst, da3 in einer metaphysischen Argumentation immer eine Souverénitdt und
Selbstgeniigsamkeit angenommen wird, die, einer Andersheit nicht mehr bediirftig, rein aus
sich heraus sein soll, was sie ist. Was in der Metaphysik als Ursprung fungiert, darf auf keine
Vermittlungen, keine Hilfe oder Unterstiitzung mehr angewiesen sein. Insofern ist der Ur-
sprung selbststdndig das, was er ist — und er ist nichts als das, was er ist. Prdsenz ist ein ande-
rer Name fiir eine Seinsweise absoluter Selbstheit, die von keinerlei Anders- oder Fremdhei-
ten mehr gekennzeichnet sein soll. [Herv.i.0.]* (Dreisholtkamp 1999: 157)

83  Damit einher gehen mehrere Binarititen, die Hierarchien aufstellen: Die bereits
beschriebenen Binarititen von Signifikat/Signifikant und Stimme/Schrift, aber auch die
Unterscheidung zwischen natiirlich/kiinstlich (die Stimme ist das ,,natiirliche Band*
zum Denken, die Schrift hingegen nur kiinstlich), innen/aufien (die Stimme ist natiir-
licherweise im sprachlichen System, die Schrift steht aulerhalb, reprisentiert das Sys-
tem nur) sowie zwischen Wirklichkeit/Abbild (die wirkliche Welt versus ihre Re-
prasentation durch Signifikanten). Vgl. weitere Binarititen bei Gamm 2002: 115 und
Bennington/Derrida 1994: 24. In Kapitel 2.1.5 wird erldutert, wieso sich diese Binarité-
ten bilden.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTION DER METAPHYSIK | 69

Die Hierarchie zwischen der gesprochenen Sprache und der Schrift erhilt diese An-
nahmen: Nur die Stimme kann eine Prdsenz garantieren, gibt sie doch vermeintlich
ungefilterter die Présenz des Logos und die Wahrheit wieder, wohingegen die
Schrift das nur verzerrend tun kann (vgl. Derrida in Kearney 1984: 115f.). Die
Schrift stellt als Signifikant eines Signifikanten genau jene unbequeme Vermittlung
dar, die den Weg zur Wahrheit verstellt. Der Logozentrismus zieht damit einen
,,Phonozentrismus® nach sich.

In seiner Philosophie bricht Derrida sowohl mit dem Logo- als auch dem Pho-
nozentrismus. Dazu stellt er Saussures wegweisende Erkenntnis ins Zentrum, dass
im System der Sprache alle Bedeutung nur in Differenz, durch Verweisung und
Abgrenzung vergeben wird. Fiir Derrida bezieht sich kein Signifikant auf Signifi-
kate, sondern alle Signifikanten verweisen auf Signifikanten.

,Dal} das Signifikat urspriinglich und wesensméfig (und nicht nur fir einen unendlichen und
erschaffenden Geist) Spur ist, dal3 es sich immer schon in der Position des Signifikanten be-
findet — das ist der scheinbar unschuldige Satz, in dem die Metaphysik des Logos, der Prisenz
und des BewuBtseins die Schrift als ihren Tod und ihre Quelle reflektieren muf3. [Herv.i.O.]“
(Derrida 1983a: 129, vgl. ebd.: 17)

Fiir Derrida kann es nicht so etwas wie ein ,.,transzendentales Signifikat* geben, das
unabhingig vom System der Sprache wire und in dem Bedeutungen griinden
konnten. Vielmehr muss die Unterscheidung zwischen Signifikat und Signifikant
als Konstruktion abgelehnt werden. Seine Folgerung aus Saussures Linguistik ist,
dass die Eigenschaften der Zeichen — Arbitréritit, Kontingenz und Differentialitét —
nicht nur auf Zeichen selbst zutreffen, sondern dass alle Bedeutungen, das heifit das
gesamte menschliche Denken, ebenfalls diese Eigenschaften in sich tragen.

Derrida will ,,zeigen, daB die Merkmale, die sich im klassischen und enggefafiten Begriff von
Schrift erkennen lassen, verallgemeinert werden konnen. Sie wiirden nicht nur fiir alle Ord-
nungen von ,Zeichen‘ und fiir alle Sprachen im allgemeinen gelten, sondern sogar, liber die
semio-linguistische Kommunikation hinaus, fiir das gesamte Feld dessen, was die Philosophie
Erfahrung nennen wiirde, ja sogar Erfahrung des Seins: die sogenannte ,Priasenz‘.” (Derrida
1976: 135)

Das Denken ist wie Sprache strukturiert, denn nur tiber Denken und Sprache neh-
men die Menschen die Welt wahr und artikulieren sich. Fiir Derrida gibt es keine
Signifikate, sondern alle Signifikate sind bereits Signifikanten. Die Betrachtung der
Schrift als ,,Signifikant eines Signifikanten™ ist besonders aufschlussreich fiir ihn,
da ihre Eigenschaften Riickschliisse auf die Eigenschaften der Sprache an sich zu-
lassen.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

2.1.2 Urschrift, différance, Spur und Dekonstruktion

Derrida stellt die These auf, dass die Schrift in der Philosophie deswegen verteufelt
wird, da ihre spezifischen Eigenschaften — dauerhafte Vereinbarung beziehungs-
weise Bestdindigkeit, Iterabilitit, Abwesenheit und Kontextbruch — die westliche
Metaphysik und ihre Bindung der Erkenntnis an die unmittelbare Einsicht des Lo-
gos untergraben. Der Grund dafiir ist, dass diese Eigenschaften nicht fiir die Schrift
allein gelten, sondern dass sie wichtige Grundlagen fiir die Sprache an sich sind.
Die Eigenschaften der Schrift sind von Anfang an Teil der Sprache und wirken
nicht erst durch die Schrift korrumpierend auf sie ein. Derrida dreht daher das Ver-
héltnis um: Nicht die Schrift ist eine Ergéinzung bezichungsweise eine Reprisen-
tantin der Sprache, sondern umgekehrt gehért die Sprache in die Uberkategorie
Schrift. Sprache enthiillt ,,sich heute als Stellvertretung oder als Verstellung einer
ersten Schrift“ (Derrida 1983a: 18). Fiir Derrida ist Sprache schon immer Schrift
gewesen. Derrida benutzt fiir dieses Verhiltnis den Begriff ,,Urschrift (archi-écri-
ture). Die Urschrift ist weder eine Schrift im heutigen Sinne, noch die Ahnherrin
heutiger Schriften. Diese irrefiihrenden Assoziationen nimmt Derrida in Kauf, um
Gedanken der Griindung und Fundierung zu parodieren, die fiir ihn ein falsches
Fundament unseres Denkens darstellen. ,,Urschrift” bedeutet, wie wir erkennen und
wahrnehmen. Sie umfasst die eigentlichen Bedingungen der Sprache und soll auf-
zeigen, dass jegliche Sprachen und Sinnsysteme die spezifischen Eigenschaften ha-
ben, die bislang der Schrift zugewiesen wurden.

Wird Saussures These der Arbitraritdt und Kontingenz konsequent angewandt,
so muss sie auch auf die Schrift zutreffen: Wenn es arbitrér ist, welches Lautbild
welcher Vorstellung zugeordnet wird, so muss ebenso arbitrdr sein, ob der Signifi-
kant ein Lautbild oder irgendeine andere Art von Markierung ist. Das Band zwi-
schen Signifikant und Signifikat muss vollig kontingent sein: Es existiert fiir eine
bestimmte Zeit nur aufgrund von Konventionen, Traditionen und/oder Zufallen —
also aufgrund einer gesellschaftlichen Vereinbarung und nicht durch Griinde, die
auBerhalb des Sozialen liegen.

Dieses Element der Vereinbarung ist die Vorbedingung fiir Sprache und sie ist
gleichzeitig das Hauptattribut der Schrift: ,,Wenn ,Schrift‘ Inschrift und vor allem
dauerhafte Vereinbarung von Zeichen bedeutet (was den alleinigen, irreduziblen
Kern des Schriftbegriffs ausmacht), dann deckt die Schrift im allgemeinen den ge-
samten Bereich der sprachlichen Zeichen.” (ebd.: 78) Das, was der Schrift als
kiinstlich und &uBerlich angelastet wird — dass sie willkiirliche oder zufillige Zei-
chen als Représentanten fiir Inhalte bereit stellt — trifft auf alle anderen Zeichen
ebenfalls zu. Der Begriff ,,Urschrift umschreibt diese Vorbedingung aller Kom-
munikation: ,,Die Idee der Vereinbarung selbst, also der Arbitraritdt des Zeichens,

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URSCHRIFT, DIFFERANCE, SPUR UND DEKONSTRUKTION | 71

kann vor der Moglichkeit der Schrift und auBerhalb ihres Horizonts nicht gedacht
werden.” (ebd.: 78)

Mit der Eigenschaft der dauerhaften Vereinbarung gehen fiir Derrida weitere
Attribute der Schrift einher: Wiederholbarkeit bezichungsweise Iterabilitidt, Abwe-
senheit und der Bruch mit dem Kontext.

,.Ein schriftliches Zeichen (signe), im geldufigen Sinne dieses Wortes, ist also ein Zeichen
(marque), das bestehen bleibt, das sich nicht in der Gegenwart seiner Einschreibung erschopft
und die Gelegenheit zu einer Iteration bietet, auch in Abwesenheit des empirisch festlegbaren
Subjekts, das es in einem gegebenen Kontext hervorgebracht oder produziert hat, iiber seine
Anwesenheit hinaus.” (Derrida 1976: 135f.)

Schriftliche Zeichen sind nur dann bestindig (also dauerhaft vereinbar), wenn sie
wiederholbar sind. Das heif}t, sie sind nicht nur einmalig lesbar, wie zum Beispiel
gesprochene Worte nur einmal horbar sind. Es ist die Besonderheit der Schrift, dass
sie die Kommunikation rdumlich und zeitlich sehr stark ausdehnt: Nachrichten sind
wiederholbar, ohne dass ihre Produzent_innen unmittelbar anwesend sein miissen.
Mit der Wiederholbarkeit geht die Eigenschaft der Abwesenheit einher. Weder muss
die Verfasser_innen einer Kommunikation dabei sein, wenn eine Mitteilung gelesen
wird, noch miissen die eigentlich beabsichtigten Empfanger innen zugegen sein,
wenn die Mitteilung geschrieben wird (vgl. ebd.: 134; Derrida 2003b: 36). Dies
bedeutet, dass nicht jederzeit beim Lesen oder Horen von Zeichen die urspriingliche
Intentionalitét ihrer Sender innen eingeholt werden kann. Wenn die Sender_innen
abwesend sind und der Kontext, in dem sie ihre Kommunikation durchfiihrten,
verloren oder unklar ist, so muss das Zeichen auch in einem neuen Kontext erkenn-
bar sein. Die Wiederholbarkeit des Zeichens zieht nach sich, dass nicht ein identi-
sches Zeichen wiedergegeben wird, sondern das Zeichen mit dem neuen Kontext
eine Verdnderung erfahrt. Der Bruch des Kontexts ist fiir Derrida in die schriftliche
Kommunikation eingeschrieben und fiihrt dazu, dass eine Wiederholung der Nach-
richt keine identische Wiederholung mit vollstindig erhaltenen Sinn sein kann:
Vielmehr bezeichnet sie Derrida als ,,/teration®, als Wiederholung, die mit einer
Verdnderung einher geht. Ein Teil der Nachricht bleibt bestehen: ,,Die Iterabilitit
setzt eine minimale restance voraus (wie auch eine minimale, wenngleich begrenzte
Idealisierung), damit die Selbst-Identitit in, quer durch und selbst hinsichtlich der
Verdnderung [altération] wiederholbar und identifizierbar ist. [Herv.i.O0.]“ (Derrida
2001c: 89) Andere Teile der Nachricht gehen allerdings verloren oder kommen
hinzu: ,,Die Iterabilitdt verdndert, parasitiert und kontaminiert, was sie identifiziert
und zu wiederholen ermdglicht; sie macht, dal man etwas anderes sagt, als das, was
man sagt und sagen mochte, etwas anderes versteht... und so weiter. [Herv.i.O.]*
(ebd. S. 103) Wurden die Eigenschaften der Abwesenheit und der Verrdumlichung
noch meist als positive Eigenschaften der Schrift angesehen, so gilt die Iterabilitét

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

als das korrumpierende und geféhrliche an der Schrift, da sie die urspriinglichen
Absichten der Kommunikation verfélschen.

Fiir Derrida braucht jedes Zeichen eine ,,gewisse Selbstidentitdt™ (Derrida 1976:
137), so dass das Zeichen wihrend der Kommunikation {iberhaupt identifiziert und
(6fter) benutzt werden kann. Ein Zeichen muss erkannt werden kdnnen, wenn es in
der Praxis leicht verdndert wurde, zum Beispiel in einem Dialekt eigentiimlich aus-
gesprochen wird oder in einem ungewohnlichen Kontext auftaucht. Das heif3t, es
existiert auch in der gesprochenen Sprache eine bestéindige (aber wandelbare) Form
eines Zeichens. Die Bestindigkeit und Wiederholbarkeit liegen fiir Derrida dem-
nach auch fiir gesprochene Zeichen auf der Hand. Dies zieht die Eigenschaften der
Abwesenheit und des Kontextbruchs fiir die gesprochene Sprache (ja fiir alle Zei-
chen schlechthin) nach sich.

Das Zeichen muss die Moglichkeit bieten, ,,nicht allein in Abwesenheit eines ,Referenten
wiederholt zu werden, was sich von selbst versteht, sondern auch in Abwesenheit eines be-
stimmten Bezeichneten oder der augenblicklichen Bedeutungsintention, wie auch jeder ge-
genwirtigen Kommunikationsintention. Diese strukturelle Moglichkeit, dem Referenten oder
dem Bezeichneten (also der Kommunikation und seinem Kontext) entzogen zu werden,
macht, wie mir scheint, jedes Zeichen (margue), auch ein miindliches, ganz allgemein zu ei-
nem Graphem, das heifit, wie wir gesehen haben, zur nicht-anwesenden Ubriggebliebenheit
[restance, Anm.d.Verf.] eines differentiellen, von seiner angeblichen ,Produktion‘ und sei-
nem Ursprung abgeschnittenen Zeichens (marque). Und ich werde dieses Gesetz sogar auf
jede ,Erfahrung‘ im allgemeinen ausdehnen, gesetzt, es gibt keine Erfahrung von reiner An-
wesenheit, sondern nur Ketten von differentiellen Zeichen (marques). [Herv.i.O.]“ (ebd. S.
137f., vgl. Hitz 2005: 52f.; Krdmer 2001: 228f.)

Zusammengefasst tragen also alle Zeichen die Eigenschaften der Arbitraritdt, Kon-
tingenz, dauerhaften Vereinbarung, Wiederholbarkeit, Abwesenheit und des Kon-
textbruchs in sich. Dies bedeutet einen Bruch mit der Metaphysik der Prasenz: Da
Zeichen nur Signifikanten eines Signifikanten sind, und in einer unendlichen Kette
an Weiterverweisungen ihren Sinn erhalten, kann von einem eindeutigen, definier-
baren Signifikat nicht mehr gesprochen werden (vgl. Derrida 1983a: 92). Dieses
kann nicht durch den Logos in einem unmittelbaren, prasenten Wahrnehmungsakt
erkannt werden, sondern vielmehr verschwimmt und variiert der Sinn jedes Zeichen
als Signifikant eines Signifikanten. Wird das Konzept des Signifikats aufgegeben,
so muss auch der Gedanke verabschiedet werden, dass es etwas wie ein transzen-
dentales Signifikat gibt: Ein Signifikat, das nicht durch die Sprache gegeben wird,
sondern seinen Sinn auflerhalb der Sprache erhélt. Die Erkenntnis kann dann nicht
mehr als unmittelbar gedacht werden, sie ist nur durch Vermittlung moglich. Da
alle Signifikanten nur auf Signifikanten verweisen, ist jeder Prozess der Bezeich-
nung durch Vermittlung geprégt.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URSCHRIFT, DIFFERANCE, SPUR UND DEKONSTRUKTION | 73

Fiir Derrida gibt es zu keiner Erkenntnis ein gesichertes Fundament, es gibt nir-
gendwo einen absoluten Anfang oder einen Ausgangspunkt fiir Erkenntnis. Nicht
einmal die These Saussures wird von ihm geteilt, dass Zeichen eindeutig durch die
Differenz zu anderen Zeichen bestimmbar wéren. Fiir Derrida bedeutet die Diffe-
renz, dass Zeichen keine feste, gegenwirtige Identitit mehr haben. Thre Bedeutung
verschwimmt, ist briichig, zerfdllt, wandelt und verschiebt sich, weil die Zeichen
permanent auf vergangene Zeichen verweisen und ebenso ihrerseits zukiinftige Zei-
chen priagen. Im Zuge dessen hat sich der Schriftbegriff schlussendlich verschoben:
Schrift kann nach Derridas Analyse nicht mehr nur als ,,geschriebenes Zeichen®
gelten. Vielmehr umfasst nach seiner Lesart Schrift die Urschrift, das heifit, sie
spiegelt die Bedingungen wieder, die als die Voraussetzungen der Sprache gelten.
Diese Voraussetzungen sind allerdings nicht mehr vereinbar mit dem klassischen
Begriff des Zeichens, sondern mitsamt dem Schriftbegriff wird ebenso der Zei-
chenbegriff neu gedacht.

Derridas Gleichstellung der Schrift mit der gesprochenen Sprache greift den
Logozentrismus zentral an: Prisenz ist nicht ldnger ein Schliissel zur Erkenntnis, da
sie im Kern bereits instabil ist. Das, was der Sprache zugeschrieben wird — dass sie
den ,,Logos™ wiedergeben kann, weil dieser unmittelbar wahrgenommen werden
kann — ist eine Illusion, denn die Sprache und damit auch jedes Denken tragen be-
reits die Eigenschaften als Vermittler in sich. Eine der bekanntesten und zugleich
missverstandensten Zusammenfassungen von Derridas Theorie lautet ,,Ein Text-
AuBeres gibt es nicht.* (Derrida 1983a: 274, Il n’y a pas de hors-texte.*) Diese
Aussage biindelt Derridas Thesen zu den menschlichen Erkenntnismoglichkeiten:
Wir nehmen die Realitdt immer nur durch die Sprache vermittelt wahr, das heif3t,
die Realitat stellt sich uns als ,, Text* dar.® Dies zieht nach sich, dass nicht nur die
Sprache den Eigenschaften der Urschrift (Vermittlung, Differenz und Relativitit)
unterliegt, sondern ebenso unser Denken und unsere Erkenntnisfahigkeit. Phéno-
mene der realen Welt verstehen wir nur dadurch, dass wir durch die Sprache Unter-
schiede zwischen verschiedenen Phidnomenen etablieren. Fiir Derrida konnen wir
nie so etwas wie einen Referenten — also ein von der Sprache unbeeinflusstes und
ungeprégtes, reales Phinomen — wahrnehmen. Das heif3t also, die Sprache und die
Texte bringen unsere Realitit hervor.*> Unser Wissen ist damit grundlos: Es basiert

84  Derridas Begriff des ,, Textes* konnte durch den des ,,Diskurses® ersetzt werden, da die
zentralen Aussagen Derridas dem poststrukturalistischen Diskursbegrift entsprechen,
vgl. Kapitel 1.4.4. Dies zeigt sich umso mehr, als Derrida (dhnlich wie Laclau und
Mouffe, vgl. Kapitel 2.3.3) Handlungen nicht von Texten ausgeschlossen ansieht —
auch Handlungen benétigen Diskurse als Grundlage und wirken selbst an Diskursen
mit (vgl. Derrida in Kearney/Dooley 1999: 65f.).

85  Derrida meint mit ,,aullerhalb des Textes™ allerdings nicht, dass es keine materielle

Welt gibt und wir in einer vollig idealistischen, nur durch die Sprache gegebenen Rea-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

auf einem unendlichen Fortgang von einer Verweisung zur néchsten. All diese
Verweisungen griinden auf tiberlieferten aber kontingenten Konzepten.

,,Das Substitut ersetzt nichts, das ihm irgendwie préexistiert hitte. Infolgedessen mufite man
sich wohl eingestehen, daB3 es kein Zentrum gibt, dafl das Zentrum nicht in der Gestalt eines
Anwesenden gedacht werden kann, daf3 es keinen natiirlichen Ort besitzt, da8 es kein fester
Ort ist, sondern eine Funktion, eine Art von Nicht-Ort, worin sich ein unendlicher Austausch
von Zeichen abspielt. Mit diesem Augenblick beméchtigt sich die Sprache des universellen
Problemfeldes. Es ist dies auch der Augenblick, da infolge der Abwesenheit eines Zentrums
oder eines Ursprungs alles zum Diskurs wird [...], das heifit zum System, in dem das zentrale,
origindre oder transzendentale Signifikat niemals absolut, aulerhalb eines Systems von Diffe-
renzen, prisent ist. Die Abwesenheit eines transzendentalen Signifikats erweitert das Feld und
das Spiel des Bezeichnens ins Unendliche.* (Derrida 1989: 424)

Fiir die Wissenschaft hat die Erkenntnistheorie Derridas weitreichende Folgen: Es
gibt keinen neutralen Punkt, von dem aus ein Wissenschaftssystem aufgebaut wer-
den konnte. Derrida enttarnt die Suche nach solch einem Fundament als Wunsch,
der durch die Metaphysik kreiert wird. Die Sprache basiert im wesentlichen auf der
Annahme, dass Begriffe Phinomene direkt beschreiben und eindeutig definieren zu
konnen— jeder Begriff trigt dies in sich, indem er den Anschein vermittelt, er wiirde
eine Bedeutung, eine Pridsenz enthalten (vgl. Hitz 2005: 35f.). Fiir Derrida stehen
alle Begriffe in der metaphysischen Tradition und kénnen nicht benutzt werden,
ohne deren grundlegende Vorstellungen (zum Beispiel die Annahme von Présenz)
weiter zu tragen (vgl. Derrida 1983a: 27f.; Derrida 1989: 425).*° Das Ziel, zu
neutralen Fundamenten zu gelangen, ist daher in der Sprache schon angelegt. Die-
ses Ziel hat sich in der Wissenschaft als duflerst wirkméchtig erwiesen, findet es
Derrida doch nicht nur in der Philosophiegeschichte, sondern auch in aktuelleren
Schriften (vgl. Bernstein 1991: 175f.)

litdt leben (vgl. Derrida 2001c: 211f.). Er bestreitet die Existenz der materiellen Dinge
nicht (vgl. Kearney 1984: 123f.), aber er verneint, dass wir diese unvermittelt wahr-
nehmen konnen.

86  Mit der Sprache beherrscht der Logozentrismus in Folge auch das ganze Denken:
,,Logozentrismus war und ist {iberall wirksam, denn er bedingt jede Erfahrung. Er affi-
ziert nicht nur philosophische Begriffe und Inhalte, die Semantik oder den Diskurs als
solchen, sondern dariiber hinaus den Bereich bedeutungskonstituierender Strukturen
iberhaupt, also etwa soziale und politische Strukturen, institutionelle, pddagogische
und rhetorische Normen und Rahmenbedingungen, Regelsysteme des Rechts, der Auto-
ritét, der Bewertung etc.” (Letzkus 2002: 448f.)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URSCHRIFT, DIFFERANCE, SPUR UND DEKONSTRUKTION | 75

»Wenn es sich so verhilt, dann mufB die ganze Geschichte des Begriffs der Struktur [...] als
eine Reihe einander substituierender Zentren, als eine Verkettung von Bestimmungen des
Zentrums gedacht werden. Das Zentrum erhédlt nacheinander und in geregelter Abfolge ver-
schiedene Formen oder Namen. Die Geschichte der Metaphysik wie die Geschichte des
Abendlandes wire die Geschichte dieser Metaphern und Metonymien. Thre Matrix wére [...]
die Bestimmung des Seins als Prdsenz in allen Bedeutungen dieses Wortes. Man kdnnte zei-
gen, daf} alle Namen fiir Begriindung, Prinzip oder Zentrum immer nur die Invariante einer
Prasenz (eidos, arche, telos, energeia, ousia [Essenz, Existenz, Substanz, Subjekt], aletheia,
Transzendentalitit, BewuBtsein, Gott, Mensch usw.) bezeichnet haben. [Herv.i.O.]* (Derrida
1989: 423f., vgl. Hitz 2005: 33f.)

Derridas Konzept der Urschrift greift mit seiner Sichtweise auf die Sprache die
klassischen wissenschaftlichen Normen — Neutralitdt, Autonomie, Voraussetzungs-
freiheit, die Moglichkeit von gesicherten Erkenntnissen — in ihrem Kern an. Derrida
hingegen will deutlich machen, dass die eindeutige Bestimmung des ,,Wesens* ei-
nes Zeichens nicht durchgefiihrt werden kann, da in dieser Definition immer die
Spuren von anderen Elementen enthalten sind, die eine Definition stets kontaminie-
ren. Die Feststellung, dass jegliche Erkenntnis nur durch eine Vermittlung wahrge-
nommen wird, reicht jedoch nicht dazu aus, dass die Philosophie nun einfach um-
denken und dem Logozentrismus den Riicken kehren konnte. Fiir Derrida ist ein
vollstindiges Entkommen aus dem Logozentrismus nicht mdglich, da dieser das
westliche Denken bereits zu stark beherrscht. Er steht damit allerdings vor der
schwierigen Aufgabe, in seine Philosophie, die ja auch auf Begriffe und Worte zu-
riickgreifen muss, nicht seinerseits logozentrisches Denken einflieen lassen, indem
er bereits logozentrisch beeinflusste Worte verwendet. Seine Strategie ist es,
Kunstworte zu kreieren, die einerseits auf bekannte Bedeutungen verweisen, jedoch
gleichzeitig diese Bedeutungen offensichtlich hinterfragen. Solche Kunstworte fin-
det er in dem Begriff der ,,Urschrift“ und des Weiteren in der ,,différance, welche
das Spiel der Bedeutungsgebung benennen soll. ,,Ein solches Spiel, die différance,
ist nicht einfach ein Begriff, sondern die Moglichkeit der Begrifflichkeit, des Be-
griffsprozesses und —systems iiberhaupt.* (Derrida 1976: 16)

Mit der différance versucht Derrida den Vorgang der Bezeichnung in der Spra-
che zu verdeutlichen, indem das Kunstwort verschiedene Assoziationen zu anderen
Wortern auslost. Da die Assoziationen keine eindeutige Definition ermdglichen,
sondern sich immer neue Varianten einschreiben lassen, weist dieser Begriff meta-
physische Denkweisen zuriick. Anhand der verschiedenen Assoziationen zu ande-
ren in der différance enthaltenen Wortern spielt sie auf verschiedene Aspekte der
Begriffsbildung an und beschreibt jenen Prozess, durch den im Differenzsystem
Sprache Bedeutung gestiftet wird (vgl. Derrida 1988g: 29-52).

Erstens ist Sprache ein Differenzsystem, worauf die Verbform ,,différer (unter-
scheiden, abweichen) und das Adjektiv ,,différent” (anders, verschieden) hinweisen.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Eine spezifische Bedeutung wird {iber Unterschiede, Abweichungen und Abgren-
zung zu anderen Zeichen erlangt. Zweitens verschiebt sich die Bedeutung eines
Zeichens kontinuierlich im Laufe der Zeit, weil es bei jeder Verwendung mit neuen
Kontexten und daher anderen Zeichen verbunden wird. Dies wird ebenfalls durch
die zweite Bedeutungsebene von ,,différer (verschieben) ausgedriickt (vgl. Derrida
1976: 18f.). Die différance ist damit dem logozentrischen Denken entgegengesetzt,
bei dem Bedeutungen einen Ursprung haben und eindeutig festgelegt werden kon-
nen. Die différance hingegen 16st den Bezug zu einer rdumlichen und zeitlichen
Priasenz auf; durch sie ist Bedeutung nie eindeutig definiert und auch nicht von
Dauer. Durch die rdumlichen Abgrenzungen untergraben abwesende Elemente die
Prisenz einer Bedeutung und durch die Verschiebungen auf der zeitlichen Ebene
lasst sich keine Gegenwirtigkeit einer Bedeutung mehr ausmachen. Die Unstim-
migkeit ist in jeder Bedeutung bereits inhdrent und Texte sind in sich briichig. Die-
ser Widerstreit, diese (Ver-)Storung der différance wird drittens angezeigt durch
das Nomen ,,différend*, das auf Widerstreit, Meinungsverschiedenheiten und Diffe-
renzen verweist. Viertens ist die différance fir Derrida ,,keine Tétigkeit eines Sub-
jekts® (ebd.: 13), sondern die Endung ,ance* impliziert im Franzdsischen eine
Mischung aus aktiv und passiv. ,,Différance bezeichnet demnach sowohl eine ,pas-
sive Differenz‘, die als Bedingung des Bedeutens schon gegeben ist, und den Akt
des Unterscheidens, der Differenzen erst erzeugt.” (Culler 1999: 108, vgl. Krauf}
2001: 74) Derrida ist es gelegen, die klassischen Oppositionen zwischen ak-
tiv/passiv und Subjekt/Objekt an sich zu hinterfragen und diese Gegensétze nicht
einfach als gegeben zu {ibernehmen. Zuletzt zeigt die beim Sprechen unhdrbare Er-
setzung des e aus ,,différence* durch ein a an, dass das Spiel der Differenzen eben-
falls nicht wahrnehmbar ist: Jedes Zeichen erlangt seine Bedeutung durch Abgren-
zung. Doch eben diese Abgrenzung ist selbst nicht direkt zu fassen, sie entzieht sich
zum einen den Sinnen, aber zum anderen auch dem Verstand durch die schwer be-
greifbare, unendliche Kette an Verweisungen.

Die différance zieht in allen Texten Spuren nach sich, auch jedes Zeichen
enthdlt Spuren: Da es in ein Signifikationssystem eingebettet ist und seine Identitét
iiber Differenzen zu anderen Zeichen erhilt, trigt es die Spuren anderer, abwesen-
der Zeichen in sich. Derrida interessieren weniger die offensichtlichen Spuren (also
Differenzen, auf die merklich angespielt wird und auf die ein Text bewusst verwei-
sen will), sondern er sucht nach den versteckten Spuren in den Texten: Spuren, die
auf das konstitutive Aullen (vgl. Kapitel 1.4.4 und FuBBnote 64) verweisen und die
notwendig fiir den Text, aber verschleiert sind. Es ist ein Ziel seiner Philosophie,
jene Spuren herauszuarbeiten, welche Moglichkeitsbedingungen des Textes sind,
ohne dass sie auf den ersten Blick offenbar werden.

Die Spur ist fiir Derrida ein weiterer Hinweis, auf welch briichigem Fundament
die Metaphysik der Prisenz aufbaut: Die Spur offenbart, dass das Sein nie ein Pra-
sent-Sein ist und war. Durch die unendlichen Verweisungen auf andere Zeichen ist

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URSCHRIFT, DIFFERANCE, SPUR UND DEKONSTRUKTION | 77

das Sein von rdumlicher und zeitlicher Abwesenheit durchzogen und kann nie ganz
anwesend sein. Die Bedeutung ist gleichermaflen abwesend, denn die Spur an Ver-
weisungen fiihrt immer ins Unendliche. Die Spur zeigt auf, dass es fiir keine Be-
deutung einen eindeutigen Ursprung gibt, auf den die Bedeutung sich zuriickfiihren
lassen konnte. Vielmehr ist die Spur selbst dieser Ursprung: ,,/n Wirklichkeit ist die
Spur der absolute Ursprung des Sinns im Allgemeinen; was aber bedeutet, um es
noch einmal zu betonen, dafs es einen absoluten Ursprung des Sinns im allgemeinen
nicht gibt. Die Spur ist die Differenz, in welcher das Erscheinen und die Bedeutung
ihren Anfang nehmen. [Herv.i.O0.]* (Derrida 1983a: 114) Die Suche nach einem
Fundament der Erkenntnis verliert sich stets in den unzéhligen Verweisungen.

Diesen Spuren geht Derrida mit seiner eigenen Vorgehensweise nach, die unter
dem Namen der ,,Dekonstruktion* bekannt geworden ist. In textnaher Analyse wird
nachvollzogen, wie die Theorien der untersuchten Schriften aufgebaut sind und
welche innere Logik und Strukturen sie vorweisen. Bei dieser ,,Konstruktion* des
Denkgebdudes handelt es sich nicht nur um ein reines Erfassen der Gedankengénge
und Argumentationen. Es ist Derridas Anspruch, die Theorien nicht nur wiederzu-
geben, sondern sie in aller Konsequenz anzuwenden. Dafiir muss er die grundle-
genden Annahmen herausfiltern. Von diesen ausgehend verfolgt Derrida alle weite-
ren Schliisse und verdeutlicht, welche Art von interner Hierarchie die grundlegen-
den Annahmen erschaffen. Seine These ist, dass in der westlichen Metaphysik stin-
dig Binaritdten produziert werden, um Begriffe zu definieren, wie zum Beispiel die
Unterscheidungen von Sprache und Schrift, Prasenz und Représentation, Innen und
AuBlen, Geist und Korper, sowie Natur und Kultur. Diese Binaritdten konnen aller-
dings nicht ohne innere Briiche und Ausschliisse konstruiert werden. Genau auf
diese Liicken macht Derrida aufmerksam, indem er aufzeigt, an welchen Stellen der
Theorie interne Widerspriiche auftauchen und wo die eigentlichen Kernthesen
unerwartete Folgerungen nach sich ziehen. Die Dekonstruktion bedient sich der
internen Kritik:

,,Die Bewegungen dieser Dekonstruktion rithren nicht von auflen an den Strukturen. Sie sind
nur moglich und wirksam, kénnen nur etwas ausrichten, indem sie diese Strukturen bewoh-
nen; sie in bestimmter Weise bewohnen, denn man wohnt bestindig und umso sicherer, je
weniger Zweifel aufkommen. Die Dekonstruktion hat notwendigerweise von innen her zu
operieren, sich aller subversiven, strategischen und 6konomischen Mittel der alten Struktur zu
bedienen, sich ihrer strukturell zu bedienen, das heiflit, ohne Atome und Elemente von ihr ab-
sondern zu konnen. [Herv.i.O.]“ (Derrida 1983a: 45)

Derrida interessiert besonders, wo die zentralen Konzepte des Textes Grenzen auf-
stellen, Themen verschweigen, sowie andere Elemente des Textes ausschlieen
oder marginalisieren, um sich selbst zu immunisieren. Diese Grenzen, die sich in
scheinbaren Nebensachlichkeiten oder Sekunddrem finden lassen, weisen fiir ihn

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

auf versteckte Grundannahmen hin — Grundannahmen, die nicht selbsterkldrend
oder ,,natiirlich® sind, sondern politische Entscheidungen darstellen. Er will vor al-
lem zeigen, dass zwischen der urspriinglichen Absicht der Autor_innen und dem,
was die Texte schlussendlich aussagen, grof3e Briiche existieren kdnnen. Durch die
erneute ,,Konstruktion“ der Theorie und die konsequente Verfolgung der Kernthe-
sen nimmt sich Derrida die Freiheit heraus, basierend auf diesen Kernthesen eigene
Schliisse zu ziehen, die bislang in der Theorie unterdriickt wurden. Seine eigenen
Thesen entwickelt er damit auf der Grundlage der bearbeiteten Texte; sie werden
deswegen zuweilen auch als ,,parasitir (Lagemann/Gloy 1998: 45f.) bezeichnet.
Durch die eigene Interpretation und neue Zusammenstellung der Texte ergibt sich
eine verdnderte Theorie, welche die urspriingliche Theorie und ihre Folgerungen
mitunter stark angreift. Aus der ,,Konstruktion* wird eine Kritik — eine teilweise
»Destruktion* — an der urspriinglichen Theorie, weswegen Derrida fiir sein Vorge-
hen das Kunstwort ,,Dekonstruktion® wihlt.*’

Dekonstruktion wird oft als eigene Methode verstanden und in der Literatur-
theorie der sogenannten Yale School als Arbeitsweise zugeschrieben.*® Derrida
selbst will die Dekonstruktion nicht in den Rang einer Methode erheben (vgl. Der-
rida 1988b: 3; Derrida 2001a: 73). Fiir ihn ist die Dekonstruktion nicht nur eine be-
wusst durchgefiihrte Praxis der Textbearbeitung, sondern sie ist die Eigenschaft ei-
nes jeden Textes. Dekonstruktion umfasst nicht nur die Schritte, wie ein Text zuerst
konstruiert wird und dabei unversehens destruiert wird, sondern sie bezeichnet auch
die inhaltlichen Annahmen, die mit dieser ,,Praxis* (vgl. Kimmerle 2004: 24) einher
gehen:* Kein Text ist fiir Derrida in sich logisch und vollstindig — vielmehr basiert
jeder Text, um ein (scheinbar) stimmiges Grundgeriist zu bauen, auf Verweisen,
Ausgeschlossenem, Ungesagtem, auf Widerspriichen, Ergdnzungen und Voran-
nahmen. Jeder Text entbehrt einer sicheren Grundlage und ruht auf einem unvoll-
kommenen Fundament. Dekonstruktion ist keine Vorgehensweise, die von auflen an
einen Text herantritt. Sie deckt vielmehr auf, was die ganze Zeit schon im Inneren
des Textes verborgen war und ist fiir Derrida eigentlich schon von selbst im Inneren
des Textes wirksam. Dekonstruktion ist ,,das, was geschieht [Herv.i.O.]* (Derrida

87  In der Riickschau ist er mit diesem Begriff und vor allem dessen ,,Karriere® im wissen-
schaftlichen Sprachgebrauch nicht gliicklich (vgl. Derrida 1997: 32).

88  Die der Yale School zugeordneten Denker Geoffrey H. Hartmann, Harold Bloom, J.
Hillis Miller und Paul de Man brachten mit Derrida den Band ,,.Deconstruction and
Criticism® (1979) heraus, der dekonstruktivistische Studien enthélt. Ausfiihrliche Dar-
stellungen der ,,Yale School” und ihre Verkniipfungen zu Derrida siche Zima 1994.

89  Diese Zweiteilung der Dekonstruktion entspricht Cullers (1999: 95) Einteilung der De-
konstruktion als ,,Modus der Lektiire” und ,,philosophische Position“. Zu seiner dritten
Sichtweise, der Dekonstruktion als ,,politische oder intellektuelle Strategie siche Ka-
pitel 2.1. 9 und 4.1.2.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URSCHRIFT, DIFFERANCE, SPUR UND DEKONSTRUKTION | 79

2001a: 73), sie ,,ist keine nachtrdglich von aullen her eines schonen Tages sich er-
eignende Operation, sie ist immer schon am Werk im Werk [Herv.i.O.]* (Derrida
1988a: 103).”° Die Dekonstruktion sollte nie als abgeschlossener Prozess begriffen
werden, denn in jedem neuen Kontext und mit jedem neuen Lesen treten bislang
unerschlossene Aspekte ans Licht (vgl. Derrida in Kearney/Dooley 1999: 65).'

Die Dekonstruktion als Eigenschaft eines jeden Textes zeigt genau diese Prob-
lematiken auf, dass es keinen gesicherten Punkt gibt, auf dem ein Text (bezie-
hungsweise die Wissenschaft) aufbauen kann und dass kein Ausbrechen aus der
Metaphysik der Priasenz moglich ist (vgl. Derrida in Kearney 1984: 111). Das heif3it
aber nicht, dass Derrida der Gefahr erliegt, sich ohne ein Zentrum zu verlieren, alles
und nichts begriinden zu konnen und weder eine wissenschaftliche Aussage treffen,
noch zu einem Handeln finden zu konnen. Er verlangt den Gedankengang umzu-
drehen: Es ist nicht mdglich, ein logisch begriindetes Fundament fiir die Wissen-
schaft zu benennen oder liickenlos aufzukldren, warum jener oder dieser For-
schungsansatz gewihlt wurde. Dennoch hat der aktuelle Zustand eine Bedeutung
und kann als Ausgangspunkt fiir das eigene Denken und Handeln genommen wer-
den. Mehr oder weniger sinnvolle Aussagen zu treffen ist durchaus moglich (,,Der
Mond besteht aus Kése*). Man kann diese ebenso widerlegen, jedoch nicht mit dem
Verweis auf ewiggiiltige Wahrheiten, sondern nur im Kontext der aktuell wirk-
samen Diskurse. (Nach dem heutigen Verstindnis und wissenschaftlichen Erkennt-
nissen von ,,Mond*, ,,bestehen aus* und ,,Kése*, nach der heute giiltigen Gramma-
tik sowie der aktuellen Vorstellung von Existenz ist der Satz nicht wahr. Es ist
jedoch nicht ausgeschlossen, dass die Aussage die er titigt, irgendwann wahr
werden kann.)

90  Vgl. Derrida in Kearney/Dooley 1999: 65; Derrida/Ferraris 2001: 64; Krauf3 2001: 73f;
Wetzel 2003: 267.

91  Wer Derridas dekonstruktiven Thesen zustimmt, welche die Begrifflichkeit und die De-
finierbarkeit von Begriffen an sich angreifen (vgl. Zima 1994: 1), der kommt in Folge
in grole Schwierigkeiten, die Dekonstruktion als einen ,,definierbaren* Begriff zu
beschreiben. Eine Losung fiir dieses Problem bietet der Literaturwissenschaftler
Nicholas Royle an. Er zeigt auf, wie eingeschrénkt und unvollstindig die Eintrége {iber
,,Dekonstruktion® in Lexika sind und stellt seine eigene ungewohnliche Definition der
Dekonstruktion daneben: ,,deconstruction n. not what you think: the experience of the
impossible: what remains to be thought: a logic of destabilization always already on the
move in ,things themselves‘: what makes every identity at once itself and different
from itself: a logic of spectrality: a theoretical and practional parasitism or virology:
what is happening today in what is called society, politics, diplomacy, economics, his-
torical reality, and so on: the opening of the future itself.” (Royle 2000: 11, vgl. Nor-
ris/Benjamin 1990: 7)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Erkenntnis ist nach Derrida in hochstem Mafle tempordr. Die Wissenschaft darf
nicht den Versuch darstellen, ewiggiiltige GesetzmaBigkeiten zu entdecken. Sie
sollte aktuell belastbare Einsichten und Verfahren entwickeln und diese stets in dem
Bewusstsein der beschrankten Reichweite (sowohl hinsichtlich der Dauer als auch
der unvermeidlichen blinden Flecke) verwenden. Alle Erkenntnisse sind erstens in
einem dichten Netz von Bedeutungen und Verweisen zu verstehen. Dieses Ver-
netztsein ist zweitens einer steten Verdnderung unterworfen und drittens durch die
Grundlosigkeit prinzipiell nicht bestdndig. Da Bedeutung nicht bestdndig ist, muss
sie provisorisch verwendet werden.

Dies birgt zwei grofle Probleme fiir grundséitzliche Kritik:

,Erstens sind alle Begriffe, die [...] in der Tradition entwickelt wurden, in dieser Tradition
verfangen. Immer werden sie — mehr oder weniger — die Oppositionen und begrifflichen
Strukturen wiederherstellen, aus denen sie genommen sind. So bleibt nur, sich auf dem Wege
der Produktion der Produktion neuer Begrifflichkeiten kritisch zu bewegen. Zweitens ist dies
aber unmdglich, da alle Entwicklung neuer Begrifflichkeit auf eine alte Sprache zuriickgrei-
fen muss.” (Bertram 1999: 227)

Wie ist eine Dekonstruktion dennoch moglich? Wie bereits erwéhnt, soll Dekon-
struktion nicht als Methode verstanden werden. Vielmehr wird mit einer sensiblen
Lektiire die bereits im Text angelegte Dekonstruktion herausgearbeitet (vgl. ebd.:
234). Die unvermeidlichen Briiche, unterbelichteten diskursiven Zusammenhénge,
Instabilitéten und behaupteten Selbstverstindlichkeiten werden aufgespiirt und the-
matisiert. Anstatt also einen eigenen Standpunkt aufzurichten und ihn in Opposition
zum Text zu bringen, versucht die dekonstruktive Lektiire mit dem Text iiber den
Text hinaus zu gehen (vgl. Bradley 2008: 110ft.).

Die in diesem Kapitel behandelten Einsichten beinhalten nicht nur eine erkennt-
nistheoretische, sondern auch politische Dimensionen: Es geniigt nicht, sich in Op-
position zu einer politischen Idee zu setzen, um diese zu bekdmpfen. Sie zu verwer-
fen bedeutet, sie als eigenen Referenzpunkt weiter mit einzubeziehen, moglicher-
weise sogar aufzuwerten. Dariiber hinaus trigt der Riickgriff auf bereits bestehende
Begrifflichkeiten alle Bedeutungsebenen weiter, die mit diesem Begriff verbunden
wurden. In den folgenden Kapiteln wird ausgefiihrt, was dies fiir Derridas Ver-
standnis von Politik bedeutet.

2.1.3 Von der Dekonstruktion zur Politik

Viele Kritiker _innen ordneten Derridas frithe Schriften (bis in die 1990er Jahre) als
relativistisch ein, weil seine Theorie die Existenz von sicheren Fundamenten fiir ge-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER DEKONSTRUKTION ZUR POLITIK | 81

sellschaftliche Normen oder politische Entscheidungen ausschlieft. °> Richard Rorty
zum Beispiel fasst Derrida unter das Label des ,,privaten Ironikers“: Derrida wende
sich zwar metaphysischen und erkenntnistheoretischen Problemen zu, die im Pri-
vaten und flir das Denken einzelner Personen eine grof3e Bedeutsamkeit einnehmen
konnen, aber fiir die Gesellschaft, fiir das Zusammenleben in einer Gemeinschaft
und fiir die Politik ziehe Derridas Theorie keine weiteren unmittelbaren Folgen
nach sich. Er vermdge es nicht, praktische Probleme zu denken oder gar zu lsen
(vgl. Rorty 1999: 44ff.). Immer wieder melden sich Stimmen zu Wort, die konsta-
tieren, dass es ,,streng genommen* keine politische Philosophie bei Derrida gebe.”

Diese Einschitzung von Derrida als einen am Politischen uninteressierten Phi-
losophen énderte sich erst, als sich Derrida direkt zu politischen Themen duf3erte,
etwa dem Recht, der Gerechtigkeit, dem Erbe des Marxismus, der Briiderlichkeit
und der Demokratie. Diese als plotzlich empfundene inhaltliche Neuausrichtung
wurde von vielen als ,,politische Wende™ eingeordnet. Derrida betont allerdings,
dass von einer unvermittelten Wende in seinem Werk nicht die Rede sein konne
und er die Dekonstruktion schon immer als politisch eingeschitzt habe.” Zum ei-
nen verhalte sich die Dekonstruktion nicht ,,[...] neutral. Sie interveniert
[Herv.i.O.]* (Derrida 1986: 180). Sie erhebt den Anspruch ,,Folgen zu haben, die
Dinge zu dndern und auf eine Weise einzugreifen, die wirksam und verantwortlich
ist, mag sie zugleich auch sehr vermittelt sein: einzugreifen nicht nur im beruflichen
Bereich, sondern ebenfalls in dem, was man den biirgerlichen, stiadtischen Raum,
die polis oder allgemeiner noch die Welt nennt [Herv.i.O.]* (Derrida 1991: 18f.).
Zum anderen habe er in sein Denken von Anfang Thesen und Konzepte eingear-
beitet, die auf das Politische verweisen. In der Tat beziehen sich seine spéteren, po-
litischer geprégten Schriften direkt auf die Thesen seiner ersten Werke und entwi-
ckeln sich auf der Basis der dort angelegten Grundlagen.

Es darf nicht erwartet werden, dass Derridas Hinwendung zu politischen Fragen
in eine stringente Definition der ,,Politik®, des ,,Politischen” oder der ,,Macht*
miindet. Zu dem Begriff der ,,Macht* &duflert er sich so gut wie gar nicht,g5 stimmt
aber der poststrukturalistischen Sichtweise iiber Macht als Mikroméchte zu (vgl.
Derrida in Kearney/Dooley 1999: 74f., vgl. Kapitel 1.4.5). Eine Definition des
Politischen (als Grundstruktur der Politik) lehnt Derrida klar ab, da jede Definition
in der Praxis unscharf und nicht eindeutig abgrenzbar vom Nichtpolitischen ist:

92 Vgl. Jameson 1996: 18; Searle 1977 sowie Zusammenfassungen dieser Kritiken bei
Readings 1989: 224; Wolin 1992: 200f. und Fufinote 10.

93  Vgl. Bennington 2000; Bennington 2001: 193; Niederberger 2002.

94  Vgl. Bennington/Derrida 1994: 109f.; Derrida 1998b: 23; Derrida 2004d: 43; Derrida
2006: 313; Derrida 2014: 70f.; McCarthy 1993: 146.

95  Vgl. Derrida 1999a: 184; ders. 1999b: 74; Derrida 2001c: 230; Niederberger 2002: 154.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,,Gewill mag der Begriff des Politischen als Begriff dem entsprechen, was ein idealer Diskurs
in aller Strenge iiber die Idealitit des Politischen aussagen will. Aber keine Politik hat jemals
ihrem Begriff entsprochen. Kein politisches Ereignis kann mittels eines solchen Begriffs an-
gemessen beschrieben werden. Und diese Unangemessenheit ist keine blof3 akzidentielle, ist
doch die Politik ihrem Wesen nach praxis [...]. Was das rein Politische ist, das zu denken und
zu formalisieren kann uns einzig das Politische selbst lehren. [Herv.i.O.] (Derrida 2002a:
161f., vgl. Derrida 2004a: 143; Derrida 2014: 70)

Frithere Bestimmungen des Politischen, aber auch mit ihm verbundene Begriffe wie
das Subjekt, die Familie, die Zugehorigkeit, der Biirger oder der Mensch, sind fiir
Derrida ,,morsch* (ebd.: 392). All diese Begriffe versuchen das Politische von
einem scheinbar gesicherten Ausgangspunkt — zumeist einem bestimmten ,,naturge-
gebenen® Bild des Menschen — abzuleiten. Derrida macht deutlich, dass jegliche ge-
nauere Definition des Politischen und des Nichtpolitischen selbst ein politischer
Vorgang ist, denn ,,[es] gibt in der modernen Gesellschaft keine externe, politik-
ferne Referenz zur Begriindung einer politischen Ordnung mehr, und deshalb kann
sie ihren Grund nur in sich selbst suchen* (Bonacker 2001: 134). Es wird festgelegt,
welche Themen als neutral, natiirlich, gegeben und damit der Politik enthoben sind.
Da das Politische nicht in neutraler Weise definiert werden kann, erfordert die Ent-
politisierung bestimmter Themen oder Handlungen einen massiven Einsatz von Po-
litik. Eine Entpolitisierung bedeutet in diesem Sinne nichts anderes als eine Hyper-
politisierung. Fiir Derrida sollten politische Theoretiker innen nicht den Eindruck
erwecken, es gibe eine unpolitische und neutrale Definition des Politischen. Dies
ist nichts anderes, als die Tarnung eines eigentlich politischen Aktes als eines un-
politischen. Carl Schmitt beispielsweise kann beim Versuch, einen rein wissen-
schaftlichen Begriff des Politischen zu finden, nur auf polemische, bereits politisch
gefirbte Begriffe zurlickgreifen (vgl. Derrida 2002a: 163-170).

»Sehr viel sicherer scheint uns dagegen, daf sich das politologische oder polemologische
Vorhaben und die politische Stellungnahme nicht voneinander trennen lassen. lhre jeweilige
Reinheit ist, es 148t sich nicht leugnen, a priori unauffindbar. Es 146t sich nicht leugnen, an-
ders gesagt: Es 1aBt sich nur leugnen. Diese strukturelle Verleugnung instruiert und kons-
truiert den politischen Diskurs und den Diskurs iiber das Politische. Den einen wie den ande-
ren, den einen als den anderen. [Herv.i.0.]* (ebd. S. 166, vgl. ebd.: 155)

Anders als das ,,Politische®, das bei Derrida ein unbestimmter Begriff bleibt, kann
seine Verwendung von ,,Politik* genauer eingegrenzt werden. ,,Politik* stellt sich in
Derridas Texten oftmals als inhaltliche Agenda dar, im Prinzip das, was Karl Rohe

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER DEKONSTRUKTION ZUR POLITIK | 83

unter ,,policy* versteht (vgl. Rohe 1978: 62f.).”° So setzt Derrida Politik an einer
Stelle mit einer ,regulativen oder programmatischen Zielsetzung™ (vgl. Derrida
2002a: 162; Bonacker 2001: 136, 141) gleich oder lehnt an anderer Stelle ab, von
der Dekonstruktion als Politik zu sprechen, da diese ,,unterschiedlichen politischen
Perspektiven dienen kann“ (Derrida 1999a: 189).97 In diesem Sinne verwendet Der-
rida Politik haufig in einer Aufzihlung gemeinsam mit Ethik, Moral oder Recht,”
was auf bestimmte Inhalte der Politik (als auch der Ethik oder des Rechts) hinweist.

Auch der Logozentrismus der westlichen Metaphysik stellt fiir Derrida eine Po-
litik dar, weil dieser einen ganz bestimmten Diskurs und ganz bestimmte Inhalte —
das Ursprungsdenken und die Vorstellung von Priasenz — verfestigt. Einen solchen
Logozentrismus sieht Derrida bei vielen politischen Theorien am Werk (zum Bei-
spiel bei Carl Schmitt, Aristoteles und Rousseau),” weil diese das Politische zu-
meist auf ein ontologisches Prinzip oder einen Urgrund zuriickfiihren.

Derridas Ablehnung einer eindeutigen Bestimmung des Politischen fiihrt nicht
dazu, dass er sich vom Begriff des Politischen vollig fern hilt. Trotz seiner Beden-
ken kreist Derrida in seinen Schriften das Politische genauer ein, indem er die Frage
nach dem Politischen anders formuliert. ,,Statt zu fragen, was das Politische sei, um
von hier aus die Politik zu bestimmen, miisse danach gefragt werden, wie Politik
iiberhaupt moglich sei, was also die Voraussetzungen sind, die die Politik als solche
machen muB. [Herv.i.O.]“ (Bonacker 2001: 134)

2.1.4 Unentscheidbarkeit als Bedingung der
Moglichkeit von Politik

Fir die Betrachtung des Politischen zieht Derrida die Einsichten aus seiner
Sprachtheorie heran: Die These zur Sprache als Differenzsystem, die Unmdglich-
keit transzendentaler Signifikate und die Kontingenz der Bedeutungen. Letzteres

96  ,,Bei policy denken wir an die inhaltlichen Handlungsprogramme, die von politischen
Akteuren und Instanzen verfolgt werden, sowie an die Resultate von politischen Wil-
lensbildungs- und Entscheidungsprozessen, die bei der Mehrzahl von Menschen posi-
tive oder negative Betroffenheit auslosen. (Rohe 1978: 63)

97  Dies steht nicht im Widerspruch dazu, dass Derrida die Dekonstruktion als politisch
empfindet. So mag die Dekonstruktion zwar inhaltlich neutral sein, doch sie trigt den-
noch zu einer Politisierung bei, indem sie als unpolitisch eingestufte Themen wieder
der Politik zufiihrt. Vgl. dazu Kapitel 2.1.5.

98  Vgl. Derrida 1991: 58; Derrida 1994: 397; Derrida 2002a: 104; Derrida 2003a: 13;
Kearney/Dooley 1999: 73.

99  Vgl. zu Derridas Kritik an Carl Schmitt Simon 2008: 100-127, an Rousseau Krauf3
2001: 110-124 und an Aristoteles Hitz 2005: 87-143.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

bedeutet fiir ihn, dass sich Sprache und Erkenntnis in einem ,,Feld der Entschei-
dung (Derrida 2001c: 178) abspielen. Es wird immer wieder notig sein, Entschei-
dungen fiir Bedeutungsgebungen zu treffen, die sich von nichts ableiten lassen.
Diese Problematik tibertragt Derrida auf die Ebene der Gesellschaft und der Politik.

Politisches Handeln basiert auf dem Treffen von Entscheidungen. Um verant-
wortliche Entscheidungen treffen zu konnen, so scheint es, braucht jeder Mensch
Grundlagen, auf denen das fiir die Entscheidung benétigte Wissen basiert. Das
Fehlen solcher Grundlagen in Derridas Theorie ist fiir einige Kritiker innen der
Anlass, seine Philosophie als nicht geeignet fiir die Beschreibung von Politik ein-
zustufen. Derrida wandelt diese vermeintliche Schwéche allerdings in eine Stirke
um. Er gelangt gerade iiber die Grundlosigkeit und die Unentscheidbarkeit zur
Moglichkeit von Politik.

,,Many of those who have written about deconstruction understand undecidability as paralysis
in face of the power to decide. That is not what I would understand by ,undecidability‘. Far
from opposing undecidability to decision, I would argue that there would be no decision, in
the strong sense of the word, in ethics, in politics, no decision and thus no responsibility,
without the experience of some undecidability.” (Derrida in Kearney/Dooley 1999: 66, vgl.
Derrida 1992a: 59)

Derridas Interesse gilt den Moglichkeitsbedingungen von Entscheidungen, das
heiflt, welche Voraussetzungen miissen erfiillt sein, damit Entscheidungen getroffen
werden konnen? In seiner Betrachtung von Entscheidungen'” Iehnt sich Derrida an
Seren Kierkegaard an, fiir den Entscheidungen einen Moment des Wahnsinns dar-
stellen. Dieser Moment des Wahnsinns resultiert fiir Derrida daraus, dass fiir eine
wirkliche Entscheidung kein Wissen, keine Regel oder kein Grund vorliegen darf,
von dem die Entscheidung einfach abgeleitet werden konnte. Wann immer sich eine
Entscheidung als Notwendigkeit von bestimmten Zwéngen (Regeln, Wahrheiten,
rationale Griinde) darstellt, so kann sie nicht mehr als Entscheidung bezeichnet
werden, sondern ist vielmehr die Folge oder das bloe Abspulen einer vorgegeben
Handlung. Entscheidungen liegen also dann vor, wenn ihnen eine radikale ,,Unent-
scheidbarkeit“'”' voraus geht, wenn offen und risikoreich ist, fiir welche der Optio-

100 Vgl. Derrida 1991: 49ff.; Derrida 1992a: 33; Derrida 1992b: 24.

101 Der Terminus der Unentscheidbarkeit kann den Anschein erwecken, dass gar keine
Entscheidung moglich ist. Derrida meint aber, dass eine Entscheidung nicht auf Basis
von sicheren Grundlagen abgeleitet werden kann, sie aber nichtsdestotrotz gefallt wer-
den muss. ,,Das Unentscheidbare ist nicht einfach das Schwanken oder die Spannung
zwischen zwei Entscheidungen, es ist die Erfahrung dessen, was dem Berechenbaren,
der Regel nicht zugeordnet werden kann, weil es ihnen fremd ist und ihnen gegeniiber

ungleichartig bleibt, was dennoch aber — dies ist eine Pflicht — der unmdglichen Ent-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNENTSCHEIDBARKEIT | 85

nen jemand sich entscheiden sollte. Dies heif3t jedoch nicht, dass bei der Entschei-
dung gar kein Wissen mehr herangezogen werden muss. ,,A decision, of course,
must be prepared as far as possible by knowledge, by information, by infinite
analysis. At some point, however, for a decision to be made you have to go beyond
knowledge, to do something that you don’t know, something which does not belong
to, or is beyond, the sphere of knowledge.* (Derrida in Kearney/Dooley 1999: 66)

Derrida stellt seine eigene Definition von ,,Entscheidung‘ auf: Nur wenn bei der
Entscheidung etwas den Horizont (Regeln, Normen, usw.) des Ichs iiberschreitet,
dann kann von einer Entscheidung gesprochen werden.'” Politisches Handeln
zeichnet also aus, dass es nicht im Vornhinein determiniert ist, sondern dass durch
eine Entscheidung eine bestimmte Richtung unter vielen moglichen eingeschlagen
wird. Grundlosigkeit ist fiir Derrida nicht das Ende von politischem Handeln (im
Sinne eines verniinftigen, weil auf einer soliden Basis getroffenen Handelns). Sie ist
vielmehr die Vorbedingung, dass politische Entscheidungen getroffen werden
konnen und missen. ,,Es gibt Politisierung oder Ethisierung, weil die
Unentscheidbarkeit nicht einfach ein Moment ist, der durch die Fillung der
Entscheidung iiberkommen wére. Die Unentscheidbarkeit fahrt fort, die
Entscheidung zu behausen und letztere verschlieft sich nicht gegen die erstere.
(Derrida 1999a: 193) Selbst wenn eine Entscheidung gefillt wurde, so wird immer
unklar sein, ob diese Entscheidung die Richtige war und ob nicht doch eine der Al-
ternativen die bessere Wahl gewesen wire. Die Entscheidung 6ffnet sich also auch
im Nachhinein fiir Debatten und Auseinandersetzungen. Sie steht nicht nur einma-
lig, sondern immer wieder an.

Fiir Derrida sind Entscheidungen unausweichlich: Seine Dekonstruktion zeigt
mit dem Aufdecken von Grundlosigkeit und mit dem Vorliegen von verschiedenen
Aporien'” auf, dass Entscheidungen tatsichlich immer wieder getroffen werden

scheidung sich ausliefern und das Recht und die Regel beriicksichtigen muss.* (Derrida
1991: 49) In dieser Hinsicht wire es sinnvoller von ,,Nichtableitbarkeit* oder ,,Unab-
leitbarkeit zu sprechen. Vgl. auch Derrida 2001c: 229.

102  Ernesto Laclau sieht in dem Moment der Entscheidung den Moment des Subjekts ge-
kommen, da das Individuum zu diesem Zeitpunkt eine Wahlfreiheit hat (vgl. Kapitel
2.3.9). Anders Derrida: In den Kapiteln 2.1.6 und 2.1.7 wird sich zeigen, dass Derrida
in der Uberschreitung des Ichs nicht das Subjekt findet, sondern eine Beziehung zum
Anderen ausmacht: ,,Das, was diesem Determinismus oder diesem Imperialismus wi-
dersteht und widerstehen muf3, werde ich weder Subjekt noch Ich noch BewuBtsein
noch gar UnbewuBtsein nennen, sondern ich werde daraus einen der Orte des Anderen,
des Unberechenbaren und des Ereignisses machen.* (Derrida/Roudinesco 2006: 91)

103 Eine Aporie liegt dann vor, wenn immanente Widerspriiche in einem Begriff oder ei-

nem Aussagensystem vorliegen. Derrida umschreibt sie als eine gewisse ,,Unmoglich-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

miissen. Selbst eine vollkommen rationale und machtfreie Entscheidungsfindung
kann die Aporien nicht 16sen und die Grundlosigkeit nicht iiberwinden.

Das Vorliegen von Unentscheidbarkeit bedeutet, dass politische Entscheidungen
mit Gewalt einhergehen. ,,Sobald bei der Bestimmung und Auferlegung von Be-
deutung und zunichst bei der stabilisierenden Abgrenzung eines Kontextes Kraft
ausgelibt wird, muf3 dabei wohl eine Form von Repression im Spiel sein. Die Re-
pression am Ursprung der Bedeutung ist eine irreduzible Gewalt.” (Derrida 2001c:
231) Sowohl die dauerhaftere Festlegung auf eine Alternative als auch die Unter-
driickung, Verschleierung und Verwerfung aller anderen Alternativen ist ein ge-
waltsames Vorgehen. Gewalt ist damit der Ursprung aller Politiken, und die Fun-
damente der Sprache griinden sich in Gewalt.

2.1.5 Gewalt in der Sprache und im Recht

Der Begriff der ,,Gewalt” zieht sich durch Derridas gesamte Philosophie. Gewalt
kommt zum einen bereits in seinen frithen Werken immer wieder in den Blick, da
sie ein Element seiner Sprachphilosophie darstellt. Zum anderen bildet sie einen der
Hauptbegriffe in dem Werk ,,Force de loi“ (,,Gesetzeskraft®, 1991), in dem Derrida
die Beziehung zwischen Gewalt und Recht analysiert. Zunéchst soll der Gewaltbe-
griff des frithen Derrida erarbeitet werden, wie er ihn in ,,Grammatologie” und
»Gewalt und Metaphysik™ entwirft. Dieser Gewaltbegriff macht deutlich, wieso
Derrida Gewalt als ,,irreduzibel® (Derrida 1999a: 185) und somit auch als Grund-
lage fiir Politik empfindet:

,,Somit ist der Punkt der, [...] da8 die Gewalt in der Tat zugegebenermaf3en irreduzibel ist
und es notwendig wird — und dies ist der Augenblick der Politik — Regeln, Konventionen und

Stabilisierungen der Macht zu haben. Alles was man von einem dekonstruktivistischen

keit als Nicht-Weglichkeit, als Nicht-Weg oder als gesperrte Strale” (Derrida 1998a:
31). ,,Derrida uses the word aporia to name the point in argumentation where one ap-
pears to arrive at a place of contradiction or paradox from which no simple exit is
possible.” (Simons 2004: 93) Bei dem Begriff der verantwortlichen Entscheidung zeigt
sich beispielsweise eine Aporie: Einerseits benétigen Entscheidungen Wissen, um ver-
antwortlich genannt werden zu kdnnen, andererseits darf sich die Entscheidung nicht
von diesem Wissen ableiten. Gerade bei politischen und ethischen Begriffen wie der
Gerechtigkeit und der Demokratie findet Derrida verschiedene Aporien, welche die ge-
naue Bestimmung dieser Begriffe unmoglich machen (vgl. Kapitel 4.1.4 und 5.1.1).
Vgl. zu Aporien auch Fliigel 2004: 41f.; Gasché 1987: 9ff.; Hirsch/Voigt 2009: 88;
Howarth 2000: 43; Menke 2002: 248.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEWALT | 87

Standpunkt versucht zu zeigen, ist, dal Konventionen, Institutionen und der Konsens Stabili-
sierungen sind (manchmal andauernde Stabilisierungen, manchmal Mikrostabilisierungen),
das heifit, daB3 sie Stabilisierungen von etwas grundsitzlich Instabilem und Chaotischen sind.
Folglich wird es genau aus dem Grund notwendig zu stabilisieren, weil die Stabilitdt nichts
natiirliches ist; weil es eine Instabilitit gibt, wird die Stabilisierung notwendig; weil es da
Chaos gibt, gibt es die Notwendigkeit der Stabilitit. Nun sind dieses Chaos und diese Instabi-
litdt, die fundamental, grundlegend und irreduzibel sind, zugleich das Schlimmste, wogegen
wir uns mit Gesetzen, Regeln, Konventionen, Politik und provisorischer Hegemonie wehren,
ebenso aber auch eine Chance, eine Chance eines Wandels, eine Chance zu destabilisieren.
Gibe es eine kontinuierliche Stabilitdt, dann gébe es keine Notwendigkeit fiir Politik, und in-
soweit die Stabilitdt nicht natiirlich, essentiell oder substantiell ist, existiert Politik und wird
Ethik moglich.” (Derrida 1999a: 185, vgl. Derrida 2001c: 231; Derrida/Ferraris 2001: 91;
Letzkus 2002: 300f.; Niederberger 2002: 156f.)

Es wird sich im Folgenden zeigen, dass Gewalt fiir Derrida in jedem Akt der Griin-
dung — sei es die Griindung von Bedeutung, Hierarchien, Recht oder Demokratie —
enthalten ist (vgl. Bennington 2000: 29). Es ist das Ziel von Derridas Dekonstruk-
tion, die Willkiirlichkeit und Gewalt in diesen Griindungen aufzuzeigen. Mit Griin-
dung meint Derrida nicht einen einmaligen bewussten Akt, der einen vollig neuen
Anfang setzt. Die Griindung ist nicht eindeutig von der Erhaltung zu trennen, da im
Griindungsakt das Versprechen auf eine Wiederholung des Gegriindeten einge-
schrieben ist. Der Griindungsakt muss bereits die Fahigkeit zur Iterabilitét in sich
tragen, das heiflt eine Erhaltung anstreben. In diesem Kapitel wird zundchst die
Gewalt bei der Griindung von Bedeutungen thematisiert, um im Anschluss die
Griindung von Recht und politischen Systemen behandeln zu kénnen.

In Derridas frithen Werken lassen sich drei Kategorien von Gewalt ausmachen,
welche Dietrich Krau$} in ihrer Gesamtheit als ,,Pyramide der Gewalt (Krauf3 2001:
58, vgl. Derrida 1983a: 197) bezeichnet. Die Basis dieser Pyramide umfasst die
,urspriingliche Gewalt®, welche von der zweiten Stufe, der ,,Gewalt der Metaphy-
sik®, verschleiert wird. Die Spitze der Pyramide bildet die ,,Gewalt der Dekon-
struktion®, welche es vermag, die Gewalt der Metaphysik zu dekonstruieren und die
urspriingliche Gewalt wieder aufzudecken.

Mit der urspriinglichen Gewalt benennt Derrida jene Gewalt, welche die Ur-
schrift durchdringt. Die Gewalt in der Urschrift besteht darin, dass einzigartige
Phénomene benannt und in das System Sprache eingegliedert werden.

,.Benennen, die Namen zu geben [...], das ist die urspriingliche Gewalt der Sprache, die darin
besteht, den absoluten Vokativ in eine Differenz einzuschreiben, zu ordnen, zu suspendieren.
Das Einzige im System zu denken, es in das System einzuschreiben, das ist die Geste der Ur-
schrift: Ur-Gewalt, Verlust des Eigentlichen, der absoluten Nihe, der Selbstprésenz, in Wahr-

heit aber Verlust dessen, was nie stattgehabt hat, einer Selbstpriasenz, die nie gegeben war,

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

sondern ertriumt und immer schon entzweit, wiederholt, unfahig, anders als in ihrem eigenen

Verschwinden in Erscheinung zu treten. [Herv.i.0.] (Derrida 1983a: 197)

In diesem Prozess der Benennung verlieren Identititen ihre Einzigartigkeit: Um
wiederholbar und identifizierbar zu sein (und damit eine der Grundbedingungen fiir
Kommunikation zu erfiillen, vgl. Kapitel 2.1.2), miissen sie verallgemeinert und in
Kategorien eingeordnet werden. Fiir Derrida ist es unmdglich, das Eigene und die
volle Prisenz eines Phdnomens mit der Sprache einzufangen, es ,,anzurufen‘:
Durch die Einbindung in das sprachliche Differenzsystem und durch die Positionie-
rung in vielfédltige Verweisungszusammenhédnge geht stets Sinn verloren oder
kommt neuer hinzu. Jede Bedeutung ist mit Mehrdeutigkeit und Doppelsinnigkeit
verbunden. Fiir Derrida kommt in der Sprache ein widerspriichlicher Effekt zu-
stande: Einerseits tilgt das Differenzdenken die Identitdten (denn eine Identitit wird
nur denkbar, wenn sie Teil des Verweisungsnetzes wird und damit ihre Einzigartig-
keit verliert) und gleichzeitig bringt es die Identititen erst hervor (als denkbare und
intelligible Identitdten). Dieser Effekt ist fiir Derrida nichts anderes als die Wirkun-
gen der Urschrift und der différance.

Das Einpassen in Kategorien und Verweisungszusammenhénge begreift Derrida
als einen gewaltsamen Prozess, da die Sprache Phdnomenen und Identitéiten nicht
neutral gegeniiber steht. ,,Jede noch so vorldufige und differierende Bedeutung un-
terdriicke gewaltsam andere Bedeutungen. So werde das vorsprachliche, viel-
schichtige Sein begrifflich zugerichtet und notwendigerweise auf eine Dimension
reduziert.” (Kraufl 2001: 18f., vgl. Heinle 2012: 205f.) Die Sprache erschafft durch
die Benennung und Kategorisierung diese Phdnomene als intelligible Begriffe, zu-
gleich schlieBit sie durch die Vereinfachung viele Facetten des Phidnomens aus oder
fligt durch die Differenzbeziehungen weitere Bedeutungsebenen hinzu.

,,Wenn dieses Denken immer in der Differenz erscheint, wenn das Selbe (das Denken und das
Sein; das Denken des Seins) nie das Gleiche ist, dann heif3t das in erster Linie, da8 das Sein
Geschichte ist, sich selbst in seinem Hervorbringen verbirgt und von Ursprung an im Denken
als Gewalt wirkt, um sich nennen und erscheinen zu kénnen. Ein gewaltloses Wesen wire ein
solches, das sich auBlerhalb des Seienden hervorbrichte: nichts, Nicht-Geschichte, Nicht-Er-
zeugung, Nicht-Phdnomenalitdt. Eine Sprache, die sich ohne die geringste Gewalt hervor-
brachte, wiirde nichts de-terminieren, nichts nennen und dem Anderen nichts bieten; sie wére
nicht Geschichte und zeigte nichts: in allen Bedeutungen dieses Wortes, zundchst aber in sei-
ner griechischen Bedeutung, wire es eine Rede ohne Satz. [Herv.i.0.]* (Derrida 1989: 225)

Es zeigt sich, dass sich Derridas Gewaltbegriff nicht auf den Alltagsbegriff von
Gewalt bezieht, der das direkte Ausiiben von Zwang oder Zerstorung beschreibt.
Derrida sieht Gewalt schon bei der Einschrinkung von Menschen vorliegen. Diese
vollzieht sich auch dann, wenn durch die Sprache vorgegeben wird, in welchen

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEWALT | 89

Verweisungszusammenhéngen Identititen und Phénomene gedacht werden. Gewalt
ist fiir Derrida bereits ,,die Gewalt der Differenz, der Klassifikation und des Sys-
tems der Benennungen* (Derrida 1983a: 194). Sein Gewaltbegriff dhnelt daher
mehr der ,,symbolischen Gewalt“ Bourdieus (Bourdieu 1973) anstatt klassischen
Gewaltbegriffen.'™ Derrida grenzt sich mit seinem Gewaltbegriff insbesondere von
Saussure, Lévi-Strauss und Rousseau ab. Er wirft ihnen vor, ein romantisches und
gewaltfreies Bild von Gesellschaften ohne Schriftkultur zu zeichnen. Fiir diese
Denker bringe erst die Schrift mit ihren Moglichkeiten der Interpretation, Sinnver-
drehung und Liigen Gewalt kiinstlich in die Gesellschaften ein. Sie sehen die
Gewakt als ein Ubel, das die unschuldige Sprache korrumpiert. Doch da die Ur-
schrift bereits auf Gewaltstrukturen aufbaut, ist ein ein harmonischer, idealer und
gewaltfreier Urzustand der Menschen eine Illusion: Gewaltstrukturen sind von An-
fang an in jeder Gesellschaft und in jeder Kommunikation vorhanden. Geoffrey
Bennington fasst treffend zusammen, wie Derrida mit dieser Sichtweise einen
starken Gegensatz zu vielen anderen politischen Theorien bildet:

,,Positing a primordial ,violence® in this way upsets all traditional political philosophies,
which are bound up in a teleological structure prescribing that arkhé and/or telos be thought
as peaceful. The metaphysical thought of origin and end entails non-violence, and duly pre-
scribes politics either as the unfortunate and degenerative decline from a peaceful origin
(Rousseau), or as the redemptive drive towards an achieved peace (Kant). Even political phi-
losophies which appear in one way or another to give greater thought to violence (Hobbes,
Hegel, Marx) cannot think violence other than in the teleological perspective of non-violence.
Political philosophy as such is wedded to this metaphysical scheme, and this has the para-
doxical consequence that political philosophy is always the philosophy of the end of politics,
or that the metaphysical concept of politics is the concept of politics ending. [Herv.i.0.]*
(Bennington 2001: 203)

Die Suche vieler politischer Theorien nach einem friedlichen Urzustand und der
Moglichkeit, Politik abschaffen zu konnen, verweist auf Derridas zweite Stufe der
Gewalt: Die metaphysische Gewalt. Diese Gewalt zeigt sich in der Etablierung von
Hierarchien. Derrida erklart ihre Existenz damit, dass diese Hierarchien als Festi-
gung der metaphysischen Vorstellung von ,,Prasenz dienen und daher zwangsldu-
fig auftreten miissen. Laut der metaphysischen Vorstellung griindet die Bedeutung
von Begriffen in der Prisenz des benannten Phidnomens, das heif3t in dessen eigent-
lichen, einzigartigen Wesen und seiner besonderen Identitit. Wird jedoch Derridas
Modell von Sprache zugrunde gelegt — bei dem Begriffe ihre Bedeutung iiber Diffe-
renz erhalten und nicht durch Présenz — so muss das metaphysische Prasenzmodell
stindig an seine Grenzen stofen. Um die Vorstellung von Prisenz weiter zu tragen,

104 Vgl. zu klassischen Gewaltbegriffen Sievi/VondermafBien 2014.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

miissen Widerspriiche iiberdeckt werden. Diese Aufgabe, die logozentrische Logik
aufrecht zu erhalten, fallt gewaltsamen Hierarchien zu.

Die Entwicklung solcher Hierarchien vollzieht sich, indem manche Begriffe in
der metaphysischen Sichtweise als die originalen, wahren und natiirlichen gelten
und ihr Ursprung in der gegenwirtigen Einsicht iiber ihr besonderes Wesen gesehen
wird. Ein Beispiel fiir einen solchen Begriff ist die ,,Natur®. Sie gilt fiir die meisten
Menschen als der Ursprung aller Dinge, sie kann mit den Sinnen unmittelbar erfah-
ren werden und sie hat ihre Eigenschaften auch unabhingig von der Existenz der
' Die Widerstindigkeit von natiirlichen Phidnomenen gegeniiber
manchen wissenschaftlichen Interpretationen und Theorien gilt geradezu als der
Beweis, dass die Natur ,natiirliche” Eigenschaften und Gesetze in sich tréigt, die

Menschen.

abseits der Menschen gegeben sind, aber durch sie entdeckt werden konnen.

Die différance macht es unmdglich, die (angebliche) Prisenz, Reinheit und Ur-
spriinglichkeit solcher primédrer Begriffe zu bestétigen, denn immer wieder wird der
Begriff durch Verschiebung und Differenz untergraben. Die ,,Natur* etwa ldsst sich
nur dariiber erkldren, indem man sie von der ,,Kultur® oder dem ,,Kiinstlichen* ab-
grenzt. Doch lésst sich nie zweifelsfrei feststellen, wann die Grenze zur ,,Kultur*
{iberschritten ist.'"

Derrida zeigt auf, dass in der Metaphysik der Prisenz Begriffe geschiitzt wer-
den, indem alle Widerspriiche ausgegrenzt werden und vom ,,Inneren des priméren
Begriffes in ein ,,AuBeres* abgeschoben werden. Begriffe werden daher oftmals mit
»abgeleiteten Begriffen ergidnzt, welche als minderwertig, als Ersatz oder als ihr
Gegenstiick angesehen werden. So erginzt die ,,Kultur” die Natur, indem sie etwa
das ,,natiirliche* Inzestverbot durch kulturelle Normen untermauern muss. Die dar-
aus entstandene Hierarchie zwischen dem ,,primédren* und dem ,,sekundéren* Be-
griff festigt die metaphysische Sichtweise, indem die scheinbare Prisenz des prima-
ren Begriffes aufrecht erhalten wird: Unstimmigkeiten des Primérbegriffes konnen

105 Poststrukturalist_innen hingegen beharren darauf, dass die Natur zwar unabhéngig von
der Beobachtung durch Menschen existiert. Was aber bei der Beobachtung in die Natur
hineininterpretiert wird, ist wiederum stark von der Kultur beeinflusst.

106 Derrida verweist als Beispiel auf den ,,Skandal“, den Lévi-Strauss im Inzestverbot ent-
deckt: Dieses gehort gleichzeitig dem Bereich der Natur sowie der Kultur an (vgl. Der-
rida 1989: 428f.). Als Verbot, das in allen Gesellschaften gilt, also universell ist,
scheint das Inzestverbot ein ,,natiirliches* Gesetz zu sein. Indem dieses Verbot aller-
dings durch viele soziale Normen und Traditionen aufrecht erhalten wird, kann es
ebenso dem Bereich der Kultur zugeordnet werden. In der letzteren Lesart entsprachen
dann die auftretenden Wiinsche, mit Verwandten Sex haben zu wollen, den ,,natiirli-
chen“ Begierden, also dem Bereich der Natur. Als ,,Skandal“ freilich stellt sich die
gleichzeitige Kategorisierung in natiirlich und kulturell nur dann dar, wenn die Dicho-

tomie von Natur und Kultur als hierarchisch und ausschlieend gedacht wird.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEWALT | 91

mit dem verfdlschenden und korrumpierenden Einfluss des spéter hinzukommen-
den, sekundiren Begriffes erklart werden (vgl. Paulus 2001: 27f.).

Fiir Derrida stellen solche Hierarchien eine gewaltsame Struktur dar, die sich
nicht — wie im logozentrischen Denken suggeriert — ganz natiirlich ergeben hat, in-
dem der Primérbegriff den eigentlichen Ursprung bildet und der Sekundérbegriff
erst spiter hinzugestoen ist. Vielmehr ist die Hierarchie eine kontingente Struktur,
die durch stiandige Gewalt aufrechterhalten werden muss. Die Gewalt zeigt sich in
der AusschlieBung, Abwertung und Marginalisierung des Sekundérbegriffes. ,,[...]
man [hat] es bei einem klassischen philosophischen Gegensatz nicht mit der friedli-
chen Koexistenz eines Vis-a-Vis, sondern mit einer gewaltsamen Hierarchie zu tun
[...]. Einer der beiden Ausdriicke beherrscht (axiologisch, logisch usw.) den andern,
steht tiber ihm.* (Derrida 1986: 88)

Die Gewalt der Metaphysik verschleiert die urspriingliche Gewalt, indem sie
alle in der Sprache vorgenommenen Klassifikationen, Verweisungen, Zuschreibun-
gen und Benennungen als ,,immer schon so gegeben setzt. Fiir Derrida ist es ein
weiterer Gewaltakt, die urspriingliche Gewalt in der Sprache unsichtbar zu machen
und alle kontingenten Gewaltstrukturen als neutral, natiirlich und objektiv darzu-
stellen. Die metaphysische Gewalt ist daher eine ,,ontologische oder transzendentale
Unterdriickung, aber ebenfalls Ursprung und Alibi jeder anderen Unterdriickung in
der Welt* (Derrida 1989: 127). Indem sie bestimmte Hierarchien als ,,natiirlich
und gewaltfrei entstanden legitimiert, kann sie darauf aufbauend auch weitere Hie-
rarchien rechtfertigen. Jegliches Weitertragen einer bestimmten Struktur, zum Bei-
spiel die Hierarchie zwischen Korper und Geist, stellt fiir Derrida eine ethisch-poli-
tische Entscheidung dar. Derrida sieht die Gewalt der Metaphysik als eine Gewalt
der Gesetze und der Erhaltung von existierenden Strukturen. Die metaphysische
Gewalt und der Logozentrismus miinden daher in spezifische Politiken, welche
ganz bestimmte Hierarchien und Diskurse festigen.

An dieser Stelle setzt die dritte Gewalt ein, die ,,Gewalt der Dekonstruktion®.
Derrida bezeichnet sie auch als ,,Reflexionsgewalt” (Derrida 1983a: 197), denn sie
blickt hinter jene Mythen und ,,Wahrheiten, welche die Gewalt der Metaphysik zu
errichten versucht, und offenbart die urspriingliche Gewalt. Die Sprache und ihre
impliziten Hierarchien, die durch die Gewalt der Metaphysik als neutral, gewaltlos,
objektiv und natiirlich dargestellt werden, deckt die Gewalt der Dekonstruktion als
gewaltsam auf. Das Ziel von Derridas dekonstruktiver Lektiire ist, die Hierarchien
des Logozentrismus sichtbar zu machen und die Vorgehensweisen bei der Aus-
schlieBung und Abwertung des Sekundarbegriffs hervortreten zu lassen. Die De-
konstruktion zeigt auf, dass die Hierarchien konstruiert sind und sich nicht logisch
begriinden lassen. Fiir Derrida lassen sich Hierarchien sogar umdrehen: Durch die
Dekonstruktion kann offenbart werden, dass der sekundire Begriff notwendig fiir
die Konstruktion des primédren Begriffes gebraucht wird (zum Beispiel, dass Saus-
sure die Schrift fiir die Beschreibung der Eigenschaften der Sprache heranziehen

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

muss, vgl. ebd.: 91). Dadurch kann der sekundédre Begriff als vorgéngig und ur-
spriinglich gesetzt werden. Es ist aber nicht in Derridas Interesse, eine umgekehrte
Hierarchie zu etablieren. Vielmehr will er die Verwobenheit und gegenseitige Ab-
hingigkeit beider Begriffe aufzeigen, ohne einen dominieren zu lassen (vgl. Derrida
1986: 471.).

,.Dritte Reflexionsgewalt, konnte man sagen, welche die eingeborene Nicht-Identitdt, die
Klassifizierung als Denaturierung des Eigenen und die Identitét als abstraktes Moment des
Begriffs darstellt. [...] Diese Gewalt ist aber insofern komplexer strukturiert, als sie zugleich
auf zwei tiefer gelegene Schichten der Ur-Gewalt und des Gesetzes verweist. Tatsdchlich
enthiillt sie die erste Nomination, die schon eine Enteignung war, doch legt sie auch blof3, was
seitdem Funktion des Eigenen war, das sogenannte Eigene, Substitut des verschobenen Eige-
nen, das vom gesellschafilichen und moralischen BewufStsein als das Eigene, das beruhigende
Siegel der Selbstidentitdt, als das Geheimnis wahrgenommen wird. [Herv.i.O.] (Derrida
1983a: 197f.)

Die dritte Gewalt beschrinkt sich nicht nur auf die Dekonstruktion und die Kritik
allein. Sie stellt auch die empirische Gewalt dar (vgl. ebd. 198), ndmlich jene, die
das Gesetz iibertritt und die in der Alltagssprache als Gewalt begriffen wird. Krieg,
Zerstorung, physische Gewaltakte sowie Androhung von Tétlichkeiten sind fiir Der-
rida moglich, weil durch die Gewalt der Dekonstruktion deutlich wird, auf welch
briichigem Fundament jegliche Gesetze, Konventionen und Traditionen stehen. Die
empirische Gewalt hat fiir Derrida eine Voraussetzung: Ein Gesetz kann nur des-
wegen iibertreten werden, weil Verbote und Strukturen sich nie ganz durchsetzen
oder sich vollstdndig legitimieren konnen. Es zeigt sich, dass die metaphysische
Gewalt erst dasjenige erschafft, was sie zu erhalten oder zu beschreiben versucht.'”’
Das bedeutet, dass die urspriingliche Gewalt trotz der Verschleierung durch die
metaphysische Gewalt immer wieder durchscheint und die scheinbare Neutralitét
und Natiirlichkeit, die die metaphysische Gewalt instituieren will, permanent un-
tergrébt. Die Institutionen und Uberzeugungen einer Gesellschaft — Moral, Gesetze,
Traditionen — stehen fiir Derrida auf einem wackligen Fundament und miissen
durch stetige Gewalteinsitze gestiitzt werden. Indem immer wieder durchscheint,
dass die Gesetze selbst Gewaltformationen darstellen (die Gewalt der Metaphysik),
welche die urspriingliche Gewalt nur verschleiern, konnen andere Gewaltakte diese

107 Ein Beispiel findet sich in der Amerikanischen Unabhéngigkeitserkldrung: Derrida
zeigt an ihr auf, dass die Unabhéngigkeitserkldrung vorgibt, das amerikanische Volk
und seine Erklarung konstativ zu beschreiben. Die genauere Analyse hingegen zeigt
auf, dass aber ebenso gut von der Griindung des Volks und seines Willens gesprochen
werden kann, das heiflt dass das amerikanische Volk erst mit dieser Erkldarung perfor-

mativ gegriindet wird (vgl. hierzu ausfiihrlicher Kapitel 3.2 und Thomas 2006: 51f.)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEWALT | 93

Gesetze angreifen. Ein ,,absolutes” Gesetz, zu dem niemand Alternativen benennen
oder auch nur denken kdénnte und das iiberzeugend den Eindruck vermitteln konnte,
Ausdruck einer tiefer liegenden Wahrheit zu sein, wire nicht zu iibertreten.'®

,,For Derrida, this third kind of violence may or may not actually take place in empirical real-
ity [...] but it is always a possibility because it is the logical outworking of the violence inhe-
rent in its two predecessors. What makes possible the empirical violence [...] is the impossi-
bility of the proper name ever establishing itself either linguistically or by the institution of
the law. In this sense, Lévi-Strauss’s own act of illegality does not so much break the law as
expose the violence inherent in what is called ,law‘. [Herv.i.0.]“ (Bradley 2008: 88, vgl.
Beardsworth 1996: 24)

Derrida betont immer wieder, dass Dekonstruktion keine Politik ist. Die Dekons-
truktion verfolgt keine inhaltlichen Absichten, und jede r kann die Dekonstruktion
benutzen, ,,wie es ihm gefallt und [sie kann] unterschiedlichen politischen Perspek-
tiven dienen [...], was bedeuten wiirde, die Dekonstruktion sei neutral® (Derrida
1999a: 189). Nichtsdestotrotz ist die Dekonstruktion politisch: Sie greift Entpoliti-
sierungen an, indem sie aufzeigt, dass die angeblich natiirlichen Fakten und Wahr-
heiten Setzungen und Konstruktionen ganz bestimmter Politiken (vor allem des Lo-
gozentrismus) sind.

,,Die Tatsache aber, da3 die Dekonstruktion scheinbar politisch neutral ist, erlaubt uns einer-
seits eine Reflexion iiber das Wesen des Politischen und andererseits, das ist es, was mich an
der Dekonstruktion interessiert, eine Hyperpolitisierung. Dekonstruktion ist Hyperpolitisie-
rung, indem sie Pfaden und Codierungen folgt, die nicht rein traditionell sind, und ich glaube,
daf} sie eine Politisierung hervorruft, wie ich es weiter oben erwéhnt habe, das heif}t, sie ge-
stattet uns, das Politische und das Demokratische zu denken, indem sie den notwendigen

Raum offenhilt, ohne den sie in letzterem eingeschlossen bliebe.* (ebd.: 189f.)

Was Derrida als (urspriingliche und metaphysische) Gewalt bezeichnet, findet sich
bei anderen poststrukturalistischen Denker innen eher unter dem Terminus
,»Macht“. Vor allem Foucault, Butler, Laclau und Mouffe (vgl. Kapitel 1.4.5, 2.2.3
und 2.3.4) gehen davon aus, dass Macht bereits als Mikromacht innerhalb der Dis-
kurse zu verorten ist: Immer dann, wenn sich Bedeutungen verfestigen und damit
ganze Diskurse und Wissensordnungen prigen, kann von Macht gesprochen wer-
den. Der Gewaltbegriff Derridas kann mit diesem Machtbegriff verglichen werden,

108 Die Sterblichkeit des Menschen ist ein Beispiel fiir solch eine GesetzmaBigkeit, hinter
die auch Derrida nicht zuriickgeht. Im Laufe der Arbeit wird sich zeigen, dass die
Uberwindung der Sterblichkeit alle ethischen Schlussfolgerungen Derridas fiir den

Menschen nichtig machen wiirde.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

denn Derrida stuft die gleichen Prozesse der Festigung und Weitertragung von Be-
deutung als gewaltsam ein. Gewalt dient also genauso wie die Foucaultsche Macht
dazu, um in dem Chaos von instabilen Bedeutungen eine stabile Ordnung zu schaf-
fen (vgl. ebd.: 185). Anders als die Genannten verkniipft Derrida die urspriingliche
Gewalt jedoch nicht mit Macht oder Politik. Er enthilt sich auch einer Bewertung
dieser Gewalt:

.| ...] die différance ist nicht. [...] Sie beherrscht nichts, waltet liber nichts, {ibt nirgends eine
Autoritdt aus. Sie kiindigt sich durch keine Majuskel an. Nicht nur gibt es kein Reich der dif-
férance, sondern diese stiftet zur Subversion eines jeden Reiches an. So wird sie offensicht-
lich bedrohlich, und all das muB3 sie unvermeidlich fiirchten, was in uns das Reich, die ver-
gangene oder zukiinftige Gegenwart eines Reiches wiinscht. Und immer 148t sich ihr im
Wahn, sich erhéhe sich durch eine Majuskel, im Namen eines Reiches der Vorwurf machen,
sie wolle herrschen. (Derrida 1988g: 47, vgl. Derrida 2001c: 231; Derrida/Ferraris 2001: 90;
Hitz 2005: 61)

Die metaphysische Gewalt hingegen ist jene Gewalt, die Derrida kritisiert, und die
er mit bestimmten Politiken verbindet. Vor allem die Naturalisierung bestimmter
Diskurse empfindet Derrida als negativ, denn wenn Inhalte als absolut gesetzt wer-
den, sind sie politisch nicht mehr &nderbar. Die Naturalisierung begreift Derrida als
Entpolitisierung, weil {iber die Inhalte nicht mehr politisch gestritten werden kann.
Zugleich erfordert der Entzug bestimmter Inhalte aus der Diskussion ein
Hochstmall an Politik und stellt damit eine Hyperpolitisierung dar. Die Dekon-
struktion vermag es, diese negative Gewalt der Metaphysik und deren Entpolitisie-
rung zu mindern, indem sie deren Hyperpolitisierung und Gewalt ans Licht bringt.
Es zeigt sich, dass der Einsatz von Gewalt in unserer Gesellschaft Begriindun-
gen verlangt, vor allem, um legitime von ungerechtfertigter Gewalt zu unterschei-
den. Wenn alle Griindungen in Gewalt wurzeln, so stellt sich die Frage, welche
Griindungen gutzuheiflen sind. Um diese Frage zu bearbeiten, libertrdgt Derrida
seine Schlussfolgerungen zur Beziehung zwischen Gewalt und Sprache auf die Be-
ziehung zwischen Gewalt und ethischen, politischen und rechtlichen Festlegungen.
Auch die Griindungen von gesellschaftlichen Normen, politischen Systemen, Recht,
Gesetz und Staaten sind als kontingente Fixierungen von Bedeutungen aufzufassen.
Die Formen der Gewalt, die sich in der Sprache zeigen, finden sich ebenso bei der
Griindung und Erhaltung von Recht wieder. ,,Die unumgingliche Gewalt der
sprachlichen Setzung wiederholt sich spéter in der These vom notwendig gewaltté-
tigen, illegitimen Charakter aller ethischen und rechtlichen Setzungen.* (Kraul3
2001: 98) Ebenso wie Bedeutungsfestlegungen in der Sprache kontingent sind,
kann sich auch das vorherrschende Recht auf nichts Anderes als eine grundlose,
rechtsetzende Gewalt berufen. Selbst die Bedingungen, Regeln und Konventionen,

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEWALT | 95

auf die sich das Recht beruft, bediirfen ihrerseits einen Akt der Einsetzung, der im
Kern grundlos ist.'”

»[...] das Vorgehen, das das Recht stiftet, (be)griindet, er6ffnet, rechtfertigt, das das Gesetz
diktiert, wire ein Gewaltakt, eine performative und also deutende Gewalt, in sich selbst we-
der gerecht noch ungerecht; eine Gewalt, die ihrer eigenen Definition gemél von keiner vor-
gingigen Justiz, von keinem in vorhinein stiftenden Recht, von keiner bereits bestehenden
Stiftung oder Griindung verbiirgt, in Abrede gestellt oder fiir ungiiltig erklart werden konnte.
[...] Weil sie sich definitionsgemal auf nichts anderes stiitzen konnen als auf sich selbst, sind
der Ursprung der Autoritét, die (Be)griindung oder der Grund, die Setzung des Gesetzes in
sich selbst eine grund-lose Gewalt(tat).” (Derrida 1991: 28f.)

Derrida bezeichnet den Akt der Rechtsetzung in Anlehnung an Michel de Mon-
taigne als ,,mystischen Grund der Autoritdt” (ebd.: 24f.), da die Grundlosigkeit des
Rechts den begriindenden Diskurs an ,,seine Grenze fiihrt“, beziehungsweise ein
»Schweigen in sich birgt (vgl. ebd.: 28). Fiir Derrida kann diese rechtsetzende
Gewalt weder als ,,recht- noch unrechtméfig* (ebd.: 29) bezeichnet werden. Sie
setzt ndmlich selbst den Malistab, mit dem allein sie bewertet werden kann. ,,Denn
der Moment der Griindung oder Einsetzung des Rechts (durch revolutiondre Gewalt
oder Landnahme) ist per definitionem recht-los (weder rechtméfig noch unrecht-
maiBig), es ist ein Moment politischer Gewalt, der der Unterscheidung von Recht
und Unrecht, diese erst begriindend, vorausgeht.“ (Liidemann 2011: 101f.)

Diese Sichtweise Derridas mag iiberraschen. Sie steht im Widerspruch zu der
populdren Ansicht, dass grundlose Gewalt eine unrechtmifBige und negative Ge-
walt(tat) darstelle, wohingegen das geltende Recht Gewalt autorisiere und legitim
einsetze (zum Beispiel Gewalt durch die Polizei oder durch Gerichte)."" Derrida
erinnert daran, dass jedes Recht in einer vorgingigen rechtsetzenden Gewalt griin-
det, die sich selbst autorisiert hat. Doch wenn jedes geltende Recht auf einem dem
Recht enthobenen Gewaltakt beruht, stellt sich die Frage, ob iiberhaupt zwischen
einer gerechtfertigten, legitimen Gewalt (,,force”) und einer ungerechten Ge-
walt(tdtigkeit) (,,violence®) unterschieden werden kann (vgl. Derrida 1991: 12f)).
Um diese Frage erortern zu konnen, wendet sich Derrida einer Kategorisierung von

109 So ist beispielweise die Vernunft, auf deren Basis Grundsitze wie das Naturrecht oder
Prinzipien der Gerechtigkeit gefunden werden, aus poststrukturalistischer Sichtweise
ebenfalls ein Diskurs, der erst einmal in einer Gesellschaft intelligibel gemacht werden
muss. Vgl. Liidemann 2011: 102.

110 In dieser Sichtweise scheint die metaphysische Gewalt durch: Weil das Recht sich auf
etwas auflerdiskursives, apolitisches, auf ein Naturrecht, Vernunft oder Gerechtigkeit
beziehen konne, so das Argument, sei es legitim. Die Grundlosigkeit und Gewalt in der

Griindung wird durch diese Sichtweise verschleiert.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Walter Benjamin zu, der zwischen rechtsetzender und rechterhaltender Gewalt
trennt. Gewalt hat zwei Wirkungsweisen: Entweder, Gewalt wird dazu eingesetzt,
um eine neue Ordnung zu schaffen und damit Recht zu setzen, oder sie wird ange-
wandt, um die vorherrschende Ordnung zu verteidigen und das bestehende Recht zu
erhalten (vgl. Benjamin 1999).

Die rechtsetzende Gewalt bildet die Basis, auf der das vorherrschende Recht
existiert. Sie bietet als ,,mystischer Grund der Autoritit“ die Legitimation dafiir,
dass das Recht sich als eine gerechtfertigte, legitime Gewalt darstellen kann. Denn
auch das geltende Recht bedarf der Gewalt, um sich durchzusetzen: Es muss Ge-
walt eingesetzt werden, um Gesetze anzuwenden und um Ubertretungen des Ge-
setzes zu verhindern (beispielsweise durch Androhung von Gewalt) und/oder diese
zu bestrafen.

,.Sicherlich gibt es Gesetze, die nicht angewendet werden, es gibt aber kein Gesetz ohne An-
wendbarkeit und keine Anwendbarkeit oder ,enforceability* des Gesetzes ohne Gewalt — mag
diese Gewalt unmittelbare Gewalt sein oder nicht, mag sie physische oder symbolische, du-
Bere oder innere, zwingende oder regulative Gewalt sein, brutal oder auf subtile Wese diskur-

siv und hermeneutisch usw.* (Derrida 1991: 12)

Doch die Kategorien rechtsetzende Gewalt und rechterhaltende Gewalt lassen sich
nicht so trennscharf voneinander unterscheiden, wie Benjamin dies zu Beginn sei-
nes Artikels impliziert. Am Umstand, dass die rechterhaltende Gewalt, also das
Recht, darauf beruht, dass es von einer rechtsetzenden Gewalt gegriindet wurde,
wird deutlich, dass das Recht immer auf rechtsetzender Gewalt basiert. Umgekehrt
kann gezeigt werden, dass die rechtsetzende Gewalt ebenfalls eine rechterhaltende
Gewalt in sich trdgt: Die Rechtsetzung ist auf die Zukunft ausgerichtet. Sie er-
schafft das geltende Recht nicht nur fiir den Moment, sondern enthilt das Verspre-
chen, auch fiir die kommende Zeit bestehen zu bleiben. Die dauerhafte Geltung des
gesetzten Rechts ist in der Rechtsetzung als unausldschliches Ziel enthalten.

,,Damit gibt es keine reine Rechtsetzung oder -griindung, es gibt keine reine (be)griindende
Gewalt, ebenso wenig wie es eine rein erhaltende Gewalt gibt. Die Setzung ist bereits Iterabi-
litdt, Ruf nach einer selbsterhaltenden Wiederholung. Die Erhaltung verhilt sich ihrerseits
wieder-griindend, um jenes erhalten zu konnen, was sie zu (be)griinden beansprucht.” (ebd.:
83, vgl. ebd.: 92, 110; Heinle 2012: 220)

Die Rechtsetzung ist mitnichten mit einem einmaligen, absichtsvoll herbeigefiihrten
Akt abgeschlossen. Sie bedarf der Wiederholung, die damit in der Struktur der
Rechtsetzung eingeschrieben ist (vgl. Derrida in Caputo 1997b: 6). Gesetze zum
Beispiel werden zu dem Zweck beschlossen, immer wieder angewendet zu werden.
Doch die Wiederholung kann nie eine exakte Kopie beziehungsweise exakte An-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEWALT | 97

wendung des Gesetzes sein: Bei jeder Ausiibung des Gesetzes in neuen Kontexten
verdndert sich das gesetzte Recht. Richter innen kdnnen Gesetze nie rein und me-
chanisch anwenden, sie miissen sie im jeweiligen Kontext und fiir jeden Einzelfall
neu interpretieren. Die Interpretation stellt damit nicht nur eine Erhaltung des
Rechts, sondern auch eine Rechtsgriindung dar. Auch die Polizei setzt Recht bei der
jeweiligen Ausfiihrung ihrer Aufgaben, indem sie in den konkreten Situationen die
Ausiibung des Rechts auslegen muss. Derrida zieht hier eine Analogie zwischen
Sprache und Recht. Wie alle Bedeutungssysteme unterliegt auch das Recht der dif-
férance und der Iterabilitit. ,,Recht und Sprache: beide Mal scheint es folglich in
analoger Weise um Geltung zu gehen. Ohne die griindend-erhaltende, der Iterativi-
tit geschuldete Gewalt wire das Gesetz nicht Gesetz — wie die Rede nicht Rede
wire und der Text nicht Text.” (Gehring 1997: 234, vgl. Krauf3 2001: 99)

Derrida will mit seiner Dekonstruktion aufzeigen, dass das Recht im Herzen
schon von Gewalt kontaminiert ist. Die ,,legitime®, rechterhaltende Gewalt und die
Hillegitime®, rechtsetzende Gewalt kdnnen nicht voneinander unterschieden werden.
Dies eroffnet Moglichkeiten fiir Kritik und Dekonstruktion. Wenn der letzte Grund
des Rechts grundlos ist, kann das Recht dekonstruiert und politisiert werden. ,,Dem
Recht wohnt mit der Gewalt ein Stachel inne, der in seinen eigenen Begriff dessen
Dekonstruktion einschreibt.” (Fliigel-Martinsen 2009a: 79) Die Gewalt des Rechts
kann durch die dekonstruktive Gewalt gemindert werden, indem letztere die
Grundlosigkeit des Rechts und seiner Gewalt aufzeigt. Abermals kann die Parallele
zu der Gewalt in der Sprache, in diesem Fall zu der dekonstruktiven Gewalt, gezo-
gen werden. Es gibt die Dekonstruktion, weil das Recht schon von vorneherein in-
stabil, auf Gewalt gegriindet und von Iterabilitdt abhéngig ist. Das Recht wird von
(dekonstruktiver) Gewalt ,,in dessen Innerem* (Derrida 1991: 75) bedroht, weil jede
Gewalt potentiell eine begriindende Gewalt in sich birgt, die neues Recht schaffen
kann.

Die Moglichkeit, das Recht zu dekonstruieren, begreift Derrida als Chance.
Denn nur so kann sich das Recht wandeln und méglicherweise verbessern. Doch
wer fiihrt iberhaupt eine Dekonstruktion durch und wer kann Recht verbessern? Im
Folgenden wird diskutiert, welche Sichtweise Derrida auf die Subjekte hat, die in
klassischen politischen Theorien zumeist als die Entscheidungstriger innen und
Initiator_innen von Gewalt angesehen werden.

2.1.6 Die Ablehnung des klassischen Subjekts

Derrida gilt bei vielen Kritiker innen als einer der Philosoph_innen, die mit ihren
Thesen dazu beitragen, das Subjekt zu Grabe tragen. In Derridas Theorie ist der
Mensch als erkennendes Subjekt nicht der autonome Herr seiner Gedanken und
Aussagen. Die Sprache ist nicht das bloBe Werkzeug, um die ureigenen Gedanken

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

ausdriicken oder um die reale Welt unbeeinflusst wahrnehmen zu koénnen. Stattdes-
sen erschafft die Sprache die wahrgenommene Realitdt durch die vielfaltigen Spu-
ren und Verweisungen. Auch wenn der Mensch als Autor auftritt, ist er den sprach-
lichen Beschriankungen unterworfen. Dennoch widerspricht Derrida seinen Kriti-
ker innen: Er besteht darauf, dass er keine ,,Liquidierung™ des Subjekts betreibt
(vgl. Derrida 1998b: 2671.).

,,] have never said that the subject should be dispensed with. Only that it should be decon-
structed. To deconstruct the subject does not mean to deny its existence. There are subjects,
,operations‘ or ,effects‘ (effets) of subjectivity. This is an incontrovertible fact. To acknow-
ledge this does not mean, however, that the subject is what it says it is. The subject is not
some meta-linguistic substance or identity, some pure cogito of self-presence; it is always in-
scribed in language. My work does not, therefore, destroy the subject; it simply tries to resitu-
ate it. [Herv.i.0.]“ (Derrida in Kearney 1984: 125, vgl. Derrida 1986: 171)

Es kann nicht Derridas Ziel sein, das klassische Subjekt zu zerstoren, da das klassi-
sche Subjekt in der Philosophie fiir ihn nicht existiert. Die Referenz auf das klassi-
sche Subjekt ist nicht eindeutig und homogen: ,,Niemals hat es fiir irgendjemanden
Das Subjekt gegeben [...]. Das Subjekt ist eine Fabel [...][Herv.i.0.] (Derrida
1998b: 276). Was Derrida in der Geschichte der Philosophie findet, sind Grund-
strukturen im Diskurs iiber Subjektivitdt, die das Nachdenken iiber Subjekte veren-
gen und die bisweilen dogmatisierend wirken (vgl. ebd.: 284). So werden dem
Subjekt immer wieder bestimmte Eigenschaften (vor allem Autonomie, Gegenwir-
tig-Seiend und Selbstidentitét) zugeschrieben, welche es zu Bewusstsein, Willen
und Handlungsfihigkeit erméichtigen sollen (vgl. Kapitel 1.4.6). Dies fiihrt zu ei-
nem Diskurs, der das Subjekt als ein abgrenzbares, identifizierbares, substanzielles,
sich an einem bestimmten Ort und zu einer bestimmten Zeit befindliches Indivi-
duum bestimmt. Das Subjekt kann sich aufgrund dieser Geschlossenheit als ein
,Jch* und als eine ,Identitdt“'!! verstehen und sich von Anderen absondern. Dieses
Ich eignet sich als Ankerpunkt fiir Fragen des Rechts, der Ethik und der Politik, da
es als gegenwdrtig, stabil und eins kommuniziert wird (vgl. ebd.: 271, 284f.). Derri-
das Dekonstruktion hinterfragt diese Grundstruktur und deckt ihre Inkonsequenzen

111 John Lechte fasst zusammen, von welchem Identititskonzept sich Derrida abgrenzt:
Identitit beruhe auf der Vorstellung einer ,,essential reality”. ,,To sustain logical cohe-
rence, this origin must be ,simple (i.e. free of contradiction), homogeneous (of the
same substance or order), present to, or the same as itself (i.e. separate and distinct
from any mediation, conscious of itself without any gap between the origin and con-
sciousness.” (Lechte 1996: 106)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABLEHNUNG DES SUBJEKTS | 99

und Briiche auf. Beispielhaft werden im Folgenden die Eigenschaften der Autono-
mie und des Gegenwiirtig-Seiend behandelt.'"?

Das Subjekt ist fiir Derrida nicht das autonome Ich des Menschen, das der Er-
kenntnis vorausgeht, die Quelle der Erkenntnis darstellt, die Sprache nur als Werk-
zeug benutzt und die Aussagen der Sprache produziert. Das Subjekt ist vielmehr
selbst ,,eine Wirkung der différance* (Derrida 1986: 70, vgl. Howells 1999: 133).
Fiir Derrida ist ein Mensch nicht zur Autonomie fahig, da das Subjekt nicht auler-
halb der Diskurse steht und nicht die Position eines auerdiskursiven Bewusstseins
einnimmt. Stattdessen geht die Sprache dem Denken voraus. Das Denken findet nur
innerhalb der sprachlichen Grenzen statt und ist von der Sprache zutiefst vorgepragt
(vgl. Kapitel 2.1.2 und Paulus 2001: 23f.). Derrida verortet das Subjekt, bezieh-
ungsweise das Subjektive innerhalb der Sprache, ndmlich als ein Effekt der Sprache

und nicht als auBersprachliche Substanz.'"

,,Dies [dass das Sprachsystem nicht eine Funktion des sprechenden Subjekts ist, Anm.d.Verf.]
impliziert, dal das Subjekt (Selbstidentitdt oder eventuell Bewusstsein der Selbstidentitét,
Selbstbewusstsein) in das Sprachsystem eingeschrieben, eine ,Funktion‘ des Sprachsystems
ist, nur zum sprechenden Subjekt wird, wenn es sein Sprechen, selbst in der sogenannten
,Schopfung’, selbst in der sogenannten ,Uberschreitung® an das Vorschriftsystem der Sprache
als System von Differenzen oder zumindest an das allgemeine Gesetz der différance angleicht
[...][Herv.i.O.]* (Derrida 1988g: 41, vgl. Derrida 1983a: 119).

Die Sprache des Menschen muss sich den Regeln des Sprachsystems und der diffeé-
rance unterwerfen und ist daher nur als Vermittlung, als ,,Umweg®“ oder mit
,schweigendem Unterpfand® (ebd.: 41) zu haben. Doch nicht nur die Aussagen und
(gesprochenen) Gedanken eines Subjekts unterliegen der différance, sondern auch
das (schweigende oder intuitive) Bewusstsein ist eine Wirkung des Sprachsystems
(vgl. ebd.: 42). Derrida begriindet dies damit, dass philosophisch das Bewusstsein
zumeist als eine ,,Selbst-Gegenwart™ gedacht wird. Das Subjekt hat ,,als Bewusst-
sein sich nie anders denn als Selbst-Gegenwart ankiindigen konnen* (ebd.: 42). Ge-

112 Die Auseinandersetzung Derridas mit dem klassischen Subjekt wird nicht in voller
Léange ausgefiihrt, da sich viele Argumente Derridas auf seine Kritik an der Phédnome-
nologie beziehen, die in dieser Arbeit nicht behandelt wird. Vgl. fiir ausfiihrlichere
Darstellungen Enwald 2004: 230-259; Krau 2001: 68-77; Lagemann/Gloy 1998:
145f.; Paulus 2001: 21-34; Zima 2000: 206-215.

113 Diese Sichtweise Derridas fiihrte zu der Frage, ob Derrida ein extremer Konstruktivist
sei, fir den alles ,,nur Text sei* und in dessen Theorie auch moglich sei, eine Sicht-
weise auf die Welt zu erfinden, die vollig unabhéngig von der ,,wirklichen* Welt sei
(vgl. Enwald 2004: 263f.). Diese Diskussion wird in dieser Arbeit jedoch nicht behan-

delt, weil sie die Fragestellung nicht beriihrt.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

rade das Gegenwirtig-Seiende stellt fiir Derrida einen der Hauptbegriffe fiir das
Denken des Subjekts dar.

Unter Selbst-Gegenwart bezichungsweise Gegenwirtig-Seiend versteht Derrida
die philosophische Annahme, dass das Subjekt seine Gedanken und Empfindungen
im selben Moment wahrnehmen kann, in dem sie auftreten. Dieses gegenwiértige
Bewusstsein ermoglicht, die Dinge unverstellt und wahrhaft zu erfahren — vor allem
die eigene Identitdt und das eigene Sein (vgl. ebd.: 35; Paulus 2001: 26). Dieser
metaphysischen und logozentrischen Philosophie setzt Derrida entgegen, dass die
Erkenntnis nur durch die Sprache gegeben ist und Wahrnehmung stets durch eine
Vermittlung — also auch zeitlich verschoben — stattfindet. Die sprachlichen Zeichen
sind nicht in der Lage, die Gegenwart als Gegenwart einzufangen (wenngleich der
vorherrschende Zeichenbegriff stets impliziert, dem Zeichen ginge eine Pridsenz
voraus, die es reprisentiere): ,,Die erste Folgerung wire, da3 die bezeichnete Vor-
stellung, der Begriff, nie an sich gegenwirtig ist, in hinreichender Prisenz, die nur
auf sich selbst verwiese. Jeder Begriff ist seinem Gesetz nach in eine Kette oder in
ein System eingeschrieben, worin er durch das systematische Spiel von Differenzen
auf den anderen, auf die anderen Begriffe verweist.” (ebd.: 37)

Fiir das Subjekt bedeutet dies, dass es nicht selbst-gegenwartig und nicht selbst-
présent sein kann. Seine Eigenwahrnehmung als Singularitdt, als mit sich identisch
und als homogen wird vom Sprachsystem als Effekt hervorgerufen. Die Bezeich-
nung der eigenen Identitdt und des eigenen Ich erzeugt die Vorstellung, es gibe da
etwas Substanzielles, das bezeichnet werden konnte. Das Subjekt kann sich folglich
nicht selbsttransparent erkennen, da

,»[...] es einen stabilen, identifizierbaren Sinn aus zwei Griinden nicht geben kann: erstens,
weil jedes sprachliche Zeichen in einem unabschlieBbaren, offenen Kontext von Differenzen
bedeutet, der es uns nicht gestattet, dieses Zeichen auf einen eindeutigen Sinn festzulegen;
zweitens, weil die Wiederholung eines solchen Zeichens im Kontext zu immer neuen Abwei-
chungen und Sinnverschiebungen fiihrt, die ebenfalls Eindeutigkeit (als endgiiltige Sinnge-
genwart oder Sinnprisenz) vereiteln.* (Zima 2000: 207)

Durch die différance werden die Bedeutungen endlos weiterverwiesen, ohne dass
eine klar identifizierbare Essenz der Bedeutung auszumachen wire. Die Iterabilitét
bewirkt, dass sich der Sinn auch zeitlich veréndert, da jeder neue Kontext, in den
eine Bedeutung gestellt wird, die Bedeutung mit verschiebt. Auf das Subjekt bezo-
gen kann geschlussfolgert werden, dass kein Subjekt etwas wie eine klar abgrenz-
bare Identitdt oder eindeutig bestimmbare Intentionen besitzt. Zum einen konnen
diese nicht erkannt werden, da das Erkennen der eigenen Identitit der différance
und Iterabilitit unterliegt. Zum anderen liegt diese Substanz gar nicht erst vor, son-
dern das eigene Ich ist durch Verschiedenheiten, das Andere und Heterogenitét
durchzogen, welche sich niemals als etwas Homogenes, Eindeutiges fassen lassen.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABLEHNUNG DES SUBJEKTS | 101

Derrida konstatiert, ,,dal das Subjekt, und in erster Linie das bewufte und spre-
chende Subjekt vom dem System der Differenzen und der Bewegung der différance
abhingig ist, dal es vor der différance weder gegenwirtig noch vor allem selbstge-
genwirtig ist; es schafft sich seinen Platz in ihr erst, indem es sich spaltet, sich ver-
raumlicht, sich ,verzeitlicht‘, sich differiert” (Derrida 1986: 70f.).

Mit seiner Sprachphilosophie macht Derrida deutlich, dass Aussagen ihren Ur-
sprung nicht in den Absichten und dem Willen eines eigenstdndigen Subjektes ha-
ben. Das Subjekt ist nicht der Erschaffer seines eigenen Diskurses, sondern die Dis-
kurse gehen dem Subjekt vorher. Die Erkenntnismdglichkeiten eines Subjekts sind
nicht unabhéngig von diesen Diskursen zu denken, und nur wenn das Subjekt in-
nerhalb der Regeln dieser Diskurse spricht, wird es Versténdlichkeit erlangen.

All diese Kritiken am klassischen Subjektbegriff miinden in Problematiken, die
auch die Moglichkeiten von Politik (ebenfalls im klassischen Sinne) stark beein-
trichtigen, wenn nicht sogar verunmdglichen. Dietrich Krauf} fasst sie treffend zu-
sammen:

,,Mit der Eliminierung des Subjekts als eigenstindigem Element gegeniiber einem autonomen
Sprachgeschehen miissen der Différance all die Phinomene und Leistungen zugeschlagen
werden, fiir die ansonsten das Subjekt einsteht: Die Différance steht fiir die Regelhaftigkeit
und die notwendige Subversion dieser Regel, fiir die Statik der Regel und die Dynamik der
Transformation. In der paradoxen Transzendentalie der differierenden Iterabilitdt sind zwar
beide Momente in einer widerspriichlichen Einheit aufgehoben, aber Subversion und Trans-
formation haben mit dem Subjekt ihren angestammten Platz verloren. Im Subjekt war die
Dynamik des Sprachgeschehens mit einem Moment von Freiheit verkniipft. Bei Derrida wird
die Dynamik sprachlicher Transformation nun gleichsam zu einem natiirlichen Phénomen.*
(Krauf3 2001: 91, vgl. ebd.: 93, 98)

Doch diese Kritik wird nur dann wirksam, wenn Derrida einem klassischen Politik-
begriff folgt, bei dem Politik dem eigenstindigen und machtvollen Handeln von
souverdnen Subjekten entspringt. Es wird sich in Kapitel 2.1.9 zeigen, wieso Politik
fiir Derrida selbst unter den Voraussetzungen seiner Sprachphilosophie méglich ist.
In dieser Hinsicht muss Derrida das Subjekt auch nicht ,,liquidieren®. Wie bei ande-
ren Begriffen auch, die einen von Derrida kritisierten Kontext in sich bergen, lehnt
er nicht rundheraus ab, den Begriff des Subjekts zu benutzen, wenngleich die Nut-
zung dullerst problematisch ist (vgl. Derrida 1998b: 271f., 277). Derrida befiirwor-
tet Neu- und Umdeutungen dieses Begriffes, die umso notwendiger sind, sobald
,Differenz, Nicht-Entsprechung, Teilung und Dehiszenz in der Selbst-Affektion*
(ebd.: 280) sowie ,,die Vorgéinge der différance, der Spur, der Iterabilitét, der Ent-
Aneignung und so weiter (ebd.: 286) anerkannt werden. Doch ,,[d]iese Aufgabe
liegt noch vor uns, in sehr weiter Zukunft“ (ebd.: 286).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Derrida selbst hat sich dieser Aufgabe nicht explizit angenommen und erarbeitet
anders als Butler und Laclau keinen Entwurf, wie ein poststrukturalistisches Sub-
jekt aussehen konnte (vgl. Kapitel 2.2.6 und 2.3.9).""* Ein neues Verstindnis des
Subjekts erfordert fiir Derrida eine tiefgreifende Dekonstruktion.'"” Derrida will der
Dekonstruktion nicht vorausgreifen, denn die Gefahr besteht, dass sich doch wieder
alte Vorstellungen einschleichen, die bei einer zu schnellen Dekonstruktion zu
leicht {ibersehen werden (vgl. Derrida 1998b: 2731.). Es gibt fiir ihn allerdings einen
Aspekt des Subjekts, den Derrida erhalten will:

,Ich werde an das eben Erwidhnte (entangeeigneter Eigenname, Signatur oder Affirmation
ohne Entschlossenheit, Spur, différance des Selbst, destinerrance und so weiter) etwas hinzu-
fiigen, das zugleich in der Definition des klassischen Subjekts und in den eben genannten,
nicht-klassischen Motiven weiterhin erforderlich bleibt, ndmlich eine gewisse Verantwortung.
Die Singularitit des ,Wer* ist nicht die Individualitit von etwas mit sich selbst Identischen,
sie ist kein Atom. Sie teilt sich oder bricht auseinander, wihrend sie sich sammelt, um dem
Anderen zu antworten, dessen Ruf gewissermaBen der eigenen Selbst-Identifikation voraus-
lauft, da man ihn blof3 erwidern kann, bloB schon erwidert haben kann, auch wenn man
glaubt, ithm mit einem ,Nein‘ zu entgegnen [...]. Hierin besteht zweifellos die Verbindung
mit den groBen Fragen der ethischen, rechtlichen und politischen Verantwortung, um die he-
rum sich die Metaphysik der Subjektivitdt konstituierte. [Herv.i.O.]* (ebd.: 273, vgl. ebd.:
277)

Die Verantwortung gegeniiber dem Anderen bildet den Kern fiir einen Subjektbe-
griff, den Derrida anstrebt. Die Verantwortlichkeit beruht darauf, dass ein Indivi-
duum eine Beziehung zum Anderen in sich trigt. Bevor in Kapitel 2.1.8 auf Derri-
das Verantwortungsbegriff eingegangen wird, soll zunichst im folgenden Kapitel
die Beziehung zum Anderen als Grundlage fiir die Verantwortlichkeit erdrtert wer-
den.

2.1.7 Die Beziehung zum Anderen

Derrida geht davon aus, dass es bei der Bildung einer jeglichen Identitét konstitutiv
ist, eine Abgrenzung zu vollfiihren: Nur wenn etwas ausgeschlossen wird, das nicht

114 Weitere Uberlegungen zu einer ,,postdekonstruktivistischen Subjektivitit* finden sich
bei Moebius 2003: 127 und Readings 1989: 2344f.

115 ,,Ein Diskurs iiber das ,Subjekt‘, iiber das, was den Platz des Subjekts [...] einnehmen
wird (oder ersetzen wird), kann nur durch die Erfahrung einer Dekonstruktion grundle-
gend umgeformt, wenn nicht sogar neu begriindet werden [...].” (Derrida 1998b: 283,
vgl. Moebius 2003: 133)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEZIEHUNG ZUM ANDEREN | 103

zu der Identitdt gehort, kann eine Vorstellung von dieser Identitit gewonnen wer-
den. Jede Identitdt basiert auf dem Different-Sein zu etwas Anderem. Dieses Aus-
geschlossene wird in der Literatur oftmals als das ,.konstitutive Aulen® bezeichnet
(vgl. Moebius 2005: 127, Fullnote 64). Derrida selbst spricht zumeist jedoch von
,1’autre® oder ,,autrui®, das heiflt ,,dem Anderen®.

Sowohl im Franzdsischen (,,]’autre®), im Englischen (,,the other*) als auch im
Deutschen bleibt zumeist zweideutig, ob Derrida mit ,,dem Anderen* ein umfassen-
des, abstraktes Anderes, ein konkretes Anderes (beide Male ,,das Andere*) oder gar
eine andere Person (,,der” oder ,,die Andere“)116
vage. Fiir ihn umfasst das Andere nicht nur das konstitutive Auflen (wenngleich
dieses in Derridas Anderem enthalten ist), sondern auch den Kontext einer Identitét,

meint. Derrida bleibt hier bewusst

das heifit ,,everything that escapes or resists our attempts at gathering and recollec-
tion* (Dooley/Kavanagh 2007: 107). Die Erfahrung des Anderen ,,is the confronta-
tion with what resists the imposition of my own categories, and thus my own con-
ceptual control” (May 1997: 91). Dieses Andere kann sowohl ein konkretes Ande-
res, ein abstraktes Anderes als auch eine andere Person umfassen, da alle drei fiir
eine Identitdt nie vollstdndig erfassbar sind (vgl. Letzkus 2002: 439f.). Der Kontext
geht iiber das Ausgeschlossene hinaus und enthdlt auch jene Verweisungszusam-
menhénge, die von einer Identitéit nicht abgelehnt werden, die aber mit ihr in Rela-
tion stehen. Eine Identitét ist von anderen Verweisungen abhingig, doch sie lésst
sich nicht auf diese reduzieren. Die Beziehung zu anderen Verweisungen enthélt
immer einen Rest, der nicht vollig erklart werden kann, der offen bleiben muss, der
sich nicht in das vorhandene Wissen und in vorliegende Kategorien einordnen ldsst.
Dieser Rest ist das Andere.

Das Andere verschlieBt sich nicht vollig dem Verstindnis, denn in diesem Fall
wire das Andere gar nicht erkenn- und wahrnehmbar. Mindestens ein Teil des An-
deren ist dem Begreifen jedoch nicht zugénglich. ,, That other is not absolutely other
(if it were, the text would be unrecognisable as a text, would not even call for rea-
ding) but its otherness (the insistence and ultimate indecipherability of the call for
reading, the fact that reading is not just a tranquil act of deciphering) is irreducible.
[Herv.i.O.]* (Bennington 2000: 37, vgl. Kearney/Dooley 1999: 71; May 1997: 91,
Wetzel 2003: 269)

Eine Identitdt eine Beziehung zu ihrem Anderen, sowohl zu ihrem Ausgeschlos-
senen als auch zu ihrem Kontext. Sie kann sie sich nicht vor ihrem Kontext ver-
schlieBen, sondern steht durch die Verweisung auf den Kontext in einem steten

116 Bei der Behandlung des Anderen verzichte ich im Folgenden auf die Anwendung der
Gendergap und werde nur von dem Anderen in der médnnlichen Version sprechen. Dies
ist zum einen der Lesbarkeit geschuldet, vor allem aber kann damit auch die Doppelbe-
deutung von ,,der Andere” beziehungsweise ,,das Andere* erhalten bleiben, ohne dass

sich im Text Schreibweisen wie der die das Andere finden.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Verhiltnis zu ihrem Anderen.'"”

Der Kontext selbst ist nie (vor anderen Kontexten)
abgeschlossen, so dass in einem zweifachen Sinne das Andere die Identitét beriihrt.
,»Die so beschriebene Struktur geht sowohl davon aus, daf3 es nur Kontexte gibt, daf3
es nichts auflerhalb des Kontexts gibt, wie ich oft ausgefiihrt habe, aber auch, daf}
die Grenze des Rahmens oder der Rand des Kontexts immer eine Nicht-Abschlief3-
ungsklausel beinhalten. Das Aufen dringt ein und bestimmt so das Innen.“ (Derrida
2001c: 235f.) Eine Identitdt kann sich auch nicht vor ihrem Ausgeschlossenen ab-
riegeln. Das Ausgeschlossene ist bereits in ihr enthalten, da durch die Abgrenzung
immer wieder auf das Andere verwiesen wird und das Andere damit ein Teil des
Inneren wird. Da sie durch das Andere ,,geteilt wird* bezichungsweise ,,auseinander
bricht“, kann eine Identitdt deswegen ,,nicht die Individualitdt von etwas mit sich
selbst Identischen und auch ,,kein Atom* sein (vgl. Derrida 1998b: 273). Fiir Der-
rida ist die Identitdt auf besondere Weise mit dem Anderen verwoben: Einerseits
ermdglicht das Andere die Selbstbestimmung der Identitdt durch die Abgrenzung
und andererseits stellt sich das Andere als steter Stachel im Herzen der Identitét dar,
da das Andere das Unvollstindige, Unperfekte, Fehlende als auch Uberschiissige
der Identitit aufzeigt. Aufgrund des Anderen kann sich die Identitét nie als ge-
schlossen und rein présentieren. ,,In diesem Sinne sind die ,Spuren des Anderen’
das Einfallstor fiir Ereignisse und Transformationen, die den Diskurs heimsuchen.*
(Moebius 2005: 127)

Das Bild einer geschlossenen und reinen Identitdt ist die Erwartungshaltung der
metaphysischen Vorstellung von Identitdt. Wie Derrida bei seiner Behandlung der
Gewalt aufzeigt, zieht diese metaphysische Sichtweise gewaltsame Hierarchien
nach sich und vereinfacht in gewalttitiger Weise die Singularitidt und Einzigartig-
keit von Identitdten durch ihre Benennung und Kategorisierung. Die bisherige phi-
losophische Tradition verkennt das Andere, da sie sich dem Anderen iiber das
Selbst und dessen Techniken des ,,Besitzens, Erkennens und Begreifens® (vgl. Le-
vinas zitiert in Derrida 1989: 141) néhert. Durch das metaphysische Denken geht
immer ein grofer Anteil dessen verloren, was die Phinomene auch ausmacht, und
es bleibt stets ein Rest an Anderem iibrig. Fiir Derrida verschliet sich das meta-
physische Denken vor dem Anderen und trigt dazu bei, das Andere noch stirker
auszuschlieBen und zu marginalisieren. Die Beziehung zum Anderen wird durch die
Metaphysik eher zuriickgedrangt und verleugnet.

Anders die Dekonstruktion: Sie versteht sich als Bewegung des Deutlichma-
chens dieses Ausgegrenzten. ,,.Deconstruction is not an enclosure in nothingness,

117 Die Beziehung zum Anderen hat Derrida unter anderem im Anschluss an die Thesen
von Emmanuel Levinas entwickelt. Levinas’ Philosophie und Derridas Auseinanderset-
zung mit ihr soll in dieser Arbeit nicht behandelt werden. Vgl. ausfiihrlicher dazu As-
kani 2002; Busch 2004; Critchley 1992; Dooley 1999; Duncan 2001; Freyer/Schenk
1996; Krauf} 2001: 165ff.; Letzkus 2002; Moebius 2003 und Simon 2008: 130ff.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEZIEHUNG ZUM ANDEREN | 105

but an openness towards the other.“ (Derrida in Kearney 1984: 124) Die Dekon-
struktion ist jene Bewegung, die sich diesem Rest, dem Anderen, dem Ausgeschlos-
senen und dem Marginalisierten zuwendet und all dies nach vorne holt. In diesem
Sinne versteht sich die Dekonstruktion als offen fiir das und den Anderen, denn die
Hinwendung zum Anderen bezieht sie nicht nur auf Phanomene oder die Erkennt-
nis, sondern auch auf andere Menschen. Die Beziehung zum Anderen wird durch
die Dekonstruktion sogar gefordert. Derrida spricht von einer affirmativen, beja-
henden Haltung:'"®

,,Deconstruction always presupposes affirmation, as I have frequently attempted to point out,
sometimes employing a Nietzschean terminology. I do not mean that the deconstructing sub-
Jject or self affirms. I mean that deconstruction is, in itself, a positive response to an alterity
which necessarily calls, summons or motivates it. Deconstruction is therefore vocation — a re-
sponse to a call. The other, as the other than self, the other that opposes self-identity, is not
something that can be detected and disclosed within a philosophical space and with the aid of
a philosophical lamp. The other precedes philosophy and necessarily invokes and provokes
the subject before any genuine question can begin. It is in this rapport with the other that af-
firmation expresses itself. [Herv.i.0.]“ (ebd.: 118)'"°

Dekonstruktion findet statt, weil kein Kontext geschlossen sein kann und in jeder
Bedeutung das Andere enthalten ist. Dekonstruktion bezeichnet den Umstand, dass
jedes Signifikationssystem bereits durch das Andere gestort wird. Es ist in diesem
Sinne nicht ein handelndes Subjekt, das sich von sich aus 6ffnet und eigenstindig
das Andere erforscht. Stattdessen bringt die Dekonstruktion, die schon vor und
unabhéngig von einem Subjekt stattfindet und jede Identitdt behaust, das Andere zu
Tage. Das Andere existiert, beeintrdchtigt, unterminiert und stellt in diesem Sinne
durch sein reines Dasein eine Anrufung dar, auf welche die Dekonstruktion ant-
wortet. Es wird damit das letzte Zitat des vorigen Kapitels klarer:

118 Simon Critchley verortet in der affirmativen Haltung und Offenheit ein ethisches Mo-
ment. ,,Folgt man Derridas Argumentation, so ist das, was die Abgeschlossenheit eines
determinierten Kontextes unterbricht und den Kontext zur offenen Struktur macht, eine
unbedingte Bejahung, die in diesen Kontext interveniert und die Dekonstruktion be-
griindet. Dies, so behaupte ich, ist der ethische Moment in Derridas Denken.* (Critch-
ley 1997: 328) Ausfiihrlich wird die Offenheit zum Anderen in Kapitel 4.1 behandelt
und insbesondere in den Kapiteln 4.1.3 und 4.1.5 vertieft.

119 In diesem Interview (Kearney 1984: 118) stellt Derrida klar, dass er aufgrund dieser be-
jahenden Haltung die Dekonstruktion nicht als rein destruktive, negative Kritik ansieht,

die selbst keine konstruktiven Vorschldge zu bringen in der Lage ist.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,,Die Singularitdt des ,Wer* ist nicht die Individualitdt von etwas mit sich selbst Identischen,
sie ist kein Atom. Sie teilt sich oder bricht auseinander, wihrend sie sich sammelt, um dem
Anderen zu antworten, dessen Ruf gewissermaBen der eigenen Selbst-Identifikation voraus-
lauft, da man ihn blof erwidern kann, blol schon erwidert haben kann, auch wenn man

glaubt, ihm mit einem ,Nein‘ zu entgegnen [...].“ (Derrida 1998b: 273)

Das Subjekt ist nicht eine sich selbst bewusste, in sich geschlossene Identitdt. Das
Subjekt bildet sich erst durch die Zuwendung zum Anderen, durch die Antwort auf
den Ruf des Anderen. Erst die Anrufungen des Anderen bringen die Notwendigkeit
hervor, sich mit dem Anderen (in einem selbst) auseinanderzusetzen, und ein eige-
nes Selbst zu entwickeln. ,,Das Subjekt konstituiert sich [...] durch dieses Erschei-
nen des Anderen. Man muss sich vorstellen, dass das Selbst in dieser urspriingli-
chen Situation noch ohne jegliche Bestimmtheit ist und kein Verstindnis von sich
oder dulleren Dingen — geschweige denn von anderen Menschen hat.* (Simon 2008:
130, vgl. Dooley 1999: 269; Dreisholtkamp 1999: 164) Die Bildung des Subjekts
darf nicht als einmaliger Akt interpretiert werden. Sie stellt sich als ein sich stindig
wiederholender und bei der Wiederholung verdndernder Prozess dar, also als ein
performativer und iterierender Akt. Eine stete Performanz des Subjekts ist notwen-
dig, weil die Einheit des Subjekts immer wieder durch das Andere gespalten und
gestort wird. Fiir Derrida kann sich ein Subjekt in diesem Austausch und dieser
Kommunikation mit den Anderen gar nicht entziechen, da sie konstitutiv fiir das
eigene Selbst sind.

Doch diese Kommunikation birgt auch eine Chance, denn fiir Derrida ist jeder
Kommunikation eine ,,Zusage®, ein ,,Versprechen®, ein ,,Ja* enthalten. Auch dies
ist Teil der affirmativen Haltung: Sobald sich jemand dem Anderen zuwendet, geht
der Zuwendung eine Zusage voraus, ein ,,,Ich spreche zu dir, ja, ja, herzlich will-
kommen, ich spreche zu dir, ich bin da, du bist da, hallo!*. Dieses ,Ja‘ vor der Frage
liegt ihr weder logisch noch chronologisch voraus; es bewohnt die Frage selbst
ohne selbst fragend zu sein.” (Derrida 2003b: 11)120 Die affirmative Haltung bedeu-
tet fiir Derrida, dass eine Beziehung zum Anderen existiert. Selbst eine negative,
abwertende Behandlung des Anderen impliziert, dass der/das Andere als Ande-

121 . .
Schlimmer wire,

rer/Anderes wahrgenommen wird (vgl. Derrida 2003b: 12).
wenn der/das Andere iiberhaupt nicht gesehen wird, durch das Raster féllt und voll-
kommen unbeobachtet und unangesprochen bleibt (vgl. Letzkus 2002: 301). ,Ja

markiert, da es Sich-an-den-Anderen-adressieren gibt. [Herv.i.0.]“ (Derrida

120 Vgl. Derrida 1988d: 110, 148f.; Derrida 1999c: 42f.; Dooley/Kavanagh 2007: 109;
Moebius 2003: 132.

121 In Kapitel 2.2.6 wird sich zeigen, dass auch Butler die ,,Anrufung® und ,,Anerkennung*
als wichtiges Element ihrer Subjekttheorie begreift.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEZIEHUNG ZUM ANDEREN | 107

1988f: 102) Diese Zusage geht sogar dem ,,Ich“ voraus. Denn bevor jemand von
sich selbst, seinem ,,Ich* sprechen kann, muss er_sie auch das Andere anerkennen.

,,Bevor das Ich des Ich bin bejaht oder ablehnt, setzt es sich oder setzt es sich vor: nicht als
ego, bewusstes oder unbewulites Ich, ménnliches oder weibliches Subjekt, Geist oder Fleisch,
sondern als vor-performative Kraft, die in der Form des ,ich‘ zum Beispiel markiert, da ich
sich an andere adressiert, so unbestimmt er oder sie auch sei: ,Ja-ich‘, ,ja-ich-sage-dem-ande-
ren‘, selbst wenn ich ,nein‘ sagt oder sogar wenn ich sich adressiert, ohne etwas zu sagen.
Das minimale und primére ja [...] markiert, bevor es ,ich-da‘ meint oder bedeutet, hore, ant-
worte, es gibt Markierung, es gibt anderes. [Herv.i.O.]* (ebd.: 102f.)

Diese urspriingliche Bejahung des Anderen bezeichnet Derrida auch als ,,Mindest-
freundschaft” (als ein Band, eine unausgesprochene Vereinbarung oder ein Kon-
sens) zwischen zwei Kommunizierenden, die vor deren Kommunikation implizit
vorausgesetzt wird. Diese freundschaftliche Affirmation liest Derrida aus der An-
sprache des Anderen heraus:

,»You have already shown me this minimal friendship, this preliminary consent without which
you would not understand me, would not listen to my appeal, or be sensitive to what is hope-
ful in my cry. Without this absolute past [dass man vor der Ansprache bereits eine Mindest-
freundschaft einging, Anm.d.Verf.], I could not, for my part, have addressed myself to you in
this way. We could not be together in a sort of minimal community — but one which is also
incommensurable with any other — speaking the same language or praying for translation
within the horizon of the same language, even were it so as to manifest a disagreement, if a
sort of friendship had not already sealed before any other contract: a friendship prior to
friendships, an ineffaceable, fundamental, and bottomless friendship, the one that draws its
breath in sharing of a language (past or to come) and in the being-together that allocution
supposes, including a declaration of war. [Herv.i.O.]* (Derrida 1988c: 636, vgl. Benning-
ton/Derrida 1994: 238f.; Derrida 2002a: 294f.; Diittmann 1999: 58ff.; Moebius 2003: 136)

Die Bejahung des Anderen wird durchgefiihrt, bevor eine Entscheidung getroffen
wurde, ob man dem Anderen freundschaftlich oder feindlich eingestellt ist. Die
Mindestfreundschaft existiert auch zwischen Feind_innen.'*

Das Andere und die Dekonstruktion stehen in einer wechselseitigen Beziehung
zueinander. Nur weil es eine Beziechung zum Anderen gibt, ist eine Dekonstruktion

122 Derrida legt mit der Mindestfreundschaft die Basis fiir einen Begriff des Politischen,
der gegen jenen Carl Schmitts gerichtet ist, wie in Kapitel 4.1.7 noch genauer ausge-
fithrt wird. Damit unterscheidet sich Derrida von Laclau und Mouffe, deren Theorie
stark auf die Freund/Feind-Unterscheidung von Schmitt zuriickgreift (vgl. Kapitel
2.3.7).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

iiberhaupt mdéglich. Die Dekonstruktion hinterfragt die Ganzheit und Geschlossen-
heit von Bedeutung, dies kann sie aber nur, wenn eine Beziehung zum Kontext und
zum konstitutiven Aullen vorliegt. Umgekehrt vertieft die Dekonstruktion die Be-
zichung zum Anderen, indem sie das Andere in den Vordergrund stellt.'”
dekonstruktive Arbeitsweise soll diese Hinwendung und Offenheit zum Anderen

Derridas

reprasentieren. Es ist fiir Derrida typisch, seine eigenen Thesen nicht unvermittelt
voranzustellen, sondern sich zuerst intensiv mit anderen Texten und Thesen ausein-
ander zu setzen. Erst durch die Beschéftigung mit anderen Theorien, deren blinde
Flecken und deren Anderes er aufzeigt, kommt Derrida zu eigenen Thesen. Derrida
verweist damit zugleich auf sein eigenes Anderes, beziehungsweise ,,daf; es da An-
dere gibt, ohne welche seine Arbeiten gar nicht moglich wiren [Herv.i.0.]* (Dreis-
holtkamp 1999: 155, vgl. Bennington 2000: 36{.).

Das Andere tritt auch im Prozess der Entscheidung zutage. Wie in Kapitel 2.1.4
ausgefiihrt, darf sich eine Entscheidung nicht von einer Regel oder einer Notwen-
digkeit ableiten, wenn sie eine echte Entscheidung sein soll. Die Entscheidung kann
daher nicht von einem bewussten, souverdnen Subjekt getroffen werden, denn ein
solches miisste, um wahrhaft souverédn zu sein, liber vollstindiges Wissen iiber die
eigene Entscheidung verfiigen, womit die Entscheidung wiederum eine Ableitung
dieses Wissens und keine Entscheidung wire. Eine echte Entscheidung hingegen
erfordert die Uberschreitung des eigenen Wissens. ,,Wenn die Entscheidung ein Er-
eignis sein soll, wenn sie meine Macht, mein Vermogen, meine Moglichkeiten und
den gewohnlichen Gang der Geschichte unterbrechen soll, dann muss ich von mei-
ner Entscheidung getroffen werden, wie immer unakzeptabel das jeder Logik er-
scheint.“ (Derrida 2003b: 44)'** Die Uberschreitung ist ein Schritt in das Andere,
das den Kontext und das konstitutive AuBere jedes Subjekts bildet. Auf das Andere
kann das Subjekt nicht bewusst zugreifen und es ist daher unberechenbar fiir das
Subjekt. Die Entscheidung wird daher in dem Anderen in mir getroffen. Es ist ,,die
passive Entscheidung des Anderen in mir” (vgl. Derrida 1999a: 186f.; Derrida
2002a: 248; Moebius 2005: 139ff.).

Die Entscheidung ,,muf} eine Unterbrechung zeitigen, sie markiert einen absoluten Anfang.
Sie bezeichnet also das andere in mir selbst, oder: den anderen, der entscheidet, den Rif} einer
Entscheidung des anderen. Bedingung des Ereignisses, ist die Entscheidung ihrer Struktur

nach stets eine andere Entscheidung, eine zerreilende Entscheidung als Entscheidung des an-

123 Dieser Punkt wird fiir Derridas These ,,Die Dekonstruktion ist die Gerechtigkeit in
Kapitel 4.1.4 bedeutsam werden.

124 Nicht weiter ausgefiihrt werden soll in dieser Arbeit Derridas Begriff des Ereignisses.
Das Ereignis ist fiir Derrida wie auch die Entscheidung nicht ableitbar, es darf nicht
erwartbar sein, sondern muss tiberraschend und unvorhersehbar geschehen. Vgl. Der-
rida 2003b und Khurana 2004.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEZIEHUNG ZUM ANDEREN | 109

deren. In mir. Des absolut anderen in mir, des anderen als des Absoluten, das in mir {iber
mich entscheidet. Prinzipiell und schon ihrem traditionellsten Begriff nach absolut singulér,
ist die Entscheidung nicht allein stets eine Ausnahme. Sie ist die Ausnahme von mir. In mir.
Ich entscheide, ich entscheide mich, ich entscheide iiber mich, in einer souverdnen Entschei-
dung — das wiirde bedeuten: Das andere meiner selbst, das andere Ich als anderes und anderes
meiner selbst ist, ich bin vom Selben ausgenommen. [Herv.i.O.] (Derrida 2002a: 105f., vgl.
Derrida/Ferraris 2001: 61; Derrida/Roudinesco 2006: 103)

Passiv ist diese Entscheidung, weil Derrida nicht ein absichtsvolles, sich selbst
transparentes und damit aktiv sein kénnendes Subjekt als Ausgangspunkt nimmt.'”
Ein Subjekt, dessen Aktivitit daraus resultiert, weil es weil}, was es zu tun hat, trifft
keine Entscheidung, es handelt nach einer vorgegebenen Regel (vgl. Derrida in
Kearney/Dooley 1999: 67). Derridas Theorie ist in diesem Sinne keine dezisionisti-
sche Theorie, welche die souverdne Entscheidung ins Zentrum stellt. Mit Passivitit
meint Derrida allerdings nicht Untétigkeit:

,,Gleichwohl mufl man sich darauf vorbereiten, denn um das/den ganz Andere/n kommen zu
lassen, ist Passivitit, eine gewisse Art resignierter Passivitét, fiir die alles auf das Selbe hi-
nausléuft, nicht angebracht. Das/Den Andere/n kommen zu lassen, das ist keine Trégheit, die
zu allem Beliebigen bereit ist. Zwar entzieht sich die Ankunft des Anderen, wenn sie unbere-
chenbar und in gewisser Weise zufillig bleiben muf3 (auf das/den Andere/n st6fft man in der
Begegnung), jeglicher Programmierung. [...] Jenseits von allem moglichen Statut nenne ich
diese Erfindung des ganz Anderen immer noch Erfindung, weil man sich darauf vorbereitet,
weil an diesen Schritt tut, der dazu bestimmt ist, das/den Andere/n kommen (venir), herein-
kommen und begegnend zustofien (invenir) zu lassen. [...] Sich auf die Ankunft des Anderen

vorbereiten — eben dies kann man Dekonstruktion nennen. [Herv.i.O.]* (Derrida 2012: 66)

Eine Entscheidung, die als passive Entscheidung des Anderen in mir theoretisiert
wird, konnte als Entscheidung ohne Verantwortlichkeit begriffen werden. Weshalb
uns ein solches Entscheiden nicht aus der Verantwortung entldsst und uns nicht da-
von freispricht, wird Thema des nichsten Kapitels sein.

125 Mit dieser Sichtweise auf die Entscheidung unterscheidet sich Derrida von Ernesto
Laclaus Subjekttheorie (siche Kapitel 2.3.9). Laclau geht ebenfalls von Derridas These
der Unentscheidbarkeit aus, allerdings fiihrt diese nicht wie bei Derrida zu einer
passiven Entscheidung des Anderen in mir, sondern zu einem Moment des Subjekts.
Bei der Entscheidungsfindung identifiziert sich das Subjekt mit einer Entscheidungsal-
ternative. Diese Identifizierung ist jedoch anders als bei Derrida ein selbsterméachtigen-
der, kontingenter Vorgang. Fiir Laclau entsteht das Subjekt im Prozess der Entschei-
dung, da es in diesem Moment nicht von auflen determiniert werden kann (vgl. Moe-
bius 2006).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

2.1.8 Verantwortung

Derridas Thesen zur Entscheidung und zur Beziehung zum Anderen miinden in
einen Begriff der Verantwortung. Die Verantwortung bildet fiir Derrida den Kern
des Subjekts und wird sich im néchsten Kapitel als Grundlage fiir seine Vorstellung
von Politik und dem Politischen erweisen. Wie bei vielen anderen Begriffen'*®
arbeitet Derrida fiir die Verantwortung zunichst mehrere Ermoglichungsbedingun-
gen heraus. Dabei stellt sich heraus, dass diese Bedingungen Aporien aufweisen,
welche die Verantwortung nicht nur moglich, sondern auch unmdéglich machen.

Politische Verantwortung ist eng mit politischer Entscheidung verkniipft. Ver-
antwortlichkeit bedarf einer vorangegangenen Entscheidung, welche sich als ver-
antwortlich oder unverantwortlich herausstellen kann. Erst das Vorliegen einer
echten Entscheidung, die nicht ableitbar ist und die in unberechenbaren Situationen
erzeugt wird, ruft Verantwortungsgefiihl hervor (vgl. Derrida in Pfersmann 1986:
175). ,,Wenn es jetzt darum geht zu antworten und Verantwortungen zu iiberneh-
men, so geschieht dies notwendigerweise, wie immer, in Situationen, die wir nicht
wihlen, die wir nicht kontrollieren, indem wir unvorhersehbaren Anrufen antwor-
ten, das heifit Anrufen des Anderen, der sich an uns wendet, noch bevor wir dariiber
entscheiden wiirden.* (Derrida 1988e: 18f.)

Die verantwortliche Entscheidung beruht auf dem ihr zugrunde liegenden Wis-
sen, denn ohne Wissen konnen die Folgen einer Handlung nicht sinnvoll abge-
schitzt werden. Das heif3t, fiir eine verantwortliche Tat wird einerseits eine Fiille an
Wissen zu der vorliegenden Situation sowie dem eigenen (Handlungs-)Vermogen
bendtigt, um eine verniinftige und damit verantwortliche Entscheidung treffen zu
konnen (vgl. Derrida 1994: 353; Derrida 2002a: 106). Andererseits tritt das Di-
lemma auf, dass die verantwortliche Entscheidung nicht eine bloBe Anwendung
dieses Wissens sein darf, denn dann wiirde der letzte Akt an Verantwortlichkeit
fehlen:'”” Kénnte die Entscheidung voll und ganz von den Umstidnden abgeleitet
werden, ldge die Verantwortung nicht mehr bei der entscheidenden Person, da diese
sich nur als ausfithrende Kraft erweisen wiirde. ,,Doch nichts ware unverantwortli-
cher und totalitdrer.” (Derrida 1999a: 146f.) Die Entscheidung muss also ohne Wis-
sen auskommen beziehungsweise iiber dieses Wissen hinaus gehen, damit die Ver-
antwortung nicht auf die duBleren Umstidnde des Wissens abgewélzt werden kann,
sondern in der Verantwortung der Einzelnen liegt.

126 So auch bei der Entscheidung (vgl. Kapitel 2.1.4), dem Ereignis (vgl. FuBBnote 124),
dem Recht (vgl. Kapitel 2.1.5) und der Gerechtigkeit (vgl. Kapitel 4.1.4).
127 Derrida wendet sich damit gegen einen Verantwortungsbegriff, der besagt, dass verant-

wortlich Handelnde universalen Gesetzen folgen sollten.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG | 111

,.Eine Entscheidung kann sich nur jenseits des berechenbaren Programms ereignen, das jede
Verantwortung zerstoren wiirde, indem es sie in eine programmierbare Wirkung determinier-
barer Ursachen verwandeln wiirde. Es gibt keine moralische oder politische Verantwortung
ohne diese Priifung und diesen Durchgang durch die Unentscheidbarkeit. Selbst wenn eine
Entscheidung nicht mehr als eine Sekunde zu beanspruchen und keinerlei Uberlegung vor-
ausgegangen zu sein scheint, ist sie durch diese Erfahrung des Unentscheidbaren strukturiert.
[Herv.i.O.]* (Derrida 2001c: 178f., vgl. Derrida 1994: 353; Kearney/Dooley 1999: 66)

Im Kern liegt in jeder verantwortlichen Tat ein Rest von Unverantwortlichkeit vor
(vgl. Derrida 1994: 354): Die Entscheidung ist ,,letztlich unbewuf3t* und macht ei-
nen ,,Sprung® (vgl. Derrida 2002a: 106). Sie fiigt sich nicht zwangsweise in die je-
weiligen Normen und Gesetze der Gesellschaft ein, sondern wagt zuweilen einen
Bruch mit eben diesen. ,,[...] keine Verantwortung ohne den dissidenten und erfin-
derischen Bruch mit der Tradition, der Autoritdt, der Orthodoxie, der Regel oder
der Doktrin.” (Derrida 1994: 356, vgl. ebd.: 393) Dieser Sprung, das Unbewusste,
das Unberechenbare und die Uberschreitung des Wissens finden sich fiir Derrida in
dem ,,Anderen in mir®, wie es bereits als Kontext und konstitutives Auf3en im vor-
angegangenen Kapitel vorgestellt wurde.

In der bisherigen Philosophie wird zumeist davon ausgegangen, dass die Ver-
antwortlichkeit sich aus den Taten eines souverdnen Subjekts speist, das mit seiner
Entscheidung Verantwortung iibernimmt.'” Fiir Derrida hingegen stellt die
vermeintlich souveridne Entscheidung eines Subjekts weder eine Entscheidung noch
Verantwortung dar (vgl. Derrida in Pfersmann 1986: 174). Die Souveréanitdt impli-
ziert, dass das Subjekt iiber die ganzen Umstdnde unterrichtet ist und es autonom
entscheiden kann. Doch der notwendige Durchgang durch die Unentscheidbarkeit
bedeutet, dass das Wissen nie vollstindig ist. ,,Entscheiden ist somit ein Antworten
auf den Anderen, sich verantworten vor dem Anderen des Diskurses. Der Ausdruck
,des Anderen in mir‘ verweist auf eine Selbstentgrenzung und Selbstiiberschreitung
des Subjekts im Moment des Handelns, auf eine absolute Offnung zum Anderen
hin.* (Moebius 2005: 140)

Es stellt sich an diesem Punkt die Frage, woher die Verantwortung kommt und
warum sie ibernommen wird. Wenn sie weder einem souverdnen Subjekt ent-
springt, noch auf Wissen basieren kann, dann kann ebenso gut abgestritten werden,
dass jemand tiberhaupt eine verantwortliche Tat begangen hat. Eine Verantwortung,
fiir die jemand einen ,,Sprung* in seinem_ihrem Denken machen sowie auf Unbe-
wusstes und das Andere zuriickgreifen muss, scheint so willkiirlich zu sein, dass
diese Person vielleicht gar nicht verantwortlich ist. Charles Taylor richtete diese

128 In diesem Sinne ist die klassische Vorstellung von Verantwortung mit Begriffen wie
Intentionalitdt, Wille, Freiheit, BewuBtsein, Selbstbewuftsein, Subjekt, Ich, Person,
Gemeinschaft, Entscheidung® (Derrida 1991: 41f.) verkniipft.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Frage in einem Interview an Derrida (vgl. Pfersmann 1986: 174). Wie schon an an-
deren Stellen seiner Philosophie (vgl. Kapitel 2.1.4) wendet Derrida vermeintliche
Schwichen in eine Vorbedingung um: Fiir ihn kann nur von Verantwortung gespro-
chen werden, eben weil es keine Berechnung des richtigen Handelns gibt, weil in
einer verantwortlichen Entscheidung immer ein Stiick Unverantwortlichkeit vor-
herrscht und weil nicht eindeutig ist, wem man gegeniiber verantwortlich ist.

,,Ich glaube die Verantwortung beginnt genau dann, wenn man keine Gewi3heit mehr hat, vor
wem (das heifit vor welcher Person, welchem Tribunal oder vor welchem Staat beziehungs-
weise Gesellschaft, seinen sie bestimmt oder nur bestimmbar) man verantwortlich ist. [...]
D.h., ich fithle mich weit mehr verantwortlich in den Augenblicken der Angst, der Unkennt-
nis, der Nicht-Erkenntnis, des Nicht-Wissens, eben in den Situationen, die das Wer und das
Was — welches ,Gericht® usf. — unbestimmbar lassen. Erst in dem Moment kann Verantwor-
tung ibernommen, Entscheidung getroffen werden. In diesem Sinn hatte ich vorhin vom
Nicht-Berechenbaren gesprochen. Im selben Augenblick, da die Dinge nicht mehr berechen-
bar sind, wird das Gefiihl der Verantwortung auftauchen. (Derrida in Pfersmann 1986: 174f.)

Fiir Derrida ist es verantwortungsloser, vorgegebenen Bahnen zu folgen, als auf un-
sicherem Grund in unberechenbaren Situationen zu entscheiden. Zwar muss im
letzteren Fall in Kauf genommen werden, dass die Entscheidung nicht selbsttrans-
parent und nicht im vollen Wissen getroffen wurde, doch sie ist dann auch nicht
von auflen determiniert. Die Entscheidung kann nur getroffen werden, wenn sich
das Individuum fiir das Unerwartete 6ffnet, dem Anderen in sich Raum gibt und das
Unvorhergesehene, Unvorstellbare kommen ldsst. Verantwortung ist im diesen
Sinne die Erfahrung, die Folgen einer Entscheidung tragen zu miissen, obwohl sich
die Entscheidung nicht mit letzter Gewissheit rechtfertigen lasst, sondern durch un-
berechenbare Ereignisse beeinflusst wird.

Das Verantwortungsgefiihl, das Derrida beschwort, rechtfertigt jedoch noch
nicht, wieso iiberhaupt von Verantwortung gesprochen werden sollte. Die Begriin-
dung der Existenz von Verantwortung findet Derrida an anderer Stelle. Es gibt eine
Situation, die von niemand Anderem iibernommen werden kann: Der eigene Tod.
Der eigene Tod macht jede Person zu einer einzigartigen, in ihrer Handlung nicht
austauschbaren Person.

,»,Macht man nun [...] die Erfahrung der Verantwortung, macht man die Erfahrung der eige-
nen absoluten Einzigartigkeit und falt man seinen eigenen Tod auf, so ist das ein und die-
selbe Erfahrung: der Tod ist genau das, was niemand an meiner Stelle erleiden oder erdulden
kann. Meine Unvertretbarkeit wird also vom Tod verliehen, gestiftet, man konnte sagen, ge-
geben. [...] Vom Tod als Ort meiner Unvertretbarkeit, das heifit meiner Einzigartigkeit her
fiihle ich mich zu meiner Verantwortung aufgerufen. In diesem Sinne ist einzig ein Sterbli-
cher verantwortlich.” (Derrida 1994: 369, vgl. ebd.: 371)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG | 113

Die Einzigartigkeit hat fiir Derrida bedeutende Folgen: Jeder Mensch besetzt eine
Position, die niemand Anderes in dieser Art und Weise ausfiillen kann. Daraus ent-
steht eine personliche Form der Verantwortung, die Derrida die Verantwortung der
Verantwortung nennt. ,,Meine erste und letzte Verantwortung, mein erster und
letzter Wille, die Verantwortung der Verantwortung bezieht sich auf das, was nie-
mand an meiner Stelle tun kann.“ (ebd.: 371) Die Einzigartigkeit eines jeden
Menschen stellt einen Aufruf zur Verantwortung dar, da niemand anders diesen
Menschen ersetzen oder vertreten kann. Die Verantwortung ist daher nichts, was
ich frei wéhlen konnte, sie kommt mir angesichts meiner Unvertretbarkeit und Ein-
zigartigkeit zu. ,,Wenn Levinas sagt, ich sei des Anderen Geisel, so heifit das, daB3
die Verantwortung nicht etwas ist, das ich im Sinne des freien Willens des Subjekts
auf mich nehmen kann, des Subjekts, das seine Verantwortungen auf sich nimmt,
sondern vielmehr bricht die Verantwortung iiber mich herein, und ich bin ihr in ge-
wisser Weise immer ungleich. [Herv.i.0.]* (Derrida in Pfersmann 1986: 176)

Verantwortlichkeit ist nicht nur in dem_der Einzelnen und seinen_ihren Ent-
scheidungen zu suchen. Sie bezieht sich ebenfalls auf die Anderen, denn fiir das je-
weilige Gegeniiber soll Verantwortung iibernommen werden. So stellt Derrida fest,
dass es eine Verantwortung gegeniiber dem Anderen gibt.

,Jedenfalls konnte ich es auch so sagen: daB ich vor dem Anderen verantwortlich bin, das
wenigstens ist gewil. Damit es Verantwortung gibt, muf} es Antwort geben. Ich habe zu ant-
worten, habe dem Anderen zu antworten. [...] Der Andere (der oder das Andere) ist das, was
mich zur Rede stellen kann in Formen, die absolut nicht vorwegzunehmen sind. Es ist da, und
es ist jedesmal kein einzelner Anderer, ein einzigartiges Anderes. Ich bin nicht, wie vor Ge-
richten, verantwortlich vor allgemeingeltenden Gesetzen, ich bin verantwortlich vor dem ab-
solut singulédren, unreduzierbaren Ruf, der mir vom Anderen kommt.“ (ebd.: 175, vgl. Derrida
1994: 374)

Nicht nur man selbst ist einzigartig: Auch der Andere konfrontiert mich in seiner
Existenz mit einer Einzigartigkeit. Der Andere stellt fiir mich in seiner Fremdheit
und Andersheit immer ein unvorhergesehenes Ereignis dar. Der Andere richtet in-
sofern einen Ruf an mich, als ich mich zu der Einzigartigkeit und Ereignishaftigkeit
des Anderen positionieren, darauf reagieren, diesem Ruf antworten muss. Selbst
eine Nichtantwort ist auf diesen Ruf eine Antwort. Ich bin deswegen mit meiner
Reaktion auf diesen Ruf verantwortlich, da meine Antwort aufgrund meiner Einzig-
artigkeit nicht von jemand Anderem libernommen kann, zumindest nicht ohne einen
Verlust (vgl. Klass 2007: 241f)). Das fiihrt zu einer weiteren Vorbedingung von
Verantwortung: Verantwortung ldsst nicht in einer Welt denken, in der nur eine
einzelne Person lebt. In diesem Sinne ist der Andere ,,der Ursprung meiner Verant-
wortlichkeit* (Derrida 1999a: 188).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Sobald ich entscheide und mich gegeniiber dem Anderen positioniere, ent-
scheide ich nicht nur allein fiir mich, sondern auch fiir den Anderen. Diese dadurch
entstehende Verantwortung fiir den Anderen holt den Anderen in meinen Entschei-
dungsprozess hinein. Wenn wir jedoch fiir eine echte Entscheidung das Andere auf-
suchen miissen, weil dort die Entscheidung fillt, dann kann Derrida sagen, dass es
der Andere ist, der in uns entscheidet. Wenn ich mit einer Entscheidung Verant-
wortung fiir Andere tibernehme, so sind sie der ,,entscheidende* Teil des Anderen
in mir, den ich aufsuchen muss, wenn ich zu der Entscheidung finde.

,,Ich wiirde gerne ein Denken der Entscheidung ausarbeiten, die immer Entscheidung des An-
deren ist, weil ich dem Anderen verantwortlich bin und weil er es ist, fiir den ich entscheide;
es ist der Andere, der in mir entscheidet, ohne dass ich darum von ,meiner’ Verantwortung
dispensiert wire. Deshalb ordnet Levinas stets die Freiheit der Verantwortung unter.” (Der-
rida 2003b: 44f., vgl. Derrida 2000: 25)

Die Verantwortung gegeniiber dem Anderen begreift Derrida in Anlehnung an
Emmanuel Levinas zunichst als ethische Pflicht (vgl. May 1997: 91). Verantwort-
lich zu handeln ist ethisches Handeln (vgl. Kapitel 4.1.3 und Derrida 1998b: 287).
Doch es gibt nicht nur den Anderen als mein Gegeniiber, sondern mit dritten Perso-
nen auch die Anderen. Auch fiir diese muss Verantwortung iibernommen werden,
denn fiir das Individuum ist jede einzelne Person ein Anderer, fiir den es verant-
wortlich ist. Man hat dem Anderen gegeniiber nicht nur eine ,,einzigartige” sondern
auch eine ,,allgemeine* Verpflichtung (vgl. Simon 2008: 130, 132). Der Andere ist
nicht mehr als vollig singuldres Wesen nur einzigartig, sondern er ist ,,lediglich ein
Anderer unter vielen* (Simon 2008: 132).

Die Verantwortung fiir sowohl den Anderen als auch die Dritten erzeugt aber-
mals eine Aporie: Will ich mich ndmlich einer Person gegeniiber verantwortlich
verhalten, werde ich zugleich Dritte aus dem Blick verlieren. Doch diese Dritten
stellen ebenfalls fiir sich gesehen mein Gegeniiber dar, fiir das ich verantwortlich
bin. Die Vernachldssigung der Dritten gilt nicht nur fiir die Fille, bei der die Be-
diirfnisse einer Person im Widerstreit zu denen Anderer stehen, zum Beispiel wenn
die Pflege der Eltern mit der Sorge um die Kinder kollidiert. Die Hinwendung zu
einer Person kostet mindestens Zeit und Aufmerksamkeit. Beides werde ich fiir
dritte Personen dann nicht mehr haben, denen ich mich hétte ebenso zuwenden
konnen. Auch hier tritt das Paradox auf, dass die Verantwortlichkeit, die ich fiir den
Anderen iibernehme, einen Riicktritt von der Verantwortung fiir Dritte bedeutet. Bei
jeder verantwortlichen Tat fiir jemand Anderen opfere ich in unverantwortlicher
Weise Dritte.

,,Es gibt auch noch andere, in unendlicher Zahl, die unzdhlbare Allgemeinheit der anderen, an

die mich dieselbe Verantwortung, eine allgemeine und universelle Verantwortung [...] binden

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG | 115

miifite. Ich kann nicht dem Ruf, dem Verlangen, der Verpflichtung und noch nicht einmal der
Liebe eines anderen antworten, ohne ihm den anderen anderen, die anderen anderen zu op-
fern. Jeder andere ist jeder andere/Jeder andere ist ganz anders (Tout autre est tout autre). [...]
Sobald ich mit dem Anderen in Bezichung bin, mit dem Blick, dem Verlangen, der Liebe,
dem Befehl, dem Ruf des Anderen, weif} ich, da ich darauf nur antworten kann, wenn ich
das Ethische opfere, das heif3it das, was mir die Verpflichtung auferlegt, auch und auf die die-

selbe Weise im selben Augenblick allen anderen zu antworten.” (Derrida 1994: 395)

Der Widerstreit zwischen der Verantwortung fiir den Anderen und den Dritten wird
nie endgiiltig auflosbar sein, denn ,,[i]ch schulde mich unendlich jeder, und jeder
einzelnen Singularitit® (Derrida 1999a: 192, vgl. Derrida 1994: 379, 397f.). Die
Anspriiche all dieser Menschen kann jedoch niemand erfiillen, der sterblich ist. Die
Verantwortlichkeit stellt sich daher als ,,unendliche®, ,,irreduzible®, nicht , limitier-
bare (vgl. Derrida 1999a: 191f.) und ,,maBlose” (vgl. Derrida 1998b: 284) dar.
Niemand kann dieser Verantwortung gerecht werden, denn es gibt keine verniinf-
tige und zu rechtfertigende Losung, wem ich mehr Verantwortung zukommen lasse
und wem weniger. Verantwortliches Handeln beinhaltet fiir Derrida also die stén-
dige Abwégung zwischen dem Anderen und jemand Dritten.

Da aus der Abwégung zwischen verschiedenen Verantwortlichkeiten Dilem-
mata resultieren, konnte diese Verantwortung als politische Verantwortung einge-
stuft werden, wie es Levinas tut (vgl. Derrida 1999¢c: 48, 51). Sie iibersteigt die
ethische Verantwortung gegeniiber dem Anderen und beinhaltet Elemente des Aus-
handelns, des Berechnens, des Vergleichens und des Wihlens. Diese Entscheidun-
gen zwischen dem Anderen und dem Dritten miissen sowohl den Einzelnen als auch
die Allgemeinheit im Blick haben und zwischen beiden eine Entscheidung treffen.
Derrida weist jedoch darauf hin, dass die Unterscheidung zwischen ethischer und
politischer Verantwortung nicht haltbar ist. Der Dritte kann aus der Begegnung
zwischen Zweien nicht weggedacht werden, denn man selbst als auch der Andere
sind Teil eines sozialen Gefiiges. ,,Der Dritte ist in der Zweiheit, im Von-Ange-
sicht-zu-Angesicht, immer schon enthalten.“ (Derrida 2003b: 14, vgl. Derrida
1999c: 48; Niederberger 2002: 162) Daraus folgt fiir Derrida, dass eine strikte
Trennung zwischen Ethik und Politik nicht méglich ist.

,,Wenn das urspriingliche ,ja‘ markiert, dafl es (schon) anderes gibt, dafl es immer schon be-
gonnen hat, dann ist auch festzuhalten, dal man immer schon im Gesellschaftlichen und Po-
litischen ist — aber zugleich einzugestehen, da8 man nicht schon weil3, worum es sich bei die-
sem Gesellschaftlichen und Politischen eigentlich handelt. Von diesem ,ja‘, das jeder ver-
meintlich inauguralen Performanz vorhergeht, wird jede Griindung einer Gesellschaft oder

einer polis anfanglich markiert.” (Bennington/Derrida 1994: 237)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Die Aporien der Verantwortung stellen sowohl fiir die Ethik als auch die Politik
Ermdglichungsbedingungen dar (vgl. Thomas 2006: 145): Die Abwigung zwischen
der Verantwortung zwischen dem Anderen und den Dritten kann nie in den Zustand
einer vollkommenen Gerechtigkeit kommen, da es fiir diese Abwégung keine end-
giiltige Losung gibt. Nichtsdestotrotz miissen Entscheidungen getroffen werden.
Die daraus resultierenden Ungerechtigkeiten und der stindige Ruf nach Gerechtig-
keit bilden die Vorbedingung dafiir, dass Ethik und Politik ndtig sind und bleiben
(vgl. Kapitel 4.1.4).

2.1.9 Das Politische

Die vorangegangenen Kapitel haben bereits in vielfaltiger Hinsicht Beziige zum
Politischen gekniipft. Obwohl Derrida sich scheut das Politische eindeutiger zu de-
finieren, ermoglichen diese Beziige, das Politische immerhin einzugrenzen: Das
Politische stellt den Raum dar, in dem Politik stattfindet, das heillt es umfasst jene
Bedingungen, die Politiken vorausgehen und sie ermdglichen. Das Politische unter-
scheidet sich insofern von Politik, als bei Derrida zumeist unter der Politik das
Treffen von Entscheidungen in und fiir eine Gemeinschaft verstanden wird. Politi-
ken beziehungsweise eine Politik umfassen dementsprechend das Durchsetzen spe-
zifischer Entscheidungen. Es haben sich in den letzten Kapiteln mehrere Bedingun-
gen herauskristallisiert, welche als Vorbedingungen fiir Politik fungieren.

Die erste Grundbedingung ist, dass es ohne vorausgehende Unentscheidbarkeit
keine Politik gibt. ,,Ethics and politics [...] start with undecidability. I am in front of
a problem and I know that the two determined solutions are as justifiable as one an-
other. From that point, I have to take responsibility which is heterogeneous to
knowledge.” (Derrida in Kearney/Dooley 1999: 66) Politik — in diesem Sinne als
die Moglichkeit, echte Entscheidungen treffen zu kdnnen — findet nur statt, wenn
eine Entscheidung nicht von vorneherein ableitbar ist. Politik als das Treffen von
Entscheidungen ist nur moglich, eben weil Aporien verhindern, dass sich politische
Inhalte letztgiiltig legitimieren lassen. Politik wird damit zugleich verunmoglicht,
denn das heifit, dass keine Politiken (bestimmte Entscheidungen mit einem be-
stimmten Inhalt) sich fiir immer durchsetzen kdnnen. Politisches Handeln kann also
nur geschehen, wenn vorher politische Setzungen hinterfragt und fiir neue Ent-
scheidungen gedffnet wurden. Eine politische Handlung wird allerdings versuchen,
diese Offnung wieder zu schlieBen, indem zumindest zeitweise eine Entscheidung
fiir eine bestimmte Handlungsalternative getroffen wird.

Die zweite Grundbedingung aus den vorherigen Kapiteln betrifft den Raum des
Politischen. Dieser ist von Gewalt durchzogen, denn Politik basiert auf Gewalt.
Jede echte Entscheidung enthdlt Gewalt, da sie andere Alternativmoglichkeiten
verwirft und ausschliet. Sie braucht ebenfalls Gewalt, um als Entscheidung dauer-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PoLITISCHE | 117

hafter erhalten zu bleiben. Der Beginn jeder Ordnung und der Ursprung aller Politi-
ken ist ein Gewaltakt. ,,Die Repression am Ursprung der Bedeutung ist eine irredu-
zible Gewalt. [...] Ohne sie gibt es keine Moral und keine Politik.” (Derrida 2001c:
231) Diese Gewalt darf jedoch nicht als urspriingliche oder griindende Gewalt be-
griffen werden, die etwas vollig neu schafft, das vergangenheitslos allein fiir sich
steht. Diese Gewalt ist sowohl eine setzende als auch eine erhaltende Gewalt. Kein
politischer Akt kommt ohne den Verweis auf vorhergehende Entscheidungen aus,
denn jede neue Setzung enthdlt immer auch Beziige zu etwas Altem. Dauerhaftere
Setzungen miissen immer wieder bestdtigt werden. Bei jeder Wiederholung kommt
die setzende Gewalt neu zum Tragen. Jedes Mal, wenn zum Beispiel ein Gesetz an-
gewendet wird, wird die setzende Gewalt wieder aufgerufen.

In der Diskussion zur Gewalt ist die Tatsache implizit enthalten, dass Politik
nicht denkbar ist ohne den Bezug zum Anderen. Dies auf zweierlei Weise: Einer-
seits ist das Andere als das Ausgeschlossene, Marginalisierte und Verdringte ein
steter Quell von Unsicherheit. Das Andere verweist darauf, dass eine Entscheidung
kontingent war, mit Gewalteinsatz einhergeht und nie abgeschlossen sein kann. Die
Wahrnehmung des Anderen fordert neue Entscheidungen heraus und vergroBert
damit den Raum der Unentscheidbarkeit und des Politischen. Andererseits stellt fiir
Derrida die Beziehung zum Anderen (als anderem Menschen) eine Vorbedingung
fiir Politik dar. Sie konstituiert den Raum des Politischen auf verschiedene Weisen:
Erstens, weil Entscheidungen auf dem Wissen aufbauen, das durch die Sprache von
der Gesellschaft geerbt wird. In diesem Erbe sind vielfdltige Beziige zu Anderen
und dem Anderen schon enthalten. Zweitens besteht aufgrund der Einzigartigkeit
der Menschen und der Unvertretbarkeit ihrer Handlungen eine Verantwortung fiir
die eigenen Taten. Diese Verantwortung muss insofern iibernommen werden, weil
die spezifische Handlung, die jemand begeht, nicht von Anderen ohne Abstriche
ausgefiihrt werden kann. Dazu tritt die Verantwortung fiir die Anderen: Jede r be-
kommt durch die Anderen den Ruf, sich zu deren Einzigartigkeit zu positionieren.

Drittens kann die Handlung gegeniiber dem Anderen jedoch nicht gedacht wer-
den, ohne weitere Personen mit zu bedenken. Zu diesen besteht ebenfalls eine Ver-
antwortung. ,,I have a relation to the other in his/her singularity or uniqueness, and
at the same time the third one is already in place. The second one is a third one.*
(Kearney/Dooley 1999: 69) Die Verantwortlichkeit gegeniiber den Anderen erfor-
dert, Entscheidungen zu treffen und abzuwigen, welchen der unendlichen Verant-
wortlichkeiten nachgegangen wird. Das Abwégen zwischen der Verantwortung fiir
den Anderen und den Dritten wird nie zu einem endgiiltig gerechten Ergebnis fiih-
ren. Es bedeutet, dass immer jemand durch eine getroffene Entscheidung vernach-
lassigt wird und dass dadurch der Verantwortung fiir alle Anderen nie zufrieden-
stellend nachgekommen werden kann.

Derrida zeigt in seiner Analyse weniger einen bestimmten Politikbegriff auf,
sondern vielmehr die Vorbedingungen von Politik. Diese Vorbedingungen eréffnen

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

den Raum des Politischen, in welchem Politik als die Moglichkeit stattfinden kann,
echte Entscheidungen treffen zu konnen und Stabilisierungen zu schaffen. Stephan
Moebius fasst treffend zusammen:

,,Die Situation, in der alles schon immer eine Beziehung zu einem konstitutiven Auflen hat
und haben wird, und diese Beziehung selbst von nicht vollstdndig bestimmbaren Kontexten
umrandet ist, diese (auch temporale) Situation ist die der Unentscheidbarkeit — das Politische:
die doppelte Pflicht gegeniiber den Anspriichen der Allgemeinheit und des singularem Ande-
ren, zwischen dem Recht und dem, was es notwendigerweise ausschlief8t, zwischen der Syn-
chronie und der Diachronie, zwischen dem Kontext und dem ja, der Bejahung. [Herv.i.O.]*
(Moebius 2003: 134f.)

Derrida verzichtet in seinem Begriff des Politischen auf das Wirken eines souveri-
nen Subjekts, welches seine eigenen Gesetze erlassen kann, die dann voraussehbare
Folgen nach sich ziehen. Im politischen Handeln werden zwar auch in Derridas
Theorie Entscheidungen getroffen, aber diese Entscheidungen entspringen nicht ei-
nem autonomen Willen. Stattdessen wurzeln sie in den ihnen vorgédngigen Diskur-
sen und dem Einwirken des Anderen auf diese Diskurse. Die Entscheidungen kon-
nen sich nicht durch universelle Gesetze legitimieren, sondern sind nur im jeweili-
gen Kontext zu verstehen, oder besser: nicht zu verstehen. Jede Entscheidung ist
durch ihre Einbettung in die sozio-kulturelle Situation einzigartig.

Verunmdglicht dies Politik? Nein, es stellt sie nur auf neue Grundlagen: Derrida
liquidiert nicht das Subjekt, sondern Politiker innen sollen nur nicht mehr als auto-
nom Entscheidende wahrgenommen werden. Sie sind Personen, die von &ufleren
Einfliissen zutiefst durchdrungen sind. Von Politik soll gesprochen werden, wenn
tatsdchlich Entscheidungen anstehen und nicht nur bestehende Regelungen ange-
wendet werden. Die im Politischen auftretende Gewalt soll nicht verschleiert wer-
den, sondern Teil des Diskurses sein. Die im politischen Betrieb vorgenommenen
Abgrenzungen miissen dekonstruiert werden. So kann gezeigt werden, dass gerade
der Ausschluss des Anderen dazu fiihren kann, dass dieses Andere die eigenen Ent-
scheidungen strukturiert. Eine politische Frontstellung mit einem dédmonisierten
Feind kann dazu fiihren, dass der eigentlich ausgeschlossene Feind als Feindbild die
eigenen politischen Entscheidungen determiniert. Ein aktuelles Beispiel ist sicher-
lich der Krieg gegen den Terrorismus, der zu erheblichen Verdnderungen in der Ge-
setzgebung der sich bedroht fiihlenden Staaten fiihrte. Die terroristische Gefahr
wurde zu einem steten Referenzpunkt, der nicht nur bei konkreten Schutzmafinah-
men Bedeutung erlangte, sondern die Austarierung von Freiheit und Sicherheit als
Werte an sich verschoben hat. Gleichzeitig birgt Derridas Verantwortungsbegriff
einen starken Aufruf zu einer sozialen Politik, die die Anderen mitdenkt.

Es ldsst sich nun nachvollziehen, wieso Derrida die Dekonstruktion als politisch
ansieht. Die Dekonstruktion vergroBert den Raum des Politischen und ermdglicht

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs PoLITIscHE | 119

Vorbedingungen fiir Politik: Sie nimmt den Rahmen und die Mdglichkeitsbedin-
gungen von Diskursen in Augenschein und sucht nach jenen blinden Flecken eines
Textes, die als so selbstverstidndlich angesehen werden, dass sie jeglicher Diskus-
sion und Politik entzogen scheinen. Dabei wird deutlich, dass diese scheinbar neu-
tralen Voraussetzungen so neutral gar nicht sind, sondern ihrerseits verfestigte
ethisch-politische Entscheidungen und Strukturen darstellen. Die Dekonstruktion
greift diese Naturalisierungen an und fiihrt der politischen Diskussion Themen zu,
die dieser enthoben wurden und die auflerhalb des Politischen zu stehen schienen
(vgl. Culler 1999: 174). Mit der Dekonstruktion geht eine Politisierung einher, weil
sie Unentscheidbarkeit, Aporien, Kontingenz und Gewalt aufzeigt und dazu bei-
trégt, dass echte Entscheidungen getroffen werden miissen. Sie stellt eine Hyperpo-
litisierung insofern dar, als dass sie durch die Kritik an Selbstversténdlichkeiten er-
neute Entscheidungen nétig werden ldsst und somit den Raum des Politischen offen
hilt (vgl. Derrida 1999a: 189). Sie ist aber auch eine Repolitisierung, sofern sie
Themen, die zuvor entpolitisiert wurden, wieder dem Politischen zugénglich macht.

,,Die Politisierung etwa ist ein endloser ProzeB, sie kann und darf aber niemals zu einem Ab-
schlufl kommen, eine totale Politisierung sein. [...] Jedes VorstoBen der Politisierung zwingt
uns dazu, die Grundlagen des Rechts, die aus einer schon erfolgten Berechnung und Abgren-
zung resultieren, erneut in Erwagung zu ziehen und folglich neu zu deuten. So hat es sich
zum Beispiel bei der Erklarung der Menschenrechte zugetragen, bei der Abschaffung der
Sklaverei, im Zuge all jener Befreiungskdmpfe, die statthaben und weiterhin statthaben wer-
den, iiberall in der Welt, im Namen der Frauen und Ménner.” (Derrida 1991: 58, vgl. Derrida
2004c: 29, 33)

Die Dekonstruktion politisiert, sie interveniert, sie kritisiert und sie befleiigt sich
einer affirmativen Haltung gegeniiber dem Anderen. Sie ist offen fiir den Ruf des
Anderen. Anders als es Kritiker innen oft darstellen, ist die différance nicht die
Verneinung von Politik, weil sie die Handlungsfihigkeit der Individuen infrage
stellt und weil sie die Grundlagen erschiittert, durch die Politiken gerechtfertigt
werden. Sie ist vielmehr die Vorbedingung fiir Ethik und Politik, weil sie durch das
Einbringen von Unsicherheit und Aporien ethische und politische Fragen notwen-
dig macht (vgl. Derrida in Kearney/Dooley 1999: 77) und weil sie durch die Politi-
sierung die Grenzen des Politischen ausweitet (vgl. Derrida 2003a: 63).

Derridas Dekonstruktion wird auch in den néchsten beiden Kapiteln eine Rolle
spielen. Judith Butler hat durch ihre Dekonstruktion der Geschlechterbinaritét eine
groBBe Bekanntheit erlangt und auch Ernesto Laclau bedient sich fiir seine politi-
schen Theorien immer wieder dieser Vorgehensweise.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

2.2 JUDITH BUTLER: DISKURS UND PERFORMATIVITAT

Die amerikanische Philosophin Judith Butler (¥1956) ist die bekannteste Vertreterin
einer eigenen Richtung der feministischen Theorien: Des dekonstruktiven Femi-
nismus'?’ und der »queer theory“.130 Thr Werk ,,Gender Trouble* (1990) entfachte
Anfang der 1990er Jahre heftige Diskussionen, da es mit seiner Kritik an Grundka-
tegorien der feministischen Theorien (der ,,Frau“, dem ,,Geschlecht®, der ,,Natur®,
dem ,,Subjekt”) dem bisherigen Feminismus den Boden unter den Fiilen wegzuzie-
hen schien. Butler 16ste zum einen gro3e Verunsicherung aus, wie iiberhaupt femi-
nistische Politik begriindet und betrieben werden konne, aber zum anderen wurde
die Radikalitdt ihrer Thesen als ,,Befreiung des Denkens* (Becker-Schmidt/Knapp
2000: 83) und als Ansto8 fiir neue auf- und anregende Sichtweisen begriifit. In den
1990er Jahren wurde noch ein Fragezeichen angehingt, ob man {iberhaupt von einer
politischen Theorie Butlers sprechen koénne."””' Thr Zugang zu politischen Themen
war vornehmlich durch feministische Fragestellungen inspiriert und in ihren ersten
Werken hat Butler grundlegende politische Begriffe eher ,,nebenbei” erldutert.
Doch mittlerweile wird mit jedem ihrer Werke deutlicher, dass sie nicht der Auf-
gabe ausweicht, neben ihren Beitrdgen zu feministischen Fragestellungen auch eine
politische Theorie zu entwerfen: In ,,The Psychic Life of Power* (1997; dt. ,,Psyche
der Macht“, 2001) widmet sie sich Theorien des Subjekts und der Subjektwerdung.
Threm Begriff des Performativen geht sie in ,,Excitable Speech” (1997; dt. ,,Hal3
spricht, 2006) und ,,Undoing Gender* (2004; dt. ,,Macht der Geschlechternormen®,
2009) nach. Ihre Ethik legt sie in ,,Kritik der ethischen Gewalt* (2003) dar. In ,,Pre-
carious Life” (2004, dt. ,,Gefdhrdetes Leben®, 2005) und ,,Frames of War*“ (2009;
dt. ,,Raster des Krieges“ 2010) wendet sie sich politischen Fragen zu.

129 Manchmal auch ,,Postfeminismus® bezeichnet, vgl. Ludewig 2002: 239.

130 Die ,,queer theory* ist eine Strémung innerhalb der Geschlechterforschung, die basie-
rend auf feministischen und poststrukturalistischen Einsichten die These vertritt, dass
sexuelles Geschlecht und Geschlechtsidentititen sozial und kulturell konstruiert sind.
Es ist ihr Ziel, diese Konstruktionen aufzudecken, kritisch zu untersuchen und zu einem
Wandel der bisherigen Anschauung iiber die Geschlechter beizutragen. Der Begriff
,queer” steht exemplarisch fiir solch einen Wandel: Vor allem Schwule und Lesben
wurden (und werden) mit diesem Wort als seltsam, eigenartig, verriickt aber auch als
verdachtig, gefilscht oder fragwiirdig abgewertet. In den 1980er und 1990er Jahren
eigneten sich Homosexuelle diesen Begriff an und deuteten ihn positiv um. ,,Queer® ist
heutzutage ein Sammelbegriff fiir verschiedenste von der Heterosexualitét abweichende
Geschlechtsidentititen und Lebensweisen.

131 Terrell Carver und Samuel Allen Chambers (2008a: 4f.) weisen darauf hin, dass dies
auch 2008 oftmals noch infrage gestellt wird.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BUTLER: DISKURS UND PERFORMATIVITAT | 121

Im Gegensatz zu den 1990er Jahren, in denen in der Bundesrepublik hauptséch-
lich Butlers Thesen zu einer feministischen Politik ohne Subjekt und ohne feste
Identitdten sowie zur ,,.Dekonstruktion des biologischen Geschlechts® besprochen
B2 st Butler mittlerweile im wissenschaftlichen Mainstream angekom-
Thre dekonstruktive und diskurstheoretische Sichtweise wird oftmals als

wurden,
133
men.
Grundlage fiir weitergehende feministische aber auch soziologische Analysen ver-
wendet."*
Butlers radikales Hinterfragen sozialwissenschaftlicher Grundkategorien hat
immer wieder starke Kritik hervorgerufen. Sie selbst fiihlt sich von dieser Kritik

missverstanden:

,.In letzter Zeit bemerke ich, dass diejenigen, denen man ein schwieriges Verhiltnis zur Mo-

dernitét nachsagt oder die als postmodern angesehen werden, auf folgende Weise charakteri-

132 Vgl. Angerer 1995; Annuf3 1996; Giuliani 1997; Hark 1999; Hauskeller 2000; Holland-
Cunz 1999; Landweer 1994; Lindemann 1994; Lorey 1995; Lorey 1996; Ludewig
2002; Meifiner 2010; Niekant 1999; Paulus 2001; Trettin 1994; Vasterling 2001; Vin-
ken 1993; Wachter 2001; Wagner 1998; Waniek/Stoller 2001; Weinbach 2001 und das
Heft Nr. 2 der Feministischen Studien 1993.

133 Folgende deutsche Autor innen diskutieren Butlers Gesamtwerk oder widmen sich
ethischen und/oder politischen Aspekten der Theorie Butlers: Annuf3 1998; Baer 1998;
Bublitz 2010; Creutzburg 2009; Distelhorst 2007; Distelhorst 2009; Kampf 2002;
Kéampf 2004; Kampf 2006; Kramer 2001; Leicht 2016; Marchart 2000; Meifiner 2012;
Moebius 2003; Quadflieg 2006; Rademacher 2001; Redecker 2010; Schonwélder-
Kuntze 2010; Thiem 2008; Villa 2003. Noch 2009 schreibt Lars Distelhorst: ,,Ihre The-
sen zu Anerkennung, Ethik und globaler Politik wurden in Deutschland bislang nicht
diskutiert, weder auf der akademischen noch auf einer anderen Ebene“ (Distelhorst
2009: 18). Allerdings hat sich die Rezeption mittlerweile gewandelt, denn gerade im
Bereich der Anerkennungstheorien wird Butler in den letzten Jahren vermehrt rezipiert
(vgl. Bedorf 2010; VondermaBen 2014) und auch ihre AuBerungen zur globalen Politik
fanden ein grofes Echo in Deutschland, als die Verleihung des Adornopreises 2012 an
Butler bekannt gegeben wurde. In der angelséchsischen Rezeption ist die Konzentration
auf Butlers frithe Texte nicht so stark wie in Deutschland, aber auch vorhanden (vgl.
Carver/Chambers 2008b: 1). Breen/Blumenfeld 2005 und Carver/Chambers 2008a ge-
ben dort einen Zugang zu Butlers politischer Theorie und Gesamtwerk. Spezifisch zu
Politik, Ethik und/oder Demokratie &uflern sich Little 2010; Lloyd 2007; Magnus 2006;
Mills 2003; Mills 2007; Shulman 2011 und das Heft Nr. 2 von Theory, Culture/Society
1999 (Vol. 16). Loizidou (2007: 157ff.) bietet einen guten Uberblick iiber die eng-
lischsprachige Literatur zu Butler.

134 Vgl. Dittmer 2009; Herrmann et al. 2007; Opitz 2008; Ricken/Balzer 2012; Sychowski
2011.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

siert werden: ,stellt in Frage oder entmystifiziert Begriffe wie Vernunft, Subjekt, Authentizi-
tat, Universalitét, progressives Geschichtsbild’. Was mir bei diesen Formen vulgérer Verall-
gemeinerungen auffillt, ist, dass ,in Frage stellen® mit ,entlarven® (und nicht mit ,revitalisie-
ren‘) gleichgesetzt wird und dass der Frage als Frage kein Spielraum gewéhrt wird. Wenn
man solche Begriffe in Frage stellt, heifit das, dass sie nicht mehr verwendet werden kénnen?
HeiBt das, dass einem nun das Uber-Ich der theoretischen Postmoderne die Verwendung sol-
cher Begriffe verbietet oder dass offiziell ihre Erschopfung und Verbrauchtheit verkiindet
wird? Oder handelt es sich eher darum, dass diese Begriffe nicht mehr ganz in derselben
Weise wie einstmals funktionieren?* (Butler 2009: 287)

Dieser Vorwurf Butlers an ihre Kritiker innen greift das Thema dieser Arbeit auf:
Kann die poststrukturalistische Denkweise, die alte Begriffe zu zertriimmern
scheint, positive und konstruktive Ansétze fiir die heutige Politik und Demokratie
bieten? Oder erleiden mit der Kritik an den bisherigen politikwissenschaftlichen
und philosophischen Grundlagen auch die damit verbundenen Werte und Ideale den
sprichwortlichen ,,Tod*“'**? Nachdem Poststrukturalist_innen alte Denkweisen ,,ent-
larvten®, auf was kann dann die heutige Politikwissenschaft aufbauen und wie kann
sie diese Begriffe ,revitalisieren?

Anhand der Begriffe des Diskurses (Kapitel 2.2.1, 2.2.4 und 2.2.5), der
Performativitit (Kapitel 2.2.2), der Macht (Kapitel 2.2.3), der Handlungsfahigkeit
(Kapitel 2.2.5), des Subjekts (Kapitel 2.2.6), der Identitdt (Kapitel 2.2.7) sowie des
Politischen (Kapitel 2.2.8) wird im Folgenden aufgezeigt, welche Kritik Butler an
diesen klassischen politikwissenschaftlichen Begriffen iibt, wie sie diese umdeutet
und damit neu belebt. Butler erarbeitet sich ihre politische Theorie vornehmlich auf
Basis feministischer und queerer Problematiken. Diese sollen daher auch im Fol-
genden als Beispiele fiir ihre politikwissenschaftlichen Thesen dienen.

2.2.1 Diskurs

Ein Kernstiick von Butlers politischer Theorie bildet der Begriff des Diskurses. Er
wird als Ausgangspunkt zum Versténdnis ihrer politiktheoretischen Anschauungen
dienen. Mittels des ,,Diskurses® beantwortet Butler die Frage, wie menschliche Er-
kenntnis moglich ist und wie Bedeutungen erzeugt und festgeschrieben werden.
Diskurse sind ,,geschichtlich spezifische Organisationsformen der Sprache* und

135 Gerade in der Besprechung poststrukturalistischer und postmoderner Denker innen
wird auf den ,,Tod*“ inflationédr zuriickgegriffen: ,,Tod des Subjekts, ,,Tod der groBen

Erzéhlungen® usw.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiskuRs | 123

,»ein offenes Zeichensystem, das die Intelligibilitéit136 fortwédhrend schafft und zu-

gleich anficht. (Butler 1991: 212) Butler fiihrt in ihrer Definition zwei grundle-
gende Aspekte des Diskurses an:

,»,Diskurs® ist nicht blof gesprochene Worter, sondern ein Begriff der Bedeutung; nicht blof,
wie es kommt, dafl bestimmte Signifikanten bedeuten, was sie nun mal bedeuten, sondern wie
bestimmte diskursive Formen Objekte und Subjekte in ihrer Intelligibilitdt ausdriicken. In
diesem Sinne benutze ich das Wort ,Diskurs* nicht in seiner alltagssprachlichen Bedeutung,
sondern ich beziehe mich damit auf Foucault. Ein Diskurs stellt nicht einfach vorhandene
Praktiken und Beziehungen dar, sondern er tritt in ihre Ausdrucksformen ein und ist in die-
sem Sinne produktiv.© (Butler 1995b: 129)

Erstens schliet ihr Diskursbegriff jeglichen Sinn ein, der (zu einer Zeit und in ge-
wissen Gruppen oder Gesellschaften) Dingen und Handlungen zugeschrieben wird.
Diskurse umfassen als Bezeichnungspraxen nicht nur Worte und Aussagen zu ei-
nem Thema, sondern gleichermaflen das Wissen, welches zu einer bestimmten ge-
sellschaftlichen und geschichtlichen Situation vorhanden und anerkannt ist. Dis-
kurse gehen damit {iber die reinen Wortbedeutungen hinaus. Sie beinhalten auch
Handlungen, Praktiken, Institutionen und alle Arten der gesellschaftlichen Sinnzu-
schreibung und Sinngebung — beispielsweise zéhlt Architektur ebenso zum Diskurs
wie vorherrschende Denk- und Handlungsweisen zur Sexualitit."”’ Kulturelle und
gesellschaftliche Bedeutungsgebung geschieht nicht nur durch die unmittelbare
Sprache, sondern iiber alle Formen der gesellschaftlichen Kommunikation. Butler
stellt die Sprache dennoch in ihrem Diskursbegriff ins Zentrum, da jegliche Kom-
munikation iiber Sprache begriffen wird und weil sich Bedeutungen erst {iber die
Sprache formulieren und denken lassen. ,,Diskurse machen aus einer an sich un-
geordneten Welt erkennbare Objekte, auf die sich die Menschen dann sprachlich
beziehen konnen.“ (Villa 2003: 21)

Zweitens gehoren nicht nur die reinen Bedeutungszusammenhénge zu Butlers
Diskursbegriff, sondern auch die impliziten Regeln eines jeden Diskurses, wie ,,le-
gitime* beziehungsweise intelligible Bedeutungen gebildet werden (vgl. Butler

136 Unter Intelligibilitdt versteht Butler, welche Bedeutungen in einem Diskurs als normal,
legitim und anerkannt gelten.

137 Worunter nicht nur fillt, wie und mit wem iiber Sexualitit gesprochen wird, sondern
auch, wie man sich kleidet, welche Gesten schicklich sind, welche Gegensténde als Fe-
tische sexualisiert werden, welche gesellschaftlichen Regeln zu Sex vorherrschen usw.
Wie Foucault in ,,Der Wille zum Wissen™ (1983: 33) aufzeigt, spiegelt sich etwa in der
Architektur und in den Vorschriften der Schulen die gidngige Sexualmoral wieder, in-
dem zum Beispiel durch Raumgestaltungen und Regeln sexuelle Handlungen der

Zoglinge verhindert werden sollen.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

1997a: 345). In Diskursen sind auch die Vorgehensweisen enthalten, wie Diskurse
Sinnzusammenhénge reglementieren, festschreiben und diese selbst erzeugen. An-
ders als die Strukturalist_innen sieht Butler den Diskurs nicht als ein starres Signi-
fikationssystem an, sondern weist ihm Dynamik und Verinderung zu."*® Es kénnen
sich in den Diskursen neue Bedeutungen bilden und die Diskurse selbst produzieren
Sinn. Die Sinngebung unterliegt in jedem Diskurs bestimmten Regeln, die festle-
gen, welche Bedeutungen anerkannt und denkbar sind und welche hingegen als ab-
surd, irrational und seltsam eingeordnet werden.

Die Produktion von Sinn durch die Diskurse zeigt die Erkenntnismoglichkeiten
der Menschen auf: Nur durch Diskurse kdnnen die Menschen iiberhaupt einen Zu-
gang zur Welt erhalten, da die Diskurse die Bedeutungen stellen, mittels derer die
Menschen ihre Umgebung begreifen. Menschen sind nach Butlers Sichtweise keine
unbeschriebenen Blitter, die ihre Sinneseindriicke autonom bewerten kénnen —
sondern nur durch die in der Gesellschaft erlernten, historisch gewachsenen Be-
deutungszuschreibungen konnen Menschen ihre Sinneseindriicke interpretieren,
verstehen und {iber sie sprechen. Diskurse bilden damit die Grundlage und die
Grenzen des menschlichen Denkens, da iiber Diskurse jegliche Bedeutung vermit-
telt wird, die Menschen ihrer Welt zuschreiben. ,,Jeder Blick auf die Welt ist dis-
kursiv gerahmt und trégt damit eine je nach historischem Zeitpunkt und soziokultu-
rellem, politischen Kontext eine spezifische Brille. (Villa 2003: 18)"

138 Hierbei argumentiert sie mit Derrida, vgl. Butler 1991: 70 und Kapitel 2.2.5.

139 Butlers These der Produktivitdt der Diskurse sagt auch aus, dass Kérper und die Ma-
terie durch die Diskurse miterschaffen werden. Dieser These wird in dieser Arbeit nicht
nachgegangen, da sie nicht relevant fiir Butlers Politikbegriff ist. Da diese These aber
grofle Widerstande in der deutschen Rezeption hervorrief, soll sie im Folgenden kurz
erklart werden. Es wurde Butler vorgeworfen, dass sie iiber der Sprache vollig Materie
und Korper vergesse und sie eine idealistische Theorie entwerfe, in der alles nur
Sprache, nur ,linguistischer Stoff“ (Butler 1997a: 55) sei (vgl. Zusammenfassungen
dieser Rezeption bei Distelhorst 2007: 36-41 und Villa 2003: 137-140). In ,,K6rper von
Gewicht“ (1997) wendet sich Butler diesen Angriffen zu und erklért, dass sie die physi-
sche Existenz der Materie nicht leugne, aber ihr der klassische Begriff einer vordiskur-
siven, passiven, von der menschlichen Kultur abgetrennten Materie zu kurz gefasst sei.
Stattdessen sind Materie und Diskurse verschrankt und wechselseitig voneinander ab-
héngig (vgl. Butler 1997a: 33, 56, 103-105; Butler 2006: 15). Sprache braucht Materie
(Schall, Schriftzeichen) um zu existieren, ist also selbst nicht nur Sprache. Die Be-
trachtung der Materie findet wiederum iiber Sprache statt, wobei die Sprache die Ma-
terie nicht bloB représentiert, sondern sie auch schopferisch miterschafft, indem sie ihr
Sinn und Bedeutung zuschreibt. Diskurse konnen Materie allerdings weder vollstindig
erfassen, noch sie beliebig beschreiben, sondern sie sind einer stdndigen Subversion

durch die Materie, dem ,,stummen Insistieren des Korpers® (Distelhorst 2007: 52, vgl.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DISKURs | 125

Fiir Butler gibt es keinen Bereich, der frei von Diskursen wire. Allerdings ist
das Denken der Menschen nicht von nur genau einem Diskurs geprégt, sondern je-
der Mensch bewegt sich in einer Vielzahl von Diskursen, die sich teils {iberschnei-
den und sich teils widersprechen kénnen. Dies erdffnet Moglichkeiten fiir Kritik,
Verdnderung und Handlungsfreiheit (vgl. Kapitel 2.2.5 und 2.2.8). Wie sich Bedeu-
tungszuweisungen in Diskursen verfestigen als auch verdndern, erklart Butler durch
die performative Praxis, ,.eine Art Zitatformigkeit [...], ein Erlangen des Daseins
durch das Zitieren von Macht“ (Butler 1997a: 39). Die folgenden Kapitel erldutern
diese Performativitit und die Machtprozesse, die mit ihr einhergehen.

2.2.2 Performativitat

Diskurse erschopfen sich nicht in den verschiedenen vorhandenen Bedeutungen, die
der Materie gegeben werden und wurden. Auf diese Weise wiirde sich nur ein recht
statisches Bild des Diskurses ergeben. Im Zentrum von Butlers Erkenntnisinteresse
steht jedoch die Frage, wie iiberhaupt Bedeutungszuweisungen vonstatten gehen.
Wann gilt eine Aussage als intelligibel, welche Bedeutungszuweisung kann sich
langfristig in einem Diskurs durchsetzen? Wie werden Bedeutungen und Diskurse
aufrecht erhalten, wenn nicht von einer ,,inneren Wahrheit” der Dinge ausgegangen
wird? Wie wird die scheinbare ,,Natiirlichkeit der Dinge erst erschaffen, die die
Menschen zu sehen glauben? Wie kann gleichzeitig Bedeutungswandel passieren?
Butler geht wie Derrida davon aus, dass Bedeutungen und Diskurse ihre Festig-
keit durch permanente Wiederholungen erlangen. Bedeutungszuweisungen gesche-
hen nicht einmalig, sondern sie sind stets fragil, so dass sie immer wieder durch
Reproduktion bestitigt werden miissen. Diskurse beschreiben in diesem Sinne nicht
Bedeutungen und Handlungen, sondern sie bringen sie in andauernden Wiederho-

Butler 1997a: 103; Butler in Bublitz 2010: 149) ausgesetzt. Materie ist nicht etwas sta-
tisch gegebenes, das wir in der realen Welt vorfinden, sondern sie geht mit unserem
sprachlichen Zugang eine Wechselwirkung ein, welche sich als ,,Prozess der Material-
isierung™ beschreiben ldsst: ,,Was ich [...] vorschlagen mochte, ist eine Riickkehr zum
Begriff der Materie, jedoch nicht als Ort der Oberfldche vorgestellt, sondern als ein
Prozefs der Materialisierung, der im Laufe der Zeit stabil wird, so daf3 sich die Wirkun-
gen von Begrenzung, Festigkeit und Oberfliche herstellt, den wir Materie nennen.
[Herv.i.O.]“ (Butler 1997a: 32) Die Vorstellung des Gegensatzes zwischen ,,natiir-
licher*, materieller Welt und ,.kiinstlicher Sprache und Kultur unterliegt selbst einer
Materialisierung. Nur aufgrund der langen Traditionen, die unser Denken iiber Materie
beherrschen, wird Materie zu dem festen, unbeeinflussten, passiven und natiirlich

gegebenen Korper, fiir den wir sie halten.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

lungen hervor. Diese Prozesse bezeichnet Butler als ,,Performativitéit™. Performative
Akte sind Handlungen, die das, was sie beschreiben, gleichzeitig konstituieren:

,,Eine performative Handlung ist eine solche, die das, was sie benennt, hervorruft oder in
Szene setzt und so die konstitutive oder produktive Macht der Rede unterstreicht. [...] Damit
ein Performativ funktionieren kann, muf} es aus einem Satz sprachlicher Konventionen schop-
fen und diese Konventionen, die traditionell funktioniert haben, rezitieren, um eine gewisse
Art von Effekten hervorzurufen.* (Butler 1995b: 123f., vgl. Butler 1995a: 22)

Diese Begrifflichkeit lehnt sich an John Langshaw Austins Sprechakttheorie und
seine performativen Handlungen an. Austin benennt jene Sitze performativ, die
sich nicht auf eine vordiskursive Materie beziehen, sondern selbst eine Realitét er-
schaffen. Dies wird mdglich, weil durch die Aussprache selbst die Handlung voll-
zogen wird. Beispielsweise ernennen Richterspriiche eine Angeklagte erst zu einer
Verurteilten. Der reine Sprechakt muss dabei stets mit dem passenden Kontext ein-
hergehen: Nur durch den dazu gehdrigen Diskurs (anerkannte Richterin, Gerichts-
saal, entsprechende Rituale) und Sprechakt (,,lm Namen des Volkes verurteile ich
Sie...“) kann von Verurteilten iiberhaupt gesprochen werden. Weitere performative
Akte sieht Austin etwa im Wihlen, Versprechen, Entschuldigen, Gratulieren, An-
nehmen oder Behaupten. Butler fasst performative Akte jedoch weiter als Austin:

Zum einen geht sie iiber reine sprachliche Handlungen hinaus. Es ist unerheb-
lich ob der performative Akt durch Sprache oder Handlungen vollzogen wird.
Worter sind ,,selbst eine Art von Handlung® (Butler 1995b: 124, vgl. Butler 2006:
33). So zdhlen die meisten Handlungen, die Menschen im Laufe ihres Lebens voll-
ziehen, zu performativen Akten. Zum Beispiel stellen wir mit unseren Handlungen
unsere soziale Stellung dar, indem wir uns auf eine bestimmte Weise sprechen, uns
passend kleiden und gewisse Verhaltensweisen pflegen. Wie Pierre Bourdieu ein-
driicklich beschreibt (Bourdieu 2012), erlernen wir dazu einen ganz speziellen ,,Ha-
bitus®. Fiir Butler liegt ein performativer Akt vor, wenn eine Handlung Bedeutung
generiert und/oder weiter trigt, denn ,,der Begriff ,performativ‘ [verweist] auf eine
inszenierte, kontingente Konstruktion der Bedeutung* (Butler 1991: 205).

Zum anderen sind performative Akte keine einmaligen Handlungen, die dem
Willen eines autonomen Subjekts entspringen. Vielmehr sind performative Akte in
langfristige Diskurse eingebunden, aus denen sie ihre Legitimation schopfen. Ohne
die ihnen zugrunde liegenden Diskurse und Konventionen wiirden performative
Akte ,,absurd“ wirken. Nicht die jeweiligen Sprecher innen verleihen den perfor-
mativen Akten ihre Macht und ihre Verstindlichkeit, sondern diese speisen sich aus
den diskursiven und geschichtlichen Kontexten. Beispielsweise ist aus Geschichten
oder Romanen des 19. Jahrhunderts das Motiv bekannt, dass Frauen bei schockie-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PERFORMATIVITAT | 127

renden Ereignissen schnell in Ohnmacht fallen,'*’

Dieses Phdnomen galt noch An-
fang des 20. Jahrhunderts als typische weibliche Eigenheit und unterstrich den vor-
herrschenden Diskurs, wie empfindlich und koérperlich schwach Frauen seien. Eine
Ohnmacht wurde in dieser Zeit als ein Teil nonverbaler Kommunikation angesehen,
um etwa die eigene Sensibilitit, Tugendhaftigkeit oder Schutzwiirdigkeit auszudrii-

! Eine Frau konnte mit einer Ohnmacht ihre Stellung als hilfebediirftige,
142

cken.
schamhafte und zarte Frau wirkungsvoll unterstreichen.”” Dieser Diskurs ist
mittlerweile in Vergessenheit geraten und der performative Akt der Ohnmacht wird
nicht mehr wie ehedem aufgenommen: Heute wiirde eine Frau, die nach einem Kuf3
in Ohnmacht fillt, eher einen groen Schock und Sorge um ihre Gesundheit hervor-
rufen, als die Uberzeugung, dass sie besonders sittlich sei. Solch eine heftige kor-
perliche Reaktion auf eine geistige Aufregung sihen viele als absurd und tibertrie-
ben an. Eine Ohnmacht wird heute zudem nur noch selten geschlechtsspezifisch er-
klart, sondern die Ursache eher in der Konstitution der einzelnen Person unabhén-
gig von ihrem Geschlecht vermutet.

Die Wirkmichtigkeit der Diskurse beruht auf ihrer ,,sedimentierten Wiederhol-
barkeit (Butler 1995b: 124). Butler meint mit Sedimentierung, dass ein Diskurs
durch performative Akte schon so oft wiederholt und eingeiibt wurde, dass er sich
im kulturellen Verhalten wie eine Sedimentschicht ablagert. Bestimmte Zitate die-
ses Diskurses haben sich durch immer wieder stattfindenden Gebrauch soweit ver-
festigt, dass sie als natiirliche und selbstverstindliche Verhaltensweisen gelten.
,Die Performativitit ist demzufolge kein einmaliger ,Akt‘, denn sie ist immer die
Wiederholung einer oder mehrerer Normen; und in dem AusmaB, in dem sie in der
Gegenwart einen handlungsdhnlichen Status erlangt, verschleiert oder verbirgt sie
die Konventionen, deren Wiederholung sie ist.“ (Butler 1997a: 36)

Wenn ein Médchen beispielsweise seine langen Haare zu zwei Zopfen bindet,
so tut es das in den seltensten Féllen als bewussten Akt um seine Weiblichkeit dar-
zustellen. Vielmehr empfindet es diese Frisur fiir sich als vollkommen natiirlich und
angebracht und wiederholt eine gesellschaftliche Konvention ohne weiteres Nach-

140 Die folgenden Beispiele sind bewusst dem Alltagshandeln entnommen, da die als
alltaglich empfundenen Handlungen weniger hinterfragt werden als politische Hand-
lungen. Letztere stehen bereits in der Diskussion, weil sie von vorneherein mit Macht-
prozessen verkniipft werden. Alltagshandlungen hingegen gelten oftmals als machtfrei
und natiirlich. Fiir Poststrukturalist_innen ist jedoch gerade diese Natiirlichkeit die
Folge eines sehr starken Machtprozess (vgl. Kapitel 1.4.5).

141 Vgl. Trummeter 1999: 20f., 50, 66, 202f.

142 Die Formulierung ist bewusst aktiv gewéhlt, da es sicherlich eine Vermischung gab
zwischen Ohnmachtsanfillen, die auf reine korperliche oder duBerliche Ursachen (zum
Beispiel Korsett oder Hitze) zuriickgehen, die psychische Urspriinge haben oder die

einfach fingiert wurden, um eine bewusste Kommunikation zu betreiben.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

denken. In diesem Akt zeigt sich, dass Maddchenzopfe eine sedimentierte Norm an
»Frauenfrisuren” darstellen und dass das Durchfiihren dieser Handlung die Norm
bestidtigt. Die Konvention existiert nur, weil sie zitiert wird. Im Gegensatz zu den
1950er Jahren in Deutschland sind zwei Zopfe heutzutage nicht mehr die vorherr-
schende Frisur fiir Middchen und es mag sein, dass sie nach und nach aus dem Re-
pertoire fiir typische Frauenfrisuren verschwindet — eben weil Médchen immer sel-
tener diese Frisur tragen. Noch allerdings ist die Frisur unmittelbar mit der Vor-
stellung von Geschlechtern verkniipft. Fiir Jungen gilt ndmlich genau andersherum,
dass zwei Zopfe fiir sie unpassend sind. Wird eine Norm ,,falsch* zitiert, drohen so-
ziale Sanktionen. Jungen mit Zopfen werden womdoglich ausgelacht, schief angere-
det oder einfach nicht mehr ernst genommen. Die Sanktionen kdnnen auch soweit
gehen, dass Jungen aufgrund ihrer ,,madchenhaften* Frisur Mobbing erleiden oder
ihre Eltern sie zu einer ,,passenden” Haartracht zwingen. Sanktionen tragen ihrer-
seits dazu bei, dass sich Normen noch weiter verfestigen.

Mit den performativen Akten kann erklart werden, wie sich Diskurse naturali-
sieren und wie der Glaube an ,,vordiskursive Wahrheiten* oder an eine bestimmte
gegebene Materialitdt entsteht. Durch das stindige Auftreten bestimmter Handlun-
gen scheint es so, als wiirden diese als natiirliche Akte den Diskursen vorausgehen
und als wiirden die Diskurse sie lediglich beschreiben. Unbeachtet bleibt dabei,
dass diese Akte im Gegenteil Phdnomene eines bestimmten Diskurses sind, der sich
so stark in das Denken eingegraben hat, dass er nicht mehr als Diskurs, sondern als
vordiskursive Tatsache oder als Materie wahrgenommen wird. Die Materialisierung
von Korpern ist ein Ergebnis von performativer Sedimentierung. ,,Performativitéit
wird nicht als der Akt verstanden, durch den ein Subjekt dem Existenz verschafft,
was sie/er benennt, sondern vielmehr als jene stindig wiederholende Macht des
Diskurses, diejenigen Phdnomene hervorzubringen, welche sie reguliert und restin-
giert.”“ (ebd.: 22) Performative Akte sind demnach keine Akte, die bewusst oder
freiwillig ausgefiihrt werden. Es macht den performativen Akt aus, dass er jene
Normen, Ideen und Bedeutungen wiederholt, die den Handelnden schon vorausge-
hen, mit denen sie sich schon identifiziert haben und fiir sich als natiirlich und
selbstverstindlich begreifen. Wie bei Derridas Spur (vgl. Kapitel 2.1.2) ldsst sich
kein Anfang identifizieren, in welchem die vorhandenen Normen griindbar wéren.

,,Woher bezieht allerdings das bereits bestehende Gesetz [...] seine Autoritdt? Gibt es eine
urspriingliche Autoritit, eine Primarquelle, oder liegt es vielmehr in der eigentlichen Praxis
des Zitierens, die in ihrer Riickldufigkeit potentiell unendlich ist, dal der Grund der Autoritit
als ein dauerndes Aufschieben konstituiert wird? Anders gesagt, durch genau das unendliche
Aufschieben der Autoritét auf eine uneinholbare Vergangenheit wird Autoritit selbst konsti-
tuiert. Dieses Aufschieben ist der wiederholte Akt, durch den die Legitimation zustande
kommt. Das Hinweisen auf einen Grund, der niemals eingeholt wird, wird zum grundlosen
Grund der Autoritdt. [Herv.i.O0.]* (ebd.: 155f.)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PERFORMATIVITAT | 129

Butlers Theorie ist eine konstruktivistische, da sdmtliche Normen, Bedeutungen
und Diskurse erst konstituiert werden, indem stindig ,,die Kopie einer Kopie*
(Butler 1991: 58) imitiert wird. Thr Performativitdtskonzept ist neben Austins Theo-
rie inspiriert durch Derridas Begriff der Iterabilitit von Sprache und trégt ebenfalls
das Element des permanenten Misslingens einer exakten Wiederholung in sich (vgl.
Kapitel 2.1.2). Da Wiederholungen nie perfekt sein konnen — denn durch die zeitli-
che und ortliche Verdnderung ist schon allein der Kontext nie derselbe — birgt jede
,.Kopie®“ Moglichkeiten der Wandlung in sich.

Die Wandlungsmoglichkeiten kénnen am Beispiel der Geschlechter erklart
werden: ,,[...] Gender ist eine Praxis der Improvisation im Rahmen des Zwangs.*
(Butler 2009a: 9) Zwar konnen sich die Menschen nicht den sie vorausgehenden
Diskursen entziehen, weshalb performative Akte immer ein Element des Zwangs
enthalten. So ist es in unserer heutigen Welt bislang zumeist nicht moglich, sich
weder einem ménnlichen oder weiblichen Geschlecht zuzuordnen'* und die meis-
ten Menschen kdmen auch gar nicht auf die Idee, aus dieser (Zwangs-)Ordnung
ausbrechen zu wollen. Die geschlechtsspezifischen Verhaltensweisen werden des-
wegen als performative Akte immer wieder durchgefiihrt und bestétigen somit das
eigene Geschlecht sowie die Geschlechterordnung iiberhaupt. Doch der Zwang
kann nicht absolut sein, da in den Normen immer offene Bereiche vorhanden sind,
die nicht eindeutig bestimmt sind und Interpretationen zulassen. Auf welche Weise
jemand also ihr eigenes Frausein darstellt, ist innerhalb gegebener Grenzen offen
und interpretierbar.

Der Begriff der Performativitit ist weiter gefasst als Derridas Iterabilitét: Der-
rida bezieht sich bei seinem Konzept noch hauptséchlich auf die gesprochene Spra-
che (wenngleich er mit der Urschrift die Iterabilitét bereits von der Sprache an sich
16ste und auf jegliche Arten der Markierungen und Kommunikation ausdehnte).
Butler legt von Anfang an das Hauptgewicht der Performativitét auf die menschli-
chen Handlungen, Taten und Verhaltensweisen und weniger auf ihre gesprochene
Kommunikation. Die performativen Akte und die Menschen, die sie ausiiben, gehen
daher eine Wechselwirkung ein: Nicht nur wiederholt eine Person beim Sprechen
und Handeln eine Konvention, die ihr lange vorausgeht, sondern das Handeln
schreibt sich in ihren Korper ein und macht die Person zu einer intelligiblen Person
des Diskurses. Die Person wird zum Effekt der performativen AuBerung, was Der-
rida in seiner Theorie nicht mit beriicksichtigt (vgl. Loizidou 2007: 34ff. und Kapi-
tel 2.2.6).

143 Gerade in den letzten Jahren wird dies allerdings ein wenig aufgebrochen: In Australien
beispielsweise hat ein Gerichtsbeschluss 2014 erlaubt, dass eine Zuordnung zu einem
Geschlecht nicht mehr zwingend erfolgen miisse, sondern auch die Eintragung als un-

bestimmt moglich sei (vgl. Bubrowski 2014).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Wie sich noch zeigen wird, sicht Butler in der Performativitit die Moglichkeit
der Handlungsfahigkeit von Subjekten (vgl. Kapitel 2.2.3 und 2.2.5) sowie die
Moglichkeit von Politik (vgl. Kapitel 2.2.8). Im Misslingen von Wiederholungen
und durch Missidentifizierungen offenbart sich ndmlich ein Potenzial zur Verénde-
rung der bestehenden Verhiltnisse.

2.2.3 Macht

Diskurse benétigen einigermallen konstante Sinnzuschreibungen, um zu funktionie-
ren. Feste Bedeutungen werden durch performative Akte erzeugt. Dies fithrt zum
Kern von Butlers politischer Theorie: In den Diskursen kommen stidndig Machtwir-
kungen zum Tragen, denn Diskurse sind von Macht durchzogen. Diese Macht zeigt
sich in den performativen Akten und duBert sich als Zwang zur Wiederholung.
Butler beschreibt dies ausfiihrlich und soll hier in voller Lange zitiert werden:

,,Die ,performative’ Dimension der Konstruktion ist genau die erzwungene unentwegte Wie-
derholung der Normen. In diesem Sinne existieren nicht blo8 Zwinge fiir die Performativitit;
vielmehr muf3 der Zwang als die eigentliche Bedingung fiir Performativitét neu gedacht wer-
den. Performativitdt ist weder freie Entfaltung noch theatralische Selbstdarstellung, und sie
kann auch nicht einfach mit darstellerischer Realisierung [performance] gleichgesetzt werden.
Dariiber hinaus ist Zwang nicht notwendig das, was der Performativitit eine Grenze setzt;
Zwang verleiht der Performativitit den Antrieb und hélt sie aufrecht. [...] Performativitét
[kann] nicht auBerhalb eines Prozesses der Wiederholbarkeit verstanden werden [...], auller-
halb einer geregelten und restringierten Wiederholung von Normen. Und diese Wiederholung
wird nicht von einem Subjekt performativ ausgefiihrt; diese Wiederholung ist das, was ein
Subjekt ermoglicht und was die zeitliche Bedingtheit fiir das Subjekt konstituiert. Diese Wie-
derholbarkeit impliziert, dal die ,performative Ausfithrung® keine vereinzelte ,Handlung*
oder ein vereinzeltes Vorkommnis ist, sondern eine ritualisierte Produktion, ein Ritual, das
unter Zwang und durch Zwang wiederholt wird, unter der Macht und durch die Macht des
Verbots und des Tabus, bei Androhung der Achtung und gar des Todes, die die Form der
Produktion kontrollieren und erzwingen, die aber nicht, darauf lege ich Nachdruck, im voraus
vollstindig determinieren konnen. [Herv.i.O.]* (Butler 1997a: 139)

Die Wiederholung bestimmter Normen* wird zum (ungeschriebenen) Gesetz.
Macht entsteht dadurch, dass Normen stetig zitiert werden. Die einzelne performa-

144 Es ist Lars Distelhorst zu verdanken, Butlers Begriff der ,,Norm“ genauer auf-
geschliisselt zu haben (Distelhorst 2007: 214-220): ,,.Die Norm ist als sprachliche
Sedimentation lesbar, als nur schwer wahrnehmbarer Bodensatz der Sprache, der sich

durch die Geschichte hinweg bildet und zu Festigkeit und Autoritdt gelangt. Sie ist

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MacHT | 131

tive Handlung zieht ihre Macht aus der Autoritdt der ihr vorangehenden (und fol-
genden) Handlungen, sie ist eingebunden in eine Kette an Machthandlungen. Es ist
nicht moglich, eine einzelne machtvolle performative Handlung zu entwickeln, die
vollig unabhéngig von unterstiitzenden Diskursen ist. Deswegen kommt die Macht
nicht Individuen zu, die bewusst Macht einsetzen und bewusst handeln. Vielmehr
sind die Individuen darauf angewiesen, (meistens unbewusst) machtvolle Diskurse
zu zitieren und ihre performativen Handlungen in diesen Diskursen zu verorten. In-
dividuen tragen dann ihrerseits die Macht dieser Diskurse weiter, da Normen ihre
Macht und Legitimation aus den stindigen Zitierungen ziehen, die sie erzwingen.

,»Wichtig ist jedoch, dafl keine Macht daran [am performativen Akt, Anm.d.Verf.] beteiligt
ist, die als ein Subjekt konstruiert ist, das handelt, sondern, um einen fritheren Ausdruck zu
wiederholen, blo8 ein stéindig wiederholtes Handeln, das Macht in ihrer Beharrung und ihrer
Instabilitdt isz. Es handelt sich weniger um einen ,Akt‘, eine vereinzelte und vorsétzliche
Handlung, als um einen Nexus von Macht und Diskurs, der die diskursiven Gesten der Macht
wiederholt oder nachahmt. [Herv.i.O.]* (Butler 1997a: 309f., vgl. Butler 2006: 30)

Der hier ausgefiihrte Machtbegriff unterscheidet sich stark von den klassischen po-
litikwissenschaftlichen Machtvorstellungen (in denen Macht als Prozess zwischen
den Subjekten gedacht wird) und ist eng an Foucault angelehnt: Macht wirkt impli-
zit in den Diskursen, sie ist {iberall vorhanden und allumfassend (vgl. Butler 1991:
8, 20; Butler 2006: 124). Es ist vollig unmoglich, Macht zu entkommen oder macht-
freie Rdume zu schaffen. ,,Mir schien, dal3 Macht weit mehr ist als ein Austausch
zwischen Subjekten oder ein stdndiges Umkehrverhéltnis zwischen dem Subjekt
und dem/r Anderen; tatséchlich zeigte sich, da3 die Macht in der Produktion des bi-

weder deckungsgleich mit der Sprache noch mit dem Diskurs, liegt aber auch nicht
auflerhalb von ihnen, da sie sich aus ihren Ablagerungen zusammensetzt.“ (ebd.: 216)
Das heifit, die Normen eines Diskurses bilden dessen besonders bestindige Aussagen.
So mag sich ein bestimmter Diskurs zwar im Laufe der Zeit stark wandeln, seine Nor-
men bleiben jedoch als Grundlagen und ,,Wahrheiten* oftmals sehr lange erhalten. ,,Die
Norm findet sich zwar in Gesetzen, Werten und Erwartungen einer Gesellschaft wieder,
ist jedoch Butler zufolge nie deckungsgleich mit den sie inkarnierenden gesell-
schaftlichen Institutionen und Regulationsapparaten. Die Verdnderung eines Gesetzes
oder der Umbau einer Institution verdndert also nicht automatisch auch die hinter ihnen
stehende Norm.“ (ebd.: 220, vgl. Butler 2009a: 73) Die Norm ist in diesem Sinne fiir
Butler ,,eine Form sozialer Macht* (Butler 2009a: 84), da sie vorgibt, was als normal
gilt und damit die Richtlinien setzt, wer in einem Diskurs als intelligibel anerkannt

wird.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

ndren Rahmens, der das Denken iiber die Geschlechtsidentitidt bestimmt, am Werke
ist.“ (Butler 1991: 8)

Macht hat zwei Seiten: Sie ist erstens juridisch-repressiv. Diese Macht stellt
sich als Verbot dar, das die Individuen daran hindert, Dinge zu tun, die sie andern-
falls hétten ausfithren wollen. Sie ist eine duflere, unterdriickende, repressive Ge-
setzes-Macht. ,,Macht denken wir gewdhnlich als das, was von auB3en Druck auf das
Subjekt ausiibt, was es zur Unterordnung zwingt und es auf eine niedrigere Stufe
der Ordnung verbannt.*“ (Butler 2001: 7) Dieser klassische Machtbegriff ist aller-
dings zu einseitig, denn er verkennt die zweite Seite der Macht.'*’

Macht ist zweitens produktiv: Verbote erzeugen zwar bewusst das Unnormale
und Verbotene, aber damit erschaffen sie ungewollt auch das Normale und Er-
laubte. Die Machtprozesse gehen somit iiber reine Handlungsanweisungen zum
Verhalten der Menschen hinaus. Sie prigen auch jene Begriffe, Kategorien, Identi-
tiaten und Subjekte, die sich im Rahmen dessen bewegen, was als normal, erstre-
benswert und selbstverstindlich angesehen wird (vgl. Kapitel 2.2.6). Da es aus anti-
essentialistischer Sicht nichts gibt, was ,,vor dem Gesetz" als Essenz existiert, wer-
den sowohl die Verbote als auch das Erstrebenswerte durch Wiederholungen pro-
duziert (vgl. Butler 1991: 55). Diskurse geben durch die in ihnen liegende Macht
Moglichkeiten vor, was iiberhaupt gedacht werden kann und worauf das eigene
Denken aufbaut. Macht ist in diesem Sinne als ,,Gestaltungsmacht zu verstehen.

Butler zieht vor allem die Konstruktion der Geschlechter heran, um die Macht-
wirkungen zu erkldren. In den klassischen Geschlechterdiskursen gilt als vollig
selbstverstindlich, dass es genau zwei biologische Geschlechter gibt. Das Denken
wird in diesen Diskursen auf einen bindren Rahmen beschrinkt, der von der Natur
determiniert erscheint: Die vielféltigen Unterschiede zwischen ménnlichen und
weiblichen Korpern zeigen doch ganz deutlich, dass sich die Menschheit in diese
beiden Geschlechter aufteilt. Diese Selbstverstindlichkeit ist fiir Butler jedoch
nichts anderes, als ein gut getarnter Machtprozess. Die Konvention, dass unsere Ge-
sellschaft die Menschen nach ihrem Geschlecht unterscheidet, wird dadurch gefes-
tigt, dass wir die Geschlechtsidentititen immer wieder durch performative Akte
wiederholen und jene bestrafen, die aus diesem Muster ausscheren.'*® Unzihlige
feministische Arbeiten geben ein umfassendes Bild dariiber, wie Geschlechter ein-
geiibt, angelernt und verinnerlicht werden. Die Sichtweise unserer Gesellschaft iiber

145 Hilge Landweer (1994), Isabell Lorey (1996: 53) und Birgit Sauer (2009: 162f.) werfen
Butler vor, dass sich ihr Machtbegriff nach wie vor vornehmlich auf das juridische
Modell bezieht, da sie immer noch das Gesetz ins Zentrum ihrer Machttheorie stellt.
Selbst wenn sie die juridische Macht des Gesetzes um eine produktive Komponente
erweitert, die Unterdriicktes und Ausgeschlossenes erst produziert, so geschieht diese
Produktion doch iiber das Gesetz.

146  Vgl. Baur/Luedtke 2008; Kiichler 1997; Pasero/Braun 1995; West/Zimmerman 1987.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MACHT | 133

die Geschlechter materialisiert sich selbst in den Korpern. Es ist immer noch gén-
gige Praxis, Sduglinge, deren Geschlecht nicht bestimmbar ist, zu einem eindeuti-
gen Geschlecht hin zu operieren (vgl. Deutscher Ethikrat 2012: 59). Frauen achten
darauf, beim Sport nicht zu muskulds zu werden und auch natiirlicher Bartwuchs
bei Frauen wird tabuisiert und sorgsam entfernt (vgl. Butler 2006: 248). Die Gesell-
schaft blickt nur unter diesen Voraussetzungen auf die Geschlechter und kann gar
nicht umhin, die (erzeugten) gravierenden Unterschiede als Bestétigung der These
zu werten, dass es genau zwei Geschlechter gibt. Die produktive Seite der Macht
bleibt deshalb zumeist unentdeckt.

Die diskursiven Machtwirkungen werden am effektivsten, wenn sie den Rah-
men des Denkens beschridnken. Indem bestimmte Diskurse als natiirlich und vor-
diskursiv instituiert werden, wird die Machtwirkung dieser Diskurse vollstidndig
verborgen. Diese Diskurse sind dann nicht mehr als Diskurse zu erkennen und ihre
Machtwirkungen werden nicht mehr als solche wahrgenommen. Thre Inhalte gelten
als so normal und selbstverstindlich, dass sie als Folge der Materie oder der Natur
angesehen werden. Macht geht also mit Materialisierung einher:

,»»Materialitit® bezeichnet eine bestimmte Wirkung der Macht oder ist vielmehr Macht in ih-
ren formativen oder konstituierenden Effekten. Solange Macht erfolgreich verféhrt, indem sie
einen Objektbereich, ein Feld der Intelligibilitét als eine fiir selbstverstandlich gehaltene On-
tologie errichtet, werden ihre materiellen Effekte als Datenmaterial oder als primire Gege-
benheiten aufgefaBt. Diese materiellen Positivititen treten aufSerhalb von Diskurs und Macht
in Erscheinung, und zwar als ihre unstrittigen Referenten, als ihre transzendentalen Signifi-
kate. Aber im Moment des Erscheinens ist das Macht/Diskurs-Regime am vollstdndigsten
unkenntlich und tiberaus heimtiickisch wirksam. [Herv.i.O.]“ (Butler 1997a: 62, vgl. ebd.:
259)

So gesehen stellt die Materialitét ,,die produktivste Wirkung von Macht {iberhaupt™
(ebd.: 22) dar, denn vermeintliche Tatsachen der Materie sind so unstrittig, dass
iiber sie nicht diskutiert wird. Sie setzen den politischen und gesellschaftlichen Rah-
men und sind selbst von der Politik ausgenommen. Dies trifft beispielsweise fiir die
Geschlechter zu: Es galt lange Zeit und gilt oftmals immer noch als naturgegeben,
dass Frauen und Ménner spezifische angeborene Féhigkeiten besitzen.

Besonders wirkt sich die Materialisierung auf jene Personen aus, die in den
Diskursen wahrgenommen werden (wollen) und deren Stimmen und Korper ,,von
Gewicht” sein sollen. Menschen muss eine gewisse Intelligibilitit zugeschrieben
werden, damit sie an den Diskursen teilnehmen diirfen und in diesen auch gehort
werden. Sie miissen anerkannt werden, um {iberhaupt als vollstindige Menschen zu
gelten. Doch dies ist in vielen Féllen daran gekoppelt, wie die Korper der betreffen-
den Personen wahrgenommen werden.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,,Das Menschliche wird in Abhéngigkeit von der Rasse, der Ausdeutbarkeit dieser Rasse, von
seiner Morphologie, der Erkennbarkeit dieser Morphologie, seines anatomischen Geschlechts,
der Verifizierung dieses Geschlechts in der Wahrnehmung, seiner Ethnizitét und dem katego-
rialen Verstidndnis von Ethnizitdt unterschiedlich verstanden. Bestimmte Menschen werden
als eingeschriankt menschlich erkannt, und diese Form der eingeschrinkten Anerkennung
fithrt nicht zu einem bewéltigbaren Leben.* (Butler 2009a: 10f.)

Die Problematik, die sich damit fiir die Politik und die Menschen ergibt, wird aus-
fiihrlich in Kapitel 2.2.6 behandelt. Zuvor soll jedoch noch auf die Eigenschaften
der Diskurse und ihre Auswirkungen auf die menschliche Handlungsféhigkeit ein-
gegangen werden.

2.2.4 Das AuBen des Diskurses

Die Machtwirkung der Diskurse wurde bislang als Féhigkeit beschrieben, Normali-
tit zu konstruieren, das heif3t die Lebenswirklichkeiten der Menschen bereitzustel-
len. Doch wird eine spezifische Deutung der Welt als die selbstverstindliche em-
pfunden, so miissen viele andere Alternativen als falsch und absurd gelten. Diese al-
ternativen Deutungen werden aus den Diskursen ausgeschlossen. Es ist ein essen-
tieller Teil der Machtprozesse, Ausschliisse zu vollziehen, denn nur durch Aus-
schliisse kann ein Diskurs funktionieren.

,,Die normative Kraft der Performativitét — ihre Macht zu etablieren, was sich als ,Sein‘ quali-
fiziert — arbeitet nicht nur mit der stindigen Wiederholung, sondern ebenso mit dem Aus-
schluBl. Und im Falle von Kérpern suchen jene Ausschliisse die Signifikation als deren ver-
werfliche Grenzen heim oder als das, was strikt verworfen ist: das Nichtlebbare, das Nichter-
zihlbare, das Traumatische.* (Butler 1997a: 259f.)"*

Butler schlieft sich dem poststrukturalistischen Gedanken an, dass Sprache als Dif-
ferenzsystem aufgebaut ist: Nur wenn zumindest eine vage Vorstellung davon exis-
tiert, was unnormal ist, kann das Normale definiert werden. Die Differenzen, von
denen sich ein Diskurs abgrenzt, sind notwendig fiir den Diskurs, um die eigenen

147 Hannelore Bublitz (2010: 126) und Claudia Rademacher (2001: 38) verorten das Auflen
auch im Widerstand des Korpers. Dadurch, dass der Korper nicht vollstindig durch die
Diskurse beschrieben werden kann, verfehlen ihn die Beschreibungen der Diskurse
zwangslaufig, und das Nicht-zu-Beschreibende stellt einen Teil des AuBlens dar. Mate-
rialitét ist in diesem Sinne auch ein Aufien, das gewisse Deutungen moglich und andere
nicht méglich macht. Vgl. dazu auch Meifiner 2010: 53ft.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS AUSSEN | 135

. 148
Inhalte erfassen zu konnen.

Als ,konstitutives AuBen tragen sie einerseits zur
Festigung und zur Konstituierung des Diskurses bei und stellen andererseits Diffe-
renzen und Alternativen dar, die den Diskurs untergraben, weil sie ihm widerspre-
chen. Butler erldutert dies an dem Diskurs der Geschlechter, welcher nicht nur be-
stimmt, was als ,,minnlich* oder ,,weiblich® gilt, sondern der damit einhergeht, dass
nur jene Menschen, die ein eindeutiges Geschlecht haben, auch als ,,menschlich®
gelten. Abgegrenzt davon werden all jene, die als nicht menschlich oder unmensch-

lich angesehen werden.

,,Die Konstruktion des Geschlechts arbeitet mit den Mitteln des Ausschlusses, und zwar so,
daB3 das Menschliche nicht nur in Absetzung gegeniiber dem Unmenschlichen produziert
wird, sondern durch eine Reihe von Verwerfungen, radikalen Ausloschungen, denen die
Moglichkeit kultureller Artikulation regelrecht verwehrt wird. Daher reicht es auch nicht aus,
zu behaupten, dall menschliche Subjekte konstruiert seien, denn die Konstruktion des Men-
schlichen ist ein differentieller Vorgang, der das mehr und das weniger ,Menschliche‘, das
Unmenschliche und das menschlich Undenkbare erzeugt. Diesen ausgeschlossenen Orten fallt
die Rolle zu, das ,Menschliche® als dessen konstitutives Auen zu begrenzen und diese Gren-
zen als andauernde Méglichkeit ihrer Durchbrechung und Reartikulation heimzusuchen.
[Herv.i.O.]“ (Butler 1997a: 30, vgl. Butler 2010: 132)

Ein Ausschluss muss sich nicht als direktes Verbot duflern, sondern die effektivsten
AusschlieBungsprozesse werden als solche gar nicht empfunden: Sie sind dermafien
verinnerlicht, dass das Ausgeschlossene als so unnatiirlich und unnormal gilt, dass
auch ohne Verbot die Alternative nicht gelebt wird. Das Machtfeld hat in einem
solchen Fall erfolgreich verschleiert, dass der Diskurs erstens auf Ausschliissen als
Grundlage beruht, zweitens in seinem Kern kontingent ist und drittens fiir all diese
Prozeduren Macht benétigt. Die Machtverhéltnisse bringen den Eindruck etwas
Vordiskursiven hervor und verbergen den Vorgang der diskursiven Produktion.

Nichtsdestotrotz wirkt das konstitutive Auflen nicht nur stabilisierend. Es unter-
gribt gleichzeitig den Diskurs. Die Abgrenzungsprozesse holen das vermeintlich
AuBere immer wieder in das Innere des Diskurses zuriick, weil das AuBere als ge-
dankliche Alternative und als Verweis, was anormal ist, wieder in den Diskurs Ein-
gang findet. Die Option schwul zu sein, wird zwar vom heterosexuellen Diskurs
sanktioniert, aber trotzdem bleibt sie als Moglichkeit bestehen. Dies zeigt sich in
der Konstruktion von heterosexueller Sexualitét als ,,normal* und der davon abge-
grenzten ,,unnatiirlichen Bi- und Homosexualitit:

148 Nicht nur Diskurse konstituieren sich durch Differenzbeziehungen und Ausschlussver-
fahren, sondern auch Subjekte und Gruppen. Butler leitet dies anders als Laclau und
Mouffe auch psychoanalytisch her, vgl. Butler 1995b: 130f.; Butler 1997a: 23.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,.Die Bisexualitit, die angeblich ,auflerhalb‘ des Symbolischen liegt und als locus der Subver-
sion dient, erweist sich in Wirklichkeit als eine Konstruktion innerhalb der Bedingungen die-
ses konstitutiven Diskurses, als Konstruktion eines ,Auflen‘, das nichtsdestoweniger vollstdn-
dig ,innen‘ ist, also nicht als eine Mdglichkeit jenseits der Kultur, sondern als konkrete kultu-
relle Méoglichkeit, die als unmoglich abgewiesen und (um)beschrieben wird. Was unter den
Bedingungen einer existierenden kulturellen Form ,undenkbar® und ,unsagbar® bleibt, ist
nicht unbedingt dasselbe wie das, was in dieser Kultur von der Matrix der Intelligibilitét aus-
geschlossen ist. Im Gegenteil: nicht die ausgeschlossene, sondern gerade die marginale kultu-
relle Moglichkeit ruft Schrecken und zumindest den Verlust der Sanktionierung hervor. Als
praktizierende/r Homosexuelle/r keine gesellschaftliche Anerkennung zu finden, bedeutet,
eine mogliche gesellschaftliche Identitét zu verlieren oder eine zu erhalten, die grundsitzlich
viel weniger sanktioniert ist. Das ,Undenkbare‘ gehort also vollstidndig in die Kultur hinein;

vollstindig ausgeschlossen ist es hingegen von der herrschenden Kultur.” (Butler 1991: 120f.)

Unter diesen Bedingungen ist es schwer, eine Politik zu betreiben, die eine Ande-
rung der vorherrschenden Diskurse erreichen soll. Der Gedanke, dass einfach ein
Diskurs gedndert werden kann, indem eine Sichtweise von ,,au3erhalb* des Diskur-
ses einflieBt, fiihrt in die Irre (vgl. Butler 1995b: 127). Das vermeintliche AuBere
gehort ndmlich bereits zum Inneren des Diskurses, weil dieser es als konstitutive
Abgrenzung fiir seine eigene Identitdt benotigt. Das AuBlen ist Grundlage und
Stiitze des Diskurses. Dies fiihrt dazu, dass das Einnehmen vermeintlich dul3erer
Positionen den Diskurs unter Umsténden sogar bekréftigen kann. In der Frauenpo-
litik beispielsweise reicht es nicht, die sozialen Geschlechtsidentitdten als gesell-
schaftliche Konstruktionen zu enttarnen, wie es die feministischen Bewegungen vor
den 1990er Jahren versucht hatten. Diese Strategie bestitigte stattdessen den Kern
des Geschlechterdiskurses, dass die Korper natiirlicherweise in ménnliche und
weibliche Korper zu unterscheiden wéren.

Diskursverdnderungen bediirfen zweier Schritte: Erstens muss der Blick auf
dasjenige gerichtet werden, was in den Diskursen ausgeschlossen wird, was als un-
intelligibel und absurd abgetan wird. Dariiber lassen sich gleichermaflen die
Grenzen, als auch die Kernbereiche des Diskurses finden. Erst wenn aufgedeckt ist,
was innerhalb eines Diskurses den Rahmen der Diskussion bildet und selbst nicht
zur Disposition steht, sind diese Bereiche auch politisch verdnderbar. Zweitens ist
eine Verdnderung von Diskursen nur moglich, indem die performativen Wiederhol-
ungen genutzt werden, um Bedeutungsverschiebungen zu initiieren (vgl. Butler
1991: 56f.). Dieser Punkt wird Thema des nichsten Kapitels sein.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OFFENHEIT UND HANDLUNGSFREIHEIT | 137

2.2.5 Die Offenheit des Diskurses und
politische Handlungsfreiheit

Butler wird zuweilen der Vorwurf gemacht, dass ihre Diskurstheorie eine determi-
nierte Welt darstelle. Die einzelnen Menschen seien darin die Erfiillungsgehilfen
von diskursiven Michten, gegen die sie nicht wirkungsvoll aufbegehren konnten
und gegen die kein Widerstand moglich sei.'”’ Dieser Vorwurf griindet auf ihrer
These, dass es keine Position gibt, die aullerhalb der Diskurse und damit au3erhalb
von Machtverhéltnissen liegt (vgl. Butler 1991: 20). Vor allem in ,,Gender Trouble*
wird betont, wie unglaublich schwer beispielsweise der feministische Kampf gegen
die Vorrangstellung des Ménnlichen und die bindre Geschlechterordnung ist. Die
feministische Rezeption von Butler in den 1990ern drehte sich daher um die Frage,
ob unter diesen Umsténden {iberhaupt eine feministische Politik moglich sei, oder
ob eine Anderung der Verhiltnisse sowieso nie erreicht werden kénne (vgl. Benha-
bib 1995b; Lang/Sauer 1998; Nussbaum 1999).

Butler empfindet diese Rezeption als Missverstindnis. Sie sieht die Diskurse
nicht als véllig determinierend an (vgl. Butler 1991: 210; Butler 1997a: 31). Ebenso
wenig verfillt sie in die andere Extremposition, dass die Menschen beliebige Dis-
kurse erschaffen konnten, weil die Wahrnehmung der Materie eine sprachliche
Konstruktion sei. Man kann nicht einfach fiir sich wiahlen, ob man lieber ein Mann,
eine Frau oder etwas anderes sein will. Butler betont, dass innerhalb der Diskurse
ein langsamer Wandel und subversive Akte moglich sind, also durchaus Politik —
mit Einschrinkungen — betrieben werden kann.

Die Moglichkeit fiir Handlungsfahigkeit und Politik sieht sie in der Performati-
vitit der Diskurse."® Sprechakte sind immer Zitate, doch sie stellen nie eine identi-
sche Wiederholung dar. Jeder neue Kontext, in dem ein Sprechakt durchgefiihrt
wird, bewirkt mindestens geringfiigige Anderungen an dem Zitat. Die Konventio-

149 Vgl. Benhabib 1995: 109; Lorey 1996: 12; Nussbaum 1999 und Kapitel 2.4. Dieser
Vorwurf wird auch anderen poststrukturalistischen Theorien gemacht: Erstens seien die
Begriindungen fiir Widerstand ebenfalls diskursiv und Widerstand konne daher nicht
letztgiiltig legitimiert werden, sondern sei genauso grundlos wie die kritisierten Tatig-
keiten. Zweitens sei auch der Widerstand von Macht durchzogen, was heille, dass eine
Machtform nur durch eine andere ausgetauscht werde (vgl. May 1995: 7f.).

150 Hanna MeiBner (2010) erortert ausfiihrlich das Konzept der Handlungsfihigkeit bei
Butler. Sie konstatiert, dass in der Begriindung von Handlungsfahigkeit durch die Per-
formativitit nach wie vor nicht willentliche Entscheidungen von Subjekten begriinden
konne. Sie erklart die butlersche Handlungsfahigkeit daher psychoanalytisch als Folge
des ,,Begehrens nach Leben™ (vgl. Meifiner 2010: 66). Dieser Begriindungsweg Butlers

soll in dieser Arbeit allerdings nicht aufgegriffen werden.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

nen der Diskurse miissen zwar als Anweisungen verstanden werden, aber diese
Anweisungen konnen niemals in Génze umgesetzt werden, sondern stellen immer
nur eine Anndherung an das angestrebte Leitbild dar (vgl. Butler 1997a: 317). Wie-
derholungen sind deswegen nicht nur diskursbestitigend, sondern sie konnen
ebenso destabilisierend wirken.

,,Als die sedimentierte Wirkung einer andauernd wiederholenden oder rituellen Praxis erlangt
das biologische Geschlecht seinen Effekt des Naturalisierten; und doch tun sich in diesen
standigen Wiederholungen auch Briiche und feine Risse auf als die konstitutiven Instabilité-
ten in solchen Konstruktionen, dasjenige, was der Norm entgeht, oder iiber die hinausschieft,
was von der wiederholenden Bearbeitung durch die Norm nicht vollstdndig definiert und
festgelegt werden kann.” (ebd. 32f.)

Wie Derrida, Laclau und Mouffe verweist auch Butler darauf, dass Diskurse nie in
sich geschlossen, vollig logisch und ohne interne Widerspriiche oder Verkniipfun-
gen nach auflen zu anderen Diskursen sein konnen. Auch sie entwirft die Diskurse
als offene Systeme.

,-Abstrakt betrachtet bezieht sich die Sprache auf ein offenes Zeichensystem, das die Intelligi-
bilitdt fortwahrend schafft und zugleich anficht. Als geschichtlich spezifische Organisations-
formen der Sprache prisentieren sich die Diskurse im Plural, sofern sie im zeitlichen Rahmen
koexistieren und unpridizierbare und ungewollte Uberschneidungen instituieren, aus denen

spezifische Modalitéiten diskursiver Moglichkeiten erzeugt werden. (Butler 1991: 212)

In diesen Uberschneidungen, Briichen und Inkonsistenzen der Diskurse entsteht
Handlungsspielraum: Diskurse verdndern sich, wenn die scheinbar festgelegten Be-
deutungen durch abgewandelte und subversive Wiederholungen transformiert wer-
den. Wenn jemand einen performativen Akt ausfiihrt, dann zitiert dieser zwar die
geltenden Diskurse, aber es gibt dennoch einen Interpretationsspielraum, wie die
Diskurse wiederholt werden. Wird eine ungewohnliche Interpretation eingebracht,
die dann ihrerseits zitiert wird, kann dies zu einer nachhaltigen Anderung des gan-
zen Diskurses fithren.

,,Von Sprache konstituiert zu sein heifit hervorgebracht werden, und zwar innerhalb eines ge-
gebenen Macht- und Diskursgeflechtes, das fiir Umdeutung, Wiederentfaltung und subversive
Zitate von innen und fiir Unterbrechungen und unerwartete Ubereinstimmungen mit anderen
Netzwerken offen ist. Die ,Fahigkeit’ der Handlung findet sich genau an solchen Schnitt-
punkten, wo der Diskurs sich erneuert.” (Butler 1995b: 125, vgl. Butler 1991: 213; Butler
2006: 201)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OFFENHEIT UND HANDLUNGSFREIHEIT | 139

Besonders eindriickliche Beispiele fiir solche Diskursdnderungen sind die soge-
nannten Geusenworter. Diese Worte wurden urspriinglich dazu verwendet, be-
stimmte Gruppen herabsetzend zu betiteln, werden dann aber als positive Selbstbe-
schreibung von der Gruppe umgedeutet. In der Tiirkei bildete sich 2013 bei der Be-
setzung des Geziparks in Istanbul ein solches Geusenwort heraus: Der tiirkische
Ministerprisident bezeichnete die Protestierenden als ,,Capulcu®, als Pliinderer, um
sie in die Ndhe von unpolitischen und egoistischen Kriminellen zu stellen. Dieses
Wort wurde allerdings von den Protestierenden sowie von der breiten Bevolkerung
als Auszeichnung und Ehrenwort iibernommen (vgl. Jacobsen 2013).

Diese Wortaneignung verdeutlicht Butlers These, dass niemand die alleinige
Hoheit iiber die Interpretation der eigenen performativen Handlungen besitzt:

,Die Wirkungen performativer AuBerungen, verstanden als diskursive Hervorbringungen,
kommen am Endpunkt einer gegebenen Erkldrung oder AuBerung, der Annahme einer Ge-
setzesvorlage, der Verkiindigung einer Geburt, nicht zum Abschluf. Die Reichweite ihrer
Signifizierfahigkeit kann von demjenigen oder derjenigen, die &uflert oder schreibt, nicht
kontrolliert werden, da solche Hervorbringungen nicht im Besitz der &uflernden Person sind.
Sie fahren ungeachtet ihrer Autoren mit der Signifikation fort und manchmal entgegen den
wertvollsten Absichten ihrer Autoren.” (Butler 1997a: 331)

Jegliche Sprechakte konnen scheitern und die Intention ihrer Urheber innen miss-
interpretiert oder absichtlich missverstanden werden. Niemand hat die volle Kon-
trolle {iber das eigene Sprechen (vgl. Butler in Bell 1999a: 165f.; Butler 1995b:
125). Die eigenen Sprechakte gehen immer iiber einen selbst hinaus, da sie zum ei-
nen eine ganze Vergangenheit an Diskursen in sich tragen. Die Wortbedeutung und
auch die Interessen eines_einer Sprechenden entspringen also nicht ihm_ihr allein,
sondern sind abhéngig von den iiberlieferten Sinnangeboten der Diskurse. Zum an-
deren ist die Zukunft der eigenen Worte innerhalb der Diskurse ungewiss: Zwar
kann der_die Sprechende durchaus eine bestimmte Absicht durch das Sprechen
vermitteln wollen, aber es liegt in der Hand der Umgebung, diese Absicht auch
richtig zu deuten und weiter zu tragen.""

In ,,HaB spricht” wird thematisiert, ob den Menschen unter diesen Umstéinden
Verantwortlichkeit fiir ihr Handeln zugeschrieben werden kann, wenn ihr Tun letzt-
lich ein Zitieren und Performieren von vorgéngigen Diskursen darstellt und die ei-
genen Taten immer in eine Geschichtlichkeit der Diskurse eingebettet sind. Butler
bejaht dies: ,,Tatsdchlich ist der Sprecher gerade wegen des Zitatcharakters des
Sprechens fiir seine Handlungen verantwortlich. Der Sprecher erneuert die Zeichen
der Gemeinschaft, indem er dieses Sprechen wieder in Umlauf bringt und damit

151 Dabei ist zu beachten, dass die Umgebung in ihrer Interpretation ebenfalls durch die

Diskurse geprigt ist.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

wiederbelebt. Die Verantwortung ist also mit dem Sprechen als Wiederholung,
nicht als Erschaffung verkniipft.” (Butler 2006: 68)

Fiir das politische Handeln birgt die Kontingenz der Sinnzusammenhinge zu-
gleich Vor- und Nachteile. Von Nutzen ist, dass die performativen Handlungen der
vorherrschenden Diskurse subversiv umgedeutet werden konnen und dann die ei-
gentliche Intention dieser Handlungen ins Leere lduft. So wurde die Beleidigung
gegeniiber den Protestierenden als Pliinderer, als ,,Capulcu®, in eine positive Selbst-
beschreibung umgemiinzt. Dieselbe Moglichkeit steht den Bewahrer innen der
vorherrschenden Diskurse allerdings auch zu: Versuche, einen Sprechakt zu paro-
dieren und seine urspriingliche Intention zu verdndern, kdnnen ebenso fehlangeeig-
net werden.

2.2.6 Intelligibilitdt und Subjekt

Im vorigen Kapitel zum Handlungsbegriff ist bereits angeklungen, wie sehr Butler
dem klassischen Subjekt der politischen Theorie widerspricht. Ihr zufolge kommen
den Menschen weder ein autonomer Willen noch ureigene, von anderen Menschen
unabhéngige Interessen zu. Die Handlungsmacht der Menschen entspringt nicht
ihrer Souverdnitit oder eigenen Schopfungskraft. Im Gegensatz zu klassischen libe-
ralen Theorien sicht Butler die Freiheit der Menschen als stark beschriankt an (vgl.
Kapitel 3.4).

Wenngleich sie die Eigenschaften des klassischen Subjekts infrage stellt, so
steht nichtsdestotrotz in ihrer eigenen Definition des Subjekts das Attribut der
Handlungsféhigkeit im Zentrum: ,,.Das Subjekt ist die sprachliche Gelegenheit des
Individuums, Verstindlichkeit zu gewinnen und zu reproduzieren, also die sprachli-
che Bedingung seiner Existenz und Handlungsféhigkeit. (Butler 2001: 15) Sub-
jekte sind diejenigen Individuen, denen in der Gesellschaft Gewicht zukommt, de-
ren Handlungen Wirkungen haben, die (an-)gehdrt werden und welche als Men-
schen mit Rechten wahrgenommen werden. Nicht jeder Mensch wird automatisch
als ein Subjekt angesehen. Vielmehr wirkt sich die Sichtweise einer Gesellschaft,
wer als Subjekt bezeichnet wird, entscheidend darauf aus, wer in als Mensch gilt.
Personen, denen der Subjektstatus verwehrt wird, miissen oftmals auch um ihre
Existenz als Mensch bangen.

Eine der Kernfragen von Butlers Theorie ist, ab wann bestimmte Menschen zu
Subjekten werden (und wann sie diese Stellung wieder verlieren). Der Subjektstatus
ist entscheidend dafiir, ob Menschen wirkungsvoll Politik betreiben kdnnen und wie
Politik und Gesellschaft mit einzelnen Menschen oder Gruppen umgehen. Diese
Fragen stellen sich vor allem fiir die feministische Politik, denn gerade Frauen
mussten und miissen darum kdmpfen, als Subjekte behandelt zu werden. Bei diesem
Kampf haben sie andere Voraussetzungen um politische Interessen einzufordern als

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTELLIGIBILITAT UND SUBJEKT | 141

diejenigen, die bereits als Subjekte agieren koénnen. In ,,Unbehagen der Geschlech-
ter”, ,,Hal} spricht” und ,,Psyche der Macht“ ergriindet Butler daher, wie Subjekte
konstruiert werden und wie die Handlungsfahigkeit von Subjekten beschaffen ist. In
ihren spiteren Werken (,,Gefdhrdetes Leben®, ,,Macht der Geschlechternormen®,
»~Raster des Krieges®) beschiftigt sich Butler mit der Wechselwirkung zwischen
Subjektstatus und Menschlichkeit: Diese zeigt sich beispielsweise darin, um welche
Menschen getrauert wird und getrauert werden darf.

Butlers Untersuchung des Subjekts wurzelt in der Annahme, dass die Menschen
»sprachliche Wesen“ sind, ,,die der Sprache bediirfen, um zu sein“ (Butler 2006: 9,
vgl. ebd.: 48). Zum einen bezieht sich dies darauf, dass Menschen die Welt durch
Sprache begreifen, sie iiber die Sprache ihre Gedanken und Bediirfnisse ausdriicken
und dariiber ,,Verstdndlichkeit gewinnen“. Zum anderen — dies ist fiir die Subjekt-
konstituierung entscheidend — werden auch Menschen von ihrer sozialen Umge-

152
> und

bung durch Sprache wahrgenommen und hidngen von der ,,Anrufung
Anerkennung anderer ab.

Die Sprache bietet die Voraussetzungen, um als Subjekt zu existieren: Erstens
erhalten Menschen durch sie Namen, die sie benennen und in Kategorien einord-
nen. Die Namen bringen ihre (gesellschaftliche) Existenz zum Ausdruck, denn nur
als Benannte werden sie bemerkt, nur als solche werden sie ,,wiirdig* erachtet, an-
geredet zu werden. Erst die Beachtung durch eine Ansprache ermdglicht jemandem
zu antworten, zu agieren, eine Handlungsfahigkeit zu erlangen und auch gehdort zu
werden. Die Anrede darf freilich nicht ausschlieBlich als direktes Ansprechen be-
griffen werden, sondern muss weiter gefasst werden. Sie schlieit zum einen ein,
dass jemand als ,,anrufbar* gilt, das heif3t als wiirdige Person, als Subjekt und/oder
als Mensch wahrgenommen wird (je nach Kultur kann jede dieser Zuschreibungen
sehr unterschiedliches bedeuten und bewirken). Die Anrufbarkeit kann beispiels-
weise damit beginnen, dass Menschen es als selbstverstindlich empfinden und es
dulden, wenn eine andere Person zu ihnen in die Stralenbahn tritt — in diesem Fall
wird diese Person als Mensch anerkannt, der einem nahe kommen darf und ein
Recht hat, in die Stralenbahn einzusteigen. Zum anderen muss sich dieses Indivi-
duum aber selbst als anrufbar empfinden, das heiflit schon vorgéngig das Gefiihl ei-
ner Berechtigung in sich tragen, sich durch die Anrufung angesprochen zu fiihlen.
Es muss sich selbst in einem Diskursgefiige eingefiigt sehen, in dem ihm Aner-
kennbarkeit zukommt. Mit der Anrufung ist also nicht gemeint, dass wir im Alltag
dazu verdammt sind passiv zu warten, bis wir bemerkt werden, bevor wir handeln
konnen. Die Anrufung beginnt etwa schon damit, dass ein Embryo im Mutterbauch
(oder in der Petrischale) als schiitzenswertes Leben eingestuft wird, dass der Staat
anerkennt, dass jemand geboren wurde oder dass jemandem als Mensch bestimmte

152 Beim Begriff der ,,Anrufung™ bezieht sich Butler auf Louis Althussers Theorie der
Interpellation (vgl. Butler 2001: 101- 123).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Schutzrechte zukommen. Wenn wir eine grundsétzliche Sicherheit empfinden, dass
uns eine solche Anerkennung zuteil werden kann, dann erlangen wir dariiber auch
Handlungsfahigkeit, weil wir uns in verschiedenen Diskursen ganz selbstverstind-
lich als Subjekte verhalten.

~Angesprochen zu werden bedeutet also nicht nur, in dem, was man bereits ist, anerkannt zu
werden; sondern jene Bezeichnung zu erhalten, durch die die Anerkennung der Existenz
moglich wird. Kraft dieser grundlegenden Abhéngigkeit von der Anrede des anderen gelangt
das Subjekt zur ,Existenz‘. Das Subjekt ,existiert® nicht nur dank der Tatsache, daf} es aner-
kannt wird, sondern dadurch, daB3 es im grundlegenderen Sinne anerkennbar ist. Die sprachli-
chen Bezeichnungen, die die Anerkennung ermdglichen, sind ihrerseits konventional, das
heiit die Effekte und Instrumente eines gesellschaftlichen Rituals, die oftmals durch Aus-
schluB und Gewalt iiber die sprachlichen Bedingungen einer Uberlebensfihigkeit der Sub-
jekte entscheiden. [Herv.i.0.]* (Butler 2006: 15f., vgl. Butler 2010: 13)

Menschen, die im Rollstuhl sitzen oder die sichtbar blind sind, vermissen die An-
rede hdufig: Oftmals werden nicht sie selbst unmittelbar angesprochen, wenn es um
ihre Belange geht, sondern ihre Begleiter innen. Diese Missachtung zeigt auf, dass
bei Menschen mit korperlichen Beeintrdchtigungen davon ausgegangen wird, dass
neben ihrer korperlichen Einschrankungen eine geistige Behinderung existiert. Th-
nen wird (meist unbewusst) der Subjektstatus abgesprochen, weil ihr Korper nicht
der gesellschaftlichen Norm entspricht. Wie kleine Kinder oder senile alte Men-
schen werden sie in bestimmten Situationen nicht als mogliche Ansprechpart-
ner_innen betrachtet und es wird iiber sie hinweggegangen, als konnten sie nicht fiir
sich selbst sprechen.

Besonders deutlich wird die Rolle der Sprache in verletzenden Anreden, der so-
genannten ,.hate speech®: Durch die Moglichkeit des verbalen Angriffs, der Belei-
digung und der Abwertung zeigt sich, dass Sprache eine Macht der Verletzung in
sich trdgt. Sprache ist in einem solchen Fall mehr als bloe Worte, sie hat einen
unmittelbaren negativen Effekt auf das Leben des betroffenen Menschen und kann
sogar existenzbedrohend sein. Ein durch ,,hate speech® herabgewiirdigter Mensch
bekommt durch die Sprache ein (geringes) soziales Dasein zugewiesen — wenn ihm
nicht gar sein soziales Dasein im wortwdrtlichen Sinne abgesprochen wird.

Eine abwertende Anrede hat nicht ausschlieBlich negative Folgen. Jede Anrede
ist immer auch eine Aufwertung: Durch sie wird ein Mensch zur Kenntnis genom-
men. ,,So halten wir manchmal an Ausdriicken fest, die uns weh tun, weil sie uns
wenigstens irgendeine Form der gesellschaftlichen und diskursiven Existenz bie-
ten.“ (ebd.: 48f.) Dariiber erhdlt ein Mensch die Mdglichkeit zu antworten,
Handlungsfahigkeit zu gewinnen, sich zu wehren und als Subjekt in Erscheinung zu
treten.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTELLIGIBILITAT UND SUBJEKT | 143

Der Vorgang der Anrufung und des Annehmens der Anrufung enthélt einen
Machtprozess. Die Anrufung iibt Macht aus, indem sie — basierend auf machtvollen
Diskursen und Normen — ein Individuum in vorgingige Kategorien einteilt, die es
als erkennbar und intelligibel einstufen. Diese Macht stellt eine Unterordnung dar;

153 s
Das Individuum

sie zwingt ein Individuum in eine Konstellation von Normen.
wird in eine soziale Existenz gebracht, aber gleichzeitig werden die Rahmen dieser
Existenz durch die Kategorisierung mit bestimmt. Das Individuum seinerseits
nimmt die machtvolle Einteilung durch seine Antwort auf die Anrufung an. Es un-
terwirft sich diesen Normen, indem es sie mit dem Akzeptieren der Anrufung aner-
kennt.

Die Entwicklung, die ein Individuum zur Subjektwerdung durchschreitet, be-

zeichnet Butler als ,,Subjektivation“.154

»Subjektivation ist buchstiblich die Erschaffung eines Subjekts, das Reglementierungsprin-
zip, nach dem ein Subjekt ausformuliert oder hervorgebracht wird. Diese Subjektivation ist
eine Art von Macht, die nicht nur einseitig beherrschend auf ein gegebenes Individuum ein-
wirkt, sondern das Subjekt auch aktiviert oder formt. Subjektivation ist also weder einfach
Beherrschung, noch einfach Erzeugung eines Subjekts, sondern bezeichnet eine gewisse Be-
schrankung in der Erzeugung, eine Restriktion, ohne die das Subjekt gar nicht hervorgebracht
werden kann, eine Restriktion, durch welche diese Hervorbringung sich erst vollzieht.
[Herv.i.O.]* (Butler 2001: 81f., vgl. Butler 2001: 8)

Die Abhangigkeit des werdenden Subjekts von den diskursiven Normen wird in
diesem Prozess allerdings verschleiert, so dass der Eindruck eines vordiskursiven
und unabhéngigen Subjekts entsteht. Vor allem das Antworten verstirkt diesen
Eindruck: Durch die Moglichkeit einer Reaktion erhélt das Subjekt eine sichtbare
Autonomie und Handlungsfreiheit (und damit Macht im klassischen Sinn als
Handlungsmacht). Diese wurden aber nur durch eine vorgingige Unterwerfung
moglich (vgl. Butler 2006: 16f., 49) — hétte sich das werdende Subjekt nicht durch
das Anerkennen der Anrufung in die Unterwerfung der Normen gefiigt, bekdme es
auch keine Moglichkeit zu einer Antwort. Wire also das Subjekt nicht durch Macht
hervorgebracht worden, so kdnnte es nicht spéter selbst durch seine erlangte Hand-
lungsfreiheit Macht ausiiben.

153 Wie Derrida empfindet Butler diese Einengung in Kategorien als gewaltsam und nega-
tiv, aber notwendig und unumgénglich. Sie wihlt daher das Wort ,,subjection”. Ins
Deutsche wird es als Unterwerfung und Abhéngigkeit {ibersetzt. Dabei geht leider ver-
loren, dass ,,subjection” auch das Wort ,,Subjekt™ beinhaltet und auf die Subjektwer-
dung anspielt.

154  In ,Koérper von Gewicht* wird ,,subjectivation als Subjektivierung tibersetzt. Vgl. But-
ler 1997a: 39.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Doch welche psychischen Vorginge laufen wihrend des Anrufungsprozesses
ab? Wieso antwortet ein Individuum auf die Anrufung, wieso fiihlt es sich ange-
sprochen und ist zu einer Anpassung an die Normen anderer bereit?

,Das Subjekt ist genétigt, nach Anerkennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, Begrif-
fen und Namen zu trachten, die es nicht selbst hervorgebracht hat, und damit sucht es das
Zeichen seiner eigenen Existenz auBlerhalb seiner selbst — in einem Diskurs, der zugleich do-
minant und indifferent ist. Soziale Kategorien bezeichnen zugleich Unterordnung und Exis-
tenz. Anders gesagt: im Rahmen der Subjektivation ist Unterordnung der Preis der Existenz.
Genau in dem Moment, da die Wahl unmdoglich ist, hélt sich das Subjekt an die Unterordnung

als Existenzversprechen.* (Butler 2001: 25)

Die Individuen erkennen die von aullen an sie herangetragenen Normen fiir sich an,
sie verinnerlichen sie und lassen zu, dass sie ihre eigene Identitdt auf ihnen auf-
bauen, selbst wenn diese Normen sie moglicherweise in eine niedrige soziale Stel-
lung pressen. Doch ist eine Unterwerfung und Einengung besser, als gesellschaft-
lich gar keinen Status zu erlangen. Die Unterwerfung wird vollzogen, um sozial
anerkennbar zu sein. Die Individuen entwickeln sogar ein ,,Begehren® (ebd.: 24),
sich der Macht zu fiigen. Dieses Begehren konnen die Individuen allerdings nicht
ohne weiteres selbst durchschauen, vielmehr weisen sie die Abhéngigkeit von sich.
Um das Gefiihl eines ,,Ichs* auszubilden, bedarf es der Illusion, dass dieses Ich un-
abhingig ist und dass es Entscheidungen frei trifft. Die Verleugnung von Abhéngig-
keiten ist daher eine wichtige Strategie, um sich selbst als handlungsfihiges und
autonomes Subjekt zu fiihlen (vgl. ebd.: 13-15).155

Die Analyse der Subjektwerdung zeigt auf, dass die Eigenschaften des klassi-
schen Subjekts nicht zu halten sind: Die selbststdndigen, kohdrenten Entscheidun-
gen eines ,,Ichs“ gibt es nicht, und dieses kann auch nicht souverén politische
Handlungen ausfiihren. Es ist stattdessen gezwungen, seine Handlungsfahigkeit
durch die Anerkennung und durch das Interpretieren von ihm vorgéngigen Diskur-
sen zu erlangen. Dieses Interpretieren ist allerdings schon von den Diskursen be-
einflusst, denn auch die Interessen und der Willen dieses ,,Ichs® werden durch den
Rahmen der Diskurse eingegrenzt. Es kann sich als Subjekt nicht einmal selbst
transparent sein, das heif3it alle seine eigenen Intentionen und Handlungen véllig
souverdn im Bewusstsein haben. Es vermag weder vollstindig zu sagen, welche
Diskurse den Rahmen fiir sein Denken und Handeln festlegen, noch mag es ermes-
sen, dass es die Abhédngigkeit und die Unterwerfung unter Machtprozesse verdriangt
(vgl. Butler 2003: 10, 79ff.). Zuletzt ist der Subjektstatus keinesfalls gesichert:

155 Dabei werden die Individuen von Diskursen unterstiitzt und ermutigt. Als Beispiel fiihrt
Butler den liberalen Diskurs auf, der das Subjekt als selbstbestimmt konstruiert. Vgl.
dazu ihre Kritik am liberalen Diskurs in Kapitel 3.4.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTELLIGIBILITAT UND SUBJEKT | 145

Wenn die diskursiven Regeln nicht eingehalten werden, die bestimmen, wer als
Subjekt angesehen wird, kann ein Individuum sehr schnell die Wirkméchtigkeit
seiner Handlungsfahigkeit verlieren (vgl. Butler 1995a: 45).

Abermals zeigt sich, dass Butler Macht als etwas ansieht, was {iberall im So-
zialen wirkt, ja sogar von den Subjekten inkorporiert wird und die Subjekte her-
vorbringt. Welche Menschen in unserer Gesellschaft als Subjekte gelten und sich
als solche entwickeln, entscheiden zutiefst politische Akte. Sehr wirkméchtig ist die
Tatsache, dass die politische Konstituierung von Subjekten versteckt ablauft: Nicht
nur werden die Interessen von Subjekten oftmals als ,,natiirliche* Interessen dar-
gestellt (man denke nur an die Eigenschaften und Bediirfnisse, die entweder ,,Miit-
tern* oder im Gegenzug ,,Vitern“ unterstellt werden), sondern auch die Handlungs-
fahigkeit, Unabhédngigkeit und Intentionalitdt gelten als vordiskursiv (vgl. Butler
1991: 17).

Im Prozess der Anrufung manifestiert sich Macht, da die Anrufung dariiber ent-
scheidet, ob ein Individuum als Subjekt gesehen wird. Dieser Prozess findet nicht
einmalig statt. Auch er ist, wie alle anderen performativen Akte, einer stindigen
Wiederholung unterworfen. Ein Mensch wird nicht nur einmal bei der eigenen Ge-
burt benannt, sondern muss sich immer wieder in neuen Kontexten und in neuen
Gesellschaftsgruppen — Kindergarten, Schule, Arbeit, in der Disco, im Sportverein
usw. — aufs Neue anerkennbar machen. Die Subjekte identifizieren sich mit den
Kategorien, in die sie gesellschaftlich eingeordnet werden und bauen in ihren
Handlungen darauf auf, indem sie die machtvollen Normen zitieren. ,,Die performa-
tive AuBerung ist nicht nur eine rituelle Praxis; sie ist eines der einfluBreichsten
Rituale, mit denen Subjekte gebildet und reformuliert werden.* (Butler 2006: 249)
Die performativen Akte werden nicht allein aufgrund der Identifikation mit ihnen
getitigt. Die Diskurse liben eine vorgédngige Zensur aus, was fiir Subjekte denkbar
und sagbar ist und was nicht. Denn nur wenn ein Subjekt im Rahmen der Normen
bleibt, behélt es seine Intelligibilitdt bei: ,,Sich aulerhalb des Bereichs des Sagbaren
zu begeben heiit, seinen Status als Subjekt aufs Spiel zu setzen. Diejenigen Nor-
men zu verkorpern, die das Sagbare im Sprechen einer Person beherrschen, heifit,
seinen Status als Subjekt des Sprechens zu vollenden. [im Original kursiv]“ (ebd.:
209, vgl. ebd.: 212)

Wie so ein Bereich des Sagbaren konstruiert wird, zeigt sich ironischerweise in
John Lockes Schrift mit dem Titel ,,Ein Brief iber die Toleranz®. Darin wird deut-
lich, dass fiir Locke der Atheismus auBlerhalb des Bereichs des Sagbaren anzusie-
deln ist (vgl. Locke 1966: 95). Obwohl Locke in seinem Text dafiir eintritt, dass
verschiedenen Religionen innerhalb eines Staates ein Existenzrecht zukommt und
verschiedenen Glaubensrichtungen mit Toleranz zu begegnen sei, versagt er
Atheist_innen die Schutzwiirdigkeit im Sinne von Toleranz oder Duldung. Lockes
Argument ist, dass diejenigen, die nicht an Gott glauben, sich an keinerlei gesell-
schaftliche Regeln und Vertrdge gebunden fiihlen und daher das Prinzip der Ge-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

meinschaft zersetzen. Patriotische oder der Gemeinschaft loyal gegeniiber einge-
stellte Atheist_innen sind fiir ihn nicht denkbar.

In der Unterwerfung unter die Normen zeigt sich ein zwiespéltiger Effekt. Un-
terwerfung bedeutet, dass das Subjekt die Normen annimmt, aber nicht, dass es
diese zugleich gut heifit. Es kann sich diesen Normen auch entgegen stellen, wie
sich beispielsweise eine Frau einer Diskriminierung widersetzt, indem sie dagegen
gerichtlich vorgeht. Nichtsdestotrotz ist sie denjenigen Normen verbunden, die ihre
Identifizierung und Selbstbeschreibung als Frau einst hervorgebracht haben. Dies
bedeutet, dass der Fall eintreten kann, dass ein Subjekt genau gegen die Normen
Widerstand leistet, von denen es letztlich erzeugt wurde, weil sie das Subjekt als
Subjekt in Position bringen. Ein Individuum geht solange ein ,,Komplizentum mit
der Macht* (Butler 1997a: 39) ein, wie es sich an die ungeschriebenen Regeln des
Denk- und Sagbaren des Diskurses hélt. Nur so lange wird es auch als Subjekt an-
gesehen. Die Handlungsféhigkeit des Subjekts, gegen die geltenden Diskurse zu
opponieren, findet sich daher nicht in seinem autonomen Willen, sondern wie in
Kapitel 2.2.5 beschrieben, in der Instabilitit der Wiederholungsprozesse wieder.

,Ich wiirde in der Tat noch hinzufiigen, da3 ein Subjekt nur durch eine Wiederholung oder
Reartikulation seiner selbst als Subjekt Subjekt bleibt, und diese Abhéngigkeit des Subjekts
und seiner Kohérenz von der Wiederholung macht vielleicht genau die Inkohérenz des Sub-
jekts aus, seine Unvollstandigkeit. Diese Wiederholung oder besser Iterabilitdt wird so zum
Nicht-Ort der Subversion, zur Mdglichkeit einer Neuverkorperung der Subjektivationsnorm,
die die Richtung ihrer Normativitit dndern kann.” (Butler 2001: 95)

Gleichzeitig bedeutet dies, dass bei der Subjektwerdung nicht nur das Subjekt selbst
hervorgebracht wird, sondern auch die Mdoglichkeit des Widerstands gegen die er-
méchtigenden Normen. Zum einen kann das Subjekt die Normen nie perfekt ver-
korpern. Es wird immer wieder auf Widerspriiche innerhalb der Normen stofen
oder auf die Problematik, dass es eine Norm verfehlen muss, die in der Praxis uner-
fiillbar ist. An solchen Stellen kann sich Kritik an den Normen entwickeln (vgl. Ka-
pitel 2.2.8). Zum anderen kann sich ein Subjekt durch den Gewinn der
Handlungsfahigkeit nicht nur fiir die Normen aussprechen und sie bestdtigen, son-
dern es erlangt auch die Freiheit, sich gegen sie zu stellen.'” | Als gewollte Wir-

156 Kathy Dow Magnus (2006: 90) weist darauf hin, dass Butler zwar die Moglichkeit des
Widerstands aufzeigt, aber nicht erklért, wieso sich einige Subjekte zur Opposition ent-
schlieen und andere nicht. Weshalb wagen erstere die Opposition zu den hegemonia-
len Diskursen, wenn sie dadurch ihren Subjektstatus verlieren? Magnus konstatiert,
dass jene, die von den hegemonialen Diskursen ausgegrenzt werden, dazu Griinde hat-
ten, aber diesen fehlt fiir einen wirkungsvollen Widerstand der nétige Subjektstatus.

Gegen diese Kritik kann eingewendet werden, dass sich Menschen nicht nur in einem

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTELLIGIBILITAT UND SUBJEKT | 147

kung des Subjekts ist die Subjektivation eine Unterordnung, die das Subjekt iiber
sich selbst verhéngt; wenn jedoch die Subjektivation ein Subjekt hervorbringt und
ein Subjekt Vorbedingung der Handlungsfahigkeit ist, dann ist die Subjektivation
Begriindung dafiir, da8 das Subjekt Garant seines Widerstands und seiner Opposi-
tion wird.“ (Butler 2001: 19) Aufgrund der Instabilitit des Subjektstatus sind die
Widerstandsmoglichkeiten jedoch eingeschrénkt und finden — solange man Subjekt
bleiben will — immer nur in einem gewissen Rahmen des Denk- und Sagbaren statt.
Ein zu stark opponierendes Subjekt zerstdrt die Grundlagen, auf denen es Wider-
stand leisten kann: Gehort und anerkannt zu werden. Die Utopie, vollig aus den
Diskursen auszubrechen und sich ganz gegen die gesellschaftlichen Normen zu
stellen, ist nicht umsetzbar.

2.2.7 Identitaten und Identifizierungen

Durch die Diskurse entwickeln sich nicht nur Subjekte, sondern auch die Identitédten
eines Menschen. Butler schlief3t sich nicht dem klassischen Begriff der Identitit an,
der ,,in den philosophischen Darstellungen fast immer auf das Problem zentriert
wird, durch welches innere Merkmal die Kontinuitit und Selbstidentitdt der Person
in der Zeit gestiftet wird“ (Butler 1991: 37). Thr Augenmerk richtet sich auf die
Frage, welche Machtwirkungen dazu fiithren, dass wir {iberhaupt von einer Identitét
sprechen, die den Menschen kohidrentes Denken und Handeln zuschreibt, das einer
Art inneren Wesenskern entspringt. Die Bildung von Identitét ist ein politischer
Prozess, denn es gibt keine natiirlichen oder wahren Identitéiten, {iber die ein
Mensch verfiigt. Menschen verteidigen in den Diskursen nicht ihre Identitdten, son-
dern vielmehr stellen die Diskurse Identifizierungen zur Verfiigung, das heifit Rol-
lenangebote, Handlungs-, Lebens- oder Denkweisen, mit denen jemand sich selbst
identifizieren kann oder mittels derer er_sie von anderen identifiziert wird. Eine
solche Identifizierungsmoglichkeit kann jene einer Wissenschaftlerin sein, die mit
einem bestimmten Arbeits- und Wissenschaftsideal einhergeht. Was eine Wissen-
schaftlerin ausmacht, entspringt nicht intrinsisch den Absichten und Eigenschaften
der Person, sondern ist eine Kategorisierung, die von bestimmten Diskursen ab-
stammt. Als Wissenschaftlerin kann sich jemand nur dann begreifen, wenn es schon
vorgingig eine Unterscheidung gibt, die Wissenschaft von anderen Diskursen

einzigen, sondern vielen verschiedenen Diskursen bewegen. Es sind daher Moglich-
keiten denkbar, wieso Subjekte Widerstand leisten. So konnte ein Subjekt in Diskurs A
seinen Status erhohen, indem es sich gegen Diskurs B ausspricht. Wenn ein Subjekt
zweitens seinen Subjektstatus hauptsachlich aus Diskurs C zieht, konnte es sich gegen

Diskurs D wenden, auch wenn sein Status dort damit in Gefahr gerit.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

trennt. Identitdt prisentiert sich als ein Zusammenspiel der fiir einen selbst iiber-
nommenen oder aufgezwungenen Identifizierungen. Solch ein Zusammenspiel lédsst
durch seine Komplexitét ein Gefiihl der Einzigartigkeit zu oder hat sogar Einzigar-
tigkeit als unvermeidliche Folge. Menschen oder Gruppen nehmen ihre Identititen
als Kerneigenschaften und -liberzeugungen wahr, die fiir ihr Selbstverstindnis es-
sentiell sind.

Die Festigung der Identifizierungen funktioniert mittels performativer Akte, die
eine Identitdt immer wieder neu bestétigen. ,,Identifizierungen werden nie vollstin-
dig und abschliefend gemacht; sie werden unaufhérlich wiederhergestellt und sind
als solche der brisanten Logik der Wiederholbarkeit unterworfen. Sie sind das, was
dauernd arrangiert, verfestigt, unterbunden, angefochten wird und bei gegebenem
Anla3 gezwungen wird, zu weichen.* (Butler 1997a: 152) In diesem Sinne ist es fiir
Butler fundamental wichtig, naturalisierte Identifizierungen zu hinterfragen, da
diese ja gerade nicht auf vordiskursiven Tatsachen beruhen, sondern ihren Status
erst durch Machtprozesse erlangt haben. Diese Machtverhiltnisse will Butler offen
legen, um die Moglichkeit zu haben, verfestigte Identifizierungen angreifen und
iiberwinden zu kénnen. Thre politische Absicht ist, die Naturalisierungen aufzubre-
chen, viele alternative Denkmuster zu ermdglichen und den Kampf um Begrifflich-
keiten, Identititen und Kategorien offen zu halten. ,,Manche haben mich gefragt,
was der Nutzen wachsender Moglichkeiten fiir Gender ist. Ich neige zu der Ant-
wort: Moglichkeit ist kein Luxus, sie ist genauso wichtig wie Brot.” (Butler 2009a:
53) Damit geht einher, Gruppen, die aufgrund ihrer speziellen Identititen vom
politischen Prozess ausgeschlossen waren, einen Zugang zu Politik,
Handlungsfshigkeit und der Offentlichkeit zu verschaffen. Butler ist demnach
macht- und herrschaftskritisch.

Das Aufbrechen diskursiver Identitdten ist ihr umso mehr ein Anliegen, da
Identitéten stets Ausschliisse und Repressionen nach sich ziehen (vgl. Kapitel 2.2.4
und Butler 2000: 31). Dies zeigt sich insbesondere am Beispiel der Identitdt der
»Frauen®. Im Zuge ihrer emanzipatorischen Bestrebungen versuchten Feministin-
nen, die Identitét der ,,Frauen abseits von patriarchalen und ménnlich dominierten
Zuschreibungen neu zu entdecken. Nicht nur sollte bewiesen werden, dass die
weibliche Geschlechtsidentitit (,,gender”) erst durch Erziehung und gesellschaftli-
che Einwirkungen entsteht, sondern es sollte auch nach weiblichen Kerneigen-
schaften gesucht und diese aufgewertet werden. Doch die Bildung einer Definition
von ,,Frauen® fiihrte auch zur Kritik: Denn zumeist schloss diese Definition nur die
weilen Frauen der Mittelschicht ein, wohingegen sich andere Frauen (Arme,
Schwarze, Behinderte, Musliminnen, Lesben) davon nicht représentiert fiihlten.
Feministinnen miissen also nicht nur die patriarchalischen Identitdtskonstruktionen,
sondern auch ihre eigenen Zuschreibungen problematisieren, da sich beide auf Aus-
schliisse stiitzen.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATEN UND IDENTIFIZIERUNGEN | 149

Butler wendet sich gegen Politiken, die auf Identitéten beruhen, eben weil diese
fir Gruppen spezifische Interessen als gesetzt sehen. Beispielsweise fordert eine
feministische Politik fiir Frauen bestimmte Rechte auf Grundlage ihres vermuteten
,,Frau-Seins*.

»Zudem ist es keinesfalls mehr selbstverstidndlich, dafl die feministische Theorie unbedingt
versuchen muB, die Fragen der priméren Identitdt zu 16sen, um die Aufgabe der Politik vor-
anzutreiben. Stattdessen miissen wir fragen, welche politischen Moglichkeiten sich als Kon-
sequenz aus einer radikalen Kritik dieser Identitdtskategorien ergeben. Welche neue Form
von Politik zeichnet sich ab, wenn der Diskurs iiber feministische Politik nicht langer von der

Identitit als gemeinsamen Grund eingeschriankt wird?* (Butler 1991: 9f.)

Wie sich im néchsten Kapitel zeigen wird, will Butler eine Politik betreiben, welche
das Ziel hat vordiskursive Identitdten zu hinterfragen, die Verdnderung von Identi-
titen zu ermoglichen sowie ohne epistemologische Gewissheiten auszukommen.

2.2.8 Das Politische

In den vorangegangenen Kapiteln hat sich immer wieder gezeigt, dass das Politi-
sche innerhalb der Diskurse zu verorten ist: Die Diskurse bilden durch ihre Bedeu-
tungsgebung das Wissen, auf welchem die Individuen ihre Erkenntnisse und damit
auch ihre politischen Einstellungen aufbauen. Das Wissen um einen selbst, um die
eigene Identitdt und die eigenen Absichten griindet in den Diskursen, da in diesen
die Konstruktion von Menschenbildern, (politischen) Identititen und Subjekten
stattfindet. ,,Die vorliegende theoretische Untersuchung versuchte, das Politische
gerade in jenen Bezeichnungsverfahren zu verorten, durch die Identitit gestiftet, re-
guliert und dereguliert wird.“ (Butler 1991: 216) Wie in den vorigen Kapiteln 2.2.6
und 2.2.7 beschrieben, haben die Menschen weder natiirliche Eigenschaften und
Interessen, die sich in bestimmten Identitdten manifestieren, noch kommt ihnen von
Natur aus der Status eines Subjektes zu. Sowohl die Identifizierung als auch die
Subjektwerdung verlduft in einem politischen Raum, der von Diskursen und den
ihnen enthaltenen Normen durchzogen ist. Jeder Mensch ist grundlegend abhéngig
von der Anerkennung der Anderen. Deswegen entwickelt er_sie notwendigerweise
—um sozial und physisch iiberleben zu kénnen — das Bediirfnis, bestimmte Normen
zu verinnerlichen (oder sich unter Umstinden mit ihrem konstitutiven Auflen zu
identifizieren) und sich in ein diskursives und normatives Gefiige einzuordnen, um
einen Subjektstatus zu erlangen. Welche Diskurse jeweils prigend sind, welche
Normen sie enthalten, nach welchen Vorgaben bestimmte Individuen beurteilt wer-
den und durch welche Praxen sich Menschen Identitdten und Subjektstatus aneig-
nen, entspringt politischen Prozessen. Die politischen Prozesse und politische

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Macht finden sich in den Akten der Performativitit wieder: Jede Bedeutungsge-
bung, jede identitétsstiftende und politische Handlung bauen auf performativen
Wiederholungen auf, da diese ihre Machtposition sichern.

Es wird deutlich, dass Butlers Begriff des Politischen weit iiber das hinaus geht,
was klassischerweise als Politik begriffen wird. Ihr Begriff des Politischen ist nicht
auf bestimmte Handlungen und auch nicht auf thematische Bereiche oder Lebens-
welten wie die offentliche Sphére beschrénkt: Selbst in den alltdglichsten Hand-
lungsweisen und den privatesten Akten wirken politische Prozesse, wenngleich die
Macht und Gewalt dort meist versteckt ausgeiibt werden. Die Beispiele, die in die-
ser Arbeit herangezogen wurden, mdgen daher auf den ersten (von klassischen Po-
litikbegriffen geprigten) Blick nicht politisch ausgesehen haben. Das Politische be-
ginnt jedoch nicht erst auf der Ebene des Staates, sondern es zeigt sich bereits in
den diskursiven Normen und Wahrnehmungsweisen, die unser Denken und Leben
bestimmen. Durch performative Akte agiert jede r stidndig politisch, indem er_sie
hegemoniale Diskurse durch Zitierung fortfiihrt und festigt. Da dies oftmals unref-
lektiert und unbewusst geschieht, kann zwar nicht immer von einem absichtsvollen
politischen Handeln gesprochen werden, doch auch die Beteiligung an als normal
und unpolitisch erachteten Diskursen ist fiir Butler ein Beitrag zum Politischen.

Raum fiir Politik — verstanden als der Versuch, absichtsvoll bestimmte Diskurse
und Normen zu bestétigen, zu beeinflussen oder zu verdandern — ergibt sich fiir But-
ler gerade in dem zwanghaften Wiederholen der Diskurse. Die Performativitit ist
nicht nur eine Stiitze und Machtsicherung eines Diskurses, indem dessen Kernaus-
sagen immer wieder ausgefiihrt werden. Durch die Performativitit erwachsen auch
Chancen fiir politisches Handeln. Dadurch, dass der Zwang zur Wiederholung be-
steht, ergibt sich die Moglichkeit einen Diskurs zu bejahen oder mittels Resignifika-
tionen, Parodien und Wortumdeutungen zu verschieben. Politik betreiben heif3t fiir
Butler, dass Menschen den entsprechenden Diskurs nicht unreflektiert fortfiihren.

Butler zeigt bei der Beschreibung des Politischen auf, wie sich herrschende
Diskurse ihren Status sichern und wie subtil politische Prozesse vonstatten gehen.
Gerade die wirkungsvollsten und méchtigsten politischen Normen entpuppen sich
als diejenigen Vorgaben, welche scheinbar von ,,der Natur selbst* vorgeschrieben
werden: Die Einteilung in Ménner und Frauen wurde so eindeutig aus den korperli-
chen Tatsachen herausgelesen, dass lange Zeit gar nicht infrage stand, dass dieser
vermeintliche Fakt eine politische Konstruktion ist. ,,Der Riickgriff auf eine — sei es
eine hypothetische, kontrafaktische oder imaginére — Position, die sich selbst jen-
seits des Machtspiels ansiedelt und versucht, die metapolitische Grundlage fiir eine
Verhandlung iiber die Machtverhéltnisse zu formulieren, stellt moglicherweise nur
die tlickischste List der Macht dar.* (Butler 1995a: 36) Der wirksamste Schutz ei-
nes politischen Diskurses um sich unangreifbar zu machen, ist es, sich aus der
augenscheinlichen politischen Diskussion (also einer offentlichen und als
heutzutage politisch empfundenen Diskussion) herauszunehmen.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs PoLITIscHE | 151

Butlers Analyse des Politischen liest sich relativ entmutigend fiir politische Ak-
tivist_innen, die eine Anderung von hegemonialen Diskursen und von traditionellen
Denkweisen anstreben. Nicht nur scheint es kein Ausbrechen aus Diskursen und
damit eine vollige Umgestaltung der Welt zu geben, sondern die politischen Ak-
teur_innen finden sich — ohne es zu ahnen — manchmal als Unterstiitzer_innen von
Diskursen wieder, die sie eigentlich verdndern wollen. ,,[...] dies [ist] das Risiko
jeder ,Neueinschreibung‘, dal sie die Begriffe, die sie ersetzen will, ndmlich zu
stark imitieren und die Glaubwiirdigkeit des Grundes reproduzieren wird, umge-
dreht und domestiziert werden wird und dabei — durch Wiederholung — das Konzept
genau dieser Griindung wiederherstellt, das sie in Frage stellen sollte.” (Butler
1998a: 219) Gerade die Frauenbewegung fiihlte sich in dieser Hinsicht angegriffen:
Butler habe keine Strategien, wie eine wirkungsvolle feministische Politik aussehen
konne. Stattdessen hinterfrage sie die Kategorie ,,Frauen, die im feministischen
Kampf als einigendes Band und gemeinsame Identitét der Frauen unverzichtbar sei
(vgl. Lurie 1997: 16f.). Ohne zu wissen, was ,,Frauen* ausmache, konnten nicht die
patriarchalisch geprigten Identititen von ,,Madnnern” und ,,Frauen“ angegangen
werden. Butlers Analysen lassen keine Politik zu, ihre Theorie sei im Kern apoli-
tisch. Diese Sichtweise auf Butler ist allerdings zu einseitig, denn ihre Theorie ist
hochst politisch. Butler bringt auf radikale Weise Themen in den politischen Pro-
zess ein, die bislang als privat oder vorpolitisch angesehen wurden. In der feministi-
schen Politik beispielsweise erschlieft sie der Diskussion, dass auch iiber die Bio-
logie der Korper und das sexuelle Begehren debattiert werden kann. Die Kritik und
die Erschiitterung von Gewissheiten begreift Butler daher eher als Anstofl und als
wichtige Grundlage fiir Politik.

,Ich weifl zwar nicht, was der Terminus ,postmodern‘ bedeutet, doch wenn es eine zentrale
These gibt, und zwar eine prazise, die ich vielleicht eher dem Poststrukturalismus zuordnen
wiirde, dann besagt diese These, da3 die Macht sogar den Begriffsapparat, der versucht, iiber
die Macht zu verhandeln, durchdringt, ebenso wie die Subjekt-Position des Kritikers. Diese
Verwicklung der kritischen Begriffe in das Feld der Macht beinhaltet nicht die Heraufkunft
eines nihilistischen Relativismus, der unféhig ist, Normen bereitzustellen, sondern sie ist ge-
rade die Vorbedingung fiir eine politisch engagierte Kritik. (Butler 1995a: 36, vgl. Butler
1997a: 56)

Doch wie sehen die Ziele aus, die Butler in der politischen Arena anstrebt und fiir
moglich hilt? Ein vordringliches Ziel ist es, marginalisierten und/oder unterdriick-
ten Gruppen und Identitdten eine politische Stimme zu erkdmpfen und sie in die
politische Arena zu bringen. Butler pladiert dafiir, mehr Mdglichkeiten eines le-
benswerten Lebens abseits der vorherrschenden Diskurse zu schaffen und eine gro-
Bere Vielfalt an Lebensmodellen zu erreichen. Sie will im Zuge dessen ,,neue Kon-
texte er6ffnen, auf Weisen sprechen, die noch niemals legitimiert wurden, und da-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

mit neue und zukiinftige Formen der Legitimation hervorbringen® (Butler 2006:
70). Nur wenn bekannt ist, dass eine bestimmte Identitdt eben nicht ein unaus-
weichliches Schicksal ist, konnen die Identifizierungsprozesse umgestaltet werden.
Identitéten sollten daher immer nur als vorldufig und instabil betrachtet werden
(vgl. Butler 1997a: 302).

Butler verspricht sich von der poststrukturalistischen Kritik, dass naturalisierte
Machtpraxen aufgedeckt werden und im Zuge dessen auch deren Ausschliisse be-
nannt werden. Sie will den impliziten Konsens, den eine Gesellschaft gefunden hat,
herausarbeiten und offenlegen, welche Inhalte und welche Gruppen fiir diesen Kon-
sens iibergangen und weggedringt wurden. ,,Die Aufgabe besteht eher darin zu fra-
gen, was durch den theoretischen Schritt, Grundlagen festzulegen, autorisiert und
was ausgeschlossen oder verworfen wird. [Herv.i.O.]* (Butler 1995a: 37) Eine
wichtige Basis der politischen Arbeit bildet die Hinterfragung und Dekonstruktion
von Normen, Traditionen und Denkweisen, die bislang als selbstverstindlich und
legitim galten. Der erste Schritt dazu besteht darin, den Inhalten der Diskurse eine
Analyse angedeihen zu lassen und die Machtstrukturen und deren Naturalisierungs-
strategien zu enthiillen. Als zweiter Schritt miissen diejenigen Punkte ausgemacht
werden, an denen die Diskurse briichig und instabil sind.

,,Es wird also nicht ausreichen, den besonderen Nexus von Macht und Wissen zu isolieren
und zu identifizieren, der das Feld intelligibler Dinge zustande bringt. Es ist vielmehr not-
wendig, herauszufinden, wie dieses Feld intelligibler Dinge auf seine Festigkeitsgrenze stoft,
auf die Momente seiner Diskontinuitdten und die Orte, an denen es daran scheitert, die Intel-
ligibilitdt herzustellen, die es verspricht. Das bedeutet, dass man nach den Bedingungen
sucht, durch die das Gegenstandsfeld zustande kommt, und auch nach den Beschrinkungen
jener Bedingungen, dem Moment, wo sie ihre Zufalligkeit und ihre Verédnderbarkeit zeigen.*
(Butler 2009a: 342)

Diese noch relativ wissenschaftliche und theoretische Arbeit ist zwar als Basis fiir
Verdnderung eminent wichtig und kann Verdnderungsprozesse hervorrufen (vgl.
Kapitel 4.2.1). Allerdings reicht sie als politische Tat fiir gesellschaftlichen Wandel
allein nicht aus. Sie muss flankiert werden von weitergehenden Maflnahmen. ,,Ne-
ben der Theorie muss noch etwas geschehen, beispielsweise Einmischungen auf ge-
sellschaftlicher und politischer Ebene, zu denen Aktionen, ausdauernde Bemiihun-
gen und institutionalisierte Praxis gehoren, die keineswegs dasselbe sind wie Arbeit
an der Theorie.“ (ebd.: 325)

Die Moglichkeit von Verdnderung sieht Butler in den performativen Praxen, die
ein Element des Wandels und des Scheiterns in sich tragen. Eben weil ein herr-
schender Diskurs nicht eins zu eins zitiert werden kann, sondern durch neue Kon-
texte auch neue Bedeutungen und Interpretationen erfdhrt, ist seine Subversion
moglich. Vorherrschende Diskurse sind dadurch bedroht, dass ihre Normen und

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs PoLITIscHE | 153

Konventionen, absichtlich oder unabsichtlich, auf fehlerhafte Weise performiert
werden. Gerade in einem solchen Scheitern und einem Fehlschlagen der Diskurse
ist Unerwartetes und eine unvorhersehbare Zukunft angelegt — und diese Zukunft
kann sich in eine Richtung entwickeln, die den vorherrschenden Diskurs nach und
nach umgestaltet.

Die wichtigste politische Praxis stellt die Resignifikation dar. Butler betont im-
mer wieder, dass die Menschen zwar von den Diskursen definiert, aber ihnen nicht
vollig ausgeliefert sind. Als politische MaBnahme kann ganz bewusst versucht wer-
den, Wortbedeutungen neu aufzuladen und mit weiteren Inhalten zu fiillen."’
Normen miissen immer wieder zitiert werden, das heif3t, bei jeder Zitierung kann
versucht werden, die Norm zu eigenen Gunsten umzudeuten.

,.Genau darin, dafl der Sprechakt eine nicht-konventionale Bedeutung annehmen kann, daf er
in einem Kontext funktionieren kann, zu dem er nicht gehort, liegt das politische Versprechen
der performativen AuBerung, ein Versprechen, daB die performative AuBerung ins Zentrum
einer hegemonialen Politik stellt und dem dekonstruktivistischen Denken eine unvorhergese-
hene politische Zukunft erdffnet.* (Butler 2006: 252, vgl. Butler 1991: 57)

Es ist allerdings in den meisten Fillen ein langwieriger Aufwand, Resignifikationen
durchzusetzen und in der Gesellschaft zu verankern. Dieser politische Akt ist eher
eine Lebensaufgabe denn eine kurzfristige Mafnahme.

In ,,Unbehagen der Geschlechter fithrt Butler als widerstéindische und politi-
sche Praxen vor allem drag und Travestie auf, deren Geschlechterparodie sie eine
subversive Wirkung zuschreibt. Wenn die konventionelle Logik von Geschlecht —
ein korperlicher Mann bildet aufgrund seiner kérperlichen Veranlagung eine ménn-
liche Geschlechtsidentitdt aus und stellt diese Identitét auch entsprechend ménnlich
dar — im Akt der Travestie durchbrochen wird, entsteht Verwirrung: Bilden korper-
liches Geschlecht, Geschlechtsidentitidt und Geschlechtsperformanz wirklich eine
Einheit und was ist eigentlich der Ursprung dieser Einheit? Wie kann es sein, dass
ein Mann so tduschend echt eine Frau spielen kann, obwohl er korperlich ein Mann
ist und sich auch als solch einer fiihlt?

»,Wenn die Anatomie des Darstellers immer schon von seiner Geschlechtsidentitidt unter-
schieden ist, und diese beiden sich wiederum von der Geschlechtsidentitét der Darstellung
(performance) unterscheiden, dann verweist die Darstellung nicht nur auf eine Unstimmigkeit

zwischen Geschlecht (sex) und Darstellung, sondern auch auf eine Unstimmigkeit zwischen

157 Es muss nicht immer nur ein politischer Akt sein, wenn eine Resignifikation eines
bestehenden Diskurses stattfindet. Manchmal kann es politischer Widerstand auch be-
deuten, einen alten Diskurs zu wiederholen, um sich gegen Neueinschreibungen eines

anderen Diskurses zu wehren (vgl. Purtschert 2004: 192).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Geschlecht und Geschlechtsidentitdt (gender) und zwischen Geschlechtsidentitit und Dar-
stellung.” (Butler 1991: 202)

Parodien, Ironien und Imitationen stellen Formen von Politik dar, da sie mit ihrer
subversiven Nachahmung die Problematik aufzeigen, dass das scheinbare Original
oder der scheinbare Ursprung doch nicht so sicher sind, wie gedacht. Im Fall von
drag zeigt sich ein Bruch zwischen dem Geschlecht und seiner Darstellung. Die
Imitation kann den Zuschauer_innen durch die tduschend echte Darstellung deutlich
machen, dass Geschlecht in der Tat keine natiirliche Tatsache, sondern ein Effekt
der Performanz ist. Wenn die Darstellung nicht auf das Original riickschlieBen lésst,
dann zieht das Original eben doch nicht automatisch eine bestimmte Darstellung
nach sich, sondern wird vielmehr durch die Darstellung selbst erzeugt. Geschlecht
ist damit die ,,Kopie einer Kopie* bezichungsweise die ,,Imitation ohne Original*
(ebd.: 230).

Diese Praxen haben fiir Butler allerdings keine Erfolgsgarantie. In ihren spéte-
ren Werken distanziert sie sich davon, drag als wirkungsvollen politischen Akt zu
werten (Butler 2009a: 328f.). Zwar sieht sie Travestie und drag immer noch als
wirksame Methoden an, um aufzuzeigen, dass unsere Vorstellungen von Geschlecht
nicht einer naturgegebenen Wahrheit entsprechen und unverénderlich sind, sondern
auf Imitation und Performanz fuBen (vgl. Butler 1997a: 178; Butler 2009a: 340).
Aber eine Subversion kann ebenso gut fehlschlagen und als Bestétigung des
vorherrschenden Diskurses gedeutet werden. Auch wenn Butler drag als politische
Praxis einfiihrt, so wirkt jedoch nicht jede drag-Vorstellung als Akt, der die vor-
herrschenden Normen untergrébt.

,,Obwohl viele Leserinnen und Leser das Unbehagen der Geschlechter so verstanden hatten,
daf} ich fiir die Vervielfachung von drag-Vorstellungen pladiere als eine Form, herrschende
Geschlechtsnormen ins Wanken zu bringen, mochte ich unterstreichen, daf3 es keine zwangs-
ldufige Verbindung zwischen drag und Subversion gibt und daf} drag so gut im Dienst der
Entnaturalisierung wie der Reidealisierung iibertriebener heterosexueller Geschlechtsnormen
stehen kann.* (Butler 1997a: 178)

So kann drag durch die klischeeartige Nachahmung von als weiblich empfundenen
Gesten und Verhaltensweisen gerade zu fordern, dass die Zuschauerinnen diese
selbst reproduzieren, um sich weiblicher zu fiithlen. Dass die Gesten von einem kor-
perlichen Mann vorgefiihrt werden, muss nicht zwangslaufig als Stérung angesehen

158
werden.

158 Karen Zivi verdanken wir die Einsicht, dass zudem diese performativen Akte, vor al-
lem Parodie und drag, in den vorherrschenden politischen Diskursen nicht als politi-

sche Handlungen gewertet werden. ,, Traditionally, when we think of emancipatory po-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PoLITISCHE | 155

Ahnliche Probleme existieren fiir die Aneignung und Umdeutung von Begrif-
fen. Zwar konnen Begriffe der vorherrschenden Diskurse ibernommen und durch
andere Kontexte und Bewertungen verdndert werden, so dass der alte Begriff nach
und nach seine bisherigen Bedeutungsebenen verliert. Doch ist dies ein langsamer
Prozess, der auch unerwartete Ergebnisse innerhalb des Diskurses zutage bringen
kann. Denn dieselbe Strategie steht auch der ,,Gegenseite* offen, die die Wortum-
deutung ebenfalls parodieren, fiir sich nutzen oder schlicht abblocken kann (vgl.
Butler 2009a: 353 und Kapitel 2.2.5).

Butler verweigert sich deswegen, konkrete politische Konzepte vorzulegen.
Auch ihre Vorschldge sind den Diskursen ausgesetzt und kénnen im Verlauf der
Diskussionen ganz andere Richtungen einschlagen, als sie intendiert.

,[...] I actually believe that politics has a character of contingency and context to it that can-
not be predicted at the level of theory. And that when theory starts becoming programmatic,
such as ,here are my five prescriptions‘, and I set up my typology, and my final chapter is
called ,What is to be done? , it pre-empts the whole problem of context and contingency, and
I do think that political decisions are made in that lived moment and they can’t be predicted
from the level of theory [...]* (Butler in Bell 1999a: 166f.).

Fiir die politische Praxis schldgt Butler also vor, Grenzziehungen und Kategorien
kritisch zu hinterfragen und deren Kontingenz durch parodierende Akte und Resig-
nifizierungen aufzudecken. Trotz ihrer Ablehnung von naturalisierten Identititen
spricht sie sich dafiir aus, Identitdtskonstruktionen fiir die Politik zu nutzen, wenn
dies notwendig ist. Allerdings sollte dies jede Gruppe unter Vorbehalten tun: Ers-
tens sollte sie ihre eigenen Identitdtskonstruktionen analysieren und diese nicht als
gesetzt ansehen (Butler 1997a: 312f.). Sie sollte sich stets der Gefahren und der
AusschlieBungsakte bewusst sein, die Identititskategorien nach sich ziehen. Zwei-
tens muss das Ziel eine offene Biindnispolitik sein, um Festschreibungen von Iden-
titdten zu vermeiden. ,,Ein offenes Biindnis ist eine offene Vereinigung, die vielfal-
tige Konvergenzen und Divergenzen zuldfit, ohne dem normativen Telos einer defi-
nitorischen Geschlossenheit zu gehorchen.* (Butler 1991: 37) Butler schwebt vor,
dass sich eine Gruppe griindet, ohne dass sie sich bereits auf eine bestimmte Iden-
titdt geeinigt hat und ohne dass sie im Vornhinein weil, wie der Prozess der Identi-
titsfindung und sein Inhalt aussehen konnte. ,,Wir miissen uns nicht auf ein einziges
Modell der Verstindigung, ein einziges Modell der Vernunft, eine einzige Vorstel-

litical action we have in mind activities that have a gravity and seriousness to them, that
are directed at making clear and lasting change.” (Zivi 2008: 161) Es ist sozusagen eine
List der Macht, diese politischen Praxen als Spielerei, lacherlich, wirkungslos und nicht

politisch abzutun.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

lung vom Subjekt einigen, bevor wir handeln kénnen.* (Butler 2005: 66) Eine sol-
che Politik hat die Vorteile, dass mehr politische Aktionen durchgefiihrt werden
konnen, weil beispielsweise nicht auf MaBnahmen verzichtet werden muss, welche
die gemeinsame Identitét subvertieren. Zudem fallt der Prozess der gemeinsamen
Identititsfindung weg, was ein schnelleres politisches Handeln ermdglicht. Drittens
kann die Bedeutung der Ubersetzung kaum iiberschitzt werden. Es ist wichtig und
notwendig zwischen den Menschen, Gruppen und Kulturen eine Ubersetzungsarbeit
zu leisten, die als soziale Praxis dazu beitragen soll, die eigenen Horizonte zu er-
weitern und fiir andere Diskurse offen zu sein. Nur im Austausch mit anderen und
dem Versuch der Ubersetzung kénnen Gemeinschaften gebildet werden (Butler
2009a: 360f.).

Butler hat fiir ihre konkreten Vorschlége, wie (feministische) Politik betrieben wer-
den kann, viel Kritik erfahren.'” Beispielhaft stehen fiir die Kritiken Lars Distel-
horsts Ausfithrungen, die sich auf zwei Schwéchen konzentrieren: Butlers
schwammige Begrifflichkeiten und die wenigen Mdglichkeiten, die als Mainahmen
fiir politische Verdnderungen bleiben.

Erstens, das ,,Problem bei Butler besteht in der Verschwommenheit ihres Ausschlussbegriffs.
Was in diesem Bereich liegt, wird von ihr als ,das Nichtlebbare, das Nichterzdhlbare, das
Traumatische® bezeichnet, was die Frage aufwirft, welche Identititen Butler mit diesen
Begriffen vor Augen hat“ (Distelhorst 2007: 15). Zweitens, eine ,,weitere Schwierigkeit
besteht in der Perspektivlosigkeit der Dekonstruktion der Geschlechtsidentitit. [...] Dies ist
vor allem darin begriindet, dass ihr Ansatz aufler der Praxis des Drag und der Resignifikation
iiber keine politischen Strategien verfiigt, die darauf angelegt sind, mit dem Ziel der Verédn-

derung in gesellschaftliche Verhiltnisse einzugreifen” (ebd.:15f.).

Diese beiden Schwichen konnen seiner Analyse zufolge durch die Hegemonietheo-
rie von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe behoben werden. ,,Durch die Theorie
der Hegemonie ist es moglich, den Sprung von der butlerschen Dekonstruktion der
Geschlechterdifferenz in die politische Theorie zu schaffen und ihr dadurch neue
Wege zu 6ffnen.* (Distelhorst 2007: 69) Es wird sich im ndchsten Kapitel zeigen,
wie Laclau und Mouffe ihre politische Theorie der Hegemonie entwerfen.

159 Vgl. Barvosa-Carter 2005: 180ff.; Becker-Schmidt/Knapp 2007: 91; Benhabib 1995b:
15; Lloyd 1999; Lloyd 2007; Lorey 1996: 43; Mills 2003: 261; Nussbaum 1999;
Rademacher 2001: 49.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LACLAU UND MOUFFE: KONTINGENZ UND HEGEMONIE | 157

2.3 ERNESTO LAcCLAU UND CHANTAL MOUFFE:
KONTINGENZ UND HEGEMONIE'®?

Die politischen Theoretiker innen Ernesto Laclau (1935-2014) und Chantal Mouffe
(*1943) erlangten erste Bekanntheit durch die 1985 gemeinsam verfasste Monogra-
fie ,,Hegemony and Socialist Strategy. Towards a Radical Democratic Politics*
(1985)."" In Hegemonie stellen sie eine Politik- und Demokratietheorie vor, die so-
wohl als eine radikale Kritik am Marxismus als auch als eine Weiterentwicklung
desselben gedacht ist. Mit ihrem Werk wollen sie eine Alternative fiir eine linke
Politik aufzeigen, die den klassischen Marxismus hinterfragt und dennoch auf so-
zialistische Ideale nicht verzichtet. Deswegen beanstanden Laclau und Mouffe ei-
nige Grundannahmen und Thesen der marxistischen Theorie, fithren jedoch andere
Kernthemen des Sozialismus weiter. Sie ergidnzen diese durch liberale und demo-
kratische Aspekte und entwickeln als Synthese hieraus eine ,,radikale und plurale
Demokratie“. In den spiten 1980er Jahren konzentrierte sich die vor allem linke
Rezension daher zuerst auf Laclaus und Mouffes ,,Post-Marxismus®, der auch als
,.Ex-Marxismus* (Geras 1987 und 1988) missbilligt wurde.'*

Weniger beachtet wurde zunichst Laclaus und Mouffes politische Theorie, die
stark durch poststrukturalistisches Denken geprigt ist und die heute oftmals als
,.Diskurstheorie®'® bezeichnet wird. Laclau und Mouffe vertreten darin eine radi-
kale Kritik jeglicher Essentialismen, denn fiir sie sind alle ,,Wahrheiten und
Sinngehalte kontingent und werden erst in diskursiven, politischen und sozialen
(Macht-)Prozessen hergestellt. In ihrer Theorie wird der Politik eine Vorrangstel-

160 Die Kapitel zu Laclau und Mouffe bauen auf meiner Magisterarbeit ,,Diskurs und
Demokratie — Perspektiven der politischen Theorie von Ernesto Laclau und Chantal
Mouffe* (Sievi 2005) auf. Da diese nicht veroffentlicht ist, finden sich manche Thesen
und Argumentationsverldufe in dhnlicher Form hier wieder.

161 Der Titel wurde mit ,,Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des
Marxismus“ (Laclau/Mouffe 2000) ins Deutsche iibersetzt, was Laclau und Mouffe
nicht beeinflussen konnten. Im Nachhinein sind sie mit der Ubersetzung jedoch einver-
standen (vgl. Marchart 1993: 413). Im Folgenden wird das Werk als ,,Hegemonie* ab-
gekiirzt.

162 Vgl. Aronowitz 1989; Aronowitz 1992; Barrett 1991; Breckman 2004; Breckman 2005;
Bowman 2002; Cloud 1994; Eagleton 1991: 215-220; Eagleton 1993: 247-252;
Hintz/Vorwallner 1988; Hunter 1988; Jessop 1990; McGee 1997; Miklitsch 1995;
Mouzelis 1988; Nash 2002; Osborne 1991; Rustin 1988; Shantz 2000; Veltmeyer 2000;
Wood 1986; Woodiwiss 1990.

163 Vgl. Akerstrom Andersen 2003: 49; Howarth 2000: 8; Sarasin 2001: 67; Stiheli 1995:
371; Torfing 1999: 11f.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

lung innerhalb der sozialen Prozesse eingerdumt, da Politik als ,,Institutionsmodus
des Sozialen“ (Jorke 2004: 168) begriffen wird.

Als sich die Aufmerksamkeit Laclaus und Mouffes in den 1990er Jahren von
der Auseinandersetzung mit dem klassischen Marxismus entfernte und sich der po-
litischen Theorie zuwandte, begann sich ein breiteres Publikum fiir die beiden zu
interessieren. Die Diskurstheorie ihres Werkes wird heutzutage als bedeutsamster
Aspekt von Laclaus und Mouffes Theorie gelesen. Laclau und Mouffe waren die
ersten, welche die bislang als unpolitisch empfundene poststrukturalistische De-
konstruktion und Diskursanalyse mit politischen Theorien wie Marxismus und De-
mokratie verkniipften.'® | The importance of Hegemony consists in its pathbreaking
attempt to make the literary, philosophical critique of poststructuralism political.
(Aronowitz 1992: 189) In den 1990ern, in denen die Politikwissenschaft noch eine
Schwichung der Politik durch das postmoderne ,,anything goes* und den daraus re-
sultierenden Werterelativismus befiirchtete,' wurde Laclaus und Mouffes post-
strukturalistische, aber dennoch politische Theorie umso mehr gewiirdigt.'*
gelsdchsischen Landern werden ihre Schriften mittlerweile bestidndig rezipiert.
Bemerkenswert ist vor allem, dass zunehmend Diskursanalysen, die auf Laclaus

In an-
167

und Mouffes Diskurstheorie basieren, in empirischen und kulturwissenschaftlichen

168

Arbeiten vorgenommen werden. = Die deutsche Politikwissenschaft beschéftigt

164 Vgl. Akerstrom Andersen 2003: 49; Breckman 2004: 78; Héller 1995: 181; Horowitz
1992: 156; Marchart 1998: 7; Riidiger 1996: 137; Staheli 2001: 194; vgl. auch Laclau
2002b: 125.

165 Ein Werterelativismus wird Laclau und Mouffe allerdings auch vorgeworfen, vgl.
Cloud 1994; Geras 1987: 75-78; Geras 1988: 50-52; Kapoor 2002: 475;
Krebs/Sablowski 1992: 108; Lipowatz 1998: Rustin 1988: 173; Townshend 2004: 282.

166 Vgl. Bertram 1995: 95; Critchley/Marchart 2004b: 1; Dallmayr 1987: 283; Dallmayr
2004: 42; Lechte 1996: 191; Riidiger 1996: 137; Staheli 1995; Wiley 2002: 483.

167 Vgl. Barnett 2004; Bertram 1995; Clegg 2001; Clohesy 2002; Critchley/Marchart
2004a; Horowitz 1992; Howarth 1998; Howarth 2000; Jessop 1990: 288-305; Keenan
2003; Little 2002; Nash 2001; Norris 2002; Smith 1998; Thomassen 2005; Torfing
1999; Torfing 2005; Townshend 2004; Valentine 2001; Zournazi 2003.

168 Bei einer poststrukturalistisch geprdgten Diskursanalyse wird untersucht, wie in einem
bestimmten Diskurs Wissen und Sinn konstruiert wird. Die Analyse widmet sich dabei
zum Beispiel den Voraussetzungen, die bestimmte Aussagen eines Diskurses ermogli-
chen, den spezifischen Regeln, welche Aussagen innerhalb eines Diskurses getitigt
werden diirfen, sowie den Transformationen, die ein Diskurs iiber die Zeit erfahrt. Vgl.
dazu Angermiiller et al. 2001; Keller et al. 2001; Keller 2005. Vgl. zu Diskursanalysen
im Anschluss an Laclau und Mouffe Biihrmann/Schneider 2008; Dahlberg/Siapera
2007; Diez 2001; Howarth/Torfing 2005; Howarth et al. 2000; Laclau 1994c; Lin 2004;
Maefle 2010; Martin 2005; Norval 1996; Stavrakakis 1997; Stavrakakis 2004.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LACLAU UND MOUFFE: KONTINGENZ UND HEGEMONIE | 159

sich erst seit den spdten 1990ern vermehrt mit Laclau und Mouffe, was vor allem in
den letzten Jahren stark zunahm.'®’

Hegemonie ist das einzige Werk, das Laclau und Mouffe gemeinsam verfass-
ten.'”” Beide bauen in ihren folgenden Schriften darauf auf: Laclau beschiftigt sich
mit den diskurstheoretischen und philosophischen Thesen aus Hegemonie und ar-
beitet die Begriffe der Dislokation und des Subjekts in ,,New Reflections on the
Revolution of Our Time* (1990a), des leeren Signifikanten, der Universalitit und
Partikularitét in ,,Emancipation(s)* (1996) und der Ideologie und des Populismus in
,,On Populist Reason” (2005a) aus. ,,The Rhetorical Foundations of Society* (2014)
widmet sich verschiedenen politisch erzeugten Grundlagen der Gesellschaft.
Mouffe spezialisiert sich vor allem auf und die Theorie zur radikalen und pluralen
Demokratie. In ,,The Return of the Political“ (1993a), ,,The Democratic Paradox*
(2000a), ,,On the Political* (2005a) und ,,Agonistics (2013) beschreibt sie ihr Mo-
dell einer agonalen und pluralen Demokratie und grenzt sie von anderen gegenwér-
tigen Demokratietheorien ab. Laclau und Mouffe bearbeiten zwar je unterschiedli-
che Themengebiete, teilen aber beide nach wie vor die Thesen aus Hegemonie.

Deswegen werden sie im Folgenden zumeist als Einheit behandelt.'”!

2.3.1 Laclaus und Mouffes Antiessentialismus

Laclau und Mouffes Theoriegebdude baut in seinen Kernannahmen auf nur wenigen
Grundannahmen auf. Als Basis ihrer Diskurstheorie, welche ebenfalls als Erkennt-
nistheorie gelesen werden kann, dient folgende These: Keine Theorie oder Bedeu-
tung kann von einer Essenz beziehungsweise einer letzten Wahrheit abgeleitet wer-
den. ,,But if contingency penetrates all identity and consequently limits all objectiv-

169 Vgl. Auer 2008; Boke 1993; Buck2011; Butler et al. 1998; Brodocz 1998; Collin 2008;
Distelhorst 2007; Dzudzek et al. 2012; Geis 2008; Hagemann 2014; Hebekus/Volker
2012; Hetzel 2004; Holler 1995; Jorke 2004; Keller 2004; Ladwig 2009; Marchart
1994; Marchart 1998; Marchart 2005b; Marchart 2007; Marchart 2009; Marchart 2010;
Mayorga 1984; Moebius 2003; Nonhoff 1999; Nonhoff 2007; Nonhoff 2006; Nonhoff
2010; Reckwitz 2008a; Riidiger 1996; Scherrer 1995; Sigglow 2012; Stéheli 1995;
Stiheli 1996; Stiheli 2000; Stiheli 2001; Suppanz 2009.

170 Der Artikel ,,Post-Marxism without Apologies“ (Laclau/Mouffe 1987) bildet hierbei
eine Ausnahme, ist jedoch inhaltlich eine Verteidigung von Hegemonie und enthilt
keine neuen Aspekte ihrer Theorie.

171 Die Rezeption betrachtet Laclau und Mouffe entweder als Einheit oder widmet sich den
Schriften von einem von beiden. Bislang geht nur Mark Anthony Wenman den Unter-

schieden und Unvereinbarkeiten zwischen Laclau und Mouffe nach (Wenman 2003).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

ity, in that case there is no objectivity that may constitute an ,origin‘: the moment of
creation is radical — creatio ex nihilo [...]* (Laclau 1990a: 184). Diese These, ihr
»Antiessentialismus“ oder ,,Post-Fundamentalismus® (Marchart 2010: 16) griindet
in der poststrukturalistischen Sichtweise, dass menschliche Erkenntnis und mensch-
liches Denken in entscheidendem Mafle durch die besonderen Eigenschaften der
Sprache geprigt sind, insbesondere durch die Strukturierung als Differenzsystem.
In einem solchen erhélt jedes Zeichen der Sprache seine Bedeutung nur iiber die
Abgrenzung zu anderen Zeichen. Alle Zeichen sind dadurch definiert, wie sie in
Relation zu anderen Zeichen stehen.'”

»Zeichen* umfassen fiir Laclau und Mouffe nicht nur Sprache oder Worte, son-
dern alles, was in der sozialen Realitdt fiir die Menschen sinnstiftend ist, zum Bei-
spiel soziale Handlungen oder Identitéten von Personen, Gruppen oder Diskursen.
»[...] jede Sinnproduktion [ist] die Produktion von Differenzen® (Laclau 1981: 177,
vgl. Laclau 1983: 40). Statt auf ,,Zeichen® konzentrieren sich Laclau und Mouffe
zumeist auf ,,Identitdten. ,,For us, ,identity‘ is equivalent to a ,differential position
in a system of relations® [...]” (Laclau 1990a: 217). Thr Identitdtsbegriff umfasst
zum einen die Identitit von Bedeutungen (zum Beispiel von Begriffen oder Denk-
weisen), zum anderen die Identitit von Personen und/oder Gruppen. Diese erwei-
terte Anwendung des Differenzprinzips auf die Gesellschaft gibt ihrer Theorie einen
genuin politischen Charakter. Im Folgenden wird von Zeichen gesprochen, wenn
der iibergeordnete, umfassendere Begriff von sinnstiftenden Phdnomenen gemeint
ist, und von Identitéten, wenn es um den Inhalt von Bedeutungen geht.

Aus dem Differenzprinzip folgt, dass kein Zeichen keine Identitdt sich auf eine
vordiskursive Bedeutung berufen kann. ,,Da aber die Identitdten rein relationale
sind, ist dies nur eine andere Art und Weise zu sagen, dafl es keine Identitét gibt,
die vollkommen konstituiert werden kann.* (Laclau/Mouffe 2000: 148) Die Thesen
zur Sprache als Differenzsystem haben Auswirkungen auf die Ebene der Erkennt-
nis. Erkenntnis kann nur iiber die Sprache, also iiber ein Differenzsystem wahrge-
nommen werden. Genauso wie Zeichen keine positive ,,Essenz enthalten, so kann
keiner Sinngebung eine naturgegebene Wahrheit zugeschrieben werden.

,,Auch die sogenannten ,natiirlichen Fakten‘ sind diskursiv, weil die Idee der Natur sich nicht
einfach als gegebene von den Erscheinungen der Dinge abgelesen werden miif3te, sondern das
Ergebnis einer langsamen und komplexen geschichtlichen und gesellschaftlichen Situation
ist. Wenn es auf der Erde keine menschlichen Wesen gibe, wiren dennoch die Gegenstéinde,
die wir Steine nennen, aber sie wiren nicht ,Steine‘, weil weder eine Mineralogie noch eine
Sprache da wiren, die sie klassifizieren und von anderen Objekten unterscheiden kdnnten.*
(Mouffe 2001a: 14)

172 Vgl. Laclau 1983: 40; Laclau 2002b: 66; Laclau 2005a: 68; Laclau/Mouffe 2000: 142
sowie Kapitel 1.4.1.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIESSENTIALISMUS | 161

Diese These wird von Laclau und Mouffe auf alle Ebenen der Erkenntnis ausge-
dehnt: Auch Identitdten, Praxen und Theorien sind kontingent. Sémtliche Bedeu-
tungsinhalte sind nicht durch eine vorsprachliche Wirklichkeit bestimmt, sondern
sie sind das Ergebnis einer gesellschaftlichen und diskursiven Konstruktion.

,[...] discourse theory is not just a simple theoretical or epistemological approach; it implies,
by asserting the radical historicity of being and therefore the purely human nature of truth, the
commitment to show the world for what it is: an entirely social construction of human beings
which is not grounded on any metaphysical ,necessity‘ external to it — neither God, nor ,es-
sential forms‘, nor the ,necessary laws of history‘.” (Laclau/Mouffe 1987: 106, vgl. Lac-
lau/Moufte 2000: 25)

Von dieser These der Differenz und Kontingenz aller Zeichen ausgehend, entwer-
fen Laclau und Mouffe einen Argumentationsverlauf, der von der Sprache als Dif-
ferenzsystem iiber die Erkenntnis bis hin zu Politik, Gesellschaft und den Menschen
als Subjekten reicht. Diese Argumentation liest sich zundchst hochst abstrakt und
theoretisch, da sie sich vorerst nur um die Eigenschaften von Zeichen und Signifi-
kationssystemen dreht. Es muss aber mitgedacht werden, dass sich die Thesen zur
Sprache zugleich auf die menschliche Erkenntnisfihigkeit beziehen. Darauf bauen
Laclau und Mouffe spiter ihre Thesen zum Menschen, dem Sozialen und Politi-
schen auf.

2.3.2 Signifikationssysteme: Elemente, Momente, Artikulationen

In Hegemonie analysieren Laclau und Mouffe die Folgen ihres Antiessentialismus
fiir die Erkenntnisfahigkeit. Aufgrund der fehlenden Essenz ist kein Zeichen fiir im-
mer mit einer bestimmten Bedeutung verbunden. Fiir Laclau und Mouffe ist es da-
her unmdéglich, permanente Bedeutungsfixierungen zu erzeugen: Verdnderungen,
wenngleich meistens geringfiigige, sind gang und gébe (vgl. Laclau 1998: 259).

,,There are two main points. The first is that since all identities or points of reference are
purely relationally or differentially defined, they are in principle ,precarious® — subject to the
possibility of discursive transformation — insofar as the elements in relation to which they are
constituted are open to re-articulation. The second point is that since the ,field of discoursiv-
ity* (the field of meaning) everywhere exceeds the partial fixation of meaning achieved
within any particular discourse, the possibility of re-articulation is always present.” (Osborne
1991: 206)

Damit sich neue Bedeutungen entwickeln konnen und neue Erkenntnisse iiberhaupt
moglich sind, miissen in einem Signifikationssystem zweierlei Grundbestandteile

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

vorhanden sein: Zum einen muss es Zeichen geben, die {iber einen immerhin tem-
pordr festen Sinn verfiigen, so dass in dem Signifikationssystem iiberhaupt Sinn
moglich ist. ,,Die Unmdoglichkeit einer endgiiltigen Fixiertheit von Bedeutung im-
pliziert, da3 es partielle Fixierungen geben muf} — ansonsten wire das Flieen der
Differenzen selbst unmoglich. Gerade um sich zu unterscheiden, um Bedeutungen
zu untergraben, mufl es eine Bedeutung geben. [Herv.i.0.]* (Laclau/Mouffe 2000:
150) Diese Zeichen mit einer tempordr fixierten Bedeutung nennen Laclau und
Mouffe Momente (vgl. ebd.: 141).

Zum anderen miissen fiir jede teilweise stabile Bedeutung stets Alternativmog-
lichkeiten existieren. Eine davon 16st irgendwann die partiell feste Bedeutung als
neue Sinnzuschreibung ab, stellt aber im Moment mehr eine Storung und Untermi-
nierung dieser Bedeutung dar. Nur wenn solche potentiellen Alternativen in dem Si-
gnifikationssystem zur Verfligung stehen, konnen zeitweise feste (aber nach wie
vor kontingente) Zeichen angegriffen und irgendwann mit neuen Bedeutungen er-
setzt werden. ,,Demgegeniiber bezeichnen wir jede Differenz, die nicht diskursiv ar-
tikuliert ist, als Element. [Herv.i.0.]* (ebd.: 141)'”

In der Realitét liegen allerdings keine ,,reinen* Elemente oder Momente vor,
sondern Signifikationssysteme bestehen aus Zwischenstufen beider (vgl. ebd.: 148;
Stiheli 1995: 369). Anhand eines Beispiels ldsst sich zeigen, wie dieses zunéchst
abstrakte Konzept auf die Praxis iibertragen werden kann: Im Demokratiediskurs
stellt die ,,Mitbestimmung* ein Beispiel fiir ein Moment dar. Sie ist fiir die Defini-
tion der Demokratie ein zentraler Begriff, denn keine Demokratietheorie kommt
ohne den Verweis aus, dass die Mitglieder des Demos als Souverin die Politik der
Gemeinschaft mitbestimmen. Unterminiert wird dieses Moment allerdings durch
die Frage, welche Form die Mitbestimmung annehmen soll, wofiir es viele ver-
schiedene Alternativen gibt. In der Gestalt solcher Alternativen kénnen immer wie-
der Elemente in den Demokratiediskurs gelangen. Zurzeit hat sich in den westlichen
Demokratien durchgesetzt, dass die Beteiligung der Biirger innen in Form von
Wahlen der Reprédsentant innen durchgefiihrt wird. Auch ,,Reprédsentation® liegt
demnach heutzutage als ein Moment vor. Der Gedanke allerdings, dass der Wille
von Wihler innen durch Représentant innen zum Tragen kommen kann, ist eine
Erfindung der liberalen Demokratie in der Neuzeit. Diese Erfindung sollte das

173 Dieses Konzept von Elementen und Momenten als Grundeinheiten in Signifikations-
systemen ist bei genauerer Betrachtung eher verwirrend als hilfreich, denn oftmals ist
weder eindeutig, was genau mit Elementen oder Momenten gemeint ist, noch sind die
Beispiele widerspruchsfrei (vgl. Howarth 2000: 117f.). Dies mag ein Grund dafiir sein,
warum Laclau und Mouffe in ihren spiteren Arbeiten keinen Bezug mehr darauf neh-
men. Auch diese Arbeit wird sich diesem kritikwiirdigen Konzept daher nicht ausfiihr-
licher widmen, sondern nur darauf zuriickkommen, wenn es fiir den Argumentations-

verlauf vonnéten ist.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELEMENTE, MOMENTE UND ARTIKULATIONEN | 163

Problem 16sen, dass direkte Mitbestimmung in einem modernen Fléchenstaat so gut
wie unmoglich ist. In dieser Zeit kam die Reprisentation als Element in den Demo-
kratiediskurs. Obwohl sie sich bis heute als Moment durchgesetzt hat, muss sich die
Représentation gegen die Kritik behaupten, die sie als undemokratisch und den
wahren Willen der Mitglieder verfdlschend ansieht. Diese Kritik hat mit dazu ge-
fiihrt, dass in der heutigen Zeit mit der Entwicklung der ,,liquid democracy* aber-
mals ein Element in den Diskurs gelangte, das sich derzeit zu einem Moment aus-
bildet. Die heutigen technischen Fortschritte ermdglichen die Erfindung ganz neuer
Formen der Abstimmung und Diskussion, da durch das Internet viele zeitliche,
rdumliche oder finanzielle Hiirden bei der Partizipation verringert werden. Die
strikte Trennung zwischen reprisentativen und direkten Abstimmungsverfahren
kann daher in der liquid democracy aufgehoben werden: Durch die technischen
Moglichkeiten des Internets ist erstens direkte Partizipation an Gesetzestexten be-
ziehungsweise den Vorlagen fiir Abstimmungen mdglich. Zweitens ,,behalten* die
Waihler_innen ihre Stimmen und kénnen bei jeder Abstimmung gesondert entschei-
den, ob sie entweder selbst und direkt abstimmen, oder ihre Stimme an andere Per-
sonen, zeitweilige Allianzen oder Parteien libertragen (vgl. Bastgen/Winkler 2013).

Entscheidend an diesem Konzept der Elemente und Momente ist fiir Laclaus
und Mouffes Theorie, dass Alternativbedeutungen (Elemente) in Signifikationssys-
temen zur Verfiigung stehen, die langlebigere Bedeutungen (Momente) beizeiten
ablosen (konnen). Zentral ist der Wandel, dem Bedeutungen unterworfen sind, was
Laclau und Mouffe zu einem weiteren Kernbegriff ihrer Theorie fiihrt: Die ,,Arti-
kulationen®. Die Festigung oder Zuschreibung von Bedeutung, beziehungsweise die
Umwandlung eines Elements in ein Moment, geschieht mittels einer artikulatori-
schen Praxis: ,,Im Kontext dieser Diskussion bezeichnen wir als Artikulation jede
Praxis, die eine Beziehung zwischen Elementen so etabliert, dafl ihre Identitét als
Resultat einer artikulatorischen Praxis modifiziert wird. [Herv.i.O.]“ (Lac-
lau/Mouffe 2000: 141) In der artikulatorischen Praxis wird neuer Sinn hergestellt,
indem Elemente beziehungsweise Momente so mit anderen Elementen verkniipft
werden, dass ihre Bedeutung eine Wandlung erféhrt.

Artikulationen sind ,,[d]ie spezifische Form, die ein System von Beziehungen zwischen hete-
rogenen Elementen annimmt. Artikulation in diesem Sinne steht im Gegensatz zu Reduktion.
Eine Reduktion findet immer dann statt, wenn eine Reihe von Elementen sich als notwendige
Formen eines oder mehrerer anderer Elemente prisentieren: die Unterschiede werden folglich
reduziert auf bloBe Momente einer substantiellen Identitét. Bei der Artikulation sind im Ge-
genteil die Unterschiede konstitutiv. Der typische Fall von Artikulation ist das Zeichen, in
welchem die Beziehung zwischen Signifikant und Signifikat vollig arbitrér ist. Jede Artikula-

tionsbeziehung ist daher eine Sinnbeziehung. [Herv.i.O.]* (Laclau 1981: 207)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

In den vorigen Beispielen haben sich zwei Artikulationen bereits angedeutet. Die
Verkniipfung des Reprisentationsprinzips mit der Demokratie stellt eine Artikula-
tion dar. Die anhaltenden Diskussionen dariiber, ob Reprisentation dem Mitbe-
stimmungsgrundsatz der Demokratie gerecht wird (vgl. Gorriahn 2014), zeigt auf,
dass mit der Hinwendung der meisten westlichen Demokratien zur Représentation
eine kontingente und nicht ableitbare Entscheidung getroffen wurde, die nach wie
vor von ihren Alternativen unterminiert wird. Die Subversionen fithren zu neuen
Artikulationen, wie der liguid democracy. Diese Form der Mitbestimmung bringt
zusitzlich eine eigene Komponente durch die Ausweitung der Partizipation mittels
computerbasierter Techniken ein. Ob sie zu einem langfristig gefestigten Moment
des Demokratiediskurses werden kann, oder wieder einen mehr elementartigen
Charakter bekommt, muss sich erst noch erweisen.

Wichtig ist fiir Laclau und Mouffe, dass die Artikulation neuen Sinn schafft und
dass sie produktiv ist. Die Sinngebung darf nicht nur eine reine Ableitung oder eine
notwendige, determinierte Verkniipfung sein, sondern sie muss kontingent sein. Fiir
eine Artikulation miissen immer mehrere Auswahlmoglichkeiten beziehungsweise
mehrere Elemente fiir eine Verbindung zur Verfligung stehen. Jede Artikulation
(und damit jedes Moment) ist demnach eine abgeschlossene Entscheidung fiir eine
der vorhandenen Wahlmdglichkeiten. Die {ibrigen Alternativen existieren nach wie
vor als ,,Bedeutungsiiberschuss® (Laclau/Mouffe 2000: 149) und verbleiben als
Elemente in dem Signifikationssystem. Hierdurch wird deutlich, dass Artikulatio-
nen in einem Signifikationssystem immer moglich sind. Auch zu spéteren Zeit-
punkten fehlt einer getroffenen Entscheidung die letzte Basis, um ein reines Mo-
ment zu werden, da die librigen, verworfenen Moglichkeiten stets als Alternativen
bereit stehen. Diese Alternativen unterminieren die Entscheidung, da durch sie die
Kontingenz der Entscheidung sichtbar bleibt (vgl. Laclau 2002b: 131f.; Moebius
2003: 170). Je nachdem wie wirkméchtig und prisent die Alternativen sind, desto
weniger hat das Resultat der Entscheidung Momentcharakter.

Die Artikulationen erfiillen eine wichtige Funktion innerhalb eines Signifika-
tionssystems: Sie reduzieren Komplexitét, da sie in unbestimmten und unfixierten
Situationen Entscheidungen fiir eine Auswahlmdglichkeit treffen. Damit machen
sie menschliche Erkenntnis erst moglich, weil Wissen und Erkenntnis zumindest
auf einigen (zeitweise) festen Aussagen aufbauen miissen. Ohne Entscheidung fiir
eine Basis — und sei sie auch nicht vollig sicher — kdnnten keinerlei weitere Aussa-
gen mehr getroffen werden.

Da fiir Laclau und Mouffe das Soziale genau wie die Sprache ein Signifika-
tionssystem darstellt (vgl. Kapitel 2.3.6), sind fiir sie alle sozialen Tatigkeiten
Artikulationen: ,,Jede soziale Praxis ist deshalb — in einer ihrer Dimensionen — arti-
kulatorisch.” (Laclau/Mouffe 2000: 151) Dies mag zuerst verwirrend klingen, da
bei den meisten Alltagshandlungen nicht klar ist, ob sie echte Entscheidungen dar-
stellen, die einen neuen Sinngehalt einbringen, oder ob die Handlung nicht einfach

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ELEMENTE, MOMENTE UND ARTIKULATIONEN | 165

die Ableitung aus fest etablierten und vorgegebenen Handlungsmustern ist.'”* So
scheint heutzutage die soziale Praxis des Wéhlens der Abgeordneten fiir den Bun-
destag kaum eine artikulatorische Praxis zu sein, weil sie anders als die Beteiligung
an liquid democracy nicht die vorherrschenden Auffassungen infrage stellt, wie
Mitbestimmung vonstatten gehen kann. Allerdings enthdlt auch jede klassische
Reprisentation eine artikulatorische Komponente, denn obwohl sie das etablierte
System darstellt, muss sie sich immer wieder in neuen Kontexten beweisen. Einen
solchen neuen Kontext stellte die Wahl 2014 zum Europaparlament in Deutschland
dar. Durch die Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts, die bislang geltende
3%-Hiirde fiir verfassungswidrig zu erkléren, ergab sich eine neue Qualitét der Re-
présentation, da nun deutlich mehr Parteien reelle Chancen besitzen, Sitze im Par-
lament zu erringen.'” Diese Kontexte verkniipfen die Reprisentation mit neuem
Sinn und erfordern daher eine Artikulation.

Fiir die Erkenntnismoglichkeit der Menschen bedeutet die stete Moglichkeit von
Artikulationen in einem Signifikationssystem, dass immer neue Erkenntnisse ge-
wonnen werden konnen. Fiir Laclau und Mouffe stellt dieser Gedanke einen groflen
Gewinn an Freiheit dar: Es muss nichts als letzte Wahrheit hingenommen werden,
sondern alle Lehrmeinungen und Selbstverstindlichkeiten kdnnen hinterfragt wer-
den. Die Moglichkeit, immer Kritik {iben zu konnen, ist fiir sie der Garant, Politik
betreiben und gesellschaftliche Verdnderungen einfordern zu konnen: SchlieBlich
miissen gesellschaftliche Normen nicht als naturgegeben akzeptiert werden. ,,If the
word of God can no longer be heard, we can start giving our own voices a new dig-
nity. If our actions no longer have to be justified before a tribunal external to our-
selves — History, Doctrine, the Party — we can begin to come to terms with the limi-
tations from which we think and act, and even respect our own mistakes.” (Laclau
1990a: xiv; vgl. Shantz 2000: 104)

Allerdings bedeutet diese Freiheit fiir sie nicht ein postmodernes ,,anything
goes, denn die Erkenntnis ist nicht vollig frei (vgl. Howarth/Stavrakakis 2000: 7).
Neue Erkenntnisse sind immer nur auf Basis von vorhandenen Bedeutungsvorgaben
und in den Grenzen des jeweiligen Signifikationssystems moglich. So kann es keine
Artikulationen geben, die vollig aus dem Nichts entstehen. Vielmehr bauen sie stets
auf bereits existierenden Momenten auf und verkniipfen diese mit Elementen. Der
Rahmen, in dem sich Artikulationen bewegen und in dem Erkenntnis stattfindet,
wird von Laclau und Mouffe in den ,,Diskursen* und dem ,,Diskursiven gesehen.

174 Butler vermag es mit ihrem Begriff der Performativitdt (vgl. Kapitel 2.2.2) préziser zu
beschreiben, wie soziale Handlungen einerseits gangige Diskurse zitieren, aber ander-
erseits durch neue Kontexte zwangsweise von diesen abweichen.

175 2014 konnten 13 Parteien mindestens einen Sitz bei der Europawahl erringen, wo-

hingegen 2009 nur sechs Parteien ins Europaparlament einzogen.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

2.3.3 Die Diskurse und das Diskursive

Als Begriff fiir Signifikationssysteme und Kontexte greifen Laclau und Mouffe wie
Butler auf den ,,Diskurs® zuriick. Diskurse sind Signifikationssysteme, die als Dif-
ferenzsysteme aufgebaut sind und die aus auf sich gegenseitig verweisenden Ele-
menten sowie Momenten bestehen. ,,By discourse [...] [I mean] any complex of
elements in which relations play the constitutive role. This means that elements do
not pre-exist the relational complex but are constituted through it. [Herv.i.O.]*
(Laclau 2005a: 68, vgl. Laclau 1982: 12) In Diskursen werden Objekten, Handlun-
gen oder Phinomenen Bedeutungen zugewiesen, die gemeinsam Erkldrungsmuster
fiir die reale Welt darstellen. Dies geschieht mittels artikulatorischer Praxen, die
den Diskurs sowohl festigen als auch stetig verdndern. ,,Die aus der artikulatori-
schen Praxis hervorgegangene strukturierte Totalitit nennen wir Diskurs.
[Herv.i.0.]* (Laclau/Mouffe 2000: 141)

Laclaus und Mouffes Diskursbegriff ist von Foucault inspiriert, fiir den Dis-
kurse die ,,RegelmiBigkeit in der Verstreuung® (vgl. ebd.: 142) umfassen.'”® Dis-
kurse stellen in einem Feld von (potentiellen) Bedeutungen und Verweisungszu-
sammenhédngen Gemeinsamkeiten und Unterschiede dar und etablieren damit not-
wendige Beziehungen, Verkniipfungen, Regeln und Begrenzungen zwischen ver-
schiedenen Momenten. Diskurse iibernehmen eine festigende und ordnende Funk-
tion, denn sie ,,zielen darauf, den Sinniiberschuss, also die unendliche Vielfalt
moglicher Interpretationsweisen, die allem Zeichengebrauch inhérent ist, zu redu-
zieren, zu fixieren, zu stabilisieren und damit géngige, akzeptierte und geteilte
Interpretationsweisen hervorzurufen.* (Keller 2004: 52)

Es gibt nicht den einen iibergreifenden Diskurs, sondern Diskurse umfassen nur
einen bestimmten Themenbereich. Es existieren vielfdltige Diskurse, die gleiche
Themen teilen kénnen und sich iiberschneiden und/oder verschrinken.'” Vielfach
beobachtet und auch kritisiert wird zum Beispiel die Uberschneidung des demokra-
tischen Diskurses mit dem Skonomischen. Die Uberschneidung zeigt sich in der
Verkniipfung von liberaler Demokratie mit dem Prinzip des Kapitalismus, im Pri-
mat der Politik und der damit einhergehenden Wirtschaftsregulierung, bei Proble-

176 ,RegelméBigkeit hat laut Laclau und Mouffe keine essentialistischen Urspriinge:
,,Dieses Ensemble [differentieller Positionen, das heif3t als Umschreibung fiir Regelma-
Bigkeit, Anm.d.Verf.] ist nicht der Ausdruck irgendeines zugrundeliegenden, sich selbst
duflerlichen Prinzips — es kann zum Beispiel weder durch eine hermeneutische Lektiire
noch durch eine strukturalistische Kombinatorik erfalit werden —, sondern konstituiert
eine Konfiguration, die in bestimmten Kontexten der AuBerlichkeit als eine Totalitit
bezeichnet werden kann.* (Laclau/Mouffe 2000: 142)

177  Auch antagonistische Beziehungen sind méglich, vgl. Kapitel 2.3.5.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DISKURSE UND DAS DISKURSIVE | 167

men durch Korruption, Parteispenden oder Lobbyismus sowie in der Verflechtung
von politischen Entscheidungstrager innen mit Groen der Wirtschaft. Kein
Mensch bewegt sich ausschlieBlich in einem Diskurs, sondern jede r nimmt an ei-
ner Vielzahl an verschiedenen sich iiberlappenden, aber oft auch widersprechenden
Diskursen teil. Diskurse beziehen sich fiir Laclau und Mouffe auf mehr als nur die
Sprache, ndmlich auf Kommunikation und Bedeutungen im Gesamten. Auch so-
ziale Handlungen (wie Gesten, Riten oder Etikette) oder Errungenschaften (z.B.
Technik, Institutionen, Mode oder Architektur), eben alles, was fiir Menschen in ih-
rem Denken Bedeutung und Sinn erschafft, werden Diskursen zugerechnet.

,,Um jedes Mifverstdndnis zu vermeiden, soll zur Klérung des hier verwendeten Diskursbe-
griffes unterstrichen werden, dafl unter ,Diskurs® nicht einfach eine Zusammenstellung von
Gesprochenen und Geschriebenen verstanden werden soll, sondern ein Ensemble, das in sich
das Sprachliche und Nicht-Sprachliche enthélt, etwa auf der Linie dessen, was Wittgenstein

unter ,Sprachspielen'”®

verstand. Damit zeigt der Terminus Diskurs an, daBl jede gesell-
schaftliche Konfiguration bedeutungsvoll ist und da3 Gegenstdnde uns immer innerhalb von

diskursiven Artikulationen gegeben sind.” (Mouffe 2001a: 13)

Laclau und Mouffe gehen tiber Butlers Diskursbegriff insofern hinaus, als dass sie
begrifflich die Diskurse von dem Rahmen trennen, in den sie eingebettet sind: Das
,.Diskursive* beziehungsweise das ,,Feld der Diskursivitit® (Laclau/Mouffe 2000:
149). Dem Diskursiven liegt genau wie den Diskursen dieselbe Eigenschaft zu-
grunde, ndmlich, dass es als Differenzsystem aufgebaut ist. Der Unterschied ist,
dass die Diskurse als ,,Regelmdfsigkeit in der Verstreuung™ mehr die eigenen Mo-
mente betonen (also jene Artikulationen, die sich in dem Diskurs durchgesetzt ha-
ben und dort als populédre und notwendige Aussagen gelten), wohingegen das Dis-
kursive als Verstreuung nicht nur alle Diskurse und deren Momente umfasst, son-
dern zusitzlich alle potentiellen, alternativen sowie (noch) undenkbaren Verkniip-
fungen, die Elemente.

,Die Rdume des Diskursiven beziehungsweise des Sozialen sind schier unendliche, diffe-
renzbasierte Verweisungsrdume, gepragt von Bedeutungsiiberschiissen einzelner Elemente.
Erst die (stets voriibergehende) artikulatorische Verfestigung in Diskursen und Gesellschaften
setzt die verschiedenen Elemente in eindeutigere Beziehungen und schreibt damit Bedeutun-
gen genauer zu.* (Nonhoff 2007b: 9)

178 Dieser Begriff Ludwig Wittgensteins bezieht sich darauf, dass sprachliche AuBerungen
immer in bestimmten sozialen Kontexten verortet sind, in welchen sie allein Sinn erge-
ben. Sprachspiele sind demnach AuBerungen, die mit einer bestimmten Lebenspraxis

verkniipft sind.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Das Diskursive dhnelt in seinem begrifflichen Inhalt allerdings wieder den Aussa-
gen Butlers zu den Diskursen: Das Diskursive stellt die Welt der Gedanken, der
Sinnzuschreibungen und der Bedeutungen dar, so dass nur im Rahmen des Diskur-
siven die reale, vordiskursive Welt gedacht werden kann. Zwar wird durch das Dis-
kursive nicht die Existenz eines Gegenstandes bedingt, aber durchaus, welche Be-
deutung ihm zugeschrieben wird. Das Diskursive gibt vor, was artikulierbar und
denkbar ist, und begrenzt damit die menschliche Erkenntnismoglichkeit. Es ist der
Horizont, in dem Erkenntnis stattfindet. Ein Denken, das vollig aus vorhandenen
Diskursen ausbricht, ist unmoglich. Laclau stellt in diesem Sinne das Soziale mit
dem Diskursiven gleich:

,Unter dem ,Diskursiven® verstehe ich nichts, was sich im engen Sinne auf Texte bezieht,
sondern das Ensemble der Phinomene gesellschaftlicher Sinnproduktion, das eine Gesell-
schaft als solche begriindet. Hier geht es nicht darum, das Diskursive als eine Ebene oder eine
Dimension des Sozialen aufzufassen, sondern als gleichbedeutend mit dem Sozialen als sol-
chem. Das bedeutet zunichst, daB das Diskursive nicht ein Uberbau ist, weil es selbst die Be-
dingung jeglicher gesellschaftlicher Praxis ist, oder — préziser — weil jede soziale Praxis Pro-
duktion von Sinn ist. — Folglich steht nicht das Nicht-Diskursive dem Diskursiven gegeniiber,
als handelte es sich um zwei verschiedene Ebenen, denn es gibt nicht Gesellschaftliches, das
auflerhalb des Diskursiven bestimmt ist. [Herv.i.0.]* (Laclau 1981: 176)

Auch die Diskurse selbst sind nicht vollig beliebig, denn ihre Artikulationen bauen
auf den bereits bestehenden Momenten auf. Sie tragen stets ein groles Mal3 an
Notwendigkeit und historischer Prigung in sich (vgl. Laclau 1990a: 36). ,,In an
universe from which necessity had evaporated, we would thus find nothing but
indeterminacy and the impossibility of any coherent discourse.” (ebd.: 26) Diskurse
limitieren die Moglichkeiten des Handelns und Denkens, aber sie determinieren sie
nicht (vgl. Laclau/Mouffe 1987: 92): Da die Basis von Diskursen — Momente und
Artikulationen — kontingent sind und stets ein Bedeutungsiiberschuss an Elementen
existiert, kdnnen neue Artikulationen und neue Erkenntnisse gebildet werden. Die
neuen Artikulationen beruhen auf Unentscheidbarkeiten, Briichen und Subversio-
nen, die durch die relationale und von Machtprozessen gefestigte Struktur von Dis-
kursen unvermeidbar sind (vgl. Laclau 2002b: 131f.). An den Bruchstellen solcher
von Elementen unterminierten Momente, die sich oft in den Schnittstellen verschie-
dener Diskurse befinden, sind neue Artikulationen und Erkenntnisse wahrschein-
lich. Im Folgenden muss beachtet werden, dass Laclau und Mouffe ihre These des
Antiessentialismus und die Kontingenz des Sozialen in den Vordergrund stellen.
Dies hat jedoch zur Folge, dass in ihren Texten (anders als in jenen Butlers) die
Zwinge, die Diskurse ausiiben, zu kurz kommen. Werden aber Lebensentwiirfe be-
trachtet, die nicht von der vorherrschenden Gesellschaft akzeptiert werden, so muss
festgestellt werden, dass ein Bruch mit den Vorstellungen der etablierten Diskurse

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DISKURSE UND DAS DISKURSIVE | 169

sogar den Tod bedeuten kann. So mag es zwar stimmen, dass Menschen in der
Theorie alle Freiheiten haben (abgesehen von der, aus dem Rahmen des Diskursi-
ven auszubrechen) und nicht determiniert sind, aber in der Praxis iiben die Diskurse
sehr starke Zwénge aus.

2.3.4 Sinnfixierung durch Macht

In ihrer ersten Hauptthese — der des Antiessentialismus — bedienen sich Laclau und
Mouffe dekonstruktiver und poststrukturalistischer Mittel und machen deutlich,
dass es unmdglich ist, permanente Sinnfixierungen zu etablieren. Es bleibt die
Frage offen, wie wenigstens teilweise Sinnfixierungen erschaffen werden kénnen.
Immerhin zeichnen sich Diskurse oftmals durch ihre Langlebigkeit aus und schei-
nen kaum verdnderbar zu sein. An diesem Punkt wird Laclaus und Mouffes Dis-
kurstheorie zu einer politischen Theorie. Die Fixierung von Bedeutungen entsteht
fiir sie durch Macht. ,,Our thesis is that the constitution of a social identity is an act
of power and that identity as such is power. [Herv.i.0.]* (Laclau 1990a: 31) Die
Hauptthese von Laclaus und Mouffes politischer Theorie ist, dass Macht schon in
der Sprache und Bildung von Bedeutungen eine Rolle spielt. Sie zeigt auf, wie
Sinnfixierungen in Diskursen vonstatten gehen.

Bei jeder Artikulation einer Bedeutung oder einer Identitdt
wahl zwischen konkurrierenden Alternativen statt. Da die Sprache nicht ermoglicht,
auf irgendeine auBerdiskursive Wahrheit zurlickzugreifen, kann eine getroffene
Wabhl nur durch Macht gefestigt werden.

179 .
findet eine Aus-

,.But if the decision is not algorithmic, in that case to decide implies something very different:
it implies creating something which was not predetermined and, at the same time, cancelling
out of existence possibilities which will not now be realized. Since the outcome of the situa-
tion is indeterminate in terms of the data which this latter affords us, to choose a course of
action implies an act of coercion with respect to other possible courses of action. [Herv.i.0.]*
(ebd.: 171)

Es wire falsch anzunehmen, dass eine Artikulation bewusst vor sich geht, indem
ein Mensch zuerst vor die Wahl gestellt wird sich zwischen verschiedenen Sinnzu-
weisungen zu entscheiden, anschlieend eine davon herauspickt und zuletzt durch
bewussten Machteinsatz alle anderen Wahlmoglichkeiten unterdriickt. Macht wird
von Laclau und Mouffe nicht hauptsichlich bestimmten Personen oder Machtzent-

179 Da keine Identitédt beziehungsweise keine Bedeutung aus dem Nichts erschaffen wird,
handelt es sich immer um eine Umwandlung oder Reartikulation einer bereits beste-

henden Identitdt beziehungsweise Bedeutung.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

ren zugeschrieben, die eine direkte Handlung vornehmen. Vielmehr sehen sie
Macht als Mikromacht an, die stindig bei jeder Kommunikation vorhanden ist und
daher relativ implizit und indirekt wirkt. Macht bedeutet, dass bei der groen Aus-
wahl von verschiedenen Artikulationen sich einige als dauerhaft erweisen und im-
mer wieder wiederholt werden. Macht tritt bei der Sinnfixierung schon dann auf,
wenn vorhandene Diskurse das Denkbare eingrenzen und bestimmte Elemente des
Diskurses als undenkbar, als irrational oder als Tabu dargestellt werden. Hierbei
werden die Inhalte der Diskurse zu Wahrheiten aufgewertet, indem sie als ,,objek-
tiv, ,,verniinftig®, ,,normal® und ,,selbstverstandlich* gesetzt werden.

,In dieser Hinsicht ist kein Diskurs unschuldig und gleichgiiltig gegeniiber der Prisenz ande-
rer Diskurse: Er kann nur die Bedingungen der Denkbarkeit bestimmter Objekte konstituieren
durch die Konstruktion der Undenkbarkeit anderer Objekte. Wir kénnen so von der diskursi-
ven Intervention sprechen, das heif3t der Politik als der Prozel3 der Konstruktion von Undenk-
baren.“ (Laclau 1988a: 57, vgl. die Ahnlichkeit zu Butlers Performativitit und Intelligibilitit
in den Kapiteln 2.2.2 und 2.2.6)

Laclau und Mouffe setzen Macht mit Objektivitit gleich. Die Basis, auf der die Er-
kenntnis der Menschen beruht, ist demnach durch Machtprozesse entstanden und
wird durch diese immer weiter entwickelt und gestiitzt. ,,Without power, there
would be no objectivity at all.“ (Laclau 1990a: 32) Die Machtprozesse sind dann
durchgreifend erfolgreich, wenn im Diskurs verwischt worden ist, dass iiberhaupt je
Macht im Spiel war — wobei diese Spuren nie vollstindig getilgt werden konnen, da
die iibrigen Alternativen immer noch als marginalisierte und/oder ausgeschlossene
Elemente im Diskurs verbleiben.

,Insofar an act of institution has been successful, a ,forgetting of the origins* tends to occur;
the system of possible alternatives tends to vanish and the traces of the original contingency
to fade. In this way, the instituted tends to assume the form of a mere objective presence. This
is the moment of sedimentation. It is important to realize that this fading entails a conceal-
ment. If objectivity is based on exclusion, the traces of that exclusion will always be some-
how present. What happens is that the sedimentation can be so complete, the influence of one
of the dichotomous relationships’ poles so strong, that the contingent nature of that influence,
its original dimension of power, do not prove immediately visible. Objectivity is thus consti-
tuted merely as presence. [Herv.i.0.]“ (ebd.: 34)

Bei der Fixierung von Bedeutungen wird in der Sekundarliteratur und auch in dieser
Arbeit immer wieder gerne von der ,,Bildung von Bedeutungen* gesprochen. Damit
ist allerdings nicht gemeint, dass jemand aktiv aus der Vielzahl an Mdoglichkeiten
eine kontingente Entscheidung trifft. Vielmehr ist mit der Bildung die (teilweise)
Festigung von Bedeutungen gemeint. Keine Bedeutung hat einen eindeutigen Ur-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SINNFIXIERUNG DURCH MACHT | 171

sprung, sondern festigt sich erst dadurch, dass sie immer wieder reartikuliert
wird."™ Gleichzeitig werden alle anderen nicht realisierten Moglichkeiten verdringt
und als undenkbar diskreditiert.

Laclau betont wie Derrida und Butler, dass die Wiederholungen die Identitét
nicht in allen Aspekten nur festigen: ,,Ich denke, dal Wiederholung zur Struktur je-
der hegemonialen Operation gehort — aber daf3 diese sowohl eine Dimension der
Wiederholung, als auch eine Dimension der Verschiebung von Bedeutung betont.*
(Laclau 1998: 259) Eine Vielzahl von Wiederholungen kann teilweise in einer ver-
dnderten Bedeutung der Identitit resultieren. Ahnliches gilt fiir die Strategie der
Undenkbarmachung von Alternativen: Durch die Identititsbildung per Abgrenzung
bleiben in jeder Identitét die unterdriickten Alternativen vorhanden und das Kontin-
gente scheint so immer wieder durch.™’

Macht ist fir Laclau und Mouffe ein unabénderlicher und notwendiger Be-
standteil aller Signifikationssysteme und aller sozialer Systeme: ,,Wenn radikale
Kontingenz das Terrain des Grundes eingenommen hat, wird jede soziale Bedeu-
tung eine soziale Konstruktion sein — und keine intellektuelle Reflektion dessen,
was die Dinge ,an sich‘ sind. Die Konsequenz ist, da} in diesem ,Interpretations-
krieg® Macht — weit davon entfernt nur Schein zu sein — konstitutiv fiir alle sozialen
Beziehungen ist.“ (Laclau 2002b: 148)

Sie grenzen sich damit explizit von vielen linken Theorien — beispielsweise von
der deliberativen Demokratie Jirgen Habermas’ oder dem Liberalismus Richard
Rortys — ab, welche die Einddmmung von Macht begriilen und das Zuriickdréngen
von Machtakten als Voraussetzung von Demokratie sehen (vgl. Kapitel 3.5). Fiir
Laclau und Mouffe hingegen ist Macht nicht nur restriktiv und eine Blockade fiir

180 Mit dem Aspekt der Reartikulationen liegen Laclau und Mouffe sehr nah an Derridas
Iterabilitat (vgl. Kapitel 2.1.2) und Butlers Performativitit (vgl. Kapitel 2.2.2). Wahr-
scheinlich sind sowohl Laclaus und Mouffes als auch Butlers Konzepte von Derrida in-
spiriert worden, allerdings unabhingig voneinander. Laclau und Butler haben sich erst
spéter gegenseitig in ihrem Denken befruchtet (vgl. Butler et al. 2000). Butler begriifit
Laclaus und Mouftes Aufnahme von Wiederholungen in ihre Theorie, da damit dem
Aspekt der ,,Zeitlichkeit Rechnung getragen wird (vgl. Butler 1998b: 254f.).

181 Dieser Erkenntnis bedient sich die Methode der Dekonstruktion, indem sie nachzeich-
net, wo in Diskursen Machtakte durch Wiederholungen oder Tabuisierungen stattfin-
den. Dadurch wird offen gelegt, wie und wo sich Diskurse als alternativlos und ,,objek-
tiv setzen. Die Dekonstruktion befruchtet damit wiederum Laclaus und Mouffes
Diskurs- und Hegemonietheorie: ,,Wenn Dekonstruktion die Rolle der Entscheidung
aus der Unentscheidbarkeit der Struktur heraus entdeckt, dann erfordert Hegemonie, als
eine Theorie der in einem unentscheidbaren Terrain getroffenen Entscheidung, daf3 der
kontingente Charakter der in diesem Terrain existierenden Entscheidungen vollstindig
von der Dekonstruktion aufgezeigt wird.” (Laclau 2002b: 132)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Subjekte, sich so zu entwickeln, wie sie es in volliger Freiheit titen. Vielmehr sehen
Laclau und Mouffe Macht als etwas Produktives an, das erst ermdglicht, dass sich
Identitéten bilden konnen. ,,Macht ist nun nicht mehr als eine duBere Beziehung zu
fassen, die sich zwischen vorgegebenen Identitdten abspielt, sondern eher als das
die Identitdten selbst Konstituierende.” (Mouffe 2001a: 13) Macht ist fiir sie nicht
negativ behaftet, immerhin bildet sie die Grundlage von Erkenntnis, Wissen und
sozialem Leben. Zerstorten Laclau und Mouffe zuerst mit ihrer dekonstruktivisti-
schen Kritik die Sicherheit von Wissen, so zeigen sie anschlieBend mit ihrer politi-
schen Theorie auf, dass Wissen — sei es auch nur konstruiert und sténdigem Wandel
unterworfen — dennoch méglich ist.

2.3.5 Eigenschaften von Diskursen

Diskurse als Signifikationssysteme zeichnen sich durch verschiedene Eigenschaften
aus: Sie sind offen, verfiigen iiber ein konstitutives AuBeres und sind durch die ,,Lo-
gik der Aquivalenz* sowie die ,,Logik der Differenz* gepriigt. Diskurse stehen
weiterhin einem Antagonismus gegeniiber und bilden ihre eigene Identitdt mittels
eines leeren Signifikanten. Laclau und Mouffe kommen auf diese Eigenschaften
immer wieder zuriick, da sie wichtige Schlussfolgerungen iiber das Soziale und die
Politik aus ihnen ziehen.

Offenheit und Dislokationen

Die prinzipielle Verdnderbarkeit von Momenten und Artikulationen bezeichnen
Laclau und Mouffe als ,,Offenheit™ eines Diskurses. Ein geschlossener Diskurs hin-
gegen wiirde aus starren, permanent fixierten Bedeutungen bestehen, bei dem jedes
einzelne Moment zwar nach wie vor kontingent wire, aber durch seine feste Bezie-
hung zu anderen Momenten definiert wire.'®
Artikulationen verhindern und nur Wiederholungen und Ableitungen (Vermittlun-

Diese feste Bezichung wiirde
gen) zulassen.

,,Die zentrale These ist somit, dafl Identitdten, das heif3it die Bedeutung von Objekten und ge-
sellschaftlichen Praxen, zwar fixiert werden konnen, und somit auch in notwendige Bezie-
hungen treten konnen, daf3 diese Festsetzungen aber weder von Dauer sind noch zu einer

SchlieBung der sie umfassenden Totalitét fiihren. [...] Strukturen erreichen nie Geschlossen-

182  Ein Beispiel fiir einen relativ geschlossenen Diskurs ist der mathematische Diskurs, der
versucht neue Inhalte nur liber logische Ableitungen (Vermittlungen) zu generieren.
Doch auch den mathematischen Diskurs bereichern immer wieder Artikulationen, wenn
neue Konzepte eingefiihrt werden, wie die Integralrechnung oder die Anerkennung von
L,hichts“ als Zahl Null.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIGENSCHAFTEN VON DISKURSEN | 173

heit, in der alle Elemente bestimmt wiéren, sondern erfahren stindige Briiche und Verschie-
bungen, die im diskurstheoretischen, sich geologischer Termini bedienenden Begriffslexikon

Dislozierungen genannt werden. [Herv.i.0.]“ (Scherrer 1995: 464£.)'*3

Den Begriff der Dislozierung oder Dislokation verwendet Laclau fiir jene Phéno-
mene, die all die Briiche und Liicken umfassen, die in einem Diskurs die Kontin-
genz und Konstruiertheit durchscheinen lassen, weil sie von ihm nicht vollstindig
erklart werden konnen. ,,[...] every identity is dislocated insofar as it depends on an
outside which both denies that identity and provides its condition of possibility at
the same time.” (Laclau 1990a: 39) Dislokationen treten besonders dann auf, wenn
ein Diskurs Stérungen unterworfen ist, zum Beispiel indem er sich fiir einen ande-
ren Diskurs durch Artikulationen 6ffnet. Prinzipiell ist jeder Diskurs aufgrund sei-
ner Kontingenz von Dislokationen durchdrungen, da nie ein zu hundert Prozent ge-
schlossenes Weltbild konstruiert werden kann. Laclau sieht in Dislokationen nicht
nur Nachteile fiir Diskurse, indem ein Diskurs an Eindeutigkeit verliert. Die Dislo-
kationen bieten den notwendigen Raum fiir neue kreative Artikulationen und sind
fiir die Subjektbildung wichtig (vgl. Kapitel 2.3.9). Da Diskurse nur Bestand haben,
solange ihre Identitdt durch ein moglichst geschlossenes Weltbild gewahrt bleibt,
konnen Dislokationen auch zur Bildung von neuen ,,Hegemonien® beitragen, wie
sich in Kapitel 2.3.8 zeigen wird.

Fiir Laclau und Mouffe sind Diskurse weder vollig geschlossen, noch vollig of-
fen, da sie beide Extreme fiir unméglich halten. Ein vollkommen offener Diskurs
bestinde ndmlich aus sténdig wechselnden Bedeutungen von Zeichen und Identité-
ten und verfiigte iiber keinerlei Stabilitdt. Dies wird jedoch durch das Vorhanden-
sein von Machtstrukturen in den Diskursen verhindert, die das Funktionieren von
Diskursen als Signifikationssysteme ermdglichen. Die Griinde fiir die Unmdglich-
keit vollig geschlossener Diskurse werden in den folgenden Kapiteln behandelt.

Das AuBere und das konstitutive AuBen
Jeder Diskurs verfiigt tiber ein Auferes,'™ das verhindert, dass sich der Diskurs vol-
lig schlieBen kann. Im AuBeren sind alle Elemente gesammelt, die aus dem Diskurs

183 In der Geologie wird Dislokation definiert als ,.tektonische oder atektonische Ver-
lagerungsbewegung, welche die reguldre und urspriingliche Lagerung eines Gesteins-
verbandes stort* (Leser et al. 2011: 171), bezichungsweise als ,,Versatz, Verschiebung,
Verwurf in einem Gesteinskorper entlang einer Verwerfung® und ,,jegliche
Verénderung der normalen Lagerung eines Gesteins und jegliche Unterbrechung seines
urspriinglichen Zusammenhangs® (Lexikon der Geowissenschaften 2000: 456).

184 Das AuBere des Diskurses darf nicht mit dem ,,AuBerdiskursiven®, das heifit der Welt,
wie sie unabhéngig von Beschreibungen durch Diskurse existiert, gleichgesetzt werden
(vgl. Laclau/Mouffe 2000: 253; Riidiger 1996: 159). Vgl zur Sichtweise Laclaus und

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

durch Machtprozesse ausgeschlossen werden. Im Beispiel des demokratischen Dis-
kurses sind dies einerseits Themen, die {iberhaupt nichts mit Demokratie zu tun ha-
ben, wie ,,Schoko-*“ oder ,,Vanilleeis“. Schon allein die Tatsache, dass dieses Bei-
spiel im Kontext absolut deplaziert wirkt, weist auf das AuBere hin. Es kann sich
anderseits um Konzepte handeln, die mit der Demokratie im Konflikt stehen, zum
Beispiel die Vorstellung, dass politische Entscheidungen von den jeweils
Hochstbietenden getroffen werden. Im Moment wirkt eine solche Vorstellung im
demokratischen Diskurs aberwitzig, ist also im AuBeren zu verorten.

Leider bleibt die Begriindung fiir die Existenz des AuBeren in den Schriften
Laclaus und Mouffes diirftig. Das einzige Argument fiir die Annahme des Auferen
ist, dass dies Essentialismen und Probleme verhindert, die in anderen Theorien auf-
treten.'®

Das AuBere des Diskurses ist ein wichtiges Standbein von Laclaus und Mouffes
antiessentialistischer Theorie, denn geschlossene Systeme fithren fiir sie immer zu
Essentialismen: Entweder zu Momenten des Diskurses, die ,,durch die Natur gege-
ben“ sind, oder zu Strukturen, die den Diskurs determinieren.'®® Das AuBere verhin-
dert eine mdgliche Geschlossenheit, indem es den Diskurs untergriabt: Die Elemente

Mouffes auf das AuBerdiskursive das nédchste Kapitel 2.3.6). Es wird bei Laclau und
Mouffe nicht deutlich, ob sie nicht in manchen Punkten doch Butlers Sichtweise teilen,
dass die vordiskursive Welt sich immer wieder als widerspenstig gegeniiber der diskur-
siven Beschreibung erweist (vgl. Kapitel 2.2.1): ,,We have seen that the ,being* of ob-
jects is different from their mere existence, and that objects are never given as mere
,existences* but are always articulated within discursive totalities. But in that case it is
enough to show that no discursive totality is absolutely self-contained — that there will
always be an outside which distorts it and prevents it from fully constituting itself — to
see that the form and essence of objects are penetrated by a basic instability and pre-
cariousness, and that this is their most essential possibility.© (Laclau/Mouffe 1987: 89)
Dieses Zitat lisst sowohl die Schlussfolgerung zu, dass auch das AuBere fiir Laclau und
Mouffe nur diskursive Beschreibungen enthdlt, als auch, dass die reale Welt sich im
AuBeren durch Widerspenstigkeit bemerkbar macht. Die Widerspenstigkeit konnte sich
ja auch zuerst im AuBeren des Diskurses niederschlagen und vorerst innerhalb des
Diskurses als nicht zutreffend abgetan werden.

185 Vgl. Laclau 1988b: 253f.; Laclau/Mouffe 2000: 147f.; Riidiger 1996: 159; Scherrer
1995: 463; Stiheli 2001: 199.

186 Gerade bei Louis Althusser beméngeln Laclau und Mouffe, dass er seinen Begriff der
Uberdeterminierung (das heift jedes Element kann Teil mehrerer Diskurse sein und
verhindert daher eine Schliefung dieser Diskurse, da seine Bedeutung nicht eindeutig
fixiert ist) zugunsten der Vorstellung von der 6konomischen Determinierung der Ge-
sellschaft hinten anstellt. Vgl. Laclau 1988b: 253.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIGENSCHAFTEN VON DISKURSEN | 175

des AuBeren stellen marginalisierte Wahlmdglichkeiten zu den in einem Diskurs
aktuell vorherrschenden Momenten dar. Thr Ausschluss aus dem Diskurs bedeutet
jedoch nicht, dass sie fiir den Diskurs gar keine Rolle mehr spielen. Das AuBere ist
niamlich als Bedeutungsiiberschuss im Diskurs stets dadurch vorhanden, indem sich
Aussagen und Inhalte des Diskurses relational davon abgrenzen miissen, um wei-
terhin als ,,Wahrheit* zu gelten. So dient im deutschen demokratischen Diskurs der
Nationalsozialismus immer wieder als abschreckendes Beispiel dafiir, was eine un-
demokratische Regierungsform anrichten kann und weshalb die Demokratie unbe-
dingt vorgezogen werden sollte. Der Nationalsozialismus ist damit, gerade weil
heftig bekdmpft, ein fester Bestandteil im demokratischen Diskurs. Das Aufere sta-
bilisiert und subvertiert zugleich einen Diskurs: Zum einen festigt es den Diskurs,
da seine Identitdt durch die scheinbar ,,absurden® Alternativen unangreifbarer wird.
Es bedroht ihn zum anderen, da seine Elemente als mogliche Alternativen die Kon-
struiertheit des Diskurses durchscheinen lassen. Die Inhalte des Diskurses konnen
nicht mehr als Notwendigkeit oder Ableitung von einer letzten Wahrheit dargestellt
werden. Gerade in Deutschland galt die Demokratie lange Zeit nicht als ,,natiirli-
che® Regierungsform, sondern es schien vor allem nach der gescheiterten Weimarer
Republik als prekér, ob Deutschland je eine stabile demokratische Kultur ausbilden
konne. Aufgrund der fehlenden auBerdiskursiven Fundamente miissen immer wie-
der entstehende Liicken und Briiche im Diskurs durch neue Artikulationen gekittet
werden. Die Unsicherheit, die durch das AuBere hervorgerufen wird, kann nur
durch Entscheidungen zuriickgewiesen werden, und solche Entscheidungen fiihren
zu neuen Artikulationen.

,»Wenn aber gerade dieser Bezugspunkt nicht fixiert ist, wird die eindeutige Bestimmung des
Kontextes selber unmoglich, da die Unbekannte der Gleichung (die Aussage oder der Signifi-
kant x) in die Definition des Kontextes selber eingeht. Die stets unvollstdndige Determination
durch den Kontext schafft erst die Moglichkeit, Sinn zu erzeugen, da Sinn sich nur auf dem
Hintergrund der Wahlbarkeit unterschiedlicher Optionen ergeben kann.“ (Stiheli 1995: 366)

Fiir Laclaus und Mouffes Theorie spielen die Grenzen der Diskurse eine eminent
wichtige Rolle (vgl. Laclau 2002b: 160). Sie bilden die logische Folgerung davon,
dass ein Signifikationssystem iiberhaupt ein System, das heifit eine Totalitét ist (vgl.
Marchart 2005b: 261f.; Laclau 2005a: 69f.). Solange die Momente des Diskurses
den Verweis auf andere Momente brauchen, sind in jedem einzelnen Moment an-
dere Momente implizit enthalten. ,, The totality of language is, therefore, a system of
differences in which the identity of the elements is purely relational. Hence, every
individual act of signification involves the totality of language (in Derridean terms,
the presence of something always has the fraces of something else which is absent).
[Herv.i.0.]*“ (Laclau/Mouffe 1987: 89) Eine Bezeichnung iiber Abgrenzung funk-
tioniert nur, wenn sie in einem System, das heift einer Totalitdt eingebettet ist.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Doch solch eine Totalitdt hat als Voraussetzung, dass sie Grenzen besitzt und iiber
ein Auflen verfiigt. ,,Das Problem besteht wie auch immer darin, dass die eigentli-
che Voraussetzung der Signifikation das System ist und die eigentliche Vorausset-
zung des Systems dessen Grenzen sind.“ (Laclau 1994b: 158) Das AuBere liegt jen-
seits dieser Grenzen und bekommt durch seine Notwendigkeit fiir das Differenz-
system eine wichtige Rolle zugeschrieben.

Laclau und Mouffe gehen davon aus, dass das AuBere eines Diskurses konstitu-
tiv ist, dass jeder Diskurs ein konstitutives AufSen besitzt."®” So wie alle Elemente
und Momente des Diskurses mittels Differenzen bestimmt werden, so braucht jeder
Diskurs eine Abgrenzung zu etwas anderem, um seine Identitét definieren zu kon-
nen. Diese Grenzen sind unabdingbar fiir Diskurse. Gleichzeitig zeigt das konstitu-
tive AuBlen die Kontingenz jeder Identitét auf:

,,Durch das Betonen der Tatsache, daB das AuBere konstitutiv ist, enthiillt diese Konzeption
die Unmdglichkeit, eine absolute Unterscheidung zwischen ,innen‘ und ,auflen‘ zu treffen.
Die Existenz des anderen erscheint als Bedingung der Moglichkeit meiner Identitét, da ich
ohne den anderen keine Identitit haben kann. Jede Identitit ist daher durch ihr AuBeres unab-
dnderlich destabilisiert, das Innere erscheint immer als etwas kontingentes.” (Mouffe 1998:
843)

Das konstitutive AuBen ist nur ein Teil des AuBeren, denn nicht alle Elemente des
AuBeren tragen zur Definition eines Diskurses bei. Demokratie ist in diesem Sinne
zwar different zum Schokoladeneis, aber die Abgrenzung dazu ist nicht konstitutiv,
weil sie den Demokratiebegriff nicht weiter erhellt und zu dessen Identitéit nichts
beitrdgt. Unabdingbar hingegen ist im Demokratiediskurs der Ausschluss von all
jenen Diskursen, mit denen die Demokratie in einem weiteren oder engeren Sinne
in Konkurrenz steht. Eine solche weitere Konkurrenz besteht beispielsweise mit
dem Wirtschaftsdiskurs. Es gibt Stimmen, welche die Durchdringung des demokra-
tischen Diskurses mit Wirtschaftstermini und 6konomischen Zwiangen beklagen.
Diese sehen im wirtschaftlichen Diskurs eine Gefdhrdung des Demokratiediskurses,
weil die wirtschaftliche Logik die demokratischen Grundsétze zu ersetzen droht.
Das Betonen der Unterschiede der beiden Diskurse schirft allerdings deren eigene
Besonderheiten und Identitit. Mehrheitlich jedoch wird die Okonomie als Ergin-
zung wahrgenommen, die Lebensbereiche strukturiert, welche nicht demokratisch
entschieden werden konnen. So gesehen grenzen beide Diskurse aneinander, iiber-
schneiden sich an manchen Punkten und stellen fiireinander jeweils eine Rechtferti-
gung der eigenen Existenz dar.

187 Das konstitutive AuBlen haben sie der Theorie Derridas entnommen, vgl. Mouffe
1993a: 141; Stéheli 2000: 25 und Fufinote 64.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIGENSCHAFTEN VON DISKURSEN | 177

Logik der Differenz und Aquivalenz

Elemente und Momente eines Diskurses werden durch Differenzen bestimmt. Die
einzelnen Momente divergieren, indem sie sich voneinander abgrenzen und gegen-
seitig definieren. Diese inneren Unterschiede werden als ,,Logik der Differenz* be-
zeichnet. Die Differenz zwischen den Momenten ist umso ausgeprégter, je bestin-
diger und exakter die Fixierung einer Bedeutung ist. Die Differenzlogik erzeugt und
festigt demnach Momente des Diskurses.

Neben ihren Differenzen zueinander unterscheiden sich die Elemente und Mo-
mente des Diskurses auch zu dessen AuBerem. Doch im Inneren des Diskurses be-
kommen die Momente damit eine Ahnlichkeit: Alle Momente des Diskurses glei-
chen sich mindestens darin, dass sie Teil des Diskurses sind und dass sie sich von
dessen AuBeren abgrenzen. Hierbei muss mittels einer ,,Logik der Aquivalenz** die
Gemeinsamkeit der Momente des Diskurses herausgestellt werden, damit die Ge-
samtidentitit des Diskurses aufrecht erhalten werden kann. Uber die gemeinsame
Diskursidentitdt hinaus konnen die Momente weitere gemeinsame Eigenschaften
haben, womit ebenfalls ein Aquivalenzverhiltnis gegeben ist. Solche weiteren
Ahnlichkeiten bezeichnen Laclau und Mouffe als ,,Aquivalenzketten*. Die Bildung
einer Aquivalenzkette bedingt, dass sie Unterschiede zwischen den Momenten ni-
velliert. Die Logik der Aquivalenz ist damit fundamental fiir die Erschaffung neuer
Identitéten und von Elementen:

,-Werden (heterogene) Elemente gemiB der Aquivalenzlogik geordnet, indem sie innerhalb
der Grenzen des Diskurses gleich gesetzt werden, dann bleibt zugleich ein ,Bedeutungsiiber-
schuss® zuriick, der im jeweiligen Diskurs nicht ,fixiert® wurde. Es entsteht also an den Rén-
dern der Diskurse ein Feld des Unbestimmten, nicht vollstindig festgelegten, nicht génzlichen
in einen Diskurs Integrierbaren, so daf} sich hier, zwischen den Fixierungen bestehender Dis-
kurse, ein nicht reduzierbares Feld der Diskursivitit erstreckt, an dem stets neue Versuche der
Bedeutungsgebung ansetzten und sich neue Diskurse formieren.“ (Hirseland/Schneider 2001:
391)

Die Aquivalenzkette ist eine Grundbedingung fiir die Bildung eines Diskurses: ,,Der
Diskurs ist [...] die Einheit einer Aquivalenzkette. (Brodocz 1998: 87) Die Ord-
nung, die ein Diskurs in ,,der Verstreuung® bildet, ist gekennzeichnet durch die ge-
meinsamen Ahnlichkeiten der Momente des Diskurses, durch welche sich der Dis-
kurs von seinem AuBeren unterscheidet. Sobald jedoch die Momente des Diskurses
Ahnlichkeiten zueinander haben, verlieren sie einen Teil ihres ,,Momentcharakters*.
Das heif3t sie unterscheiden sich nicht mehr exakt voneinander, sondern werden
durch die Gemeinsamkeiten in ihrer Bedeutung schwammiger und elementartiger.
Dadurch vollzieht sich eine Subversion im Diskurs: Sobald ein Moment eine ge-
meinsame Ahnlichkeit mit einem anderen Moment teilt, ist es nicht mehr eindeutig
gegeniiber dem anderen Moment fixiert, sondern trégt in sich einen Verweis auf

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

etwas anderes, auf ein ,,Genauso-wie“. Dies untergrdbt die eindeutige Fixierung der
Momente, zeigt ihre Kontingenz auf und verhindert die SchlieBung der Diskurse,
die dadurch gekennzeichnet ist, dass sich alle Momente eindeutig voneinander un-
terscheiden (vgl. Laclaw/Mouffe 2000: 167f.). Die Logik der Aquivalenz bedingt
also die Unmdoglichkeit geschlossener Diskurse.

Die Logik der Aquivalenz und der Differenz sind miteinander nicht kompatibel
und dennoch sind beide Logiken in jedem Diskurs anzutreffen. ,,Die beiden Logi-
ken stehen sich gegenseitig im Weg, da die eine auflost, was die andere zu fixieren
versucht. Gleichzeitig sind die Logiken aufeinander angewiesen: Gerade um etwas
dquivalent setzen zu konnen, mufl ein Mindestmal3 an Unterschiedlichkeit voraus-
gesetzt werden.“ (Stdheli 2001: 200, vgl. Butler/Laclau 1998: 241) Ein Diskurs, der
nur auf der Differenzlogik aufbaut, wire ein starres Bedeutungssystem, bei dem
jede Bedeutung so eindeutig fixiert wire, dass Anderungen unméglich wiren. Zu-
dem wiirde diesem Diskurs eine iibergreifende Bedeutung fehlen, die ihn als Dis-
kurs existieren ldsst. Die Differenzlogik schwicht den Diskurs, weil die Aquivalen-
zen den Diskurs zusammenhalten. Bei alleiniger Aquivalenzlogik wiederum wiir-
den die Elemente des Diskurses iiber keine Bedeutung verfiigen — abgesehen davon,
dass sie Teil des Diskurses sind und sich zum Auferen unterscheiden. Die Unter-
schiede zwischen den Elementen wiirden nicht existieren und die Bedeutungen un-
eindeutig und wandelbar sein. Es gédbe als Unterscheidungen nur den Diskurs und
sein AuBeres.

Der Antagonismus

Laclau und Mouffe zeichnen nach, wie durch Aquivalenzverhltnisse Subversionen
in Diskursen entstehen, so dass sich die Diskurse nicht schliefen kdonnen. Bei der
Betrachtung von Aquivalenzketten analysieren sie den Extremfall, bei dem eine
Identitit nur noch aus Aquivalenzen besteht. Diese Identitéit wiirde keine Differenz
in sich tragen, sondern jegliche Relation zu anderen Momenten wiirde auf Ahnlich-
keiten zu eben diesen verweisen.

»Wenn aber alle differentiellen Merkmale eines Gegenstandes dquivalent geworden sind, ist
es unmoglich, etwas Positives iiber diesen Gegenstand auszudriicken. Dies kann nur bedeu-
ten, daB durch die Aquivalenz etwas ausgedriickt wird, was der Gegenstand nicht ist. [...] Mit
anderen Worten: die Identitdt ist rein negativ geworden. Gerade weil eine negative Identitdt
nicht auf direkte Art und Weise, also positiv représentiert werden kann, kann sie nur indirekt,
durch eine Aquivalenz zwischen ihren differentiellen Momenten reprisentiert werden.
[Herv.i.O.]* (Laclau/Mouffe 2000: 168)

Positiv bedeutet in diesem Fall fiir Laclau und Mouffe, dass sich eine Bedeutung
definiert, indem sie sich von anderen Bedeutungen unterscheidet. Jede Aquivalenz-
bezichung macht eine Bedeutung schwammiger und unspezifischer: Die eindeutige

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIGENSCHAFTEN VON DISKURSEN | 179

Fixierung und klare Abgrenzung wird untergraben, weil alle Abgrenzungsversuche
nur auf Ahnlichkeiten verweisen. Eine rein negative Identitit besteht nach dieser
Sichtweise nur aus Ahnlichkeiten und wiirde sich durch keine einzige Differenz
auszeichnen. Die Momente dieser negativen Identitdt finden ihre Gemeinsamkeit
durch den Widerpart zu ihrer Grenze: Alles, was die Identitét verneint, ist ihr Be-
riihrungspunkt. ,,Der endgiiltige Charakter dieser Nicht-Fixiertheit, die endgiiltige
Unsicherheit jeder Differenz, zeigt sich folglich in einem Verhiltnis totaler Aquiva-
lenz, in dem die differentielle Positivitit A ihrer Begriffe aufgeldst ist. Dies ist ge-
nau die Formel des Antagonismus [...][Herv.i.0.]* (ebd.: 168f.).

Bei Diskursen tritt dieser Extremfall auf: Ein Diskurs kann sich nicht mittels ei-
ner normalen Differenz abheben, denn diese Differenz wire ein Teil des Diskurses.
Der Diskurs wiirde dann weder iiber eine klare Grenze noch ein AuBeres verfiigen.
Der Diskurs braucht also fiir seine eigene Definition und als Abgrenzung etwas ra-
dikal Verschiedenes von ihm selbst, ndmlich das Scheitern von Fixierung und das
Scheitern von Benennung — immerhin ist die Funktion des Diskurses die Signifika-
tion. ,,Aber wenn wir iiber die Grenzen eines Bezeichnungssystems sprechen, ist
klar, dass dessen Grenzen nicht selbst bezeichnet werden konnen, sondern sich
selbst zeigen miissen als die Unterbrechung oder der Zusammenbruch des Prozesses
der Signifikation. [Herv.i.O0.]* (Laclau 2002b: 66, vgl. Laclau 1990a: 18) Eine nor-
male Differenz als Abgrenzung konnte der Diskurs benennen und in sich integrie-
ren, deswegen geschieht seine Abgrenzung zum AuBeren durch das totale Aquiva-
lenzverhéltnis. Ein solches ist in Diskursen gegeben, da alle Bestandteile des Dis-
kurses in einer Aquivalenzkette das gemeinsame Merkmal tragen, Teil des Diskur-
ses zu sein und vom AuBeren verschieden zu sein. Der Extremfall, der bei der tota-
len Aquivalenz auftritt, wird als ,,Antagonismus* bezeichnet.

Der Antagonismus erinnert auf den ersten Blick an das konstitutive Auflen von
Diskursen: Genau wie das konstitutive Auflen bildet er die Grenze eines Diskurses
und ist essentiell, damit sich der Diskurs relational bilden kann.'®® Fiir den Diskurs
nimmt er zwei unterschiedliche Rollen ein: Einerseits ist er eine Existenzbedingung
fiir den Diskurs, weil er eine Grenze des Diskurses darstellt und diesem die Bildung
einer Totalitdt ermdglicht. Andererseits untergrabt er den Diskurs, da in ihm Ausge-
schlossenes enthalten ist und er durch die ihm entgegen gestellte Aquivalenzkette
den Differenzen die gleiche Eigenschaft zuweist, ndimlich dem Antagonismus ge-
geniiber zu stehen.

»[...] Antagonismus und Exklusion [sind] konstitutiv fiir alle Identititen. Ohne Grenzen,

durch die eine (nicht-dialektische) Negativitit konstruiert wird, hétten wir eine unendliche

188 Bei der Bildung von Diskursen sind Antagonismen unverzichtbar (vgl. Laclau 2002b:
66f.; Marchart 1998: 13f.). Dies ist anders bei Identitdten innerhalb von Diskursen, wie

sich noch zeigen wird.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Verstreuung von Differenzen, wobei die Abwesenheit systematischer Grenzen jede differen-
tielle Identitdt verunmoglichen wiirde. Aber gerade durch diese Funktion der Konstitution
von differentiellen Identitdten durch antagonistische Grenzen werden diese Differenzen zu-
gleich destabilisiert und subvertiert. Denn wenn eine Grenze eine identische Bedrohung fiir
alle Differenzen darstellt, setzt sie all diese einander gleich und macht sie in Bezug auf die
Grenze austauschbar.* (Laclau 2002b: 86)

Antagonismen unterscheiden sich vom konstitutiven Auflen dadurch, dass sie nicht
eine weitere Differenz und ein ,,Aufschub des ,transzendentalen Signifikats** (Lac-
lau/Mouffe 2000: 161), sondern ein Misslingen von Bezeichnung sind. Der Anta-
gonismus symbolisiert all das, was der Diskurs selbst nicht veranschaulichen kann.

,,Wir miissen uns nun jedoch fragen, ob es nicht gewisse ,Erfahrungen‘, gewisse diskursive
Formen gibt, in denen das, was manifestiert wird, nicht langer der kontinuierliche Aufschub
des ,transzendentalen Signifikats® ist, sondern gerade die Nichtigkeit dieser Aufschiebung,
die endgiiltige Unmdglichkeit einer stabilen Differenz und folglich jeglicher ,Objektivitat:
Die Antwort ist ja. Diese ,Erfahrung® der Grenze aller Objektivitdt hat eine Form préaziser

diskursiver Prisenz den Antagonismus. [Herv.i.0.]“ (ebd.: 161)

Antagonismen verhindern, dass sich der Diskurs je fertig ausbilden und als etwas
,»ODbjektives darstellen kann. ,,The crucial point is that antagonism is the limit of all
objectivity. (Laclau 1990a: 17)'® Die Identitit eines Diskurses wird gefestigt,
wenn innerhalb des Diskurses die kontingente Griindung verschleiert wird, indem
die Inhalte des Diskurses nicht als Ergebnis politischer Prozesse, sondern als Ab-
leitung von etwas AuBerdiskursiven prasentiert werden. Antagonismen stellen das
Scheitern von Fixierung dar, sie verneinen die Identitdt des Diskurses und zeigen
dessen Briichigkeit auf.

Diese Beschreibung des Antagonismus von Diskursen liest sich in der Theorie
schliissig, in der Praxis jedoch gestaltet sich das Beschreiben eines Antagonismus
als schwierig. Im deutschen Demokratiediskurs ldsst sich ein solcher Antagonist mit
dem Rechtsradikalismus veranschaulichen. Besonders wenn rechtsradikale Parteien
in die Parlamente gewdhlt werden, stoBen Demokrat innen oftmals an ihre Gren-
zen. Es stellt sich fiir sie das Dilemma, wie mit Feinden der Demokratie innerhalb

189 Unter ,,Objektivitdt” wird hier das vollkommene Erkennen des eigentliche Wesen einer
Identitdt ohne die Verzerrung durch Diskurse verstanden. Lasse Thomassen wider-
spricht der These, dass Antagonismen die Grenzen der Objektivitit aufzeigen: ,,Anta-
gonism has a ,precise discursive presence‘: it is a discursive representation, but, as
such, it is not the limit of objectivity or signification. [...] The limit of objectivity, I sug-
gest, is instead reflected in the mutual contamination of equivalence and difference.”
(Thomassen 2005: 2971.)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIGENSCHAFTEN VON DISKURSEN | 181

demokratischer Prozesse umgegangen werden sollte: Sollen sie nach demokrati-
scher Manier durch bessere Argumente bekdmpft werden? Dann jedoch wird ihren
demokratiefeindlichen Meinungen durch den demokratischen Diskurs eine offi-
zielle Biithne geboten. Oder ist es besser, Rechtsradikale mit volliger Nichtbeach-
tung und Gesprichsverweigerung zu diskreditieren und sie damit von politischen
Prozessen auszuschlieBen? Dies jedoch widerspricht der demokratischen Einstel-
lung, auch oppositionelle Meinungen zu Wort kommen zu lassen. Diese Probleme
zeigen auf, dass die Demokrat innen nicht vollig demokratisch sein kdnnen, so-
lange sie innerhalb der demokratischen Prozeduren mit demokratiefeindlichen
Gruppen umgehen miissen.

,Deutlich wird, da3 die Gesellschaftstheorie, Sprache iiberhaupt, bei der Beschéftigung mit
dem Antagonismus an ihre Grenze gerét, untergrébt dieser doch die Versuche stabiler Fixie-
rungen; mehr noch, der Antagonismus stellt das Gelingen von Sinnproduktion selbst in Frage.
Das Vorhaben mittels sprachlicher Differenzen dieses Subversionsmoment auszudriicken,
mul} deshalb stets scheitern [...]* (Stéheli 1995: 382, vgl. Laclau/Mouffe 2000: 165).

In Laclaus und Mouffes Theorie existieren Antagonismen nicht nur als Widerpart
zu Diskursen. Auch innerhalb von Diskursen sind Antagonismen moglich, ndmlich
als Gegenstiick zu Identitdten. Laclau und Mouffe fiihren als Beispiele meist die
Identitdten von politischen Gruppen an. Es ist nicht festgelegt, welche Identitét ei-
nes Diskurses einen antagonistischen Gegenpart entwickelt oder welche Identitét
zum Antagonisten einer anderen Identitit wird, sondern dies wird erst durch
Machtprozesse entschieden (vgl. Laclau/Mouffe 2000: 211). Beispielsweise weisen
Laclau und Mouffe die marxistische Sichtweise zuriick, dass sich in der Gesell-
schaft zwangsweise Klassenantagonismen herausbilden. Vielmehr kann prinzipiell
jede Beziehung in eine antagonistische Beziehung umschlagen.

,.In the domain of collective identifications, where what is in question is the creation of a ,we*
by the delimination of a ,them®, the possibility always exists that this we/them relation will
turn into a relation of the friend/enemy type; in other words, it can always become political in
Schmitt’s understanding of the term. This can happen when the other, who was until then
considered only under the mode of difference, begins to be perceived as negating our identity,
as putting in question our very existence. From that moment onwards, any type of we/them
relation, be it religious, ethnic, national, economic or other, becomes the site of a political
antagonism.” (Mouffe 1993a: 2f.)

Laclau und Mouffe betonen, dass sich ihre Beschreibung von Antagonismen von
klassischen Definitionen unterscheidet (vgl. Laclau 1988b: 255f.; Laclau/Mouffe
2000: 161-167). So sehen sie Antagonismen weder als Realopposition (A versus B)
noch als logischen Widerspruch (A versus Nicht-A), da in beiden Féllen die Identi-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

tdt A unabhéngig von den Identititen B oder Nicht-A besteht. Ebenfalls ist die Iden-
titdt B auch ohne A gegeben. Bei Antagonismen jedoch ist eine Identitdt A ohne
den Antagonismus nicht denkbar, weil der Antagonismus die Identitdt an ihrer
SchlieBung und kompletten Ausbildung hindert. ,,With antagonism [...] it is not my
identity which is expressed, but the impossibility of its constitution. The antago-
nizing force denies my identity in the strictest sense of the term. [Herv.i.O.]“
(Laclau 1990a: 18) Der Antagonismus verursacht einen Mangel, den die Identitét in
sich spiirt und fiir dessen Existenz sie den Antagonisten verantwortlich macht.'”
Aquivalenzketten sind wichtig bei der Bildung des Antagonismus, weil durch sie
dieser Mangel erfahrbar wird. Durch die Aquivalenzbeziehung kann deutlich wer-
den, dass @hnliche Identititen noch zusitzliche Eigenschaften besitzen, etwa ihnen
bestimmte Rechte zukommen, welche der Identitit selbst fehlen. Zum Beispiel wére
das die Erkenntnis von Feministinnen, dass Ménnern im Vergleich mehr Rechte
und Moglichkeiten zukommen, die Frauen versagt bleiben. Den Ursprung fiir diese
Entbehrung schreibt die Identitét dann ihrem Antagonisten zu.

,,Im Unterschied zu simplizistischeren Konflikt- und Freund/Feind-Theorien beschreibt die
Kategorie des Antagonismus also kein positives Verhiltnis zwischen zwei gegeniiberstehen-
den Kriéften, sondern ein unmdgliches Verhiltnis, in dem die Identitdt einer hegemonialen
Kraft auf eine duBlere Instanz verwiesen bleibt, von der sie zugleich in ihrem Inneren dislo-
ziert wird.” (Marchart 2008: 14)

Antagonismen verdeutlichen, dass Identitéten nicht unabhéngig und fiir sich allein
existieren. Auch hier weisen Laclau und Mouffe essentialistische Sichtweisen zu-
riick. Das Besondere der Antagonismen ist, dass sie die Identitdt sowohl stiitzen —
indem die Identitdt ohne die Beziehung zum Antagonismus in dieser Form gar nicht
existieren wiirde — aber auch bedrohen, denn der Antagonismus verunmdglicht,
dass sich die Identitét als objektiv darstellen kann.

,[...] the antagonizing force fulfils two crucial and contradictory roles at the same time. On
the one hand, it ,blocks® the full constitution of the identity to which it is opposed and thus

shows its contingency. But on the other hand, given that this latter identity, like all identities,

190 Zizek greift den Antagonismus von Laclau und Mouffe auf und legt eine lacansche
Deutung hinein. Bei ihm ist der Antagonismus nicht im AuBeren der Identitéit zu fin-
den, sondern im Inneren. ,,[...] es ist nicht der externe Feind, der mich daran hindert,
meine Selbstidentitdt zu erreichen, sondern jede Identitét ist bereits in sich selbst blo-
ckiert, von einer Unmdglichkeit markiert, und der externe Feind ist einfach das kleine
Stiick, der Rest an Realitdt, auf den wir die intrinsische, immanente Unmoglichkeit
,projizieren® oder ,externalisieren.” (Zizek 1998: 126) Fiir weitere Unterschiede zwi-

schen dem laclauschen und lacanschen Antagonismus siehe Zerilli (2004: 97f.).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIGENSCHAFTEN VON DISKURSEN | 183

is merely relational and would therefore not be what it is outside the relationship with the
force antagonizing it, the latter is also part of the conditions of existence of that identity.*
(Laclau 1990a: 21, vgl. Laclau/Mouffe 2000: 164)

Anders als bei Diskursen muss nicht jede Identitét innerhalb des Diskurses einem
Antagonisten entgegen stehen,”' jedoch besteht immer die potentielle Moglichkeit,
dass sich ein Antagonismus bildet. Fiir die sozialwissenschaftliche Analyse bedeu-
tet das, dass sie sich in ihrer Untersuchung nicht nur auf eine Identitit allein bezie-
hen kann. Sie muss auch immer die Grenzen und Antagonismen der Identitit mit
einbeziehen, um diese vollstindig erfassen zu kdnnen (Laclau 2000: xi).

Leere Signifikanten
Der Antagonismus symbolisiert die Grenze von Diskursen und Identititen — doch
ebenso wie eine Grenze brauchen Diskurse auch etwas, das ihre eigene Identitét
darstellt (vgl. Laclau 1994b: 157f.; Laclau 2005a: 69f.). Dieses Einheit stiftende
Moment wird umso mehr bendtigt, da Diskurse und Identitdten nur gefestigt sind,
wenn sie als Universalitit auftreten und ihre kontingente Griindung mdglichst ver-
steckt ist. Eine ,,Objektivitat” kann zwar kein Diskurs je erreichen, da er dazu zum
geschlossenen Diskurs ohne AuBeres werden miisste. Aber es ist eine teilweise
SchlieBung, also der Versuch eines geschlossenen Diskurses moglich. Dies, so
Laclau,192 geschieht iiber den ,,leeren Signifikanten®. ,,Ein leerer Signifikant ist ge-
nau genommen ein Signifikant ohne Signifikat. (Laclau 2002b: 65) Die Funktion
des leeren Signifikanten ist es, die Identitét des Diskurses zu versinnbildlichen.
Einen leeren Signifikanten zeichnet aus, dass ihm — als urspriinglich ganz nor-
males Moment mit einer partikularen Bedeutung — viele unterschiedliche, sich dhn-
elnde und widerstreitende Bedeutungen eingeschrieben werden. Durch die Ahn-
lichkeit dieser Bedeutungen zueinander — ndmlich jener, dass sie alle auf den leeren
Signifikanten verweisen — verlieren diese Bedeutungen an Differenz untereinander
und werden ungenauer und unspezifischer. Die Bedeutung des leeren Signifikanten
hat schlussendlich so viele Facetten, dass sie gleichzeitig alles und nichts kenn-
zeichnet. Der leere Signifikant biifft die eigene urspriingliche Bedeutung ein, denn
er wird umso vager, desto mehr Partikularbedeutungen zu ihm dquivalent sind. Sein
eigentlicher Sinn, das heift das Signifikat des leeren Signifikanten, wird somit be-

193
deutungslos und ,,leer®.

191 Lars Distelhorst (2007:74), Stephan Moebius (2003: 162) und Urs Stiheli (1995: 381)
schreiben jedoch jeder Identitdt einen Antagonismus zu.

192 Das Konzept der leeren Signifikanten wurde von Laclau entwickelt und Mouffe nimmt
in ihren Werken darauf keinen Bezug.

193  Oliver Marchart weist darauf hin, dass sich Laclaus und Mouffes Diskurstheorie damit

von anderen Theorien iiber ,,Symbole” (mit welchen Marchart den leeren Signifikanten

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Der leere Signifikant ist das Gegenstiick zum Antagonismus und bildet sich auf
analoge Weise. Innerhalb des Diskurses existiert eine Aquivalenzkette mit dem ge-
meinsamen Merkmal, dem Diskurs zugehdrig zu sein. Die Gemeinsamkeit ergibt
sich iiber die Differenz zum AuBeren: Alle Momente gleichen sich darin, dass sie
sich vom AuBeren unterscheiden. ,,[...] vis-a-vis the excluded element, all other dif-
ferences are equivalent to each other — equivalent in their common rejection of the
excluded identity.“ (Laclau 2005a: 70) Innerhalb des Diskurses ist jedoch das, was
die Aquivalenzkette ausmacht, nicht zu fassen, da jedes Moment eine Ahnlichkeit
zu dieser Aquivalenzkette hat. Fiir den Diskurs ist die Bedeutung der Aquivalenz-
kette einerseits iberbordend, weil die Fiille aller Momente des Diskurses auf diese
verweist, andererseits wird durch die Uberfiille die spezifische Bedeutung der
Aquivalenzkette obsolet und leer. Der Diskurs kann sich nur dann als geschlossenen
Diskurs erweisen, wenn es ein einzelnes Moment gibt, das nicht eine Differenz zu
anderen Momenten herstellt, sondern das in seiner Bedeutung alle Momente des
Diskurses représentiert. Damit kann es den Diskurs als Ganzes vertreten. ,,Nur
durch die Privilegierung der Aquivalenzdimension bis hin zu dem Punkt, an dem
ihre differentielle Natur fast schon getilgt ist — das bedeutet das Entleeren ihrer
differentiellen Natur —, kann das System sich selbst als Totalitdt bezeichnen.
(Laclau 2002b: 69f.)

Da alle Momente Teil der Aquivalenzkette sind, kann ein beliebiges einzelnes
Moment zum leeren Signifikanten gemacht werden, das seine eigene spezifische
Bedeutung verliert und die Gesamtheit symbolisiert. Welcher Teil des Diskurses
zum leeren Signifikant wird, ist Ergebnis eines politischen Prozesses, denn auf-
grund seiner Kontingenz ist kein Signifikant per se besser oder schlechter als ein
anderer fiir eine solche Funktion geeignet. Dennoch ist dieser Prozess nicht rein zu-
fallig, sondern spielt sich immer vor dem Hintergrund einer Historie des Diskurses
ab. Leere Signifikanten konnen spdter auch wieder zu ,,normalen” Signifikanten
werden. GleichermafBlen wird erst in den politischen Prozessen bestimmt, mit wel-

gleichsetzt) gravierend abweicht, da er Symbole als Designifikation und Verengung
sieht, statt als Uberbegriff fiir eine Fiille von Bedeutungen und Signifikation. ,,In der
von Laclau ausgehenden politischen Diskursanalyse [...] kommt es hingegen in einem
weiteren Schritt zu einer Verengung des Symbolbegriffs: Hier ist gerade die Entleerung
des Signifikanten, also seine Abldsung von partikularen kulturellen Inhalten, die ihn —
im Unterschied zu géngigen Signifikationspraktiken im Feld der Kultur und des
Sozialen — zum ,Kollektivsymbol‘ werden 1dBt. Die polittheoretische [...] Gleichung
wiirde dementsprechend lauten: Symbolisierung = ,De-Signifikation® = Politik. Ein
Symbol wire aus dieser zweiten Sicht dadurch gekennzeichnet, da3 es gerade nichts
auller der eigenen Leere signifiziert, die wiederum der Fiille der Gemeinschaft korre-
spondiert.© (Marchart 2005: 247)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIGENSCHAFTEN VON DISKURSEN | 185

chen partikularen Inhalten der leere Signifikant verkniipft wird. Solche Aquivalenz-
ketten konnen sich ebenfalls im Laufe der Zeit dramatisch wandeln. Kein leerer
Signifikant kann letztlich seine Funktion perfekt erfiillen, denn eine vollige Entlee-
rung ist nie moglich. Er ist immer ein Bestandteil des Diskurses und muss weiterhin
eine gewisse Bedeutung in sich tragen.

Es iiberrascht wohl wenig, dass es sich bei der ,,Demokratie* selbst um einen
leeren Signifikanten handelt.'” Wie Hubertus Buchstein und Dirk Jorke anschau-
lich beschreiben (Buchstein/Jorke 2003), ist dieser Begriff nicht nur seit der atheni-
schen Demokratie umstritten, sondern wurde im Verlauf der Jahrhunderte immer
wieder mit neuen Inhalten gefiillt:

~Angesichts dieser Unterschiede zwischen den antiken und heutigen Verwendungsweisen des
Demokratiebegriffs grenzt es an ein sprachhistorisches Wunder, dass der Begriff immer noch
—und zwar weltweit — gleichermaflen in der Wissenschaft wie in der politischen Alltagsspra-
che praktischen Gebrauch findet. Offensichtlich kann die Verwendung des Wortes ,Demo-
kratie bis heute Bedeutungsmomente mobilisieren, die es unterschiedlichen Akteuren zu
unterschiedlichen Zeiten immer wieder sinnvoll erscheinen lie3, sich in ihren rhetorischen

Strategien auf den Demokratiebegriff zu berufen.” (Buchstein 2011: 47)

Diese Positivierung des Begriffs fiihrte dazu, dass Demokratie zu einem bestim-
menden Rahmen des politischen Denkens geworden ist. In der politischen Praxis
bezeichnen sich so viele Staaten selbst als Demokratien (was zu so interessanten
Wortschopfungen wie der ,,Volksdemokratie® oder der ,,gelenkten Demokratie* ge-
fiihrt hat), dass Robert Dahl fiir die Politikwissenschaft lieber mit exakteren Begrif-
fen wie der ,,Polyarchie operiert, um real existierende Demokratien zu bezeichnen
(vgl. Dahl 1971: 8) und sich Giovanni Sartori fragt, ob Demokratie mittlerweile al-
les und jedes sein konne (Sartori 1992: 11).

2.3.6 Das Soziale als Differenzsystem

Die Diskurstheorie Laclaus und Mouffes wurde in den vorherigen Kapiteln als Er-
kenntnistheorie interpretiert — unter der Pridmisse, dass Erkenntnis iiber Sprache
vermittelt wird und deswegen durch die besonderen Eigenschaften von Sprache ge-
prégt ist. Laclau und Mouffe geht es bei der Betrachtung der Diskurse jedoch nicht
allein um Sprache, sondern die Erkenntnisse {iber Sprache treffen fiir sie auf jegli-

194 Auf weniger augenfillige Beispiele weisen André Brodocz mit dem Internet als leeren
Signifikant der Weltgesellschaft (Brodocz 1998) und Martin Nonhoff mit der sozialen
Marktwirtschaft in Deutschland (Nonhoff 2001, 2006) hin.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

che Sinnordnungen zu. ,,One must, of course, not reduce discourse to speech and
writing but instead expand it to any kind of signifying relation.” (Laclau 1988b:
253) Alle sozialen Strukturen werten sie als Sinnordnungen: ,,every social configu-
ration is meaningful [Herv.i.0.]* (Laclau/Mouffe 1987: 82)."”° Diesen Analogie-
schluss begriinden Laclau und Mouffe damit, dass in sozialen Strukturen Sinn mit-
tels Differenzbeziehungen vergeben wird.'”® ,,And what is true of language con-
ceived in its strict sense is also true of any signifying (i.e. objective) element: an
action is what it is only through its differences from other possible actions and from
other signifying elements — words or actions which can be successive or simulta-
neous.” (Laclau 2005a: 68)

Das Soziale stellt die Summe der Bedeutungen dar, die sich in den Diskursen
als feste Sinngehalte behaupten konnen und die als bereits so selbstverstdndlich gel-
ten, dass ihre Kontingenz nicht mehr sichtbar ist. ,,The sedimented forms of ,objec-
tivity* make up the field of what we will call the social.“ (Laclau 1990a: 35) Erst
durch die verschiedenen artikulatorischen Praxen wird die Welt mit Sinn belegt und
als jene konstruiert, welche die Menschen als ,,Wirklichkeit* begreifen. Es werden
nicht nur Worter, Handlungen oder von Menschen erschaffene Objekte innerhalb
unserer sozialer Strukturen mit Bedeutung versehen, sondern auch jegliche Objekte
und Phénomene der ,,vordiskursiven* Welt. ,,Jegliche soziale Relation ist sinnhaft,
tragt und stellt Bedeutung her. Auch nicht-diskursive Phénomene oder Erfahrungen
miissen zu ihrer Identifizierung diskursiv ausgedriickt und in eine symbolische
Ordnung gebracht werden. [Herv.i.0.] (Moebius 2005: 132) Hierbei sollte nicht
vergessen werden, dass diese Zuweisung von Sinn fiir Laclau und Mouffe prinzipi-
ell kontingent ist und in keiner Weise an der ,,Wirklichkeit“ der vordiskursiven
Phénomene héngt, sondern nur durch die Historie der Diskurse beeinflusst ist.

,Indem Objekte und deren Beziehungen solchermaflen als Resultate gesellschaftlicher Sinn-
produktion verstanden werden, zeigt sich — mangels transzendentaler Grundlagen — deren
kontingenter, instabiler und unvollstdndiger Charakter; keinem Objekt kann eine ahistorische
Essenz zugeordnet werden, sondern seine Spezifitéit als Objekt ist abhéingig von dem jeweili-
gen Diskurs, in dem es konstituiert wird.* (Riidiger 1996: 158f.)

Dies sind die Griinde, weshalb fiir Laclau und Mouffe eine ,,vordiskursive® Welt
fir das Soziale unerheblich ist, weil der Unterschied zwischen einem vordiskursi-

195 Vgl. Laclau/Mouffe 1987: 89; Laclau 1982: 13ff.; Laclau 2002a: 433.

196 Eine Kritik dieser Analogie bieten Alex Demirovi¢ (2007: 64f.)) und Anja Riidiger
(1996:164). David Howarth weist darauf hin, dass dieser Analogieschluss bereits von
Lacan und Lévi-Strauss durchgefiihrt wird (Howarth 2000: 17).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das SoziALE | 187

ven und diskursiven Phiinomen von Menschen nicht erkannt werden kann.'"”’ Sie
bestreiten zwar nicht deren Existenz, beziechungsweise das ,Sein“!”® dieser Welt
und sehen diese auch durchaus in ihrem Dasein als unabhéngig von den Menschen
an (vgl. Laclau 1990a: 217). Sobald jedoch Menschen vordiskursive Phénomene
beschreiben und sie einer bestimmten (kontingenten) Bedeutung zuordnen, bringen
sie diese Phdnomene in eine soziale und diskursive Sphére. ,,We have seen that the
,being‘ of objects is different from their mere existence, and that objects are never
given as mere ,existences® but are always articulated within discursive totalities.*
(Laclau/Mouffe 1987: 89, vgl. ebd. 84 und FuBinote 184)

Laclau und Mouffe bezeichnen Diskurse deswegen ebenso wie Butler als ,,ma-
teriell: ,,Es ist notwendig mit dem idealistischen Diskursbegriff zu brechen, der in
diesem einen Ausdruck des Denkens sieht, und den materiellen Charakter des Dis-
kursiven festzustellen. In diesem Sinne gehoéren gerade die materiellen Eigenschaf-
ten der Objekte zum Diskurs.” (Laclau 1982: 16, vgl. Laclau/Mouffe 2000: 145)

Fiir die Wissenschaft bedeutet dies, dass eine Suche nach einer vordiskursiven
Welt und objektiven Wahrheiten ergebnislos sein wird, da der Blick der Wissen-
schaftler_innen schon immer durch die Diskurse vorgezeichnet ist. Es ist aus dem
poststrukturalistischen Blickwinkel interessanter zu untersuchen, wie das Soziale
,,Wahrheit™ herstellt und wieso sich einige ,,Wahrheiten* als solche durchsetzen
konnten, wohingegen andere Aussagen als unwissenschaftlich oder irrational abge-
tan werden (vgl. Mouffe 2001a: 13).

Die als wahr begriffenen Aussagen eines Diskurses setzen sich aus den ,,sedi-
mentierten®, das heifit verfestigten Artikulationen eines Diskurses zusammen. Sol-
che partiellen Fixpunkte des Diskurses, die den Diskurs strukturieren, bezeichnen
Laclau und Mouffe als ,, Knotenpunkte®; ein von Jacques Lacans ,,points de capi-
ton” inspirierter Begriff (vgl. Laclau/Mouffe 2000: 150). Knotenpunkte sind Mo-
mente, welche sich als sehr langlebig erwiesen haben und auf die besonders viele
andere Momente verweisen. Die Knotenpunkte reduzieren die Komplexitdt des
Diskurses, da sie als voriibergehend gefestigte Bedeutungen dafiir sorgen, dass sich
andere Momente auf sie beziehen konnen und somit keine stdndigen Bedeutungs-
wechsel erfahren. Das ,,freie Flottieren der Signifikanten wird dadurch eingeengt.

197 Vgl. Laclau/Mouffe 1987: 86. Diese These wurde besonders stark in den spéten
1980ern und frithen 1990ern beanstandet. Vgl. Belden Fields 1988: 150f.; Cloud 1994:
222; Eagleton 1991: 219; Eagleton 1993: 249; Geras 1987: 65; Jessop 1990: 295; Os-
borne 1991: 209f.; Rustin 1988: 158; Woodiwiss 1990: 68f. Mittlerweile wird die
Kritik als Fehlinterpretation Laclaus und Mouffes gehandelt, vgl. Howarth 1998: 2891.;
Sayyid/Zac 1998: 254; Scherrer 1995: 466f.; Wenman 2003: 586.

198 Laclau und Mouffe beziehen sich auf das ,,being™ eines Objekts, das stets mit ,,Sein*
ibersetzt wird. Dabei wird jedoch nicht auf den deutschen philosophischen Diskurs

zum ,,Sein“ angespielt.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Die Knotenpunkte ,,definieren teilweise die Bedeutung einer Signifikantenkette und erlauben
uns, den Strom der Signifikanten zu kontrollieren. Sie fixieren zeitweise das diskursive Feld
und bilden dabei gewisse ,Ordnungs‘formen, was eine spezifische Definition der Realitdt mit

dem ihr entsprechenden ,common sense‘ bestimmt.“ (Mouffe 2001a: 16)

Knotenpunkte bilden als Fixpunkte die Historie des Diskurses ab und stellen jene
Bedeutungen dar, auf denen viele Artikulationen aufbauen. Die liberale Demokratie
des 20. Jahrhunderts stellt zum Beispiel die Ordnungsbegriffe Reprisentation,
Wahlen, Mehrheitsentscheidung, Parlament, Schutzrechte und Gewaltenteilung ins
Zentrum. Fiir die Demokratietheorie hat sich damit eine erhebliche Verschiebung
ergeben, denn diese Schlagworte strukturieren den Diskurs auf andere Weise als die
mehr auf die attische Demokratie verweisenden Begriffe wie Mitbestimmung, De-
mos, Volk, Biirger_innen und Souverdnitdt. Ein besonders langlebiger Knotenpunkt
zeigt sich im Partizipations- und Mitbestimmungsgedanken. Obwohl dieser in der
liberalen Demokratietheorie des 20. Jahrhunderts eher als Ballast empfunden wird
(vgl. Buchstein/Jorke 2003: 474), hat er nach wie vor eine wichtige legitimierende
Funktion innerhalb des demokratischen Diskurses.

Zum Erhalt und zur Bildung von Knotenpunkten ist Macht vonndten, welche
die gesellschaftliche Objektivitdt — die auf den Knotenpunkten beruht — erst kons-
tituiert. Diese Macht zeigt sich in politischen Prozessen.

2.3.7 Der Seinsmodus des Sozialen: Das Politische

Wahrheiten werden fiir Laclau und Mouffe {iber die Machtstrukturen innerhalb der
Diskurse konstruiert: Dem Politischen. Das Politische umfasst die Bildung jener ar-
tikulatorischen Praxen, welche in dem Raum des Diskursiven Sinn erzeugen, indem
sie bestimmte Bedeutungen durch Machtprozesse als weithin anerkannt, natiirlich
oder objektiv gelten lassen. Da Macht bei der Konstitution jeglicher Bedeutung eine
notwendige Rolle spielt, ist jede Benennung und Identitétsbildung ein politischer
Akt. Die Diskurstheorie Laclaus und Mouffes ist damit hochst politisch. Fiir Laclau
und Mouffe bedingt die Kontingenz aller Bedeutungen weder, dass Artikulationen
reine Zufille sind, noch sehen sie die Diskurse fiir die Gesellschaft als determinie-
rend an. Sie betonen hingegen das ,,Primat des Politischen” (Laclau 1990a: 33) in-
nerhalb des Sozialen.

Das Politische nimmt in Folge nicht einen Teilbereich unter mehreren in der
Gesellschaft ein, weswegen Politik nicht einzig in der Offentlichkeit oder in staatli-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PoLITISCHE | 189

chen Institutionen stattfindet. Vielmehr liegt Politik allen Diskursen — auch der
Okonomie, Wissenschaft, Moral usw. — zugrunde. 199

,In erster Linie diirfte klar geworden sein, da3 das Problem der Politik nicht als das einer spe-
zifischen Instanz oder eines besondern Orts der Gesellschaft aufgeworfen werden darf.
SchlieBlich ist ja die Politik ein Seinsmodus des Sozialen, der immer zugegen ist, wo antago-
nistische Krifte existieren, die ein Feld von Objekten differentiell zu artikulieren versuchen.
(Laclau 1982: 20)

Das Politische und das Soziale sind untrennbar miteinander verwoben: Einerseits
stellt das Politische das ,,einsetzende Moment* (Laclau 1999: 112) des Sozialen dar,
da durch politische Prozesse erst die Diskurse entstehen, welche das Soziale ausma-
chen. Das Politische hat deswegen ein Primat in jeglichen Diskursen, weil Diskurse
ohne Machtprozesse keinerlei Signifikation herstellen kdnnten. ,,Das Soziale dage-
gen erscheint immer nachtréglich, seine Form wird ihm vom Politischen gegeben.
Soziale Relationen sind Sedimente des politischen Prozesses.” (Mouffe in Marchart
1993: 409, vgl. Laclau 1990a: 33f., 213; Mouffe 2005a: 17) Andererseits prigt das
Soziale die politischen Prozesse, da sich bestehende Diskurse als Rahmen des
Denkbaren auf die zukiinftigen Diskurse auswirken und das Politische eine Basis
braucht, auf der es aufbauen kann. ,,[...] any political construction takes place
against the background of a range of sedimented practices.” (Laclau 1990a: 35)
Diese Basis beeinflusst die politischen Prozesse, aber sie zementiert sie nicht als
unumstoBliches Gesetz. Im Sozialen treten immer wieder Briiche zu Tage, in denen
das Politische zum Tragen kommt. Zudem macht die wechselseitige Beziehung Po-
litisches und Soziales instabil: Der Einsatz von Politik und Macht zeigt im Sozialen
auf, dass die sozialen Setzungen nicht naturgegeben sind, sondern dass sie das Pro-
dukt einer politischen Entscheidung sind. Dies verstérkt unterschwellig aufschei-
nende Instabilititen des Sozialen. GleichermafBlen verhindert die Kontingenz des
Sozialen, dass Politik jemals die Gesellschaft zu sehr einengen kdnnte, denn auch
die Politik hat mit der Unmoéglichkeit von geschlossenen Diskursen zu kdmpfen.
,»Das was das Politische ermoglicht — die Kontingenz der Maflnahmen der Institu-
tion — ist auch das, was es verunmdoglicht, da letztlich kein einsetzender Akt jemals

199 Mouffe schreibt zum Beispiel der Kunst eine wichtige politische Rolle zu. ,,Denn da-
nach haben alle kulturellen und kiinstlerischen Praxisformen eine politische Dimension,
weil sie entweder dazu beitragen, eingefiihrte allgemeine Ansichten zu bestétigen oder
sie zu subvertieren. Da kulturelle und kiinstlerische Praxis ein wichtiges Gebiet sind,
auf dem eine gewisse Definition der Realitdt konstruiert wird und auf dem besondere
Formen der Subjektivitdt eingerichtet werden, gibt es fiir eine Kiinstlerin keine Mog-
lichkeit, unpolitisch zu sein, und ihre Kunst kann ihrer jeweils besonderen politischen
Wirksamkeit nicht ausweichen.” (Mouffe 2001a: 19f., vgl. Mouffe 2014a: 133ff.)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

vollstdndig durchfiihrbar ist. (Laclau 1999: 113) Zu feste soziale Beziechungen, die
sich selbst naturalisiert haben und als gegeben gelten, sind ihrerseits Blockaden des
Politischen. Das Politische existiert nur dort, wo es Moglichkeiten fiir Artikulatio-
nen und Verdnderungen im Diskurs gibt. ,,Every consensus appears as a stabiliza-
tion of something essentially unstable and chaotic. Chaos and instability are irre-
ducible, but this is at once a risk and a chance, since continual stability would mean
the end of politics and ethics.”“ (Mouffe 2000a: 136) In Zeiten, in denen soziale
Strukturen relativ lose sind, wie etwa in der Moderne, sehen Laclau und Mouffe
mehr Potenzial fiir politische Handlungen als in Gesellschaften, die ein geschlosse-
nes Weltbild vertreten. In ihrer Demokratietheorie verankern sie daher Offenheit
und das Anerkennen von Kontingenz als politische Tugenden, die eine Kultur er-
moglichen sollen, in der moglichst viel Politik stattfindet (vgl. Kapitel 4.3.1).

Es gibt zwei Vorbedingungen fiir das Politische: Erstens braucht es im Diskurs
Unentscheidbarkeiten, denn nur dann konnen Artikulationen stattfinden. ,,Diese
Unentscheidbarkeiten geben Anlall zu unterschiedlichen und gegensitzlichen Ent-
scheidungen, die alle gleichermaflen unbegriindet sind und als antagonistische
Konflikte ausgetragen werden.* (Stdheli 2001: 205, vgl. Mouffe 2008: 131) Hand-
lungen, die aufgrund einer rationalen Ableitung durchgefiihrt werden (was Laclau
als Vermittlung bezeichnet) fallen nicht unter das Politische, weil sie keine Alter-
native bieten und daher keine wirkliche Entscheidung darstellen. Das Politische ist
fir Laclau demnach ein ,,Ensemble der auf einem unentscheidbaren Terrain — ei-
nem Terrain, in dem Macht konstitutiv ist — getroffenen Entscheidungen® (Laclau
2002b: 148f.).”” Entscheidungen als Vermittlungen zu tarnen, ordnen Laclau und
Moulffe als Strategien innerhalb von Diskursen ein, die den eigenen Machteinsatz
verbergen sollen und damit andere Artikulationen mittels des Anscheins der ,,Ob-
jektivitdt zu dominieren versuchen.””' Einen politiklosen Zustand kann es nie ge-

200 Laclaus Begriff der Entscheidung ist sehr stark an Derridas Ausfiihrungen dazu ange-
lehnt (vgl. Kapitel 2.1.4). Stephan Moebius weist auf einen zentralen Unterschied hin:
Wo Laclau die Entscheidung als genuin eigenen Moment des Subjekts (vgl. Kapitel
2.3.9) interpretiert, so ist bei Derrida der Andere auch im Prozess der Entscheidung
anwesend. Eine Entscheidung ist ohne den Anderen nicht moglich, da die Entscheidung
durch Identifizierung geschieht, doch die Identifizierung verlangt wiederum die Ab-
grenzung vom Anderen (vgl. Moebius 2006).

201 Laclau und Mouffe sind vehemente Gegner der sogenannten TINA-Politik (,,There is
no alternative®), die stets impliziert, als konne in einer politischen Frage nur genau eine
Antwort die richtige sein. Ein solches umfassendes Gemeinwohl, beste Losungen oder
Unparteilichkeit existieren fiir sie nicht, sondern sind Taktiken der Immunisierung des
eigenen Diskurses. Laclau und Mouffe wenden sich auch gegen alle Theorien, die
einen machtfreien Zustand als Ideal ansehen (wie kommunistische Theorien oder An-

thony Giddens ,,Dritten Weg®, vgl. Giddens 1999) und die propagieren, Politik konne

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs PoLITIscHE | 191

ben: Durch die Subversionen und Briiche innerhalb der Diskurse, die aufgrund der
Kontingenz unumgénglich sind, wird es immer Notwendigkeiten fiir echte Ent-
scheidungen geben. Aber je starrer sich die Diskurse prisentieren und je weniger
Artikulationen sie ermdglichen, desto weniger Politik kann betrieben werden.*”
Zweitens sind Antagonismen eine Vorbedingung fiir das Politische. Wenn
unentscheidbare Situationen Wahlmdglichkeiten erdffnen, fiir die jeweils unter-
schiedliche politische Identititen in einem gemeinsamen Wettbewerb eintreten, be-
deutet dies, dass das Politische notwendigerweise Konflikte und Kdmpfe nach sich
zieht.*® | The moment of antagonism where the undecidable nature of the alterna-
tives and their resolution through power relations becomes fully visible constitutes
the field of the ,political‘.” (Laclau 1990a: 35) Antagonismen nehmen in der Defi-
nition des Politischen eine notwendige Rolle ein, da Laclau und Mouffe Konflikte
im politischen Prozess zwischen verschiedenen Identitdten verorten: Das Politische

aus der Gesellschaft eleminiert werden oder in eine bestimmte Sphére (beispielsweise
die Offentlichkeit) ,,verbannt“ werden.

202 Hier wird deutlich, inwiefern Laclaus und Mouffes Theorie in Verbindung mit Derridas
Dekonstruktion steht (vgl. Laclau 1999; Norval 2004). Die Dekonstruktion zeigt auf wo
scheinbar ,,natiirliche” Bedeutungen kontingent sind und wo in Diskursen Briiche und
Dislokationen vorliegen. Damit er6ffnet die Dekonstruktion neue Fragen, die Entschei-
dungen nach sich ziehen. Diese Fragen konnen nur durch Politik und Hegemonien be-
antwortet werden. Sie wirkt politisierend, indem sie eine (politische) Diskussion iiber
als natiirlich empfundene Tatsachen entfacht. ,,Dekonstruktion ist primér eine politi-
sche Logik in dem Sinne, daB sie, indem sie die strukturelle Unentscheidbarkeit ausge-
dehnter Gebiete des Gesellschaftlichen aufzeigt, den Spielraum der Operation verschie-
dener Momente der politischen Institution vergroBert. [...] Das zentrale Thema der De-
konstruktion ist die politisch-diskursive Produktion der Gesellschaft. [Herv.i.O0.]*
(Laclau 1999: 135)

203 Dirk Auer (2008) ordnet Laclaus und Mouffes politische Theorie in die Gruppe der
Konflikttheorien ein. ,,[...] die Hegemonietheorie [geht] damit von der prinzipiellen
Konflikthaftigkeit der modernen Gesellschaft aus. Urspriinglich ist der Antagonismus
insofern, als jede Identitit immer von einem fiir sie konstitutiven Auflen abhéngig
bleibt. Antagonismen werden deshalb auch nicht einseitig als desintegrativ wahrge-
nommen, sondern sind immer beides zugleich: Thnen kommt fiir den sozialen Zusam-
menhang zum einen ein integrierendes Moment zu, da sich Identitdten (von Subjekten,
sozialen Gruppen, Gemeinschaften) liberhaupt nur innerhalb antagonistischer Bezie-
hungen konstituieren konnen. Auf der anderen Seite ist es gerade der Antagonismus,
der die vollstandige Konstitution sozialer Objektivitdt und damit eine letzte Versoh-
nung der differentiellen Elemente in einer iibergreifenden Einheit verhindert. Soziale
Integration bleibt dadurch immer unvollstindig. (Auer 2008: 254)

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

basiert darauf, dass Gruppen oder Individuen darum kdmpfen, wer seine bevorzugte
Bedeutungsfestlegung durchsetzen kann. ,,[...] political competition can be seen as
attempts by rival political forces to partially fix those signifiers to particular signi-
fying configurations.” (Laclau 2002a: 435) Die Interessen und Bediirfnisse, um de-
ren Erflillung diese Gruppen oder Individuen konkurrieren, resultieren nicht aus be-
reits fertigen Identitdten. Auch hier sind Laclau und Mouffe in ihrer Kritik eines Es-
sentialismus konsequent. Vielmehr werden Identititen in solchen Kédmpfen gebil-
det. ,,Therefore political practice in a democratic society does not consist in defen-
ding the rights of preconstituted identities, but rather in constituting those identities
themselves in a precarious and always vulnerable terrain.” (Mouffe 2003: 85) Die
Bildung einer Identitdt geschieht durch Abgrenzungen, die in Antagonismen um-
schlagen konnen. Es ist Laclau und Mouffe klar, dass nicht jede (Gruppen-)Identitéit
zwangsldufig auf einem Antagonismus beruht. Liegt jedoch kein Antagonismus
vor, so handelt es sich fiir Laclau und Mouffe auch nicht um eine politische Aus-
einandersetzung, da sie nur antagonistische Kdmpfe als politisch definieren. Dies ist
eine Setzung, die jedoch mit dem Ziel formuliert wird, einen praziseren Politikbe-
griff zu ermoglichen: Durch die Vorbedingung, dass das Politische auf Antagonis-
men aufbaut, engen Laclau und Mouffe ihren sehr weit gefassten Politikbegriff
wieder ein. Damit entkommen sie der oft geduBerten Kritik an poststrukturalisti-
schen Theorien, dass deren Politikbegriff inhaltsleer sei, weil er selbst die Bildung
von Bedeutungen als politisch begreift. ,,However, critics argue that if all social re-
lations and identities are the product of power, this critical perspective is actually
redundant.” (Nash 2001: 83, vgl. Holler 1995; Howarth 1998: 291) Indem Laclau
und Mouffe nur antagonistische Machtbeziehungen als politisch definieren und in
jeglichen anderen Machtbeziehungen lediglich politisches Potenzial sehen, konnen
sie eine klare Abgrenzung zwischen politischen und sozialen Artikulationen treffen.

Die Vorbedingung von Antagonismen und das Vorliegen von Kdmpfen und
Konflikten in der Politik zeigt eine Ahnlichkeit zu Carl Schmitts politischer Theorie
auf. Genauso wie Schmitt, der Politik auf die Unterscheidung von Freund und Feind
zuriickfiihrt, definieren Laclau und Mouffe das Politische auf Basis einer
. Wir/Sie“-Relation.””* Diese muss jedoch nicht wie bei Schmitt die extreme Intensi-

204 Vgl. Schmitt 1996: 26. Mouffe setzt sich in ihren Schriften mehr als Laclau mit Schmitt
auseinander und widmet der Neuinterpretation Schmitts einen ganzen Sammelband
(vgl. Mouffe 1999d). Sie bestitigt seine politische Freund-Feind-Unterscheidung, dehnt
diese jedoch von politischen Akteur innen auf Bedeutungen und Diskurse aus. Auch
teilt sie seine Kritik an den liberalen Demokratietheorien, die laut Schmitt den Aspekt
des Politischen nicht geniigend beriicksichtigen, sondern zu sehr nach unpolitischen
Losungen suchen. Anders als Schmitt wendet Mouffe diese Kritik jedoch nicht in eine
Ablehnung der Demokratie, sondern ldsst ihre agonale Demokratietheorie daraus er-

wachsen (vgl. Kapitel5.2.3).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs PoLITiscHE | 193

tét einer prinzipiellen Totungsbereitschaft umfassen — es reicht eine antagonistische
Beziehung, bei der eine Identitdt durch den Antagonismus in der Ausbildung gestort
wird, aber gleichzeitig den Antagonismus als Moglichkeitsbedingung benétigt (vgl.
Mouffe 1993c¢: 470; Mouffe in Marchart 1993: 408).

Neben dem Politischen definieren Laclau und Mouffe auch den Terminus der
,Politik*:

,Den Begriff ,Politik* werde ich verwenden, um das Ensemble von Diskursen, Institutionen
und Praktiken zu bezeichnen, deren Ziel es ist, eine Ordnung zu etablieren, menschliche
Existenz in einem Kontext zu organisieren, der aufgrund der Prasenz des ,Politischen‘ immer
konfliktuell ist. Politik geht es um die Formation eines ,wir‘ gegen ein ,sie. Sie zielt auf die
Konstruktion einer Einheit im Kontext von Konflikt und Diversitit.” (Mouffe/Marchart 2005:
51)

Politik umfasst die Vorgehensweisen, mit denen gesellschaftliche Gruppen oder In-
dividuen antagonistische Beziehungen austragen und durch welche soziale Bezieh-
ungen und Identitdten veridndert, gebildet oder verfestigt werden. Wo das Politische
die Bedingungen von Entscheidungsfindung (Ausschliisse als Notwendigkeit bei
Bedeutungsdefinitionen und basierend darauf das Vorhandensein von Antagonis-
men) umfasst, bezeichnet die Politik die gesellschaftlichen Instrumente, wie solche
Entscheidungen getroffen und ausgehandelt werden. ,,Demgegeniiber zielt die Poli-
tik darauf ab, eine Ordnung zu schaffen und das menschliche Zusammenleben zu
organisieren, und zwar unter Bedingungen, die immer konflikttrichtig — da vom
Politischen durchdrungen — sind. [Herv.i.0.]*“ (Mouffe 1993c: 471) Antagonismen
spielen hierbei eine zentrale Rolle. Es ist eine wichtige Aufgabe der Politik, die An-
tagonismen durch passende Prozeduren so zu befrieden, dass die Konflikte nicht ge-
waltsam ausgetragen werden. ,,Die Politik betrifft also das Handeln im &ffentlichen
Raum und die kollektive Identitétsbildung. Ihr Ziel ist die Schaffung eines ,Wir® im
Kontext der Verschiedenheit und des Konflikts. Die Bildung eines ,Wir‘ gelingt
aber nur dann, wenn es vom ,Sie‘ unterscheidbar ist. (ebd.: 471)

Politik &hnelt fiir Laclau und Mouffe weniger einer plotzlichen Revolution,
denn mehr einer langsamen Emanzipation beziehungsweise einem langwierigen
,.Stellungskrieg®.*” Jede Verinderung kann nur auf dem Bestehenden aufbauen,
das nicht radikal abgeschafft werden kann, sondern mit dem man sich auseinander
setzen muss (vgl. Mouffe 2014a: 18, 171f.). Sie wird immer wieder auf das Besteh-
ende verweisen und kann die Verhiltnisse nie radikal 4ndern. Um neue politische
Stromungen zu etablieren, bedarf es nicht einer einzigen Vorgehensweise, sondern

205 Nicht umsonst sind beide Worter titelgebend in Laclaus ,,Emancipation(s)* (Laclau
1996) und Mouffes ,,Exodus und Stellungskrieg (Mouffe/Marchart 2005).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

es miissen viele Ebenen angesprochen und verschiedene Biindnisse (Aquivalenz-
ketten) errichtet werden, um voranzukommen. So sollten sich politische Akti-
vist_innen nicht auf eine Strategie verlassen, sondern bemiiht sein, neben dem ge-
meinsamen Kampf mit anderen regionalen und iiberregionalen Gruppen auch die
staatlichen und {iberstaatlichen Institutionen mit einzubeziehen (vgl. Mouffe/Mar-
chart 2005: 28f., 36, 38).

2.3.8 Bedeutungsfixierung durch Hegemonien

Die wichtigste Vorgehensweise in der Politik, um die eigenen Bedeutungsfestle-
gungen durchzusetzen, ist die Herstellung gesellschaftlicher ,,Objektivitdt™. Dieses
Instrument der Politik, bestimmte Diskurse und Identitéten als ausschlaggebend fiir
die Gesellschaft zu setzen, bezeichnen Laclau und Mouffe als ,,Hegemonie®. Eine
Hegemonie umfasst die Summe an Knotenpunkten, welche einen Diskurs priagen
und das Denkbare vorgeben. ,,Gesellschaftliche Objektivitdt wird durch Machtakte
konstituiert und hat damit immer eine politische Dimension. Dieser Zusammenhang
— oder eher wechselseitige Zusammenbruch — zwischen Objektivitit und Macht
macht ,Hegemonie* aus.“ (Mouffe 2001a: 12, vgl. Mouffe 1988b: 37)

Hegemonien stellen in den Diskursen allgemein anerkannte Denk- und Ord-
nungsmuster dar und bilden das, was die Gesellschaft als Normalitit begreift. Einer
Hegemonie ist es gelungen, die Bedeutungen in einem oder mehreren Diskursen
malgeblich zu prigen und die Mehrzahl der Artikulationen zu beeinflussen, indem
ihre Kernaussagen nicht mehr als kontingent, sondern als ,,wahr und ,,natiirlich*
gelten. Gleichzeitig stellen Hegemonien andere Denkpositionen als ,,undenkbar
und nicht intelligibel dar — was Laclau sogar als den erfolgreicheren Part der hege-
monialen Logik empfindet (vgl. Marchart 1998: 14; Laclau 1988a: 57). ,,Diese He-
gemonien arbeiten nicht nur mit Macht- und Zwangseffekten, sondern auch mit der
Attraktivitit der hegemonialen Positionen: Hegemonie ist, was einer Mehrheit als
erstrebenswert suggeriert wird und damit den Status der kulturellen Alternativlosig-
keit gewinnt.“ (Reckwitz 2008a: 70)

Eine Hegemonie kann nie unbeschrinkt iiber einen Diskurs herrschen, denn die
von ihr geschaffene Objektivitét steht mit den dafiir bendtigten Machtprozessen in
einem Wechselspiel zueinander. Objektivitdt wird einerseits durch Macht produ-
ziert, aber gleichzeitig durch sie untergraben, denn jeder Machteinsatz, der eine He-
gemonie stiitzen soll, weist auf deren soziale Konstruktion hin. Zudem wird eine
Hegemonie gleichsam stabiler und instabiler, solange sie sich ausbreitet und in im-
mer mehr Artikulationen einschreibt: Bei jeder Vereinnahmung von Bedeutungen
(indem neue Aquivalenzen von diesen Bedeutungen auf die Hegemonie verweisen)
nimmt die Hegemonie einerseits mehr Raum in einem Diskursgeflecht ein und kann
dieses mehr dominieren. Andererseits verringert sich durch jedes neue Aquivalenz-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEGEMONIEN | 195

verhdltnis der eigene Bedeutungskern und die Hegemonie wird schwammiger und
inhaltsleerer. Der Begriff der Demokratie bildet spitestens seit dem Zusammen-
bruch der Sowjetunion eine weltweite Hegemonie. Ausgangspunkt hierfiir war die
Verkniipfung der urspriinglichen athenischen Demokratie mit neuen Konzepten wie
der Représentation und Schutzrechten, die es ermoglichten, moderne Staaten mit
demokratischen Institutionen zu regieren. Diese Erweiterung des Demokratiekon-
zepts geht allerdings mit dem Vorwurf einher, dass sich die Demokratie von ihrem
urspriinglichen Kern, der Mitbestimmung, Partizipation und der Idee der Biirger-
_innen als Souverin, immer weiter entferne.”” Es gilt auch fiir den Demokratiedis-
kurs, was Laclau als Problem der Hegemonien beschreibt: ,,Einerseits hangt ihr Er-
folg davon ab, sich selbst immer groBere Systeme von kontextuellen Differenzen zu
absorbieren; aber genau aufgrund dieses Erfolges wird die Verbindung des hegemo-
nialen Prinzips mit den Differenzen, die dessen urspriingliche Identitét konstituier-
ten, immer diinner.* (Laclau 1998: 260)

Macht, Knotenpunke und Hegemonien bilden den Kontrapunkt zu Kontingenz
und Antiessentialismus: Wo letztere fiir Wandel und Instabilitéit sorgen, garantieren
erstere Stabilitdt und Ordnung im Diskurs. Hegemoniale Praxen schaffen Regelmi-
Bigkeiten in Diskursen, indem sie Aquivalenzketten innerhalb und zwischen Dis-
kursen kniipfen. Diese Prozesse diirfen jedoch nicht so verstanden werden, dass
Akteur_innen berechnend einen Diskurs prigen oder dass eine Hegemonie in ir-
gendeiner Form Absichten hétte. Laclau und Mouffe wollen Hegemonien und Dis-
kurse nicht personalisieren,””’” vielmehr sehen sie Hegemonien als Logik der Politik
beziehungsweise Diskurslogik an.

Diese Logik erldutern sie folgendermaBen: Politik entsteht dann, wenn die
Grundlosigkeit echte Entscheidungen erfordert, zu deren Durchsetzung Machtein-
sitze benotigt werden. Die getroffenen Entscheidungen halten sich nur dann dauer-
hafter, wenn der Machteinsatznicht mehr sichtbar ist. Ein solches ,,Unsichtbarwer-
den der Macht entwickelt sich graduell, indem bestimmte Inhalte eines Diskurses
immer wieder wiederholt und als naturgegeben prisentiert werden, wihrend ihre
Alternativen als ,,absurd unterdriickt werden. In Folge erscheint der Diskurs immer
mehr als einzig kohdrente Wahl, wohingegen die Alternativen nicht mehr als wirk-
liche Alternativen wahrgenommen werden. Ein solcher Diskurs hat gute Chancen
zu Sedimenten und Knotenpunkten des Sozialen werden, da er nicht mehr als um-
stritten gilt, sondern als apolitische Wahrheit anerkannt wird. Die Logik der Politik
setzt an dieser Leerstelle an: Zwar sind geschlossene Diskurse nie zu erreichen,
weshalb Politik {iberhaupt stattfindet. Aber fiir die Griindung von Hegemonien, das
hei3t dauerhafteren und dominanten Diskursen, ist es vonndten, dass sich diese He-

206 Dies wird schon von Jean-Jacques Rousseau moniert, vgl. Schmidt 2000: 95.
207 Allerdings gelingt es ihrer Wortwahl und der ihrer Kritiker innen nicht immer, den An-

schein einer solchen Personalisierung zu vermeiden.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

gemonien als Universalitdt darstellen. Hegemonien greifen in der Politik Partikula-
rismen heraus und setzen sie als Universalismus durch.

,,Wir haben gesehen, wie die ausstehende Vollstiandigkeit der Struktur (in diesem Fall der
Gemeinschaft) durch einen ihrer partikularen Inhalte (eine politische Macht, eine Klasse, eine
Gruppe) représentiert/fehlreprasentiert wird. Diese Beziehung, in der ein partikulares Element
die unmdgliche Aufgabe einer universalen Reprisentation iibernimmt, nennen wir ein hege-
moniales Verhéltnis. [Herv.i.0.]* (Laclau 1999: 136)

Es zeigt sich, dass unterschiedliche Hegemonien nur im Raum des Politischen, wo
Sinnbriiche, Dislokationen und Artikulationen stattfinden, existieren konnen. In Ge-
sellschaften, die sich als Ableitung (etwa eines gottlichen Willens) begreifen, weil
sich in ihnen bereits sehr dominante Hegemonien durchgesetzt haben, konnen sich
schwerer konkurrierende Hegemonien ausbilden (vgl. Laclau/Mouffe 2000: 171).2%
,»Es ist zusdtzlich notwendig, da} die Artikulation durch die Konfrontation mit an-
tagonistischen artikulatorischen Praxen erfolgt — mit anderen Worten, da3 Hegemo-
nie auf einem kreuz und quer mit Antagonismen durchzogenen Feld auftaucht und
deshalb Aquivalenzphinomene und trennende Grenzeffekte voraussetzt.“ (Lac-
lau/Mouffe 2000: 177, vgl. Laclau 1990a: 219; Riidiger 1996: 162)

Der Begriff der Hegemonie wird konturierter, wenn beriicksichtigt wird, bei
wem Laclau und Mouffe dafiir Anleihen nehmen: Einerseits aus marxistischen
Theorien und andererseits aus Jacques Lacans Psychoanalyse. In Marxismus wird
der Hegemoniebegriff benutzt, um Vorginge der realen Welt zu rechtfertigen, die
von dem von Karl Marx vorhergesagten Lauf der Geschichte abweichen. So musste
zum Beispiel erkldrt werden, dass in Russland nicht die noch riicksténdige Arbeiter-
schaft, sondern Teile der Bourgeoisie die Revolution vorantrieben. Hegemonie
wurde als ,,escape clause* (Townshend 2004: 270) und Ersatzkonstruktion genutzt,
um die marxistische Theorie zu verteidigen, obwohl die Realitdt sich anders gestal-
tete. ,,Der Begriff der Hegemonie tauchte nicht auf, um einen neuen Typus von Be-
ziehung in seiner besonderen Identitit zu definieren, sondern um eine Liicke zu

208 Die Moderne verkniipfen Laclau und Mouffe mit dem Aufkommen besonders vieler
Hegemonien, da laut Claude Lefort ein wichtiges Kennzeichen der Moderne das Ak-
zeptieren der Grundlosigkeit und das Hinterfragen letzter Griinde ist. Fiir Anja Riidiger
(1996: 201) gehort deswegen zum laclauschen und mouffeschen Politikbegriff auch das
,.praktische Moment“ dazu, dass Antagonismen und die Kontingenz des Politischen ak-
zeptiert werden. Solch ein Bewusstsein hat sich jedoch erst in der Moderne gebildet.
Eine héufige Kritik an Laclau und Mouffe beméngelt, dass ihre Theorie den Anschein
erwecke, als gibe es vor der Moderne keine Hegemonien, da sie von den Grenzen des
ancien régime als ,,gegebenen sprechen (vgl. Howarth 2000: 117; Mouzelis 1988:
113; Torfing 1999: 110).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEGEMONIEN | 197

schieBen, die sich in der Kette der historischen Notwendigkeit aufgetan hatte.
(Laclau/Mouffe 2000: 37, vgl. Laclau 1990a: 95) Erst Antonio Gramsci weitete den
Hegemoniebegriff auf kulturelle Prozesse und die Politik der Akteur_innen aus, die
wie die Okonomie einen Einfluss auf den Verlauf der Geschichte haben. Gramsci
bringt fiir Laclau und Mouffe als erster Kontingenz in die marxistische Theorie,
weil durch das Moment der Kultur die Geschichte nicht mehr determiniert ist.

Laclaus und Mouffes Theorie geht von dem ,,Wunsch* (vgl. ebd. 150, 167) je-
der Gesellschaft nach Universalitét und Totalitdt aus: Jede Gesellschaft hat das nie
zu erreichende Ziel sich selbsttransparent, ,,objektiv und nach durch die Natur vor-
gegebenen Idealen zu entwickeln. ,,Nevertheless, it seems to me that what is re-
tained from Gramsci is fundamental. We may find ,a variety of hegemonic nodal
points‘ structuring a given social formation, but these are all understood as instan-
ces of a single structuring mechanism: the struggle for society-as-totality. [Herv.i.
0.]“ (Wenman 2003: 589) Der Anschein von Totalitdt wird durch Laclau und
Mouffe mittels Hegemonien erreicht. Solch eine Hegemonie kann prinzipiell jede
politische Gruppe durchsetzen und auch den Inhalt der Hegemonien sehen Laclau
und Mouffe als Resultat vieler kontingenter politischer Prozesse an. Das Ziel der
Hegemonien besteht darin, den ,,Mangel* der Unabgeschlossenheit der Gesellschaft
zu ,,ndhen.

,,Hegemoniale Praxen ,ndhen‘, insofern ihr Wirkungsfeld durch die Offenheit des Sozialen,
durch den letztlich unfixierten Charakter jedes Signifikanten bestimmt ist. Dieser urspriingli-
che Mangel ist genau das, was die hegemonialen Praxen aufzufiillen/zu ergdnzen suchen.
Eine total gendhte Gesellschaft wire eine, wo dieses Auffiillen/Ergdnzen seine duBlerste Wir-
kung erreicht hitte und sich deshalb mit der Transparenz einer geschlossenen symbolischen
Ordnung identifizieren konnte.” (Laclau/Mouffe 2000: 247)

Die Begriffe ,,Mangel®, ,,ndhen“ und ,,Knotenpunkte* weisen auf die Einfliisse aus
Jacques Lacans Psychoanalyse hin. Die Logik des Politischen, dass sich Diskurse
und Identititen als geschlossen dazustellen versuchen, dhnelt dem Wunsch der
Menschen, sich selbst als Einheit anzusehen. Die Anlehnung an die Psychoanalyse
lasst vermuten, dass Laclau und Mouffe Diskurse zwar nicht personalisieren wol-
len, aber eine Analogie zwischen Menschen/Subjekten und Gesellschaft/Diskursen
ziehen.*”

209 Vgl. Marchart 2000. Dieser Analogieschluss und die fehlende Begriindung hierfiir wird
insbesondere von Marc Anthony Wenman (2003: 590f.) und Paul Smith kritisiert: ,,[...]
they appear to take for granted that the construction of the subject is in some way the
same as the construction of a social/political discourse. [...] It is a startling lapse, in my
view, for theorists so sophisticated as Laclau and Mouffe to blithely draw a direct

analogy between the construction of these two orders.” (Smith 1991: 105).

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Es ist verwunderlich, dass Laclau und Mouffe den vermuteten Drang nach
SchlieBung nur wenig begriinden, weil sie sehr ausfiihrlich alle anderen Thesen ih-
rer Theorie behandeln, insbesondere jene ihrer Diskurstheorie. Im Gegensatz dazu
bleibt die Begriindung ihrer politischen Theorie diirftig. Thre Thesen zu den Hege-
monien und ihren universalisierenden Versuchen bilden ein wichtiges Standbein ih-
rer Theorie, da sie erst vermogen, die Stabilitét in den Diskursen zu rechtfertigen.
Dieses Standbein wird von Kritiker innen daher zu Recht als wackliges wahrge-
nommen:>'"" Diskurse scheinen fiir manche Rezipient_innen als zu instabil und es
komme nicht deutlich heraus, wieso gerade bestimmte Hegemonien sich als so
langlebig erweisen.”"’
Wunsch nach einer SchlieBung eher in die Quere: Wenn, wie sich zeigen wird, ihre

Vor allem ihrer eigenen Demokratietheorie kommt der

demokratische Gesellschaft die Sichtweise verinnerlichen soll, dass Offenheit und
Pluralismus vorherrschen sollen, wie kann diese dann dem Wunsch nach Schlie-
Bung widerstehen?

2.3.9 Subjektpositionen und das Subjekt als Mangel

Eine wirkungsméichtige Hegemonie der Moderne dreht sich um das ,,Subjekt™: Das
Subjekt wird in den westlichen Gesellschaften als der handelnde Akteur begriffen,
der die Politik maBigeblich pragt. Das Menschenbild unserer heutigen Kultur baut
stark darauf auf, dass der Mensch als selbstbestimmt, autonom, sich selbsttranspa-
rent und kohdrent wahrgenommen wird (vgl. Honert 2011: 89).

Laclau und Mouffe wollen bei der Betrachtung des politischen Subjekts nicht
ihrerseits einen Essentialismus kreieren, indem sie dem Subjekt oder den Menschen
bestimmte Eigenschaften zuschreiben. Sie betonen, dass die Menschenbilder und
Subjekte, wie alle anderen Bedeutungen auch, durch die Diskurse vermittelt wahr-
genommen werden. Dementsprechend werden die jeweiligen Menschenbilder in
den Diskursen entworfen und als Knotenpunkte gesetzt (Laclau/Mouffe 2000: 155).
Der Mensch und die politischen Subjekte sind aus dieser Sichtweise von den Dis-
kursen konstruiert, auch der heutige vorherrschende Subjektbegriff der Moderne:
»Eine der wichtigsten Grundsétze der Kritik am Essentialismus war die Distanz-
nahme von einer Konzeption des Subjekts, die dieses als eine rationale, sich selbst
transparente Entitdt auffaf3t, welche dem gesamten Feld seines Verhaltens einen
homogenen Charakter verleihen konnte, indem sie die Quelle seiner Aktionen ist.*
(Mouffe 1998: 841)

210 Vgl. Howarth 2000: 119f.; Jorke 2004: 181f.; Lipowatz 1998: 164-166; Mouzelis 1988:
113, 115; Nash 2002: 104-107; Smith 1991: 105.
211 Vgl. Dallmayr 1987: 290f.; Mouzelis 1988: 115; Osborne 1991: 213.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTPOSITIONEN UND SUBJEKT ALS MANGEL | 199

Fiir Laclau und Mouffe treffen die Eigenschaften, die dem Menschen in diesem
Bild zugesprochen werden, nicht zu: Rationalitét ist fiir Laclau und Mouffe ein spe-
zifischer Diskurs der Moderne, der die im Menschen vorhandenen Emotionen und
Antriebskrifte {ibersieht. Politische Theorien, die auf der Rationalitdt des Menschen
aufbauen, erzeugen vielfdltige Ausschliisse und bilden nie alle Menschen ab. Glei-
ches gilt fiir die Selbsttransparenz, die schon durch die Psychoanalyse erschiittert
wurde (vgl. Mouffe 1995b: 260), und die auch durch die Diskurstheorie angegriffen
wird. So wenig objektiv und sich selbst erkennend Subjekte sein kdnnen, so einge-
schriankt sind auch ihre Mdglichkeiten des Handelns: Zu sehr findet alles Handeln
innerhalb der Begrenzungen durch die Diskurse statt, denn ein volliger Ausbruch
aus den Denkmustern, welche die Diskurse der Gesellschaft vorgeben, ist nicht
moglich.

Doch, so fragen Kritiker innen angesichts von Laclaus und Mouffes Theorie,
wie kann dann das Subjekt gedacht werden? Die Diskurstheorie erweckt den An-
schein zweier Extreme: Entweder determinieren die Diskurse alles Denken und die
Freiheit des Handelns ist letztlich nur eine Illusion, oder aber die Diskurstheorie
kann als ein postmodernes ,,anything goes® interpretiert werden, in dem aufgrund
der volligen Kontingenz alles zugelassen ist. Beide Extreme machen einen Subjekt-
begriff nur schwer greifbar.

Laclau und Mouffe wollen beiden Extremen entkommen. Sie entwerfen in ihrer
Theorie zwei Konzeptionen des Subjekts. In ihrer gemeinsamen Arbeit und in frii-
heren Artikeln ersetzen sie das Subjekt erstens durch ,,Subjektpositionen®, wie sie
auch Foucault fiir seine Theorie benutzt (vgl. Foucault 1997: 78). Mouffe behilt in
ihrer Demokratiekonzeption diesen Subjektbegriff bei. Laclau wendet sich in den
1990ern einem zweiten Subjektbegriff zu, der von Lacan und Zizek inspiriert ist:
Das ,,Subjekt als Mangel der Struktur®.

,»Subjektpositionen® sind anders als das klassische Subjekt ein Produkt der
Diskurse: Sie sind die von den Diskursen produzierten und bereitgestellten Mog-
lichkeiten an Identitidten, Denkhaltungen und Handlungsmustern, mit denen sich
Menschen identifizieren konnen und die sie fiir sich (unbewusst oder bewusst)
iibernehmen. Subjektpositionen umfassen soziale Kategorien und Gruppenzugeho-
rigkeiten, durch welche Menschen charakterisiert werden und/oder in die sie sich
selbst einordnen, wie Ethnizitdt, Nationalitit, soziale Schicht oder politische Aus-
richtung. Jeder Mensch findet sich in mehreren Subjektpositionen wieder. In den
Diskursen werden solche Positionen als géngige Menschenbilder und Rollenmuster
angeboten und Menschen gruppieren sich darin ein, da sie verschiedene Belohnun-
gen oder Sanktionen erfahren, je nachdem welche Subjektpositionen sie vertreten.
Mouffe erldutert folgendermaflen, was sich gegeniiber dem klassischen Bild des
Menschen als Subjekt verdndert, wenn ihre Konzeption der Subjektpositionen an-
genommen wird:

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,unter solch einer Perspektive sollten wir den sozialen Agenten als durch eine Reihe von
,Subjektpositionen‘, die nie ganz in einem geschlossenen System von Differenzen fixiert
werden konnen, konstituiert ansehen, sowie als konstruiert durch eine Mannigfaltigkeit von
Diskursen, zwischen denen es keine notwendigen Beziehungen aber eine konstante Bewe-
gung von Uberdetermination und Verdriingungen gibt. Die ,Identitit* eines solchen vielfilti-
gen und widerspriichlichen Subjekts ist daher immer kontingent und unsicher, zeitweise an
den Schnittpunkten jener Subjektpositionen fixiert und von spezifischen Formen der Identifi-
kationen abhéngig. Es ist daher unmdglich, von einem sozialen Agenten zu sprechen, als ob
wir es mit einer einheitlichen, homogenen Entitdt zu tun héitten. Wir miissen uns ihm viel-
mehr als einer von den verschiedenartigen Subjektpositionen abhéngigen Pluralitit nihern,
durch die er innerhalb verschiedener diskursiver Formationen konstituiert ist.* (Mouffe 1998:
842)

Die Diskurse bieten letztlich nur eine begrenzte Auswahl solcher Subjektpositionen
an, die auch nicht jeder m zugénglich sind, weshalb eine gewisse Einschrinkung
fiir die Subjekte durchaus existiert. In dieser Sichtweise ist das Subjekt nicht
autonom, sondern ,,it is the discourse which constitutes the subject position of the
social agent, and not, therefore, the social agent which is the origin of discourse”
(Laclau/Mouffe 1987: 82). Innerhalb von Diskursen werden nicht nur Subjektposi-
tionen zur Verfligung gestellt, sondern es werden andere Subjektpositionen als ,,un-
denkbar* oder ,,unnormal“ ausgeschlossen. Auch diese tabuisierten Alternativen
verbleiben stets im diskursiven Rahmen (vgl. Smith 1998: 64, 104ff.). Die Aktionen
der Menschen als Subjekt sind demnach eingegrenzt, je nachdem welchen
Denkhorizont die Diskurse iiberhaupt vorgeben.

,,Die Hegemonien stellen sich als kulturelle Versuche dar, die Identitdtshoffnungen des Sub-
jekts zu befriedigen, sie stiilpen ihm nicht nur gesellschaftliche Subjektivationszumutungen
tiber, sondern erweisen sich als attraktive, psychisch positiv aufgeladene, am Ende libidinds
besetzte Projektionsflichen von Subjekten, als eine Serie ,ideologischer Fantasien‘ (Zizek),

von Formen eines mythischen ,sozialen Imaginédren‘.* (Reckwitz 2008a: 80)

Subjektpositionen sind durchaus vielfdltig und Verdnderungen unterworfen, wes-
halb keinesfalls von einer ,,Struktur* oder der ,,gesellschaftlichen Objektivitéit™ ab-
gelesen werden kann, welche Subjektpositionen welche Menschen oder Gruppen
determinieren. Fiir Menschen bestehen immer Mdglichkeiten der Annahme oder
Ablehnung von Subjektstrukturen, da sie sich in mehreren Diskursen bewegen, de-
ren Subjektpositionen durchaus im Widerspruch zueinander stehen kdnnen. Gerade
durch die Offenheit der Diskurse und die Existenz eines AuBeren kénnen Subjekt-
positionen zuriickgewiesen oder durch Umdeutungen nach und nach abgewandelt
werden, selbst wenn die eigene strukturelle Position (zum Beispiel eine bestimmte

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTPOSITIONEN UND SUBJEKT ALS MANGEL | 201

Religion) eine bestimmte Subjektposition sehr nahelegt (zum Beispiel die tugend-
hafte und ziichtige Frau).”"

,Insofern jedes Individuum an einer ganzen Reihe verschiedener gesellschaftlicher Beziehun-
gen teilhat, ist es der Sitz einer Pluralitit von Bestimmungen, denen verschiedenartige Dis-
kurse entsprechen, wobei jeder dieser Diskurse ,Interessen® aufbaut und bestimmte Subjekt-
Positionen produziert. Jedes Subjekt ist daher notwendigerweise vielgliedrig, heterogen und
am Schnittpunkt mehrerer Diskurse zusammengebaut, wo es voriibergehend fixiert oder ,an-
gendht* (frz.: suturé) wird.” (Mouffe 1982: 31f., vgl. Smith 1998: 63)

Welche Subjektpositionen sich als besonders wirksam erweisen, ist nicht vorgege-
ben, sondern immer das Ergebnis kontingenter hegemonialer Artikulationen. Auch
hier sind Laclau und Mouffe so beflissen, jegliche Determinierungen abzuweisen,
dass die gesellschaftlichen Zwinge und Belohnungen — zum Beispiel durch den
Entzug oder das Gewihren von Anerkennung und Unterstiitzung, durch Gewaltan-
drohungen, Lacherlichmachen oder Zuwendung — in ihrer Theorie viel zu unterbe-
lichtet bleiben.

Laclau (1994a: 287) wandte sich in den frithen 1990ern von den Subjektpositio-
nen ab, da er sie als das ,,symmetrische Andere” des selbstbestimmten Subjekts
identifiziert: Genauso wie das Subjekt der Moderne beruhen die Subjektpositionen
auf einem Essentialismus, ndmlich einem der Strukturen und der ,,objektiven Tota-
litdt*. Subjektpositionen sind in dieser Sichtweise nicht durch den ihnen inhdrenten
Essentialismus determiniert, aber durch die Strukturen, deren Ausdruck sie sind.
,»Das hegemoniale Subjekt kann auf keinem Terrain abseits jener Struktur konsti-
tuiert werden, zu der es gehort. Wenn allerdings das Subjekt eine bloBe Subjektpo-
sition in der Struktur wére, dann wire letztere vollstindig geschlossen und es gibe
iiberhaupt keine Kontingenz — und keinen Grund iiberhaupt etwas zu hegemonisie-
ren.”“ (Laclau 2002b: 134)

212 Terry Eagleton liest hierbei heraus, dass Laclau und Mouffe Subjektpositionen als zu-
fallig vergeben betrachten: ,,Das soll vermutlich heifien, es sei reiner Zufall, dafl nicht
alle Kapitalisten revolutionédre Sozialisten sind.” (Eagleton 1993: 247) Fiir Laclau und
Mouffe regieren jedoch nicht die Zufille in den Diskursen, sondern stets die Kontin-
genz. Fiir sie ist Eagletons provokantes Beispiel im Rahmen des Moglichen: Es hitten
sich Diskurse so entwickeln konnen, dass kapitalistische und sozialistische Positionen
sich erginzen und nicht nur entgegen stehen. In diesem Fall konnten Kapitalist_innen
eine sozialistische Revolution befiirworten. Die tatsdchliche Entwicklung brachte je-
doch einen Antagonismus zwischen beiden Diskursen hervor, so dass nun eine Artiku-
lation zwischen sozialistischen und kapitalistischen Thesen als befremdend wahrge-
nommen wird. Vgl. auch Smith 1998: 92.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Solcherlei geschlossene Strukturen wiirden jegliche weiteren Grundannahmen
von Laclaus und Mouffes Theorie torpedieren und Hegemonien und Politik verun-
moglichen. Laclau will also auch beim Subjekt die Offenheit der Strukturen beriick-
sichtigen. Anregungen dafiir findet Laclau bei Zizek und Lacan. In Folge entwirft er
das Subjekt als ,,Mangel der Struktur.

,»50 wie Lacan nimmt Laclau nun an, dass es subjektive Elemente ,jenseits® der kulturellen
Subjektpositionen gibt. Diese Psyche ist von vorneherein instabil: Sie besteht aus einem
Mangel, einem Wunsch nach Komplettierung, der in der Unterwerfung unter symbolische
Ordnungen — das heifit unter Laclau’sche Diskurse, insbesondere hegemoniale Projekte —
nach Befriedigung sucht.“ (Reckwitz 2008a: 80)

Die Grundlage dieses Subjektbegriffes liegt fiir Laclau in den Eigenschaften der
Diskurse: Diskurse sind offen, sie konnen sich nie als vollige Totalitdt darstellen
und in ihnen ist Politik moglich, da immer wieder echte Entscheidungen verlangt
werden. Diskurse sind aufgrund ihrer Kontingenz und dem Vorhandensein von
Dislokationen — Méngeln in ihrer Struktur — nicht in der Lage, vollig determinie-
rend zu wirken. Zwar konnen sehr oft durch die Diskurse Subjektpositionen abge-
leitet und durchgesetzt werden, aber diese sind nie so eindeutig, wie es fiir eine
Determinierung notig wére. Es ist in vielen Situationen nicht klar, welche Subjekt-
position Vorrang hat, sondern es treten Widerspriiche und Wahlmaoglichkeiten auf.
Genau in solchen Situationen verortet Laclau die Freiheiten des Subjekts: Jede
Unentscheidbarkeit des Diskurses, jeder Einbruch von Kontingenz und Politik, jede
Unterminierung durch das AuBere begrenzt die Macht des Diskurses, eindeutige
Subjektpositionen vorzugeben. Das Subjekt hat in diesen Momenten eine Wahlfrei-
heit, bei der es kreative Entscheidungen treffen kann.

,,Das kann nur geschehen, wenn die Struktur nicht vollig mit sich versohnt ist, wenn sie von
einem origindren Mangel bewohnt wird, von einer radikalen Unentscheidbarkeit, die dauernd
von Entscheidungsakten tiberwunden werden muss. Genau diese Akte sind es, die das Subjekt
konstituieren, welches als nur ein Wille existieren kann, der die Struktur transzendiert.
[Herv.i.O.]* (Laclau 2002b: 134f., vgl. Laclau 1990a: 30)

Ein Subjekt entsteht in diesen Momenten der Entscheidung, sobald ein Individuum

sich mit einer der Wahlmdglichkeiten identifiziert, die anderen Optionen aus-

213

schlieft und eine Entscheidung trifft.”” Eine solche Entscheidung ist nicht nur die

213 Rupert Simon (vgl. Simon 2008: 166; Derrida 1999a: 186f.) versucht mit Derrida nach-
zuweisen, dass Laclaus Theorie der Entscheidung kein Subjekt hervorbringen konne,
weil die Unentscheidbarkeit auch nach der Entscheidung noch bestehen bleibe. Dieser

Einwand iiberzeugt nicht, da diese fortbestehende Unsicherheit im Gegenteil gerade ein

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKTPOSITIONEN UND SUBJEKT ALS MANGEL | 203

Ubernahme bestimmter vorgegebener Subjektpositionen, sondern sie ist die Identi-
fizierung mit manchen Subjektpositionen, die das Individuum auch gleichzeitig
hitte abweisen konnen. In diesem Prozess, in stdndiger Riickkoppelung mit den
Diskursen, entwickelt das Subjekt seine spezifischen Interessen und nimmt eine
Identitdt an, die bei entsprechender Verfestigung ihrerseits zu einer Subjektposition
werden kann. Seinen Subjektstatus erreicht das Subjekt durch die Freiheiten, die in
den Liicken der Diskurse entstehen. Es ist ,,der Abstand zwischen der Unentscheid-
barkeit der Struktur und der Entscheidung (Laclau 1999: 126). Allerdings ist diese
Freiheit durch die Eingebundenheit in die Diskurse keine vollige Freiheit, sondern
eine Freiheit innerhalb der Diskurse, die sich durch Identifikationen manifestiert.

,,Da dieser Wille keinen Konstitutionsort auBerhalb der Struktur haben wird, sondern das Er-
gebnis des Scheiterns der Selbstkonstitution der Struktur sein wird, kann er nur durch Akte
von Identifikation geformt werden. Wenn ich mich mit etwas identifizieren muf3, dann des-
halb, weil ich von Anfang an keine volle Identitét besitze. Diese Identifikationsakte konnen
nur als Resultat des Mangels in der Struktur gedacht werden und werden die permanente Spur
des Mangels tragen. Kontingenz zeigt sich auf diese Weise: als die inhdrente Distanz der
Struktur zu sich selbst.“ (Laclau 2002b: 135, vgl. Laclau 1990a: 210; Thomassen 2005: 295)

Die Mingel der Diskurse setzen sich in den Subjekten fort. Die Subjektpositionen
und Identifizierungen, aus denen sich das Subjekt bildet, summieren sich nicht nur,
sondern sind teilweise entgegengesetzt, was weitere Entscheidungs- und Identifizie-
rungsprozesse nach sich zieht.

Laclau gibt das Konzept der Subjektpositionen nicht ganz auf. Fiir ihn existieren
Subjektpositionen als prigende Knotenpunkte fiir die Subjekte innerhalb der Dis-
kurse. Sie sind jedoch aufgrund der Miangel der Struktur nie vollig abgeschlossen,
sondern durch die Akte des Subjekts Wandlungen unterzogen, sobald neue Ent-
scheidungen anstehen. Entscheidungen, die zu neuen Normen und Hegemonien im
Diskurs werden, konnen sich als Subjektpositionen verfestigen. In diesem Fall liegt
dann keine Liicke der Struktur mehr vor und die Moglichkeiten fiir das Agieren als
Subjekt gehen an dieser Stelle verloren. Da aber jedes SchlieBen einer Liicke nur
unvollstindig vorgenommen werden kann und andere Situationen der Unentscheid-
barkeit erzeugt, verschieben sich die Orte der Subjektwerdung (vgl. Moebius 2005:
139; Stéheli 2001: 209).

Garant dafiir ist, dass es immer wieder Momente des Subjekts geben wird. Konnte mit
einer Entscheidung eine Problematik endgiiltig geldst werden und wiirde die Unsicher-
heit verschwinden, wiirde mit ihr auch die Freiheit fiir weitere Entscheidungen und

damit die Momente des Subjektes verschwinden.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Fiir Laclau ist der Subjektbegriff eng mit dem Freiheitsbegriff verkniipft. Es
kann nur von echten Subjekten gesprochen werden, wenn sie gewisse Freiheits-
grade besitzen und nicht als Objekte durch Strukturen oder ihre eigene innere Es-
senz getrieben sind. Gerade eine solche innere ,,Essenz des Subjekts aullerhalb der
Diskurse empfindet Laclau nicht als Garant von Selbstbestimmung und Autonomie,
indem sich die ,,wahren Interessen des Subjekts gegen die aufgedriickten gesell-
schaftlichen Interessen durchsetzen. Vielmehr sieht er in diesem Fall das Subjekt
durch diese angeblichen ,,wahren inneren Interessen* determiniert. Gleiches gilt fiir
geschlossene Strukturen, die dem Subjekt Denken und Interessen vorschreiben. Die
Freiheit fiir das Subjekt findet Laclau im ,,Mangel der Struktur”, wann immer durch
die Unabgeschlossenheit der Diskurse Liicken entstehen, in denen sich das Subjekt
identifizieren und entscheiden muss.

,,The structure will obviously not be able to determine me, not because I have an essence in-
dependent from the structure, but because the structure has failed to constitute itself fully and
thus to constitute me as a subject as well. [...] I am condemned to be free, not because I have
no structural identity as the existentialists assert, but because I have failed structural identity.
[Herv.i.O0.]* (Laclau 1990a: 44, vgl. Bertram 1995: 94)

Die Freiheit ist jedoch keine unbegrenzte, denn das Subjekt bewegt sich nach wie
vor in den Kontexten der Diskurse (vgl. Laclau 1999: 133). Je mehr konkurrierende
Diskurse eine Gesellschaft ausbildet, desto groBer sind fiir Laclau die Freiheiten der
Einzelnen. Eine Gesellschaft mit einer einzigen dominierenden Hegemonie, die sich
als harmonisch und geschlossen darstellt, engt die Freiheiten der Einzelnen dras-
tisch ein. Die Utopie der Linken, dass eine Gesellschaft ohne Machtstrukturen ma-
ximale Freiheit ermdglichen wiirde, ist im Gegenteil fiir Laclau der Garant fiir Un-
freiheit: In einer Gesellschaft, die nur noch von Rationalitdt geleitet wére (und da-
mit der Hegemonie der Rationalitdt folgen wiirde), hdtten ihre Mitglieder keine
Wahlfreiheiten mehr. Freiheit ist fiir das Subjekt also nur in Verbindung von
Machtstrukturen mit all ihrer Kontingenz, ihren Briichen aber auch ihrer Gewalt
und ihren Antagonismen mdglich (vgl. Laclau 2002b: 163f.; Laclau 1999: 121f.).

Nicht zuletzt in Laclaus Betonung von Freiheit wird deutlich, wieso Laclaus
und Mouffes Theorie als die politischste innerhalb der poststrukturalistischen Theo-
rien gilt, ja sogar als eine Theorie, die das Politische wieder entdeckt hat. Auf Basis
der spezifischen Politikbegriffe der vier Autor_innen kdnnen nun erste Fragen zur
Demokratiefdhigkeit beantwortet werden.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

APOLITIK ODER NEUES DENKEN DES POLITISCHEN? | 205

2.4 ZUSAMMENFASSUNG: APOLITIK ODER
NEUES DENKEN DES POLITISCHEN?

Derrida, Butler, Laclau und Mouffe entwerfen grundlegende politikwissenschaftli-
che Grundbegriffe wie die Identitdt, das Subjekt, die Macht und die Politik anders
als bisherige Theorien. Doch wirkt sich die Dekonstruktion dieser Grundbegriffe
negativ auf die Demokratietheorie(n) aus? Vier hiufig geduBerte Kritiken an der
Demokratiefdhigkeit der Poststrukturalist_innen kénnen auf der Basis der erkennt-
nis- und politiktheoretischen Texte bereits jetzt diskutiert werden. Sie lassen sich
folgendermafen zusammenfassen:

1) Der Poststrukturalismus ist apolitisch und kann Politik nicht theoretisieren.

2) Wer macht Politik, wenn das Subjekt dekonstruiert wurde? Wer ist dann noch
politische_r Akteur in in der demokratischen polis?

3) Kann noch von einer Handlungsfihigkeit der Mitglieder einer demokratischen
Gemeinschaft gesprochen werden?

4) Ist fiir die poststrukturalistische Theorie eine emanzipatorische und die
Demokratisierung vorantreibende Politik moglich?

Zu 1) Aufgrund der poststrukturalistischen Annahme, dass Erkenntnis iiber die
Sprache vermittelt wird und Menschen die Welt iiber eine Art diskursive Brille
wahrnehmen, ziehen Poststrukturalist innen viele Analogien von der Sprache zur
Gesellschaft. Daraus erwiéchst die Vermutung, dass der Poststrukturalismus die
Welt und ihre Phdnomene génzlich als Text und Diskurs ansehe sowie soziale und
politische Probleme nur als Sprach- und Zeichenprobleme begreife (vgl. Puller
2009: 6). Die vorangegangenen Kapitel haben anhand ihrer Beispiele bereits ge-
zeigt, dass die poststrukturalistischen Theorien mitnichten soziale und politische
Probleme iibersehen oder als unwichtig einstufen. Nur weil die Sichtweise auf diese
Probleme durch Diskurse beeinflusst ist, verhindert dies weder die Beschiftigung
mit denselben, noch fiihrt es zu einer Abwertung dieser. Die poststrukturalistischen
Einsichten sind nicht ein Hemmschuh fiir die Analyse von sozialen und politischen
Problemen, sondern im Gegenteil eine Bereicherung: Der Poststrukturalismus
bringt mit seinen Erkenntnissen zu der Wirkméchtigkeit von Diskursen sowohl eine
weitere Analyseebene (wie sich an der Methode der Diskursanalyse zeigt) als auch
neue Problemstellungen ein. So kann das Fragen, wie sich gesellschaftliche Selbst-
verstidndlichkeiten (etwa der Subjektbegriff, die Sichtweise auf menschliche Korper
oder die Natur) bilden, sehr aufschlussreich fiir die Losung sozialer und politischer
Probleme sein. Sind der Konstruktionscharakter von sozialen Kategorien, auf wel-
chen die Problematik beruht, und deren Entstehungsbedingungen bekannt, kdnnen
weitere und andere Losungsansitze gesucht werden. Zudem arbeiten poststruktura-

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

listische Theorien iiberzeugend heraus, dass der Ursprung dafiir, dass bestimmte
Probleme als privat oder unpolitisch betrachtet werden, in hochst politischen Dis-
kursen liegt. Thre Texte zeigen auf, wie Diskurse soziale und politische Positionen
erzeugen, verstirken oder auch verleugnen kénnen. Damit vermdgen sie sogar sol-
che Probleme zu erkennen, die ansonsten in der Gefahr stehen, marginalisiert zu
werden. Es kann also zuriickgewiesen werden, dass die poststrukturalistische He-
rangehensweise weniger soziale und politische Probleme wahrnehme oder diese als
unproblematisch einschitze. Dies zeigt sich vor allem bei Butler und Mouffe. Beide
Autorinnen verbleiben nicht in der rein philosophischen, sprachwissenschaftlichen
Ebene, sondern stellen soziale und politische Fragestellungen in ihren spiteren
Werken sogar in den Fokus (vgl. Butler 2005; Butler 2010; Butler 2016; Mouffe
1992¢; Mouffe 1993a; Mouffe 1995a; Mouffe 1998; Mouffe 2000a; Mouffe 2005a;
Mouffe 2014a).

Der Vorwurf, Politik nicht theoretisieren zu konnen, fuit auch auf dem Gewalt-
und Machtbegriff des Poststrukturalismus: Da (je nach Theorie) Gewalt und/oder
Macht bei jeder performativen und wiederholenden Bedeutungsfixierung zum Ein-
satz kommen, sind Gewalt und Macht iiberall am Werk. Eine solche Macht als Mik-
romacht lasse jedoch keine Abgrenzung zu einer genuin politischen Macht zu.
Wenn Macht iiberall sei, sei sie nicht greifbar und konne als Begriff fiir eine poli-
tikwissenschaftliche Analyse nicht mehr verwendet werden. Zudem lasse sich eine
solche Macht nicht eindeutig jeweiligen Akteur_innen zuordnen.

Diese Kritik muss fiir die hier untersuchten Poststrukturalist_innen zuriickge-
wiesen werden. Sie ist deswegen nicht zutreffend, weil ausdriicklich zwischen der
Politik und dem Politischen unterschieden wird. Politik umfasst fiir die Poststruktu-
ralist_innen dasjenige Handeln, das zum Ziel hat, eine bestimmte Entscheidung,
Agenda, Ordnung oder Stabilisierung in einer Gemeinschaft durchzusetzen und ah-
nelt damit klassischen Politikbegriffen (vgl. Kapitel 2.1.9, 2.2.8 und 2.3.7). Politik
findet, anders als das Politische, nicht in jeder Bedeutungsgebung statt, sondern
lasst sich eingrenzen. Mithilfe der Politik kann auch in poststrukturalistischen
Theorien politisches Handeln identifiziert werden, wenngleich es Unterschiede zu
klassischen Politikbegriffen gibt.

Der erste Unterschied ist, dass Poststrukturalist_innen politische Handlungen
anders bestimmen. Sie stufen Handlungen, die den Individuen durch Diskurse vor-
gegeben werden und die ,,abgeleitet” sind, nicht als politische Handlungen ein.
Damit verengen sie entgegen des Vorwurfs den Begriff der Politik zunichst. Viele
Handlungen, die quasi automatisch und ohne weitere Reflexion durchgefiihrt wer-
den, sind demnach kein genuin politisches Handeln. Die dahinter stehenden Struk-
turen hingegen sind hochst politisch. Eine Abstimmung einer Abgeordneten im
Bundestag, bei der allein die Fraktionsdisziplin den Ausschlag gab und die Debatte
keinerlei Bedeutung fiir die Meinungsbildung der Abgeordneten hatte, ist als politi-
scher Akt zumindest zweifelhaft. Die eigentliche politische Entscheidung wurde, je

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

APOLITIK ODER NEUES DENKEN DES POLITISCHEN? | 207

nach Lesart, entweder von der Fraktion an anderer Stelle getroffen, welche die Ab-
stimmungsrichtung vorgibt. Oder sie wurde von der Abgeordneten in dem Moment
gefillt, in dem sie Teil der Fraktion wurde und die interne Regelung akzeptierte mit
der Fraktion abzustimmen. Der eigentliche politische Akt, die Abstimmung, ist
dann nicht mehr als eine Ableitung aus vorherigen Entscheidungen und in sich nicht
politisch. Anders gelagert sind jene seltenen Fille, in denen die Fraktionen die Ab-
stimmung freigeben.

An anderer Stelle hingegen erweitern Poststrukturalist_innen den Politikbegriff:
So zdhlen sie bestimmte Handlungen, die in anderen Theorien als privat klassifiziert
werden, ebenfalls zum politischen Handeln. ,,Fiir bestimmte Regime stellt jedoch
die Ausiibung einer so kleinen Freiheit wie der Gang auf die Strafle eine Herausfor-
derung dar, sie bedeutet eine geringfiigige performative Stérung, ausgelost durch
eine Bewegung — im korperlichen wie im politischen Sinne des Wortes.” (Butler
2016: 182) Ein Beispiel dafiir ist die Verwendung der eigenen Muttersprache. In ei-
nem einheitlichen oder freiheitlichen Sprachraum fillt diese Handlung nicht als ein
politischer Akt auf. Sprachrdume sind jedoch Kristallisationspunkte fiir Einschluss-
und Ausschlussmechanismen, weshalb die Aufrechterhaltung eng mit Fragen der
Identitét, der Nation oder der Schicht verbunden ist. Der konstitutive Charakter fiir
eine Gemeinschaft wird deutlich, wenn eine Sprache verboten wird. In so einem
Fall wird deutlich, dass bereits der alltdgliche Gebrauch der Sprache als zersetzend
fiir die Einheit der Nation gesehen wird, wéahrend auf der anderen Seite die Sprache
als eine Grundbedingung fiir eine Identitét als Volk gilt. Fiir Poststrukturalist_innen
haben AuBerungen in einer bestimmten Sprache stets eine politische Dimension, da
sie als eine Stabilisierung eines Sprachraumes wirken.

Der zweite Unterschied zwischen poststrukturalistischen und klassischen Poli-
tikbegriffen ist, dass es fiir Poststrukturalist innen zu unterkomplex ist, Handeln
hauptsdchlich auf Individuen zuriickzufithren und nicht zu thematisieren, welche
Diskurse die Individuen zum Handeln motiviert, gedridngt oder gezwungen haben.
Der Ursprung einer Handlung ist nicht im Individuum allein zu finden. Sie fordern
ein, dass das ganze ,,Ensemble von Diskursen, Institutionen und Praktiken* (Mouf-
fe/Marchart 2005: 51) als ,,Urheber* von Politik angesehen wird.

Als dritten Unterschied legen sie ihren Fokus darauf festzustellen, welche ge-
sellschaftlichen Diskurse Handeln iiberhaupt ermdglichen und welche es verhin-
dern. Damit steht dem Poststrukturalismus sogar ein breiteres Spektrum an Analy-
semoglichkeiten flir politische Phdnomene zur Verfligung, da sie sowohl das Han-
deln von Individuen untersuchen als auch die fiir dieses Handeln prégenden Dis-
kurse in den Blick nehmen konnen.

Das Politische hingegen, verstanden als Raum, in dem Politik stattfindet, und
als Summe der Gewalt- und Machtprozesse, ist tatsdchlich als Analysekategorie
nicht geeignet. Es ist nicht greifbar, weil es das Wirken der Mikroméchte beschreibt
und weil es niemandem zugeordnet werden kann. Es ist eher ein philosophischer

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Begriff, der die Bedingungen der Mdglichkeiten von Politik (aber auch von Er-
kenntnis und dem Sozialen) veranschaulicht. In dieser Funktion forciert der Begriff
des Politischen trotzdem nicht eine Zerfaserung der Politik in eine Apolitik. Er zeigt
im Gegenteil auf, welche Voraussetzungen notig sind, damit Politik stattfinden so-
wie politisches Handeln als Politik wahrgenommen und bezeichnet werden kann.
Durch den Begriff des Politischen wird deutlich, dass sich Politik in viel mehr
Bereichen ereignen kann, als klassischerweise angenommen wird. In der demokra-
tischen Praxis kann eine Politisierung von bislang unpolitischen Bereichen die
Wahl- und Partizipationsmoglichkeiten vergroBern und eine Demokratisierung die-
ser Bereiche vorantreiben.

Der Begriff des Politischen hilft zu politisieren: Durch das Bewusstmachen,
dass ,,Selbstverstindlichkeiten* durch politische Akte gebildet werden, konnen
auch scheinbar unpolitische Bereiche wie das Private oder die Korper politisiert
werden. Indem verborgene oder iibersehene Macht- und Gewaltstrukturen in Dis-
kursen aufgedeckt werden, kann gezeigt werden, dass diese politisch sind.*'* Dies
trdgt zu einer Bereicherung der demokratischen Praxis und der Demokratietheorie
bei. Auf der Ebene der Theorie bringt die Untersuchung von liberalen Demokratie-
theorien zu Tage, dass der Liberalismus mit seiner Unterscheidung von offentlich
und privat sowie mit seinen Vorstellungen eines Konsenses entpolitisierte Bereiche
erzeugt (vgl. Kapitel 3.5). Dies ist ein Grund fiir Kritik, denn gerade Poststruktura-
list_innen beharren in der Demokratietheorie auf ein ,,Primat der Politik®, das heif3t,
sie wollen die Moglichkeiten erhéhen, politisch iiber Probleme und Grundsatzfra-
gen mitbestimmen zu konnen. Poststrukturalist_innen werden daher zu Recht als

215 -
““” bezeichnet.

»Denker innen des Politischen

Zuletzt wird die Apolitik daran festgemacht, dass auf Basis der poststrukturalis-
tischen Grundlosigkeit und der Kritik an universalen Werten keine politische Agen-
da und keine Wertentscheidungen moglich seien. Dieser Punkt wird ausfiihrlich in

Kapitel 6 behandelt und soll daher noch zuriickgestellt werden.

Zu 2) Der Vorwurf des Apolitischen ist eng verbunden mit der Frage nach der post-
strukturalistischen Sichtweise auf das Subjekt. Der vermutete ,,Tod des Subjekts® in
der poststrukturalistischen Theorie zieht die Befiirchtung nach sich, dass es keine
Handlungsfahigkeit, keine Verantwortlichkeit und keine Akteur innen mehr gebe,

214 Diese Aufgabe ist nach wie vor aktuell, wie Michael Th. Greven aufzeigt, da ,,sich
heute in der Gesellschaft allgemein und spezifisch in der Politikwissenschaft Strategien
der Kontingenzverleugnung- und verschleierung beobachten” (Greven 2010: 73) las-
sen. Als Beispiele fiihrt er die Enthistorisierung in der Politikwissenschaft, die delib-
erative Demokratie Habermas’ und die Expertokratie in westlichen Demokratien auf.

215 Vgl. Bedorf/Réttgers 2010; Brockling/Feustel 2010; Fligel et al. 2004; Hebe-
kus/Volker 2012.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

APOLITIK ODER NEUES DENKEN DES POLITISCHEN? | 209

sondern jegliche Politik ein Ergebnis von différance-Prozessen, Diskursen und dif-
fusen, kaum oder gar nicht zu beeinflussenden Machtwirkungen auf sprachlicher
Ebene sei. Es sei damit weder bestimmt, welche Handlungen welche politischen Ef-
fekte nach sich ziehen, noch kdnne politischen Entscheidungen eine Verantwort-
lichkeit zugeschrieben werden. Individuen, die durch die Diskurse determiniert
sind, konnten keine Politik betreiben.?'
form beruhe allerdings darauf, dass ihre Biirger innen verantwortlich, eigenméchtig

und aktiv handeln kénnen:

Die liberale Demokratie als Regierungs-

,»While poststructuralism is a thesis about power — and particularly the power to disseminate
meanings (and the practices which follow from them) — this is the power of the meanings (the
discourses), and nowhere are there acting subjects. This way of conceptualizing power is pro-
foundly undemocratic, giving as it does all power to the text (or, more correctly, its reader)

and denying subjects any space for creativity in their own lives.” (Jenson 1990: 66)

Kann ein Subjekt, das alles andere als autonom, selbsttransparent und souverén ist,
beim Wahlgang und bei der politischen Partizipation eine Politik betreiben, die sei-
nen ureigensten Interessen entspricht? Die Annahme, dass Individuen autonom ent-

217 .
Doch wie ist autono-

scheiden konnen, ist eine der Triebfedern liberaler Politik.
mes Entscheiden moglich, wenn es solche ureigenen Interessen nicht gibt, sondern
diese nur ein Ergebnis der diskursiven und gesellschaftlichen Umsténde sind? De-
mokratie enthélt das Versprechen, dass durch Wahlen und Partizipation eine Mit-
bestimmung in der Politik moglich sei. Wenn sich Politik in das Walten der Dis-
kurse verlagert, so kann dieses Versprechen nicht eingehalten werden.

Die Analyse der poststrukturalistischen Theorien zeigte, dass von einem Tod
des Subjekts nicht gesprochen werden kann, sondern eher von einer Problematisie-
rung des Subjektbegriffs. In allen Theorien bleibt das Subjekt in dem Sinne erhal-
ten, dass die Mdglichkeit eines Subjektstatus errungen werden kann. Da der Sub-
jektstatus mit der Handlungsfdhigkeit verkniipft ist, erlangt ein Mensch mit diesem
Status zugleich Handlungsmdglichkeiten. Anders als in vielen liberalen Demokra-
tietheorien hat fiir Poststrukturalist_innen kein Mensch automatisch den Subjekt-
status. Stattdessen ist die Bildung von Subjekten und die Zuschreibung des Subjekt-
status ein komplizierter Prozess, den die jeweiligen Diskurse vorschreiben. Der
Vorteil von poststrukturalistischen Theorien ist, dass sie aufzeigen kdnnen, welche

216 Vgl. Berman 1990; Frank 1992 1992; Jenson 1990: 66; Kraufl 2001: 401; Lau 1998:
952; Lang/Sauer 1998: 88; May 1995: 8f.; Nonhoff 1999: 24ff.; Rorty 1999: 105; Sa-
rup 1993: 98; van Rossum 1985.

217 Vgl. DemoPunK 2005: 130; Peters 2001: 61ff. und Simons 2001: 129. Jon Simons be-
zieht sich in seiner Zusammenfassung zur Autonomie als demokratisches Kernprinzip

vor allem auf John Dunn und David Held.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Bedingungen Menschen erfiillen miissen, um als Subjekte anerkannt zu werden und
in einer Demokratie mit vollen Rechten agieren zu konnen. Insbesondere Butler
macht sich hier verdient, indem sie die vielféltigen Ausschliisse westlicher Demo-
kratien erortert und dokumentiert, welchen Menschen der Subjektstatus versagt
bleibt. Gerade weil Demokratien auf Subjekten aufbauen, muss die Demokratie-
theorie die Voraussetzungen der Subjekte hinterfragen. Sie muss zudem Formen der
Demokratie entwickeln, welche die die Subjektwerdung und die Ausbildung von
Handlungsfahigkeit unterstiitzen. In den poststrukturalistischen Vorschligen zur
Demokratie spielen daher die Kritik an Diskursen und die Sichtbarmachung von
Ausschliissen eine wichtige Rolle, da beide die Subjektwerdung vorantreiben (vgl.
Kapitel 2.3.9 und 2.3.3).

Zu 3) Die Menschen sind auch in den poststrukturalistischen Theorien nicht ihrer
Handlungsfahigkeit beraubt. Diskurse schranken zwar das Denken und Handeln ein
und prégen es sehr stark, aber sie konnen die Menschen nicht determinieren. Der
Vorwurf, dass Diskurse in den poststrukturalistischen Theorien determinierend

2% Fiir Derrida, Butler, Laclau und Mouffe ist diese

seien, wird sehr oft erhoben.
Kritik allerdings nicht berechtigt, da sie in ihren Theorien immer wieder aufzeigen,
wo Freiheiten innerhalb der Diskurse zu finden sind (vgl. Kapitel 2.1.4, 2.2.5 und
2.3.3). Diskurse sind zu einer Determinierung nicht in der Lage, da sie keine in sich
konsistenten und widerspruchsfreien Weltbilder anbieten konnen. Diskurse werden
gebrochen durch andere Diskurse, Aporien, Aquivalenzketten, konstitutive Aufen,
Antagonisten, Dislokationen, Dekonstruktion, Iterabilitdt und Performativitét. Dies
fiihrt dazu, dass immer wieder Situationen entstehen, in denen Entscheidungen ver-
langt werden, zu denen ein Diskurs keine eindeutige, ableitbare Losung anbieten
kann. In den poststrukturalistischen Theorien sind dies die Momente, die Hand-
lungsfahigkeit ermdglichen. Fiir Laclau ereignet sich in diesen Momenten sogar die
Subjektbildung, ndmlich als ,,Subjekt als Mangel der Struktur” (vgl. Kapitel 2.3.9):
Das Subjekt kann in den Momenten Entscheidungen treffen, in denen die Diskurse
keine oder widerspriichliche Handlungsanleitungen vorgeben.

Zu 4) Der letzte Vorwurf bezieht sich darauf, dass mit den poststruktualistischen
Annahmen keine emanzipatorische Politik gedacht werden konne. Politik bewirke
keine zielgerichteten Fortschritte, da nicht absehbar sei, in welche Richtung sich
Diskurse entwickeln. Seyla Benhabib vermutet, dass ein Subjekt, welches das Pro-
dukt der Diskurse sei, nicht die Distanz zu eben diesen Diskursen herstellen konne,
um eine kritische Position einnehmen zu koénnen und eine gesellschaftsverdndernde
Politik zu betreiben. Eine emanzipatorische Politik sei mit in die Diskurse verwo-
benen Individuen, die zudem noch auf die Utopien ,,groer Erzéhlungen* verzich-

218 Vgl. Benhabib 1995b: 109; Lorey 1996: 12; Nussbaum 1999 und May 1995: 7f.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

APOLITIK ODER NEUES DENKEN DES POLITISCHEN? | 211

ten sollen, nicht moglich (vgl. Benhabib 1995b). Die Subjekte konnten sich nicht
gegen die vorherrschenden Machtbeziehungen stellen, wenn sie selbst die Wirkung
eben dieser Machtbeziehungen seien. Zudem boten Poststrukturalist innen keine
wirkméchtigen Strategien an, sondern problematisieren im Gegenteil, wie schwer
oder gar unmdglich es sei, Diskurse gezielt und nachhaltig zu verdndern. Das
emanzipatorische Versprechen nach Freiheit, Gleichheit und Demokratisierung ent-
puppe sich auf dieser Grundlage als hohl.

Es ist wahr, dass Poststrukturalist_innen nicht sonderlich optimistisch sind, was
die gezielte Verdnderung von Diskursen angeht. Eindeutig ist fiir sie hingegen, dass
sich Diskurse stidndig verdndern. Politische Handlungen konnen sich in viele, auch
unerwartete Richtungen entwickeln und sie haben keine Erfolgsgarantie. Es ist
nicht berechenbar, wie politische Handlungen von anderen aufgenommen werden
und welche Folgehandlungen sie initiieren. Damit erteilen sie jedem Modell politi-
scher Fiihrerschaft eine deutliche Absage. Dies gilt sowohl fiir Politiken, die etwas
verdandern wollen, als auch fiir Politiken, die das Bestehende bewahren wollen. Fiir
Poststrukturalist_innen gibt es keine Garantie und keine Teleologie, dass sich eine
Politik langfristig durchsetzen und erfolgreich bestehen bleiben wird. Auch demo-
kratische Errungenschaften sind aus ihrer Sichtweise stets prekér, konnen nie als
selbstverstindlich angesehen und miissen andauernd verteidigt werden.

Insbesondere Butler wurde und wird ihre eher pessimistische Sichtweise als
Schwachstelle ihrer Theorie ausgelegt. Mit ihren Schriften, die dem feministischen
Diskurs verhaftet sind, ergeht an Butler der zusitzliche Anspruch, eine feminis-
tisch-emanzipatorische Politik zu erméglichen und voranzutreiben. Gemessen an
diesem Mafistab haben poststrukturalistische Theorien tatsdchlich Schwachstellen,
denn vor allem Butler und Derrida bieten kaum Vorschlige, wie eine wirkungsvolle
und zielgerichtete Politik betrieben werden kann. Mithilfe ihrer Theorien kénnen
bestehende Politiken zwar dekonstruiert und kritisiert werden. Doch als eigene,
konstruktive Handlung bleibt nur, Diskurse und Begriffe mithsam und in lang-
wieriger Arbeit durch performative und resignifizierende Akte im eigenen Sinne zu
besetzen und zu veridndern, ohne garantierte Aussicht auf Erfolg.

Laclau und Mouffe hingegen zeigen ein reicheres Instrumentarium in ihrer
Theorie auf: Thre Begrifflichkeiten der Diskurse, Aquivalenz- und Differenzlogik,
Hegemonien, Knotenpunkte und Antagonist_innen erweisen sich als ergiebig fiir
Analysen von bestehenden Politiken. Thr Hegemoniebegriff zeigt dariiber hinaus
Moglichkeiten fiir politische Strategien auf, indem die Bildung von Hegemonien
nicht nur theoretisch nachvollzogen, sondern auch praktisch geplant werden kann.
Solch eine Hegemonie beabsichtigen Laclau und Mouffe mit ihrer radikalen und
pluralen Demokratie zu errichten, welche eine antiessentialistische, plurale und de-
mokratische Haltung als hegemonialen Diskurs zu verankern versucht (vgl. Kapitel
5.2). Laclau und Mouffe streben hierbei weniger eine politische Revolution an, son-
dern sind eher der Auffassung, dass allmédhliche Reformen und ein Kulturwandel

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

zum Ziel einer (oder mehrerer) Emanzipation(en) fiihren. Ihrer beider Arbeiten sind
von dem Gedanken getragen, der Linken theoretische Grundlagen und Vorgehens-
weisen an die Hand zu geben, wie eine linke, demokratische Politik als Hegemonie
errichtet werden kann. Anders als bei Butler, der ihre fehlende politische Strategie
zum Vorwurf gemacht wurde, wird Laclau aufgrund dieses Versuchs einer Hege-
monienbildung angegriffen: Seine Beratung von lateinamerikanischen Politiker-
_innen und linken Bewegungen wird als ,,Linkspopulismus®, ,,Perénismus* und
»Post-Marxismus® (mit der Betonung auf Marxismus) (vgl. Miiler 2015 und
Schoepp 2015) diskreditiert. Dies ist insofern sehr erstaunlich und eine falsche Re-
zeption, da sich gerade Laclau vehement gegen Populismen ausspricht, die auf Es-
sentialismen jeglicher Art basieren. Die demokratische Hegemonie, welche er und
Mouffe anstreben, soll das Gegenteil einer totalitiren, diskursverschliefenden Poli-
tik sein. Sie soll stattdessen ein Bewusstsein fiir Kontingenz, Grundlosigkeit und
der Notwendigkeit fiir politische Auseinandersetzungen schaffen. Sein Post-Mar-
xismus (mit der Betonung auf Post) ist in diesem Sinne kein Marxismus, sondern
eine auf linken Ideen aufbauende Demokratietheorie. Es ist daher fraglich, ob die
Leser_innen nach der Lektiire von Laclaus und Mouffes Texten deren Theorie dazu
nutzen wollen, eine (essentialistisch basierte) Hegemonie zu errichten, nachdem Es-
sentialismen derart scharf angegriffen und verurteilt wurden.

Die verédnderte Sichtweise auf politikwissenschaftliche Grundbegriffe hat nicht
nur zu Kritiken an den Poststrukturalist innen gefiihrt. Diese diagnostizieren ihrer-
seits Schwachstellen an den bisherigen Demokratietheorien. Das folgende Kapitel
wird ihre Kritik an den liberalen Demokratietheorien beleuchten.

am 13.02.2026, 07:08:21.


https://doi.org/10.14361/9783839437919-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

