l.
Personalitat und Leiblichkeit

hitps//dol.org/10.5771/9763495985709-29 - am 16.01.2026, 13:27:29, https://wwwiinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

Der menschliche Leib als Vermittlung
zwischen bewussten und nicht-
bewussten Ausdrucksformen

Abstract

Ausgehend von der weit verbreiteten Bestimmung von Personen
durch Rationalitat, Zeit- und Selbstbewusstsein — Korper und Gehirn
werden dabei lediglich durch ihre physiologische Funktionsfahigkeit
bestimmt und gelten nicht als Teil der individuellen Biografie —
argumentiert dieser Beitrag dafiir, Personen stattdessen als psycho-
physisch in sich zentrierte Entititen zu verstehen, die sich nur
aufgrund vielschichtiger Beziehungen zu ihrem Umfeld entwickeln
und erhalten konnen. Fiir diese Position entscheidend ist die Diffe-
renzierung zwischen physiologisch funktionsfihigem Korper und
erlebtem Leib. Dennoch kann nur der funktionsfihige Korper zum
erlebten Leib als Moment der individuellen Biografie, Medium des
Ausdrucks und intentionaler Akte als Grundlage der Interaktion mit
dem Umfeld werden. Wenn die Identitdt auf der psychophysischen
Selbstiiberschreitung zu Natur, Kultur und Mitmenschen beruht, sind
Personen immer schon eingebettet in eine raum-zeitliche Dynamik,
die sie ihrerseits mitgestalten. Die Relevanz dieses Ansatzes wird
in den Lebensphasen besonders deutlich, in denen die an Selbst-
und Zeitbewusstsein sowie Rationalitait gebundenen Formen der
Autonomie nicht moglich sind. In diesem Beitrag wird der Fokus
jedoch nicht auf den Lebensbeginn, sondern auf Phasen der Demenz
am Lebensende gelegt. Durch den Leib mit seinem stummen, erfah-
rungsgesittigten Wissen entsteht eine biografische Kontinuitit, die
sich auch tiber nicht-bewusste Lebensphasen erstreckt. Durch symbo-
lisch aufgeladene Bewegungen sind zumindest bis zu einer gewissen
Schwelle nonverbale Formen der Kommunikation und Interaktion mit
Mitmenschen, hochentwickelten Tieren und einer die Sinne anspre-
chenden und Erinnerungen auslosenden Umgebung moglich.

29

hitps//dol.org/10.5771/9763495985709-29 - am 16.01.2026, 13:27:29, https://wwwiinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather
1. Einleitung

Am Anfang und Ende des Lebens sind Menschen besonders verletz-
lich: In physischer Hinsicht sind die Krifte, sich selbst zu bewegen
und gegen Krankheitserreger zu schiitzen, in weit geringerem Mafle
vorhanden als in der Regel bei jungen Erwachsenen und Menschen im
mittleren Lebensalter. In psychischer Hinsicht sind die Fahigkeiten,
sein Leben selbst zu organisieren und mit Widrigkeiten umzugehen,
nicht oder nur eingeschriankt vorhanden. Die daraus resultierende
Hilfsbediirftigkeit erzeugt vor allem bei dlteren Menschen, die, anders
als Kinder, selbststandig gelebt haben und deren Krafte und Fahigkei-
ten sich im Abbau befinden, Angste, Verunsicherung, Verzweiflung,
ein Gefiihl der Demiitigung, des Widerstandes, von Abwehr und
Aggression. Vor allem in Hinblick auf Demenz stellt sich die Frage, wie
man mit Menschen umgeht, deren sprachlich-rationale Ausdrucks-
moglichkeiten und Erinnerungsvermogen kaum noch oder nicht mehr
vorhanden sind. Die ethischen Konsequenzen hingen entscheidend
von der Bestimmung der Person und damit vom Verhiltnis von
Korper und Geist und den Beziehungen zu anderen ab.

2. Die biologische Basis der Person: genetischer Code,
Gehirn und funktionsfahiger Korper

Bestimmt man eine Person »in der Bedeutung eines rationalen und
selbstbewufiten Wesens« (Singer 1999, 199), mithin als jemanden,
der einen Begriff von sich als von jemandem hat, der »eine Zukunft
hat« (ebd.), dann gilt der Korper nicht als Moment der biografischen
Identitat. Als biologisch funktionsfahiger Organismus ist er Gegen-
stand naturwissenschaftlicher Analysen. (Vgl. Quante 2002, 27, 56)
Auch das Gehirn ist lediglich das Organ, das durch elektrochemi-
sche Prozesse mentale Ereignisse erzeugt. Der Korper hat nur die
Funktion, Reize aus der Umwelt an das Gehirn weiterzuleiten, das
diese zu Vorstellungen verarbeitet, die von Bewusstsein begleitet
sind. Anschlieffend werden die Informationen vom Gehirn zum
Korper zurtickgeleitet, der sie in Handlungen tiberfiihrt. Folgt man
dem Modell des Gehirnzentrismus, dann basieren Erkennen und
Selbstbewusstsein einzig und allein auf neuronalen Prozessen (vgl.
Colombetti 2014).

30

hitps//dol.org/10.5771/9763495985709-29 - am 16.01.2026, 13:27:29, https://wwwiinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

Empirisch beobachtbar sind freilich nur Korrelationen zwischen
mentalen Ereignissen, die subjektiv erlebt werden und intentionale
Akte beinhalten, mit neuronalen Prozessen, die den Gesetzen von
Physik und Chemie unterstehen. Welche Art von Kausalitat jedoch
das subjektive und qualifizierte Erleben mit objektivierbaren Beob-
achtungen verkniipft, ist im Rahmen der naturwissenschaftlichen
Methode nicht zu kldren. (Vgl. Roth 1994, 225)

Unter diesen Pramissen beruht die biografische Individualitat
einer Person auf einem Komplex von Eigenschaften, die durch Erfah-
rungen und Gewohnheiten erworben werden und eine bewusste
Auseinandersetzung mit dem Umfeld unter der Maf3gabe der eige-
nen Interessen ermdglicht. (Vgl. Quante 2002, 158) Eine Person
bildet sich durch einen Akt der Identifikation mit erinnerten und
erwiinschten Zustinden, mithin durch die Bindung des Erlebten
an die Teilnehmerperspektive. (Vgl. ebd., 170, 172) Aufgrund der
Fahigkeit, Interessen zu entwickeln, sie rational zu bewerten und
selbststandig zu vertreten, gilt sie als autonom und hat das Recht auf
ein selbstbestimmtes Leben. (Vgl. ebd., 178) Dabei gilt es allerdings
zu berticksichtigen, dass auch Autonomie sehr unterschiedlich inter-
pretiert werden kann: Sie wird gerade nicht, wie bei Kant, als die
Fahigkeit verstanden, ungeachtet empirischer Einfliisse aufgrund von
Griinden zu urteilen und sich an einem die Biografie tiberschreitenden
Werthorizont zu orientieren. Wenn Autonomie als Identifikation mit
den eigenen Wiinschen und Erfahrungen interpretiert wird, wird die
Fahigkeit, in eine innere Distanz zu sich selbst zu treten irrelevant.
Damit verandert sich auch die Grundlage der biografischen Identitt:
Nicht Spontaneitat und damit die Fahigkeit, sich aus innerer Freiheit
mit verschiedenen Anforderungen auseinanderzusetzen, sondern die
Identifikation mit sich und das Bedtirfnis nach Selbstbestatigung wer-
den entscheidend. Die Person sieht sich nicht, mit Scheler gesprochen,
als Aktzentrum, sondern als ein Biindel von Erfahrungen, die sich
durch biologisch-vitale und psychische Bediirfnisse in Verbindung mit
zufalligen Ereignissen gebildet haben (vgl. Kather 2021, 307-324).
Unklar ist auch der Status der theoretischen Vernunft, mithin der
Fdhigkeit, Theorien unabhéngig von Erfahrungen und Interessen zu
entwickeln. Entscheidet sich jemand bei der Diagnose einer schweren
Erkrankung bewusst fiir aktive Sterbehilfe und passt diese Entschei-
dung in das Wertgefiige, das bisher fiir ihn tragend war, dann hat
er einen Anspruch darauf, dass man ihm zur Realisierung seiner
Interessen verhilft. (Vgl. Quante 2002, 225) Da es jedoch im sozialen

31

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

Kontext unmdoglich ist, nur aus der Identifikation mit sich selbst
zu leben, gewinnt Zwischenmenschlichkeit die Form der Interessen-
abwigung. Alle Prozesse unterhalb der Schwelle des Bewusstseins
gelten als apersonal und haben nichts mit der Person selbst zu tun.
Diese Schwelle lasst sich freilich, wie wir noch sehen werden, nicht
eindeutig definieren. Auch der Kérper tragt nichts zur biografischen
Individualitdt mit ihren sozialen Beziehungen bei, sondern ist nur die
notwendige Basis fiir rationale, intentionale und bewusste Akte. (Vgl.
Quante 2002, 1171.)

Die nur an das Selbstbewusstsein gebundene Definition von
Person ist jedoch nicht voraussetzungslos. Sie beruht darauf, dass
der Korper ein Gegenstand der empirischen Welt ist, dessen Dyna-
mik durch Kausal- und biologische Funktionalursachen erklarbar ist.
Damit besteht eine erkenntnistheoretische Asymmetrie zwischen der
Perspektive auf Geist und Kérper: Wihrend fiir das bewusste Erleben
von Interessen die Perspektive der ersten Person mafigeblich ist, wird
der Korper nur unter der der dritten Person, der des aulenstehenden
Beobachters, gesehen. (Vgl. Quante 2002, 54) Dadurch wird das
Bewusstsein zu einem Phanomen der je eigenen Innenwelt, dessen
Gegenwartvorden Augen anderer verborgen bleibt. Auch andere
begegnen dem Ich nur vermittelt durch den Kérper unter der Perspek-
tive der dritten Person, als Er, Sie oder Es. (Vgl. Briintrup 1996, 15)
Die Welt zerfillt in Sachen und Personen, mithin in eine Form des
Dualismus, die seit Descartes das Denken beherrscht. Dann aber
konnen auch andere Lebewesen, Pflanzen und Tiere mit ihren spezifi-
schen Formen von Innerlichkeit, Verhalten und Kommunikation nicht
angemessen berticksichtigt werden.

Daraus ergibt sich ein gravierendes Problem: Wiirde sich der
menschliche Korper tatsichlich vollstandig naturwissenschaftlich
erklaren lassen und wire die physische Welt kausal abgeschlossen,
dann konnte der menschliche Geist nicht in sie eingreifen. Es gibt,
so Briintrup (1996, 17f.), »keine nichtphysikalischen Ursachen, die
physische Ereignisse bewirken. Also kann das Mentale keine kausale
Rolle in der physischen Welt einnehmen.« Wiirde diese These stim-
men, dann waren Handlungen mitsamt ihren Intentionen entweder
auf physikalische Krifte reduzierbar, — oder mentale Akte mit ihren
Zielen, Urteilen und Werten irreduzibel, aber gianzlich ohnmachtig.
In beiden Fallen ware das Schreiben wissenschaftlicher Bilicher mit
bedeutungsvollen Sétzen, die Objektivitdt beanspruchen und sich an
Leserrichten, die ihren Sinn verstehen, ebenso unmoglich wie Sprech-

32

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

akte, zu denen auch Vorlesungen gehoren. Handlungen beinhalten
Zielvorstellungen, die sich in den ihnen entsprechenden auf die
Zukunft gerichteten korperlichen Bewegungen duflern. Ohne die
Maglichkeit zu handeln wiirde nicht nur das Uberleben unmdéglich,
sondern auch die Ethik auf die innere Gesinnung reduziert und ihrer
praktischen Dimension beraubt. Das Verhalten wire kausal determi-
niert und Freiheit nur ein Gefiihl von rein subjektiver Relevanz,
welches das Gehirn aus bisher ungeklarten Griinden erzeugt. (Vgl.
Bieri 2001)

Durch die Asymmetrie von Erster- und Dritter-Person-Perspek-
tive wird daher lediglich eine naturalistische Erklarung der Person
selbst, ihre Reduktion auf biologische Prozesse, ausgeschlossen, ohne
jedoch kommunikative Akte und Handlungen erkldren zu konnen.
Anders als die kausal und funktional bestimmten physiologischen
Prozesse des Korpers sind mentale Akte durch Intentionalitdt gekenn-
zeichnet; sie reprisentieren etwas, sie haben eine Bedeutung fiir den,
der sie erlebt und fiir andere, auf die sie sich beziehen. (Vgl. Quante
2002, 57f.) Aufgrund der Bindung an die Teilnehmerperspektive
muss die Person daher mit einer anderen Begrifflichkeit beschrieben
werden als ihr Korper. Beide gehoren zu unterschiedlichen Ordnun-
gen der Wirklichkeit, die nicht aufeinander einwirken. Eine Person
hat einen Korper, aber sie lebt nicht in und mit ihm. Ohne Zweifel
ist er zwar die Bedingung der Moglichkeit personaler Existenz und
deshalb auch Gegenstand medizinischer Operationen; doch die Per-
son selbst wird nur tiber das aktuell vorhandene Selbstbewusstsein
und daraus ableitbare Eigenschaften und Fahigkeiten definiert (vgl.
Dekkers 2004, 120).

Nur die Identifikation mit den eigenen Interessen erzeugt mit der
personalen Identitdt das Bewusstsein, einen Anspruch auf Achtung
durch andere zu haben. Er entsteht durch einen Akt der Selbstzu-
schreibung, durch den mit den eigenen Interessen auch das eigene
Leben als wertvoll erachtet wird. (Vgl. Quante 2002, 267) Aus
dem naturwissenschaftlich verstandenen Sein des Korpers lassen
sich dagegen keine Werte und damit auch kein ethisches Sollen
ableiten. Als rein biologische Wesen gesehen haben Menschen keinen
intrinsischen Wert, keine Wiirde.

Da die personale Identitdt nur im Bewusstsein von sich griindet,
erstreckt sie sich nicht auf die gesamte Lebenszeit. In den Phasen, in
denen kein bewusstes Erleben moglich ist, das ein selbstbestimmtes
Leben, Erwartungen an die Zukunft oder biografische Erinnerungen

33

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

beinhaltet, hat »ihr Leben keinen Wert an sich. Thre Lebensreise ist
an ein Ende gelangt. Biologisch leben sie, aber nicht biographisch.«
(Singer1999,201) Am Anfang des Lebens und bei schweren geistigen
Behinderungen, etwa bei schwerer Demenz, haben Menschen nur
»experiental interests« (Quante 2002, 271f.), mithin die rein biolo-
gisch verankerte Abwehr gegen Schmerzen. Mit dem Erloschen der
Fahigkeit, eigene Interessen zu artikulieren, sind daher, so Singer
(1999, 201), »Erwagungen des Rechts auf Leben oder des Respekts
vor der Autonomie [...] nicht angebracht.« Einen Anspruch auf den
Schutz der leiblich-geistigen Integritdt der Person kann man unter
diesen Pramissen nicht begriinden. Dann aber, so folgert Singer expli-
zit, kann es eine sinnvolle Option sein, einen Menschen schmerzfrei
zu toten, es sei denn andere Menschen wiirden in ihren eigenen
Interessen und Gefiihlen dadurch beeintrachtigt. Ohne eine Spur
von Geistigkeit, Intentionalitat und biografischer Einzigartigkeit hat
der Korper nur noch den Status einer Sache, so dass man die noch
funktionsfidhigen Organe konfliktfrei fiir Transplantationen benut-
zen konnte.

3. Vom Korper zum lebendigen Organismus

Doch schon der Korper ist unterbestimmt, wenn er nur als Gat-
tungsmerkmal gesehen wird. Die Frage, ab wann es sich um ein
neues menschliches Lebewesen handelt, lasst sich biologisch eindeu-
tig beantworten: Die Entwicklung beginnt nach der Verschmelzung
von Samen- und Eizelle. Mit dem im Vierzellstadium erfolgenden
Einsetzen der organismischen Selbststeuerung wird eine erste Form
physischer Selbststiandigkeit erreicht. Der Organismus hat sich als
Funktionsganzheit konstituiert und grenzt sich von der Umgebung
aufgrund seiner Eigendynamik ab. Mit der Zeugung sind somit die
notwendigen genetischen Bedingungen fiir die Entwicklung einer
Person mit ihren emotionalen und kognitiven Fahigkeiten und Aus-
drucksformen gegeben.

Abgesehen von eineiigen Zwillingen besitzt jeder Mensch eine
einzigartige Kombination elterlicher Gene. Diese begriinden daher
vom Zeitpunkt der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle bis zum
letzten Atemzug nicht nur eine allgemein menschliche, sondern
zugleich eine in biologischer Hinsicht individuelle Entwicklung. Die
Kombination der Gene kennzeichnet ein Individuum daher auch

34

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

dann, wenn es kein Bewusstsein von sich hat. (Vgl. Rager 1998,
15-159; Quante 2002, 57)

Doch bei der Funktion der Gene sind zwei Aspekte zu berticksich-
tigen: Obwohl die DNA-Sequenz zeitlebens erhalten bleibt und in die
Erbfolge eingeht, sind die Gene keine sich aus einer rein immanenten
Dynamik initiierenden Programme. Die Regulation der Genaktivitat
erfolgt erst durch die Interaktion mit einer spezifischen Umwelt.
Schon beim Embryo spielt das Milieu im Mutterleib eine entschei-
dende Rolle fiir die Art und Weise, in der Gensequenzen aktiviert
werden. Zu ihm gehoren nicht nur chemische Substanzen wie Alkohol
und Nikotin. Die Entwicklung von Nervensystem und Gehirn, die
die Grundlage fiir erste Formen von qualifizierten Perzeptionen sind,
wird auch durch die emotionale Verfassung der Mutter beeinflusst.
Etwa vom achten Monat an dndern sich die messbaren Parameter
des Kindes, wenn nicht iiber etwas, sondern mit ihm gesprochen
wird. Schon zum prinatalen Lebensabschnitt gehoren somit soziale
Kontakte. Im spiteren Leben beeinflussen Nahrung, Klima, Umwelt
und das biografische Erleben, mithin der Lebensstil insgesamt mit
seinen Priferenzen und Werten, die Aktivierungsmuster der Gene,
die sich folglich auch bei eineiigen Zwillingen unterscheiden. (Vgl.
Kegel 2015)

Auch das Gehirn ist kein in einer Black Box eingeschlossenes
Organ; wie die Gene ist es in seiner Funktion auf die Interaktion
mit verschiedenen Dimensionen der Umwelt angewiesen. (Vgl. Fuchs
2021) So entwickelt sich das Sprachvermégen nur, wenn ein Men-
schenkind angesprochen wird und selbst spricht; der Sinn fiir raum-
liche Orientierung verkiimmert, wenn man sich nur elektronischer
Hilfsmittel bedient. Das Gehirn ist ein plastisches Organ, dessen
Feinstruktur zeitlebens durch wechselnde Aktivitdten aus- und umge-
bildet wird.

Das Gehirn wiederum, so argumentiert Antonio Damasio, ist
ein integraler Teil des gesamten Organismus, der seinerseits in eine
spezifische Umwelt eingebettet ist (vgl. Damasio 2000; Colombetti
& Zavala 2019). Reize werden daher nicht nur vom Korper rezipiert
und zum Gehirn weitergeleitet. Es ist der gesamte Organismus, der
mit der Umwelt interagiert. Erst die dynamische Interaktion zwischen
der Physiologie des Organismus, den sensomotorischen Schemata
und der Umgebung ermoglichen die Entwicklung und Erhaltung des
Lebens. (Vgl. Varela et al. 1993; Thompson & Varela 2001) Die
Reaktionen des Organismus kénnen daher nicht isoliert, sondern

35

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

nur im dynamischen Zusammenspiel mit einer spezifischen Umwelt
verstanden werden. (Vgl. Thompson 2007, 3-65) Schon aufgrund
seiner biologischen Konstitution ist der menschliche Organismus
daher kein in Raum und Zeit eindeutig lokalisierbares Objekt. Nur
durch einen Prozess der Selbstiiberschreitung zu einem komplexen
Umfeld kann er sich entwickeln und erhalten. (Kather 2013, 21-34;
Kather 2018)

Dabei lassen sich die empirisch objektivierbaren Funktionen von
Korper und Gehirn nicht von den mit subjektiver Bedeutung aufge-
ladenen Formen der Perzeption und damit von den aus ihnen resul-
tierenden emotionalen und mentalen Ausdrucksformen trennen. Vor
dem Hintergrund der Evolutionstheorie stellt Damasio den Menschen
in eine Kontinuitit mit anderen Lebensformen und unterscheidet drei
hierarchisch aufeinander aufbauende und sich gegenseitig beeinflus-
sende Ebenen des Selbstseins: das Kernselbst, das auf das Hier und
Jetzt fokussiert ist, das erweiterte Selbst, das bereits tiber komplexe
Gefiihle verfiligt und das biografische Selbst, das um Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft weify und weif}, dass es weifl. Organismen,
die die Fahigkeit zu qualifizierten Perzeptionen besitzen, durch die
sie ihre Situation in einem spezifischen Umfeld erfassen, bestehen
daher nicht nur aus einem losen Biindel von Reiz-Reaktionsmustern.
Sie haben, mit Scheler (1983, 11f.) gesprochen, »ein Selbst- und Inne-
seing, sie verfiigen tiber eine »selbstzentrierte Individualitdt« (Jonas
1992, 20), die nicht notwendigerweise bereits komplexe Gefiihle oder
gar Selbstbewusstsein beinhaltet.

Wendet man diese Theorie auf Fille schwerer Demenz an,
in denen das biografische Selbst nicht mehr ansprechbar ist, dann
bleibt dennoch eine abgestufte Zentrierung und mit ihr das zumin-
dest punktuelle Empfinden von Gefiihlen und die Fahigkeit, ihnen
Ausdruck zu verleihen, fiir eine gewisse Zeit bestehen. Bis zum
Zusammenbruch des Kernselbst, das Menschen noch im Hier und
Jetzt verortet, bleiben sie in nonverbaler Weise ansprechbar. Sie
konnen durch Bertihrungen dazu angeregt werden, Bewegungen
mitzuvollziehen und durch emotional bedeutsame Bilder und Tone
stimuliert werden. Nicht nur das Gehirn, sondern der gesamte Orga-
nismus interagiert mit der Umwelt. Diese wird sozusagen durch den
gesamten Organismus hindurch in ihren sinnlichen Qualitdaten und
emotionalen Bedeutungen als bedrohlich, neutral oder angenehm
empfunden. Abhidngig vom Gesamtzustand des Organismus wird die
Aufmerksamkeit auf bestimmte Facetten der Umwelt gelenkt, werden

36

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

Erinnerungen erweckt und Gefiihle ausgelost. (Vgl. Gallagher 2005;
Wilson & Golonka 2013)

Schon jetzt zeigt sich eine Vielschichtigkeit des Selbstseins, die
mit der Fahigkeit einhergeht, sich in ebenso vielfaltiger Weise auf
die Umwelt zu beziehen und sich zu artikulieren. Personale Identitat
beruht daher nicht nur darauf, dass die heterogenen Ereignisse des
Lebens zu einer in sich zusammenhéangenden Geschichte, die Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft verkniipft, verbunden werden und
diese Geschichte dann erzdhlt werden kann. Auch wenn, in Damasios
Terminologie, das biografische Selbst und die mit ihm verbundenen
Artikulationsformen wegbrechen, bleibt immer noch eine gewisse
Zentrierung erhalten. Doch obwohl Damasio immer wieder beteuert,
zum Organismus wiirden auch Emotionen, Gefiihle und Bewusstheit
gehoren, bleibt die Verschrankung subjektiver und objektivierbarer
Aspekte seltsam unscharf. Physische Prozesse erscheinen nicht gleich-
zeitig als Manifestation von Bedeutungen, mithin als erlebter Leib.

4. Zur Differenzierung von Leib und Korper

Um die Verschrinkung von subjektiven und objektivierbaren Aspek-
ten eines Organismus zu verstehen, muss man die der objektivieren-
den Methode verpflichteten Naturwissenschaften durch eine Analyse
des gesamten Phanomens erganzen. Wenn sich schon im Mutterleib
mit dem Nervensystem die Fahigkeit zu immer komplexeren Wahr-
nehmungen, Empfindungen und schliefllich Gefiihlen entwickelt und
deren Qualitat wiederum die Bildung und Vernetzung von Nervenzel-
len beeinflusst, dann ist ein Mensch vor der Geburt kein lediglich reiz-
empfindlicher Organismus, dessen individuelle Biografie erst nach
der Geburt oder gar mit der Entwicklung des Ich-Bewusstseins etwa
im zweiten Lebensjahr beginnt. Ist es also tiberhaupt angemessen, die
organischen Funktionen des Korpers nur unter der Perspektive des
auflenstehenden Beobachters und Gefiihle und Bewusstsein nur unter
der Teilnehmerperspektive zu beschreiben?

Ohne Zweifel werden Stimmungen durch chemische Substan-
zen, durch Medikamente, Drogen oder elektrische Reizungen des
Gehirns veriandert. Ebenso unbezweifelbar werden viele somatische
Storungen ohne jeden organischen Befund durch ein Ereignis aus-
gelost, das eine bestimmte Bedeutung fiir jemanden hat. Fiir eine
andere Person hitte es eine andere Bedeutung, es wiirde anders

37

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

>wirken«. Dass schon die blofie Vorstellung von Bewegungsablaufen
und gezielte Konzentrationstibungen motorische Abldufe beeinflus-
sen, ist im Leistungssport allgemein bekannt, so dass sich mentales
und korperliches Training erginzen (Schweikle 2006). Gegen die
Pramisse, dass korperliche Funktionen ausschlieflich naturwissen-
schaftlich erklart werden konnen, gibt es daher gravierende Einwénde,
die von so unterschiedlichen Autoren wie Edith Stein, Ernst Cassirer,
Helmuth Plessner, Maurice Merleau-Ponty, Hans Jonas und in der
Naturphilosophie von Alfred N. Whitehead (vgl. Kather 2012, 114-
144) entwickelt wurden.

Im Unterschied zu allen anderen materiellen Objekten kann
man sich vom eigenen Korper in seiner physischen Konstitution,
durch die er ein Teil der dufieren Welt ist, nie vollstindig distanzie-
ren; er wird immer auch von innen empfunden. Obwohl er den
Gesetzen der Physik untersteht, wird bei einer Beriihrung nicht die
physikalisch berechenbare Kraftiibertragung, sondern die Qualitét
der Empfindung und die mit ihr fiir den Lebensvollzug verbundene
Bedeutung fiir Einstellung und Verhalten bestimmend. Unter allen
Korpern erscheint nur der eigene zugleich als Teil der physischen Welt
und als Medium qualifizierter Formen des Selbst- und Welterlebens.
Eine Person zu sein, so sagt Plessner (1982, 70) treffend, bedeutet
»als Korper im Korper« zu existieren. Da der physiologisch funktions-
fahige Korper immer zugleich empfundener Leib ist, muss auch er
unter der Perspektive der ersten Person betrachtet werden.

Bemerkenswert ist allerdings nicht das Erleben der Leibgebun-
denheit, sondern die Fihigkeit zur Distanzierung. Nur aufgrund der
spezifischen Form des Bewusstseins, seiner Exzentrizitdt, konnen
Leib und Korper tiberhaupt unterschieden werden. (Vgl. Plessner
1982, 10f.) Durch die Mdglichkeit zur Selbstdistanzierung eroffnet
sich jedoch nicht nur die Perspektive des wissenschaftlich-objektivie-
renden Beobachters, dem der Leib als Korper erscheint, auch das
leibgebundene Erleben verandert sich qualitativ: Das Gespir fiir die
eigene Leiblichkeit kann systematisch durch Akte der Aufmerksam-
keit entwickelt werden. Alle Strukturen des gelebten Leibes — Wahr-
nehmung, Bewegung, Erndhrung und Sexualitat — sind daher nicht
einfach als physiologische Funktionen zu beschreiben; sie sind Modi,
in denen eine bestimmte Person mehr oder weniger bewusst existiert
(Vgl‘ Dekkers 2004, 122). Das Bewusstsein von sich umschlieft daher

immer auch den eigenen Leib. Eine bruchlose Identifikation mit dem

38

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

Leib ist dadurch ebenso unmdglich wie die mit dem reinen Geist;
weder ist der Mensch sein Leib, noch hat er einen solchen.

Erst wenn leibliche Prozesse nicht mehr wie bei Tieren einfach
hingenommen und ausgelebt werden, konnen das Bewusstsein der
Verantwortung ebenso wie Gefiihle der Scham, des Ekels oder von
Entbl68ung und Demiitigung entstehen. Die eigene Hilflosigkeit
und unkontrollierbare physische Funktionen werden vor dem eige-
nen inneren Auge und im Blick der anderen als beschdmend und
entwiirdigend erlebt. Die Beherrschung der Vitalfunktionen wurde
als Kleinkind miihsam erworben und galt seither als Signum des
Erwachsenseins. Begleitet wurde dieser Prozess von dem Gefiihl eines
sich ausweitenden Welthorizontes. Der Verlust der Selbststandigkeit
aufgrund zunehmender physischer und psychischer Einschrankungen
wird folglich als Riickschritt erlebt, als Verfall, als Verengung der
Moglichkeit, sich die Welt zu erschlieflen. Gefiittert zu werden weckt
unvermeidlich die Assoziation an kleine Kinder, korperliche Bertih-
rungen beim Waschen werden als Eindringen in die Intimsphare
erlebt. Die Hilfeleistungen Fremder werden daher oft heftig abge-
wehrt und bestenfalls vertrauten Personen gestattet. Auch bei fort-
schreitender Demenz bleiben trotz grof8er Liicken in der biografischen
Erinnerung Abwehrhaltungen bestehen, ja, sie verstirken sich noch
mit abnehmender Kontrolle durch den bewussten Willen und dem all-
mahlichen Verlust der Fihigkeit, die Situation und die Worte anderer
Menschen zu verstehen, deren Perspektive mit der eigenen in eine
Beziehung zu setzen, sich in sie hineinzuversetzen. Dadurch kommen
pflegende Personen oft selbst an die Grenzen ihrer korperlichen und
psychischen Belastbarkeit; ihr pflegerischer Zugriff wird aufgrund der
Kraft, die sie aufwenden miissen, als grob empfunden, was wiederum
die Abwehrbewegungen verstarkt. Dennoch sind gerade sie ein Indiz
dafiir, dass die Unterscheidung zwischen sich und anderen, zwischen
Eigenem und Fremdem aufgrund korperlicher Beriihrungen auch
dann noch vorhanden ist, wenn die Person selbst nicht mehr verbal
ansprechbar ist. Im leiblichen Ausdruck manifestiert sich noch immer
der Eigenwille.

5. Der Leib als Ausdruck der Person

Das qualifizierte Spiiren des Leibes bleibt somit nicht auf ein rein
innerliches Erleben beschrankt. Ein Wesen, das sich selbst erlebt,

39

hitps//dol.org/10.5771/9763495985709-29 - am 16.01.2026, 13:27:29, https://wwwiinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

bringt sein Inneres — bewusst oder unbewusst, willentlich oder
unwillktirlich — durch Laute, Blicke und Bewegungen zum Ausdruck.
(Vgl. Plessner 1982, 50) Schon im unmittelbaren Affektausdruck,
etwa dem der Scham, manifestiert sich die Bedeutung, die ein Ereignis
fiir jemanden hat. Sie bestimmt, wie er sich auf andere, von denen
er sich wahrgenommen fiihlt, bezieht. Der Leib wird nicht nur durch
dufBere Reize und physikalische Kréfte bewegt, sondern auch aufgrund
des Interesses an etwas und dem Sinn fiir die Bedeutung eines Ereig-
nisses oder einer Begegnung. Alle Bewegungen, die ein irgendwie
geartetes Ausdrucksverhalten beinhalten, lassen sich daher nur, so
Merleau-Ponty, durch

eine urspriingliche Intentionalitit verstehen. Wir machen unsere
Bewegungen nicht in einem leeren, zu ihnen beziehungslosen Raum,
sondern in einem, der zu ihnen in ganz bestimmten Beziehungen steht.
Seinen Leib bewegen heifst immer, durch ihn hindurch auf die Dinge
abzielen, ihn einer Anforderung entsprechen lassen. (Merleau-Ponty
1966, 166f.)

Intentionalitat umfasst somit nicht nur bewusste Akte des Wissens,
Wollens, Urteilens und Handelns, sondern jede Form zielgeleiteten
Verhaltens. Durch den Leib vollzieht sich eine Bewegung auf die
Welt zu, die ihrerseits zur Stiitze der Bewegung wird, zu Widerstand
oder Herausforderung. Als Ausdruck des Inneren ist der Leib die
Vermittlung zu einer ganz spezifischen Umwelt, in die man physisch
wie psychisch eingebettet ist.

Die meisten Bewegungsablaufe sind zudem nicht angeboren
oder werden rein instinktiv vollzogen. Die Fahigkeit zu laufen, zu
essen oder zu schreiben muss erlernt und in zahlreichen Wiederho-
lungen eingetibt werden, bis sie irgendwann quasi-automatisch und
ohne bewusste Aufmerksamkeit vollzogen werden kann. Fortan lasst
sie sich nur durch neue Herausforderungen oder bewusste Anstren-
gung verdndern. Die Moglichkeit, bestimmte korperliche Aktivitdten
ohne bewusste Konzentration auszutiiben, erlaubt es, die Aufmerk-
sambkeit auf andere, wichtigere Ziele zu richten.

Die sensomotorische Intelligenz ist keine blofle Vorstufe der
Fahigkeit zum rationalen Verstehen von Bewegungen. Entwicklungs-
psychologisch geht sie dem rationalen Begreifen voraus. (Vgl. Stollorz
2006) Ohne praktische Einiibung nur aufgrund von theoretischem
Wissen konnen Bewegungsabldufe weder erlernt werden noch lassen
sie sich abrufen. In extremen Situationen, bei drohenden Unfillen
etwa, aber auch beim Tanzen, Skilaufen oder akrobatischen Ubungen,

40

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

>weifs« der Korper, wie er sich bewegen muss, um eine Verletzung
zu vermeiden oder eine komplexe Bewegung auszufiihren, ohne
dass bewusste Uberlegungen zum Zuge kommen. Im Gegenteil:
Diese storen Geschwindigkeit und Fluss der Bewegung. Die bewusste
Vergegenwirtigung kann den Bewegungsverlauf nur zeitlich verscho-
ben nachvollziehen, entweder vorlaufend in Form eines mentalen
Trainings oder nachfolgend zur Analyse von Fehlern.

Der Korper bewegt sich demnach weder im luftleeren Raum
noch geniigt eine rein interne Datenverarbeitung im Gehirn. Erfasst
werden die Mafle und die Bedeutung der Umwelt in Relation zur eige-
nen Leiblichkeit. Der Leib >weif3< nicht nur auf technische, sondern
auch auf vitale und existenzielle Weise, was eine Bewegung fiir ihn
bedeutet. Nur deshalb kann sie auch ohne bewusste Reflexion auf die
Umgebung abgestimmt sein. Fiir Dekkers (2004, 122) verfiigt der
Leib tiber ein eigenes, stummes Wissen, das auf einer nicht-bewuss-
ten Ebene und damit ohne bewusste Kontrolle abgerufen wird, obwohl
es zumindest teilweise bewusst erworben wurde. (Vgl. auch Sanders
2003, 859f.) Alle erlernten Bewegungen vermitteln daher zwischen
bewusst vollzogenen Bewegungen und physiologisch gesteuerten
korperlichen Funktionen. Nicht nur eingetibte Bewegungen, auch die
innere Einstellung zu bestimmten Ereignissen manifestiert sich in
der Korperhaltung. Auch sie kann zu einem Habitus werden, der
auch dann bestehen bleibt, wenn sich eine Person in ganz anderen
Kontexten bewegt. Durch die Fahigkeit, Bewegungen zu erlernen,
die andere anders oder gar nicht erlernen, und gewohnheitsmifig
Emotionen und innere Einstellungen auszudriicken, wird der Leib
zu einem Moment der Biografie. Nicht umsonst erkennt man einen
Menschen sogar in einer grolen Menschenmenge oft zuerst an der
Art, sich zu bewegen. Die Geschichte des Leibes, also von verkor-
perten Bewegungsablaufen, bildet sich durch den praktischen Lebens-
vollzug aufgrund von Wiederholungen. Es handelt sich um sedimen-
tierte Erfahrungen, die kein explizites Gedédchtnis erfordern. Dadurch
bezeugen sie die biografische Kontinuitét auch in den Lebensphasen,
die dem bewussten Erleben unzugénglich sind. Die Fahigkeit zum
Ausdruck des inneren Zustandes und zur informierten Antwort des
Leibes auf die Umgebung berechtigt dazu, von der Sprache des Leibes
in einem nicht blof} metaphorischen Sinne zu sprechen. (Vgl. Dekkers
2004, 123) Als erzahltes Leben ist der Leib Teil einer individuellen
Biografie; umgekehrt ist Bewusstsein verkorpert; es ist inkarniert.
Ein Mensch tiberschreitet sich vermittels des Leibes nicht nur, wie

41

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

Whitehead betont, physisch durch den Stoffwechsel, sondern auch
durch den sinnlich-sichtbaren Ausdruck von qualifizierten Perzeptio-
nen und Emotionen. (Vgl. Whitehead 1968, 22)

Dadurch gewinnt der Leib gerade fiir die Lebensphasen, in denen
Menschen sich ihrer selbst nur noch fragmentiert oder gar nicht
mehr bewusst sind, eine entscheidende Bedeutung: Klinische Studien
zeigen, dass sich demente Patienten gegen kiinstliche Erndhrung oft
mit erregten Bewegungen wehren. In diesen Abwehrbewegungen
kann man nur dann mehr sehen als Reflexe und einfache biologisch-
vitale Impulse, die ignoriert werden konnen, wenn man den Leib
als Medium des Ausdrucks von Intentionen und Bedeutungen sieht,
die nicht mehr bewusst reflektiert werden, die aber immer noch eine
innere Einstellung verraten: Entweder aufgrund der emotionalen Per-
zeption der Gesamtsituation oder aufgrund von Uberzeugungen, die
irgendwann erworben wurden und nun abgerufen werden. Die Art des
Ausdrucks verrit etwas tiber die irgendwie gespiirte Bedeutung einer
Situation und die noch vorhandene Lebenskraft und den Lebenswillen
insgesamt. (Vgl. Dekkers 2004, 119) Vormals erworbene Einstellun-
genund fragmentierte Erinnerungen verbinden sich mit den Affekten,
die die gegenwirtige Situation wachruft. Versteht man eine Person
mit Scheler als eine Einheit in der Vielfalt von Ausdrucksweisen
(vgl. Kather 2020a), zu denen nicht nur Sprache und Vernunft,
sondern auch Gefiihle, Empfindungen und Leibbewusstsein gehoren,
oder mit Whitehead (vgl. Kather 2020b) und Damasio als einen
Organismus, bei dem physische und psychische Prozesse auf allen
Ebenen der Komplexitit zu einem funktionsfahigen Ganzen integriert
sind, dann brechen mit zunehmender Demenz zweifellos immer mehr
Ausdrucksformen weg. Der Organismus hat nicht mehr die Kraft,
sich in einem Prozess unablassiger Selbstiiberschreitung als innere
Einheit zu konstituieren, sodass die verbleibenden Ausdrucksformen
nicht mehr miteinander koordiniert sind. Mit der Klarheit der Wahr-
nehmung geht auch die Pragnanz des Ausdrucksvermogens verloren.
Schon kleine Reize konnen dadurch heftige emotionale und leibliche
Reaktionen hervorrufen — ebenso wie starke Impulse vollstindig
verpuffen kénnen. Die Fahigkeit, zwischen den Ereignissen einen
konsistenten Zusammenhang herzustellen und die Reaktionen auf die
Anforderungen der Umwelt abzustimmen, geht verloren. Dennoch
bleibt noch lange Zeit das Bemiihen erkennbar, irgendwelche Sinn-
zusammenhinge im Erlebten zu finden, die jedoch zunehmend nur

42

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

noch von subjektiver Relevanz und fiir andere nicht mehr nachvoll-
ziehbar sind.

Sieht man im Leib eine Manifestation erworbener Gewohnhei-
ten und individuellen Erlebens, dann wird die Kluft zwischen Per-
sonen mit rationalen Fahigkeiten und Nicht-Personen tiberbriickt.
Als Manifestation eines nicht mehr bewusst steuerbaren Eigenwil-
lens ist der Leib kein Ding unter Dingen; als Ausdruck von implizi-
ten Interessen ist er moralisch relevant, sodass die Bewertung des
Lebens nicht nur von Akten rationaler Selbstzuschreibung abhéngt.
Abwehrbewegungen schwer dementer Personen geben Aufschluss
tiber die Frage, ob lebensverlangernde Behandlungen fortgefiihrt oder
eingestellt werden sollen, ob man sie also eines natiirlichen Todes
sterben lassen sollte. Dekkers (2004, 122) resiimiert: »From a nondu-
alistic, phenomenological perspective, bodily defensive movements
can be considered a meaningful answer to extreme circumstances
from >somebody<« who once was a >real< person.«

Wird Autonomie nur an mentale Fahigkeiten gebunden, dann
sind demente Menschen keine Personen; sie haben nicht die Fahigkeit
kognitive Inhalte zu erwerben und zu behalten, diese kritisch zu
priifen und aus freiem Willen zu agieren. Sieht man jedoch auch
im Leib ein Moment der individuellen Biografie, dann lassen sich
Ausdrucksbewegungen als Kundgebung von Gefiihlen, als Willensbe-
kundungen und Manifestation impliziter Interessen verstehen. Sie
sollten also soweit wie moglich in den Umgang mit Patienten und
in Entscheidungen tiber ihre Behandlung mit einbezogen werden.
Da das implizite Wissen des Leibes ohne bewusste Kontrolle abgeru-
fen werden kann und damit nach dem Verloschen des bewussten,
reflexiven Erlebens noch fiir eine gewisse Zeit vorhanden ist, spricht
Dekkers (2004, 125) von einer korperlichen Form der Autonomie.
Besser wire es vielleicht, von einer leiblichen Form der Autonomie zu
sprechen, die Raum lasst fiir eine Sensibilitit, die auch noch weit unter
der Schwelle des bewussten Erlebens vorhanden sein kann.

Auch das mit der Akzeptanz von Vergianglichkeit und Endlichkeit
verbundene existentielle Leid ist eine Dimension des Personseins.
Weder eine schier endlose Lebensverlangerung mit technischen Hilfs-
mitteln, wie sie derzeit in vielen Altenheimen und Kliniken praktiziert
wird, wird einer Person gerecht, noch der transhumanistische Ansatz,
der die physische Dimension aufheben will, indem er die biografische
Identitdt auf eine Sammlung von Daten reduziert, die in einen Robo-
terkorper implementiert werden kénnen. Die Auseinandersetzung

43

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

mit der eigenen Sterblichkeit beinhaltet im Sinne der stoischen prae-
meditatio malorum auch die Chance zur Besinnung auf fundamentale
Werte und die Bejahung der Gegenwart. Die Ausweitung der Per-
son und ihrer Biografie auf die Leiblichkeit bedeutet daher keine
Lebensverlangerung um jeden Preis. Nicht die Lange des Lebens,
mithin die Anzahl von Jahren allein ist entscheidend, sondern auch
die Fahigkeit zur emotionalen und kognitiven Teilnahme am Leben
anderer und dem Kontext, in den das eigene Leben eingebettet ist.
Insofern stellt sich angesichts schwerer Demenz auch die Aufgabe,
sich der Endlichkeit und Sterblichkeit des Lebens zu stellen und sich
mit Hilfe der Fahigkeit zur Perspektiveniibernahme zu fragen: Wiirde
ich selbst in einem Zustand volliger Hilflosigkeit ohne emotionale
und bewusste Lebensqualitdt noch weiterleben wollen? Allzu oft
sind es die Interessen der Angehorigen, die jemanden am Leben
erhalten wollen, weil er so zumindest physisch noch prisent ist.
Damit bekunden sie einerseits, dass der Korper mehr ist als ein
biologischer Organismus, dass er noch an die Person erinnert, mit
der man sein Leben geteilt hat. Andererseits handelt es sich um
einen letzten Akt des Respekts vor eben dieser Person, wenn man
eindeutige Abwehrbewegungen etwa gegen kiinstliche Ernahrung als
den Wunsch zu sterben interpretiert.

Da sich im Leib Qualitdt und Bedeutung von Ereignissen mani-
festieren, werden Umgebung und Akteur ohne die Einschaltung
kognitiver, symbolischer und abstrakter Akte durch prareflexive
Strukturen aufeinander abgestimmt. Weder bestimmt das Bewusst-
sein die leiblich vermittelten Erfahrungen noch sind diese die blofle
Basis fiir hoherstufige mentale Akte. An jeder Form der Erfahrung
sind die verschiedenen Ebenen der Selbstzentrierung und der Inter-
aktion zwischen Selbst und Umwelt beteiligt. Die Zielgerichtetheit
einer Aktion entspringt daher nicht allein bewussten, kognitiven Pro-
zessen, sondern umfasst auch die Orientierung des Leibes in seinem
raum-zeitlichen Umfeld. Erfahrungen und Lernprozesse verdndern
nicht nur bewusste Intentionen, sondern auch die physisch-leibliche
Disposition und damit das Verhaltnis zum Umfeld, das wiederum in
verinderter Weise auf den Organismus wirkt.

Fiir Demente gilt daher: Werden sie in einen bestimmten Kontext
versetzt, dann kann dieses stumme Wissen evoziert werden. Das
Umfeld erscheint aufgrund der Interaktion mit dem Leib und dem
in ihm verkorperten Wissen in einer spezifischen Bedeutsamkeit,
die zu Aktivititen motivieren kann, die als eine Antwort auf diese

44

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

Bedeutsamkeit zu verstehen sind. Erst aus dem Kontext und der
Vorgeschichte erschlief3t sich dem auflenstehenden Beobachter der
Sinn von Bewegungen und Lauten. Die Umwelt ist auch fiir Demente
kein bedeutungsleeres Gegeniiber, und die Antwort auf sie sind keine
quasi-mechanischen Reflexe oder Automatismen.

Wenn Selbstiiberschreitung die Bedingung des biologischen
Uberlebens ebenso wie der psychischen Entwicklung und des Han-
delns ist, dann vermittelt der Leib nicht nur zwischen Innerem und
AuRerem. Indem eine korperliche Bewegung zu einer bedeutungsvol-
len Geste wird, vermittelt er auch zwischen Natur und Kultur. Physi-
sche Bediirfnisse werden nicht mehr unmittelbar ausgelebt, sondern
sind in intersubjektiv vermittelte Formen eingebettet und werden im
Kontext der jeweiligen Kultur interpretiert. Menschen sind daher als
Naturwesen immer auch Teil ihrer Kultur. Auch die Ausdrucksformen
dementer Personen wie die Antworten der sie pflegenden Menschen
sind in kulturspezifische Interpretationsmuster eingebettet. Welche
Gesten jemand erworben hat, welche Bedeutung Leben und Tod, die
eigene Autonomie, die Mitmenschen und das Geschlechterverhilt-
nis haben, wie Hilflosigkeit, Intimitat und korperliche Beriihrungen
erlebt werden, hiangt nicht nur von der individuellen Biografie ab,
sondern auch vom kulturellen Kontext, in dem sie erworben wurden.
(Vgl. Hughes 2001)

Die Einheit psychischer und physischer Prozesse, die sich am
Anfang des Lebens entwickelt hat, bleibt somit auch an dessen
Ende noch lange erhalten (vgl. Dekkers 2004, 123). Vermittels des
Leibes ist eine demente Person daher fiir andere noch in begrenztem
Rahmen in ihren Emotionen und Gewohnheiten ansprechbar. Dabei
beeinflussen sich physische und psychische Prozesse wechselseitig.
Einerseits fiihrt der Abbau der korperlichen und neuronalen Funk-
tionen zu einer Verminderung des Selbstgefiihls; andererseits fiihrt
der Verlust des Selbstgefiihls und kognitiver Fahigkeiten zum Abbau
physischer Funktionen, von Gedéachtnisleistungen und der Fahigkeit
zur Aufmerksamkeit. Regelmifliige korperliche Bewegungen konnen
daher dem Abbau mentaler Fahigkeiten entgegenwirken; diese sind
ihrerseits entscheidend fiir die Austibung bestimmter Bewegungsfor-
men. Dekkers (2004, 124) betont: »Not only the decay of bodily
functions negatively influences the sense of self, but the loss of
self and of cognitive capacities also negatively influences the per-
son’s bodily functions.« Dass sich der Leib nicht auf physiologische
Prozesse reduzieren ldsst, sondern immer auch eine Manifestation

45

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

seelisch-geistiger Momente beinhaltet, wird auch dadurch deutlich,
dass bei dementen Personen plotzlich, wie aus totaler Versunkenheit
auftauchend, das Gegentiber angeschaut wird, einzelne Sétze oder
Liedsequenzen artikuliert und zielgerichtete Bewegungen auf den
Anderen zu ausgefiihrt werden. Nur wenn im ganzen Organismus
seelisch-geistige Prozesse wirksam sind, lassen sich Verhaltensweisen
erklaren, die rein physiologisch gesehen nicht mehr moglich waren.
Insofern ist der Leib auch bei Dementen umfassender als ein natur-
wissenschaftlich verstandenes Korperkonzept. (Vgl. Fuchs 2000, 41)

Weder kann die Sprache des Leibes, die Bedeutung von Mimik
und Gesten, aus biologischen Funktionen abgeleitet werden, noch
existieren Bedeutungen nur als subjektiv erlebte Qualitdten in der
Privatheit des eigenen Bewusstseins. Die Frage, wo genau der Geist
auf den Korper einwirkt oder wie die neuronalen Prozesse des Gehirns
Bedeutung und Sinn erzeugen, ist daher falsch gestellt. Ebenso unbe-
friedigend ist es, das Verhaltnis von Korper und Geist im Sinne eines
Parallelismus und einer komplementiren Korrelation zu erklaren.
Fiir beide Theorien gibt es keinen Sinn im Sinnlichen. Die Relation
von Korper und Geist kann daher nicht mit dem Konzept von Kau-
salitdt bestimmt werden, das den Naturwissenschaften zugrunde
liegt. SchliefSlich ist auch der Erklarungsversuch der Systemtheorie
ungentigend, da diese im Rahmen der objektivierenden Methode
der Naturwissenschaften das Verhiltnis von Korper und Geist nur
durch kausal induzierte Riickkoppelungsprozesse erklart, nicht aber
durch Intentionen und Bedeutungen. Ebenso einseitig ist es freilich,
das Ausdrucksverhalten nur durch die Qualitdt und Bedeutung des
subjektiven Erlebens zu verstehen. Nur der physiologisch funktions-
fahige Korper wird zum Ausdruck von Intentionalitat. Am Beispiel
des Leibes zeigt sich daher exemplarisch, dass es Phanomene gibt, bei
denen die Trennung von naturwissenschaftlicher und lebensweltli-
cher Perspektive aufgehoben werden muss. Dabei handelt es sich nicht
um ein rein theoretisches Problem, sondern um nichts Geringeres als
ein Verstehen der Bedingungen der Moglichkeit des Lebensvollzugs
selbst. (Vgl. Jonas 1994, 38) Notwendig wire es daher, die Interaktion
verschiedener Formen von Verursachung, wie sie sich exemplarisch
im menschlichen Leib zeigt, zu erarbeiten.

Um das Verhaltnis von Leib und Geist wenigstens anndhernd zu
verstehen, kann eine Analogie aus dem Bereich der Sprache weiterhel-
fen: Bei einem Wort wird der akustisch vernehmbare Laut zum Tréager
einer Bedeutung; bei einem Schriftzeichen reprasentiert die sinnlich

46

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

wahrnehmbare Linie einen bestimmten Sinn. Ebenso wenig wie sich
der Laut von seinem Sinn l6sen lasst, lasst sich der Leib von seinem
seelischen Ausdruck trennen. Weder ist der Leib nur ein sinnloser
physikalischer Mechanismus noch Sinn ein rein geistiges Phanomen.
In seiner sinnlichen Erscheinung wird der Leib als Ausdruck des Inne-
ren zum Trdager von Sinn. Wie in einem Wort oder einem Kunstwerk
bilden Stoff und Form eine Gestaltganzheit. Zerlegt man sie in physio-
logische Funktionen und rein geistige, nur dem Inneren zugéngliche
Inhalte, dann wird die Sinngestalt des Leibes zerstort. Leibliches und
Geistiges, so sagt Cassirer (1990a, 117), bilden eine »symbolische
Relation«. Sinn ist dem Sinnlichen immanent. Er erschliefst sich frei-
lich nicht nur durch hermeneutisch-sprachliche Interpretationen; es
gibt ein in der menschlichen Entwicklung viel friiheres Sinnverstehen:
das der Physiognomie des Ausdrucks. Lange vor der Entwicklung
der Sprache kénnen Kinder ebenso wie hoch entwickelte Tiere, etwa
Blindenhunde, in Gesichtern lesen oder auf die Sprache der Dinge
aufgrund ihres Ausdrucks und ihrer Atmosphire reagieren. Nicht in
den physikalisch bestimmten Kérper greift daher der Geist ein, wohl
aber zeigt er sich vermittels des Leibes. Im Leib manifestiert sich die
Person in ihren bewussten wie unbewussten Zustidnden. Sie ist daher
keineswegs auf die rationale Form des Ausdrucks beschrinkt. Zu ihrer
Identitat gehort auch »LeibbewufBtsein« (Scheler 1954, 396).

6. Der Leib als Medium qualifizierter WelterschlieRung

Alsleibgebundene Wesen konnen Menschen nur in einem hochgradig
strukturierten natiirlichen Umfeld tiberleben. Weder besteht die Ord-
nung der Natur nur aus einem zusammenhanglosen Nebeneinander
von Entitdten, noch ist sie ein blofles Konstrukt des Gehirns: Sie
ist eine Bedingung der Moglichkeit des Uberlebens und damit des
Erkennens. Nimmt man die naturwissenschaftliche Perspektive ein,
dann kann man den Stoffwechsel, mithin den Umsatz von Energie,
berechnen. Zwar ist auch in diesem Fall ein Organismus kein im Raum
lokalisierbares Objekt, sondern ein integraler Teil der Umwelt, mit der
er durch Beziehungen verbunden ist, die er standig aufrechterhalten
muss. Doch vermittels des Leibes werden diese Beziehungen in ihren
spezifischen Qualitdten erlebt; sie haben sinnliche, vitale, emotionale
oder kognitive Bedeutungen, so dass der Raum nicht homogen ist.

(Vgl. Merleau-Ponty 1966, 332)
47

hitps//dol.org/10.5771/9763495985709-29 - am 16.01.2026, 13:27:29, https://wwwiinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

Erstim Umgang mit den Dingen lernen Menschen ihre korperli-
chen Proportionen, Moglichkeiten und Gefahren einzuschatzen. (Vgl.
Mechsner 1997, 90) Eigenschaften und Bedeutung der Dinge sind
daher weder nur im Bewusstsein und damit rein subjektiv noch nur
auflen an den Dingen und damit beobachterunabhangig. Sie sind rela-
tiv zu einem Individuum in seiner psychophysischen Konstitution.
In diesen Welten-Raum kann man nicht von auflen eintreten; er
wird unabldssig durch die eigene psychophysische Existenz, durch
die besondere Stimmung, den Grad der Aufmerksamkeit, Vorwissen,
Absichten und Werte konstituiert und modifiziert. Ein und derselbe
raumliche Kontext kann daher je nach biografischem Hintergrund
sehr unterschiedliche Sinngehalte haben und zu unterschiedlichen
Aktionen herausfordern. Doch auch in diesem Fall leben Menschen
nicht als isolierte Individuen, sondern eingebettet in eine Kultur.
Diese besitzt affektive Zentren mit besonderer Bedeutung, zu denen
sich Menschen hingezogen fiihlen. Neben heilige Berge in mythisch
gepriagten Kulturen traten im Mittelalter Kathedralen, Kloster und
Schlgsser, die neuerdings von Borsenpldtzen, Kunstausstellungen
und Sportstadien abgelost wurden. Als reines Bewusstsein hatten
Menschen nur eine abstrakte Vorstellung von der Welt; ihre Begriffe
wiren, wie Kant sagte, ohne sinnliche Anschauung und damit leer.
Thre Freiheit wére, obzwar grenzenlos, ohne Wirklichkeit und Wirk-
samkeit. Wiirde sich ihr Wissen nur aus der Position eines extra-
mundanen Beobachters oder virtueller Imagination speisen, wiirden
mit der Erfahrungsfahigkeit auch der Bezug zur Realitét in ihrer exis-
tenziellen Bedeutung und das Gespiir um Maf3stdbe verloren gehen.

Das Netz von Bedeutungen, durch das Menschen mit der Welt
verbunden sind, wird daher nicht nur vom Bewusstsein konstituiert,
sondern ist untrennbar mit der leiblichen Konstitution verbunden.
Dadurch ist der Leib nicht nur Ausdruck und Erscheinung geistiger
Akte; er bestimmt seinerseits mit, welche Akte tiberhaupt realisierbar
sind und in welchem Verhiltnis sie zum Lebensvollzug insgesamt
stehen. (Vgl. Merleau-Ponty 1966, 500f.) Zu handeln ist daher
keine blofle Reaktion auf Reize, sondern eine strukturierte Antwort
auf eine als bedeutungsvoll erlebte konkrete Situation. Der Leib ist
daher kein Mittel, sondern das Medium, durch das der Mensch eine
Verankerung in der Welt hat. Der Leib bildet das Scharnier, an dem
die Anforderungen der Umwelt in auf sie abgestimmte Handlungen
umgesetzt werden, die eine vitale, kognitive und sogar existenzielle
Bedeutung haben.

48

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

Mit dem Ausfall einzelner Sinne und der Einschriankung der
Bewegungsfahigkeit verdndern sich auch die Mafistibe, an denen
Herausforderungen gemessen werden. Die Verengung des Spiel-
raums an Maoglichkeiten wirkt wiederum auf Selbstbild und Stim-
mungsgefiige ein. Der Vergleich mit fritheren Fahigkeiten und mit
denen anderer birgt die Gefahr, in Depressionen zu versinken oder
in eine Glorifizierung der Vergangenheit zu fliichten. Beides beschleu-
nigt den Verlust des Bezugs zur Gegenwart. Von den Bezugspersonen
ist daher eine schwierige Gratwanderung zwischen der Ermutigung
zum Ausloten der eigenen Grenzen, zu Anstrengung und Selbststan-
digkeit einerseits, zur Annahme von mitmenschlicher Hilfe anderer-
seits gefordert.

Die Verwirrung dementer Personen erklart sich daher nicht nur
durch Defizite in neuronalen Verarbeitungsprozessen. Sie beruht viel-
mehr auf der psychophysischen Interaktion mit dem Umfeld insge-
samt. An ihr sind die physiologischen Strukturen ebenso beteiligt wie
das sich psychophysisch artikulierende Selbst und seine Lebensge-
schichte. Eine Unterstiitzung der noch vorhandenen Fahigkeiten darf
daher nicht nur bei neuronalen Prozessen ansetzen, sondern muss
die Beziehung zum Umfeld mit einbeziehen. (Vgl. Martinez-Pernia
2020) Fiir demente Menschen, die zu einer abstrakten Orientierung
in Raum und Zeit nicht mehr fahig sind, sind sinnliche Marker
in einer vertrauten Umgebung die entscheidenden Orientierungs-
punkte: Gerausche, Geriiche, Farben, Bilder, die verkorperte Erinne-
rungen wecken. Werden sie dagegen in eine Umgebung versetzt, mit
der sie sinnlich und emotional nicht vertraut sind, in der sie sich nicht
mehr auf als bedeutungsvoll erlebte Zeichen beziehen konnen, bre-
chen die Verbindungen zur Umwelt zusammen und fithren zu Unruhe
und Panik. Wie alle Menschen sind auch sie in ein Umfeld eingebettet,
das sich aus sozialen, kulturellen und nattirlichen Momenten bildet.
Vertraute Nischen unterstiitzen daher die noch verbliebene Fahigkeit,
sich selbstédndig zu orientieren.

Doch nicht nur die leibliche Orientierung im Raum, sondern
auch die im Gedachtnis des Leibes gespeicherten Zeitgestalten kon-
nen bei der Orientierung helfen: Rhythmen beim Tanzen etwa oder
ritualisierte Bewegungen. Rituale sind regelméfliig wiederkehrende
Muster, die durch bestimmte Bewegungen, Farben oder Klange vor
allem die Sinne und die Emotionen ansprechen. Sie bilden Bri-
cken zwischen verschiedenen Tagesabschnitten und Orten. Obwohl
moderne Rituale zunehmend nur von Individuen fiir sich alleine

49

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

ausgeiibt werden, sind kulturell vermittelte Rituale Ausdruck fiir die
Partizipation an einer Gemeinschaft. Sie befreien aus der Verschlos-
senheit in sich und binden in nicht-verbal vermittelte Formen des
Miteinanders ein. Ahnlich wie begriffliche Kategorien ftir das Denken
sind auch Sinne und Emotionen auf Ordnungsstrukturen angewiesen.

Nur wenn man auch das Gedachtnis des Leibes als Teil der
Lebensgeschichte begreift, entgeht man der Reduktion der Biografie
auf das erzahlte Leben, mithin auf die Einheit eines Narrativs, wie
Maclntyre (1985) formuliert. Danach ist »what the agent is able to
say intelligibly as an actor [...] deeply affected by the fact that we
are never more (and sometimes less) than the co-authors of our own
narratives.« (ebd., 213) Dennoch kann es auch diese Geschichte, die
den Leib einbezieht, nur geben, solange zumindest ein Mindestmaf
an in sich zentrierter Subjektivitdt vorhanden ist, die das Perzipierte
im Sinne von Whitehead immer wieder verkniipft. Geht man mit
Damasio von der Vielschichtigkeit des Selbst aus und sieht den
Leib als Teil eines Narrativs, beruht die biografische Kontinuitat auf
dem Lebenszusammenhang insgesamt, von dem Bewusstheit nur ein
Aspekt ist.

Der Lebenszusammenhang erschliefit sich freilich nicht nur
durch rdumliche, sondern auch durch zeitliche Proportionen. Nur die
gemessene Zeit als Reihung homogener Abschnitte ist ein Parameter,
der dem Inhalt und damit dem individuellen Erleben dufierlich ist,
auf Konventionen beruht und fiir alle gleichermafien gilt. Doch wie
der Raum ist auch die Zeit nicht nur auf rationale Einteilungen,
sondern auch auf den Menschen als Lebewesen bezogen. Durch das
Gedachtnis altern Menschen nicht wie Dinge; sie zerfallen nicht
einfach unter dem Einfluss physikalisch wirkender Krifte und sie
werden auch nicht nur durch Erfahrungen geprigt. Sie konnen das
Gewesene mit Gegenwart und Zukunft verkniipfen und so die drei
Ekstasen der Zeit zueinander in Beziehung setzen. Dabei werden
nicht qualitatslose Zeitpunkte verbunden. Die gelebte Zeit ist mit
Bedeutungund Sinn beladen; sie erscheint als erfiillt oder leer, als kurz
oder lang oder als der rechte Augenblick. Durch die Moglichkeit, sich
mit dem Beginn und Ende des eigenen Lebens auseinanderzusetzen,
gewinnt sie eine existenzielle Dimension. Dabei ist die Vergangenheit
keineswegs abgeschlossen; immer wieder andert sich das Gewicht
vergangener Ereignisse mit der Bedeutung des gegenwirtig Erlebten
und den Méglichkeiten, die die Zukunft in sich triagt. Dadurch veran-

50

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

dert sich auch das Verhiltnis von Vergangenheit und Zukunft mit den
einzelnen Lebensphasen.

Als Einheit im Wandel der Ereignisse erlebt sich ein Mensch
jedoch nur, wenn es ihm gelingt, die drei Dimensionen der Zeit
bewusst zu synthetisieren. Dennoch erstreckt sich die Erinnerung
nicht nur auf das, was dem Bewusstsein aktuell zuganglich ist. Sin-
neseindriicke, Geriiche oder Gerdusche, Bertihrungen oder Ertastetes,
verkniipfen sich mit den ins Unbewusste abgesunkenen Spuren der
Erinnerung. Plotzlich ist die Vergangenheit wieder gegenwirtig, wie
Marcel Proust wusste (in: Mechsner 1997, 83). Korpertherapien,
etwa die von Feldenkrais, machen sich diese Erkenntnis schon lange
zu Nutze. Auch in fortgeschrittenen Stadien der Demenz kénnen
durch Musik oder Bilder Erinnerungen geweckt werden. Durch die
emotionale Stimulierung tauchen sie fiir kurze Zeit aus ihrer Versun-
kenheit auf.

Dartiber hinaus haben korperliche Prozesse eine zeitliche Dyna-
mik, weil Menschen als Organismen ein Teil der Natur sind. (Vgl.
Cassirer 1990b, 83f.) Die biologischen Funktionen von Organismen
haben keine lineare, offene, sondern eine kreisformig geschlossene
Struktur. Durch die regelmafiige Riickkehr in den Ausgangszustand
erneuert sich ein Organismus und erhilt auf diese Weise seine
Struktur fiir eine gewisse Dauer. (Vgl. Aschoff 1989, 134) Die Rei-
henfolge der einzelnen Phasen eines Zyklus lasst sich dabei weder
umkehren noch vertauschen. Aufierdem kann kein Rhythmus isoliert
betrachtet werden. Erhaltung, Regeneration und Belastungsfahigkeit
eines Organismus hangen von dem hochgradig koordinierten Zusam-
menspiel einer Vielzahl von Rhythmen ab. Weniger die quantitativ
bestimmbare Zeitdauer, als vielmehr das Verhaltnis verschiedener
Zeitgestalten zueinander bestimmt die Funktionsweise biologischer
Prozesse. Diese werden zumindest teilweise durch aufSere Taktgeber,
insbesondere durch den Wechsel von Tag und Nacht, Licht und
Dunkelheit, koordiniert.

Eines der auffilligsten Merkmale von Demenz ist die zuneh-
mende Unfahigkeit, das eigene Leben noch zeitlich zu strukturieren.
Was aber konnte Menschen, die keine Uhren mehr verwenden kon-
nen, helfen, ihren Alltag noch selbst zu gestalten? Durch den Leib
als Manifestation des seelischen Ausdrucks dndert sich auch das
Verhiltnis zu nichtmenschlichen Lebewesen. Da der Mensch selbst
aus dem Prozess der Evolution hervorgegangen ist, sind Menschen
und Tiere trotz aller Unterschiede nicht nur genetisch, sondern auch

51

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

durch bestimmte Emotionen und ihr Ausdrucksverhalten miteinan-
der verbunden. Schon Tiere, so hatte Herder (1960, 3-12) betont,
haben eine »Sprache der Empfindungenc, in der sie sich artikulieren,
um mit anderen Lebewesen zu kommunizieren. Heute bestitigt
die moderne Verhaltensforschung die erstaunlichen Wahrnehmungs-
fahigkeiten vieler Tiere und ihre Fahigkeiten, auf Menschen mit
Einfiihlungsvermogen und Empathie zu reagieren. (Vgl. Waal 2008;
Wolf 2009) Zwischen beiden besteht eine innere Affinitit, die ein
nicht-objektivierendes Verhaltnis zu anderen Lebewesen ermoglicht,
ein Verhaltnis der Partizipation. (Scheler 1985, 112, 114)

Zumindest im Hinblick auf hohere Tiere ist deshalb eine, wenn-
gleich eingeschrinkte, wechselseitige Kommunikation moglich. Viele
Tiere sind Spielgefdhrten und Begleiter des Menschen. Mit einer
schier unerschopflichen Geduld und Treue, die die von Menschen
weit iibersteigen, konnen Hunde ihr blindes Herrchen begleiten oder
einem Rollstuhlfahrer im Haushalt helfen. Offensichtlich spiiren
diese Tiere, was in den Menschen vorgeht und vertrauen ihnen;
umgekehrt konnen Menschen innerhalb bestimmter Grenzen die
nonverbale Sprache der Tiere, ihren physiognomischen Ausdruck und
ihre Laute deuten.

Vor allem Hunde, die seit mehr als 10 000 Jahren mit Men-
schen zusammenleben, haben gelernt, den mimischen Ausdruck, den
Tonfall und kleinste Gesten zu verstehen. Erhalten sie dann noch
eine besondere Schulung, konnen sie dementen Menschen helfen,
ihren Alltag fiir eine gewisse Zeit noch selbst zu strukturieren. Dank
der Interaktion mit Tieren >wissenc sie auf nicht-kognitive Weise,
wann es Zeit ist, zu essen oder schlafen zu gehen. Auflerdem sind
Tiere eine wichtige Hilfe, um noch Emotionen wie Zuwendung,
Fiirsorge oder Zartlichkeit zum Ausdruck zu bringen und implizite
Verantwortung fiir ein anderes Lebewesen zu tibernehmen. Dadurch
bleiben Menschen auch nach dem Wegbrechen sprachlich-rationaler
Ausdrucksformen und der Fihigkeit zu bewusster Planung noch in die
Gestaltung der sozialen Umgebung und des ihnen vertrauten Raumes
aktiv eingebunden.

7. Die Bedeutung des Leibes fiir die Intersubjektivitat

Durch die Doppelperspektive von Korper und Leib dndert sich auch
das Verhiltnis zu anderen Menschen. Die Bewegung des Sich-Aus-

52

hitps//dol.org/10.5771/9763495985709-29 - am 16.01.2026, 13:27:29, https://wwwiinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

driickens ist nur der erste, entscheidende Schritt zu einer Beziehung
zu ihnen. Nur durch die Fihigkeit, sich vermittels des Leibes durch
gezielte Bewegungen oder artikulierte Laute auszudriicken, konnen
Personen iiberhaupt tiber ihre Interessen und Erfahrungen kommuni-
zieren. Nicht die Physiologie des Korpers, sondern die Bedeutung des
leiblichen Ausdrucks entscheidet, wie man sich zu seinem Gegentiber
verhalt. Auch Worte sind sinnlich vermittelt. Eine Person, so Dekkers
(2004, 120), »communes with, and learns about, the world through
her eyes and ears and touch and smell. She interacts with others
through movement and words.« Der Leib ist deshalb nie nur Leib fiir
mich, sondern immer schon Leib mit anderen und eine fundamentale
Bedingung der Moglichkeit von Kommunikation. In der Symbolik des
Leibes wird daher immer schon die Priasenz eines anderen Menschen
mit wahrgenommen.

Besonders deutlich wird dies am Vorgang des Sehens: Gew6hn-
lich wird er dadurch erklart, dass optische Reize, die von irgendeinem
dufleren Objekt reflektiert werden, auf die Netzhaut treffen und zum
Gehirn weitergeleitet werden. Aufgrund komplizierter neuronaler
Verarbeitungsmechanismen entsteht schlieflich ein Bild. Sehen lasst
sich, so scheint es, kausal als eine Reaktion auf Reize und deren
Verarbeitung erklaren. Fiir die wissenschaftliche Erklarung wird ein
sehendes Ich nicht benétigt.

Aber haben wir damit tatsdchlich schon alle Elemente des Sehens
erfasst? Fiele die Antwort anders aus, wenn man fragt, wie man
den Blick des Anderen erkldren kann? Dessen Interpretation ist
im alltaglichen Leben fiir das Verhalten viel ausschlaggebender als
die Frage, wie der Sehvorgang funktioniert. Dabei setzt freilich die
Deutung des Blicks die physiologische Fahigkeit zu sehen voraus. Der
Blick richtet sich auf etwas oder auf jemanden; in ihm manifestiert
sich eine Absicht, eine Frage oder eine Stimmung. Wahrend man
es vermeiden kann, auf sich zu reflektieren, spiirt man im Blick
des Anderen unweigerlich sich selbst, so dass man nicht bei einem
Bewusstsein von den Dingen oder einem rein imaginierten Bild von
sich stehen bleiben kann. Man spiirt, dass einen der Andere in einer
Weise sieht, die einem letztlich unzuginglich bleibt. Erst im Blick
des Anderen kann daher die Unsicherheit entstehen, wie der eigene
Leib von ihm wahrgenommen wird, konnen Ekel und Scham erlebt
werden, wie Sartre in seiner Analyse des Blicks betont (Vgl. Kather
2007, 171-174). Man weifd nicht, wie der Andere einen sieht, ob er
einen verachtet, Mitgefiihl oder Abscheu empfindet.

53

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

Dass einem ein Mensch »>zu nahe tritt< ist nicht nur im tbertra-
genen Sinne, sondern auch im wortlichen zu verstehen. Sobald eine
bestimmte raumliche Distanz unterschritten wird, entsteht ein Gefiihl
des Unbehagens und Bedringtseins. Blicke konnen erbarmungslos
fixieren und das Gefiihl erzeugen, jemandem hilflos ausgeliefert und
in seinen seelischen wie korperlichen Reaktionen wie gelahmt zu sein.
Nicht durch die korperliche Gewalt, sondern durch die sich in ihr
manifestierende Absicht, als Objekt eines fremden Willens, verliert
ein Mensch die Achtung vor sich selbst. Er zerbricht, - und kann
daran auch physisch zu Grunde gehen. Die Wiirde der Person kann
daher nicht nur geistig durch einen Verstof3 gegen ihre Interessen,
sondern auch durch den Angriff auf den Leib als Ausdruck der Person
verletzt werden.

Da das Gefiihl der Scham nicht nur auf dem rationalen Begreifen
einer Situation beruht, sondern auch durch Berithrungen und Blicke
ausgelost wird, bleibt es auch bei Dementen bestehen. Im Blick des
Anderen wird der eigene Leib gespiirt und mit ihm Scham und Ekel
vor unkontrollierbaren korperlichen Funktionen und der eigenen
Hilflosigkeit. Da er den schon préreflexiv vorhandenen Wunsch nach
Achtung und Anerkennung beriihrt, ist oft auch ein einfiithlsamer
Umgang machtlos gegen diese Gefiihle. Nimmt die Angst vor Verlet-
zung iiberhand, dann geht die fiir Menschen konstitutive Weltoffen-
heit, die Fahigkeit neugierig zu sein, zu staunen, Neues zu entdecken
und sich auf andere einzulassen, verloren.

Doch die Leibgebundenheit hat zwei Seiten: Das Gefiihl des
Ausgesetztseins, des Verletztwerdens und der Gefiahrdung einerseits,
die Moglichkeit zu physischer Nahe, Zartlichkeit und Mitgefiihl
andererseits. Schutzlosigkeit ist nur die Kehrseite der Moglichkeit,
in einer Umarmung Trost zu spenden, Geborgenheit und Warme
zu vermitteln, Zartlichkeiten und Liebe auszutauschen. Bei kleinen
Kindern ebenso wie bei Dementen ist die Briicke zu anderen und
zur Welt nicht die verbale Sprache, sondern der Klang der Stimme
und die korperliche Bertihrung. In der Art und Weise eines Héande-
drucks oder einer Umarmung spiirt man nicht nur diesen Korper,
sondern durch ihn hindurch diese Person mit ihrer besonderen Inten-
tion. Der Akt des Bewusstseins, der Grad der Aufmerksamkeit, die
momentane Absicht, Emotionen, Anteilnahme, Wertvorstellungen
und Vorgeschichte vermitteln sich durch den Leib hindurch. Die
Differenz, ob jemand mit seinen Gedanken bei einem ist oder gerade
ein schwieriges Problem 16st und deshalb innerlich abwesend ist,

54

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

wird physisch sptirbar. Beriihrt und gestreichelt zu werden, die
Hiande gehalten zu bekommen bedeutet gerade fiir Demente eine
Vergewisserung ihrer Identitdt und des Noch-in-der-Welt-seins, des
Noch-offen-seins zu anderen. So wichtig die Anerkennung dessen ist,
was jemand auch in dieser Phase noch leisten kann, so ist doch die
Achtung vor ihm weitreichender: Sie ist zum einen im Sinne von Kant
ein Vernunftgefiihl, das sich jemandem vermittelt, der sein Leben
nicht mehr aktiv gestalten kann; zum anderen beinhaltet sie iiber
Kant hinaus die Ansprechbarkeit im Anderen, die auch noch iiber
Beriihrungen und den Klang der Stimme erfolgen kann. Wihrend das
Vernunftgefiihl ein gegenseitiges Anerkennungsverhaltnis fundieren
kann, kann sich die Ansprechbarkeit des Anderen als ein Du auch
tiber Gefiihle, den Klang der Sprache, Blicke, Bertihrungen vollziehen.
Wenn Geist im ganzen Organismus prisent ist und nicht nur von
Gehirnfunktionen erzeugt wird, dann kann auch noch bei schwerer
Demenz vermittels des Leibes kommuniziert werden. Dennoch ist
das Gliick, mit einem dementen Menschen vermittels leiblicher Akte
zumindest noch eingeschrankt kommunizieren zu konnen, mithin zu
erleben, dass er noch ansprechbar ist, begleitet von dem Leid, ihn
immer mehr als Gegeniiber zu verlieren. Wire dagegen, wie Singer
und Quante glauben, eine Person nur durch mentale Eigenschaften
bestimmt und der Korper nur deren biologische Grundlage, dann wire
nicht nur der symbolische Ausdruck, sondern auch eine Kommunika-
tion vermittels des Leibes ausgeschlossen.

Vermittels des Leibes hat daher jeder Mensch ein Sein fiir andere,
das sich ihm unwiderruflich entzieht und das doch ein Moment
der eigenen Identitit ist. Diese konstituiert sich nicht als rein geis-
tiger Akt in der eigenen Innerlichkeit, sondern aus der leibhaften
Beziehung zu ihnen. Als Ausdruck der Person ist der Leib Medium
der Kommunikation mit menschlichen Personen ebenso wie mit
nicht-menschlichen Kreaturen. In diesem Sinne gibt es Autonomie
im Sinne einer Selbstaktualisierung der eigenen Identitdt nur aus der
Beziehung zu anderen.

8. Zusammenfassung

Die menschliche Person, so hat sich gezeigt, ist eine in sich zentrierte
Einheit psychophysischer Prozesse, die auf Selbstiiberschreitung zu
einem spezifischen Umfeld angewiesen sind. Zu diesem gehoren auf-

55

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

grund der Vielschichtigkeit und Komplexitit des Selbstseins die Natur
mitsamt der Vielfalt an Lebensformen ebenso wie die Kultur und
zwischenmenschliche Beziehungen. Die Lebensgeschichte schreibt
sich nicht nur in das biografische Gedachtnis ein, sondern auch in
den Leib. Bis zum Zusammenbruch des Kernselbst, das nur noch
eine punktuelle Verortung in der Raumzeit erméglicht, bleiben Aus-
drucks- und Kommunikationsformen erhalten, durch die ein Mensch
an seinem Umfeld teilnimmt. Vermittels des Leibes ist er auch dann
noch als diese Person ansprechbar, wenn kognitive und sprachliche
Fahigkeiten erloschen sind. Gerade deshalb sind freilich auch die
Ausdrucksformen ernst zu nehmen, in denen sich eine Abwehr gegen
kiinstliche Lebensverldngerung manifestiert.

Literaturverzeichnis

Aschoff, J. (1989). Die innere Uhr des Menschen. In H. Gumin & H. Meier
(Hrsg.), Die Zeit. Dauer und Augenblick (S.133-144). Miinchen: Piper.

Bieri, P. (2001). Das Handwerk der Freiheit. Uber die Entdeckung des eigenen
Willens. Miinchen: Hanser.

Briintrup, G. (1996). Das Leib-Seele-Problem. Eine Einfiihrung. Stuttgart: Kohl-
hammer.

Cassirer, E. (1990a). Phanomenologie der Erkenntnis. In Cassirer, E., Philosophie
der symbolischen Formen, Bd.IlI (9. Aufl.). Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

—(1990Db). Versuch iiber den Menschen. Einfiihrung in eine Philosophie der Kultur.
Frankfurt a. M.: Fischer.

Colombetti, G. (2014). The feeling body? Affective science meets the enactive mind.
Cambridge, MA: MIT Press.

Colombetti, G. & Zavala, E. (2019). Are emotional states based in the brain? A
critique of affective brainocentrism from a physiological perspective. Biology
& Philosophy, 34 (5), 45. doi.org/10.1007/510539-019-9699-6.

Damasio, A. (2000). Ich fiihle, also bin ich. Die Entschliisselung des Bewusstseins.
Miinchen: List.

Dekkers, W. J. M. (2004). Autonomy and the lived body in cases of severe
Dementia. In: R. B. Purtilo & H. Ten Have (Hrsg.), Ethical foundations of Pal-
liative Care for Alzheimer Disease (S.115-130). Baltimore London: Johns
Hopkins University Press.

Fuchs, T. (2000). Leib — Raum — Person. Entwurf einer phdanomenologischen
Anthropologie. Stuttgart: Klett-Cotta.

—(2021). Das Gehirn - ein Beziehungsorgan. Eine phianomenologisch-ckologische
Konzeption (6. Aufl.). Stuttgart: Kohlhammer.

Gallagher, S. (2005). How the Body shapes the Mind. Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

56

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der menschliche Leib als Vermittlung

Herder, J. G. (1960). Sprachphilosophische Schriften. Hamburg: Meiner.

Hughes, J. C. (2001). Views of the person with Dementia. Journal of Medical
Ethics, 27 (2), 86-91.

Jonas, H. (1992). Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutun-
gen. Frankfurt a. M. Leipzig: Insel.

- (1994) Das Prinzip Leben. Aufsitze zu einer philosophischen Biologie. Frankfurt
a. M. Leipzig: Insel.

Kather, R. (2007). Person. Die Begriindung menschlicher Identitdt. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

- (2012). Die Wiederentdeckung der Natur. Naturphilosophie im Zeichen der
okologischen Krise. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

—(2013) Der menschliche Leib — Medium der Kommunikation und der Partizi-
pation. In M. Hihnel & M. Knaup (Hrsg.), Leib und Leben. Perspektiven fiir
eine neue Kultur der Korperlichkeit (S.21-34). Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

—(2018). Von der Wiirde des Menschen und dem Eigenwert der Natur. Die Integra-
tive Bioethik als Rahmen fiir eine normativ-ethische Bewertung des Lebens in der
Vielfalt seiner Erscheinungsformen. Fernuniversitat Hagen: Fakultét fur Kultur-
und Sozialwissenschaften.

— (2020a). Person — eine Einheit in der Vielfalt ihrer Ausdrucksformen zwi-
schen Natur und Kultur. Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie: Personalitit und
Freiheit, 65, 27-44.

—(2020D). Rethinking the concept of organism and freedom as the foundation
of the process of life. A comparison between A. N. Whitehead and H. Jonas.
In A. Haitos & H. Maaflen (Hrsg.), Variations on Process Metaphysics (S. 49—
71). Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing.

— (2021). Kreativitit, Spontaneitit und Freiheit: Das Selbst als Aktzentrum. In
P. Becker, S. Joris & A. Meuthrath (Hrsg.), Die Seele. Genese, Vielfalt und
Aktualitdt eines vergessenen Konzepts. Quaestiones Disputatae 318 (S.307-
324). Basel: Herder Verlag.

Kegel, B. (2015). Epigenetik. Wie unsere Erfahrungen vererbt werden.
Koln: Dumont.

Maclntyre, A. (1985). After Virtue: a study in moral theory (2. Aufl.). London:
Duckworth.

Martinez-Pernia, D. (2020). Experiential Neurorehabilitation: A neurological
therapy based on the enactive paradigm. Frontiers in Psychology, 11 (924),1-14.

Mechsner, F. (1997). Auch Bilder sind keine Bilder: Wahrnehmung als die Pforte
zur Welt. In R. Breuer (Hrsg.), Das Ritsel von Leib und Seele (S.70-91).
Stuttgart: Dt. Verlagsanstalt.

Merleau-Ponty, M. (1966). Phianomenologie der Wahrnehmung. Berlin: De Gruy-
ter.

Plessner, H. (1982). Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophischen Anthropo-
logie. Stuttgart: Reclam.

Quante, M. (2002). Personales Leben und menschlicher Tod. Personale Identitdit
als Prinzip der biomedizinischen Ethik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

57

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regine Kather

Rager, G. (Hrsg.) (1998): Beginn, Personalitdit und Wiirde des Menschen (2. Aufl.).
Freiburg Miinchen: Alber.

Roth, G. (1994). Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Sanders, A. (2003). Tacit Knowledge. In N. H. Gregersen, N. R. Howell, W. J.
Wildman & W. v. Huyssteen (Hrsg.), Encyclopedia of Science and Religion. Vol.
11 (S. 859f.). New York Miinchen: Macmillan Reference.

Scheler, M. (1954). Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik.
Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus (4. Aufl.). Bern:
Francke.

- (1983). Die Stellung des Menschen im Kosmos (10. Aufl.). Bern: Francke.

- (1985). Wesen und Formen der Sympathie. Bonn: Bouvier.

Schweikle, J. (2006). Quil Dich, Korper! Die Psychotricks der Spitzensportler.
Zeit wissen, 3, 18-24.

Singer, P. (1999). Texte zur Person. In M. Brasser (Hrsg.), Person. Philosophische
Texte von der Antike bis zur Gegenwart (S.199 - 201). Stuttgart: Reclam.

Stollorz, V. (2006). Bewusstsein durch Bewegung. Geo-Wissen, 37, 106-117.

Thompson, E. (2007). Mind in Life. Biology, Phenomenology, and the Sciences
of Mind. Cambridge, MA London: The Belknap Press of Harvard Univer-
sity Press.

Thompson, E. & Varela, F. (2001). Radical Embodiment: Neural dynamics and
consciousness. Trends in Cognitive Science, 5, 418—425.

Varela, F., Thompson, E. & Rosch, E. (1993). The Embodied Mind: Cognitive
Science and Human Experience. Cambridge, MA: MIT Press.

Whitehead, A. N. (1968). Modes of Thought. New York: Free Press.

Waal, F. de (2008). Putting the altruism back into altruism: The evolution of
empathy. Annual Review of Psychology, 59, 279-300.

Wilson, A. & Golonka S. (2013). Embodied cognition is not what you think it is.
Frontiers in Psychology, 4 (58), 58. doi.org/10.3389/fpsyg.2013.00058.

Wolf, J.-C. (2009). Eine Ethik der natiirlichen Sympathie. In C. Otterstedt & M.
Rosenberger (Hrsg.), Gefdhrten - Konkurrenten — Verwandte. Die Mensch-Tier-
Beziehung im wissenschaftlichen Diskurs (S.348-367). Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht.

58

https://doi.org/10.5771/9783495085709-28 - am 18.01.2026, 13:27:26, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


http://dx.doi.org/10.3389/fpsyg.2013.00058
https://doi.org/10.5771/9783495995709-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.3389/fpsyg.2013.00058

	1. Einleitung
	2. Die biologische Basis der Person: genetischer Code, Gehirn und funktionsfähiger Körper
	3. Vom Körper zum lebendigen Organismus
	4. Zur Differenzierung von Leib und Körper
	5. Der Leib als Ausdruck der Person
	6. Der Leib als Medium qualifizierter Welterschließung
	7. Die Bedeutung des Leibes für die Intersubjektivität
	8. Zusammenfassung

