
AUFSATZ

Eun-Jeung Lee

Eine Wiedergeburt von Konfuzius?

Die »Renaissance des Konfuzianismus« in Ostasien1

Seit Beginn des 21. Jahrhunderts wird die »Renaissance des Konfuzianismus in
China« von Medien und Wissenschaft vermehrt zum Thema gemacht. Den auf einer
Stärkung der Meritokratie beruhenden politischen Reformen in China spricht man
ein höheres Maß an Zukunftsfähigkeit zu als der liberalen Demokratie des Westens.

Interessanterweise wurde dem sich auf die konfuzianische Lehre berufenden poli-
tischen System Chinas vor 300 Jahren schon einmal Modellcharakter zugeschrie-
ben. Damals, also zu Beginn des 18. Jahrhunderts, vertrat Christian Wolff, einer der
einflussreichsten Philosophen der frühen Aufklärung, die Auffassung, dass das auf
persönlicher Leistung beruhende Elitenauslesesystem Chinas vernunftgemäßer sei
als das auf Blut und Geburt basierende politische System Europas. Allerdings gingen
seine Hoffnungen, dass sich nämlich der aufgeklärte Absolutismus nach chinesi-
schem Vorbild in Deutschland und Europa durchsetzen würde, nicht in Erfüllung.
Christian Wolff selbst galt im Zuge des Aufstiegs des politischen Liberalismus in
Deutschland bald sogar als Befürworter der absoluten Monarchie und geriet nach
Kant so gut wie in Vergessenheit.2

Nunmehr, nach 300 Jahren, gibt es in der Politikwissenschaft neuerlich, allerdings
ohne Rückgriff auf die ältere Diskussion und in ganz anderer Absicht, den Versuch,
eine neue Sorte von »Chinoiserie« im politischen Diskurs des Westens zu etablieren
und mit Glanz zu versehen. So behauptet Daniel A. Bell ganz explizit, dass das chi-
nesische Modell leistungsfähiger sei als die liberale Demokratie des Westens.3 Solche
Auffassungen fallen nicht zuletzt wegen der in letzter Zeit weltweit um sich grei-
fenden Populismen, die als Schwäche der Demokratie gesehen werden, neuerdings
innerhalb und außerhalb der Wissenschaft auf fruchtbaren Boden.

Gleichzeitig ist nicht zu übersehen, dass mit diesen Argumenten der politischen
Führung in Beijing ein Instrument in die Hand gegeben wird, mit dem sie sich nach
innen wie nach außen Legitimation verschaffen kann. Was Wunder, dass sie sich
selbst sehr aktiv an der Vertiefung und Verbreitung solcher Thesen beteiligt. Nach
innen geschieht dies durch die Propagierung eines sich auf Konfuzius berufenden,
stark nationalistisch geprägten Geschichtsbilds; nach außen durch die chinesische
Kulturpolitik, die mittlerweile über ein weltweites, enges Netz von Konfuzius-Insti-

 
1 Dieser Text basiert auf einem Vortrag in der Berlin-Brandenburgischen Akademie der

Wissenschaften im November 2017.
2 Lee 2003.
3 Bell 2015.

Leviathan, 46. Jg., 1/2018, S. 59 – 80, DOI: 10.5771/0340-0425-2018-1-59

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


tuten betrieben wird. Auch andere autoritäre Regierungen wie zum Beispiel dieje-
nige Singapurs berufen sich auf ein vermeintlich konfuzianisches Erbe. Zugleich
bestärken die westlichen Medien sowie einige Politikwissenschaftler hier wie dort
diese Legitimationsstrategien, indem sie von einer Dualität, ja, einer unvermeidba-
ren Konfrontation im Sinne des Huntington’schen Paradigmas von einem »Kampf
der Kulturen« zwischen östlichem Konfuzianismus und westlich-christlicher Zivi-
lisation ausgehen. Durch diese diskursive Koalition wurde die Propagierung von
»konfuzianischen« beziehungsweise »asiatischen Werten«, wie sie in den 1990er
Jahren zu beobachten waren, neu belebt.4

Derartige politische Instrumentalisierungen des Konfuzianismus – sowohl in Ost-
asien als auch im Westen – führten stets zu verzerrten Wahrnehmungen von Kon-
fuzius und dem Konfuzianismus. Denn die konfuzianische Lehre besteht − anders
als diejenigen, die diese Lehre politisch instrumentalisieren, behaupten − keineswegs
aus einer bloßen Morallehre. Es handelt sich um eine zutiefst humanistische Lehre.
In ihrem Mittelpunkt stehen Fragen der richtigen Ordnung der Welt und solche von
Wahrheit und Gerechtigkeit. Die Geschichte des konfuzianischen Denkens ist
geprägt von vielfältigen und tiefgehenden philosophischen Auseinandersetzungen
mit Leben und Tod, mit den Beziehungen zwischen dem Individuum und der
Gemeinschaft sowie zwischen der Natur und dem Menschen. In ihrer Suche nach
der Wahrheit unterscheiden sich die konfuzianischen Gelehrten nicht von den Phi-
losophen im Westen. Wahrheit bedeutete für sie, das dao, das heißt das Urprinzip,
zu erkennen und diesem entsprechend dem richtigen Weg zu folgen.5

Ganz anders als im Falle der griechischen Philosophen blieben Konfuzius und
seine Schüler, nachdem ihre Lehre im 2. Jahrhundert v. Chr. zur Grundlage der
politischen Herrschaft in China geworden war, stets unmittelbarer Bezugspunkt
aller politischen Debatten und Entscheidungen. So ist etwa die Einrichtung von
Staatsprüfungssystemen in China, Korea und Vietnam ein bezeichnendes Beispiel
für die politische Nutzung dieser Lehre. Tatsächlich wurde die konfuzianische Lehre
im Laufe der Geschichte Ostasiens immer wieder aufs Neue politisch instrumenta-
lisiert. Selbst nach dem Zusammenbruch des traditionellen Herrschaftssystems im
19. Jahrhundert blieb der Konfuzianismus weiterhin Angelpunkt der politischen
Debatten in Ostasien. Er wurde entweder bekämpft oder verteidigt.

Eine eindeutige Verknüpfung zwischen dem neuen, aus dem Westen gekommenen
politischen Denken und den Einstellungen gegenüber dem Konfuzianismus ist dabei
nicht festzustellen. Sowohl Kommunisten als auch liberale Demokraten haben den
Konfuzianismus je nach den politischen Gegebenheiten angegriffen oder ihn vertei-
digt. Interessanterweise wird in den neueren Diskursen gar nicht thematisiert, ob
und inwiefern die Gesellschaften Ostasiens 100 Jahre nach dem Zusammenbruch
des alten Systems überhaupt noch »konfuzianisch« geprägt sein können bezie-
hungsweise sind. Der Konfuzianismus wird unausgesprochen als kulturelle Grund-
lage, die das Leben der Menschen in Ostasien nach wie vor bestimmt, vorausgesetzt.

 
4 Lee 1995 a; Lee 1995 b.
5 Vgl. Roetz 1984; Roetz 1992; Creel 1960; Hall, Ames 1987.

60 Eun-Jeung Lee

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


Vor diesem Hintergrund wird im Folgenden die Geschichte der politischen Nut-
zung und Instrumentalisierung des Konfuzianismus in Ostasien umrissen. Sie
umfasst Versuche von Zerstörung und Wiederbelebung der konfuzianischen Tra-
dition. Einen solchen Wechsel von Zerstörung und Wiederauferstehung erlebte der
Konfuzianismus zuletzt in der Volksrepublik China. Im Laufe der langen Geschichte
der politischen Nutzung und Instrumentalisierung des Konfuzianismus wurde die
konfuzianische Lehre verzerrt und entstellt. Auch dadurch wurde eine ernsthafte
Beschäftigung mit den Ideen von Konfuzius und seinen Schüler be- und verhindert.

»Nie wieder mit Konfuzius« – Bekämpfung der konfuzianischen Tradition

Der Konfuzianismus galt in Ostasien seit der überraschenden Niederlage Chinas im
Opiumkrieg von 1840 über mehr als 100 Jahre als Hauptursache für die Rückstän-
digkeit der Länder dieser Region. Er wurde deshalb von den meisten Politikern und
Intellektuellen in China und Ostasien überhaupt abgelehnt und bekämpft. Diese
keineswegs nur intellektuellen Kämpfe erfassten über viele Jahrzehnte breite soziale
Bewegungen und bewirkten tiefgreifende Veränderungen in den Gesellschaften der
betreffenden Länder.

Unmittelbar nach dem gewaltsamen Eindringen des Westens in die ostasiatische
Welt im 19. Jahrhundert kam es unter Politikern und Intellektuellen zu heftigen
Auseinandersetzungen darüber, wie die dadurch ausgelösten Herausforderungen,
sei es durch Reformen, Revolutionen oder die Revitalisierung von Traditionen, zu
bewältigen seien. Schon damals entflammten in China, Japan und Korea die bis
heute weiterwirkenden Debatten über »Geist und Moral des Ostens und Technik
und Instrumente des Westens«.6 Diese Auseinandersetzungen, die mit politischen
Machtkämpfen verwoben waren, nahmen teilweise einen recht blutigen Verlauf. In
Japan hatte die Fraktion, die für Reformen und westliche Modernisierung eintrat,
den Machtkampf schon 1868 für sich entscheiden können. Hingegen taten sich die
Reformer in Korea und China wesentlich schwerer. Die Reformversuche von 1884
in Korea beziehungsweise von 1898 in China schlugen fehl. Ihre Protagonisten flo-
hen nach Japan oder in die USA oder wurden hingerichtet.

Angesichts der gescheiterten Reformversuche in den Nachbarländern, insbeson-
dere 1884 in Korea, verlangte Fukuzawa Yukichi (1835-1901), der einflussreichste
kritische Intellektuelle seiner Zeit, dass Japan sich nunmehr von Asien verabschiede,
da die anderen Länder offensichtlich nicht in der Lage wären, sich von der alten
Tradition, eben dem Konfuzianismus, zu befreien.7 Für Fukuzawa symbolisierte der
Konfuzianismus das alte System, das es zu überwinden galt. Bereits 1875 schrieb er
in seinem Hauptwerk Bunmeiron no gairyaku [Grundriss der Zivilisationstheorie],
die Geschichte der Menschheit habe sich in drei Stufen von der »Barbarei« (yaban)

1.

 
6 Diese Diskussion trägt in diesen drei Ländern unterschiedliche Namen: zhongtixiyong,

wakonyōsai, tongdosŏgi. In Japan sprach man vor 1868 von tōyō dōtoku seiyō geijutsu (so
zum Beispiel Yoshida Shōin). Soweit nicht anders angegeben, sind chinesische, japanische
und koreanische Quellen und Zitate von der Autorin ins Deutsche übersetzt worden.

7 Fukuzawa 1970 [1885], S. 238-240.

Eine Wiedergeburt von Konfuzius? 61

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


zur »Halbzivilisation« (bankai) und schließlich zur »Zivilisation« (bunmei) fort-
entwickelt. Europa und Amerika befänden sich auf der höchsten Stufe der Entwick-
lung, während Asien noch im Zustand der Halbzivilisation und Afrika in dem der
Barbarei verharre. Die Länder Asiens sollten sich deshalb die europäische Zivilisa-
tion zum Vorbild und Ziel nehmen.8

Diese Ansicht von Fukuzawa teilten in Korea nicht nur sein Schüler Yu Kil-chun,
sondern auch eine Reihe junger Intellektueller der sogenannten Kaehwa-Fraktion,
die für eine Öffnung und schnelle Modernisierung des Landes eintrat. Sie befür-
worteten radikale Reformen nach japanischem Vorbild. Die von dieser Fraktion
1895 durchgesetzte Verordnung zum Kurzhaarschnitt für erwachsene Männer, das
heißt das Abschneiden des Zopfes (sangt’u), ist mehr als nur symbolisch für ihre
ablehnende Haltung gegenüber dem Konfuzianismus. Korea war bis dahin das am
stärksten vom Konfuzianismus geprägte Land. Der Neo-Konfuzianismus war offi-
zielle Staatslehre und galt als moralische Grundlage der Gesellschaft. Aus der Sicht
der orthodoxen Neo-Konfuzianer symbolisierte der Zopf die kindliche Pietät. Den
Reformpolitikern und den mit ihnen verbündeten Intellektuellen ging es aber nicht
nur um den Zopf, sondern auch darum, die koreanischen Essgewohnheiten zu
modernisieren. Koreaner sollten nicht mehr Kimchi und Reis, sondern Fleisch und
Brot essen und sich so zu »zivilisieren«.9

In ihrer grundsätzlichen Absage an die Tradition des eigenen Landes unterschei-
den sich die um die einflussreiche Zeitschrift Xinqingnian [Neue Jugend]10 scha-
renden Intellektuellen im China der 1920er und 1930er Jahre kaum von den
Reformpolitikern und Intellektuellen im Korea der 1890er Jahre. Auch sie betrach-
teten das eigene Land und seine konfuzianische Tradition als »rückständig asia-
tisch« und idealisierten den Westen und seine Zivilisation. Sie glaubten ebenso wie
 

8 Fukuzawa, 1995 [1875], S. 25-29.
9 So hieß es etwa in einem Leitartikel der einflussreichen koreanischen Zeitung Tongnip-

sinmun [The Independent], dem Sprachrohr dieser Intellektuellen, am 10. Oktober 1896:
»Der Grund, warum Korea so arm ist, seine Bevölkerung so unwissend und seine Beam-
ten so unfähig sind, liegt darin, dass sie alle nicht gebildet sind. Wenn Korea mächtig und
reich werden soll und seine Menschen im Ausland respektiert werden sollen, müssen diese
zuerst von den alten Sitten und Gewohnheiten lassen und neue Wissenschaften erlernen,
damit sie wie die Völker der zivilisierten Staaten werden. Dann werden auch sie über
Politik diskutieren können [...] nicht mehr Baumwollkleider, sondern Wolle und Seide
tragen, nicht mehr Reis und Kimchi, sondern Fleisch und Brot essen, [...] nicht mehr
Sangt’u, sondern wie die Völker der Welt kurze Haare tragen, [...] sie werden ihre Regie-
rung lieben und es wird es nie wieder Volksaufstände geben.«

10 Die Wirkung der Neuen Jugend und so mitreißender Autoren wie Chen Duxiu oder Hu
Shi auf die akademische Jugend war außerordentlich groß. Auch Mao Zedong gehörte
in jungen Jahren zu ihren Lesern. Er erzählte Edgar Snow, dass ihn die Neue Jugend sehr
stark beeinflusst und er daraufhin 1917/18 mit seinen Freunden die »Gesellschaft für ein
neues Volk« (Xinmin xuehui) gegründet habe. »Die meisten dieser Gesellschaften ent-
standen unter dem Einfluss der Hsin Ch’ing-nien [Neue Jugend], der berühmten, von
Ch’en Tuhsiu herausgegebenen Zeitschrift für literarische Erneuerung. Ich hatte diese
Zeitschrift zu lesen angefangen, als ich Student am Lehrerseminar war, und bewunderte
die Beiträge von Hu Shih und Ch’en Tu-hsiu. Sie wurden eine Zeitlang meine Vorbilder
und ersetzten Liang Ch’i-ch’ao und Kang Yu-wei […]«; Snow 1974, S. 151-152.

62 Eun-Jeung Lee

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


Fukuzawa, dass die entscheidende Voraussetzung für die Modernisierung ihres
Landes nicht nur in der Übernahme westlicher Technologie, sondern auch des west-
lichen Denkens und westlicher Institutionen überhaupt liege. Entsprechend ver-
dammten sie nach dem von Hu Shi, einem damals berühmten Intellektuellen,
geprägten Motto »Nieder mit dem Konfuzius-Laden!« die konfuzianische Tradition
als System der Stagnation, Unfreiheit, Ungleichheit und Unterdrückung.11 Sie
betrachteten das Verhältnis zwischen Chinesischem und Westlichem stets als Gegen-
satz zwischen dem Alten und dem Neuen, dem Passiven und dem Aktiven, dem
Abhängigen und dem Unabhängigen, der Despotie und der Demokratie, der Welt
der Phantasierenden und der der Wissenschaften etc.12

Diese Gruppe war in ihrem Unterfangen, die Weichen neu zu stellen, entschlossen,
traditionelle Werte, die sie »Götzen« nannten, ein für alle Mal zu zerstören. Eine
beliebte Zielscheibe ihrer Angriffe war deshalb die konfuzianische Moral, insbe-
sondere die Familienmoral, in der sie die eigentliche Wurzel der despotischen Herr-
schaft in China sahen. Entsprechend sahen sie in der Befreiung von der konfuzia-
nischen Moral eine wichtige Voraussetzung für die Freiheit des chinesischen Volkes
und die Schaffung eines modernen Staatswesens.13 Chen Duxiu, der Gründer der
Kommunistischen Partei Chinas, rief laut:

»Zerstört! Zerstört die Idole! Unsere Überzeugungen müssen auf Realität und Rationalität
gebaut sein. All die Phantasien, die wir aus den alten Zeiten überliefert bekommen haben,
die religiösen, politischen, die ethischen und andere falsche und irrationale Überzeugungen
sind Idole, die zerstört werden müssen! Wenn diese falschen Idole nicht zerstört werden,
kann die universale Wahrheit nicht zur Grundüberzeugung in unseren Köpfen wiederher-
gestellt werden.«14

Zum Glaubenskodex der um die Neue Jugend versammelten Intellektuellen gehör-
ten somit die Zerstörung des Konfuzianismus sowie die Erschaffung des neuen
China aus den aus dem Westen gekommenen Ideen.15

Auch in Korea selbst lebten die in den 1880er Jahren begonnenen Debatten weiter
fort. Yi Kwang-su, der die Unabhängigkeitserklärung vom 1. März 1919 verfasst
hatte, reihte sich 1923 in die Reihe der Konfuzianismuskritiker ein und war in seiner
Absage an die konfuzianische Tradition nicht weniger radikal als seine chinesischen
Gesinnungsgenossen. Man müsse die gesamte Nation von Grund auf erneuern.
Dafür solle sie sich von jeglicher traditioneller Denkweise verabschieden und
moderne, rationale Ideen aufnehmen.16 Wie er engagierten sich in den 1920er
und 1930er Jahren viele junge Intellektuelle Koreas in »Bewegungen zur Selbststär-
kung der Nation« durch Überwindung der konfuzianischen Tradition.

 
11 Vgl. Staiger 1990; Kwok 1965.
12 Song 1983, S. 225.
13 Vgl. Staiger 1990, S. 141.
14 Ouxiang pehuai lun (15. August 1918), in Duxiu wencun, Band I, S. 230, zitiert in Chow

1960, S. 297.
15 Vgl. Levenson 1958, Band I, S. 105.
16 Yi 1922.

Eine Wiedergeburt von Konfuzius? 63

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


Im Kern stimmt die Yi Kwang-su’sche These von der »Erneuerung der Nation«
mit der Mao Zedongs vom »Neuen Menschen« überein, obwohl die dahinter ste-
henden politischen Ideologien gegensätzlicher nicht sein könnten. Beide waren
überzeugt, dass die Schaffung einer starken Nation die gründliche Beseitigung der
konfuzianischen Tradition erfordere. Dazu gehört Mao Zedongs These vom
»Neuen Menschen«: Der Mensch sei seiner Natur nach veränderbar, er könne durch
Erziehung zum »Neuen Menschen« gemacht und so eine »neue Welt« geschaffen
werden. Daher kämen der Kommunistischen Partei und Mao selbst die Aufgabe zu,
»die schlechte Welt zu verändern«, mit dem Ziel, die Massen zu »tugendhaftem
Verhalten« zu erziehen.17 An die Stelle der traditionell-konfuzianischen Lehre soll-
ten die Gedanken Maos treten. Die Umsetzung dieses Ziels begann dann auch 1949
mit der Gründung der Volksrepublik und setzte sich bis zum Tod Maos 1976 fort.
Durch Massenbewegungen wurde das traditionelle Familiensystem zerstört und der
Beamtenapparat entmachtet. Die Kulturrevolution war in diesem Prozess der letzte
Höhepunkt im Kampf gegen die konfuzianische Tradition. Konfuzius wurde zum
schlimmsten Schreckgespenst überhaupt, und die traditionellen konfuzianischen
Gebräuche wurden als Überbleibsel des Feudalismus radikal beseitigt. Die jungen
Rotgardisten fanden nichts dabei, die Statuen von Konfuzius und seinen Schülern
in der Großen Konfuzius-Halle in der Stadt Gifu in Shandong zu zerstören.

Der Konfuzianismus wurde im Zuge seiner jahrzehntelangen Bekämpfung der-
maßen gründlich beseitigt, dass die, wie wir noch sehen werden, in diesen Tagen
doch wieder benötigten Konfuzianismusforscher nicht einmal wissen, wie sie sich
bei Ritualen in der konfuzianischen Akademie korrekt zu verhalten haben. Auch
das zeigt, wie recht Thomas Metzger hatte, als er im Zusammenhang mit der
Modernisierung Ostasiens von einem »tödlichen Genickbruch« der konfuziani-
schen Tradition sprach.18

»Konfuzianische Werte« und Autoritarismus

Abgesehen von einigen orthodoxen Konfuzianern in Korea, setzte sich Ende des 19.
Jahrhunderts in Ostasien so gut wie niemand mehr für die Wahrung der konfuzia-
nischen Tradition ein. Das gilt auch für japanische Intellektuelle wie Okakura Tens-
hin oder Tarui Tokichi, die eine ostasiatische Alternative zur westlichen Zivilisation
entwarfen. Denn es ging ihnen dabei nicht um den Konfuzianismus, sondern vor-
rangig um die Rechtfertigung der von Japan eingenommenen Rolle als »führende
Nation« in Asien. Erst als Europa angesichts der Opfer und Verwüstungen des Ers-
ten Weltkriegs an sich selbst und seiner Kultur zu zweifeln begann, entdeckten einige
wenige chinesische Intellektuelle die ostasiatisch-konfuzianische Kultur neuerlich
als menschlichere Alternative zu der von ihnen wahrgenommenen zerstörerischen
Kraft des Fortschrittsgedankens.

2.

 
17 Heberer 1990, S. 221.
18 Metzger 1990.

64 Eun-Jeung Lee

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


Liang Qichao, der junge Weggefährte von Kang Yuwei, dem bedeutendsten chi-
nesischen Reformpolitiker zum Ende des 19. Jahrhunderts, bereiste unmittelbar
nach dem Ersten Weltkrieg Europa. Unter den Eindrücken dieser Reise veröffent-
lichte er 1920 in chinesischen Zeitschriften mehrere Artikel, in denen er von der
Katastrophe, die die Wissenschaft als Grundlage der westlichen Kultur hervorge-
bracht habe, spricht. Dort erklärt er den chinesischen beziehungsweise östlichen
Geist zur einzig tragfähigen Alternative für China.19 Auch Liang Shuming, Professor
für indische und chinesische Philosophie, argumentiert 1921 in seiner vergleichen-
den Studie über die »Östliche und Westliche Kultur und ihre Philosophien« (Dongxi
wenhua ji qi zhexue), dass die Modernisierung Chinas nur auf der Grundlage der
konfuzianischen Kulturtradition gelingen könne.20 Darin vertrat er den Standpunkt,
dass eine verjüngte chinesische Zivilisation die Grundlage der zukünftigen weltwei-
ten Zivilisation bilden werde. Für ihn bedeutete die chinesische Tradition der
Anpassung der Bedürfnisse an die wirtschaftlichen und sozialen Notwendigkeiten
eine höhere Form des Humanismus, welche weder die westliche Zivilisation mit
ihren überspitzten Bedürfnissen noch die indische Welt mit ihrer Überwindung des
Ichs und seiner Wünsche erreichen konnten. Deshalb sollte die chinesische Zivili-
sation die Grundlage einer zukünftigen weltweiten Zivilisation bilden.21

Möglicherweise hatte sich Tschiang Kai-shek, der Nachfolger Sun Yatsens als
Führer der Guomindang-Regierung, als er 1930 seine Landsleute dazu aufrief, sich
»wieder auf die Tugenden der Vorfahren zu besinnen«, von dieser intellektuellen
Debatte inspirieren lassen. Die Argumente, die Tschiang Kai-shek, der sich als
Erziehungsdiktator des Volkes verstand, vorbrachte, unterscheiden sich jedenfalls
kaum von denen der kulturkonservativen Konfuzianer der 1920er Jahre. So rief er
am 19. Februar 1934 dazu auf, die »Wiedergeburt Chinas« auf »Wissen und
Tugend« aufzubauen und zur »Erneuerung des chinesischen Geistes« die »Bewe-
gung Neues Leben« voranzutreiben. Die Schwäche Chinas bestehe darin, dass man
die alten Tugenden vollständig vergessen habe.22 Mit der »Bewegung Neues Leben«

 
19 Vgl. Gernet 1979, S. 545; Kwok 1972, S. 206; Song 1983, S. 251.
20 Große Teile dieses Werks hat Zbigniew Wesolowski übersetzt und seiner 1997 veröf-

fentlichten Dissertation als Anhang beigefügt.
21 Vgl. Wesolowski 1997, S. 358; Kwok 1972, S. 214. Mit diesem bis heute berühmten Buch

wurde Liang Shuming zu einer führenden Figur der »Kulturkonservativen«. Mit ihm
wurde diese Strömung zum Gegenpart des »radikalen Westlertums« (vgl. Jeng 1993,
S. 171). Zhang Junmai (Carsun Chang), ein weiterer »Kulturkonservativer«, hielt 1923
an der Qinghua-Universität eine Vorlesung über »Die Philosophie des Lebens«, in der er
den Glauben an die Allmächtigkeit der Wissenschaft ernsthaft infrage stellte. Der Vortrag
wurde anschließend in der Zeitschrift Qinghua Zhoukan abgedruckt und rief sofort die
Anhänger des »radikalen Westlertums« auf den Plan. Damit war eine intellektuelle Kon-
troverse eröffnet, die, was die freie Diskussion und Auseinandersetzung mit westlichen
Ideen betraf, zur Goldenen Dekade werden sollte. Doch schon in den 1930er Jahren
schrumpfte der Raum für diese Debatten infolge der Diktatur der Guomindang, der
Durchsetzung des Sunyatsenismus als Staatsideologie und des chinesisch-japanischen
Krieges von 1937-1945 beträchtlich. Nach dem Zweiten Weltkrieg war die Debatte dann
nahezu beendet. Vgl. Meißner 1994, S. 7.

22 Ebd., S. 182.

Eine Wiedergeburt von Konfuzius? 65

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


sollten die sogenannten »vier traditionellen Tugenden« gefördert werden, auf deren
Grundlage sich die »Wiedergeburt des chinesischen Volkstums« vollziehen sollte:
»li«, »yi«, »lian« und »chi«.23 Diese Bewegung zielte nicht auf eine grundlegende
Änderung der gesellschaftlichen Verhältnisse ab, sondern auf eine moralische Ver-
besserung der Lebensgewohnheiten des Volkes im Sinne von größerer Disziplin und
Gehorsamkeit. Zugleich führte die Guomindang-Regierung traditionelle Konfuzi-
uskulte wieder ein und erklärte den 27. August zum Geburtstag von Konfuzius und
zum Nationalfeiertag. Letztlich blieb dies ein missglückter Versuch Tschiang Kai-
sheks, den Konfuzianismus für seine Zwecke zu instrumentalisieren. Die innerge-
sellschaftlichen, ideologischen Gräben, insbesondere gegenüber den jungen Gene-
rationen, vertieften sich nur noch weiter. Zudem wurde der Konfuzianismus nun
noch mehr als Sache von Diktatoren und warlords wahrgenommen.

Danach sollte es drei Jahrzehnte dauern, bis der Konfuzianismus in Ostasien wie-
der in ein positiveres Licht gestellt wurde. Dazu trugen die wirtschaftlichen Erfolge
der »fünf Drachen« (Japan, Taiwan, Südkorea, Hongkong und Singapur) erheblich
bei.24 Es waren zunächst amerikanische Japanologen, die versuchten, einen Zusam-
menhang zwischen dem Wirtschaftswachstum Japans und der japanischen Kultur
zu konstruieren. Ausgangspunkt war das Buch Tokugawa Religion von Robert Bel-
lah. In Anlehnung an Max Weber vertrat er die These, dass die konfuzianische Kul-
tur Japans die Besonderheiten der wirtschaftlichen Entwicklung Japans erklären
könne.25 Als Bellah seine 1957 publizierte Dissertation auf einer Tagung 1960 in
Japan vorstellte, wurde er von dortigen Historikern und Kulturwissenschaftlern
scharf kritisiert und in systematischer Weise auf die Unzulänglichkeiten seines
Ansatzes und dessen faktischer Unterlegung hingewiesen.26 Ungeachtet der gut
begründeten Einwände der japanischen Wissenschaftler gelang es amerikanischen
Japanologen, Bellahs These zur herrschenden Meinung bei der Erklärung des japa-

 
23 Eine direkte Übersetzung dieser Begriffe in westliche Sprachen ist kaum möglich. Einer

der Führer der nationalistisch orientierten chinesischen Studenten in Deutschland und
der Schweiz hat 1936 folgende Übersetzung vorgelegt: »›li‹ bedeutet: Form, Höflichkeit,
Anstand, Tugend; es ist die wohlgeordnete Haltung der Persönlichkeit. ›i‹ (yi) bedeutet:
Angemessenheit, Pflichtgefühl, Rechtlichkeit; es ist das angemessene, rechtliche Verhal-
ten in allen Lebenslagen. ›lien‹ (lian) bedeutet: Reinheit, Redlichkeit, Maß; es ist die Ver-
meidung jeder unredlichen Handlungsweise. ›tschi‹ (chi) bedeutet: Gewissen, Schamge-
fühl; es ist das Gefühl für Verletzung einer der Tugenden li, i, oder lien« (zitiert nach
Domes 1969, S. 552-553).

24 Tu 1995, S. 381-382.
25 Bellah 1957.
26 Dieses Treffen zwischen amerikanischen Japanologen und japanischen Wissenschaftlern

1960 in Hakone nimmt in der Geschichte der Japan- und Ostasienforschung einen wich-
tigen Platz ein. Zuvor hatten sich die amerikanischen Japanforscher 1958 zur ersten
»Conference on Modern Japan« an der University of Michigan getroffen. Dort wurde
das bis dahin vorherrschende negative Bild der japanischen Geschichte infrage gestellt
und unter anderem über die marxistischen Ursprünge dieses Bilds diskutiert. Man nahm
sich abschließend vor, eine umfassende Revision dieses Geschichtsbilds vorzunehmen.
Das geschah dann 1960 auf der erwähnten Hakone-Konferenz. Siehe dazu Distelrath
1996, S. 186-198.

66 Eun-Jeung Lee

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


nischen Wirtschaftsmodells zu machen.27 Als dann die sogenannten vier kleinen
Tigerstaaten (Südkorea, Taiwan, Hong Kong, Singapore) einen ähnlich rasanten
wirtschaftlichen Aufholprozess durchliefen, wurde Bellahs These auch noch auf
diese Länder ausgeweitet. Es hieß nunmehr, konfuzianische Werte seien die kultu-
relle Grundlage der wirtschaftlichen Entwicklung dieser Länder. Und man begann
vom konfuzianischen Kapitalismus zu fabulieren.

Methodisch verfahren die Vertreter der These vom konfuzianischen Kapitalismus
nach demselben Schema wie Robert Bellah (der sich wiederum Max Weber zum
Vorbild genommen hatte): Zuerst hebt man einige kulturelle Elemente hervor, die
für die wirtschaftlichen Erfolge entscheidend gewesen sein sollen, um diese dann auf
die konfuzianische Tradition zurückzuführen. Über die Probleme von solcherlei
Theoriebildungen hätte man in aller Ruhe wissenschaftlich diskutieren können, so
wie das die japanischen Wissenschaftler mit Bellah und seinen Anhängern getan
hatten. Stattdessen machten sich die autoritären Herrscher in Ostasien, allen voran
in Singapur, die These vom konfuzianischen Kapitalismus zu eigen, um mit ihr ihre
repressive, auch Menschenrechte verletzende Herrschaft zu legitimieren.28 Danach
machte das Beispiel Singapur auch in anderen Ländern Schule. In China, wo es über
Jahrzehnte eine »Anti-Konfuzius-Kampagne« gegeben hatte, begann die Führungs-
elite unter Deng Xiaoping bald damit, den Konfuzianismus als Legitimationsinstru-
ment einzusetzen. Auch in Ländern wie Malaysia und Indonesien, die nun wahr-
haftig keine konfuzianische Tradition vorzuweisen hatten, wählte man kurzerhand
den Rekurs auf vermeintliche »eigene traditionelle Werte«. Die Argumentationsli-
nien blieben die gleichen: Die nunmehr asiatisch genannten konfuzianischen Werte
seien, wie die Erfahrungen Taiwans, Südkoreas und Singapurs zeigten, Garant für
wirtschaftliche Erfolge und böten zugleich Schutz gegen die Sozialpathologien der
Moderne, das heißt des Westens.29 Damit sollte nach innen die Bevölkerung zu
Disziplin und Gehorsam gezwungen und gleichzeitig nach außen jegliche Kritik an
demokratie- und menschenrechtsverachtenden Praktiken abgeschmettert werden.30

Die autoritären Politiker Ostasiens erhielten von international renommierten Pro-
fessoren für konfuzianische Philosophie, insbesondere von Tu Wei-ming, der an der
Harvard University lehrte, Unterstützung. So wurde Tu Wei-ming in den 1980er
und 1990er Jahren zum »Hofphilosophen« Lee Kwan Yews in Singapur und später

 
27 Der rasante wirtschaftliche Aufstieg Japans in den 1960er und 1970er Jahren schien die

These empirisch zu bestätigen. Im Westen reagierte man allerdings nicht nur mit Erstau-
nen und Bewunderung, sondern auch mit Angst. Diese schwingt bei Titeln wie Japan as
number one (Vogel 1979), The emerging Japanese superstate. Challenge and response
(Kahn 1971) und The Eastasia edge (Hofheinz, Calder 1982) deutlich mit.

28 Chua 1992, S. 249.
29 Senghaas 1995, S. 5.
30 Zum Wechselspiel zwischen den westlichen Deutungsangeboten westlicher Wissen-

schaftler und den Konfuzianismusinszenierungen autoritärer Herrscher in Ostasien siehe
Lee 1997.

Eine Wiedergeburt von Konfuzius? 67

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


auch der Kommunistischen Partei Chinas.31 Angesichts seiner eminenten politischen
Rolle ist es wichtig, seine Argumente genauer zu betrachten.

Tu Wei-ming behauptet, dass seit Ende des 19. und Beginn des 20. Jahrhunderts
eine neue, nämlich dritte Phase der Entwicklung des Konfuzianismus eingetreten
sei. Die Frage, ob diese dritte Phase der Entwicklung des Konfuzianismus künftig
erfolgreich verlaufen könne, hänge davon ab, ob es den Konfuzianern gelingen
werde, die westliche Herausforderung kreativ zu bewältigen, und zwar in ähnlicher
Weise wie die Konfuzianer im 13. Jahrhundert, die in der Auseinandersetzung mit
der buddhistischen Herausforderung den Neokonfuzianismus als neues Lehrge-
bäude entwickelt hatten.32 Zu den Herausforderungen der dritten Phase würden
auch Fragen wie die der liberalen Demokratie und des Feminismus gehören.33

Zugleich lässt Tu aber keinen Zweifel daran, dass der Aufstieg der »Industriena-
tionen« Ostasiens seiner Auffassung nach als ein deutliches Anzeichen einer neuen
geistigen Entwicklungsphase zu verstehen ist. Es habe sich in Ostasien mit der
Industrialisierung eine »ethisch und religiös bedeutungsvolle neue Lebensform«
entwickelt,34 die weder als westlich kapitalistisch noch als sozialistisch, sondern
vielmehr als »dritte industrielle Zivilisation« zu bezeichnen sei.35 Dass zwischen der
wirtschaftlichen Entwicklung und der konfuzianischen Tradition ein Zusammen-
hang besteht, stehe für ihn außer Zweifel.36

Allerdings geht Tu Wei-ming in seinen zahlreichen Beiträgen zum Thema Moder-
nisierung und Konfuzianismus nicht auf die Frage ein, inwieweit die konfuzianische
Tradition trotz starker Kritik und Ablehnung seitens der Bevölkerung, insbesondere
unter jungen Leuten, zwischen 1919 und 1970 in Ostasien überhaupt überdauern
konnte. Stattdessen postuliert er, dass im Denken und im Bewusstsein der moder-
nen, nationalistisch und anti-imperialistisch gesonnenen Intellektuellen traditionell
»konfuzianisch-humanistische« Eigenschaften weiterlebten, und zwar trotz des
Zusammenbruchs des konfuzianisch geprägten Staatssystems und der traditionellen
Wertvorstellungen.37 Dabei stützt er sich, ohne dies allerdings explizit zu machen,
auf die »neotraditionalistische« These von Robert Bellah und Shmuel Eisenstadt,
die besagt, dass erfolgreiche Modernisierung nur dann möglich ist, wenn sie die
traditionellen, meist religiösen Werte integriert. Für Tu Wei-ming besitzt diese These
Gültigkeit nicht nur für Japan, sondern auch für Taiwan, Südkorea, Hongkong und
Singapur:

»What the experience of development in industrial East Asia suggests is not the passing of
a traditional society but the continuing role of tradition in providing the rich texture of an
evolving modernity. Confucianism […] may have impeded the modernization of a traditio-
nal Oriental society in the Occidental sense. But the modernization of a Confucian society

 
31 Er war auch an der Entwicklung des Textbuchs »Nationale Ethik« Singapurs beteiligt.
32 Tu 1995, S. 390.
33 Vgl. Tu 1996, S. 348-349.
34 Tu 1990 a, S. 56.
35 Tu 1995, S. 382.
36 Vgl. Tu 1995; Tu 1990 a; Tu 1990 b; Tu 1989, S. 81-97.
37 Vgl. Tu 1990 b.

68 Eun-Jeung Lee

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


[…] requires the continuous participation and creative transformation of its ethico-religious
traditions.«38

Wie schon Bellah bezeichnet Tu Wei-ming die konfuzianische Ethik als Funktions-
äquivalent der »protestantischen Ethik« und erklärt: Weber habe zwar richtig
bemerkt, dass der Geist des Kapitalismus im protestantischen Europa eine unbeab-
sichtigte Folge des Kalvinismus gewesen sei. Er habe allerdings übersehen, dass auch
der konfuzianischen Tradition eine bestimmte innere Dynamik als Lebensart inne-
wohne, die den »kreativen Wandel« fördern könne.39 Er, Tu, könne zeigen, wie sich
diese innere Dynamik entfalte.

Insofern sind die Modernisierungsprozesse Ostasiens nach Tu Wei-ming als
»Confucian response to the Western impact« zu betrachten.40 Man habe in diesen
Ländern mit größter Dringlichkeit die »Wiederbelebung und Umformulierung kon-
fuzianischer Institutionen« betrieben. Ihre Modernisierungsprozesse seien daher als
»Wiederkehr des Konfuzianismus« zu verstehen.41

Eine dieser wiederbelebten beziehungsweise umstrukturierten konfuzianischen
Institutionen ist nach Tu Wei-ming die zentrale Bürokratie:

»In der Zentralbürokratie Ostasiens hängt man immer noch dem grundlegenden konfuzia-
nischen Konzept an, die Regierung habe für das Wohlergehen der Bevölkerung die volle
Verantwortung zu übernehmen, obwohl man andererseits bestimmte demokratische
Aspekte wie z.B. eine Verfassung, Wahlen und Volksvertretungen als Leitelemente eines
modernen Gemeinwesens allgemein akzeptiert. So ist in den postkonfuzianischen Staaten
die Regierung zumindest allgegenwärtig, wenn nicht allmächtig. Dass es zu der Verantwor-

 
38 Tu 1996, S. 6.
39 Tu 1990 a, S. 45. Die konfuzianische Ethik wird von den meisten Vertretern des »kon-

fuzianischen Kapitalismus« als funktionales Äquivalent zur »protestantischen Ethik«
dargestellt. Im Hinblick auf Max Webers Interpretation des Konfuzianismus scheiden
sich jedoch die Geister. So verteidigt Peter L. Berger im Gegensatz zu Tu Wei-ming die
Ansichten Webers und führt sie weiter. Berger versucht zu erklären, warum im traditio-
nellen China kein Kapitalismus entstehen konnte, während sich in der Gegenwart eine
neue Dimension der Modernisierung in Ostasien entfalte. Dabei greift er auf eine Einsicht
Max Webers zurück, dass nämlich das psychologische Gepräge einer Religion höchst
unterschiedlich sei, je nachdem, welche gesellschaftliche Schicht die Religiosität praktisch
ausübe. Er unterscheidet zwischen dem Konfuzianismus der Mandarine des chinesischen
Kaiserreichs und den Wertvorstellungen der »ordinary and unlearned people«, also dem
»popular Confucianism« (Berger 1987, S. 163). Berger folgert: Webers Konfuzianismus-
these bleibe innerhalb ihrer Grenzen durchaus gültig. Dieser habe nur den Konfuzianis-
mus der Mandarine und des Literatenbeamtentums des kaiserlichen Chinas gekannt, der
in der Tat ein Hindernis für die Modernisierung sein musste. Er habe nicht vorhersehen
können, dass sich die von den konservativen Mandarinen befreiten konfuzianischen
Wertvorstellungen in der Form einer Arbeitsmoral der »einfachen« Bevölkerung als
Grundlage der heutigen Modernisierung erweisen würden. Allerdings geht Berger nicht
auf die Frage ein, inwiefern man überhaupt von einem »Konfuzianismus des Volkes«
sprechen und ihn dem der Mandarine gegenüberstellen kann. Stattdessen nennt er Ele-
mente wie Respekt gegenüber Vorgesetzten, kollektive Solidarität, Disziplin, Harmonie
und damit zusammenhängend politische Stabilität, die in der Modernisierung Ostasiens
eine sehr wichtige Rolle gespielt hätten. Diese Elemente werden allerdings nicht aus einer
Analyse des »volkstümlichen« Konfuzianismus gewonnen; siehe dazu ebd., S. 161-171.

40 Tu 1990 b, S. 225.
41 Ebd., S. 243-244.

Eine Wiedergeburt von Konfuzius? 69

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


tung einer Zentralregierung gehört, im Leben der Bevölkerung die größtmögliche Rolle zu
spielen, gründet sich auf das Konzept, dass das politische System einer Gesellschaft keines-
wegs nur ein Vertragsrahmen für die Aufrechterhaltung von Recht und Ordnung sei und
dass eine allgegenwärtige Führung verpflichtet sei, im klassischen konfuzianischen Sinn das
Volk ›zu nähren, zu bereichern und zu erziehen‹. Die Bürokraten sind dann auch keineswegs
nur Regierungsfunktionäre, sie sind Führer, Intellektuelle und Lehrer zu gleicher Zeit.«42

Und er fährt fort:
»Dass Japan und die Vier Drachen [...] zu ›Entwicklungsstaaten‹ werden konnten, deren
Existenz ausschließlich auf Reichtum und wirtschaftliche Macht abgestellt ist, ist mögli-
cherweise weitgehend der Tatsache zuzuschreiben, dass die Zentralregierung Bande des
Vertrauens mit der Geschäftswelt, den Intellektuellen, der Arbeiterklasse und der Bevölke-
rung insgesamt anknüpfen konnte. Wenn man jedoch so konzentriert auf eine vertikale
Integration hinarbeitet, wird die Entwicklung demokratischer Institutionen und Konzepte
nach westlichem Muster schwierig; hierzu zählen die bürgerliche Gesellschaft, eine loyale
Opposition, eine unabhängige Rechtsprechung, das Bewusstsein eigener Rechte, ein Gefühl
für Privatleben und der Individualismus.«43

Dies sind erstaunliche Feststellungen, die mit der Wirklichkeit der Verhältnisse in
den ostasiatischen Ländern kaum in Übereinstimmung gebracht werden können. Tu
Wei-ming spricht auch selbst die politischen Konflikte und Spannungen in diesen
Ländern an. Dennoch insistiert er, dass das Regieren in Ostasien die vertikale Kon-
zentration der Macht erfordere und deshalb demokratische Konzepte und Verfah-
ren zumindest teilweise außer Kraft gesetzt werden müssten.

Mit seiner Interpretation, in der der wirtschaftliche Aufstieg Ostasiens mit der
»Wiederbelebung und Umformulierung der konfuzianischen Institutionen« unmit-
telbar in Verbindung gebracht wird und dies zugleich als Schaffung einer anderen
Moderne verstanden werden soll, setzt Tu Wei-ming bei genauer Betrachtung die
kulturkonservative Tradition der »modernen neo-konfuzianischen Schule« der
1920er Jahre fort. Dabei belegt Tu Wei-ming seine Argumentationsfiguren an keiner
Stelle. Deshalb wurde er 1990 von dem koreanischen Philosophen Song Young Bae
scharf kritisiert. Aus Songs Sicht ist der Aufstiegs- und Eingliederungsprozess, den
die zum konfuzianischem Kulturkreis gehörenden Länder Ostasiens in den letzten
Jahrzehnten durchlaufen haben, als ein »bewusster Überwindungsprozess« der
obsolet gewordenen konfuzianischen Institutionen und Wertauffassungen zu
begreifen. Der Modernisierungsprozess müsse als Prozess der bewussten Überwin-
dung der konfuzianischen, sowieso nur noch rudimentär erhaltenen Weltanschau-
ung, nämlich als Prozess der »bewussten Entkonfuzianisierung« verstanden werden
– und eben nicht als »Wiederkehr des Konfuzianismus«. Diskussionen über eine
konfuzianische Renaissance könnten in den gegenwärtigen Gesellschaften Ostasi-
ens, die eigentlich längst auf dem Weg in die postindustrielle Gesellschaft seien, nicht
mehr bedeuten als individuelle, psychologische Selbstbefriedigung einzelner tradi-
tionsorientierter Intellektueller. Wenn man eine Rekonfuzianisierung sinnvoll
begründen wolle, komme man nicht ohne eine kritische Auseinandersetzung mit den

 
42 Tu 1990 a, S. 48.
43 Ebd., S. 49.

70 Eun-Jeung Lee

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


jeweiligen wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Bedingungen aus, unter denen
ein konfuzianisch-ethisches Bewusstsein erst Gültigkeit erlangen könne.44

Es war aber nicht die harsche Kritik seitens der Konfuzianismusforscher wie Song,
die den Debatten um den konfuzianischen Kapitalismus und die asiatischen Werte
bald ein ebenso überraschendes wie abruptes Ende bereiten sollte. Vielmehr war es
die Finanz- und Währungskrise, in die Ostasien 1997/98 hineingezogen wurde.
Geschwind wurde eine neue These konstruiert, die nunmehr einen ganz anderen
Zusammenhang zwischen dieser Krise und der konfuzianischen Kultur herstellte,
nämlich die des crony capitalism. Die angeblich herrschenden kollektivistischen
Wertvorstellungen dieser vermeintlich konfuzianischen Gesellschaften hätten
Nepotismus und Korruption hervorgebracht. Korea, das Land mit den stärksten
konfuzianischen Wurzeln, musste deshalb auch am stärksten von der Krise betroffen
sein!

Auch in Korea selbst wurde diese neue Art der Thesenbildung rezipiert. Ein Buch
mit dem Titel Konfuzius muss sterben, damit das Land leben kann wurde wenige
Jahre später zum Bestseller.45

Renaissance des Konfuzianismus im China des 21. Jahrhunderts

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts ist Konfuzius, der im 19. und 20. Jahrhundert in
Ostasien mehrfach für tot erklärt worden war, wie ein Phönix aus der Asche wie-
derauferstanden. Treibende Kraft ist diesmal die Kommunistische Partei Chinas. Sie
will sich nun auf die konfuzianische Kulturtradition berufen, um ihre autoritäre
Herrschaftsform zu legitimieren. Sie hat damit einen radikalen Bruch gegenüber
dem prononcierten Anti-Konfuzianismus von Mao Zedong vollzogen. Dieser Bruch
hatte sich bereits in den 1980er Jahren angekündigt.

Nach dem Tod von Mao Zedong und dem Sturz der »Viererbande« im Oktober
1976 wurden auf der 3. Plenarsitzung des XI. Zentralkomitees der Kommunisti-
schen Partei im Dezember 1978 wichtige Entscheidungen zur Öffnung und Refor-
mierung der chinesischen Wirtschaft gefällt. Es wurde beschlossen, dass die wirt-
schaftliche Modernisierung Voraussetzung für den Aufbau des Sozialismus, der sich
noch in einem Anfangsstadium befinde, sei. Der Übergang zum Sozialismus sei im
Klassenkampf und durch die sozialistische Umwälzung der Produktionsverhältnisse
bis 1956 vollzogen worden. Der Aufbau des entwickelten Sozialismus sei aber nur
über Produktivitätssteigerungen möglich. So erlangten Modernisierung und die
Förderung der Produktivitätsentwicklung politische Priorität.46 Dies bedeute jedoch
keine Aufgabe des »chinesischen Wegs zum Sozialismus«.47 Vielmehr distanzierte
sich die Parteiführung von den letzten zwei Jahrzehnten der Herrschaft Maos und

3.

 
44 Song 1990, S. 246.
45 Kim Kyŏng Il 1999.
46 Mehr dazu siehe unter anderem bei Lee 1995 c.
47 Vgl. Heberer 1990, S. 209.

Eine Wiedergeburt von Konfuzius? 71

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


knüpfte dort an, wo sein politischer Kontrahent Liu Shaoqi in den 1950er Jahren
hatte aufgeben müssen.

Die wirtschaftlichen Erfolge Chinas seit den 1980er Jahren führten zu erheblichen
Verbesserungen der Lebensbedingungen eines schnell wachsenden Teils der Bevöl-
kerung, aber auch zu Inflation, zu enormen sozialen Disparitäten und zu vermehrter
Korruption. Solche negativen Erscheinungen wurden jedoch in Kauf genommen.
Selbst die Akkumulation privaten Kapitals war erlaubt − solange die politische
Autorität der kommunistischen Führung nicht infrage gestellt wurde.

Vor diesem Hintergrund war die internationale Debatte über den »Neo-Autori-
tarismus«, mit dem man in den 1980er Jahren die Entwicklungsdiktaturen in Süd-
korea, Singapur und Taiwan zu erklären versuchte, Wasser auf die Mühlen der
kommunistischen Führung.48 Dieser Neo-Autoritarismus behauptete, dass für die
erfolgreiche wirtschaftliche Entwicklung zum einen ein starkes Zentrum mit einer
starken Führungspersönlichkeit und zum anderen politische Stabilität erforderlich
seien. Das entsprach den Vorstellungen der Partei, insbesondere denen des neuen
Machthabers Deng Xiaoping. Ein starker Mann könne die erforderlichen Reformen
besser bewältigen als die westliche Demokratie.49

Indessen entzündete sich unter chinesischen Intellektuellen eine heftige Debatte
über die Bedeutung der chinesischen Kultur. Im Mittelpunkt stand die Frage, ob die
chinesische Kultur und Tradition die Wirtschaftsreformen behinderten.50 Diese
Kulturdebatte blieb kein rein akademisches Unterfangen, sondern erfasste in den
folgenden Jahren über Zeitschriften, Buchreihen und Fernsehprogramme eine breite
Öffentlichkeit. Den Höhepunkt bildete die Fernsehserie »Flusselegie« (Heshang),
die im Juni 1988 zum ersten Mal ausgestrahlt und zum »Straßenfeger« wurde. In
Buchform erschien diese Serie Anfang 1989 und erreichte 47 Neuauflagen. Sie
wurde breit diskutiert und auch kritisiert.51 Ausgangsfrage war, warum China im
Laufe der letzten beiden Jahrhunderte so weit hinter den Westen zurückgefallen war
und wie es aus dieser Rückständigkeit wieder in den Kreis der führenden Nationen
und Zivilisationen zurückfinden könne. Die Antwort lief auf die Vorstellung von
der Überwindung der traditionellen Kultur hinaus, also auf die ikonoklastische
Position von Jin Guantao, einem bedeutenden Intellektuellen, der zudem als Berater
an der Produktion dieser Serie mitgewirkt hatte.52

 
48 Vgl. Sautman 1992.
49 Heberer 1990, S. 230.
50 Geist 1996.
51 Siehe dazu Peschel 1991.
52 Klose 1994, S. 17.

72 Eun-Jeung Lee

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


Seine Position stieß − wie schon bei seinen Vorgängern in den 1920er Jahren −
beim jungen Publikum auf große Resonanz.53 Hingegen erhielt die traditionalis-
tisch-kulturkonservative Position ihrerseits Unterstützung durch Staat und Partei.
Bereits 1984 wurde die chinesische Konfuzius-Stiftung zur Pflege dieser Tradition
gegründet. Diese Maßnahme und das mit ihr verbundene Ansinnen wurden von in
den USA lehrenden Auslandschinesen wie Tu Wei-ming, Jin Yaoji, Yu Yingshi
enthusiastisch aufgenommen und unterstützt. Daneben zog die Parteiführung auch
Wissenschaftler in China selbst zu Rate. Unter ihnen befanden sich Zhang Dainian
und Jiang Guanghui, die eine kritische Weiterentwicklung des Konfuzianismus
befürworteten.54

Der 4. Juni 1989 setzte dieser Kulturdebatte ein dramatisches Ende. Die Studenten
und jungen Intellektuellen wollten nicht bloß über den Zusammenhang von Kultur
und Modernisierung, sondern auch über Fragen wie Aufklärung und Demokrati-
sierung diskutieren. Seit der Niederschlagung der Studentenbewegung sind die Ver-
treter der ikonoklastischen Position verstummt und die Traditionalisten tonange-
bend geworden. Vor diesem Hintergrund nimmt es nicht wunder, dass die
Parteiführung die zuvor erwähnte internationale Debatte um »asiatische Werte« mit
großem Interesse verfolgte und zur Legitimierung ihrer Herrschaft nutzte.

Ökonomisch gesehen, konnte Chinas Entwicklung trotz der asiatischen Finanz-
krise 1997/98, von der China weitgehend verschont blieb, und der internationalen
Finanzkrise 2007 erfolgreich fortgesetzt werden. Die Wachstumsraten blieben hoch,
und China stieg zur zweitgrößten Wirtschaftsnation der Welt auf. Diese rasanten
Erfolge beflügelten Debatten über das »chinesische Modell« und seine Besonder-
heiten. In diesem Zusammenhang wurde das chinesische politische System bald als
leistungsfähiger als die liberale Demokratie dargestellt. Es bildete sich eine ähnliche
Diskurskoalition wie bei der Debatte um asiatische Werte. Die kulturkonservativen
Wissenschaftler einerseits und die autoritären Herrscher andererseits warfen sich
die Bälle wechselseitig zu und zogen damit öffentliche, politische sowie wissen-
schaftliche Aufmerksamkeit auf sich.

Das Wechselspiel läuft wie folgt: Die Führung der Kommunistischen Partei Chinas
propagiert, dass sich seit der Öffnung in den 1980er Jahren ein Sozialismus chine-
sischer Prägung gebildet habe. Er sei nicht durch die Implementierung westlicher
Institutionen und die Aufnahme westlicher Werte, sondern unter der Berücksichti-
gung der spezifischen Bedingungen Chinas realisiert worden. Sozialismus chinesi-
scher Prägung habe sich unter Bewahrung und Fortsetzung der konfuzianischen
Kulturtradition Chinas entwickelt. Langfristiges Ziel sei die »Herbeiführung einer

 
53 Die Bücher der Ikonoklasten Jin Guantao und Gan Yang verkaufen sich immer noch sehr

gut. So wurde Xingsheng yu weiji: lun zhongguo fengjian shehui de chaowending jie-
gou [Aufstieg und Krise: Über die ultrastabile Struktur der chinesischen Feudalgesell-
schaft] in mehreren Hunderttausend Exemplaren verkauft. Ebenso erfolgreich war die
Zeitschrift Jin Guantaos Zou xiang weila [In die Zukunft]. Die Fernsehserie »Flussele-
gie« basierte auf der mit seiner Frau Liu Qingfeng entwickelten Theorie der Ultrastabi-
lität des Feudalsystems. Vgl. Hwang, 1992, S. 522-523.

54 Yu 1992, S. 202.

Eine Wiedergeburt von Konfuzius? 73

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


Renaissance der chinesischen Zivilisation durch das Erlangen einer Führungsrolle
in der Welt«.55 Die regimenahen Wissenschaftler unterstützen diese Argumentati-
onslinien und führen sie fort, indem sie der Parteiführung eine zentrale Rolle zuwei-
sen. In einem großen Land wie China sei eine autoritäre Herrschaft unvermeidbar
und notwendig, um die Entwicklung des Landes effektiv und effizient durchzufüh-
ren. In diesem Wechselspiel begann man vom »chinesischen Modell« zu sprechen.
Allerdings gibt es darüber, wie dieses Modell genau aussieht oder aussehen soll,
keinen Konsens. Es gibt fast so viele Ansätze wie Wissenschaftler. Die Parteiführer
machen sich aus dieser Vielfalt diejenigen Ansichten zu eigen, von denen sie sich
eine Stärkung ihrer eigenen Position(en) versprechen.

Pan Wei56 ist einer der vorgenannten Wissenschaftler. Er lehnt jede Kritik an der
chinesischen Führung ab. Mittels der Logik und Begriffe des Westens könne man
das chinesische politische System nicht erkennen, geschweige denn beurteilen. Die
Politik Chinas beruhe auf der Idee von minben, das heißt einer Herrschaft für das
Volk. Darin unterscheide sie sich von der westlichen Politik, die auf dem Prinzip der
Gewaltenteilung beruhe. Da die Herrschaft für das Volk den eigentlichen Kern der
Idee der Demokratie bilde, könne man sagen, dass die Idee von der Demokratie
schon in der chinesischen Antike vorhanden gewesen sei und gegenwärtig in die
Wirklichkeit umgesetzt werde. Pan Wei erklärt, im chinesischen Politiksystem
werde die Leistungsfähigkeit mittels eines Prüfungssystems zur Beamtenauswahl
gewährleistet. Dieses sei im 21. Jahrhundert eine geeignetere Institution als Wahlen,
bei denen man nur um die Gunst der Wähler konkurriere.57 Ähnlich argumentiert
Zhang Yongle.58 Die Meritokratie sei Demokratie chinesischer Prägung. Sie sei bes-
ser darin, dem Wohl des Volkes zu dienen, als es das auf Konkurrenz beruhende
Wahlsystem mit seinem »ein-Mann/eine-Stimme«-Prinzip sein könne.59 Diese
Bestrebungen, in der konfuzianischen Kulturtradition das Wesen des Sozialismus
chinesischer Prägung zu finden, haben ganz offenbar auch den Nationalstolz und
das Selbstbewusstsein der chinesischen Wissenschaftler enorm gesteigert. China
müsse sich nicht mehr an die vom Westen vorgegebenen Normen anpassen und auch
nicht mehr nach Anerkennung und Akzeptanz durch den Westen streben, meint
etwa Zhang.60

Auch in diesem Fall wird das Wechselspiel von Wissenschaftlern und Medien im
Ausland mitgespielt. So etwa auch von Francis Fukuyama. Schon in den 1990er
Jahren hatte er sich von einer kausalen Beziehung zwischen konfuzianischen Werten

 
55 Medeiros 2009, S. 45-59.
56 Pan Wei ist Politikwissenschaftler (Director des Center for Chinese & Global Affairs,

School of International Studies, Peking University), promoviert an der University of Ber-
keley.

57 Pan 2009.
58 Professor für Rechtsgeschichte an der Universität Peking, promoviert an der University

of Berkeley.
59 Zhang 2014.
60 Zhang 2010.

74 Eun-Jeung Lee

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


und den wirtschaftlichen Erfolgen der Tigerstaaten Ostasiens überzeugt gezeigt.61

2009 sprach er nun von der Überlegenheit des chinesischen Modells.62 Er wiederholt
damit die Argumente regimenaher Wissenschaftler und der Parteiführung Chinas.
Dies gilt auch für den schon erwähnten Daniel A. Bell, dem Autor des Buchs The
China model. Political meritocracy and limits of democracy. Beide erklären, der
Kern des chinesischen Entwicklungsmodells beruhe auf einer tausend Jahre langen
politischen Tradition, die sie als Meritokratie bezeichnen. Diese Tradition werde
unter dem starken, zentralstaatlichen Verwaltungssystem als Herrschaft für das
Volk fortgesetzt. Daniel A. Bell übernimmt die Argumente von Pan Wei und Zhang
Yongle und schreibt, eine Meritokratie sei eher in der Lage, die vielfältigen kom-
plexen Aufgaben der Zukunft zu bewältigen als die liberale Demokratie. Er ist sich
sogar bewusst, dass er der autoritären Parteiführung damit eine Rechtfertigung lie-
fert, und sagt von sich selbst, »vor 20 Jahren hätte ich mich ziemlich aufgeregt,
jemanden wie mich reden zu hören«.63 Die heutige Parteiführung sei nicht weniger
autoritär als vor 20 Jahren. Gleichwohl glaubt er − wie mittlerweile viele andere −,
die Parteidiktatur als etwas anderes sehen zu müssen.64 Wie selbstverständlich igno-
rieren diese Chinakenner die durchaus vernehmbaren kritischen, liberalen Stimmen
in China, die mehr Demokratie und Menschenrechte einverlangen.

Die chinesische Regierung übt sich derweil in der Behauptung, der Kern der neuen
Werte Chinas, das nunmehr die Demütigungen des 19. Jahrhunderts überwunden
habe und zur Großmacht des 21. Jahrhunderts aufsteige, liege in seiner konfuzia-
nischen Kultur. Die Wurzeln der chinesischen Identität sollen in der goldenen Zeit
der konfuzianischen Philosophen vor 2.500 Jahren liegen. Dass diese konfuziani-
sche Kulturtradition mehr als ein Jahrhundert lang gründlich bekämpft und zerstört
worden war, wird dabei unterschlagen. Alle chinesischen Schüler sollen nunmehr
in der konfuzianischen Lehre unterrichtet und die konfuzianischen Rituale wieder-
hergestellt werden. Um die verlorengegangenen rituellen Gebräuche rekonstruieren
zu können, werden Fernsehteams nach Korea geschickt, wo einige dieser Rituale
noch praktiziert werden. Dies erinnert an das Singapur der 1980er Jahre, als Lee
Kwan Yew den uns schon bekannten Harvard-Philosophen Tu Wei-ming einfliegen
ließ, um sein (ethnisch gemischtes!) Volk konfuzianische Tugend und Moral zu leh-
ren. Ebenso hatte er Fernsehansager aus Taiwan eingeladen, um seinem Volk kor-
rektes Mandarin vorzusprechen. Die Regierung in Beijing geht noch einen Schritt
weiter: Mit großem Aufwand propagiert sie ihre Version des Konfuzianismus in der
ganzen Welt. Allein in Deutschland gibt es mittlerweile über 18 Konfuzius-Institute.

 
61 Fukuyama 1995.
62 Chang 2011, S. 82.
63 Daniel A. Bell im Interview mit Christian Rickens, Spiegel Online am 8. April 2013.
64 »Wir können die Entwicklungen im heutigen China nicht ansatzweise verstehen, wenn

wir politische Begriffe wie ›totalitär‹ oder ›zentralistische Diktatur‹ in den Mittelpunkt
stellen. Die entsprechenden chinesischen Äquivalente sind historisch, moralisch und
politisch ganz anders verknüpft und im Diskurs präsent, als dass sie in Begriffen unserer
Erfahrungswelt aufgehen könnten. China ist eben weder Athen noch Rom noch ein
›Drittes Reich‹«; Doering 2017.

Eine Wiedergeburt von Konfuzius? 75

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


So erlebt der zuvor schon mehrfach für tot erklärte Meister Konfuzius in China und
weit darüber hinaus eine neuerliche Wiedergeburt.

Fazit: Konfuzius – Erbe der menschlichen Zivilisation

Seit dem endgültigen Zusammenbruch der traditionellen pax sinica in Ostasien zu
Beginn des 20. Jahrhunderts gingen die Einstellungen der dortigen Intellektuellen
und Politiker zu Konfuzius und zum Konfuzianismus weit auseinander. Einerseits
wurden diese als etwas betrachtet, was unbedingt überwunden werden musste,
andererseits als etwas, was der Modernisierung und Entwicklung des Landes zuträg-
lich sein könnte oder sollte. Sie wurden von den autoritären Herrschern sowohl auf
rechts-konservativer als auch auf kommunistischer Seite politisch instrumentali-
siert. Diese propagierten oder bekämpften den Konfuzianismus. Konfuzius und
Konfuzianismus galten entweder als Hindernis für die Modernisierung oder viel-
mahr als die kulturelle Grundlage der wirtschaftlichen Erfolge der ostasiatischen
Länder. Seit der Jahrtausendwende hat sich die kommunistische Parteiführung Chi-
nas dem Reigen derjenigen angeschlossen, die sich von der Betonung der Kontinuität
der konfuzianischen Tradition einen Legitimationsgewinn versprechen. Die Partei-
führung stellt den wirtschaftlichen Aufstieg Chinas in den Rahmen einer Renais-
sance der konfuzianischen Zivilisation und sieht darin eine Chance zur Überwin-
dung der im 19. Jahrhundert erlittenen Demütigungen. Dabei sollen die chinesische
Entwicklung und die sie tragenden Institutionen für andere Länder sogar Modell-
charakter gewinnen. All dies wird im Westen von Journalisten und nicht wenigen
Wissenschaftlern mit- und weitergetragen.

Ob die chinesische Führung und die ausländischen Befürworter ihrer Position
diese Linie auf Dauer beibehalten können, muss dahingestellt bleiben. Interessan-
terweise lassen sich auch in anderen ostasiatischen Ländern auf bestimmten Ent-
wicklungsstufen solche Diskurse beobachten. Die Erfahrung hat gezeigt, dass diese
Diskurse sich in Zeiten des wirtschaftlichen Abschwungs und der Krise leicht in ihr
Gegenteil verkehren können beziehungsweise verkehren lassen.

Zum Schluss gilt es noch einen Punkt klarzustellen. Die Analyse der wechselvollen
ostasiatischen Diskurse der letzten 100 Jahre um Konfuzius und den Konfuzianis-
mus zeigt, dass sich der Konfuzianismus relativ leicht von autoritären Herrschern
jedweder Couleur politisch instrumentalisieren ließ. Ein Grund dafür liegt in der
politischen Rolle des Konfuzianismus in den vormaligen Gesellschaftsordnungen
Ostasiens. Historisch gesehen, wurden bestimmte Teile der konfuzianischen Lehre
als eine in sich hierarchische Herrschaftslehre interpretiert, sodann politisch instru-
mentalisiert und in Staat und Gesellschaft tragende Momente transformiert. Die
ursprüngliche Lehre von Konfuzius und seinen Schülern ist jedoch sehr viel weiter
gefasst.

Diese Tradition des selektiven Umgangs mit der konfuzianischen Lehre setzt sich
bis in die Gegenwart fort. Tschiang Kai-shek, Park Chung Hee, Lee Kwan-Yew und
Xi Jinping gehören zu den prominentesten Vertretern der Instrumentalisierung die-
ser Tradition zur Festigung ihrer Macht. Sie alle ignorieren in ihrem Streben nach

4.

76 Eun-Jeung Lee

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


Kontrolle und Ansehen, dass der Konfuzianismus keine bloße Moral-, sondern eine
zutiefst humanistische Lehre ist, die sich in umfassender und vielfältiger Weise mit
den Grundproblemen der menschlichen Existenz auseinandersetzt, also mit Fragen
von Leben und Tod, von Wahrheit und Gerechtigkeit und von der richtigen Ord-
nung der Welt. Die unermüdliche Suche nach dem ursprünglichen Prinzip dieser
Welt führte über zwei Jahrtausende zur Entfaltung unzähliger konfuzianischer
Schulen. Wäre der Konfuzianismus nur bloße Morallehre als Herrschaftsinstrument
gewesen, hätte es nicht so viele Gelehrte gegeben, die sich ohne zu zögern den Herr-
schern entgegenstellten, wenn sie ihnen als ungerecht erschienen. Sie nahmen dabei,
weil es ihnen wichtig war, dem Prinzip des dao zu folgen, das Risiko auf sich, in die
Verbannung geschickt oder hingerichtet zu werden. Deshalb werden solche Gelehrte
in Ostasien vielfach als Helden verehrt. Allerdings wird dieses Erbe der konfuzia-
nischen Kulturtradition von den zuletzt genannten autoritären Herrschern ver-
drängt.

Die politischen Instrumentalisierungen des Konfuzianismus verhinderten nicht
zuletzt die Auseinandersetzung mit dem Denken des Konfuzius und seiner Schülern
als zivilisatorisches Erbe der Menschheit. Der konfuzianische Kulturkreis entstand
in Ostasien, weil Japan, Korea und Vietnam von sich aus die Lehren von Konfuzius
und seinen Schülern aufnahmen und jedes Land eigene konfuzianische Denktradi-
tionen entwickelte. Demgegenüber erinnert die Propaganda des Konfuzianismus
durch die chinesische Führung an die christliche Mission im Zeitalter des Imperia-
lismus. Schon jetzt steht fest, dass diese Strategie Beijings nicht zu einem tieferen
Verständnis des Konfuzianismus führen wird.

Literatur

Bell, Daniel A. 2015. The China model. Political meritocracy and the limits of democracy. Prince-
ton: Princeton University Press.

Bellah, Robert N. 1957. Tokugawa religion. The values of pre-industrial Japan. Glencore: The
Free Press.

Berger, Peter L. 1987. The capitalist revolution. Fifty propositions about prosperity, equality and
liberty. Aldershot: Gower.

Chang, Yun-mi 2011. »Chungguk model-e kwanhan tamron yŏn’gu« [Diskurse um das chinesi-
sche Modell], in Hyŏndae chungguk yŏn’gu 13, 1, S. 75-116.

Chow, Tse-tsung 1960. The May fourth movement: intellectual revolution in modern China.
Cambridge: Harvard University Press.

Chua, Beng-Huat 1992. »›Konfuzianisierung‹ in der Modernisierung Singapurs«, in Zwischen
den Kulturen. Soziale Welt, Sonderband 8, hrsg. v. Matthes, Joachim, S. 249-270. Göttingen:
Otto Schwartz.

Creel, Herrlee G. 1960. Confucius and the Chinese way. New York: Peter Smith Publisher.
Doering, Ole 2017. »Warum wir keine Angst vor China haben müssen«, in Der Tagesspiegel vom

2. November 2017.
Domes, Jürgen 1969. Vertagte Revolution. Die Politik der Kuomintang, 1923-1937. Berlin: De

Gruyter.
Distelrath, Günther 1996. Die japanische Produktionsweise. Zur wissenschaftlichen Genese einer

stereotypischen Sicht der japanischen Wirtschaft. München: iudicium.
Fukuyama, Francis 1995. Konfuzianismus und Marktwirtschaft. Der Konflikt der Kulturen.

München: Kindler.
Fukuzawa, Yukichi 1970 [1885]. Datsuaron [Thesen zur Loslösung Japans von Asien]. Fukuzawa

Yukichi Zenshû, dai 10 kan [Gesammelte Werke, Band 10]. Tokyo: Iwanami Shoten.

Eine Wiedergeburt von Konfuzius? 77

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


Fukuzawa, Yukichi 1995 [1875]. Bunmeiron no gairyaku [Grundriss der Zivilisationstheorie].
Tokyo: Iwanami Bunko.

Geist, Beate 1996. Die Modernisierung der chinesischen Kultur. Kulturdebatte und kultureller
Wandel im China der 80er Jahre. Hamburg: Institut für Asienkunde.

Gernet, Jacques 1979. Die chinesische Welt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Hall, David; Ames, Roger T. 1987. Thinking through Confucius. Albany: State University of New

York Press.
Heberer, Thomas 1990. »Traditionale Kultur und Modernisierung«, in Politische Vierteljahres-

schrift 31, 2, S. 214-237.
Hofheinz, Roy; Calder, Kent E. 1982. The Eastasia edge. New York: Basic Books.
Jeng, Jiadong 1993. Xiandai Xinruxue Gailun [Studie zum Modernen Neo-Konfuzianismus].

Seoul: Yemun sŏwŏn.
Hwang, Hŭi-gyŏng 1992. »Ch’ŏlchŏ chaegŏnron-ŭi Chungguk munhwa t’amsaek« [Die Ergrün-

dung der chinesischen Kultur durch die Vertreter der Theorie von der totalen Erneuerung], in
Hyŏndae chunggug-ŭi mosaek [Die Suche nach dem modernen China], hrsg. v. Han’guk
ch’ŏlhak sasang yŏn’guhoe nonjŏnsa bunkwa, S. 519-539. Seoul: Tongnyŏk.

Kahn, Herman 1971. The emerging Japanese superstate. Challenge and response. Englewood
Cliffs: Prentice Hall.

Kim Kyŏng Il 1999. Kongja-ga chugŏya nara-ga sanda [Konfuzius muss sterben, damit das Land
lebt]. Seoul: Pada Publishing.

Klose, Carola 1994. Jin Guantaos und Liu Qingfengs »Neues Decamerone«: Zur Modernisie-
rungsdebatte über Tradition und kulturelle Erneuerung in China. Bochum: Brockmeyer.

Kwok, Daniel W. Y. 1965. Scientism in Chinese thought 1900-1950. New Haven: Yale University
Press.

Kwok, Daniel W. Y. 1972. »Die Bewegung für Neue Kultur«, in Chinas große Wandlung, hrsg. v.
Opitz, Peter J., S. 187-219. München: C. H. Beck.

Lee, Eun-Jeung 1995 a. »Das unheilige Wechselspiel: Östliche Modernisierung und westliche
Theorie«, in Internationale Politik und Gesellschaft 2, S. 243-254.

Lee, Eun-Jeung 1995 b. »Eine Herrschaftslehre aus dem Westen. Das fernöstliche Wirtschafts-
wunder und die Instrumentalisierung des Konfuzianismus«, in Blätter für deutsche und
internationale Politik 40, S. 852-862.

Lee, Eun-Jeung 1995 c. »Von Mao zu Deng: Chinas Entwicklung zur Parteidiktatur«, in Das
Scheitern diktatorischer Legitimitätsmuster und die Zukunftsfähigkeit der Demokratie, hrsg.
v. Saage, Richard, S. 95-112. Berlin: Duncker & Humblot.

Lee, Eun-Jeung 1997. Konfuzianismus und Kapitalismus. Markt und Herrschaft in Ostasien.
Münster: Westfälisches Dampfboot.

Lee, Eun-Jeung 2003. »Anti-Europa«. Die Geschichte der Rezeption des Konfuzianismus und der
konfuzianischen Gesellschaft seit der frühen Aufklärung. Eine ideengeschichtliche Untersu-
chung unter besonderer Berücksichtigung der deutschen Entwicklung. Münster, Hamburg,
London: Lit-Verlag.

Levenson, John R. 1958. Confucian China and its modern fate: a trilogy. 3 Bände. Berkeley:
University of California Press.

Medeiros, Evan S. 2009. China’s international behavior. Activism, opportunism and diversifica-
tion. Santa Monica: Rand Publications.

Meißner, Werner 1994. China zwischen nationalem »Sonderweg« und universaler Modernisie-
rung: Zur Rezeption westlichen Denkens in China. München: Fink.

Metzger, Thomas A. 1990. »Das konfuzianische Denken und das Streben nach moralischer
Autonomie im China der Neuzeit«, in Konfuzianismus und die Modernisierung Chinas, hrsg.
v. Krieger, Silke; Trauzettel, Rolf, S. 307-356. Mainz: Hase & Koehler.

Pan, Wei. Hrsg. 2009. Zhōngguó yàngshì: Jiědú rénmín gònghéguó de 60 nián [Das chinesische
Modell: Eine Interpretation von 60 Jahren Volksrepublik]. Peking: Zhōngyāng biānyì chūbǎn
shè.

Peschel, Sabine. Hrsg. 1991. Die Gelbe Kultur. Der Film Heshang: Traditionskritik in China. Bad
Honnef: Horlemann

Roetz, Heiner 1984. Mensch und Natur im alten China. Zum Subjekt-Objekt-Gegensatz in der
klassischen chinesischen Philosophie. Zugleich eine Kritik des Klischees vom chinesischen
Universismus. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

78 Eun-Jeung Lee

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


Roetz, Heiner 1992. Die chinesische Ethik der Achsenzeit. Eine Rekonstruktion unter dem Aspekt
des Durchbruchs zum postkonventionellen Denken. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Sautman, Barry 1992. »Sirens of the strongman: neo-authoritarianism in recent Chinese political
theory«, in China Quarterly 129, S. 72-102.

Senghaas, Dieter 1995. Zivilisierung wider Willen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Song, Young-Bae 1983. Konfuzianismus, konfuzianische Gesellschaft und die Sinisierung des

Marxismus. Ein Beitrag zur Widerlegung der Theorie der »asiatischen Produktionsweise«
und zum sozialen und ideengeschichtlichen Verständnis der chinesischen Revolution. Frank-
furt a. M.: Johann Wolfgang Goethe-Universität.

Song, Young-Bae 1990. »Kommentar zu Tu Wei Mings Konferenzbeitrag ›Confucian humanism
and the Korean quest for cultural identity‹«, in Papers of the 6th international conference
»Korean studies. Its cross-cultural perspective I«, hrsg. v. The Academy of Korean Studies,
S. 245-247. Seoul: The Academy of Korean Studies.

Snow, Edgar 1974. Roter Stern über China. Mao Tse-tung und die chinesische Revolution.
Frankfurt a. M.: Fischer.

Staiger, Brunhild 1990. »Das Konfuzianismus-Bild in China«, in Konfuzianismus und die
Modernisierung Chinas, hrsg. v. Krieger, Silke; Trauzettel, Rolf, S. 138-147. Mainz: Hase &
Koehler.

Tu, Wei-ming 1989. »The rise of insdustrial East Asia: the role of Confucian values«, in The
Copenhagen Journal of Asian Studies 4, 1, S. 81-97.

Tu, Wei-ming 1990 a. »Der industrielle Aufstieg Ostasiens aus konfuzianischer Sicht«, in Kon-
fuzianismus und die Modernisierung Chinas, hrsg. v. Krieger, Silke; Trauzettel, Rolf,
S. 490-505. Mainz: Hase & Koehler.

Tu, Wei-ming 1990 b. »Confucian humanism and the Korean quest for cultural identity«, in
Papers of the 6th international conference »Korean studies. Its cross-cultural perspective I«,
hrsg. v. The Academy of Korean Studies, S. 223-244. Seoul: The Academy of Korean Studies.

Tu, Wei-ming 1995. »Yuga ch’ŏlhak-kwa hyŏndaehwa«[Konfuzianische Philosophie und
Modernisierung], in Tongashia, munje-wa sigak [Ostasien: Probleme und Ansichten], hrsg.
v. Chung, Mun-Gil et al., S. 333-390. Seoul: Munhak-kwa chisŏngsa.

Tu, Wei-ming. Hrsg. 1996. Confucian traditions in East Asian modernity: moral education and
economic culture in Japan and four mini-dragons. Cambridge: Harvard University Press.

Vogel, Ezra 1979. Japan as number one: lessons for America. Cambridge: Harvard University
Press.

Wesolowski, Zbigniew 1997. Lebens- und Kulturbegriff von Liang Shuming (1893-1988). Dar-
gestellt anhand seines Werks Dong-Xi wenhua ji gi zhexue. Nettetal: Steyler.

Yi, Kwang-su 1922. »Minjok kaejoron« [These von der Erneuerung der Nation], in Kaebyŏk, Mai
1922.

Yu, Tong-hwan 1992. »Pip’an gyesŭngron-ŭi munhwa chŏnryak« [Kritische Fortführung der
Kulturtradition als Strategie], in Hyŏndae chunggug-ŭi mosaek [Die Suche nach dem moder-
nen China], hrsg. v. Han’guk ch’ŏlhak sasang yŏn’guhoe nonjŏnsa bunkwa, S. 189-221.
Seoul: Tongnyŏk.

Zhang, Wei-wei 2010. »Zhōngguó shì shìjiè wéiyī wénmíng xíng guójiā« [China ist das einzige
zivilisierte Land der Welt], in Huánqiú shíbào vom 24. Mai 2010.

Zhang, Yongle 2014. Zhongguo de xiannen zhengzhi ji qi minzhu zhengdangxing [Die Merito-
kratie Chinas und ihre demokratische Legitimität]. Kommentar im Rahmen des Workshops
»Democracy and Meritocracy« an der Sungkyungkwan Universität, Seoul, am 30. Mai
2014.

Eine Wiedergeburt von Konfuzius? 79

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59


Zusammenfassung: Konfuzius, der in der Geschichte Ostasiens mehrfach für tot erklärt wor-
den ist, erlebt seit einigen Jahren in China eine erneute Wiedergeburt. Darin setzt sich eine
lange Tradition der politischen Instrumentalisierung seiner Lehre und der seiner Schüler in
Ostasien fort. Der politische Umgang mit dem Konfuzianismus schwankte dabei stets zwi-
schen staatstragender Akzeptanz und radikaler Ablehnung. Der dezidiert humanistische
Charakter dieser Lehre wurde dabei ausgeblendet. In diesem Aufsatz wird die wechselvolle
Geschichte der Instrumentalisierung des Konfuzianismus in Ostasien untersucht.

Stichworte: Konfuzius, Konfuzianismus, Humanismus, Modernisierung, asiatische Werte,
Ostasien, China

Rebirth of Confucius? Renaissance of Confucianism in East Asia

Summary: Confucius, who has been repeatedly pronounced dead in East Asian history, has
for some years now been experiencing another rebirth in China. This is in line with a long
tradition of political instrumentalization of the teachings of Confucius and his disciples in
East Asia. In dealing with them, the political protagonists have always veered between
embracing Confucian thought in the hope of furthering the aims of the state and their own
rule and radically rejecting it, while the decidedly humanistic character of this doctrine has
been either ignored or suppressed. This essay examines the eventful history of the instru-
mentalization of Confucianism in East Asia.

Keywords: Confucius, Confucianism, humanism, modernization, Asian values, East Asia,
China

Autorin

Eun-Jeung Lee
Institut für Koreastudien
Freie Universität Berlin
Fabeckstr. 7
14195 Berlin
Eun-Jeung.Lee@fu-berlin.de

80 Eun-Jeung Lee

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-59

