
Jürgen Gerhards* und Florian Buchmayr**

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von
MigrantInnen
Ergebnisse einer qualitativen Studie

Zusammenfassung: Eine Vielzahl von Studien kommt zu dem Schluss, dass
MigrantInnen von der Mehrheitsgesellschaft diskriminiert werden. Wir wissen
allerdings wenig über die Selbstwahrnehmungen von MigrantInnen und vor allem
nicht über die spezifischen sozialen Kontexte, die Diskriminierungserfahrungen
wahrscheinlich machen. Auf der Grundlage von 17 Gruppendiskussionen mit in
Deutschland lebenden MigrantInnen rekonstruieren wir, welche Kategorisierungen
und Diskriminierungserfahrungen diese auf der Basis des eigenen, den Migrations-
hintergrund anzeigenden Vornamens gemacht haben und welche sozialen Kontexte
eine solche Erfahrung wahrscheinlich machen. Unsere Ergebnisse zeigen, dass die
Schulzeit, Kontakte mit amtlichen Behörden und der Arbeitsmarkt für Kategorisie-
rungs- und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen besonders relevant
sind. Weiterhin zeigt sich, dass diese Diskriminierungserfahrungen je nach Kontext
sehr unterschiedlich ausfallen und es beispielsweise auf manchen Arbeitsmärkten zu
Erfahrungen einer positiven Diskriminierung kommt. Darüber hinaus werden die
Erfahrungen maßgeblich durch die Frage bestimmt, ob MigrantInnen in einem
bestimmten Kontext stark oder schwach repräsentiert sind.

Stichworte: MigrantInnen; Symbolische Grenzziehung; Diskriminierung; Vornamen; Gruppen-
interviews

Social Contexts and Migrants’ Experiences of Discrimination
Results of a Qualitative Study

Abstract: A large number of studies have shown that migrants are discriminated
against by members of the majority society. However, we know little about
migrants’ self-perception of discrimination and, above all, about the specific social
contexts of perceived discrimination. Based on 17 group discussions with migrants
living in Germany and using the example of first names, we analyse which specific

* Prof. Dr. Jürgen Gerhards, Freie Universität Berlin, Institut für Soziologie, Garystraße 55,
14195 Berlin, E-Mail: j.gerhards@fu-berlin.de.

** Florian Buchmayr, Universität Bremen, Forschungszentrum Ungleichheit und Sozialpoli-
tik (Socium), Mary-Somerville-Straße 9, 28359 Bremen, E-Mail: buchmayr@uni-bre-
men.de.

SozW, 69 (4) 2018, 379 – 405 DOI: 10.5771/0038-6073-2018-4-379

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


social contexts promote experiences of categorisation and discrimination. The
results show that schooling, contacts with official authorities and the labour market
are particularly relevant. In some segments of the labour market, migrants experi-
ence even positive discrimination. In addition, experiences of discrimination are lar-
gely determined by the question of whether migrants are strongly or weakly repre-
sented in a given social context.

Keywords: Migrants, Symbolic Boundaries, Discrimination, First Names, Group Discussion

Einleitung
Eine Vielzahl von Studien hat gezeigt, dass MigrantInnen in der Bundesrepublik in
verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen schlechtere Chancen haben als Nicht-
MigrantInnen. Diese Ungleichheiten zeigen sich auf dem Arbeitsmarkt (vgl. z.B.
Kaas/Manger 2012; Koopmans 2016) ebenso wie im Bildungssystem (vgl. z.B.
Schneider et al. 2014; Diehl/Fick 2015; Diehl et al. 2017) oder auf dem Woh-
nungsmarkt (Hinz/Auspurg 2017). Ein Teil der Diskriminierungsforschung führt
diese Ungleichheiten darauf zurück, dass MigrantInnen herkunftsspezifische Fertig-
keiten (z.B. Sprachkenntnisse) oder Bildungszertifikate in der Aufnahmegesellschaft
nicht verwenden können bzw. diese nicht anerkannt werden (Granato/Kalter 2001;
Kalter 2006; Koopmans 2016; Diehl et al. 2017). Studien auf der Basis von natürli-
chen Experimenten sind in der Lage, um die Unterschiede zwischen Personen mit
und ohne Migrationshintergrund bezüglich erlernter Fähigkeiten und Ressourcen
zu kontrollieren und weisen eine Diskriminierung im engeren Sinne nach
(Bertrand/Mullainathan 2004; Widner/Chicoine 2011; Kaas/Manger 2012; Jacque-
met/Yannelis 2012; Blommaert et al. 2014; siehe auch Schneider et al. 2014).

Die subjektiven Wahrnehmungen von Kategorisierung und Diskriminierung von
MigrantInnen muss man von sozialen Grenzziehungs- und Diskriminierungspro-
zessen durch Mitglieder der Mehrheitsgesellschaft abgrenzen. Sie bilden eine soziale
Wirklichkeit sui generis. Auch zur Selbstwahrnehmung von erfahrener Diskriminie-
rung gibt es, wie wir im nächsten Abschnitt sehen werden, eine Vielzahl von Stu-
dien. Nur wenige Studien unterscheiden aber, in welchem Maße MigrantInnen in
verschiedenen sozialen Kontexten unterschiedliche Erfahrungen der Kategorisie-
rung bzw. Diskriminierung machen und wie sie diese Erfahrungen interpretieren.
Menschen leben nicht in „einer“ Gesellschaft, sondern in pluralen Lebenswelten.
Darauf hatte nicht nur bereits Georg Simmel (1890) mit seinem Konzept der Kreu-
zung sozialer Kreise hingewiesen, sondern auch die breite Individualisierungslitera-
tur, die im Kontext der Beschreibung postmoderner Gesellschaften entstanden ist
(Beck/Beck-Gernsheim 1994). Wir vermuten, dass Personen mit Migrationshinter-
grund nicht in allen Kontexten die gleichen, sondern in verschiedenen gesellschaft-
lichen Kontexten und Lebensphasen unterschiedliche Erfahrungen der Kategorisie-
rung und Diskriminierung machen.

1

380 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


An dieser Stelle setzen wir mit unserer Untersuchung an. Auf der Grundlage von 17
Gruppendiskussionen mit insgesamt 69 in Deutschland lebenden MigrantInnen
verschiedener Herkunft rekonstruieren wir, welche Kategorisierungs- und Diskrimi-
nierungserfahrungen diese auf der Grundlage des eigenen, den Migrationshinter-
grund anzeigenden Vornamens gemacht haben. Im Mittelpunkt unserer Ausfüh-
rungen steht vor allem die Frage, inwieweit unterschiedliche soziale Kontexte zu
differenten Erfahrungen der Kategorisierung und Diskriminierung führen. Entspre-
chend versuchen wir, diejenigen Rahmenbedingungen genauer zu bestimmen, in
denen eben jene Erfahrungen wahrscheinlich sind.

Wir werden zuerst einige der für die Untersuchung zentralen Begriffe erläutern und
unsere Studie in den Stand der Forschung einordnen. Während Kapitel 3 der Dar-
stellung des methodischen Vorgehens gewidmet ist, werden wir in Kapitel 4 die
Ergebnisse unserer Analysen darstellen. In einem ersten Schritt beschreiben wir, ob
und in welchem Maße MigrantInnen aufgrund ihres Namens Kategorisierung oder
Diskriminierung erfahren haben. Anschließend analysieren wir die Kontextbedin-
gungen dieser Erfahrungen genauer.

Drei Kontexte haben sich als besonders relevant herausgestellt: die Schulzeit, Kon-
takte mit amtlichen Behörden und der Arbeitsmarkt. Wir können zeigen, dass die
Erfahrungen der Kategorisierung und Diskriminierung in verschiedenen Bereichen
recht unterschiedlich ausfallen und es auch Kontexte der Bevorteilung und der Posi-
tivdiskriminierung gibt. Darüber hinaus strukturieren wechselnde Mehrheits- und
Minderheitsverhältnisse die gemachten Erfahrungen maßgeblich. Je nachdem, ob
MigrantInnen in einem bestimmten Kontext stark oder schwach repräsentiert sind,
können deren Zugehörigkeitsgefühle bestärkt oder irritiert werden.

Stand der Literatur und konzeptioneller Rahmen der Studie

Objektive und subjektive Diskriminierung
Es gibt eine kaum noch zu überblickende Literatur zum Thema Diskriminierung
von MigrantInnen. Dabei gilt es zunächst zwischen objektiver und subjektiver Dis-
kriminierung zu unterscheiden. Eine Vielzahl von Studien hat mit dem Instrument
des natürlichen Experiments versucht, das Ausmaß und die Ursachen von objekti-
ver Diskriminierung zu bestimmen. Dazu werden meist fingierte Bewerbungen auf
Stellen- oder Wohnungsanzeigen verschickt, um zu analysieren, wer von den einge-
reichten BewerberInnen zu einem Vorstellungsgespräch oder einer Wohnungsbe-
sichtigung eingeladen wird. Die BewerberInnen in den fingierten Anschreiben wei-
sen in allen zentralen Merkmalen (Geschlecht, Familienstatus, Bildungsabschluss,
Berufserfahrung, etc.) ähnliche Merkmale auf. Lediglich ein Merkmal wird variiert,
nämlich der Vor- oder Nachname der Bewerberin.1 Die Studien kommen alle zu

2

2.1

1 Die Zuordnung eines Vornamens ergibt sich dabei vornehmlich aus der empirischen Vertei-
lung des Namens über die verschiedenen sozialen Kategorien.

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 381

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


einem ähnlichen Ergebnis. MigrantInnen mit fremden Vornamen werden bei sonst
gleichen Profilen deutlich seltener zu Vorstellungsgesprächen oder Wohnungsbe-
sichtigungen eingeladen als BewerberInnen mit im Untersuchungsland gebräuchli-
chen Namen, was als Anzeichen einer Diskriminierung interpretiert werden kann
(Bertrand/Mullainathan 2004; Widner/Chicoine 2011; Kaas/Manger 2012; Jacque-
met/Yannelis 2012; Blommaert et al. 2014; siehe auch Schneider et al. 2014;
Zschirnt/Ruedin 2016).

Für unsere Untersuchung ist aber vor allem diejenige Literatur von Relevanz, die
sich auf die subjektive Wahrnehmung von Diskriminierung konzentriert hat. In
diesem Forschungsfeld stehen drei unterschiedliche Fragestellungen im Mittel-
punkt. Zum einen widmen sich eher quantitativ orientierte Studien der Frage, wel-
che Faktoren eine wahrgenommene Diskriminierung erklären können. Während
frühere Assimilationstheorien von der Hypothese ausgingen, dass die wahrgenom-
mene Diskriminierung umso geringer ausfällt, je stärker MigrantInnen in die Struk-
tur und Kultur des Ziellandes integriert sind, haben jüngere Studien gezeigt, dass
sich besonders gut integrierte Personen häufiger diskriminiert fühlen (Steinmann
2018; van Doorn et al. 2013; Diehl/Liebau 2017). Für diesen als „Integrationspara-
dox“ beschriebenen Sachverhalt werden vor allem zwei Ursachen veranschlagt: die
höhere Sensibilität für Diskriminierung und die höheren Aufstiegsaspirationen der
besser integrierten MigrantInnen (vgl. u.a. El-Mafaalani et al. 2017; Ziller 2014;
Diehl/Liebau 2017).

Ein zweiter Forschungsstrang konzentriert sich auf die Analyse negativer Effekte
von Diskriminierungserfahrungen, z.B. auf die mentale Gesundheit (vgl. z.B.
Pascoe/Smart Richmann 2009) oder die schulischen Leistungen (Spencer et al.
2016). Eine zentrale Erkenntnis besteht darin, dass das Gefühl diskriminiert zu
werden, langfristig zu Re-Ethnisierungen (Skrobanek 2009; Rumbaut 2008; Çelik
2015) oder zumindest zu einem brüchigen Verhältnis zur Aufnahmegesellschaft
(Weiss 2014; Platt 2014; Hochman et al. 2018) führen kann. Ein drittes For-
schungsfeld, welches zum Großteil aus qualitativen Studien besteht, analysiert die
Bewältigungsstrategien von MigrantInnen im Kontext von Diskriminierungserfah-
rungen. Die Stigma-Managementstrategien reichen von einer offensiven Konfronta-
tion bis hin zum Rückzug aus den Interaktionen mit Angehörigen der Mehrheitsge-
sellschaft (Fleming et al. 2012; Jobst/Skrobanek 2009; Lamont et al. 2016; Ver-
wiebe et al. 2016).

Die sozialen Kontexte migrantischer Diskriminierungserfahrungen spielen in diesen
drei Forschungsbereichen nur eine untergeordnete Rolle. In einigen groß angelegten
quantitativen Studien wurden auch Fragen zu den Kontexten von Diskriminie-
rungserfahrungen gestellt. Die Ergebnisse zeigen, dass MigrantInnen in öffentlichen
Lebensbereichen stärkere Diskriminierungserfahrungen machen als in privaten. Ins-
besondere die Arbeits- und Wohnungssuche sowie Kontakte mit Behörden und
Ämtern sind Kontexte mit den meisten Diskriminierungserfahrungen (Beigang et

382 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


al. 2017; Uslucan/Yalcin 2012; Salentin 2008; Heitmeyer et al. 1997). Martina
Sauer (2016), die zu ähnlichen Ergebnissen kommt, schlussfolgert, dass Diskrimi-
nierungserfahrungen vor allem in denjenigen Kontexten wahrscheinlich sind, in
denen Ressourcenknappheit und Konkurrenzsituationen vorherrschen.

Eine genauere Analyse, die aufzeigt, inwiefern Diskriminierungserfahrungen in
unterschiedlichen sozialen Kontexten voneinander differieren, findet sich in diesen
Studien hingegen nicht. Auch in qualitativen Arbeiten wird zwar thematisiert, dass
es unterschiedliche Kontexte gibt, in denen MigrantInnen sich benachteiligt fühlen
(vgl. hierzu beispielsweise Brettfeld/Wetzels 2007), aber nicht, ob diese unterschied-
lichen Lebensbereiche auch mit jeweils distinkten Diskriminierungserfahrungen
einhergehen. An dieser Stelle setzen wir mit unserer Untersuchung an.

Kategorisierungs- und Diskriminierungserfahrungen am Beispiel des
Vornamens

Wir untersuchen Kategorisierungs- und Diskriminierungserfahrungen am Beispiel
der Reaktion auf und des Umgangs mit Vornamen. Namen eignen sich dazu in
besonderer Weise, da sie als Marker sozialer Identität und symbolischer Grenzen
fungieren können, anhand derer man in aller Regel nicht nur das Geschlecht, son-
dern auch die ethnische Zugehörigkeit einer Person erkennen kann (Sue/Telles
2007; Gerhards/Hans 2009). Dies belegt auch eine europaweite Umfrage mit
25.515 MigrantInnen unterschiedlicher Herkunft. Sie wurden danach gefragt, ob
sie in den letzten fünf Jahren Diskriminierungserfahrungen gemacht haben sowie
aufgrund welcher Merkmale dies geschehen ist. An erster Stelle werden die Marker
„Hautfarbe oder andere körperliche Merkmale“ genannt, an zweiter Stelle „Name
und Vorname“ (European Union Agency for Fundamental Rights 2017: 40 f.).
Hören wir im deutschsprachigen Kontext die Namen Nagihan, Ahmet, Alejandra
oder Ülker, dann schließen wir daraus, dass es sich bei den NamensträgerInnen
wahrscheinlich um Personen mit Migrationshintergrund handelt. Vornamen defi-
nieren die symbolischen Grenzen zwischen Mehrheitsgesellschaft und Minderhei-
ten.

Wir knüpfen an dieser Stelle an jüngere Studien an, die sich mit Formen symboli-
scher Grenzarbeit oder wie Fredrik Barth (1969) und später Andreas Wimmer
(2008) es nennen, mit verschiedenen Strategien des „ethnic boundary making“
beschäftigen (siehe auch Carter 2006; Young 2006; Lacy 2007; Pattillo 2007; Wari-
koo 2011). Symbolische Grenzen zwischen einem „Wir“ und den „Anderen“ kön-
nen natürlich nicht nur durch Namen, sondern durch eine Vielzahl anderer realer
oder zugeschriebener Merkmale kenntlich gemacht werden.2 Dabei lässt sich nicht

2.2

2 Das Konzept der symbolischen Grenze ist nicht nur zur Analyse der Unterscheidung verschie-
dener ethnischer Gruppen (z.B. Barth 1969; Wimmer 2008; Alba/Nee 2003; Bail 2008), son-
dern beispielsweise auch zur Analyse der Grenze zwischen verschiedenen sozialen Klassen (z.B.
Lamont 1992) genutzt worden.

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 383

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


immer genau bestimmen, wo die von Markern angezeigten Gruppengrenzen jeweils
verlaufen. Die Unterscheidung zwischen „bright and blurred boundaries“ (Alba
2005) erlaubt es, Grenzen nach ihrer Offenheit bzw. Rigidität zu differenzieren und
auch historische Prozesse der Verschiebung von Grenzen zu betrachten.

Eine weitere Begriffsdifferenzierung ist an dieser Stelle erläuterungsbedürftig. Wir
unterscheiden analytisch zwischen zwei Arten von Grenzen: Kategorisierung und
Diskriminierung. Eine symbolische Grenze kategorisiert in einem ersten Schritt
Personen in unterscheidbare Gruppen, ohne dass die Gruppen bewertet werden.
Oftmals geht eine kategoriale Unterscheidung zwischen zwei Gruppen aber mit
einer Bewertung dieser Differenz einher. Die symbolische Grenze geht in diesen
Fällen in eine soziale Grenze über, da die Ungleichartigkeit in eine Ungleichwertigkeit
überführt wird. Wenn die von uns interviewten MigrantInnen das Gefühl haben,
dass sie aufgrund ihrer Namen nicht nur als MigrantInnen klassifiziert, sondern
zugleich negativ oder positiv bewertet werden, dann nehmen sie die symbolische
Grenze zur Mehrheitsgesellschaft nicht nur als kategoriale, sondern auch als evalua-
tive Grenze wahr (Lamont/Molnár 2002). Geht eine Kategorisierung mit einer
Bewertung einher, dann sprechen wir von Diskriminierung.

Im Mittelpunkt unserer Untersuchung steht allerdings nicht die Definition von
Grenzen durch die Mehrheitsgesellschaft, sondern die Wahrnehmung der durch die
Mehrheitsgesellschaft definierten Grenzen durch MigrantInnen. Wenn die von uns
befragten Personen davon berichten, dass sie aufgrund ihres Vornamens nicht nur
als MigrantInnen klassifiziert, sondern damit einhergehend auch negativ oder posi-
tiv bewertet werden, sprechen wir von wahrgenommener Diskriminierung. Diese
stellt aus Sicht der Befragten eine soziale Tatsache dar, auch wenn die kategorisie-
renden Akteure dies eventuell anders sehen mögen. Wir untersuchen entsprechend,
wie MigrantInnen wahrnehmen, wie sie wiederum von ihrer meist dominant deut-
schen Mitwelt wahrgenommen werden. Es ist in diesem Zusammenhang für die
Betroffenen auch erst einmal unerheblich, ob es sich dabei um eine statistische Dis-
kriminierung, die auf ein Informationsdefizit der diskriminierenden Akteure
zurückgeht, handelt oder um eine sogenannte geschmacksbasierte Form der Diskri-
minierung (Becker 1971; Phelps 1972).

Methodisches Vorgehen
Grundlage unserer Analyse bilden 17 Gruppendiskussionen mit insgesamt 69
MigrantInnen aus zehn unterschiedlichen Herkunftsländern (Türkei, Serbien, Bos-
nien, Polen, Russland, Italien, Vietnam, China, Libanon, Syrien). Wir haben die
Befragten in einem ersten Schritt durch Kontaktaufnahme mit migrantischen Verei-
nen in Berlin rekrutiert. Die so gewonnenen Personen wurden dann gefragt, ob sie
Kontakte zu anderen Personen vermitteln können (Schneeballmethode). 33 Perso-
nen gehören zur ersten, 30 zur zweiten Einwanderergeneration und sechs Personen
sind als Kinder bzw. Jugendliche nach Deutschland gekommen. Temporäre, zirku-

3

384 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


lierende und transnationale MigrantInnen haben wir nicht berücksichtigt. Insge-
samt sind unter den durchschnittlich 40 Jahre alten TeilnehmerInnen (zwischen 17
und 70 Jahren) etwas mehr Frauen als Männer. Die TeilnehmerInnen verfügen über
ein etwas überdurchschnittliches Bildungsniveau und sprechen in der Regel gut
Deutsch. Wir werden im Schlusskapitel auf die Frage eingehen, in welchem Maße
unsere Stichprobe sich auf die Ergebnisse auswirken kann.

Mit Ausnahme der ersten Gruppe stammen die TeilnehmerInnen der Gruppendis-
kussionen jeweils aus dem gleichen Herkunftsland.3 Die Gruppendiskussionen wur-
den durch einen von uns entwickelten Leitfaden strukturiert. In einem ersten
Schritt haben wir die TeilnehmerInnen darum gebeten, uns ihre individuellen Asso-
ziationen zu verschiedenen Namen, die auf Kärtchen auf dem Tisch verteilt wur-
den, mitzuteilen. Danach sollten die Interviewten über ihre persönlichen Erfahrun-
gen mit ihren eigenen Vornamen berichten, welche konkreten Erfahrungen sie also
in verschiedenen Kontexten mit ihrem Namen gemacht haben, wie sie sich dabei
gefühlt haben und wie sie mit den Reaktionen der Mehrheitsgesellschaft auf ihre
Vornamen umgegangen sind. An dieser Stelle sollten sie sich auch zu fiktiven
Geschichten über MigrantInnen und deren Namensmanagement (wie beispiels-
weise einem Namenswechsel) positionieren. Dabei standen die individuellen Ein-
stellungen der Befragten im Mittelpunkt, da die Gruppendiskussionen nicht zur
Analyse von Gruppendynamiken (vgl. dazu zusammenfassend Przyborski/Wohlrab-
Sahr 2010: 101ff.), sondern als zeitsparendes Verfahren der Datenerhebung einge-
setzt wurden. Zudem lassen sich latente Einstellungen der Befragten durch die Kon-
frontation mit anderen TeilnehmerInnen und deren Ansichten stärker aktivieren.
Wir haben die Befragten nicht danach gefragt, welche Erfahrungen aus ihrer Sicht
andere MigrantInnen mit ihrem Namen gemacht haben, sondern uns allein auf
eine Rekonstruktion der selbstgemachten Erfahrungen konzentriert. Entsprechend
können wir auch nicht auf die in der sozialpsychologischen Literatur getroffene
Unterscheidung zwischen persönlicher Diskriminierung und Gruppendiskriminie-
rung eingehen.4

Die transkribierten Diskussionen bieten zahlreiche Auswertungsmöglichkeiten. Im
Mittelpunkt der Datenauswertung in diesem Artikel steht allein die Frage, ob die
von uns Interviewten von Kategorisierungs- und Diskriminierungserfahrungen
berichten können und wenn ja, in welchen gesellschaftlichen Kontexten sie diese

3 Eine homogene Zusammensetzung der Gruppen hat sich deswegen als sinnvoll herausgestellt,
weil MigrantInnen aus dem gleichen Herkunftsland einen ähnlichen Erfahrungsraum teilen, so
dass die Diskussionen – anstatt sich wechselseitig über herkunftsspezifische Namenstraditionen
aufzuklären – gleich mit einer umfassenden Diskussion über Grenzwahrnehmung und Grenz-
management beginnen konnten.

4 Die Hauptthese lautet, dass Mitglieder einer ethnischen Gruppe häufiger davon erzählen, dass
ihre Gruppe diskriminiert wird als dass sie selbst Erfahrungen mit Diskriminierung gemacht
haben bzw. davon berichten. Die Literatur diskutiert verschiedene Ursachen für diese Diskre-
panz (vgl. zusammenfassend Al Ramiah et al. 2010).

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 385

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


gemacht haben. Ziel unserer Untersuchung ist es, die Kontexte und Rahmenbedin-
gungen der gemachten Diskriminierungserfahrungen genauer zu bestimmen.
Andere, ebenfalls mit dem erhobenen Material beantwortbare Fragestellungen müs-
sen wir hier aus Gründen der Platzbegrenzung unberücksichtigt lassen. Dazu gehört
vor allem ein Vergleich zwischen den Generationen und den verschiedenen Migran-
tInnengruppen; wir gehen auf diese Unterschiede aber kurz im Schlusskapitel ein.

Das Erkenntnisinteresse dieses Artikels ist sehr konkret. Im Fokus stehen die spezifi-
schen Kontexte der Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen. Wir haben in
einem ersten Schritt aus dem empirischen Material induktiv Situationen herausge-
arbeitet, in denen migrantische Namen zu Kategorisierungs- und Diskriminierungs-
erfahrungen führen. Diese Situationen wurden entsprechenden Interviewpassagen
zugeordnet. Die spezifischen Situationen haben wir dann in einem nächsten Schritt
zu typischen Kontexten „aggregiert“, also „Obercodes“ gebildet, um im nächsten
Schritt die jeweiligen Rahmenbedingungen derjenigen Kontexte genauer zu
beschreiben, die Kategorisierungs- und Diskriminierungserfahrungen wahrscheinli-
cher oder unwahrscheinlicher machen.5 Dabei haben sich drei Kontexte für Diskri-
minierungserfahrungen als besonders relevant herausgestellt: die Schulzeit, Kon-
takte mit amtlichen Behörden und der Zugang zum Arbeitsmarkt. Quer zu den
Kontexten gelagert werden die Erfahrungen der MigrantInnen durch die Frage
bestimmt, ob sie in einem bestimmten Kontext stark oder schwach repräsentiert
sind. Wir haben in einem abschließenden Schritt durch die erneute Durchsicht der
Gruppendiskussionen geprüft und sichergestellt, dass die getroffene Einteilung auch
alle Situationen von Diskriminierung abdeckt, so dass die aus dem Material gewon-
nenen Kategorien eine Sättigung erreicht haben.6

Udo Kuckartz (2007) unterscheidet vier verschiedene, jeweils mit bestimmten For-
schern verbundene Varianten einer kategorienbasierten Textanalyse: theoretisches
Kodieren (Anselm Strauss), thematisches Kodieren (Christel Hopf ), zusammenfas-
sende qualitative Inhaltsanalyse (Philipp Mayring) sowie Typenbildung und typolo-

5 Alle Namen, die Rückschlüsse auf die Identität der TeilnehmerInnen zulassen, wurden verän-
dert und damit anonymisiert.

6 Das folgende Beispiel illustriert, wie wir Interviewpassagen kodiert haben.
Zitat: Meine gesamte Schullaufbahn ist gezeichnet durch die Tatsache, dass ich einen Teil meiner
Identität versteckt habe. Es liegt auch daran, dass ich in einem Reinickendorfer Gymnasium zur
Schule gegangen bin, das hätte ich vielleicht nicht in einem Kreuzberger Gymnasium machen müs-
sen (GD 5: 380-385).
Zuerst wurde der spezifische Kontext kodiert; in dem Beispiel ist der Kontext die Schule. Dann
wurde kodiert, ob in dem jeweiligen Kontext von Diskriminierungserfahrungen (positiv oder
negativ) berichtet wird. In dem Beispiel liegt eine perzipierte negative Diskriminierungserfah-
rung vor. Zugleich macht das Zitat deutlich, dass die Frage, ob MigrantInnen in einem
bestimmten Kontext stark oder schwach repräsentiert sind, die Wahrscheinlichkeit von Diskri-
minierung beeinflusst. Entsprechend wurde das Zitat nicht nur dem Kontext „Schule“, son-
dern auch der zu den verschiedenen Kontexten quer liegenden Dimension „Minderheit/Mehr-
heit“ zugeordnet und dann kodiert, ob eine Diskriminierungserfahrung vorliegt oder ob es sich
allein um eine Kategorisierung handelt.

386 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


gische Analyse (z.B. Paul Lazarsfeld oder Udo Kuckartz). Das von uns eingeschla-
gene Verfahren nimmt einerseits Elemente des theoretischen Kodierens auf, ist
andererseits aber auch deduktiver ausgerichtet und orientiert sich insofern an den
Grundsätzen des thematischen Kodierens und der qualitativen Inhaltsanalyse, ohne
dass wir beabsichtigen bzw. in der Lage sind, die Häufigkeit des Auftretens der
gewonnenen Kategorien zu quantifizieren.

Soziale Kontexte von Kategorisierungs- und
Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen

Vornamen als symbolische Grenzen
Bevor wir versuchen, die Kontexte zu spezifizieren, die dazu führen, dass Personen
als MigrantInnen klassifiziert und dann häufig diskriminiert werden, prüfen wir
zuerst, ob die Annahme überhaupt richtig ist, dass Vornamen symbolische Grenzen
markieren und MigrantInnen auf der Basis ihrer Vornamen klassifiziert und manch-
mal diskriminiert werden.

Unter den interviewten MigrantInnen findet sich ein ausgeprägtes Bewusstsein
dafür, dass Vornamen als Marker sozialer Identität fungieren und symbolische
Grenzen erzeugen können. Bereits zu Beginn der Gruppendiskussionen zeigt sich,
dass die TeilnehmerInnen versuchen, die ihnen auf Karten vorgelegten Vornamen
bestimmten sozialen Gruppen zuzuordnen. Obwohl z.B. auch ästhetisch-klangliche
Kriterien zur Klassifikation der Vornamen angewendet werden könnten, werden die
Namen stets bestimmten Geschlechts- und Altersgruppen oder spezifischen Klassen
und Schichten zugeordnet. So wird z.B. der Name Kevin in allen Gruppen meist
mit der ostdeutschen Unterschicht in Verbindung gebracht. Die folgende Kommu-
nikation zwischen zwei Personen mit türkischen Wurzeln verdeutlicht dies:

Nagihan: Also mit Kevin verbinde ich eher so Personen, die aus dem Osten kommen. Ost-Berlin, ja?

Ahmet: Stimmt Jacqueline ist ja auch –

Nagihan: Jacqueline, Kevin, Rachel auch zum Beispiel

Ahmet: Peggy! Diese ganzen Ossi-Namen! [lachen]

Nagihan: [lacht] Und dazu hat man dann auch ein Bild. (GD2: 250-254)

Die wichtigste Grenze im Bezug auf Vornamen ist aber jene zwischen Einheimi-
schen und MigrantInnen. Auch hier scheint allen sehr klar zu sein, welche der von
uns vorgelegten Namen als typisch deutsch bzw. als „fremd“ zu klassifizieren sind.
Zwei arabisch-stämmige Befragte sprechen über derartige Namenszuordnungen:

Amira: also ich kann schon von jedem Namen wissen welchem Land, welchem – also sehr bezeich-
net, deswegen, also Fatima, Mohammed, Yasmin sind schon, Osama, kann man sagen arabisch, mus-
limisch, also sozusagen. Linh, Thang sind schon asiatisch

4

4.1

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 387

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


Siham: Asiatisch! Ist schon ja klassifiziert. Das ist sehr

Amira: Ja also das ist, das ist Marie, Rachel

Siham: Matthias deutsch

Amira: Deutsch ja, also das kann man von diesen Namen schon richtig schon Nationalität wissen
und deswegen. (GD6: 34-42)

Sie klassifizieren Namen aber nicht nur binär als deutsch oder nichtdeutsch. Sie dif-
ferenzieren die Namen sehr genau danach, wie weit diese jeweils von der deutschen
Demarkationslinie entfernt sind. So gibt es beispielsweise Namen, die zwar nicht als
deutsch angesehen, aber als relativ nah an der deutschen Grenze wahrgenommen
werden. Dazu gehören vor allem kurze, lateinische und hebräische Namen. Lange
und komplizierte Namen mit Sonderzeichen gelten hingegen als relativ weit von der
deutschen Grenze entfernt liegend. Aus diesem Grund würde eine türkische Teil-
nehmerin „… schon drauf achten, dass es eben so ne Namen sind, die zum Beispiel
nicht zu komplizierte Buchstaben drin haben“ (GD1: 545-546).

Die interviewten MigrantInnen ordnen nicht nur die vorgegebenen Namen
bestimmten sozialen Gruppen zu, fast alle haben selbst Erfahrungen damit
gemacht, dass sie aufgrund ihres Namens klassifiziert und diskriminiert werden. Die
folgende Interviewpassage mit dem bosnisch-stämmigen Elvir verdeutlicht diese
Alltagserfahrung:

Elvir: Die Erfahrung ist ja, man wird runter reduziert auf seinen Namen und das ist ja wie mans
haben will ist ja, dass man sofort gefragt wird: wo kommst du her? Also irgendwie als Fremdkörper
wahrgenommen wird (GD5: 302-304).

Das Zitat illustriert die Erfahrung, aufgrund des Namens klassifiziert und auf das
Merkmal „migrantisch“ reduziert zu werden. Diese Fremdkategorisierung ent-
spricht in keiner Weise der Selbstwahrnehmung und führt in der Folge zu einem
Gefühl der Fehlplatzierung.

Wir haben weiter oben analytisch zwischen Kategorisierungs- und Diskriminie-
rungsprozessen unterschieden. Die DiskussionsteilnehmerInnen haben nicht nur
ein ausgeprägtes Gespür für die mit Vornamen verbundenen kategorialen Grenzen,
sondern auch für die damit einhergehenden Bewertungen. Fast alle können von
negativen Diskriminierungserfahrungen berichten, die sie selbst oder Personen in
ihrem Umfeld erlebt haben. Dazu gehört z.B., dass der Name falsch ausgesprochen
wird, was aus Sicht der MigrantInnen als Ausdruck geringer Wertschätzung inter-
pretiert wird. Oder MigrantInnen werden aufgrund des Vornamens nach ihrer Her-
kunft gefragt, obwohl sie in Deutschland aufgewachsen sind, was als Anzeichen des
Nichtdazugehörens gedeutet wird. Wie oben erläutert, kann man zwischen einer
statistischen Diskriminierung, die letztendlich auf einem Informationsdefizit beruht
und einer auf Präferenz oder Abneigung basierenden Ungleichbehandlung („tastes
for discrimination“) unterscheiden (Becker 1971; Phelps 1972). Die von uns
befragten Personen empfinden die erfahrenen Diskriminierungen in erster Linie als

388 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


vorurteilsbasiert und gehen nicht davon aus, dass sie benachteiligt werden, weil die
Mehrheitsgesellschaft durchschnittliche Gruppenmerkmale auf sie als individuelle
Person attribuiert.

Wir werden im Folgenden versuchen, die Kontextbedingungen für diese Erfahrun-
gen genauer zu spezifizieren und dabei auch diejenigen Faktoren beschreiben, die
Kategorisierungs- und Diskriminierungserfahrungen unterminieren.

Wenn Minderheiten zu Mehrheiten werden
Auch wenn MigrantInnen zahlenmäßig in einer Gesellschaft insgesamt eine Min-
derheit bilden, so gilt dies nicht für alle sozialen Kontexte gleichermaßen. Kategori-
sierungs- und Diskriminierungserfahrungen hängen in entscheidendem Maße von
der quantitativen Bestimmtheit der jeweiligen Gruppen ab. Und diese kann von
Situation zu Situation unterschiedlich ausfallen. Aufgrund sozial-räumlicher Segre-
gation können MigrantInnen z.B. Schulen besuchen, wo sie die einzigen Personen
mit Migrationshintergrund sind oder aber auch Schulen, wo ihre Gruppe die Mehr-
heit der Schülerschaft stellt. Auch im Berufsleben oder bei Behördengängen können
die Kategorisierungs- und Diskriminierungserfahrungen aufgrund wechselnder
Minderheits- und Mehrheitsverhältnisse deutlich variieren.

Es zeigt sich, dass MigrantInnen vor allem in denjenigen Kontexten nicht als solche
kategorisiert und diskriminiert werden, in denen ihre Herkunftskultur überdurch-
schnittlich repräsentiert ist. So verneint beispielsweise der türkisch-stämmige
Hakan, dass er aufgrund seines Vornamens negative Erfahrungen gemacht habe. Er
begründet das damit, dass er in Kreuzberg lebt und aufgewachsen ist. Da in diesem
Berliner Stadtteil sehr viele türkische MigrantInnen leben, hat er seinen Namen nie-
mals als Problem empfunden. Er geht allerdings davon aus, dass er in anderen Berli-
ner Bezirken womöglich andere Erfahrungen gemacht hätte.

Hakan: Kreuzberg, ich glaube nicht, dass da jemand mit seinem Namen ein Problem hat. Neukölln
glaube ich nicht. Moabit glaub ich nicht. Tempelhof glaub ich nicht, aber je weiter man rausgeht
kann möglich sein, weiß ich nicht. Die Erfahrung hab ich nicht (GD 13: 627-629).

Hakan: Wie gesagt ich glaube eher es kommt auf den Bezirk an wo man aufgewachsen ist. Wenn
man schon in so einen Bezirk ist, wo ich weiß ja nicht welche Prozentanzahl Ausländer sind (GD 13:
617-618).

Auch Zijad erzählt, dass er in seiner Schulzeit aufgrund seines Namens überhaupt
keine schlechten Erfahrungen gemacht hat, da die meisten SchülerInnen seiner
Klasse ebenfalls einen Migrationshintergrund hatten.

Zijad: Aber es hängt auch von der Umgebung ab, weil zu meiner Grundschulzeit war ich in einer
Klasse wo alle gemischt waren. Ich ging mit 4-5 Bosnier, 2 Kroaten, einen Serben, einen aus Rio de
Janeiro und zwei, drei Polen und die restlichen Schüler waren Deutsche und da war es überhaupt
nicht merkwürdig, wenn die Schüler halt verschiedene Namen hatten, da gab es auch kein unange-
nehmes Gefühl wenn Namen erwähnt wurden (GD5: 517-521).

4.2

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 389

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


Eine konträre Erfahrung hat die bosnisch-stämmige Hanifa gemacht. Sie ist im Ber-
liner Stadtteil Reinickendorf aufgewachsen. Da in ihrem unmittelbaren schulischen
Umfeld kaum MigrantInnen lebten, hatte sie immer wieder das Gefühl, ihre
migrantische Identität verstecken zu müssen. Sie betont, dass sie in einem Kreuz-
berger Gymnasium womöglich ganz anders mit ihrem Namen umgegangen wäre.

Hanifa: Meine gesamte Schullaufbahn ist gezeichnet durch die Tatsache, dass ich einen Teil meiner
Identität versteckt habe. Es liegt auch daran, dass ich in einem Reinickendorfer Gymnasium zur
Schule gegangen bin, das hätte ich vielleicht nicht in einem Kreuzberger Gymnasium machen müs-
sen (GD 5: 380-385).

Wenn sich MigrantInnen in einem Umfeld bewegen, in dem sie die Minderheit bil-
den, dann nehmen sie ihren Namen mit größerer Wahrscheinlichkeit als migranti-
schen Marker wahr bzw. werden über ihren Namen als Migrantin markiert. Serap
hat beispielsweise einige Jahre in Ostdeutschland gelebt, bevor sie nach Berlin bzw.
Hamburg zog. Sie hat das Gefühl, in Ostdeutschland mehr Probleme mit ihrem
fremden Namen gehabt zu haben, als später in Westdeutschland, wo mehr Migran-
tInnen leben.

Serap: Also im Osten natürlich ne, da brauch man schon noch bisschen Erklärung, aber ansonsten in
Westkreisen war das eigentlich kein Problem (GD 1: 1031-1033).

Diese Beispiele verdeutlichen, dass Mehrheits- und Minderheitsverhältnisse darüber
entscheiden, ob man aufgrund des Namens als MigrantIn klassifiziert wird oder
nicht. Doch auch unter der Bedingung, dass man sich in einer Minderheitenposi-
tion befindet, fallen die jeweiligen Kategorisierungs- und Diskriminierungserfah-
rungen je nach sozialem Kontext sehr unterschiedlich aus, wie die folgenden Aus-
führungen zeigen.

Schule und biographische Vulnerabilität
Vor allem in der frühen Adoleszenz scheint die Empfänglichkeit für Kategorisie-
rungs- und Diskriminierungsprozesse besonders ausgeprägt zu sein. Die Schule bil-
det offensichtlich einen besonderen Kontext für solche Erfahrungen. Aus der Retro-
spektive betrachten einige der von uns befragten Personen die früheren Erfahrungen
mit Distanz und interpretieren ihre damalige Sensibilität für Kategorisierungs- und
Diskriminierungserfahrungen als etwas Vergangenes. Viele betonen, dass sie mittler-
weile kein Problem mehr mit ihrem fremden Namen haben, sondern „nur“ in die-
ser besonderen Lebensphase empfindlich auf Kategorisierungs- und Diskriminie-
rungserfahrungen reagiert hatten. So sprechen beispielsweise Emre und Hürrem mit
Distanz über ihre frühere Unzufriedenheit mit ihren als fremd klassifizierten Vorna-
men.

Emre: Ich fand meinen türkischen Namen irgendwie nicht schön früher als Kind […] ich wollte frü-
her immer einen deutschen Namen haben ich weiß nicht warum aber jetzt auch nicht mehr

Hürrem: Du warst eigentlich immer in einer Gruppe halt zugeordnet zu einem bestimmten Kreis

4.3

390 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


Emre: Ja

Hürrem: Du warst irgendwie anders du musstest deinen Namen immer buchstabieren und den
Nachnamen in jedem Fall (GD 1: 480-490).

Einige der MigrantInnen heben hervor, dass ihre Gefühle der Vulnerabilität in der
Jugendphase keine migrantenspezifischen Erfahrungen darstellen. Es handele sich
vielmehr um ein grundsätzliches Phänomen, das in der frühen Adoleszenz auftrete.
Sie interpretieren Hänseleien ihrer MitschülerInnen dann nicht als rassistisch moti-
vierte Handlungen, sondern als grundsätzliche Umgangsform in Schulen. Für die
türkischstämmige Pinar suchen SchülerInnen aus Prinzip bei allen Namen nach
komischen Verballhornungen.

Pinar: Aber ich glaube auch, dass die Kinder, wenn man auch in der Schule gemobbt wird, dass die
nicht wirklich absichtlich nach der Bedeutung des Namens gehen, sondern einfach nur den Namen
– mir ist gerade nämlich nachdem ich „Nein“ gesagt habe auch eingefallen wie ich, aber nur ganz
kurz in ner ganz kurzen Phase, wie auch genannt wurde, einfach nur weil sie den Namen ausspre-
chen und dann okay: Wonach klingt das? Irgendwie was ist dem… ähnlich. Und so nennen sie dich
dann halt: statt Kamile- Kamille! Ah, du heißt ja… weißt du wie ich meine, das ist so ähnlich und
deshalb…

Haydar: Man findet irgendwie bei jedem Namen irgendetwas Komisches, wenn man sucht und
sucht (GD 2: 1219-1225).

Ganz ähnlich argumentiert die türkischstämmige Nagihan, die aufgrund ihres
Namens in der Schule gehänselt wurde, diese Erfahrung aber relativiert, indem sie
darauf verweist, dass in der Grundschule jeder auf irgendeine Art und Weise
gemobbt werde.

Nagihan: Also in der Grundschule wurde ich halt gemobbt ein bisschen mit meinem Namen
[Lachen]. Ja, also ich fands jetzt nicht unbedingt schlimm. Im Nachhinein findets man nur noch
lustig, aber es hätte auch anders auf mich wirken können, also ich bin damit ziemlich locker umge-
gangen, aber andere gehen damit nicht so locker mit solchen Mobbing-Aktionen.

Haydar: Ich wurde immer wegen anderen Sachen gemobbt, zum Beispiel war ich immer der
Kleinste, ich wurde immer Zwerg genannt.

Nagihan: Man wird immer irgendwie gemobbt in der Grundschule (lacht) (GD 2: 1208-1215).

Im Zuge des Älterwerdens gewinnen die interviewten MigrantInnen zusehends an
Selbstvertrauen. Der jugendlichen Phase der erhöhten Vulnerabilität folgt oftmals
ein Emanzipationsprozess. Die MigrantInnen beginnen selbstbewusst zu ihren
Namen zu stehen. Dieser sich wandelnde Umgang mit dem eigenen Namen in
unterschiedlichen Lebensphasen zeigt sich beispielsweise bei der bosnischstämmigen
Hanifa. In ihrer Schulzeit hat sie sich den Spitznamen „Hanni“ gegeben, da es ihr
unangenehm war, durch ihren fremd klingenden Vornamen aufzufallen. Doch wäh-
rend sie sich in der Schule noch dem deutschen Namensregime angepasst hatte,
gewann sie anschließend an Selbstvertrauen und begann, sich mit ihrem richtigen
Namen vorzustellen.

Hanifa: Ich hieß mein gesamtes Leben auch, mein gesamtes Schulleben Hanni. Keiner wusste wie
ich richtig heiße. […] und dann war es immer leichter solchen Situationen aus dem Weg zu gehen

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 391

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


und zu sagen, ich heiße Hanni, ist egal. Und erst nach der Schule, erst nach dem Abitur mit dem
Studium […] hab ich gesagt, hab ich dann angefangen mich vorzustellen mit meinem richtigen
Namen (GD5: 205-219).

Ähnliche Erfahrungen hat die vietnamesischstämmige Hien gemacht. Ihre Hortne-
rin hatte ihr im Kindergarten einen deutschen Namen mit der Begründung gege-
ben, dass sie den richtigen Namen nicht aussprechen könne. Viele Jahre hat Hien
diese Namensänderung hingenommen. Doch im Zuge eines Reifungsprozesses hat
sie an Selbstvertrauen gewonnen und stellt sich seit ihrem Schulwechsel mit ihrem
richtigen Namen vor.

Zwei Faktoren scheinen in der Zeit der Adoleszenz und Postadoleszenz besonders
ausgeprägt zu sein, die die Wahrscheinlichkeit erhöhen, aufgrund eines migranti-
schen Namens von den MitschülerInnen klassifiziert und diskriminiert zu werden:
die Neigung der MitschülerInnen, auffallende Merkmale wie fremde Vornamen zu
thematisieren und zur Kategorisierung von Personen zu nutzen sowie die Vulnerabi-
lität von Jugendlichen für solche Prozesse. Dies ergibt sich nicht nur aus den Selbst-
wahrnehmungen der von uns interviewten Personen, sondern auch aus dem For-
schungsstand über die Besonderheiten der Identitätsbildung von Jugendlichen. Eine
Vielzahl von Studien hat darauf hingewiesen, dass die Gruppe der Gleichaltrigen in
der Jugendphase zur zentralen Referenzgruppe und die Anerkennung durch die
„peers“ besonders wichtig wird (z.B. Coleman 1961; Gavin/Furman 1989). Abwei-
chungen von der Mehrheit werden nicht nur von ihr hervorgehoben und als Mar-
ker der Exklusion genutzt, sondern von den Betroffenen als besondere Verletzung
ihrer Identität interpretiert (LaFontana/Cillessen 2010). Aus diesem Grund reagie-
ren Jugendliche in dieser Lebensphase besonders sensibel auf alle Marker, die sie
von der Mehrheit abgrenzen. Einen MigrantInnenstatus signalisierende Vornamen
stellen ein Merkmal neben anderen möglichen Markern dar, die zur Kategorisie-
rung und Diskriminierung genutzt werden können und werden.

Erfahrungen auf Ämtern und mit deutscher Bürokratie
Im Umgang mit Ämtern und Bürokratie scheint die wahrgenommene symbolische
Grenze zwischen MigrantInnen und Mehrheitsgesellschaft besonders hart. Minder-
heits- und Mehrheitskonstellationen, wie wir sie weiter oben beschrieben haben,
spielen hier keine Rolle, weil die Regeln der Grenzdefinition allein von den Behör-
den, den geltenden Rechtsregeln bzw. deren Interpretation durch Verwaltungsbe-
amte definiert werden. Entsprechend erzählen viele der von uns interviewten
MigrantInnen von Kategorisierungserfahrungen, die sie im Umgang mit Behörden
wie der häufig genannten Einbürgerungsbehörde, der Ausländerbehörde, dem Bür-
geramt oder dem Jobcenter gemacht haben. Sie fühlen sich durch die Behörden
meist nicht nur als anders kategorisiert, sondern in ihrer sozialen Identität verletzt
und damit diskriminiert.

4.4

392 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


Boris erzählt, dass er anhand seines Namens üblicherweise als Russe wahrgenom-
men und entsprechend „anders“ behandelt wird:

Boris: Es ist kein Geheimnis, dass Änderung von Namen hängt ab von wie wirst du dargestellt. Bist
du mit russische Namen, dann wirst du auch behandelt wie Russe. Das ist kein Geheimnis. Bist du
Deutsche, dann wirst du – […]

Boris: ja, ich weiß. In Administration wird behandelt anders Menschen […]

Boris: Ja, die Behörde versuchen ja korrekt mit dir, aber trotzdem man spürt, du spürst dich

Irina: fühlst dich

Boris: wie anders, fühlst, wie anders. Oder zu Russe / Oder bist du Deutscher? Ich bin Deutscher,
aber ich weiß Leute, die [Russen?] zum Beispiel Familiennamen ändere ich Smirnoff, dann wird er
mit ihm behandelt wie mit Russen (GD8: 478-499).

Auch Chiara erzählt von schlechten Erfahrungen in bürokratisch-offiziellen Kontex-
ten, in denen sie stets als Ausländerin und dadurch als Fremde behandelt wird, dies
aber auch mit ihren Sprachkenntnissen in Zusammenhang setzt, da sie Deutsch
zwar versteht, aber nicht sicher beherrscht:

Chiara: Es hängt ab die Situation, es hängt ab wo ich bin, was ich mache (lacht) Also in formelle
Situation, also Rathaus und einem Büro es ist sehr schlecht. Also ich bin eine Ausländerin immer, ich
versteh Deutsch, mein Deutsch ist nicht so perfekt, aber ich bin immer Ausländerin […]

Chiara: Und ja, wenn du dich anmelden musst für etwas oder eine bürokratische

Matteo: Verfahren

Chiara: Ja! Machen musst, das ist sehr schwierig. Du bist Ausländerin. Punkt.

Interviewer: Du fühlst dich dann fremd oder…?

Chiara: Ja ich fühle. Vielleicht das hängt ab meine Sprache, das ist nicht so perfekt und wenn ich in
eine formale Situation bin, spreche ich immer auf Englisch […] (GD7: 154-166).

Die meisten machen dabei keine konkreten Personen für ihre unangenehmen
Erfahrungen verantwortlich, sondern ein abstraktes System von Vorschriften und
Rechtsregeln, das sie als rigide und nicht auf die Besonderheiten von MigrantInnen
ausgerichtet interpretieren.

Komplikationen entstehen vor allem dann, wenn es um schriftliche Interaktionen,
Anträge und Dokumente geht. Eine fehlende Übereinstimmung des migrantischen
Namens mit dem deutschen Namensrecht, den bürokratischen Gepflogenheiten
und Schreibweisen führt dann häufig zu Irritationen. In Katjas Nachname ging
bspw. der in einigen slawischen Sprachen gebräuchliche Buchstabe „ś“ verloren.

Katja: Aus dem Wiśniewskia war natürlich das „s“ mit diesem Strich wurde natürlich zu „s“ gemacht,
war natürlich auch weg gefallen der korrekte Name, aber gut, das hab ich noch gedacht: okay, das ist
weil es hier gar kein ś gibt in Deutsch, ne? Deswegen hat man das verändert (GD 9: 290-293).

Ähnliches beschreibt auch Katharina. Ihr Vorname Jelena wurde zu Lena einge-
deutscht. Auch ihr Nachname wurde von Lutschko zu Lutsko umgeändert.

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 393

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


Jelena: [Na da hast du den Namen nicht geändert?] du hast nur einen Buchstaben genommen, dass
es geschrieben [unverständlich] das haben wir alle fast durchgemacht. Ich auch. Russische Jelena bin
ich Lena geworden, das „je“ ist weg und von meinem Namen Lutschko bin ich Lutsko geworden,
weil englische Art in Pass steht andersrum und ist jetzt [Schreckung?] und Lutsko […] (GD 8:
416-420).

Solche Veränderungen sind für die Befragten keine Nebensächlichkeit. Die von uns
interviewten Personen interpretieren den eigenen Vornamen als Bestandteil ihrer
Identität. Entsprechend fühlen sie sich durch den unsensiblen Umgang der Behörde
mit ihrem Namen als Person missachtet und diskriminiert. Die Erfahrungen wer-
den meist nicht den in den Ämtern handelnden Personen zugeordnet, sondern als
eine institutionelle Diskriminierung und Missachtung ihrer migrantischen Identität
interpretiert. Die polnischstämmige Agnieszka beschreibt, wie sie sich aufgrund der
vorgeschlagenen Änderung ihres Namens zu Agnes bezüglich ihrer Identität ange-
griffen gefühlt hat.

Interviewer: Und wie haben Sie sich in dieser Situation gefühlt?

Agnieszka: Sehr schlecht. Sehr schlecht. Ich fühlte mich einfach angegriffen in meiner ganzen Per-
sönlichkeit. Einfach angegriffen. Ich fands unverschämt, dass man überhaupt auf die Idee kommen
könnte mir jetzt Namensänderung vorzuschlagen. […] (GD9: 516-524).

Der aus dem Herkunftsland stammende Vorname ist eine wichtige Quelle der Iden-
tität. Das falsche Aussprechen von Namen oder ihr aktives Verändern wird als Iden-
titätsverletzung und Diskriminierung empfunden, so dass z.B. das Ändern oder
Streichen von Buchstaben ein Gefühl der Beschneidung evoziert. Katja hat z.B. das
Gefühl, dass man ihr im Zuge der Namensänderung ungefragt eine deutsche Iden-
tität „übergestülpt“ hat.

Katja: Wie ich mich dann gefühlt hab? Ich merke, dass ich das dann gesehen hab in meinem Aus-
weis, ich hab den Ausweis auch noch, ne? Ich hab den aufbewahrt (lacht) dass ich das Gefühl hatte
man hat mich irgendwie beschnitten, also man hat aus mir auf einmal einen Deutschen gemacht,
eine Deutsche, aber irgendwie auf – wie soll ich sagen? Auf das Verständnis was dieser Beamte hatte,
nicht, über mich gestülpt, also er hat mich nicht weiter gefragt (GD 9: 313-321).

Diese Ohnmachtsgefühle finden sich nicht nur in Bezug auf Ämter und andere offi-
zielle Institutionen. Die vietnamesische Gruppe diskutiert ausführlich darüber, dass
vietnamesische Zeichen in Deutschland keine richtige Entsprechung haben. So wer-
den beispielsweise vietnamesische Buchstaben beim Schreiben entsprechender
Namen in der Regel einfach weggelassen. Linh nennt als Beispiel auch die vietna-
mesischen Namenskärtchen, die wir den Interviewten während der Gruppendiskus-
sion vorgelegt hatten.

Linh: Also wir machen in Deutschland ja sowieso schon den Kompromiss, dass unsere Zeichen weg-
gelassen werden. Also das hier (Zeigt auf die Namenskärtchen) das ist nicht richtig, da kommt noch
was hin. Und das ist ja schon diese, das was wir jedes Mal weglassen müssen und dann nochmal
NOCHMAL so eine Änderung ist schon viel so. Aber…

Dan: Beschnitten [Lachen]

394 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


Linh: Ja irgendwie […] Das sind Zeichen – verstehen wir nicht, weg! Ja. Ist nicht Duc, sondern Duc
(vietnamesisch ausgesprochen) (GD 4: 688-695).

Die Interviewten fühlen sich nicht nur anders kategorisiert, sondern sehen ihre
Identität durch die fehlende Sensibilität für die Eigenheiten ihrer Namen verletzt,
was sie als Diskriminierung empfinden.

Dan ärgert sich auch über die in Deutschland vorherrschende Typographie, die
vietnamesische Buchstaben ausblende. Er spricht in diesem Zusammenhang auch
von Machtverhältnissen, die sich in dieser unsensiblen Praxis manifestieren.

Dan: Also muss ich ganz ehrlich sagen, die steht für eine Einschränkung, die wo wenn man selber
keine Entscheidung hat, ja, also wenn du die Typos nicht hast, dann hast du sie nicht, weil Adobe
sich nicht nicht wirklich Gedanken darüber gemacht hat, das du einen Titel machen willst. Punkt
aus. Und das spricht aber auch für – aber ich beschäftige mich auch im antirassistischen im antifa-
schistischen Kontext irgendwie, es sind Machtverhältnisse, die darüber verhandelt werden ganz stark!
(GD 4: 705-709)

Es gibt aber auch positive Geschichten. Agnieszka hat viele negative Erfahrungen
aufgrund ihres Namens mit der deutschen Bürokratie gemacht, kann aber auch von
einer Situation berichten, in der respektvoll auf die Besonderheiten ihres Vor- und
Nachnamens eingegangen wurde. Sie fühlt sich durch die Tatsache, dass sich
jemand die Mühe gemacht hat, ihren Namen richtig auszusprechen, in ihrer Beson-
derheit anerkannt. Die Bedeutung dieser kleinen Anerkennungsgeste veranschau-
licht folgende Anekdote.

Agnieszka: Und das allerschönste war glaub ich so ungefähr 2-3 Jahre nach dieser Einbürgerung war
ich an der Kasse beim Bezahlen mit der Karte, die Kassiererin die hatte ein Namensschild, war total
deutsch und sie hat sofort meinen Namen richtig gelesen. Agnieszka. Das war wirklich so ein Wahn-
sinns schönes positives Erlebnis. Das ist eine Deutsche, die eine Agnieszka schon irgendwo kannte
und sie wollte mir einfach diese Freude machen, das [unverständlich] richtig auszusprechen. War
schön (GD 9: 530-545).

Insgesamt zeigt sich, dass die Kategorisierungs- und Diskriminierungserfahrungen
der von uns interviewten Personen im Umgang mit Behörden besonders ausgeprägt
zu sein scheinen. Dies liegt zum einen daran, dass die symbolischen Grenzen allein
von den Behörden definiert und oktroyiert werden können und zum Zweiten –
gerade wenn es um die amtliche Fixierung des Namens geht – die einmal getroffene
Entscheidung dauerhafte Folgen hat und entsprechend von den Beteiligten nicht
nur als Fremdkategorisierung, sondern als verletzend und diskriminierend definiert
wird. Deutlich vielfältiger scheinen hingegen die Erfahrungen auf dem Arbeits-
markt zu sein, wie die folgenden Beispiele zeigen werden.

Differenzierte Arbeitsmärkte
Auch der Arbeitsmarkt ist für viele MigrantInnen mit Erfahrungen von Kategorisie-
rung und Diskriminierung verbunden. Interessant ist, dass der eigene, zu Diskrimi-
nierung führende Name nicht so sehr im Arbeitsalltag als vielmehr beim Zugang

4.5

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 395

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


zum Arbeitsmarkt als Stigma wahrgenommen wird. Ahmet glaubt z.B., dass er auf-
grund seines ausländischen Namens aussortiert wird:

Ahmet: Weil du wirklich schon bei der Anfangsselektion sozusagen aus dem Dings fällt, weil du
kommst da nicht weiter. Oder dass du doppelt so gute Noten bringen musst. Das heißt wenn ein
Deutscher eine 2 bringt, dass du wirklich eine 1 bringen musst damit du wirklich mit Handicap 0
mithalten kannst. Das sind dann auch wieder Faktoren.

Haydar: Ich hab auch Freunde, die sich einfach nicht bewerben wegen ihren Namen. Lohnt es sich
nicht. Die werden mich sowieso nicht einladen oder sonst was (GD 2: 361-370).

Auch Zeynep ist sich sicher, dass Namen im Bewerbungsprozess eine sehr große
Rolle spielen.

Zeynep: Ich würde sagen definitiv. Es kommt auf den Namen an. Also ich hab zum Beispiel ich hab
zwei Brüder, die halt in einem Studentenalter sind, der eine heißt Osama, der andere heißt halt Elias
und Osama musste sich halt früher bewerben, also für ein Praktikum bewerben und der hat glaub
ich, wir haben insgesamt 20 Bewerbungen, vielleicht mehr als 20 Bewerbungen geschrieben und es
kam noch nicht mal eine Antwort zurück, also wenn er dann halt nachgefragt hat dann hieß es so: ja,
es kommt halt in den nächsten Tagen was und gleichzeitig hat halt mein Bruder Elias sich ebenfalls
für Arbeit beworben und der hat halt innerhalb von 1-2 Tagen immer direkt ne Rückmeldung
bekommen (GD 11: 479-486).

Die Tatsache, dass Diskriminierungserfahrungen von den von uns interviewten Per-
sonen vor allem beim Zugang zum Arbeitsmarkt erlebt und weniger im Alltag des
Arbeitslebens erfahren werden, deckt sich mit Ergebnissen der oben bereits zitier-
ten, in 28 europäischen Ländern durchgeführten Umfrage unter ethnischen Min-
derheiten (European Union Agency for Fundamental Rights 2017: 34 f.). Auch hier
geben die Befragten an, dass Diskriminierungen während des Bewerbungsprozesses
häufiger sind als im Arbeitsleben selbst. Der Unterschied mag darin liegen, dass
man bei einer Bewerbung allein die Unterlagen einer Person sieht und hier auf-
grund des Namens auf mögliche Fähigkeiten und Charaktermerkmale schließt,
während man im Arbeitsleben unmittelbare Erfahrungen mit einer Person machen
kann und mögliche Vorurteile durch die dauerhafte Interaktion abgebaut werden.
Der zuletzt vermutete Zusammenhang wird theoretisch und empirisch durch die
sogenannte Kontakthypothese nahegelegt (Pettigrew/Tropp 2006). Der Unterschied
zwischen einer Bewerbung und den Erfahrungen in der alltäglichen Zusammenar-
beit klingt auch im folgenden Zitat von Katja an, die selbstständig ist und einen
polnisch-deutschen Nachnamen führt:

Katja: Vorher war das schwierig für mich beruflich auch als Architektin war für mich der Name
Wiśniewskia ein wichtiger […] Hindernisfaktor, ja. Also ich konnte für polnische Firmen zum Bei-
spiel, ne? Hab ich gemerkt, das war ganz anders. Mit polnischen Handwerkern und polnischen /
Aber mit deutschen Firmen, die überhaupt – das war immer ein Problem. Oder es war einfach
schwierig oder auch Angestellten/ wenn man sich dann vorstellt bei einer Firma groß, ne? Das spielt
wirklich eine Rolle. Natürlich wenn man sich dann kennt und die dann einen kennen und man
arbeitet dann zusammen (GD 9: 1156-1171).

396 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


Interessant ist aber nun, dass der Vorname nicht in allen beruflichen Feldern glei-
chermaßen als Nachteil angesehen wird und manchmal sogar zum Vorteil gereichen
kann. Vier verschiedene Kontexte lassen sich diesbezüglich unterscheiden.

(a) Folgt man den Erzählungen unserer Interviewten, ist eine Diskriminierung in
Bereichen mit Arbeitskräftemangel eher unwahrscheinlich. Dies gilt z.B. für soziale
Berufe und den Bereich der Pflege. Aufgrund des großen Bedarfs an Arbeitskräften
scheint das Arbeitsumfeld in diesen Berufsfeldern toleranter gegenüber MigrantIn-
nen zu sein als anderswo, wie Nour berichtet:

Nour: Aber wie gesagt, jetzt in dem sozialen – ich weiß das gar nicht – im sozialen Bereich weiß ich
gar nicht, ob da die Namen so viel so ne große Rolle spielen, also man merkt halt eben, also es wer-
den immer mehr Leute gebraucht, die halt eben Migrationshintergrund haben sollten, auch wegen
der Sprache. Ich weiß jetzt nicht, ich würde sagen jetzt hier in diesem Bereich im sozialen Bereich ist
man da vielleicht doch ein bisschen toleranter geworden. Aber jetzt nicht toleranter, also ich denk
man toleriert das, weil man auf diese Menschen angewiesen sind, die halt eben auch eine andere
Sprache sprechen und vielleicht auch eine andere Religion haben. Also das ist immer so ein bisschen
nach Bedarf glaub ich (GD 11: 518-526).

Während der Migrationshintergrund und der eigene Name auf dem „normalen“
deutschen Arbeitsmarkt eher als Stigma wahrgenommen werden, wird dieser Effekt
abgemildert bzw. neutralisiert, wenn man in einem Arbeitsmarktsegment auf
MigrantInnen angewiesen ist.

(b) Diskriminierung findet auch dann weniger statt, wenn ein Arbeitsbereich inter-
nationalisiert ist, wie beispielsweise die IT-Branche. So glaubt Milo, dass in diesem
Bereich nur das zähle, was jemand leiste und nicht, aus welchem Land er oder sie
womöglich ursprünglich komme.

Milo: Das haben die Menschen in der IT-Welt verstanden und die fragen dich nicht, wo du her-
kommst, sondern die fragen dich: was kannst du machen? Wo stehst du, wo bist du gut, welche Pro-
jekte du [unverständlich], welchen Nutzen habe ich von dir? Und daher ist bei uns ganz locker und
wir sind alle sozusagen auf demselben Level (GD 5: 725-732).

Er führt die geschilderten Erfahrungen auf den Grad der Internationalisierung sei-
nes Arbeitsbereichs zurück.

Milo: […] und zweitens in der IT-Welt ist schon 100% multikulti geworden, das heißt ist das was
eigentlich der Rest der Gesellschaft verstehen muss, dass wir doch eine multikulturelle Gesellschaft
sind, auch wenn, keine Ahnung in Brandenburg in einem Dorf 100% oder 0% Nichtdeutsche leben,
wir sind global gesehen eine multikulturelle Gesellschaft […] (GD 5: 725-732).

(c) Weiterhin gibt es Berufsfelder, in denen sich migrantische Marker als Vorteil
erweisen, weil in diesen Kontexten ein fremder Vorname und das multikulturelle
Selbstverständnis des entsprechenden Feldes korrespondieren. So äußert Linh die
Vermutung, dass in einem bestimmten Segment der Filmbranche der Migrations-
status ein Vorteil sein kann.

Linh: Ich meinte zu Tung, dass er sich auch eine Branche aussucht, Film zum Beispiel, wo das keine
Rolle spielt, wo du halt als vietnamesischer Regisseur so dein Ding machen kannst oder wo WIR
asiatische Künstlerinnen für unser Asiatisch-Sein gebucht werden und das ist ja dieser, ja dieser posi-

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 397

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


tive Punkt daran. Aber andere Menschen, die sich halt nach ihrem Abi halt ganz normal bewerben
müssen, das meinte ich, das ist schon so nach Statistik schlecht aussieht, wenn du halt ein Mädchen
bist oder Ausländer bist oder keinen deutschen Namen hast, ganz allgemein (GD 4: 881-887).

Auch die polnischstämmige Katja nimmt die positive Distinktionskraft migranti-
scher Marker in der Kunst wahr. Sie arbeitet als Architektin und Künstlerin. Wäh-
rend sie als Architektin ihren angeheirateten deutschen Nachnamen verwendet,
benutzt sie für ihre künstlerischen Tätigkeiten ihren polnischen Nachnamen.

Katja: […] Dann ist es für sie sofort: ah, Frau Sommer! Und wenn ich sage: ich heiße Katja
Wiśniewskia dann sagen: Wie heißen Sie? Was ist das? Können Sie das nochmal buchstabieren?
Wiśn.hm hä. Also ich hab so eine, das war eine völlig andere Reaktion der Leute, also sowohl jetzt
am Telefon wie wenn ich so spreche, ne? Und deswegen ich habe sozusagen Identitäten, also ich habe
so offizielle Begegnungen in meinem Architektenbüro heiße ich Katja Sommer. In meinem Pass
heiße ich Katja Sommer Wiśniewskia und ich hab meinen künstlerischen Part wo ich Katja
Wiśniewskia heiße und ich merke, dass die Leute da ganz anders auf mich reagieren (GD 9:
364-371).

Im Feld der Kunst hat das Gewöhnliche häufig einen geringeren Wert als das Exoti-
sche und Außergewöhnliche. Dementsprechend können migrantische Namen hier
von Vorteil sein.

(d) Und schließlich finden sich berufliche Felder, in denen ganz gezielt nach
MigrantInnen gesucht wird, weil diese über feldspezifische Kompetenzen verfügen,
seien es sprachliche Fähigkeiten oder Kenntnisse der jeweiligen Kultur. So
beschreibt der vietnamesisch-stämmige Tung die gezielte Suche von Unternehmen
nach VietnamesInnen, speziell zur Betreuung vietnamesischer KundInnen.

Tung: Sparkasse und hier diese ganzen Autokonzerne und so und KaDeWe, da suchen die aus-
schließlich jetzt Vietnamesen, weil die gerade so viel einkaufen gehen und die wollen, dass die Kom-
munikation da perfekt ist, weil die wollen da Kundschaft anlocken, also [Linh: richtig!] und da
suchen die explizit nach Vietnamesen, weil dieser Markt so gefragt ist. Also ja- (GD 4: 801-807).

Zusammenfassung und Ausblick
Eine Vielzahl experimenteller Studien weist daraufhin, dass MigrantInnen z.B. bei
Bewerbungen auf dem Arbeits- und Wohnungsmarkt bei gleicher Qualifikation
schlechtere Chancen haben als deutsche MitbewerberInnen. Von einer objektiven
Diskriminierung muss man allerdings die subjektive Wahrnehmung von Grenzzie-
hungsprozessen unterscheiden. Sie stellen, wie William und Dorothy Thomas
bereits 1928 im berühmten Thomas-Theorem formuliert haben, eine soziale Wirk-
lichkeit eigener Art dar. Auf der Grundlage von 17 Gruppendiskussionen mit insge-
samt 69 in Deutschland lebenden MigrantInnen aus zehn Ländern haben wir deren
Kategorisierungs- und Diskriminierungserfahrungen bezüglich ihres Vornamens
rekonstruiert. Die Auswertungen zeigen, dass Vornamen ein virulenter Marker
migrantischer Identität darstellen. Fast alle MigrantInnen berichten davon, dass sie
aufgrund ihres Vornamens als MigrantInnen von der Mehrheitsgesellschaft katego-
risiert werden. Diese Erfahrungen bleiben den MigrantInnen in der Regel nicht

5

398 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


äußerlich, sondern werden von ihnen als Verletzung ihrer Identität und als Diskri-
minierung interpretiert. Zugleich zeigen unsere Analysen, dass die Erfahrungen
symbolischer und sozialer Grenzziehung zwischen Mehrheit und migrantischer
Minderheit entscheidend von variierenden sozialen Kontexten abhängen.

Vor allem in der Schule, im Umgang mit der staatlichen Bürokratie und beim
Zugang zum Arbeitsmarkt machen die Interviewten negative Erfahrungen mit
ihrem Namen. Die Erlebnisse werden in den jeweiligen Kontexten aber zum Teil
unterschiedlich interpretiert. In der Schulzeit war vielen der Interviewten der eigene
Name aufgrund seiner Abweichung von der Mehrheitsverteilung peinlich. Oft
gehörten Hänseleien und Spott von MitschülerInnen zum Alltag. Doch die inter-
viewten MigrantInnen relativieren die schulischen Erlebnisse im Nachhinein und
interpretieren sie als vorübergehende Unsicherheit. Dies lässt sich durch die Beson-
derheit der Lebensphase der frühen Adoleszenz erklären. In diesem Lebensabschnitt
sind junge Menschen stark von der Meinung ihrer „peers“ abhängig und dadurch
besonders vulnerabel.

Kategorisierungen als MigrantInnen in bürokratischen Kontexten werden hingegen
als unsensible Missachtung migrantischer Identität angesehen. Die Interviewten
beklagen sich über mangelnden Respekt und fehlende Sensibilität gegenüber dem
emotional stark besetzten Namen. Die besondere Verletzlichkeit hängt mit den
Besonderheiten des bürokratischen Feldes zusammen. Hier stehen Fragen der Aner-
kennung im Mittelpunkt der Interaktion. Aufgrund einer asymmetrischen Situa-
tion, in der die Regeln der Grenzdefinition allein von den geltenden Rechtsregeln
bzw. deren Interpretation durch Verwaltungsbeamte definiert werden, erscheint die
soziale Grenze zwischen MigrantInnen und Mehrheitsgesellschaft in diesem Kon-
text als besonders rigide und hart.

Auf dem Arbeitsmarkt werden hingegen hauptsächlich materielle Ressourcen ver-
teilt. Aus diesem Grund werden Diskriminierungen in diesem Kontext weniger als
eine Identitätsverletzung, sondern als Ungerechtigkeit wahrgenommen. Zudem sind
die Erfahrungen der von uns interviewten Personen auf dem Arbeitsmarkt recht
unterschiedlich. Einerseits decken sich unsere Befunde mit denen der experimentel-
len Studien, die eine Benachteiligung von MigrantInnen in Bewerbungsverfahren
nachgewiesen haben. Andererseits fallen die Erfahrungen je nach Arbeitsmarktseg-
ment sehr unterschiedlich aus. In stark internationalisierten Bereichen, in denen
Multikulturalität als sozial erwünschte Norm fungiert, kann der MigrantInnensta-
tus sogar zum Vorteil gereichen.

Neben den sozialen Kontexten Schule, Bürokratie und Arbeitsmarkt werden Kate-
gorisierungs- und Diskriminierungserfahrungen durch das jeweils vorherrschende
Mehrheits- und Minderheitsverhältnis strukturiert. Auch wenn MigrantInnen zah-
lenmäßig in einer Gesellschaft insgesamt eine Minderheit bilden, so gilt dies nicht
für alle sozialen Kontexte gleichermaßen. Dort, wo die migrantischen Minderheiten
die Mehrheit stellen, wird der eigene Vorname als etwas Selbstverständliches wahr-

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 399

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


genommen, während die Fremdheit des eigenen Namens erst dann auffällt und zu
sozialen Grenzziehungsprozessen führt, wenn man sich in der zahlenmäßigen Min-
derheit befindet.

Unsere Studie geht mit ihren Ergebnissen in mehreren Punkten über den For-
schungsstand hinaus: (1) Die meisten Untersuchungen unterscheiden nicht zwi-
schen verschiedenen sozialen Kontexten der Diskriminierung. Wir können zeigen,
dass je nach Kontext die Erfahrungen der Menschen unterschiedlich ausfallen und
unterschiedlich interpretiert werden. Für zukünftige Untersuchungen bedeutet dies,
dass man die Kontexte von Diskriminierungserfahrungen genauer spezifizieren und
erheben sollte. Über einen Vergleich verschiedener Kontexte kann man dann im
nächsten Schritt Hypothesen über die Ursachenfaktoren von Diskriminierung for-
mulieren. (2) Die Forschung hat sich vor allem, wenn auch nicht ausschließlich, auf
Erfahrungen negativer Diskriminierung konzentriert. Wir können zeigen, dass
MigrantInnen in bestimmten Bereichen (wie der Kunst) eher Vorteile genießen. Für
zukünftige Forschungen wäre es interessant, die Strukturmerkmale von Feldern
positiver Diskriminierung genauer zu bestimmen. (3) Ein qualitativer Ansatz, der
die Situationsdeutungen der Akteure in den Mittelpunkt stellt, macht deutlich, dass
es bei sozialen und symbolischen Grenzdefinitionen häufig mehrere Welten gibt, die
sich nicht aufeinander reduzieren lassen. Handlungen von Mitgliedern der Mehr-
heitsgesellschaft müssen z.B. nicht als Diskriminierungshandlungen intendiert sein.
So kann die Frage nach der Herkunft einer in Deutschland aufgewachsenen Person,
die einen Namen trägt, der einen Migrationshintergrund indiziert, als Interessenbe-
kundung gemeint sein; sie wird aber, wie unsere Interviews zeigen, häufig als Dis-
kriminierung interpretiert. Prozesse der wechselseitigen Attribution von Intentio-
nen spielen offensichtlich bei der Wahrnehmung von Grenzziehungsprozessen eine
sehr bedeutsame Rolle. Studien aus der Sozialpsychologie haben demonstriert, dass
auch Attributionsprozesse einer gewissen Handlungslogik folgen. Eine Vielzahl von
Untersuchungen hat z.B. gezeigt, dass Menschen dazu tendieren, Erfolge sich selbst
und Misserfolge äußeren Umständen und anderen Personen zuzuschreiben (Ross
1997). Da MigrantInnen einen Teil ihrer herkunftsspezifischen Fertigkeiten und
Bildungszertifikate in Deutschland nicht verwenden können und entsprechend
gegenüber Personen, die in Deutschland aufgewachsen sind in einer schlechteren
Ausgangsposition sind, erhöht sich die Wahrscheinlichkeit einer statistischen Dis-
kriminierung. MigrantInnen werden ihr schlechteres Abschneiden, z.B. auf dem
Arbeitsmarkt, aber wahrscheinlich nicht dem Mangel an im Aufnahmeland relevan-
ten Kapitalien zuschreiben, sondern als eine Diskriminierung interpretieren, die auf
Abneigung beruht („discrimination based on taste“).

Zum Schluss möchten wir kurz einige methodische und inhaltliche Grenzen unse-
rer Analysen diskutieren (vgl. dazu auch die Ausführungen in Gerhards/Kämpfer
2017). (1) Wie in Abschnitt 3 erläutert, wohnen die TeilnehmerInnen unserer
Gruppendiskussionen alle in Berlin und verfügen über ein überdurchschnittliches
Bildungsniveau sowie in vielen Fällen über sehr gute Deutschkenntnisse. Insofern

400 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


stellt sich zum einen die Frage, ob wir zu anderen Ergebnissen kämen, wenn unsere
Stichprobe Personen aus ländlichen Gebieten enthielte. Berlin ist insofern ein
besonderer Kontext, da hier sehr viele MigrantInnen leben. Die Berliner Stadtteile
weisen sehr aber unterschiedliche Anteile an MigrantInnen auf, was von den
Befragten auch so wahrgenommen wird. Es sind gerade diese Unterschiede, die zei-
gen, dass das unterschiedliche Verhältnis von Mehrheit und Minderheit zu differen-
ten Diskriminierungserfahrungen führt. (2) Wie die Literatur zum sogenannten
„Integrationsparadox“ (z.B. El-Mafaalani et al. 2017) gezeigt hat, fühlen sich sehr
gut integrierte Personen meist nicht weniger, sondern häufiger diskriminiert. Die
Überrepräsentanz von gebildeten und gut deutschsprechenden MigrantInnen in
unserem Sample kann entsprechend zur Folge haben, dass in unseren Interviews
besonders häufig über Diskriminierungserfahrungen diskutiert wurde. Da wir aber
nicht an Verteilungsfragen interessiert sind, sondern an einer Beschreibung der
Kontexte von Diskriminierung, kann die starke Sensibilität der von uns Befragten
sogar von Vorteil sein, da so die Kontexte der Diskriminierung besonders markant
herausgearbeitet werden konnten. (3) Unsere Auswertung beschränkt sich auf die
Wahrnehmungen von MigrantInnen im Allgemeinen. Wir unterscheiden in diesem
Text weder zwischen verschiedenen Herkunftsgruppen noch zwischen der ersten
und zweiten Generation von MigrantInnen, weil die Analyse der Subgruppenunter-
schiede die Länge des Artikels sprengen würde. Die in diesem Artikel skizzierten
Kontexte gelten für die verschiedenen Subgruppen aber gleichermaßen, nur die
Häufigkeit und Intensität der Kategorisierungen und Diskriminierungen unter-
scheidet sich zwischen den verschiedenen Subgruppen. In einer weiteren Auswer-
tung der Daten können wir zeigen, dass türkische und arabisch-stämmige Migran-
tInnen stärkere Kategorisierungs- und Diskriminierungserfahrungen machen als
andere MigrantInnengruppen. Zudem finden wir deutliche Unterschiede in den
Diskriminierungserfahrungen und im Umgang mit diesen Erfahrungen zwischen
den Generationen (Gerhards/Buchmayr 2018).

Literatur
Alba, Richard & Nee, Victor (2003): Remaking the American Mainstream: Assimilation and Con-

temporary Immigration. Harvard University Press.
Alba, Richard (2005): Bright vs. Blurred Boundaries: Second Generation Assimilation and Exclu-

sion in France, Germany, and the United States. Ethnic and Racial Studies 28(1): 20–49.
Al Ramiah, Ananthi, Hewstone, Miles, Dovidio, John F. & Penner, Louis A. (2010): The Social

Psychology of Discrimination: Theory, Measurement, and Consequences in: Laurence Bond,
Frances McGinnity & Helen Russel (Ed.) Making Equality Count: Irish and International
Approaches to Measuring Discrimination. Dublin: Liffey Press. S. 84–112.

Bail, Christopher A. (2008): The Configuration of Symbolic Boundaries against Immigrants in
Europe. American Sociological Review 73(1): 37–59.

Barth, Fredrik (1969): Ethnic Groups and Boundaries: The Social Organization of Culture Diffe-
rence. Boston: Little Brown.

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 401

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


Beck, Ulrich & Beck-Gernsheim, Elisabeth (1994): Riskante Freiheiten – Gesellschaftliche Indivi-
dualisierungsprozesse in der Moderne. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Becker, Gary S. (1971): The Economics of Discrimination. Chicago & London: University of Chi-
cago Press.

Beigang, Steffen, Fetz, Karolina, Kalkum, Dorina & Otto, Magdalena (2017): Diskriminierungs-
erfahrungen in Deutschland. Ergebnisse einer Repräsentativ- und einer Betroffenenbefragung.
Baden-Baden: Nomos.

Bertrand, Marianne & Mullainathan, Sendhil (2004): Are Emily and Greg more Employable
than Lakisha and Jarmal? A Field Experiment on Labor Market Discrimination. The American
Economic Review 94(4): 991–1013.

Blommaert, Lieselotte, Coenders, Marcel & Tubergen, Frank V. (2014): Discrimination of Ara-
bic-Named Applicants in the Netherlands: An Internet-Based Field Experiment Examining
Different Phases in Online Recruitment Procedures. Social Forces 92(3): 957–982.

Brettfeld, Katrin & Wetzels, Peter (2007): Muslime in Deutschland. Integration, Integrationsbarrie-
ren, Religion sowie Einstellungen zu Demokratie, Rechtsstaat und politisch-religiös motivierter
Gewalt. Ergebnisse von Befragungen im Rahmen einer multizentrischen Studie in städtischen
Lebensräumen. Berlin: Bundesminsterium des Inneren.

Carter, Prudence L. (2006): Straddling Boundaries: Identity, Culture, and School. Sociology of
Education 79(4): 304–328.

Çelik, Çetin (2015): “Having a German Passport will not Make me German”: Reactive Ethnicity
and Oppositional Identity among Disadvantaged Male Turkish Second-generation Youth in
Germany. Ethnic and Racial Studies 38(9): 1646–1662.

Coleman, James S. (1961): The Adolescent Society: The Social Life of the Teenager and its Impact on
Education. New York: Free Press.

Diehl, Claudia & Fick, Patrick (2015): Ethnische Diskriminierung im deutschen Bildungssystem,
in: Claudia Diehl, Christian Hunkler & Cornelia Kristen (Ed.) Ethnische Ungleichheiten im Bil-
dungsverlauf. Mechanismen. Befunde. Debatten. Wiesbaden: Springer VS. S. 243–286.

Diehl, Claudia, Fick, Patrick & Koenig, Matthias (2017): Religiosität und Bildungserfolg. Analysen
mit dem deutschen CILS4EU-Datensatz. Mercator-Stiftung. https://www.soziologie.uni-kon-
stanz.de/diehl/aktuelles/aktuelles-detail/vorstellung-der-studie-religiositaet-und-bildungserfolg-
in-berlin (Zugriff am 22.12.17).

Diehl, Claudia & Liebau, Elisabeth (2017): Perceptions of Discrimination: What Do they Mea-
sure and why do they Matter? SOEPpapers on Multidisciplinary Panel Data Research 945: 1–31.

El-Mafaalani, Aladin, Waleciak, Julian & Weitzel, Gerrit (2017): Tatsächliche, messbare und sub-
jektiv wahrgenommene Diskriminierung, in: Albert Scherr (Ed.) Handbuch Diskriminierung.
Wiesbaden: Springer. S. 173–189.

European Union Agency for Fundamental Rights (2017): Second European Union Minorities and
Discrimination Survey. Main Results. European Union Agency for Fundamental Rights. (Zugriff
am 30.8.2018).

Fleming, Crystal M., Lamont, Michèle & Welburn, Jessica (2012): African Americans Respond
to Stigmatization: The Meanings and Salience of Confronting, Deflecting Conflict, Educating
the Ignorant and “Managing the Self ”. Ethnic and Racial Studies 35(3): 400–417.

Gavin, Leslie. A. & Furman, Wyndol (1989): Age Differences in Adolescents’ Perceptions of their
Peer Groups. Developmental Psychology 25(5): 827–834.

402 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


Gerhards, Jürgen & Hans, Silke (2009): From Hasan to Herbert: Name Giving Patterns of Immi-
grant Parents between Acculturation and Ethnic Maintenance. American Journal of Sociology
114(4): 1102–1128.

Gerhards, Jürgen & Kämpfer, Sylvia (2017): Symbolische Grenzen und die Grenzarbeit von
Migrantinnen und Migranten. Zeitschrift für Soziologie 46(5): 303–325.

Gerhards, Jürgen & Buchmayr, Florian (2018): Unterschiede zwischen der ersten und zweiten
Generation von Migrantinnen in der Wahrnehmung symbolischer Grenzen und in den Strate-
gien ihrer Grenzarbeit. Berliner Journal für Soziologie 28(3). Online First.

Granato, Nadia & Kalter, Frank (2001): Die Persistenz ethnischer Ungleichheit auf dem deut-
schen Arbeitsmarkt. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 53(3): 497–520.

Heitmeyer, Wilhelm, Müller, Joachim & Schröder, Helmut (1997): Verlockender Fundamentalis-
mus: Türkische Jugendliche in Deutschland. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Hinz, Thomas & Auspurg, Katrin (2017): Diskriminierung auf dem Wohnungsmarkt, in: Albert
Scherr, Aladin El-Mafaalani & Gökçen Yüksel (Ed.) Handbuch Diskriminierung. Wiesbaden:
Springer VS. S. 387–406.

Hochman, Oshrat, Stein, Anna, Lewin‐Epstein, Noah & Wöhler, Thomas (2018): Emotional
Integration Across Immigrant Generations in Baden‐Württemberg, Germany: The Role of Dis-
crimination. International Migration 56(3): 186–202.

Jacquemet, Nicolas & Yannelis, Constantine (2012): Indiscriminate Discrimination: A Corre-
spondence Test for Ethnic Homophily in the Chicago Labor Market. Labour Economics 19(6):
824–832.

Jobst, Solvejg & Skrobanek, Jan (2009): Ethnische Differenzierung oder Selbstexklusion. Zum
Umgang junger Türken und Aussiedler mit Benachteiligungserfahrungen, in: Inci Dirim &
Paul Merechil (Ed.) Migration und Bildung. Münster: Waxmann. S. 99–124.

Kaas, Leo & Manger, Christian (2012): Ethnic Discrimination in Germany’s Labour Market: A
Field Experiment. German Economic Review 13(1): 1–20.

Kalter, Frank (2006): Auf der Suche nach einer Erklärung für die spezifischen Arbeitsmarktnach-
teile von Jugendlichen türkischer Herkunft. Zeitschrift für Soziologie 35(2): 144–160.

Koopmans, Ruud (2016): Does Assimilation Work? Sociocultural Determinants of Labour Mar-
ket Participation of European Muslims. Journal of Ethnic and Migration Studies 42(2): 197–
216.

Kuckartz, Udo (2007): Einführung in die computergestützte Analyse qualitativer Daten (2. Auflage).
Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften.

Lacy, Karyn R. (2007): Blue-Chip Black: Race, Class, and Status in the New Black Middle Class.
Berkeley CA: University of California Press.

LaFontana, Kathryn & Cillessen, Antonius H. N. (2010): Developmental Changes in the Priority
of Perceived Status in Childhood and Adolescence. Social Development 19(1): 130–147.

Lamont, Michèle (1992): Money, Morals, and Manners: The Culture of the French and the American
Uppermiddle Class. Chicago: University of Chicago Press.

Lamont, Michèle & Molnár, Virág (2002): The Study of Boundaries in the Social Sciences.
Annual Review of Sociology 28(1): 167–195.

Lamont, Michèle, Silva, Graziella Moraes, Welburn, Jessica S., Guetzkow, Joshua, Mizrachi, Nis-
sim, Herzog, Hanna & Reis, Elisa (2016): Getting Respect: Responding to Stigma and Discrimi-
nation in the United States, Brazil, and Israel. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 403

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


Pascoe, Elizabeth A. & Smart Richman, Laura (2009): Perceived Discrimination and Health: A
Meta-analytic Review. Psychological Bulletin 135(4): 531–554.

Pattillo, Mary (2007): Black on the Block: The Politics of Race and Class in the City. Chicago: Uni-
versity of Chicago Press.

Phelps, Edmund S. (1972): The Statistical Theory of Racism and Sexism. American Economic
Review 62(4): 659–661.

Pettigrew, Thomas F. & Tropp, Linda R. (2006): A Meta-analytic Test of Intergroup Contact
Theory. Journal of Personality and Social Psychology 90(5): 751–783.

Platt, Lucinda (2014): Is there Assimilation in Minority Groups’ National, Ethnic and Religious
Identity? Ethnic and Racial Studies 37(1): 46–70.

Przyborski, Aglaja & Wohlrab-Sahr, Monika (2010): Qualitative Sozialforschung: Ein Arbeitsbuch.
München: Oldenbourg.

Ross, Lee (1997): The Intuitive Psychologist and his Shortcomings: Distortions in the Attribution
Process, in: Leonard Berkowitz (Ed.) Advances in Experimental Social Psychology (Volume 10).
Orlando: Academic Press. S. 173–220.

Rumbaut, Rubén G. (2008): Reaping what you Sow: Immigration, Youth, and Reactive Ethni-
city. Applied Development Science 12(2): 108–111.

Salentin, Kurt (2008): Diskriminierungserfahrungen ethnischer Minderheiten in der Bundesrepu-
blik, in: Axel Groenemeyer & Silvia Wieseler (Ed.) Soziologie sozialer Probleme und sozialer
Kontrolle: Realitäten, Repräsentationen und Politik. Festschrift für Günther Albrecht. Wiesbaden:
VS Verlag für Sozialwissenschaft. S. 515–526.

Sauer, Martina (2016): Der Zusammenhang von Integration, Zugehörigkeit, Deprivation und Segre-
gation türkeistämmiger Zuwanderer in Nordrhein-Westfalen. Ergebnisse der Mehrthemenbefragung
2015. Essen: Stiftung Zentrum für Türkeistudien und Integrationsforschung.

Schneider, Jan, Yemane, Ruta & Weinmann, Martin (2014): Diskriminierung am Ausbildungs-
markt. Ausmaß, Ursachen und Handlungsperspektiven Berlin: Sachverständigenrat deutscher Stif-
tungen für Integration und Migration (SVR).

Simmel, Georg (1890): Über soziale Differenzierung. Soziologische und psychologische Untersuchun-
gen. Leipzig: Duncker & Humblot.

Spencer, Steven J., Logel, Christine & Davies, Paul G. (2016): Stereotype Threat. Annual Review
of Psychology 67: 415–437.

Skrobanek, Jan (2009): Perceived Discrimination, Ethnic Identity and the (Re-)Ethnicisation of
Youth with a Turkish Ethnic Background in Germany. Journal of Ethnic and Migration Studies
35(4): 535–554.

Steinmann, Jan-Philip (2018): The Paradox of Integration: Why do Higher Educated New Immi-
grants Perceive more Discrimination in Germany? Journal of Ethnic and Migration Studies 1–
24. DOI: 10.1080/1369183X.2018.1480359 (Zugriff am 30.8.2018)

Sue, Christina A. & Telles, Edward E. (2007): Assimilation and Gender in Naming. American
Journal of Sociology 112(5): 1383–1415.

Uslucan, Haci-Halil & Yalcin, Cem Serkan (2012): Wechselwirkung zwischen Diskriminierung und
Integration – Analyse bestehender Forschungsstände. Berlin: Expertise des Zentrums für Türkei-
studien und Integrationsforschung (ZfTI) im Auftrag der Antidiskriminierungsstelle des Bun-
des.

404 Jürgen Gerhards und Florian Buchmayr

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379


Van Doorn, Majka, Scheepers, Peer & Dagevos, Jaco (2013): Explaining the Integration Paradox
Among Small Immigrant Groups in the Netherlands. Journal of International Migration and
Integration 14(2): 381–400.

Verwiebe, Roland, Seewann, Lena, Wolf, Margarita & Hacioglu, Melek (2016): “I have to be very
good in what I do”. Marginalisation and Discrimination in the Career-entry Phase–Experiences
and Coping Strategies among University Graduates with a Migrant Background in Austria.
Journal of Ethnic and Migration Studies 42(15): 2468–2490.

Warikoo, Natasha Kumar (2011): Balancing Acts: Youth Culture in the Global City. Berkeley CA:
University of California Press.

Weiss, Hilde (2014): Der Wandel religiöser Glaubensgrundsätze in muslimischen Familien –
Säkularisierungstendenzen bei der 2. Generation, in: Hilde Weiss, Philipp Schnell & Gülay
Ates (Ed.) Zwischen den Generationen. Wiesbaden: Springer VS. S. 71–94.

Widner, Daniel & Chicoine, Stephen (2011): It’s all in the Name: Employment Discrimination
Against Arab Americans. Sociological Forum 26(4): 806–823.

Wimmer, Andreas (2008): Elementary Strategies of Ethnic Boundary Making. Ethnic and Racial
Studies 31(6): 1025–1055.

Young, Alford A. (2006): The Minds of Marginalized Black Men: Making Sense of Mobility, Oppor-
tunity, and Future Life Chances. Princeton/NJ: Princeton University Press.

Ziller, Conrad (2014): Societal Implications of Antidiscrimination Policy in Europe. Research &
Politics 1(3): 1–9.

Zschirnt, Eva & Ruedin, Didier (2016): Ethnic Discrimination in Hiring Decisions: A Meta-ana-
lysis of Correspondence Tests 1990-2015. Journal of Ethnic and Migration Studies 42(7): 1115–
1134.

Soziale Kontexte und Diskriminierungserfahrungen von MigrantInnen 405

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 01.02.2026, 13:00:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2018-4-379

