376

Adam, sag, wie hast du’s mit der Religion?"
Religion und Kirche im Werk Adam Smiths

MICHAEL S. ABLANDER

Die religidse Einstellung Adam Smiths bildet seit mehr als 200 Jahren den Gegenstand
zahlreicher Diskussionen und Interpretationsversuche. Bis heute ist der Stellenwert,
den Religion in Smiths Leben und Werk einnimmt, weitgehend ungeklirt. These des
folgenden Beitrages ist, dass Smith eine deistische Weltsicht vertritt, die als verbin-
dende Klammer zwischen seinen Hauptwerken, Theory of Moral Sentiments und Wealth of
Nations, interpretiert werden kann. Wie gezeigt werden soll, beruht Smiths Vorstellung
einer harmonischen Weltordnung dabei wesentlich auf den Ideen seines akademischen
Lehrers Francis Hutcheson.

Schlagwérter: Adam Smith, Francis Hutcheson, Religion, Deismus, Toleranz, Institu-
tionen, Erziehung

Adam, tell me, where do you stand in terms of religion? — Religion and Church
in the Writings of Adam Smith

For more than 200 years, the religions beliefs of Adam Smith have been subject of academic discus-
sions and interpretations. Till nowadays, the importance of religion in Smith’s life and in his work
remains unclear. As 1 will argne in the following, Smith follows a deistic worldview which might be
seen as the common bond linking his Theory of Moral Sentiments to his Wealth of Nations. As 1
will show, Smith’s concept of a barmonic world-order is based largely on the ideas of bis academic
teacher Francis Hutcheson.

Keywords: Adam Smith, Francis Hutcheson, Religion, Deism, Tolerance, Institutions, Education

1. Selbstliebe statt Sympathie?

Die religidse Einstellung Adam Smiths bildet seit mehr als 200 Jahren den Gegenstand
zahlreicher Diskussionen und Interpretationsversuche (vgl. u.a. Rothschild 2002;
Raphael 2007; Luterbach-Maineri 2008). Dabei ist der Stellenwert, den Religion in
Smiths Leben und Werk einnimmt, weitgehend ungeklirt und wird bis heute kontro-
vers diskutiert. Far Smiths personliche religidse Einstellung, so Knud Haakonssen
(vgl. 2006: 13f.), fehlt es an Belegen und auch die Einschitzung des Stellenwerts der
Religion in seinem Werk bleibt schwierig. Umstritten ist, ob Smiths Theorieentwurf

Beitrag eingereicht am 07.03.2016; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren iiberarbeitete
Fassung angenommen am 18.09.2016.

= Prof. Dr. Michael S. ABlinder, Technische Universitit Dresden, Internationales Hochschu-
linstitut Zittau, Markt 23, D-02763 Zittau, E-Mail: michacl.asslacnder@gmx.de, Forschungs-
schwerpunkte: Angewandte Ethik, Wirtschaftsethik, Arbeitsbegriff, Theoriegeschichte der
Okonomie.

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy: .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

wesentlich auf religiésen, i.e. deistischen Moralvorstellungen aufbaut oder ob die reli-
giése Metaphorik lediglich dem ,,Zeitgeist™ einer zutiefst religids geprigten Gesell-
schaft an der Schwelle zur Aufklirung geschuldet ist. So sieht es etwa Josef Schumpe-
ter als Charakteristikum der englischen National6konomen, dass diese ,,mit dem soli-
den Ristzeug anglikanischer Theologie auf ihre intellektuellen Reisen gingen®
(Schumpeter 2009: 944 FN25), was cum grano salis auch fiir das Verhiltnis der Schot-
tischen Aufklirung zur presbyterianischen Kirche gelten mag.

Gefithrt wird der Streit um Smiths religiése Einstellung insbesondere vor dem Hinter-
grund zweier zentraler Annahmen in seinen theoretischen Entwirfen: dem zmpartial
spectator als unparteiischen Richter tiber die Angemessenheit des Verhaltens grundsitz-
lich sympathiefibiger Akteure, den Smith in seiner Theory of Moral Sentiments (TMS) ein-
tihrt, und der invisible hand als Ausdruck einer préstabilierten Harmonie, die das Verhalten
primir eigennutzorientierter Akteure zum Wohle der Allgemeinheit wirksam werden
lisst, und die nach Meinung zahlreicher Interpreten insbesondere in seinem 6konomi-
schen Hauptwerk, der Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations (WN),
zur moralischen Rechtfertigung rein 6konomischer Austauschbeziehungen diene.
Damit scheinen zwei unterschiedliche Ordnungsinstanzen einander gegeniiberzutre-
ten. Wihrend in Fragen der Moral der unparteiische Zuschauer, als ,,Statthalter [...],
den die Gottheit in uns eingesetzt hat* (Smith 1985a [1759]: 250), Giber die moralische
Angemessenheit unserer Absichten, unseres Handelns und unsere Affekte urteilt (vgl.
Hanley 2009: 141f)), scheint der Mensch in 6konomischen Dingen frei von Moral
seinen eigenen 6konomischen Vorteil erstreben zu kénnen, im Vertrauen darauf, dass
er durch sein eigenniitziges Handeln ,,ohne es zu beabsichtigen, ja ohne es zu wissen,
das Interesse der Gesellschaft® (Smith 1985a [1759]: 316f.) fordert; dabei dient ,,er in
der Regel nicht bewusst [dem| Allgemeinwohl, noch weil3 er, wie hoch der eigene
Beitrag ist®, aber ,,er wird in diesem wie auch in vielen anderen Fillen von einer un-
sichtbaren Hand geleitet, um einen Zweck zu férdern, den zu erfillen er in keiner
Weise beabsichtigt hat* (Smith 1990 [1776]: 371).

Insbesondere im deutschsprachigen Raum fihrte dies zu der als Uwmschwungtheorie!
bekannt gewordenen Annahme, Smith habe sich im Laufe seines akademischen Schat-
fens vom Idealisten zum Materialisten entwickelt und setze in seinem spiteren Werk
den rein am materiellen Wohlergehen orientierten Egoisten anstelle des empathiefihi-
gen und tugendhaften Menschen seiner TMS ein. Bis heute wird dieses Adam-Smith-
Problen’? zweier entgegengesetzter Menschenbilder innerhalb von Moralphilosophie

1 Wihrend Lujo Brentano Smiths ,,Umschwung [...] in seinen Grundanschauungen® vor allem
auf den Einfluss von Claude Adrien Helvétius® Schrift De /esprit zurickfithren zu kénnen
glaubt (vgl. Brentano 1877: 60f.), in der die ,,Selbstliebe eine zentrale Stelle einnimmt, geht
Witold von Skarzynski davon aus, dass die Anderung in den Ansichten Smiths generell dem
Einfluss des franzosischen Materialismus geschuldet sei: ,,Unter dem Einfluss Hutchesons und
Humes war Smith Idealist, so lange er in England blieb. Nach dreijihriger Berithrung mit dem
Materialismus, der in Frankreich herrschte, kehrte er nach England als Materialist zuriick®
(Skarzynski 1878: 183).

2 Vgl. zur frithen Diskussion u.a. Wilhelm Paszkowski (1890) und August Oncken (1898); zur
aktuellen Debatte vgl. u.a. Nutzinger (1991: 85-92), Werhane (2000) u. Paganelli (2008). Aus-
fuhtlich hierzu auch: Patzen (1991), Eckstein (1985: LIII-LXVI), Raphael/Macfie (1982: 20—
25) und ABlinder (2007: 147-158).

zfwu 17/3 (2016), 376-397 377

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy: .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

378

und Okonomie kontrovers diskutiert. Ohne im Folgenden niher auf die Geschichte
dieses Streites eingehen zu wollen, kann festgehalten werden, dass beide Menschen-
bilder durchaus als miteinander in Einklang stehend betrachtet werden kénnen. Fir
Smith ergibt sich Selbstliebe nicht aus dem Egoismus béswilliger Individualisten, son-
dern aus dem Tugendgebot der Klugheit; wihrend hingegen die Wohltitigkeit gegen-
tber unseren Mitmenschen den Tugendgeboten der Gerechtigkeit und des Wohlwol-
lens folgt (vgl. Oncken 1898: 105; Merikoski 2002: 61ff.). All diese Tugenden sind
dem Menschen von Natur aus gleichermallen gegeben, um die menschliche Gliickse-
ligkeit zu beférdern (vgl. Luterbacher-Maineri 2008: 143); sie sind Teil der pristabilier-
ten harmonischen Ordnung des Kosmos. Denn so ,,oft wir durch nattrliche Triebe
dazu bestimmt werden, jene Zwecke zu férdern, die eine verfeinerte und aufgeklirte
Vernunft uns anempfehlen wirde, dann sind wir geneigt, [...] uns einzubilden, dasjeni-
ge sei die Weisheit von Menschen, was in Wirklichkeit die Weisheit Gottes ist (Smith
1985a [1759]: 130).

Betrachtet man Smiths Schriften also auf Folie der Annahme einer von Smith stets
unterstellten, weise eingerichteten und harmonischen Weltordnung, in der alle Teile
auf wunderbare Weise zusammenwirken,? um den Zweck der Schépfung zu verwirkli-
chen, 16st sich der scheinbare Widerspruch des Adam-Smith-Problems auf: Selbstlie-
be, Wohlwollen und Sinn fiir Gerechtigkeit wirken ebenso zum Wohle des Ganzen,
wie das Urteil des unparteiischen Zuschauers und der Mechanismus der unsichtbaren
Hand. So gesehen bildet das deistische Verstindnis einer harmonischen Weltordnung
die verbindende Klammer zwischen Smiths beiden Hauptwerken. Obwohl Smith kurz
vor seinem Tode wesentliche Passagen der TMS verindert und nun eine stirkere Dis-
tanz zum christlichen Offenbarungsglauben zeigt, bleibt er prinzipiell auch in der
sechsten Auflage der TMS dieser Weltsicht treu. In gewisser Weise dienen die Verin-
derungen sogar der Prizisierung seiner Ideen und kénnen, wie Maria Paganelli (vgl.
2011: 131) es ausdriickt, als ein ,,update der bisherigen Gedanken gelesen werden.

These des folgenden Beitrages ist, dass Smith in seiner deistischen Weltsicht wesent-
lich von der Moralphilosophie Francis Hutchesons geprigt ist. Insbesondere die TMS
folgt dabei grundsitzlich der Sicht Hutchesons und basiert auf der Annahme sympa-
thiefdhiger und am Wohlergehen ihrer Mitmenschen interessierter Akteure. Doch
auch die oftmals als Grundlage eines Laissez-faire-Liberalismus missverstandene An-
nahme der primir an ihrem eigenen materiellen Wohlergehen interessierten Wirt-
schaftsakteure im WN folgt Hutchesons Annahme eines moderaten Egoismus, der
den einzelnen dazu bestimmt, aufgrund von Klugheitsiiberlegungen seine eigenen
Interessen zu wahren. Um diese These zu untermauern, soll im Folgenden zunichst
auf die Grundziige der Hutchesonschen Moralphilosophie niher eingegangen werden.
In einem zweiten Schritt gilt es, das hierauf aufbauende harmonische Weltverstindnis
Smiths als Grundlage sowohl seiner Moralphilosophie als auch seiner Wirtschaftstheo-

3 Smith selbst vergleicht diese Wirkungsweise mit den Ridern einer Uhr, die vom Uhrmacher
geschaffen sind, um ihren Zweck, die Zeitmessung, zu erfiillen und deren ,,Bewegungen [...] in
der genauesten Weise® zusammenwirken und die es nicht vollkommener tun kénnten, ,,wenn
sie mit dem Wunsch oder der Absicht, diesen Zweck zu erreichen, begabt wiren. Doch schrei-
ben wir einen solchen Wunsch oder eine solche Absicht niemals ihnen zu, sondern dem Uht-
macher...“ (Smith 1985a [1759]: 130). Vgl. hierzu auch Biischer (1991: 126ft.).

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy: .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

rie niher zu durchleuchten. In einem weiteren Schritt soll auf Smiths Idee eines
Markts der Religionen eingegangen werden, eine der wenigen Stellen, an denen Smith
sich explizit mit Re/igion beschiftigt. Wie zu zeigen sein wird, geht es Smith an dieser
Stelle jedoch weit weniger um den persénlichen Glauben als vielmehr um die gesell-
schaftliche Funktion religitser Institutionen. Abschliefend sollen in einem Fazit die
wesentlichen Eckpfeiler des deistischen Grundverstindnisses Smiths in ihrer Bedeutung
insbesondere fiir seine 6konomische Theorie nochmals zusammengefasst werden.

2. The ,,never to be forgotten Francis Hutcheson*

Wie sehr Smith von dem Unterricht bei Francis Hutcheson wihrend seiner Zeit als
Student in Glasgow geprigt wurde, belegt ein Brief an Archibald Davidson, datiert
vom 16. November 1787, den Smith anldsslich seiner Berufung als Lord Rector der
Universitit Glasgow verfasst:

“No man can owe greater obligations to a Society than I do to the Universi-
ty of Glasgow. They educated me, they sent me to Oxford, soon after my re-
turn to Scotland they elected me one of their own members, and afterwards
preferred me to another office, to which the abilities and Virtues of the nev-
er to be forgotten Dr. Hutcheson had given a superior degree of illustra-
tion.* (Smith 1987 [1977]: 308f.)

Als Professor fiir Moralphilosophie in Glasgow folgt Smith nicht nur in der Einteilung
seiner Vorlesungen seinem akademischen Lehrer, sondern ibernimmt auch wesentli-
che Gedanken Hutchesons. Insbesondere in seinen Ausfithrungen zur Moralphiloso-
phie folgt Smith dessen Sicht, dass der Mensch nicht rein eigenniitzig handle, sondern,
dank der weisen Einrichtung der Natur, durch seine Gefiihle dazu bestimmt ist, das
Wohlergehen seiner Mitmenschen in seinem Handeln mit zu berticksichtigen. Der
Mensch besitze von Natur aus die Fihigkeit, moralisch gutes Handeln zu erkennen
und zu beurteilen (vgl. Hutcheson 1986 [1725]: 5f.). Dabei geht Hutcheson, wie spiter
auch Smith, von der Annahme aus, dass wir die moralische Qualitit unseres Handelns
am objektiven Urteil unserer Mitmenschen messen kénnen, die unser Verhalten billi-
gen oder missbilligen (vgl. u.a. Hutcheson 1986 [1725]: 42; 87). Diese Art des Urteils
ist unabhingig von den damit verbundenen persénlichen Vorteilen, die fir uns oder
fir andere aus dieser Tat resultieren (vgl. Hutcheson 1986 [1725]: 25f.); wir verab-
scheuen ein Verbrechen auch dann, wenn wir persénlich davon profitieren wiirden
(vgl. Hutcheson 1986 [1725]: 20f.). Wenngleich Smith weniger optimistisch hinsicht-
lich der ,,Unbestechlichkeit des menschlichen Urteilsvermdgens ist als Hutcheson*
und vorsichtiger als Hutcheson nicht von einem naturgegebenen ,,moralischen Sinn*
(vgl. u.a. Hutcheson 1986 [1725]: 29; 34), sondern von sympathetischen Gefiihlen® als

4 Vgl. hierzu das in der Auflage letzter Hand der TMS neu eingefiigte Kapitel 1, iii, 3: ., Uber die
Verfilschung unserer ethischen Gefiihle, die aus diesem unseren Hang entsteht, die Reichen
und GroBen zu bewundern...*

5 Gemeint ist die Fihigkeit, sich in die Lage des anderen hineinzuversetzen, was es dem Betrach-
ter erlaubt, auf dieser Basis die Angemessenheit des Verhaltens aus Zuschauerperspektive mo-
ralisch beurteilen zu kénnen. Dabei ist fiir Smith das moralische Urteil zwar durch unsere Ge-
fithle bestimmt, jedoch erfolgt es nicht, wie bei Hutcheson, unmittelbar auf Basis eines ,,Moral-

zfwu 17/3 (2016), 376-397 379

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy: .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

380

Grundlage unseres sittlichen Handelns und Urteilens ausgeht (vgl. Smith 1985a [1759]:
I, i, 1), bleiben die Grundannahmen iber das moralische Urteilsvermégen weitgehend
gleich.

(1) Basis der Moralphilosophie sowohl Francis Hutchesons wie auch Adam Smiths ist
die Annahme, dass der Mensch von Natur aus dazu veranlagt ist, Mitgefithl und gene-
relles Wohlwollen gegentiber seinen Mitmenschen zu empfinden und an ihrer Freude
und an ihrem Kummer Anteil zu nehmen. So ist Hutcheson darum bemiiht zu zeigen,
»dass die menschliche Natur ein elementares uneigenniitziges Streben nach dem
Glick anderer besitzt...“ (Hutcheson 1986 [1725]: 46). Diese ,,Veranlagung unserer
Natur, das Wohl anderer zu erstreben ist fur Hutcheson ein , Instinkt, der allen
Grinden des Interesses vorausgeht und der uns zur Liebe fir andere veranlasst...
(Hutcheson 1986 [1725]: 55). Hingegen konnen ,Begierden, welche zwar auf die
Wohlfahrt anderer gerichtet sind, aber, ohne alle andere Neigung, den Begierden nach
unserem eigenen Vorteil unterwiirfig sein miissen, nichts tugendhaftes in sich haben®
(Hutcheson 1756 [1755]: 97). Wohlwollen und Sympathie sind in seinen Augen die
naturgegebene Basis menschlicher Moral und das, was den Menschen vom Tier unter-
scheidet (vgl. Hutcheson 1756 [1755]: 460£.).

,»Diese Sympathie scheint sich in allen unsern Neigungen und Leidenschaf-
ten zu dullern. Sie scheinen sich alle[n] andern mitzuteilen. Wir sind nicht
nur traurig mit den Betriibten, wir freuen uns nicht nur mit den Gliicklichen,
sondern auch die Verwunderung, oder das Erstaunen, welches sich an je-
manden duflert, erregt eine dhnliche Bewegung der Seele in allen, die ihn se-
hen® (Hutcheson 1756 [1755]: 67).

Uneigenniitziges Wohlwollen gegeniiber anderen ist dabei weder etwas, was auf
Selbstliebe oder eine priffende Vernunft zuriickgefithrt werden kann noch in irgendei-
ner Weise von uns willentlich hervorgerufen werden kann. Vielmehr ist diese Fihig-
keit dem Einfluss ,,der géttlichen Gesetze auf unsere Neigungen geschuldet (Hutche-
son 1756 [1755]: 100). Und obwohl unser objektives moralisches Urteil diese Art des
uneigennttzigen Wohlwollens gutheilen mag und wir uns hiervon auch goéttliche
Belohnung versprechen mégen, kann dies uns nur zu dem ,,Wunsch veranlassen, diese
Neigungen zu besitzen, und ihnen gemil3 zu handeln® (Hutcheson 1756 [1755]: 100).

Auch fir Smith stellen die Fihigkeit zur Anteilnahme und der uneigenniitzige
Wunsch, das Wohlergehen anderer zu beférdern, den Ausgangspunkt seiner moralphi-
losophischen Uberlegungen dar. Gleich zu Beginn der TMS heil3t es:

»Man mag den Menschen fiir noch so egoistisch halten, es liegen doch of-
fenbar gewisse Prinzipien in seiner Natur, die ihn dazu bestimmen, an dem
Schicksal anderer Anteil zu nehmen, und die ithm selbst die Gluckseligkeit
dieser anderen zum Bedirfnis machen, obgleich er keinen anderen Vorteil
daraus zieht, als das Vergniigen, Zeuge davon zu sein® (Smith 1985a [1759]: 1).

Obwohl Hutcheson in seinen Schriften in weit stirkerem Mal3e als Smith in religiésen
Dingen Stellung bezieht, betont er an dieser Stelle doch ausdriicklich, dass unser Stre-

sinnes®, sondern es bedarf gleichwohl auch der Reflexion und Interpretation aller Umstinde,
die das Verhalten beeinflussen (vgl. Griswold 1999: 192).

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

ben nach tugendhaftem Handeln nicht auf ,Religion gegriindet® sei oder gar dem
selbstsiichtigen Wunsch entspringe ,,die Gottheit werde uns dafiir belohnen* (Hut-
cheson 1986 [1725]: 25). Denn ,,Wohltaten von einem Wesen zu erwarten, dessen
Interessen von uns unabhingig sind, muss vo6llig licherlich sein. Warum sollte Gott
Tugend belohnen?* (Hutcheson 1986 [1725]: 52). Vielmehr glaubt Hutcheson, ,,dass
wir eben durch die Verfassung unserer Natur bestimmt werden, Vergniigen bei der

Austibung der Tugend wahrzunehmen und sie zu billigen, wenn wir selbst oder andere
sie austiben® (Hutcheson 1986 [1725]: 53).

Diese Annahme einer aller christlichen Offenbarung vorausgehenden Fihigkeit zu
moralischem Handeln bringt Hutcheson, trotz aller Vorsicht in seinen Formulierun-
gen,® in Konflikt mit der etablierten Amtskirche. Hutcheson, so der Vorwurf der Kir-
chenleitung, verkiinde in seinen Schriften zwei falsche Wabrbeiten (vgl. Rae 1895: 12f.):
Zum einen behaupte er, dass der Mensch von Natur aus dazu fihig sei, eine Vorstel-
lung von Gut und Bdse zu entwickeln noch bevor er von Gott weill. Zum anderen
gehe er davon aus, dass der MaB3stab fiir die moralische Qualitit unseres Handelns die
Beforderung des Gliicks unserer Mitmenschen sei und nicht notwendig die Uberein-
stimmung mit den Geboten Gottes. Dieser Vorwurf miindet 1738, noch wihrend der
Studienzeit Adam Smiths in Glasgow, zu einer offiziellen Anklage wegen Hiresie vor
der Universititsleitung, die jedoch, nicht zuletzt wegen des Eintretens der Studieren-
den fir ihren Lehrer, letztlich abgewiesen wird (vgl. Kennedy 2011: 390). Allerdings
mag dieser Vorfall die auffillige Zuriickhaltung Smiths erkliren, hinsichtlich seiner
eigenen religiésen Uberzeugung klar Stellung zu beziehen.

(2) Auch in Bezug auf die Selbstliebe legt Hutcheson die Grundlage des Smithschen
Denkens. Grundsitzlich entspringt die Selbstliebe dem Gebot der Klugheit, unsere
eigenen Interessen zu schiitzen, und nicht dem Wunsch, anderen hierdurch zu scha-
den. ,,Lisst uns Hass zu Gegnern jener werden, deren Interessen gegen die unseren
stehen, dann ist er nur das Produkt der Selbstliebe und nicht das einer uneigenniitzi-
gen Bosheit” (Hutcheson 1986 [1725]: 47; vgl. auch 1756 [1755]: 188f.). Selbstliebe
wird in Hutchesons System ebenso wenig verleugnet wie in Smiths Theorie. So er-
streckt sich unser Wohlwollen zwar in gewissem Sinne auf die gesamte Menschheit,
aber nur ,sofern kein Interesse dazwischentritt, das es durch Selbstliebe hindert*
(Hutcheson 1986 [1725]: 58) und soweit die Interessen der anderen unserer eigenen
Gluckseligkeit nicht im Wege stehen (vgl. Hutcheson 1756 [1755]: 53). Grundsitzlich
tendiert das von Selbstliebe motivierte Handeln fiir Hutcheson jedoch dazu, innerhalb
der géttlichen Ordnung zum Wohle der Gesamtheit witksam zu werden:

»Unsere Vernunft kann tatsichlich gewisse Grenzen entdecken, innerhalb
derer wir nicht nur aus Selbstliebe und in Ubereinstimmung mit dem Wohl
des Ganzen handeln kénnen, sondern wo es vollkommen notwendig fiir das
Wohl des Ganzen ist, dass jeder Mensch in diesen Grenzen deratt zu seinem
eigenen Wohle handelt. Der Mangel solcher Selbstliebe wire allgemein
schidlich. Derjenige also, der sein persénliches Wohl mit der Absicht ver-

6 So schreibt Hutcheson (1986 [1725]: 8) in seinem Vorwort zum ,,Ursprung unserer Ideen von
Schénheit und Tugend®, dass er hoffe, dass in dieser Schrift ,,niemand etwas entdecken werde,
das im Gegensatz zur Religion oder den guten Sitten steht.*

zfwu 17/3 (2016), 376-397 381

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

382

folgt, auch zu jener Ordnung beizutragen, die das Wohl des Ganzen wirkt,
und mehr noch derjenige, der sein eigenes Wohl mit direktem Blick darauf
mebhrt, sich selbst zu befdhigen, [...] der Menschheit Gutes zu tun, derjenige
handelt nicht nur untadelig, sondern ehrenvoll und tugendhaft” (Hutcheson
1986 [1725]: 67L.).

Weit weniger als bei Smith kommt hier bei Hutcheson jedoch die Idee einer invisible
hand zum Vorschein, die das selbststichtige Handeln einzelner zum allgemeinen Guten
wendet. Obwohl Hutcheson an anderer Stelle andeutet, dass das Streben der Seele,
unsere Wiinsche oder die unserer Freunde und Angehérigen zu erfiillen, tendenziell
zum langfristigen Gliick der Allgemeinheit beitrdgt und somit, dank der Wirkmecha-
nismen einer weise eingerichteten Welt, eine positive Wirkung entfaltet (vgl. Hutche-
son 1756 [1755]: 54), scheint er doch eher der Meinung zu sein, dass das Glick der
anderen vor allem durch unser Wohlwollen als treibender Kraft geférdert wiirde,
wenngleich er zugibt, ,,dass der Urheber der Natur zwischen der Befriedigung unserer
groBmiitigen Neigungen und unserem eigenen héchsten Vorteil eine entfernte Ver-
kntpfung gemacht habe® (Hutcheson 1756 [1755]: 141f.). Obwohl er durchaus auch
die negativen Aspekte egoistischen Verhaltens sieht, hilt er primir eigeninteressiertes
Handeln fiir zuldssig, insofern es durch die Zustimmung objektiv urteilender Zu-
schauer legitimiert werden kann (vgl. Pesciarelli 1999: 529). Unter Vorwegnahme der
kantischen Unterscheidung von pflichtgemifem Handeln und Handeln aus Pflicht
schreibt Hutcheson:

»[D]as Eigeninteresse mindert das Wohlwollen nur dann, wenn die Tat ohne
den Gesichtspunkt des Interesses nicht unternommen worden wire, oder
der Handelnde nicht ebenso viel Gutes vollbracht hitte® (Hutcheson 1986
[1725]: 77).

Allerdings wird das Wohlwollen gegeniiber anderen durch unsere Nihe oder Ferne zu
unseren Mitmenschen bestimmt. Hier bewirkt die Natur, dhnlich dem Gravitations-
prinzip, dass wir uns von den uns ndher Stehenden stirker angezogen fithlen und

mehr Anteil an ihrem Wohlergehen nehmen als bei denen, die uns fernstehen (vgl.
Hutcheson 1986 [1725]: 100£.).

Auch Smith betont den Stellenwert der Selbstliebe, die naturlicherweise dazu flihrt,
dass wir unseren eigenen Interessen stets den Vorzug vor den Interessen der anderen
einrdumen (vgl. ABlinder 2007: 153f.). Und auch fiir ihn wird das selbstsiichtige Stre-
ben in erster Linie durch das Urteil der Gesellschaft begrenzt:

,»Mag es darum auch wahr sein, dass jedes Individuum in seinem Herzen na-
turgemil sich selbst der ganzen Menschheit vorzieht, so wird es doch nicht
wagen, den anderen Menschen in die Augen zu blicken und dabei zu geste-
hen, dass es diesem Grundsatz gemal3 handelt. Jeder fahlt vielmehr, dass die
anderen diesen seinen Hang, sich selbst den Vorzug zu geben, niemals wer-
den nachfihlen kénnen...“ (Smith 1985a [1759]: 123).

Wie West betont, sind Selbstinteresse und Wohlwollen also auch fiir Smith kein un-
tberbriickbarer Widerspruch (vgl. West 1976: 99). Beide Gefiihlsregungen haben
ithren naturgegebenen Platz und wirken gemeinsam als Handlungsmotive zum Wohle der
Gemeinschaft.

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

Ebenso wie Hutcheson konstatiert Smith ein abnehmendes Wohlwollen gegeniiber
uns Fernstehenden.” Selbst der phantasiebegabteste Philanthrop sei eben nur begrenzt
fihig, sich das Leiden anderer Menschen vorzustellen, die auerhalb seines Sichtkrei-
ses leben. Gesetzt den Fall, so Smith, China wirde mit all seinen Bewohnern durch
ein Erdbeben zerstért, wire dieser Mensch vielleicht Gber das Ungliick der Bevolke-
rung betribt; er wiirde sich dann aber sogleich wieder seinen Tagesgeschiften zuwen-
den und nachts trotz des ,,Untergang|s] von hundert Millionen seiner Briidder mit der

tiefsten Seelenruhe schnarchen — vorausgesetzt, dass er diese niemals gesechen hit-
te...” (Smith 1985a [1759]: 202).

(3) Ein dritter Punkt, in dem Adam Smith den Ansichten Francis Hutchesons folgt, ist
der Glaube an eine harmonische Ordnung des Kosmos. In einer vom Schépfer weise
eingerichteten Welt wirken sowohl die Naturkrifte als auch die sozialen Affekte, die
das menschliche Zusammenleben bestimmen, stets zum Wohle des Menschen. So ist
es die Natur des Menschen, die ihn zu moralischen Gefithlen und zur Anteilnahme
am Schicksal seiner Mitmenschen bestimmt. Allerdings betont Hutcheson weit stirker
als Smith explizit das Wirken einer wohlwollenden Gottheit:

»Wenn man [...] nach dem forscht, was notwendig wire, die Menschen zu
wohltitigen Handlungen zu veranlassen oder ihnen einen festen Sinn der
Pflicht zum Handeln fur das Gemeinwohl zu vermitteln, dann wird das ohne
Zweifel folgendes sein: ein Gesetz mit Sanktionen muss notwendig sein, das
ein hoheres Wesen mit geniigend Macht, uns gliicklich oder elend zu ma-
chen, gegeben hat...“ (Hutcheson 1986 [1725]: 134).

Hutcheson geht also davon aus, dass die Tugenden ,,unserer Natur von ihrem Schép-
fer urspringlich eingepflanzt® wurden ,,und spiter durch unsere eigene Pflege gestirkt
und gefestigt werden.” (Hutcheson 1986 [1725]: 135). Zwar lasse sich die Existenz
Gottes und seiner Giite nicht abschlieBend beweisen, doch gibt es ,,reichlich Wahr-
scheinlichkeit dafiir, die sich aus der ganzen Einrichtung der Natur ableitet, welche,
soweit wir wissen, ganz klar zum Wohl des Ganzen eingerichtet zu sein scheint...,
selbst ,,die gelegentlichen Ubel scheinen die notwendigen Begleitumstinde eines Me-
chanismus’ zu sein, der in hochst tiberwiegendem MaBe auf das Gute ausgerichtet ist®
(Hutcheson 1986 [1725]: 158).

Ahnlich glaubt auch Smith an eine zum Wohle des Menschen eingerichtete Welt.
Handelt der Mensch entsprechend seiner natirlichen, i.e. gottgegebenen Moral, wird
er zum ,,Mitarbeiter der Gottheit®, da er ,,die Pline der Vorsehung ihrer Verwirkli-
chung niher bring[t]“ (Smith 1985a [1759]: 251). Allerdings betont Smith weit stirker
als Hutcheson die Rolle der natiitlichen Ordnung.® So tritt Gott hinter die von ihm
geschaffene Ordnung zuriick, wobei Smith anerkennt, dass Gott als Schopfer den

7 Eine ausfiihrliche Diskussion hierzu findet sich bei Paganelli (2010), die die These vertritt,
Smith gehe davon aus, dass die natiirliche Sympathie, die wir mit den uns Nahestehenden emp-
finden, bei zunehmender riumlicher Distanz durch eine Art professioneller Selbstheberrschung,
wie sie insbesondere als moralische Grundlage einer Commercial Society von Bedeutung ist, er-
setzt wirde.

8 Zur unterschiedlichen Verwendung des Begriffs , natirlich® bei Smith vgl. Griswold 1999:
312-317.

zfwu 17/3 (2016), 376-397 383

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy: .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

384

Menschen mit jenen Eigenschaften ausgestattet hat, die der Erfilllung seiner Zwecke
am dienlichsten schienen (vgl. Luterbacher-Maineri 2008: 143). Gott, der Author of
Nature, schafft so die menschliche Natur als seinen Erfiilllungsgehilfen.

Diese abstraktere Sichtweise von der Wirkung Gottes durch die Natur verdankt sich

nicht zuletzt auch Smiths Bewunderung fir die Naturwissenschaften und insbesonde-
re die Newtonsche Physik (vgl. ABlinder 2007: 13£f)).

,,His ultimate objective was to do for moral philosophy what Sir Isaac New-
ton had done for natural philosophy* (Evensky 1989: 142).

In seinen Frithschriften bringt Smith seine Bewunderung fir die ,,Newtonsche Me-
thode®, die anhand einfacher Primissen auf die Wirklichkeit schlie3t, zum Ausdruck

und hilt hieran als Forschungsmethode auch in seinem spiteren wissenschaftlichen
Vorgehen fest (vgl. Hollander 1998: 105£.):

»[I]n the manner of Sir Isaac Newton we may lay down certain principles
known or proved in the beginning, from whence we account for the several
phenomena, connecting all together by the same chain [...]” (Smith 1985b
[1983]: 145f.)

So sind es fiir Smith das Streben des Menschen nach Wohlstand und die Fihigkeit zur
Sympathie, die als Grundprinzipien die gesellschaftliche Ordnung im Gleichgewicht
halten (vgl. Berry 2006: 125f.) und gleichermaen dem Endzweck der Schopfung, i.e.
der menschlichen Glickseligkeit dienen:

,»Die Glickseligkeit der Menschen wie die aller anderen vernunftbegabten
Geschopfe scheint das urspringliche Ziel gewesen zu sein, das dem Schép-
fer der Natur vorschwebte, als er diese Wesen ins Dasein rief. [...] Indem
wir [...] den Geboten unseres moralischen Vermogens gemal3 handeln, ge-
brauchen wir gerade das wirksamste Mittel, um die Glickseligkeit der Men-
schen zu beférdern, und man kann also in gewissem Sinne von uns sagen,
dass wir Mitarbeiter der Gottheit sind, und dass wir, soweit es in unserer
Macht steht, die Pline der Vorsehung ihrer Verwirklichung niher bringen®
(Smith 1985a [1759]: 250f.).

Die harmonische Ordnung des Weltganzen wird so fiir Smith sowohl zum dstheti-
schen Ideal wie auch zur regulativen Idee seiner Moralphilosophie (vgl. Luterbacher-
Maineri 2008: 242). Allerdings bleibt Smith skeptisch gegeniiber metaphysischen An-
nahmen und scheinbar gesicherten philosophischen Erkenntnissen. Weit stirker als
Hutcheson rekurriert er in seiner Moralphilosophie auf die zafsdchliche menschliche
Natur (vgl. Griswold 1999: 162—170). Allerdings vertraut er darauf, dass diese mensch-
liche Natur — trotz all ihrer Schwichen — Teil der vom Schépfer weise eingerichteten
Natur ist und zum Wohle des Ganzen wirkt. So ist es gerade die hierin zum Ausdruck
kommende szwische Sicht einer der Natur innewohnenden Harmonie als Zeichen goztli-
cher Vernunft, die erneut die Nihe zum aufgeklirten, christlichen Stoizismus seines Leh-
rers Hutcheson verrit (vgl. u.a. Clarke 2000: 49; Merikoski 2002: 65f.):

,»Auf Schritt und Tritt begegnet uns der Autor und Lenker der Natur, der die
Mechanik der moralischen Gefiihle so eingerichtet hat, dass systemkonfor-
mes Handeln in der Regel das groBtmégliche Gliick des Einzelnen und die
Erhaltung der menschlichen Gattung beférdert™ (Ballestrem 2001: 88).

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

3. Die pristabilierte Harmonie als Ausdruck der gottlichen Ordnung

Wenngleich es moglicherweise zu weit geht zu behaupten, dass der ,,Deismus [...] als
Religionsphilosophie der Aufklirung betrachtet werden® kann (Luterbacher-Maineri
2008: 76), so ist doch das Denken vieler Schottischer Intellektueller zu Zeiten Smiths
durch einen zumindest moderaten Deismus geprigt (vgl. u.a. Evensky 1989: 143; Os-
lington 2012: 432). In dieser Sichtweise wird Gott als Schopfer der Welt verstanden,
der die Natur weise und harmonisch eingerichtet hat und der in dieser harmonischen
Weltordnung erkannt werden kann. Sowohl die Gesetze der Natur als auch die Geset-
ze der Moral sind von Gott zum Wohle des Menschen geschaffen. Dies gilt auch fiir
die religidse Ordnung, die zum Wohle des Menschen wirkt, da sie dazu beitrigt, die so-
ziale Ordnung aufrechtzuerhalten, und ein auf sittlichen Grundsitzen basierendes
Miteinander der Menschen zu ermdglichen (vgl. Fergusson 2007: 5). Diese gewisser-
malBlen swische Sicht einer natirlichen Ordnung des Kosmos erlaubt es, naturwissen-
schaftliche Erkenntnisse mit den religiésen Vorstellungen der Zeit zu verséhnen.

Die Bewunderung der auf einfachen Wirkprinzipien beruhenden Naturwissenschaften
und der Glaube an eine harmonische Weltordnung fiihrt viele Theologen und Moral-
philosophen, und insbesondere Adam Smith, zu der Annahme, ebensolche Grund-
prinzipien auch innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung aufspiiren zu kénnen (vgl.
Pabst 2011: 110ff.). Dabei offenbart sich fir Smith die géttliche Ordnung nicht zu-
letzt auch in den natirlichen moralischen Gefiihlen des Menschen (vgl. Luterbacher-
Mainieri 2008: 143), die als ,,Statthalter Gottes® (Smith 1985a [1759]: 250) unsete mo-
ralischen Urteile bestimmen. Von Natur aus ist der Mensch, so die Annahme Smiths,
sowohl mit der Fihigkeit zur Sympathie als auch mit einem Hang zur Selbstliebe aus-
gestattet. Beide Affekse stehen fir Smith nicht im Widerspruch, da sich beide wechsel-
seitig kontrollieren. So sind es also seine natiitlichen Anlagen, die den Menschen zur
Moral befihigen, und auch die soziale Ordnung, wie sie sich im System der natiirlichen
Freiheif automatisch ergibt, ist ein Produkt der Natur. Treibende Kraft fiir unser mo-
ralisches Streben ist dabei der Wunsch, in unserem Verhalten von anderen gelobt und

anerkannt zu werden und uns dieser Anerkennung auch als wiirdig zu erweisen (vgl.
Smith 1985a [1759]: 176).10

Einige frithe Smith-Interpreten (vgl. hierzu Oslington 2011: 3f.) sechen angesichts der
zahlreichen Verweise auf eine die Natur weise einrichtende Gottheit Smiths Schriften
insgesamt als Werke zur natiirlichen Theologie. Allerdings scheint diese Sicht eher
gewagt, da Smith weder in seiner TMS noch in seinem WN das Thema natiirliche Religi-
on ausdricklich thematisiert.!! Auch die umgekehrte Interpretation, Smith habe ledig-

9 Vgl. hierzu uw.a. Smith (1990 [1776]: 267; 385; 442; 582); etwas irrefiihrend wird hier ,,natural
liberty* jedoch von Recktenwald uneinheitlich auch mit ,,persénlicher Freiheit* (1990: 267) o-
der ,,natirliches Recht auf Freiheit® (1990: 385) tibersetzt.

10 Smith geht jedoch auch davon aus, dass duBlere Umstinde wie staatliche Reglementierung,
Bevormundung, Armut und falsche Erzichung die Wirkung unserer natiirlichen moralischen
Empfindungen in eine falsche Richtung leiten kénnen (vgl. ABlinder 2003: 39—-43).

1 Als Professor fiir Moralphilosophie hatte Smith in Glasgow die Ficher Ethik, Okonomie,
Recht und natiirliche Religion zu unterrichten (vgl. Rae 1895: 54f.). Wihrend aus seinen Vorle-
sungen zu Ethik und Okonomie seine beiden Hauptwerke hervorgingen und eine Schrift zur

zfwu 17/3 (2016), 376-397 385

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy: .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

386

lich versucht, seine ,,Darstellung natirlicher Abldufe [dadurch| iberzeugender und
auch lebendiger® zu gestalten, dass er sie ,als das Werk eines persénlichen Gottes
behandelt* habe (Raphael 1991: 48), und seine religiésen Anspielungen mussten daher
als ,,simply a rhetorical flourish, a not to the convention of the time* (Fleischacker
2005: 45) gesehen werden, scheint angesichts der Bedeutung, der einer weise einge-
richteten Natur in Smiths Werk zukommt, wohl zu einfach.

Weitaus zielfithrender fiir die Erklirung des Stellenwertes der Religion in Smiths Ge-
samtwerk scheint es, das differierende Verstindnis von Religion, wie es in seinen ver-
schiedenen Schriften zum Ausdruck kommt, niher zu untersuchen. So scheint Smith
in seinen frihen Schriften eine eher evolutiondre Sicht der Religion vertreten zu haben
(vgl. Evensky 1998): (1) Auf einer ersten, primitiven Entwickiungsstufe dient Religion in
archaischen Gesellschaften dazu, dem Menschen Sicherheit zu geben. Die Beziehung
zu Gott ist bestimmt durch den Tauschcharakter von Gehorsam und Gnade. Wie ein
Kind nimmt auch der Wilde die Gaben eines hoheren Wesens an und fiirchtet sich
vor der Strafe. Die Gottheit steht auBBerhalb der natiurlichen und menschlichen Ord-
nung und beherrscht die Natur. Kennzeichnend fiir primitive Vélker sei daher der
Glaube an die Macht Gottes, Gber die Natur zu gebieten und die fiir den Menschen
unerklirlichen Naturphinomene hervorzurufen. (2) Auf der Szufe der Philosophie wird
die Welt als Teil einer kosmischen Ordnung begriffen, die der Mensch generell zu
erfassen in der Lage ist, auch wenn er ihre Funktionsweise im Einzelnen noch nicht
durchschaut. Philosophie wird nun zur Wissenschaft, die die Zusammenhinge der
Natur zu erkliren sucht (vgl. Smith 1982 [1795]: 45). In dieser Sicht ist die Natur gott-
lichen Usrsprungs und zum Wohle der Menschheit eingerichtet. Alles, auch der
Mensch, ist Teil desselben Systems und denselben (Natur)Gesetzen unterworfen. Auf
Stufe der Institutionalisierung schlieBlich werden Religion und die auf ihr griindende kirch-
liche Ordnung als vom Menschen geschaffenes Instrument begriffen, das dazu dient,
die Gemeinschaft moralisch zu verbessern. Religion entwickelt sich zur kirchlichen
Institution, die fiir gesellschaftliche Ordnung sorgt und Erziehungsaufgaben Uber-
nimmt. Zwar liegt hierin auch ein gewisses Konlfliktpotential, da unterschiedliche
Glaubensbekenntnisse widerstreiten und einander bekdmpfen. Dennoch dient Religi-
on generell der Aufrechterhaltung der 6ffentlichen Ordnung und der 6ffentlichen Ruhe.

Insbesondere die beiden letztgenannten Glanbensanffassungen scheinen von Smith selbst
vertreten zu werden, wobei er, wie wir noch sehen werden, zumindest in seinen erhal-
tenen Schriften darum bemiiht ist, strikt zwischen dem Glauben an ein héheres We-
sen auf der einen und den etablierten Amtskirchen als Institution auf der anderen Seite
zu unterscheiden.

Zahlreiche Autoren haben versucht, aus den Schriften Adam Smiths Aussagen tber
seine personliche religiése Einstellung herauszulesen. Anlass fir die langanhaltende
Diskussion iiber Smiths personliche religidse Einstellung gab vor allem die in grundle-
gender Uberarbeitung 1790 erschienene sechste Auflage der TMS. Wesentliche Ver-
inderungen bezichen sich vor allem auf die Streichung von Hinweisen auf eine expli-
zit christliche Glaubensauffassung, die Einfiigung seines Kapitels ,,Uber die Verfil-

Jurisprudenz nicht mehr vollendet wurde, scheint Smith jedoch nie beabsichtigt zu haben, auch
ein Werk zur natiirlichen Religion zu verfassen.

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

schung unserer ethischen Gefhle...”, die signifikante Kirzung des sogenannten
»ouhne-Absatzes” (Kennedy 2011: 395), in dem es vor allem um die jenseitige Bulle
fir unsere auf Erden begangenen Sunden ging, und eine generell vorsichtigere und
unbestimmtere Wortwahl in Bezug auf Glaubensfragen. Weitaus stirker wird demge-
geniiber die menschliche Natur als kosmische Ordnungsinstanz hervorgehoben; zu-
dem fiigt Smith auch einige neue Passagen ein, die eine nicht-christliche, aber sehr
wohl deistische Haltung untermauern (vgl. Clarke 2002: 11; Luterbacher-Maineri 2008:
164-168). Gerade hinsichtlich dieses scheinbar zunehmenden Abstandes, den Smith
am Ende seines Lebens gegentber einer explizit christlichen oder gar calvinistischen
Glaubensauffassung zu suchen scheint, gehen die Meinungen der Smith-Interpretatio-
nen weit auseinander. So etwa sicht Jerry Evensky (vgl. 1998) Smith als tief glaubigen
Menschen; dies folge aus der Betonung der natiirlichen Ordnung, die auf dem Plan
eines wohlwollenden und allwissenden Wesens beruhe. Demgegentiber betonen In-
grid Merikoski (vgl. 2002) und Peter H. Clarke (vgl. 2000) Smiths zunehmende Hin-
wendung zu einem christlichen Stoizismus, was letztlich in seiner deistischen Welt-
sicht zum Ausdruck komme, die er gerade in der Ausgabe letzter Hand der TMS
nochmals deutlich unterstreiche. Gavin Kennedy (vgl. 2013) hingegen sieht Smith als
generell a-religisen Menschen. Die religiésen Textanspielungen seien daher vor allem
dem Umstand geschuldet, dass Smith es vermeiden wollte, das Missfallen der konser-
vativ-religiosen Universitits- und Gelehrtenkreise zu erregen; er sah sich daher ge-
zwungen, seine kirchenkritische und a-religiése Haltung hinter einem ,,Vorhang der
Religiositit™ (Kennedy 2011: 385) zu verstecken. Auch habe Smith die Riicksichtnah-
me auf die Gefiihle seiner tief-religiosen Mutter dazu veranlasst, wesentliche Ande-
rungen in der TMS erst nach deren Tode im Jahr 1784 vorzunehmen.

Ungeachtet dieses Spektrums moglicher Interpretationen bleibt jedoch festzuhalten,
dass trotz aller vorgenommenen Anderungen in der TMS-Ausgabe letzter Hand die
pristabilierte Harmonie einer natiirlichen Ordnung, die die eigenniitzigen Bestrebun-
gen des Einzelnen zum Wohle der Gemeinschaft wirksam werden lisst, und die natiir-
liche Fihigkeit des Menschen, Sympathie fiir seine Mitmenschen empfinden zu kdn-
nen, die beiden zentralen Eckpfeiler in Smiths Schriften darstellen. Beide Annahmen
gehen letztlich auf die moralphilosophischen Entwiirfe Francis Hutchesons zuriick
und sind sowohl tragend fiir Smiths moralische wie auch fir seine 6konomischen
Vorstellungen. Deutlich wird dies, wenn man die Aussagen zu 6konomischen Sach-
verhalten, mit denen sich Smith auch in seiner TMS beschiftigt, niher durchleuchtet.
Bereits hier entwirft Smith eine Mora/, die das Selbstinteresse der Kaufleute als Motor
wirtschaftlichen Handelns positiv konnotiert. Nicht wenige Autoren fiihren diese
positive Konnotation materialistischer menschlicher Bestrebungen namentlich auf den
Einfluss David Humes zuriick (vgl. u.a. Raphael/Macfie 1982: 10ff,; Clarke 2002:
15£f.; Rothschild 2002: 130f.). Jedoch lisst sich zeigen, dass die Vorstellung moderater
Eigenliebe als Gebot der Klugheit nicht nur bereits bei Hutcheson angelegt, sondern
augenscheinlich auch mit der von ihm propagierten deistischen Weltsicht durchaus
kompatibel ist.

Wihrend Hume vor allem die Gier nach Luxus als eigentliches Motiv des Wirtschat-
tens und das Verlangen nach einem ,,prachtvollen Leben® als Motor des Wirtschafts-
wachstums betont (vgl. 1988a [1741]: 182—186), sicht Smith in diesem Streben nicht

zfwu 17/3 (2016), 376-397 387

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

388

nur eine Grundkonstante der menschlichen Natur, sondern das Werk einer diese
menschliche Natur zu seinem Zwecke nutzenden Gottheit. Ziel dieser Gottheit ist die
Vervollkommnung der menschlichen Gemeinschaft und das Wohl des Menschen.
Dank einer geschickten Tauschung der Natur fihre das Streben des Einzelnen nach mate-
riellem Wohlstand gerade dazu, dass er sich guwm Woble der Gemeinschaft anstrengt, wih-
rend er glaubt, ausschlielich seinen eigenen Interessen zu dienen. Dabei betont Smith
ausdricklich auch den hieraus fir die Gemeinschaft resultierenden immateriellen Nutzen:

»Denn diese Tduschung ist es, was den Fleil der Menschen erweckt und in
bestindiger Bewegung erhilt. Sie ist es, was sie zuerst antreibt, den Boden zu
bearbeiten, Hauser zu bauen, Stidte und staatliche Gemeinwesen zu griinden,
alle die Wissenschaften und Kiinste zu erfinden und auszubilden, die das
menschliche Leben veredeln und verschénern [...] (Smith 1985a [1759]: 315).

Diese Tduschung der Natur fithrt also letztlich dazu, dass die materialistischen Bestre-
bungen des Menschen, selbst dann, wenn sie Uber die durch Klugheit gebotene Figen-
liecbe — die durch Ricksichtnahme auf andere und auf die Gemeinschaftsinteressen
gekennzeichnet ist (vgl. Heise 1991: 74) — hinausgehen, dennoch zum Wohle aller
wirken. Sie entfaltet ihre Wirkung sowohl in sozialer als auch in dkonomischer Hin-
sicht, da sie zum einen dafiir sorgt, dass die Launen der Reichen Wohlstand fiir alle
erzeugen, da sie gezwungen sind, diese fiir die geleisteten Dienste zu entlohnen (vgl.
Smith 1985a [1759]: 315ff.), und zum anderen dazu beitrdgt, dass das Streben nach
individuellem Vorteil zur optimalen Ressourcenallokation zum Wohle der Gemein-
schaft fithrt (vgl. Smith 1990 [1776]: 370f.). In dieser Sichtweise ruht das System der
natiirlichen Freiheit, in dem es das heilige Recht des Einzelnen ist, seine persénlichen
Ziele nach MalBigabe seiner eigenen Winsche und in Kenntnis der ihm hierzu zur
Verfigung stehenden Mittel zu verfolgen (vgl. Smith 1990 [1776]: 451), gerade auf
dem Fundament einer als harmonisch gedachten kosmischen Ordnung. So ist der
Mensch, wie sich dies bereits in Ankldngen bei Hutcheson findet, gerade deshalb dazu
befdhigt in Freiheit zu leben, weil er durch die Fihigkeit zum Respekt gegeniiber an-
deren und seinem Wunsch, das Wohl der anderen und damit der Gemeinschaft zu
beférdern, hierfiir disponiert ist (vgl. Ballestrem 2001: 33f.).

Smith sieht die sich in seiner Zeit entwickelnde Commercial Society in gewisser Weise als
gesellschaftlichen Fortschritt, da sie ein Mindestmal3 an Gleichheit schafft, feudale
Standesunterschiede nivelliert und letztlich zur Wohlstandsverbesserung insbesondere
der drmeren Bevolkerungsschichten beitrigt (vgl. Hanley 2009: 45, FN 43). Er ist
daher auf der Suche nach einer mit den 6konomischen Entwicklungen seiner Zeit
kompatiblen Moraltheorie. Sowohl in seiner TMS als auch in seinem WN findet er sie
in der segensreichen Wirkung, die auch das eigenniitzige Streben nach materiellem
Wohlstand fiir den Fortschritt der Gemeinschaft entfaltet. So ist es im WN einzig der
Bettler, der allein vom Wohlwollen seiner Mitmenschen abhingig bleibt. Wer hinge-
gen fiir seinen materiellen Wohlstand arbeitet, hat mit dem durch seine Arbeit ge-
schaffenen Produktionstiberschuss ein Tauschidquivalent zu bieten und kann auch
ohne das Wohlwollen der anderen iiberleben (vgl. Smith 1990 [1776]: 17). Wer arbeitet
besitzt Wiirde, er besitzt ein Tauschprodukt und tritt als Geschiftspartner und nicht als
Bittsteller auf (vgl. Ballestrem 2001: 144f). Und erneut ist es eine dem Menschen von

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

Natur aus gegebene Fihigkeit, der Hang zu Handel und Tausch (vgl. Smith 1990 [1776]:
16t.), der sich dank der harmonischen Ordnung zum Wohle aller auswirkt.

Allerdings wire es falsch, hieraus voreilig schlieBen zu wollen, Smith habe damit ei-
nem reinen Laissez-Faire-Kapitalismus den Weg bereiten wollen. Zwar sicht Smith
den Menschen bestimmt durch sein Streben nach individuellen Vorteilen und dem
Wunsch nach Verbesserung seiner wirtschaftlichen Lage und konnotiert die Wirkung
dieses Strebens insgesamt durchaus positiv (vgl. Mehta 2006: 250f.). Aber dieses Stre-
ben findet seine Grenze in den sympathetischen Gefiihlen gegentber unseren Mit-
menschen, die uns dazu veranlassen, unsere egoistischen Bestrebungen auf ein allge-
mein vertrigliches Mal3 zu reduzieren. Dieses, ebenfalls natiirliche, Interesse des Men-
schen am Wohlergehen seiner Mitmenschen, das Smith ebenso wie Hutcheson als
Grundlage einer natlirlichen Moral annimmt, bildet das wesentliche Korrektiv gegen
ein Uberhandnehmen des Eigeninteresses, auch in 6konomischen Belangen. Im Spie-
gel des Urteils der anderen betrachtet der Mensch sein Handeln, und aus Furcht da-
vor, sie kdnnten sein selbststichtiges Handeln nicht billigen, begrenzt er sein eigenntt-
ziges Streben (vgl. ABlinder 2007: 141f.).

,»In dem Wettlauf nach Reichtum, Ehre und Avancement, da mag er rennen,
so schnell er kann, und jeden Nerv und jeden Muskel anspannen, um all sei-
ne Mitbewerber zu uberholen. Sollte er aber einen von ihnen niederrennen
oder zu Boden werfen, dann wire es mit der Nachsicht der Zuschauer ganz
und gar zu Ende. Das wire eine Verletzung der ehrlichen Spielregeln, die sie
nicht zulassen kénnen. Der andere ist fir sie in jeder Hinsicht so gut wie
dieser; sie stimmen jener Selbstliebe nicht zu, in der er sich selbst zu hoch
uber den anderen stellt, und sie kénnen die Motive nicht nachfihlen, die ihn
bewogen, den anderen zu Schaden zu bringen.” (Smith 1985a [1759]: 124)

Gerade im System der natiitlichen Freiheit findet der Egoismus des Einzelnen stets in
der Furcht vor dem Utteil des unparteiischen Zuschauers seine Schranken. Wenn wir
hingegen glauben, Eigennutz und Selbstliebe seien die einzigen Antriebe unseres
Handelns, so liegt das, wie insbesondere Francis Hutcheson betont, an einer falschen
Erziehung des Menschen und daran, dass uns von ,,der Kanzel, den Schulen [...] und
den durch sie beherrschten Unterredungen her der Begriff der Selbstliebe als das ein-
zige Motiv zum Handeln eingeprigt worden ist“ (Hutcheson 1986 [1725]: 55). Auch
das wirtschaftliche Handeln unterliegt dem Urteil eines unparteiischen Zuschauers
und bleibt so in allgemeine Vorstellungen von Moral und Gerechtigkeit eingebunden
(vgl. ABlinder 2007: 129). Sowohl der systematisch wirkende Ausgleichsmechanismus
der znvisible hand als auch die qua moralischer Geflihle gedullerte Zuriickhaltung des
Einzelnen in seinem selbstsiichtigen Streben sind fiir Smith Teil der von der Gottheit
weise eingerichteten Natur.

4. Glaubensfreiheit und der Markt der Religionen

Grundsitzlich scheint Smith in seinem Werk zwischen zwei unterschiedlichen Sicht-
weisen auf Religion zu unterscheiden. Zum einen ist dies der Glaube an einen Schép-
fergott, der die Welt weise und zum Wohle der Menschheit eingerichtet hat. Zwar ist
Smith darum bemiiht, eine Wortwahl zu finden, die diese Auffassung nicht unmittel-
bar mit einem bestimmten religidsen Bekenntnis in Zusammenhang bringt, etwa dann,

zfwu 17/3 (2016), 376-397 389

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

390

wenn er den ,,unparteiischen Zuschauer” als ,,Tribunal [des] eigenen Gewissens®
(Smith 1985a [1759]: 194) bezeichnet, ohne dabei jedoch einen direkten Bezug zur
religisen Offenbarung herzustellen. Doch durchzieht die Vorstellung einer vom
Schépfer weise eingerichtete Natur seine beiden zentralen Schriften und ist wesentlich
vom Denken seines Lehrers Francis Hutcheson beeinflusst.

Strikt zu trennen hiervon ist, zum anderen, Smiths Einschitzung der Amtskirchen, die
in Form bestimmter Bekenntnisse und Konfessionen als religidse Institution begriffen
werden mussen und auf ihre Funktion flir die Gesellschaft hin untersucht werden
koénnen. Wie andere gesellschaftliche Institutionen auch — z.B. Bildungseintichtungen
oder Institutionen der Rechtspflege — dienen Kirchen als Institution dabei einem ge-
sellschaftlichen Zweck und kénnen hinsichtlich ihrer Zweckerreichung optimiert, d.h.
verbessert werden.

Dies erklirt, warum Smith das Thema Kirche unter der Uberschrift ,,Ausgaben fiir
Bildungseinrichtungen fiir Menschen jeden Alters” im Kapitel ,,Offentliche Ausga-
ben® des WN diskutiert. Hier geht es ihm nicht um die Frage gottlichen Wirkens in
der Welt, sondern um die Frage nach der optimalen Ausgestaltung der Kirche als In-
stitution in einer an den Ideen persdnlicher Freiheit und Toleranz ausgerichteten
Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung. Als Bildungsstitte ist es die Aufgabe der Kir-
chen, fir die religiose Unterweisung der Birger zu sorgen und damit ihren Beitrag zur
Aufrechterhaltung der 6ffentlichen Ordnung zu leisten (vgl. Smith 1990 [1776]: 668).
Zentral ist fir Smith daher die Frage nach der optimalen Ausgestaltung dieser Bil-
dungseinrichtungen zum Nutzen der Gldubigen. Dabei stehen Fragen der Finanzie-
rung, Anreize zur Arbeitsmotivation der Kirchenbediensteten und die Verhinderung
potentiellen Machtmissbrauchs durch eine Staatskirche im Zentrum seiner Betrachtun-
gen. Wie bei anderen Bildungseinrichtungen auch plidiert Smith fiir einen Konkur-
renzmarkt, auf dem verschiedene Religionsanbieter um die Gunst der Gldubigen konkur-
rieren. Nur dann, so glaubt Smith, wenn es keiner der Konfessionen gelidnge, eine
marktbeberrschende Stellung zu erlangen, kénne religiéser Fanatismus verhindert werden,
da sich nun alle Konfessionen in derselben Lage befinden und gezwungen wiren,
einander zu tolerieren (vgl. Smith 1990 [1776]: 672ff.).

Zugleich sieht Smith es als Aufgabe der Kirche, ihren Beitrag zur Aufrechterhaltung
der 6ffentlichen Ordnung zu leisten, wobei er jedoch hinsichtlich der Frage, ob dieser
Beitrag wirksamer von einer staatlichen oder einer staatlich unabhingigen Kirche ge-
leistet werden konne, unentschieden bleibt (vgl. Smith 1990 [1776]: 677—690). Wih-
rend er zum einen den Amtsmissbrauch der etablierten Staatskirchen furchtet, die dazu
neigten, sich mit den Herrschern zu verbiinden, um sich im Schutz durch die Obrig-
keit mehr um ihr Einkommen als um ihre Gldubigen zu kiimmern, beunruhigt ihn
zum andern aber auch der Fanatismus der kleinen Sekten, die in ihrem Werben um
Anhinger dazu tendierten, radikale Positionen zu vertreten. Um den Arbeitseifer der
Geistlichen fiir ihre Gemeinden zu beférdern, empfiehlt Smith, deren Gehilter min-
destens partiell aus den Mitteln der Gemeinde zu bestreiten. Ansonsten durchaus
skeptisch gegentiber den Einrichtungen der katholischen Kirche, bemerkt Smith hier
mit einer gewissen Bewunderung, dass sich die Bettelorden der katholischen Kirche
ausschlieBlich aus den Spenden ihrer Gemeinde finanzierten, was ihren Diensteifer be-

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

trichtlich steigern wiirde: ,,Es ist mit ihnen wie mit den Husaren und der leichten Infan-
terie in manchen Armeen: Keine Beute, keine Einnahme® (Smith 1990 [1776]: 669).

Auch hier existieren in der neueren Literatur zahlreiche Interpretationsversuche, die
vor allem darauf abzielen, Smiths Konkurreng der Religionen in das Konzept einer libera-
len Wirtschaftsordnung einzuordnen. (1) So glaubt beispielsweise Gary Anderson (vgl.
1988), hierin erste Anzeichen eines Okonomischen Imperialismus avant la lettre ausma-
chen zu kénnen. Indem Smith die Grundsitze Skonomischer Rationalitdt auf das
Problem der optimalen Ausgestaltung kirchlicher Institutionen anwendet, lege er
gleichsam das Konzept einer ,,Economics of Religion* (Anderson 1988: 1066) vor. So
diskutiere Smith unter anderem 6konomische Anreize, die den Einzelnen dazu veran-
lassen, einer bestimmten Religionsgemeinschaft beizutreten. Die durch eine gottgefillige
Lebensfihrung erlangte Reputation besitzt fiir den Glidubigen einen Marktwert, und
dies bilde das 6konomische Hauptmotiv fiir den Beitritt zu einer Kirchengemeinde.!2
Da die Glaubensgemeinschaften in ihrer Gesamtheit fiir die Reputation ihrer Mitglie-
der haften, seien sie stets darum bemiiht, auf die moralisch untadelige Lebensfihrung
ihrer Mitglieder zu achten (vgl. Anderson 1988: 1071-1075). Insbesondere kleine Reli-
gionsgemeinschaften hitten daher ein massives Interesse an der Aufrechterhaltung der
Gruppenmoral ihrer Mitglieder (vgl. Smith 1990 [1776]: 675). — Eine These wie sie
spiter auch von Max Weber in seiner religionssoziologischen Untersuchung der pro-
testantischen Sekten geduBert wird (vgl. Weber 1988 [1906]). Da zudem ein staatliches
Kirchenmonapol religise Intoleranz férdern wiirde, kénne nur ein System freier Konfes-
sionen den sektiererischen Eifer der verschiedenen Kirchen qua Leistungswettbewerb
abschwichen. Auch sihe Smith im Glauben an ein héheres Wesen und die Méglich-
keit der gottlichen Strafe fir menschliches Unrecht eine wirksame Moglichkeit, die
Bemiihungen irdischer Autorititen um die Aufrechterhaltung der gesellschaftlichen
Ordnung zu unterstiitzen (vgl. Anderson 1988: 1069).

(2) Demgegeniiber betonen Leathers und Raines (vgl. 1992; 2008) primir den gese//-
schaftlichen Nutzgen, der mit dieser Etablierung eines Markts der Religionen einhergeht.
Durch einen begrenzten, d.h. unter staatlicher Aufsicht stattfindenden Wettbewerb
wiirde die Ubermacht einer Konfession verhindert (vgl. Leathers/Raines 1992: 503f.).
Zugleich kénne der Staat als Aufsichtsorgan dazu beitragen, religidsen Fanatismus zu
mildern und die ordentliche Amtsfithrung des Klerus zu tiberwachen, beispielsweise
indem er durch Zulassungspriifungen bei der Besetzung kirchlicher Amter fiir eine geeig-
nete Kandidatenauswahl sorge. Auch koénne der Staat durch eine Regulierung der
Besoldung daftir Sorge tragen, dass die Ausbildungskosten fir das Erlernen eines
geistigen Berufes bezahlbar blieben und durch eine angemessene Entlohnung der
Geistlichen dazu beitragen, die Wiirde des Amtes aufrechtzuerhalten. Aufgabe derarti-
ger staatlich gepriifter Kirchen sei es dann, fir 6ffentliche Ruhe und Gehorsam gegen-
tber der Obrigkeit zu sorgen. Wichtig sei zudem, dass durch dieses regulierte Oligopol
eine hinreichende Vielfalt an unterschiedlichen Glaubensbekenntnissen existieren

12 Auch in der TMS geht Smith davon aus, ,,dass die Menschen im allgemeinen geneigt sind,
grofles Vertrauen in die Rechtschaffenheit jener Menschen zu setzen, die ein tiefes religiéses
Empfinden besitzen® (Smith 1985a [1759]: 258), bringt diese Aussage aber in keinerlei instituti-
onellen Kontext.

zfwu 17/3 (2016), 376-397 391

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

392

wiirde, die es jedem Gldubigen erlaubten, die fiir ihn und seine Bediirfnisse passende
Religionsgemeinschaft zu wihlen (vgl. Leathers/Raines 2008: 357f). Smith pladiere
daher fiir keine atomistische Konkurrenz der Religionen, sondern — 6konomisch ge-
sprochen — fiir ein weites Oligopol unter staatlicher Aufsicht.

(3) Eine andere Interpretation stammt von Ekelund et al. (vgl. 2005). Sie sehen Smiths
Plidoyer fir Religionsfreibeit als Ausdruck einer von Smith geforderten Konsumentensouve-
ranitat. Die Méglichkeit, zwischen verschiedenen Religionsgemeinschaften wihlen zu
konnen, stirke die Position der Gldubigen. Dies sei jedoch nur méglich, wo eine star-
ke gwischenkirchliche und innerkirchliche Konkurrenz einen Leistungswettbewerb unter
den Anbietern garantiere. Kirchenmonopole hingegen wiirden eine nur miBlige Ver-
sorgung der Bevolkerung garantieren, da hier der Klerus mit den Herrschenden pak-
tiere und nur wenig Interesse fiir die unteren Bevélkerungsschichten zeige, und zu-
gleich die staatliche Ordnung bedrohen, da es ihre privilegierte Stellung der Kirche
erlaube, mit dem Staat um Macht und Steuereinnahmen und den Anspruch auf Recht-
sprechung zu konkurrieren. Ausdriicklich betone Smith zudem den Nutzen einer leis-
tungsorientierten Entlohnung (vgl. Smith 1990 [1776]: 609). Wihrend unterbezahlte
Amtstriger dazu tendierten, ihre Dienste nur nachlissig zu versehen, da sie ihr Aus-
kommen anderweitig suchen miissten, fithre Uberbezahlung zu Ausschweifungen und
habe damit ebenfalls eine Vernachlissigung der Dienstpflichten zur Folge (vgl. Smith
1990 [1776]: 693). Da Religion kein homogenes Gut sei und jeder Gliubige andere Be-
dirfnisse habe, die er durch die Ausiibung seiner Religion zu befriedigen sucht, er-
weise sich aus Sicht det Konsumenten ein zwischenkirchlicher Wettbewerb als vorteilhaft,
da er eine Zunahme des Angebots férdere. Allerdings fihre der innerkirchliche W ettbe-
werb bei der Besetzung von Kirchendmtern mitunter zu einer Radikalisierung der
Geistlichen, die, um Aufmerksamkeit zu erregen, leicht zum Fanatismus neigen und
ihre Kirchengemeinden zu spalten drohen. Entsprechend pliddiere Smith fir eine
Mischform aus Staatskirche und Mitsprachrechten der jeweiligen Gemeinden.

Das hier angefiihrte Spektrum der Interpretationen zeigt die Schwierigkeiten, die mit
der Deutung des Smithschen Konzepts des Markts der Religionen einhergehen. Weitaus
konsequenter als Hutcheson, der ebenso wie Smith den religidsen Eifer der Sekten
verurteilt (vgl. Hutcheson 1986 [1725]: 92f.), betont Smith die Rolle der Amtskirchen
als Erziehungseinrichtung und wohlweislich nicht als 1 erkiinder von Wabrheit. Exr erkennt
die Bedeutung, die die etablierten Kirchen fiir die moralische Unterweisung der Be-
volkerung und fir die Aufrechterhaltung der 6ffentlichen Ordnung haben, an, doch
lisst sich zwischen den Zeilen erkennen, dass Smith dem exklusiven Anspruch der
jeweiligen Kirchen misstraut, je fiir sich den Weg zum Seelenheil weisen zu kdénnen.
So ist er auch an dieser Stelle darum bemiiht, jenseits einer objektiven Diskussion der
moglichen Ausgestaltung derartiger Institutionen, keinerlei persénliche Priferenzen
fur eine der Kirchen zu dullern.

Wihrend Smith in seiner TMS der Diskussion religitser Bekenntnisse gezielt auszu-
weichen scheint und auf das Gebot der religiésen Toleranz nicht eigens eingeht,
scheint ihm im Wealth of Nations der Pluralismus kirchlicher Institutionen aus 6ko-
nomischer Sicht mindestens der Analyse wert. Zwar liee sich werksgeschichtlich mit
Luterbacher-Maineri (vgl. 2008: 165f.) argumentieren, dass Smith bei der Abfassung
seines WN nicht mehr in universitiren Diensten stand, sich als Wissenschaftler bereits

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

einen Namen gemacht hatte und daher weit freier in seiner Argumentation war. Aller-
dings trifft dies auch fir die tiberarbeiteten Versionen seiner TMS zu, insbesondere
fir die 1790, kurz vor seinem Tod erschienene, griindlich Giberarbeitete sechste Aufla-
ge. Wie immer man also die personliche religidse Einstellung Adam Smiths interpre-
tieren mag — ob tief religiés, gemdBigt deistisch oder als aufgeklirten Stoizismus — so
lisst sich doch, zumindest gegeniiber den etablierten Amtskirchen seiner Zeit, eine
gewisse irchenkritische, wenngleich keine grundsatzlich glanbenskritische oder gar atheisti-
sche Haltung konstatieren (vgl. Raphael 2007: 104).

5. Fazit

Wenngleich die verschiedenen, mitunter widerspriichlichen AuBerungen zu religisen
Fragen im Gesamtwerk Smiths Raum fiir unterschiedlichste Interpretationen geben,
wird man Smiths Schriften wohl auch vor dem Hintergrund seiner Zeit und als Pro-
dukt der historischen Gegebenheiten betrachten miissen (vgl. Clarke 2000: 50). Smith
ist geprigt durch die Erfahrungen seiner Jugend und den konservativen Geist der
englischen und schottischen Universititen, die eine aufgeklirte Geisteserhaltung er-
schweren. Als Student erlebt er die Anfeindungen Hutchesons durch die presbyteria-
nische Kirche und seine Anklage wegen Hiresie. Seine Freundschaft mit dem als
Atheisten geltenden David Hume bringt ihn selbst mehrfach in Verlegenheit (vgl. Rae
1895: 125; Ross 1998: 429-433). Ein auf Hume verfasster harmloser Nachruf, in dem
er dessen ruhiges Dahinscheiden schildert, bringt Smith selbst in den Verdacht des
Atheismus, da er, so der Prisident des Magdalenen Colleges in Oxford, die Welt glau-
ben machen wolle, dass Atheismus das wirksamste Mittel sei, um die Furcht vor dem
Tod zu bekimpfen (vgl. Rae 1895: 311ff.). Smith ist in seinen Schriften daher bemiiht,
auch nicht den kleinsten Hinweis darauf zu geben, er wiirde selbst eine atheistische
Philosophie vertreten oder Grundsitze behaupten, die mit den Glanbenswabrbeiten dex
etablierten Kirche unvereinbar sind. Doch vergebens: Gerade seine in der sechsten
Auflage der TMS vorgenommenen Anderungen und der darin angeblich zum Aus-
druck kommende zunehmende Abstand zur christlichen Glaubenslehre sto3en bei
den Zeitgenossen auf Kritik und werden erneut dem schlechten Einfluss des zum
Zeitpunkt der Vertffentlichung bereits verstorbenen Hume angelastet (vgl. Raphael
2007: 100f£.).

Dennoch scheint Smith in seinem Werk weit weniger von seinem religionskritischen
Freund Hume — wie dies bereits einige seiner Zeitgenossen behaupteten — als von
seinem Lehrer Francis Hutcheson beeinflusst. Zwar folgt Smith Hume in der Auffas-
sung, dass es das Streben nach materiellem Wohlstand sei, das uns in wirtschaftlichen
Belangen zum Handeln bewege (vgl. insb. Hume 1988a [1741]; 1988b [1741]), aber
der hier bei Smith zum Vorschein kommende Eigennutz als Handlungsmotiv trigt
doch weit eher die Ziige der am Gebot der Klugheit orientierten Eigenliebe, wie sie
auch Hutcheson dem Menschen in seiner Moralphilosophie grundsitzlich zugesteht.

Auch in seinem unverbriichlichen Glauben an die durch eine Gottheit wohlgeordnete
Natur — egal welche religiosen Beziige man hier unterstellen mag — folgt Smith konse-
quent den Ansichten Hutchesons, wenngleich er, was méglicherweise seiner Bewun-
derung fiir Newton geschuldet sein mag, hier einen wesentlich wechanischeren Ansatz

zfwu 17/3 (2016), 376-397 393

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

394

wihlt: So ist es eben nicht allein das Wohlwollen gegeniiber unseren Mitmenschen,
das uns zum Handeln bewegt, sondern auch die Furcht der Missbilligung durch den
unparteiischen Zuschauer. Und selbst da, wo unser Handeln scheinbar ausschlief3lich
unseren eigenen Interessen dient und wir die Stimme des unparteiischen Zuschauers
ignorieren, schafft die znwisible hand auf wundervolle Weise einen gerechten Ausgleich
(vgl. ABlinder 2003: 52f)). So ersetzt Smith, wie Luterbacher-Maineri (2008: 331) es
formuliert, sein ,eigentlich pessimistisches Menschenbild [...] durch sein optimisti-
sches Weltbild.“ Wenngleich man dartber spekulieren mag, ob die Metapher der un-
sichtbaren Hand selbst lediglich eine Reminiszenz an den religiésen Sprachgebrauch
der Zeit ist (vgl. Raphael 1991: 48f)) oder cher einen ironischen Seitenhieb auf die
klerikalen Gelehrten Glasgows darstellt (vgl. Rothschild 2002: 130), ist sie doch Aus-
druck eines Glaubens an die dem Kosmos innewohnende pristabilierte Harmonie,
den Smith von seinem Lehrer Hutcheson iibernimmt.

Unabhingig hiervon siecht Smith die Institutionalisierung von Religion in Form der
Amtskirche als eine neben anderen Einrichtungen zur Volkserziehung, die sich unge-
achtet der verkindeten theologischen Glaubenswahrheiten neutral auf Grundlage
ihrer Niutzlichkeit fiir die Gemeinschaft analysieren ldsst. Hier empfiehlt Smith den
Kirchen Toleranz gegeniiber anderen Glaubensgemeinschaften, nicht weil dies not-
wendig seiner religiésen oder politischen Uberzeugung entspriche, sondern weil dies
in seinen Augen fir die Entwicklung der Gesellschaft férderlich ist. So gesehen ist die
bertihmt gewordene Stelle des Markts der Religionen in seinem WN weder einem 6ko-
nomischen Imperialismus avant la lettre noch — lidsst man den durchaus spiirbaren
kirchenkritischen Unterton auBer Acht — ein 6konomisch verbrimtes Plidoyer fiir
religiése Toleranz. Vielmehr geht es Smith um eine moglichst vollstindige Untersu-
chung des gesellschaftlichen Nutzens und der mdglichst effizienten Ausgestaltung
staatlicher Bildungseinrichtungen. Damit ist Kirehe fiir Smith exakt das als was er sie
einfithrt: eine ,,Bildungseinrichtung fir Menschen jeden Alters®, die auf ihren mégli-
chen Beitrag zur Férderung des Wohlstands der Nationen hin untersucht werden
muss.

Literaturverzeichnis
Abnderson, G. M. (1988): Mr. Smith and the Preachers: The Economics of Religion in the
Wealth of Nations, in: Journal of Political Economy, Vol. 96/No. 5, 1066—1088.

Aflinder, M. S. (2003): Adam Smith, Moralphilosophie und Okonomie in kritischer
Absicht, in: Breuer, M./Brink, A./Schumann, O. J. (Hrsg.): Wittschaftsethik als
kritische Sozialwissenschaft, Bern: Haupt, 25-61.

Aflinder, M. S. (2007): Adam Smith zur Einfithrung, Hamburg: Junius.

Ballestrem, K. (2001): Adam Smith, Minchen: C. H. Beck.

Berry, C. J. (2006): Smith and Science, in: Haakonssen, K. (Ed.): The Cambridge Com-
panion to Adam Smith, Cambridge: Cambridge University Press, 112—135.

Brentano, L. J. (1877): Das Arbeitsverhiltnis gemil3 dem heutigen Recht, Leipzig 1877.
Nachdruck: Goldbach: Keip Vetlag.

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

Biischer, M. (1991): Gott und Markt — religionsgeschichtliche Wurzeln Adam Smiths
und die ,,Invisible Hand* in der sikularisierten Industriegesellschaft, in: Meyer-
Faje, A./Ulrich, P. (Hrsg.): Der andere Adam Smith — Beitrige zur Neubestim-
mung von Okonomie als Politischer Okonomie, Bern: Haupt Verlag, 123-144.

Clarke, P. H. (2000): Adam Smith, Stoicism and Religion in the 18th Century, in: His-
tory of the Human Science, Vol. 13/No. 4, 49-72.

Clarke, P. H. (2002): Unity in the Influences of Adam Smith, in: History of Economics
Review, No. 36, 10-25.

Eckstein, W. (1985): Einleitung des Herausgebers, in: Smith, A.: Theorie der ethischen
Gefithle, Hamburg: Felix Meiner, XI-LXXI.

Ekelund, R. B. Jr./Hébert, R. F./Tollison, R. D. (2005): Adam Smith on Religion and
Market Structure, in: History of Political Economy, Vol. 37/No. 4, 647-660.

Evensky, J. (1989): The Evolution of Adam Smith’s View on Political Economy, in:
History of Political Economy, Vol. 21/No. 1, 123-145.

Evensky, ]. (1998): Adam Smith’s Moral Philosophy: The Role of Religion and Its Rela-
tionship to Philosophy and Ethics in the Evolution of Science, in: History of
Political Economy, Vol. 30/No. 1, 17-42.

Fergusson, D. (2007): Introduction, in: ders.: (Ed.):. Scottish Philosophical Theology
1700-2000, Exeter: Imprint Academic, 1-24.

Fleischacker, S. (2005): On Adam Smith’s Wealth of Nations, Princeton: Princeton
University Press.

Griswold, C. L. jr. (1999): Adam Smith and the Virtues of Enlightenment, Cambridge:
Cambridge University Press.

Haakonssen, K. (2006): The Coherence of Smith’s Thought, in: ders. (Ed.): The Cambridge
Companion to Adam Smith, Cambridge: Cambridge University Press, 1-21.

Hanley, R. P. (2009): Adam Smith and the Character of Virtue, Cambridge: Cambridge
University Press.

Heise, P. A. (1991): Stoicism in Adam Smith’s Model of Human Behavior, in: Jahrbuch
fir Okonomie und Gesellschaft, Bd. 9: Adam Smiths Beitrag zur Gesell-
schaftswissenschaft, Frankfurt a.M.: Campus, 64—78.

Hollander S. (1998): Adam Smith and the Self-Interest Axiom, in: ders.: The Literature
of Political Economy, Collected Essays 11, London: Routledge.

Hume, D. (1988a [1741]): Uber Handel, in: ders.: Politische und ékonomische Essays,
Bd. 2., Bermbach, U. (Hrsg.), Hamburg: Felix Meiner.

Hume, D. (1988b [1741]): Uber Verfeinerung in den Kiinsten, in: ders.: Politische und
Skonomische Essays, Bd. 2, Bermbach, U. (Hrsg.), Hamburg: Felix Meiner.

Hutcheson, F. (1756 [1755]): Sittenlehre der Vernunft (A System of Moral Philosophy),
Bd. 1, Leipzig: Johann Wendler.

Hutcheson, F. (1986 [1725]): Uber den Ursprung unserer Ideen von Schénheit und
Tugend, Leidhold, W. (Hrsg.), Hamburg: Felix Meiner.

zfwu 17/3 (2016), 376-397 395

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

396

Kennedy, G. (2011): The Hidden Adam Smith in his Alleged Theology, in: Journal of
History of Economic Thought, Vol. 33/No. 3, 385-402.

Kennedy, G. (2013): Adam Smith on Religion, in: Berty, C. J./Paganelli, M. P. (Eds.): The
Oxford Handbook of Adam Smith, Oxford: Oxford University Press, 465-484.

Leathers, C. G./Raines, P. J. (1992): Adam Smith on Competitive Religious Markets, in:
History of Political Economy, Vol. 24/No. 2, 499-513.

Leathers, C. G./Raines, P. ]. (2008): Adam Smith on Religion and Market Structure, in:
History of Political Economy, Vol. 40/No. 2, 345-363.

Luterbacher-Maineri, C. (2008): Adam Smith — Theologische Grundannahmen. Eine
textkritische Studie, Fribourg: Academic Press.

Mebta, P. B. (20006): Self-Interest and Other Interests, in: Haakonssen, K. (Ed.): The
Cambridge Companion to Adam Smith, Cambridge: Cambridge University
Press, 246-269.

Merikoski, I. A. (2002): The Challenge of Material Progress: The Scottish Enlighten-
ment and Christian Stoicism, in: The Journal of the Historical Society, Vol.
2/No. 1, 55-76.

Nutzinger, H. G. (1991): Das System der natiitlichen Freiheit bei Adam Smith und seine
ethischen Grundlagen, in: Jahrbuch fiir Okonomie und Gesellschaft, Bd. 9: Adam
Smiths Beitrag zur Gesellschaftswissenschaft, Frankfurt a.M.: Campus, 79-100.

Oncken, A. (1898): Das Adam-Smith-Problem, in: Zeitschrift fiir Sozialwissenschaft,
1/1898, 25-33; 101-108; 276-287.

Oslington, P. (2011): Introduction: Theological Readings of Smith, in: ders. (Ed.): Adam
Smith as Theologian, New York: Routledge, 1-16.

Oslington, P. (2012): God and the Market: Adam Smith’s Invisible Hand, in: Journal of
Business Ethics, Vol. 108/No. 4, 429-438.

Pabst, A. (2011): From Civil to Political Economy — Adam Smith’s Theological Debt, in:
Oslington, P. (Ed.): Adam Smith as Theologian, New York: Routledge, 106—124.

Paganelli, M. P. (2008): The Adam Smith Problem in Reverse: Self-Interest in the
Wealth of Nations and the Theory of Moral Sentiments, in: History of Political
Economy, Vol. 40/No. 2, 365-382.

Paganelli, M. P. (2010): The Moralizing Role of Distance in Adam Smith: The Theory
of Moral Sentiments as Possible Praise of Commerce, in: History of Political
Economy, Vol. 42/No. 3, 425-441.

Paganellr, M. P. (2011): The Theory of Moral Sentiments 1759 vs Theory of Moral
Sentiments 1790: A Change of Mind or a Change in Constraint? in: Studi e
Note di Economica, Vol. 16/No. 2, 123-132.

Paszowsks, W. (1890): Adam Smith als Moralphilosoph (Diss.), Halle an der Saale.

Patzen, M. (1991): Zur Diskussion des Adam-Smith-Problems — ein Uberblick, in: Mey-
er-Faje, A./Ulrich, P. (Hrsg): Der andere Adam Smith — Beitrige zur Neube-
stimmung von Okonomie als Politischer Okonomie, Bern: Haupt Verlag, 21-54.

Pesciarellz, E. (1999): Aspects of the Influence of Francis Hutcheson on Adam Smith,
in: History of Political Economy, Vol. 31/No. 3, 525-545.

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

Raphael, D. D. (1991): Adam Smith, Frankfurt a. M.: Campus.

Raphael, D. D. (2007): The Impartial Spectator. Adam Smith’s Moral Philosophy, Ox-
ford: Oxford University Press.

Raphael, D. D./Macfie, A. L. (1982): Introduction, in: Smith, A.: The Theoty of Moral
Sentiments, Indianapolis: Liberty Fund.

Rae, J. (1895): The Life of Adam Smith, London: McMillan & Co.

Ross, I S, (1998): Adam Smith — Leben und Werk, Diisseldorf: Verlag Wirtschaft und
Finanzen.

Rothschild, E. (2002): Economic Sentiments. Adam Smith, Condorcet, and the Enlight-
enment, Cambridge: Harvard University Press.

Schumpeter, ]. A. (2009): Geschichte der Okonomischen Analyse, Bd. 1, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Skarzynski, W. v. (1878): Adam Smith als Moralphilosoph und Schépfer der National-
6konomie, Berlin: Theobald Grieben.

Smith, A. (1982 [1795]): The History of Astronomy, in: Essays on Philosophical Sub-
jects, Wightman, W. P. D./Bzyce, J. C. (Eds.), Indianapolis: Liberty Fund.

Smith, A. (1985a [1759]): Theorie der ethischen Gefiihle, Eckstein, W. (Hrsg.), Ham-
burg: Felix Meiner.

Smith, A. (1985b [1983]): Lectures on Rhetoric and Belles Letters, Bryce, J.
C./Skinner, A. S. (Eds.), Indianapolis: Liberty Fund.

Smith, A. (1987 [1977]): Correspondence of Adam Smith, Mossner, E. C./Ross, L. S.
(Eds.), Indianapolis: Liberty Fund.

Smith, A. (1990): Der Wohlstand der Nationen, Recktenwald, H. C. (Hrsg.), Miinchen: dtv.

Weber, M. (1988 [19006]): Die protestantischen Sekten und der Geist des Kapitalismus,

in: Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie, Bd. 1, Weber, M. (Hrsg.),
Tibingen: J.C.B. Mohr.

Werbane, P. H. (2000): Business Ethics and the Origins of Contemporary Capitalism:
Economics and Ethics in the Work of Adam Smith and Herbert Spencer, in:
Journal of Business Ethics, Vol. 24/No. 3, 185-198.

West, E. G. (1976): Adam Smith — The Man and his Works, Indianapolis: Liberty Fund.

zfwu 17/3 (2016), 376-397 397

1P 21673.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. @ Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

