
 

376  
376 

Adam, sag, wie hast du’s mit der Religion?* 
Religion und Kirche im Werk Adam Smiths 

MICHAEL S. AßLÄNDER** 

Die religiöse Einstellung Adam Smiths bildet seit mehr als 200 Jahren den Gegenstand 
zahlreicher Diskussionen und Interpretationsversuche. Bis heute ist der Stellenwert, 
den Religion in Smiths Leben und Werk einnimmt, weitgehend ungeklärt. These des 
folgenden Beitrages ist, dass Smith eine deistische Weltsicht vertritt, die als verbin-
dende Klammer zwischen seinen Hauptwerken, Theory of Moral Sentiments und Wealth of 
Nations, interpretiert werden kann. Wie gezeigt werden soll, beruht Smiths Vorstellung 
einer harmonischen Weltordnung dabei wesentlich auf den Ideen seines akademischen 
Lehrers Francis Hutcheson. 

Schlagwörter: Adam Smith, Francis Hutcheson, Religion, Deismus, Toleranz, Institu-
tionen, Erziehung 

Adam, tell me, where do you stand in terms of religion? – Religion and Church 
in the Writings of Adam Smith 

For more than 200 years, the religious beliefs of Adam Smith have been subject of academic discus-
sions and interpretations. Till nowadays, the importance of religion in Smith’s life and in his work 
remains unclear. As I will argue in the following, Smith follows a deistic worldview which might be 
seen as the common bond linking his Theory of Moral Sentiments to his Wealth of Nations. As I 
will show, Smith’s concept of a harmonic world-order is based largely on the ideas of his academic 
teacher Francis Hutcheson. 

Keywords: Adam Smith, Francis Hutcheson, Religion, Deism, Tolerance, Institutions, Education 

1. Selbstliebe statt Sympathie? 
Die religiöse Einstellung Adam Smiths bildet seit mehr als 200 Jahren den Gegenstand 
zahlreicher Diskussionen und Interpretationsversuche (vgl. u.a. Rothschild 2002; 
Raphael 2007; Luterbach-Maineri 2008). Dabei ist der Stellenwert, den Religion in 
Smiths Leben und Werk einnimmt, weitgehend ungeklärt und wird bis heute kontro-
vers diskutiert. Für Smiths persönliche religiöse Einstellung, so Knud Haakonssen 
(vgl. 2006: 13f.), fehlt es an Belegen und auch die Einschätzung des Stellenwerts der 
Religion in seinem Werk bleibt schwierig. Umstritten ist, ob Smiths Theorieentwurf 

________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 07.03.2016; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 18.09.2016. 
**  Prof. Dr. Michael S. Aßländer, Technische Universität Dresden, Internationales Hochschu-

linstitut Zittau, Markt 23, D-02763 Zittau, E-Mail: michael.asslaender@gmx.de, Forschungs-
schwerpunkte: Angewandte Ethik, Wirtschaftsethik, Arbeitsbegriff, Theoriegeschichte der 
Ökonomie. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

zfwu 17/3 (2016), 376–397 377 

wesentlich auf religiösen, i.e. deistischen Moralvorstellungen aufbaut oder ob die reli-
giöse Metaphorik lediglich dem „Zeitgeist“ einer zutiefst religiös geprägten Gesell-
schaft an der Schwelle zur Aufklärung geschuldet ist. So sieht es etwa Josef Schumpe-
ter als Charakteristikum der englischen Nationalökonomen, dass diese „mit dem soli-
den Rüstzeug anglikanischer Theologie auf ihre intellektuellen Reisen gingen“ 
(Schumpeter 2009: 944 FN25), was cum grano salis auch für das Verhältnis der Schot-
tischen Aufklärung zur presbyterianischen Kirche gelten mag. 
Geführt wird der Streit um Smiths religiöse Einstellung insbesondere vor dem Hinter-
grund zweier zentraler Annahmen in seinen theoretischen Entwürfen: dem impartial 
spectator als unparteiischen Richter über die Angemessenheit des Verhaltens grundsätz-
lich sympathiefähiger Akteure, den Smith in seiner Theory of Moral Sentiments (TMS) ein-
führt, und der invisible hand als Ausdruck einer prästabilierten Harmonie, die das Verhalten 
primär eigennutzorientierter Akteure zum Wohle der Allgemeinheit wirksam werden 
lässt, und die nach Meinung zahlreicher Interpreten insbesondere in seinem ökonomi-
schen Hauptwerk, der Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations (WN), 
zur moralischen Rechtfertigung rein ökonomischer Austauschbeziehungen diene. 
Damit scheinen zwei unterschiedliche Ordnungsinstanzen einander gegenüberzutre-
ten. Während in Fragen der Moral der unparteiische Zuschauer, als „Statthalter [...], 
den die Gottheit in uns eingesetzt hat“ (Smith 1985a [1759]: 250), über die moralische 
Angemessenheit unserer Absichten, unseres Handelns und unsere Affekte urteilt (vgl. 
Hanley 2009: 141f.), scheint der Mensch in ökonomischen Dingen frei von Moral 
seinen eigenen ökonomischen Vorteil erstreben zu können, im Vertrauen darauf, dass 
er durch sein eigennütziges Handeln „ohne es zu beabsichtigen, ja ohne es zu wissen, 
das Interesse der Gesellschaft“ (Smith 1985a [1759]: 316f.) fördert; dabei dient „er in 
der Regel nicht bewusst [dem] Allgemeinwohl, noch weiß er, wie hoch der eigene 
Beitrag ist“, aber „er wird in diesem wie auch in vielen anderen Fällen von einer un-
sichtbaren Hand geleitet, um einen Zweck zu fördern, den zu erfüllen er in keiner 
Weise beabsichtigt hat“ (Smith 1990 [1776]: 371). 
Insbesondere im deutschsprachigen Raum führte dies zu der als Umschwungtheorie1 
bekannt gewordenen Annahme, Smith habe sich im Laufe seines akademischen Schaf-
fens vom Idealisten zum Materialisten entwickelt und setze in seinem späteren Werk 
den rein am materiellen Wohlergehen orientierten Egoisten anstelle des empathiefähi-
gen und tugendhaften Menschen seiner TMS ein. Bis heute wird dieses Adam-Smith-
Problem2 zweier entgegengesetzter Menschenbilder innerhalb von Moralphilosophie 
________________________ 
1  Während Lujo Brentano Smiths „Umschwung [...] in seinen Grundanschauungen“ vor allem 

auf den Einfluss von Claude Adrien Helvétius‘ Schrift De l’esprit zurückführen zu können 
glaubt (vgl. Brentano 1877: 60f.), in der die „Selbstliebe“ eine zentrale Stelle einnimmt, geht 
Witold von Skarzynski davon aus, dass die Änderung in den Ansichten Smiths generell dem 
Einfluss des französischen Materialismus geschuldet sei: „Unter dem Einfluss Hutchesons und 
Humes war Smith Idealist, so lange er in England blieb. Nach dreijähriger Berührung mit dem 
Materialismus, der in Frankreich herrschte, kehrte er nach England als Materialist zurück“ 
(Skarzynski 1878: 183). 

2  Vgl. zur frühen Diskussion u.a. Wilhelm Paszkowski (1890) und August Oncken (1898); zur 
aktuellen Debatte vgl. u.a. Nutzinger (1991: 85–92), Werhane (2000) u. Paganelli (2008). Aus-
führlich hierzu auch: Patzen (1991), Eckstein (1985: LIII–LXVI), Raphael/Macfie (1982: 20–
25) und Aßländer (2007: 147–158). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

378  
378 

und Ökonomie kontrovers diskutiert. Ohne im Folgenden näher auf die Geschichte 
dieses Streites eingehen zu wollen, kann festgehalten werden, dass beide Menschen-
bilder durchaus als miteinander in Einklang stehend betrachtet werden können. Für 
Smith ergibt sich Selbstliebe nicht aus dem Egoismus böswilliger Individualisten, son-
dern aus dem Tugendgebot der Klugheit; während hingegen die Wohltätigkeit gegen-
über unseren Mitmenschen den Tugendgeboten der Gerechtigkeit und des Wohlwol-
lens folgt (vgl. Oncken 1898: 105; Merikoski 2002: 61ff.). All diese Tugenden sind 
dem Menschen von Natur aus gleichermaßen gegeben, um die menschliche Glückse-
ligkeit zu befördern (vgl. Luterbacher-Maineri 2008: 143); sie sind Teil der prästabilier-
ten harmonischen Ordnung des Kosmos. Denn so „oft wir durch natürliche Triebe 
dazu bestimmt werden, jene Zwecke zu fördern, die eine verfeinerte und aufgeklärte 
Vernunft uns anempfehlen würde, dann sind wir geneigt, [...] uns einzubilden, dasjeni-
ge sei die Weisheit von Menschen, was in Wirklichkeit die Weisheit Gottes ist“ (Smith 
1985a [1759]: 130). 
Betrachtet man Smiths Schriften also auf Folie der Annahme einer von Smith stets 
unterstellten, weise eingerichteten und harmonischen Weltordnung, in der alle Teile 
auf wunderbare Weise zusammenwirken,3 um den Zweck der Schöpfung zu verwirkli-
chen, löst sich der scheinbare Widerspruch des Adam-Smith-Problems auf: Selbstlie-
be, Wohlwollen und Sinn für Gerechtigkeit wirken ebenso zum Wohle des Ganzen, 
wie das Urteil des unparteiischen Zuschauers und der Mechanismus der unsichtbaren 
Hand. So gesehen bildet das deistische Verständnis einer harmonischen Weltordnung 
die verbindende Klammer zwischen Smiths beiden Hauptwerken. Obwohl Smith kurz 
vor seinem Tode wesentliche Passagen der TMS verändert und nun eine stärkere Dis-
tanz zum christlichen Offenbarungsglauben zeigt, bleibt er prinzipiell auch in der 
sechsten Auflage der TMS dieser Weltsicht treu. In gewisser Weise dienen die Verän-
derungen sogar der Präzisierung seiner Ideen und können, wie Maria Paganelli (vgl. 
2011: 131) es ausdrückt, als ein „update“ der bisherigen Gedanken gelesen werden. 
These des folgenden Beitrages ist, dass Smith in seiner deistischen Weltsicht wesent-
lich von der Moralphilosophie Francis Hutchesons geprägt ist. Insbesondere die TMS 
folgt dabei grundsätzlich der Sicht Hutchesons und basiert auf der Annahme sympa-
thiefähiger und am Wohlergehen ihrer Mitmenschen interessierter Akteure. Doch 
auch die oftmals als Grundlage eines Laissez-faire-Liberalismus missverstandene An-
nahme der primär an ihrem eigenen materiellen Wohlergehen interessierten Wirt-
schaftsakteure im WN folgt Hutchesons Annahme eines moderaten Egoismus, der 
den einzelnen dazu bestimmt, aufgrund von Klugheitsüberlegungen seine eigenen 
Interessen zu wahren. Um diese These zu untermauern, soll im Folgenden zunächst 
auf die Grundzüge der Hutchesonschen Moralphilosophie näher eingegangen werden. 
In einem zweiten Schritt gilt es, das hierauf aufbauende harmonische Weltverständnis 
Smiths als Grundlage sowohl seiner Moralphilosophie als auch seiner Wirtschaftstheo-

________________________ 
3  Smith selbst vergleicht diese Wirkungsweise mit den Rädern einer Uhr, die vom Uhrmacher 

geschaffen sind, um ihren Zweck, die Zeitmessung, zu erfüllen und deren „Bewegungen [...] in 
der genauesten Weise“ zusammenwirken und die es nicht vollkommener tun könnten, „wenn 
sie mit dem Wunsch oder der Absicht, diesen Zweck zu erreichen, begabt wären. Doch schrei-
ben wir einen solchen Wunsch oder eine solche Absicht niemals ihnen zu, sondern dem Uhr-
macher…“ (Smith 1985a [1759]: 130). Vgl. hierzu auch Büscher (1991: 126ff.). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

zfwu 17/3 (2016), 376–397 379 

rie näher zu durchleuchten. In einem weiteren Schritt soll auf Smiths Idee eines 
Markts der Religionen eingegangen werden, eine der wenigen Stellen, an denen Smith 
sich explizit mit Religion beschäftigt. Wie zu zeigen sein wird, geht es Smith an dieser 
Stelle jedoch weit weniger um den persönlichen Glauben als vielmehr um die gesell-
schaftliche Funktion religiöser Institutionen. Abschließend sollen in einem Fazit die 
wesentlichen Eckpfeiler des deistischen Grundverständnisses Smiths in ihrer Bedeutung 
insbesondere für seine ökonomische Theorie nochmals zusammengefasst werden. 

2. The „never to be forgotten Francis Hutcheson“ 
Wie sehr Smith von dem Unterricht bei Francis Hutcheson während seiner Zeit als 
Student in Glasgow geprägt wurde, belegt ein Brief an Archibald Davidson, datiert 
vom 16. November 1787, den Smith anlässlich seiner Berufung als Lord Rector der 
Universität Glasgow verfasst: 

“No man can owe greater obligations to a Society than I do to the Universi-
ty of Glasgow. They educated me, they sent me to Oxford, soon after my re-
turn to Scotland they elected me one of their own members, and afterwards 
preferred me to another office, to which the abilities and Virtues of the nev-
er to be forgotten Dr. Hutcheson had given a superior degree of illustra-
tion.“ (Smith 1987 [1977]: 308f.) 

Als Professor für Moralphilosophie in Glasgow folgt Smith nicht nur in der Einteilung 
seiner Vorlesungen seinem akademischen Lehrer, sondern übernimmt auch wesentli-
che Gedanken Hutchesons. Insbesondere in seinen Ausführungen zur Moralphiloso-
phie folgt Smith dessen Sicht, dass der Mensch nicht rein eigennützig handle, sondern, 
dank der weisen Einrichtung der Natur, durch seine Gefühle dazu bestimmt ist, das 
Wohlergehen seiner Mitmenschen in seinem Handeln mit zu berücksichtigen. Der 
Mensch besitze von Natur aus die Fähigkeit, moralisch gutes Handeln zu erkennen 
und zu beurteilen (vgl. Hutcheson 1986 [1725]: 5f.). Dabei geht Hutcheson, wie später 
auch Smith, von der Annahme aus, dass wir die moralische Qualität unseres Handelns 
am objektiven Urteil unserer Mitmenschen messen können, die unser Verhalten billi-
gen oder missbilligen (vgl. u.a. Hutcheson 1986 [1725]: 42; 87). Diese Art des Urteils 
ist unabhängig von den damit verbundenen persönlichen Vorteilen, die für uns oder 
für andere aus dieser Tat resultieren (vgl. Hutcheson 1986 [1725]: 25f.); wir verab-
scheuen ein Verbrechen auch dann, wenn wir persönlich davon profitieren würden 
(vgl. Hutcheson 1986 [1725]: 20f.). Wenngleich Smith weniger optimistisch hinsicht-
lich der „Unbestechlichkeit“ des menschlichen Urteilsvermögens ist als Hutcheson4 
und vorsichtiger als Hutcheson nicht von einem naturgegebenen „moralischen Sinn“ 
(vgl. u.a. Hutcheson 1986 [1725]: 29; 34), sondern von sympathetischen Gefühlen5 als 

________________________ 
4  Vgl. hierzu das in der Auflage letzter Hand der TMS neu eingefügte Kapitel I, iii, 3: „Über die 

Verfälschung unserer ethischen Gefühle, die aus diesem unseren Hang entsteht, die Reichen 
und Großen zu bewundern…“ 

5  Gemeint ist die Fähigkeit, sich in die Lage des anderen hineinzuversetzen, was es dem Betrach-
ter erlaubt, auf dieser Basis die Angemessenheit des Verhaltens aus Zuschauerperspektive mo-
ralisch beurteilen zu können. Dabei ist für Smith das moralische Urteil zwar durch unsere Ge-
fühle bestimmt, jedoch erfolgt es nicht, wie bei Hutcheson, unmittelbar auf Basis eines „Moral-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

380  
380 

Grundlage unseres sittlichen Handelns und Urteilens ausgeht (vgl. Smith 1985a [1759]: 
I, i, 1), bleiben die Grundannahmen über das moralische Urteilsvermögen weitgehend 
gleich. 
(1) Basis der Moralphilosophie sowohl Francis Hutchesons wie auch Adam Smiths ist 
die Annahme, dass der Mensch von Natur aus dazu veranlagt ist, Mitgefühl und gene-
relles Wohlwollen gegenüber seinen Mitmenschen zu empfinden und an ihrer Freude 
und an ihrem Kummer Anteil zu nehmen. So ist Hutcheson darum bemüht zu zeigen, 
„dass die menschliche Natur ein elementares uneigennütziges Streben nach dem 
Glück anderer besitzt…“ (Hutcheson 1986 [1725]: 46). Diese „Veranlagung unserer 
Natur, das Wohl anderer zu erstreben“ ist für Hutcheson ein „Instinkt, der allen 
Gründen des Interesses vorausgeht und der uns zur Liebe für andere veranlasst…“ 
(Hutcheson 1986 [1725]: 55). Hingegen können „Begierden, welche zwar auf die 
Wohlfahrt anderer gerichtet sind, aber, ohne alle andere Neigung, den Begierden nach 
unserem eigenen Vorteil unterwürfig sein müssen, nichts tugendhaftes in sich haben“ 
(Hutcheson 1756 [1755]: 97). Wohlwollen und Sympathie sind in seinen Augen die 
naturgegebene Basis menschlicher Moral und das, was den Menschen vom Tier unter-
scheidet (vgl. Hutcheson 1756 [1755]: 460f.). 

„Diese Sympathie scheint sich in allen unsern Neigungen und Leidenschaf-
ten zu äußern. Sie scheinen sich alle[n] andern mitzuteilen. Wir sind nicht 
nur traurig mit den Betrübten, wir freuen uns nicht nur mit den Glücklichen, 
sondern auch die Verwunderung, oder das Erstaunen, welches sich an je-
manden äußert, erregt eine ähnliche Bewegung der Seele in allen, die ihn se-
hen“ (Hutcheson 1756 [1755]: 67). 

Uneigennütziges Wohlwollen gegenüber anderen ist dabei weder etwas, was auf 
Selbstliebe oder eine prüfende Vernunft zurückgeführt werden kann noch in irgendei-
ner Weise von uns willentlich hervorgerufen werden kann. Vielmehr ist diese Fähig-
keit dem Einfluss „der göttlichen Gesetze auf unsere Neigungen“ geschuldet (Hutche-
son 1756 [1755]: 100). Und obwohl unser objektives moralisches Urteil diese Art des 
uneigennützigen Wohlwollens gutheißen mag und wir uns hiervon auch göttliche 
Belohnung versprechen mögen, kann dies uns nur zu dem „Wunsch veranlassen, diese 
Neigungen zu besitzen, und ihnen gemäß zu handeln“ (Hutcheson 1756 [1755]: 100). 
Auch für Smith stellen die Fähigkeit zur Anteilnahme und der uneigennützige 
Wunsch, das Wohlergehen anderer zu befördern, den Ausgangspunkt seiner moralphi-
losophischen Überlegungen dar. Gleich zu Beginn der TMS heißt es: 

„Man mag den Menschen für noch so egoistisch halten, es liegen doch of-
fenbar gewisse Prinzipien in seiner Natur, die ihn dazu bestimmen, an dem 
Schicksal anderer Anteil zu nehmen, und die ihm selbst die Glückseligkeit 
dieser anderen zum Bedürfnis machen, obgleich er keinen anderen Vorteil 
daraus zieht, als das Vergnügen, Zeuge davon zu sein“ (Smith 1985a [1759]: 1). 

Obwohl Hutcheson in seinen Schriften in weit stärkerem Maße als Smith in religiösen 
Dingen Stellung bezieht, betont er an dieser Stelle doch ausdrücklich, dass unser Stre-

______________________________ 
sinnes“, sondern es bedarf gleichwohl auch der Reflexion und Interpretation aller Umstände, 
die das Verhalten beeinflussen (vgl. Griswold 1999: 192). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

zfwu 17/3 (2016), 376–397 381 

ben nach tugendhaftem Handeln nicht auf „Religion gegründet“ sei oder gar dem 
selbstsüchtigen Wunsch entspringe „die Gottheit werde uns dafür belohnen“ (Hut-
cheson 1986 [1725]: 25). Denn „Wohltaten von einem Wesen zu erwarten, dessen 
Interessen von uns unabhängig sind, muss völlig lächerlich sein. Warum sollte Gott 
Tugend belohnen?“ (Hutcheson 1986 [1725]: 52). Vielmehr glaubt Hutcheson, „dass 
wir eben durch die Verfassung unserer Natur bestimmt werden, Vergnügen bei der 
Ausübung der Tugend wahrzunehmen und sie zu billigen, wenn wir selbst oder andere 
sie ausüben“ (Hutcheson 1986 [1725]: 53). 
Diese Annahme einer aller christlichen Offenbarung vorausgehenden Fähigkeit zu 
moralischem Handeln bringt Hutcheson, trotz aller Vorsicht in seinen Formulierun-
gen,6 in Konflikt mit der etablierten Amtskirche. Hutcheson, so der Vorwurf der Kir-
chenleitung, verkünde in seinen Schriften zwei falsche Wahrheiten (vgl. Rae 1895: 12f.): 
Zum einen behaupte er, dass der Mensch von Natur aus dazu fähig sei, eine Vorstel-
lung von Gut und Böse zu entwickeln noch bevor er von Gott weiß. Zum anderen 
gehe er davon aus, dass der Maßstab für die moralische Qualität unseres Handelns die 
Beförderung des Glücks unserer Mitmenschen sei und nicht notwendig die Überein-
stimmung mit den Geboten Gottes. Dieser Vorwurf mündet 1738, noch während der 
Studienzeit Adam Smiths in Glasgow, zu einer offiziellen Anklage wegen Häresie vor 
der Universitätsleitung, die jedoch, nicht zuletzt wegen des Eintretens der Studieren-
den für ihren Lehrer, letztlich abgewiesen wird (vgl. Kennedy 2011: 390). Allerdings 
mag dieser Vorfall die auffällige Zurückhaltung Smiths erklären, hinsichtlich seiner 
eigenen religiösen Überzeugung klar Stellung zu beziehen. 
(2) Auch in Bezug auf die Selbstliebe legt Hutcheson die Grundlage des Smithschen 
Denkens. Grundsätzlich entspringt die Selbstliebe dem Gebot der Klugheit, unsere 
eigenen Interessen zu schützen, und nicht dem Wunsch, anderen hierdurch zu scha-
den. „Lässt uns Hass zu Gegnern jener werden, deren Interessen gegen die unseren 
stehen, dann ist er nur das Produkt der Selbstliebe und nicht das einer uneigennützi-
gen Bosheit“ (Hutcheson 1986 [1725]: 47; vgl. auch 1756 [1755]: 188f.). Selbstliebe 
wird in Hutchesons System ebenso wenig verleugnet wie in Smiths Theorie. So er-
streckt sich unser Wohlwollen zwar in gewissem Sinne auf die gesamte Menschheit, 
aber nur „sofern kein Interesse dazwischentritt, das es durch Selbstliebe hindert“ 
(Hutcheson 1986 [1725]: 58) und soweit die Interessen der anderen unserer eigenen 
Glückseligkeit nicht im Wege stehen (vgl. Hutcheson 1756 [1755]: 53). Grundsätzlich 
tendiert das von Selbstliebe motivierte Handeln für Hutcheson jedoch dazu, innerhalb 
der göttlichen Ordnung zum Wohle der Gesamtheit wirksam zu werden: 

„Unsere Vernunft kann tatsächlich gewisse Grenzen entdecken, innerhalb 
derer wir nicht nur aus Selbstliebe und in Übereinstimmung mit dem Wohl 
des Ganzen handeln können, sondern wo es vollkommen notwendig für das 
Wohl des Ganzen ist, dass jeder Mensch in diesen Grenzen derart zu seinem 
eigenen Wohle handelt. Der Mangel solcher Selbstliebe wäre allgemein 
schädlich. Derjenige also, der sein persönliches Wohl mit der Absicht ver-

________________________ 
6 So schreibt Hutcheson (1986 [1725]: 8) in seinem Vorwort zum „Ursprung unserer Ideen von 

Schönheit und Tugend“, dass er hoffe, dass in dieser Schrift „niemand etwas entdecken werde, 
das im Gegensatz zur Religion oder den guten Sitten steht.“ 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

382  
382 

folgt, auch zu jener Ordnung beizutragen, die das Wohl des Ganzen wirkt, 
und mehr noch derjenige, der sein eigenes Wohl mit direktem Blick darauf 
mehrt, sich selbst zu befähigen, […] der Menschheit Gutes zu tun, derjenige 
handelt nicht nur untadelig, sondern ehrenvoll und tugendhaft“ (Hutcheson 
1986 [1725]: 67f.). 

Weit weniger als bei Smith kommt hier bei Hutcheson jedoch die Idee einer invisible 
hand zum Vorschein, die das selbstsüchtige Handeln einzelner zum allgemeinen Guten 
wendet. Obwohl Hutcheson an anderer Stelle andeutet, dass das Streben der Seele, 
unsere Wünsche oder die unserer Freunde und Angehörigen zu erfüllen, tendenziell 
zum langfristigen Glück der Allgemeinheit beiträgt und somit, dank der Wirkmecha-
nismen einer weise eingerichteten Welt, eine positive Wirkung entfaltet (vgl. Hutche-
son 1756 [1755]: 54), scheint er doch eher der Meinung zu sein, dass das Glück der 
anderen vor allem durch unser Wohlwollen als treibender Kraft gefördert würde, 
wenngleich er zugibt, „dass der Urheber der Natur zwischen der Befriedigung unserer 
großmütigen Neigungen und unserem eigenen höchsten Vorteil eine entfernte Ver-
knüpfung gemacht habe“ (Hutcheson 1756 [1755]: 141f.). Obwohl er durchaus auch 
die negativen Aspekte egoistischen Verhaltens sieht, hält er primär eigeninteressiertes 
Handeln für zulässig, insofern es durch die Zustimmung objektiv urteilender Zu-
schauer legitimiert werden kann (vgl. Pesciarelli 1999: 529). Unter Vorwegnahme der 
kantischen Unterscheidung von pflichtgemäßem Handeln und Handeln aus Pflicht 
schreibt Hutcheson: 

„[D]as Eigeninteresse mindert das Wohlwollen nur dann, wenn die Tat ohne 
den Gesichtspunkt des Interesses nicht unternommen worden wäre, oder 
der Handelnde nicht ebenso viel Gutes vollbracht hätte“ (Hutcheson 1986 
[1725]: 77). 

Allerdings wird das Wohlwollen gegenüber anderen durch unsere Nähe oder Ferne zu 
unseren Mitmenschen bestimmt. Hier bewirkt die Natur, ähnlich dem Gravitations-
prinzip, dass wir uns von den uns näher Stehenden stärker angezogen fühlen und 
mehr Anteil an ihrem Wohlergehen nehmen als bei denen, die uns fernstehen (vgl. 
Hutcheson 1986 [1725]: 100f.). 
Auch Smith betont den Stellenwert der Selbstliebe, die natürlicherweise dazu führt, 
dass wir unseren eigenen Interessen stets den Vorzug vor den Interessen der anderen 
einräumen (vgl. Aßländer 2007: 153f.). Und auch für ihn wird das selbstsüchtige Stre-
ben in erster Linie durch das Urteil der Gesellschaft begrenzt: 

„Mag es darum auch wahr sein, dass jedes Individuum in seinem Herzen na-
turgemäß sich selbst der ganzen Menschheit vorzieht, so wird es doch nicht 
wagen, den anderen Menschen in die Augen zu blicken und dabei zu geste-
hen, dass es diesem Grundsatz gemäß handelt. Jeder fühlt vielmehr, dass die 
anderen diesen seinen Hang, sich selbst den Vorzug zu geben, niemals wer-
den nachfühlen können…“ (Smith 1985a [1759]: 123). 

Wie West betont, sind Selbstinteresse und Wohlwollen also auch für Smith kein un-
überbrückbarer Widerspruch (vgl. West 1976: 99). Beide Gefühlsregungen haben 
ihren naturgegebenen Platz und wirken gemeinsam als Handlungsmotive zum Wohle der 
Gemeinschaft. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

zfwu 17/3 (2016), 376–397 383 

Ebenso wie Hutcheson konstatiert Smith ein abnehmendes Wohlwollen gegenüber 
uns Fernstehenden.7 Selbst der phantasiebegabteste Philanthrop sei eben nur begrenzt 
fähig, sich das Leiden anderer Menschen vorzustellen, die außerhalb seines Sichtkrei-
ses leben. Gesetzt den Fall, so Smith, China würde mit all seinen Bewohnern durch 
ein Erdbeben zerstört, wäre dieser Mensch vielleicht über das Unglück der Bevölke-
rung betrübt; er würde sich dann aber sogleich wieder seinen Tagesgeschäften zuwen-
den und nachts trotz des „Untergang[s] von hundert Millionen seiner Brüder mit der 
tiefsten Seelenruhe schnarchen – vorausgesetzt, dass er diese niemals gesehen hät-
te…“ (Smith 1985a [1759]: 202). 
(3) Ein dritter Punkt, in dem Adam Smith den Ansichten Francis Hutchesons folgt, ist 
der Glaube an eine harmonische Ordnung des Kosmos. In einer vom Schöpfer weise 
eingerichteten Welt wirken sowohl die Naturkräfte als auch die sozialen Affekte, die 
das menschliche Zusammenleben bestimmen, stets zum Wohle des Menschen. So ist 
es die Natur des Menschen, die ihn zu moralischen Gefühlen und zur Anteilnahme 
am Schicksal seiner Mitmenschen bestimmt. Allerdings betont Hutcheson weit stärker 
als Smith explizit das Wirken einer wohlwollenden Gottheit: 

„Wenn man […] nach dem forscht, was notwendig wäre, die Menschen zu 
wohltätigen Handlungen zu veranlassen oder ihnen einen festen Sinn der 
Pflicht zum Handeln für das Gemeinwohl zu vermitteln, dann wird das ohne 
Zweifel folgendes sein: ein Gesetz mit Sanktionen muss notwendig sein, das 
ein höheres Wesen mit genügend Macht, uns glücklich oder elend zu ma-
chen, gegeben hat…“ (Hutcheson 1986 [1725]: 134). 

Hutcheson geht also davon aus, dass die Tugenden „unserer Natur von ihrem Schöp-
fer ursprünglich eingepflanzt“ wurden „und später durch unsere eigene Pflege gestärkt 
und gefestigt werden.“ (Hutcheson 1986 [1725]: 135). Zwar lasse sich die Existenz 
Gottes und seiner Güte nicht abschließend beweisen, doch gibt es „reichlich Wahr-
scheinlichkeit dafür, die sich aus der ganzen Einrichtung der Natur ableitet, welche, 
soweit wir wissen, ganz klar zum Wohl des Ganzen eingerichtet zu sein scheint…“, 
selbst „die gelegentlichen Übel scheinen die notwendigen Begleitumstände eines Me-
chanismus’ zu sein, der in höchst überwiegendem Maße auf das Gute ausgerichtet ist“ 
(Hutcheson 1986 [1725]: 158). 
Ähnlich glaubt auch Smith an eine zum Wohle des Menschen eingerichtete Welt. 
Handelt der Mensch entsprechend seiner natürlichen, i.e. gottgegebenen Moral, wird 
er zum „Mitarbeiter der Gottheit“, da er „die Pläne der Vorsehung ihrer Verwirkli-
chung näher bring[t]“ (Smith 1985a [1759]: 251). Allerdings betont Smith weit stärker 
als Hutcheson die Rolle der natürlichen Ordnung.8 So tritt Gott hinter die von ihm 
geschaffene Ordnung zurück, wobei Smith anerkennt, dass Gott als Schöpfer den 

________________________ 
7  Eine ausführliche Diskussion hierzu findet sich bei Paganelli (2010), die die These vertritt, 

Smith gehe davon aus, dass die natürliche Sympathie, die wir mit den uns Nahestehenden emp-
finden, bei zunehmender räumlicher Distanz durch eine Art professioneller Selbstbeherrschung, 
wie sie insbesondere als moralische Grundlage einer Commercial Society von Bedeutung ist, er-
setzt würde. 

8  Zur unterschiedlichen Verwendung des Begriffs „natürlich“ bei Smith vgl. Griswold 1999: 
312–317. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

384  
384 

Menschen mit jenen Eigenschaften ausgestattet hat, die der Erfüllung seiner Zwecke 
am dienlichsten schienen (vgl. Luterbacher-Maineri 2008: 143). Gott, der Author of 
Nature, schafft so die menschliche Natur als seinen Erfüllungsgehilfen. 
Diese abstraktere Sichtweise von der Wirkung Gottes durch die Natur verdankt sich 
nicht zuletzt auch Smiths Bewunderung für die Naturwissenschaften und insbesonde-
re die Newtonsche Physik (vgl. Aßländer 2007: 13ff.). 

„His ultimate objective was to do for moral philosophy what Sir Isaac New-
ton had done for natural philosophy“ (Evensky 1989: 142). 

In seinen Frühschriften bringt Smith seine Bewunderung für die „Newtonsche Me-
thode“, die anhand einfacher Prämissen auf die Wirklichkeit schließt, zum Ausdruck 
und hält hieran als Forschungsmethode auch in seinem späteren wissenschaftlichen 
Vorgehen fest (vgl. Hollander 1998: 105f.): 

„[I]n the manner of Sir Isaac Newton we may lay down certain principles 
known or proved in the beginning, from whence we account for the several 
phenomena, connecting all together by the same chain […]” (Smith 1985b 
[1983]: 145f.) 

So sind es für Smith das Streben des Menschen nach Wohlstand und die Fähigkeit zur 
Sympathie, die als Grundprinzipien die gesellschaftliche Ordnung im Gleichgewicht 
halten (vgl. Berry 2006: 125f.) und gleichermaßen dem Endzweck der Schöpfung, i.e. 
der menschlichen Glückseligkeit dienen: 

„Die Glückseligkeit der Menschen wie die aller anderen vernunftbegabten 
Geschöpfe scheint das ursprüngliche Ziel gewesen zu sein, das dem Schöp-
fer der Natur vorschwebte, als er diese Wesen ins Dasein rief. […] Indem 
wir […] den Geboten unseres moralischen Vermögens gemäß handeln, ge-
brauchen wir gerade das wirksamste Mittel, um die Glückseligkeit der Men-
schen zu befördern, und man kann also in gewissem Sinne von uns sagen, 
dass wir Mitarbeiter der Gottheit sind, und dass wir, soweit es in unserer 
Macht steht, die Pläne der Vorsehung ihrer Verwirklichung näher bringen“ 
(Smith 1985a [1759]: 250f.). 

Die harmonische Ordnung des Weltganzen wird so für Smith sowohl zum ästheti-
schen Ideal wie auch zur regulativen Idee seiner Moralphilosophie (vgl. Luterbacher-
Maineri 2008: 242). Allerdings bleibt Smith skeptisch gegenüber metaphysischen An-
nahmen und scheinbar gesicherten philosophischen Erkenntnissen. Weit stärker als 
Hutcheson rekurriert er in seiner Moralphilosophie auf die tatsächliche menschliche 
Natur (vgl. Griswold 1999: 162–170). Allerdings vertraut er darauf, dass diese mensch-
liche Natur – trotz all ihrer Schwächen – Teil der vom Schöpfer weise eingerichteten 
Natur ist und zum Wohle des Ganzen wirkt. So ist es gerade die hierin zum Ausdruck 
kommende stoische Sicht einer der Natur innewohnenden Harmonie als Zeichen göttli-
cher Vernunft, die erneut die Nähe zum aufgeklärten, christlichen Stoizismus seines Leh-
rers Hutcheson verrät (vgl. u.a. Clarke 2000: 49; Merikoski 2002: 65f.): 

„Auf Schritt und Tritt begegnet uns der Autor und Lenker der Natur, der die 
Mechanik der moralischen Gefühle so eingerichtet hat, dass systemkonfor-
mes Handeln in der Regel das größtmögliche Glück des Einzelnen und die 
Erhaltung der menschlichen Gattung befördert“ (Ballestrem 2001: 88). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

zfwu 17/3 (2016), 376–397 385 

3. Die prästabilierte Harmonie als Ausdruck der göttlichen Ordnung  
Wenngleich es möglicherweise zu weit geht zu behaupten, dass der „Deismus […] als 
Religionsphilosophie der Aufklärung betrachtet werden“ kann (Luterbacher-Maineri 
2008: 76), so ist doch das Denken vieler Schottischer Intellektueller zu Zeiten Smiths 
durch einen zumindest moderaten Deismus geprägt (vgl. u.a. Evensky 1989: 143; Os-
lington 2012: 432). In dieser Sichtweise wird Gott als Schöpfer der Welt verstanden, 
der die Natur weise und harmonisch eingerichtet hat und der in dieser harmonischen 
Weltordnung erkannt werden kann. Sowohl die Gesetze der Natur als auch die Geset-
ze der Moral sind von Gott zum Wohle des Menschen geschaffen. Dies gilt auch für 
die religiöse Ordnung, die zum Wohle des Menschen wirkt, da sie dazu beiträgt, die so-
ziale Ordnung aufrechtzuerhalten, und ein auf sittlichen Grundsätzen basierendes 
Miteinander der Menschen zu ermöglichen (vgl. Fergusson 2007: 5). Diese gewisser-
maßen stoische Sicht einer natürlichen Ordnung des Kosmos erlaubt es, naturwissen-
schaftliche Erkenntnisse mit den religiösen Vorstellungen der Zeit zu versöhnen. 
Die Bewunderung der auf einfachen Wirkprinzipien beruhenden Naturwissenschaften 
und der Glaube an eine harmonische Weltordnung führt viele Theologen und Moral-
philosophen, und insbesondere Adam Smith, zu der Annahme, ebensolche Grund-
prinzipien auch innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung aufspüren zu können (vgl. 
Pabst 2011: 110ff.). Dabei offenbart sich für Smith die göttliche Ordnung nicht zu-
letzt auch in den natürlichen moralischen Gefühlen des Menschen (vgl. Luterbacher-
Mainieri 2008: 143), die als „Statthalter Gottes“ (Smith 1985a [1759]: 250) unsere mo-
ralischen Urteile bestimmen. Von Natur aus ist der Mensch, so die Annahme Smiths, 
sowohl mit der Fähigkeit zur Sympathie als auch mit einem Hang zur Selbstliebe aus-
gestattet. Beide Affekte stehen für Smith nicht im Widerspruch, da sich beide wechsel-
seitig kontrollieren. So sind es also seine natürlichen Anlagen, die den Menschen zur 
Moral befähigen, und auch die soziale Ordnung, wie sie sich im System der natürlichen 
Freiheit9 automatisch ergibt, ist ein Produkt der Natur. Treibende Kraft für unser mo-
ralisches Streben ist dabei der Wunsch, in unserem Verhalten von anderen gelobt und 
anerkannt zu werden und uns dieser Anerkennung auch als würdig zu erweisen (vgl. 
Smith 1985a [1759]: 176).10 
Einige frühe Smith-Interpreten (vgl. hierzu Oslington 2011: 3f.) sehen angesichts der 
zahlreichen Verweise auf eine die Natur weise einrichtende Gottheit Smiths Schriften 
insgesamt als Werke zur natürlichen Theologie. Allerdings scheint diese Sicht eher 
gewagt, da Smith weder in seiner TMS noch in seinem WN das Thema natürliche Religi-
on ausdrücklich thematisiert.11 Auch die umgekehrte Interpretation, Smith habe ledig-

________________________ 
9  Vgl. hierzu u.a. Smith (1990 [1776]: 267; 385; 442; 582); etwas irreführend wird hier „natural 

liberty“ jedoch von Recktenwald uneinheitlich auch mit „persönlicher Freiheit“ (1990: 267) o-
der „natürliches Recht auf Freiheit“ (1990: 385) übersetzt. 

10  Smith geht jedoch auch davon aus, dass äußere Umstände wie staatliche Reglementierung, 
Bevormundung, Armut und falsche Erziehung die Wirkung unserer natürlichen moralischen 
Empfindungen in eine falsche Richtung leiten können (vgl. Aßländer 2003: 39–43). 

11  Als Professor für Moralphilosophie hatte Smith in Glasgow die Fächer Ethik, Ökonomie, 
Recht und natürliche Religion zu unterrichten (vgl. Rae 1895: 54f.). Während aus seinen Vorle-
sungen zu Ethik und Ökonomie seine beiden Hauptwerke hervorgingen und eine Schrift zur 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

386  
386 

lich versucht, seine „Darstellung natürlicher Abläufe [dadurch] überzeugender und 
auch lebendiger“ zu gestalten, dass er sie „als das Werk eines persönlichen Gottes 
behandelt“ habe (Raphael 1991: 48), und seine religiösen Anspielungen müssten daher 
als „simply a rhetorical flourish, a not to the convention of the time“ (Fleischacker 
2005: 45) gesehen werden, scheint angesichts der Bedeutung, der einer weise einge-
richteten Natur  in Smiths Werk zukommt, wohl zu einfach. 
Weitaus zielführender für die Erklärung des Stellenwertes der Religion in Smiths Ge-
samtwerk scheint es, das differierende Verständnis von Religion, wie es in seinen ver-
schiedenen Schriften zum Ausdruck kommt, näher zu untersuchen. So scheint Smith 
in seinen frühen Schriften eine eher evolutionäre Sicht der Religion vertreten zu haben 
(vgl. Evensky 1998): (1) Auf einer ersten, primitiven Entwicklungsstufe dient Religion in 
archaischen Gesellschaften dazu, dem Menschen Sicherheit zu geben. Die Beziehung 
zu Gott ist bestimmt durch den Tauschcharakter von Gehorsam und Gnade. Wie ein 
Kind nimmt auch der Wilde die Gaben eines höheren Wesens an und fürchtet sich 
vor der Strafe. Die Gottheit steht außerhalb der natürlichen und menschlichen Ord-
nung und beherrscht die Natur. Kennzeichnend für primitive Völker sei daher der 
Glaube an die Macht Gottes, über die Natur zu gebieten und die für den Menschen 
unerklärlichen Naturphänomene hervorzurufen. (2) Auf der Stufe der Philosophie wird 
die Welt als Teil einer kosmischen Ordnung begriffen, die der Mensch generell zu 
erfassen in der Lage ist, auch wenn er ihre Funktionsweise im Einzelnen noch nicht 
durchschaut. Philosophie wird nun zur Wissenschaft, die die Zusammenhänge der 
Natur zu erklären sucht (vgl. Smith 1982 [1795]: 45). In dieser Sicht ist die Natur gött-
lichen Ursprungs und zum Wohle der Menschheit eingerichtet. Alles, auch der 
Mensch, ist Teil desselben Systems und denselben (Natur)Gesetzen unterworfen. Auf 
Stufe der Institutionalisierung schließlich werden Religion und die auf ihr gründende kirch-
liche Ordnung als vom Menschen geschaffenes Instrument begriffen, das dazu dient, 
die Gemeinschaft moralisch zu verbessern. Religion entwickelt sich zur kirchlichen 
Institution, die für gesellschaftliche Ordnung sorgt und Erziehungsaufgaben über-
nimmt. Zwar liegt hierin auch ein gewisses Konfliktpotential, da unterschiedliche 
Glaubensbekenntnisse widerstreiten und einander bekämpfen. Dennoch dient Religi-
on generell der Aufrechterhaltung der öffentlichen Ordnung und der öffentlichen Ruhe. 
Insbesondere die beiden letztgenannten Glaubensauffassungen scheinen von Smith selbst 
vertreten zu werden, wobei er, wie wir noch sehen werden, zumindest in seinen erhal-
tenen Schriften darum bemüht ist, strikt zwischen dem Glauben an ein höheres We-
sen auf der einen und den etablierten Amtskirchen als Institution auf der anderen Seite 
zu unterscheiden. 
Zahlreiche Autoren haben versucht, aus den Schriften Adam Smiths Aussagen über 
seine persönliche religiöse Einstellung herauszulesen. Anlass für die langanhaltende 
Diskussion über Smiths persönliche religiöse Einstellung gab vor allem die in grundle-
gender Überarbeitung 1790 erschienene sechste Auflage der TMS. Wesentliche Ver-
änderungen beziehen sich vor allem auf die Streichung von Hinweisen auf eine expli-
zit christliche Glaubensauffassung, die Einfügung seines Kapitels „Über die Verfäl-

______________________________ 
Jurisprudenz nicht mehr vollendet wurde, scheint Smith jedoch nie beabsichtigt zu haben, auch 
ein Werk zur natürlichen Religion zu verfassen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

zfwu 17/3 (2016), 376–397 387 

schung unserer ethischen Gefühle…“, die signifikante Kürzung des sogenannten 
„Sühne-Absatzes“ (Kennedy 2011: 395), in dem es vor allem um die jenseitige Buße 
für unsere auf Erden begangenen Sünden ging, und eine generell vorsichtigere und 
unbestimmtere Wortwahl in Bezug auf Glaubensfragen. Weitaus stärker wird demge-
genüber die menschliche Natur als kosmische Ordnungsinstanz hervorgehoben; zu-
dem fügt Smith auch einige neue Passagen ein, die eine nicht-christliche, aber sehr 
wohl deistische Haltung untermauern (vgl. Clarke 2002: 11; Luterbacher-Maineri 2008: 
164–168). Gerade hinsichtlich dieses scheinbar zunehmenden Abstandes, den Smith 
am Ende seines Lebens gegenüber einer explizit christlichen oder gar calvinistischen 
Glaubensauffassung zu suchen scheint, gehen die Meinungen der Smith-Interpretatio-
nen weit auseinander. So etwa sieht Jerry Evensky (vgl. 1998) Smith als tief gläubigen 
Menschen; dies folge aus der Betonung der natürlichen Ordnung, die auf dem Plan 
eines wohlwollenden und allwissenden Wesens beruhe. Demgegenüber betonen In-
grid Merikoski (vgl. 2002) und Peter H. Clarke (vgl. 2000) Smiths zunehmende Hin-
wendung zu einem christlichen Stoizismus, was letztlich in seiner deistischen Welt-
sicht zum Ausdruck komme, die er gerade in der Ausgabe letzter Hand der TMS 
nochmals deutlich unterstreiche. Gavin Kennedy (vgl. 2013) hingegen sieht Smith als 
generell a-religiösen Menschen. Die religiösen Textanspielungen seien daher vor allem 
dem Umstand geschuldet, dass Smith es vermeiden wollte, das Missfallen der konser-
vativ-religiösen Universitäts- und Gelehrtenkreise zu erregen; er sah sich daher ge-
zwungen, seine kirchenkritische und a-religiöse Haltung hinter einem „Vorhang der 
Religiosität“ (Kennedy 2011: 385) zu verstecken. Auch habe Smith die Rücksichtnah-
me auf die Gefühle seiner tief-religiösen Mutter dazu veranlasst, wesentliche Ände-
rungen in der TMS erst nach deren Tode im Jahr 1784 vorzunehmen. 
Ungeachtet dieses Spektrums möglicher Interpretationen bleibt jedoch festzuhalten, 
dass trotz aller vorgenommenen Änderungen in der TMS-Ausgabe letzter Hand die 
prästabilierte Harmonie einer natürlichen Ordnung, die die eigennützigen Bestrebun-
gen des Einzelnen zum Wohle der Gemeinschaft wirksam werden lässt, und die natür-
liche Fähigkeit des Menschen, Sympathie für seine Mitmenschen empfinden zu kön-
nen, die beiden zentralen Eckpfeiler in Smiths Schriften darstellen. Beide Annahmen 
gehen letztlich auf die moralphilosophischen Entwürfe Francis Hutchesons zurück 
und sind sowohl tragend für Smiths moralische wie auch für seine ökonomischen 
Vorstellungen. Deutlich wird dies, wenn man die Aussagen zu ökonomischen Sach-
verhalten, mit denen sich Smith auch in seiner TMS beschäftigt, näher durchleuchtet. 
Bereits hier entwirft Smith eine Moral, die das Selbstinteresse der Kaufleute als Motor 
wirtschaftlichen Handelns positiv konnotiert. Nicht wenige Autoren führen diese 
positive Konnotation materialistischer menschlicher Bestrebungen namentlich auf den 
Einfluss David Humes zurück (vgl. u.a. Raphael/Macfie 1982: 10ff.; Clarke 2002: 
15ff.; Rothschild 2002: 130f.). Jedoch lässt sich zeigen, dass die Vorstellung moderater 
Eigenliebe als Gebot der Klugheit nicht nur bereits bei Hutcheson angelegt, sondern 
augenscheinlich auch mit der von ihm propagierten deistischen Weltsicht durchaus 
kompatibel ist. 
Während Hume vor allem die Gier nach Luxus als eigentliches Motiv des Wirtschaf-
tens und das Verlangen nach einem „prachtvollen Leben“ als Motor des Wirtschafts-
wachstums betont (vgl. 1988a [1741]: 182–186), sieht Smith in diesem Streben nicht 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

388  
388 

nur eine Grundkonstante der menschlichen Natur, sondern das Werk einer diese 
menschliche Natur zu seinem Zwecke nutzenden Gottheit. Ziel dieser Gottheit ist die 
Vervollkommnung der menschlichen Gemeinschaft und das Wohl des Menschen. 
Dank einer geschickten Täuschung der Natur führe das Streben des Einzelnen nach mate-
riellem Wohlstand gerade dazu, dass er sich zum Wohle der Gemeinschaft anstrengt, wäh-
rend er glaubt, ausschließlich seinen eigenen Interessen zu dienen. Dabei betont Smith 
ausdrücklich auch den hieraus für die Gemeinschaft resultierenden immateriellen Nutzen: 

„Denn diese Täuschung ist es, was den Fleiß der Menschen erweckt und in 
beständiger Bewegung erhält. Sie ist es, was sie zuerst antreibt, den Boden zu 
bearbeiten, Häuser zu bauen, Städte und staatliche Gemeinwesen zu gründen, 
alle die Wissenschaften und Künste zu erfinden und auszubilden, die das 
menschliche Leben veredeln und verschönern [...]“ (Smith 1985a [1759]: 315). 

Diese Täuschung der Natur führt also letztlich dazu, dass die materialistischen Bestre-
bungen des Menschen, selbst dann, wenn sie über die durch Klugheit gebotene Eigen-
liebe – die durch Rücksichtnahme auf andere und auf die Gemeinschaftsinteressen 
gekennzeichnet ist (vgl. Heise 1991: 74) – hinausgehen, dennoch zum Wohle aller 
wirken. Sie entfaltet ihre Wirkung sowohl in sozialer als auch in ökonomischer Hin-
sicht, da sie zum einen dafür sorgt, dass die Launen der Reichen Wohlstand für alle 
erzeugen, da sie gezwungen sind, diese für die geleisteten Dienste zu entlohnen (vgl. 
Smith 1985a [1759]: 315ff.), und zum anderen dazu beiträgt, dass das Streben nach 
individuellem Vorteil zur optimalen Ressourcenallokation zum Wohle der Gemein-
schaft führt (vgl. Smith 1990 [1776]: 370f.). In dieser Sichtweise ruht das System der 
natürlichen Freiheit, in dem es das heilige Recht des Einzelnen ist, seine persönlichen 
Ziele nach Maßgabe seiner eigenen Wünsche und in Kenntnis der ihm hierzu zur 
Verfügung stehenden Mittel zu verfolgen (vgl. Smith 1990 [1776]: 451), gerade auf 
dem Fundament einer als harmonisch gedachten kosmischen Ordnung. So ist der 
Mensch, wie sich dies bereits in Anklängen bei Hutcheson findet, gerade deshalb dazu 
befähigt in Freiheit zu leben, weil er durch die Fähigkeit zum Respekt gegenüber an-
deren und seinem Wunsch, das Wohl der anderen und damit der Gemeinschaft zu 
befördern, hierfür disponiert ist (vgl. Ballestrem 2001: 33f.). 
Smith sieht die sich in seiner Zeit entwickelnde Commercial Society in gewisser Weise als 
gesellschaftlichen Fortschritt, da sie ein Mindestmaß an Gleichheit schafft, feudale 
Standesunterschiede nivelliert und letztlich zur Wohlstandsverbesserung insbesondere 
der ärmeren Bevölkerungsschichten beiträgt (vgl. Hanley 2009: 45, FN 43). Er ist 
daher auf der Suche nach einer mit den ökonomischen Entwicklungen seiner Zeit 
kompatiblen Moraltheorie. Sowohl in seiner TMS als auch in seinem WN findet er sie 
in der segensreichen Wirkung, die auch das eigennützige Streben nach materiellem 
Wohlstand für den Fortschritt der Gemeinschaft entfaltet. So ist es im WN einzig der 
Bettler, der allein vom Wohlwollen seiner Mitmenschen abhängig bleibt. Wer hinge-
gen für seinen materiellen Wohlstand arbeitet, hat mit dem durch seine Arbeit ge-
schaffenen Produktionsüberschuss ein Tauschäquivalent zu bieten und kann auch 
ohne das Wohlwollen der anderen überleben (vgl. Smith 1990 [1776]: 17). Wer arbeitet 
besitzt Würde, er besitzt ein Tauschprodukt und tritt als Geschäftspartner und nicht als 
Bittsteller auf (vgl. Ballestrem 2001: 144f.). Und erneut ist es eine dem Menschen von 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

zfwu 17/3 (2016), 376–397 389 

Natur aus gegebene Fähigkeit, der Hang zu Handel und Tausch (vgl. Smith 1990 [1776]: 
16f.), der sich dank der harmonischen Ordnung zum Wohle aller auswirkt. 
Allerdings wäre es falsch, hieraus voreilig schließen zu wollen, Smith habe damit ei-
nem reinen Laissez-Faire-Kapitalismus den Weg bereiten wollen. Zwar sieht Smith 
den Menschen bestimmt durch sein Streben nach individuellen Vorteilen und dem 
Wunsch nach Verbesserung seiner wirtschaftlichen Lage und konnotiert die Wirkung 
dieses Strebens insgesamt durchaus positiv (vgl. Mehta 2006: 250f.). Aber dieses Stre-
ben findet seine Grenze in den sympathetischen Gefühlen gegenüber unseren Mit-
menschen, die uns dazu veranlassen, unsere egoistischen Bestrebungen auf ein allge-
mein verträgliches Maß zu reduzieren. Dieses, ebenfalls natürliche, Interesse des Men-
schen am Wohlergehen seiner Mitmenschen, das Smith ebenso wie Hutcheson als 
Grundlage einer natürlichen Moral annimmt, bildet das wesentliche Korrektiv gegen 
ein Überhandnehmen des Eigeninteresses, auch in ökonomischen Belangen. Im Spie-
gel des Urteils der anderen betrachtet der Mensch sein Handeln, und aus Furcht da-
vor, sie könnten sein selbstsüchtiges Handeln nicht billigen, begrenzt er sein eigennüt-
ziges Streben (vgl. Aßländer 2007: 141f.). 

„In dem Wettlauf nach Reichtum, Ehre und Avancement, da mag er rennen, 
so schnell er kann, und jeden Nerv und jeden Muskel anspannen, um all sei-
ne Mitbewerber zu überholen. Sollte er aber einen von ihnen niederrennen 
oder zu Boden werfen, dann wäre es mit der Nachsicht der Zuschauer ganz 
und gar zu Ende. Das wäre eine Verletzung der ehrlichen Spielregeln, die sie 
nicht zulassen können. Der andere ist für sie in jeder Hinsicht so gut wie 
dieser; sie stimmen jener Selbstliebe nicht zu, in der er sich selbst zu hoch 
über den anderen stellt, und sie können die Motive nicht nachfühlen, die ihn 
bewogen, den anderen zu Schaden zu bringen.“ (Smith 1985a [1759]: 124) 

Gerade im System der natürlichen Freiheit findet der Egoismus des Einzelnen stets in 
der Furcht vor dem Urteil des unparteiischen Zuschauers seine Schranken. Wenn wir 
hingegen glauben, Eigennutz und Selbstliebe seien die einzigen Antriebe unseres 
Handelns, so liegt das, wie insbesondere Francis Hutcheson betont, an einer falschen 
Erziehung des Menschen und daran, dass uns von „der Kanzel, den Schulen [...] und 
den durch sie beherrschten Unterredungen her der Begriff der Selbstliebe als das ein-
zige Motiv zum Handeln eingeprägt worden ist“ (Hutcheson 1986 [1725]: 55). Auch 
das wirtschaftliche Handeln unterliegt dem Urteil eines unparteiischen Zuschauers 
und bleibt so in allgemeine Vorstellungen von Moral und Gerechtigkeit eingebunden 
(vgl. Aßländer 2007: 129). Sowohl der systematisch wirkende Ausgleichsmechanismus 
der invisible hand als auch die qua moralischer Gefühle geäußerte Zurückhaltung des 
Einzelnen in seinem selbstsüchtigen Streben sind für Smith Teil der von der Gottheit 
weise eingerichteten Natur. 

4. Glaubensfreiheit und der Markt der Religionen 
Grundsätzlich scheint Smith in seinem Werk zwischen zwei unterschiedlichen Sicht-
weisen auf Religion zu unterscheiden. Zum einen ist dies der Glaube an einen Schöp-
fergott, der die Welt weise und zum Wohle der Menschheit eingerichtet hat. Zwar ist 
Smith darum bemüht, eine Wortwahl zu finden, die diese Auffassung nicht unmittel-
bar mit einem bestimmten religiösen Bekenntnis in Zusammenhang bringt, etwa dann, 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

390  
390 

wenn er den „unparteiischen Zuschauer“ als „Tribunal [des] eigenen Gewissens“ 
(Smith 1985a [1759]: 194) bezeichnet, ohne dabei jedoch einen direkten Bezug zur 
religiösen Offenbarung herzustellen. Doch durchzieht die Vorstellung einer vom 
Schöpfer weise eingerichtete Natur seine beiden zentralen Schriften und ist wesentlich 
vom Denken seines Lehrers Francis Hutcheson beeinflusst. 
Strikt zu trennen hiervon ist, zum anderen, Smiths Einschätzung der Amtskirchen, die 
in Form bestimmter Bekenntnisse und Konfessionen als religiöse Institution begriffen 
werden müssen und auf ihre Funktion für die Gesellschaft hin untersucht werden 
können. Wie andere gesellschaftliche Institutionen auch – z.B. Bildungseinrichtungen 
oder Institutionen der Rechtspflege – dienen Kirchen als Institution dabei einem ge-
sellschaftlichen Zweck und können hinsichtlich ihrer Zweckerreichung optimiert, d.h. 
verbessert werden. 
Dies erklärt, warum Smith das Thema Kirche unter der Überschrift „Ausgaben für 
Bildungseinrichtungen für Menschen jeden Alters“ im Kapitel „Öffentliche Ausga-
ben“ des WN diskutiert. Hier geht es ihm nicht um die Frage göttlichen Wirkens in 
der Welt, sondern um die Frage nach der optimalen Ausgestaltung der Kirche als In-
stitution in einer an den Ideen persönlicher Freiheit und Toleranz ausgerichteten 
Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung. Als Bildungsstätte ist es die Aufgabe der Kir-
chen, für die religiöse Unterweisung der Bürger zu sorgen und damit ihren Beitrag zur 
Aufrechterhaltung der öffentlichen Ordnung zu leisten (vgl. Smith 1990 [1776]: 668). 
Zentral ist für Smith daher die Frage nach der optimalen Ausgestaltung dieser Bil-
dungseinrichtungen zum Nutzen der Gläubigen. Dabei stehen Fragen der Finanzie-
rung, Anreize zur Arbeitsmotivation der Kirchenbediensteten und die Verhinderung 
potentiellen Machtmissbrauchs durch eine Staatskirche im Zentrum seiner Betrachtun-
gen. Wie bei anderen Bildungseinrichtungen auch plädiert Smith für einen Konkur-
renzmarkt, auf dem verschiedene Religionsanbieter um die Gunst der Gläubigen konkur-
rieren. Nur dann, so glaubt Smith, wenn es keiner der Konfessionen gelänge, eine 
marktbeherrschende Stellung zu erlangen, könne religiöser Fanatismus verhindert werden, 
da sich nun alle Konfessionen in derselben Lage befänden und gezwungen wären, 
einander zu tolerieren (vgl. Smith 1990 [1776]: 672ff.). 
Zugleich sieht Smith es als Aufgabe der Kirche, ihren Beitrag zur Aufrechterhaltung 
der öffentlichen Ordnung zu leisten, wobei er jedoch hinsichtlich der Frage, ob dieser 
Beitrag wirksamer von einer staatlichen oder einer staatlich unabhängigen Kirche ge-
leistet werden könne, unentschieden bleibt (vgl. Smith 1990 [1776]: 677–690). Wäh-
rend er zum einen den Amtsmissbrauch der etablierten Staatskirchen fürchtet, die dazu 
neigten, sich mit den Herrschern zu verbünden, um sich im Schutz durch die Obrig-
keit mehr um ihr Einkommen als um ihre Gläubigen zu kümmern, beunruhigt ihn 
zum andern aber auch der Fanatismus der kleinen Sekten, die in ihrem Werben um 
Anhänger dazu tendierten, radikale Positionen zu vertreten. Um den Arbeitseifer der 
Geistlichen für ihre Gemeinden zu befördern, empfiehlt Smith, deren Gehälter min-
destens partiell aus den Mitteln der Gemeinde zu bestreiten. Ansonsten durchaus 
skeptisch gegenüber den Einrichtungen der katholischen Kirche, bemerkt Smith hier 
mit einer gewissen Bewunderung, dass sich die Bettelorden der katholischen Kirche 
ausschließlich aus den Spenden ihrer Gemeinde finanzierten, was ihren Diensteifer be-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

zfwu 17/3 (2016), 376–397 391 

trächtlich steigern würde: „Es ist mit ihnen wie mit den Husaren und der leichten Infan-
terie in manchen Armeen: Keine Beute, keine Einnahme“ (Smith 1990 [1776]: 669). 
Auch hier existieren in der neueren Literatur zahlreiche Interpretationsversuche, die 
vor allem darauf abzielen, Smiths Konkurrenz der Religionen in das Konzept einer libera-
len Wirtschaftsordnung einzuordnen. (1) So glaubt beispielsweise Gary Anderson (vgl. 
1988), hierin erste Anzeichen eines Ökonomischen Imperialismus avant la lettre ausma-
chen zu können. Indem Smith die Grundsätze ökonomischer Rationalität auf das 
Problem der optimalen Ausgestaltung kirchlicher Institutionen anwendet, lege er 
gleichsam das Konzept einer „Economics of Religion“ (Anderson 1988: 1066) vor. So 
diskutiere Smith unter anderem ökonomische Anreize, die den Einzelnen dazu veran-
lassen, einer bestimmten Religionsgemeinschaft beizutreten. Die durch eine gottgefällige 
Lebensführung erlangte Reputation besitzt für den Gläubigen einen Marktwert, und 
dies bilde das ökonomische Hauptmotiv für den Beitritt zu einer Kirchengemeinde.12 
Da die Glaubensgemeinschaften in ihrer Gesamtheit für die Reputation ihrer Mitglie-
der haften, seien sie stets darum bemüht, auf die moralisch untadelige Lebensführung 
ihrer Mitglieder zu achten (vgl. Anderson 1988: 1071–1075). Insbesondere kleine Reli-
gionsgemeinschaften hätten daher ein massives Interesse an der Aufrechterhaltung der 
Gruppenmoral ihrer Mitglieder (vgl. Smith 1990 [1776]: 675). – Eine These wie sie 
später auch von Max Weber in seiner religionssoziologischen Untersuchung der pro-
testantischen Sekten geäußert wird (vgl. Weber 1988 [1906]). Da zudem ein staatliches 
Kirchenmonopol religiöse Intoleranz fördern würde, könne nur ein System freier Konfes-
sionen den sektiererischen Eifer der verschiedenen Kirchen qua Leistungswettbewerb 
abschwächen. Auch sähe Smith im Glauben an ein höheres Wesen und die Möglich-
keit der göttlichen Strafe für menschliches Unrecht eine wirksame Möglichkeit, die 
Bemühungen irdischer Autoritäten um die Aufrechterhaltung der gesellschaftlichen 
Ordnung zu unterstützen (vgl. Anderson 1988: 1069). 
(2) Demgegenüber betonen Leathers und Raines (vgl. 1992; 2008) primär den gesell-
schaftlichen Nutzen, der mit dieser Etablierung eines Markts der Religionen einhergeht. 
Durch einen begrenzten, d.h. unter staatlicher Aufsicht stattfindenden Wettbewerb 
würde die Übermacht einer Konfession verhindert (vgl. Leathers/Raines 1992: 503f.). 
Zugleich könne der Staat als Aufsichtsorgan dazu beitragen, religiösen Fanatismus zu 
mildern und die ordentliche Amtsführung des Klerus zu überwachen, beispielsweise 
indem er durch Zulassungsprüfungen bei der Besetzung kirchlicher Ämter für eine geeig-
nete Kandidatenauswahl sorge. Auch könne der Staat durch eine Regulierung der 
Besoldung dafür Sorge tragen, dass die Ausbildungskosten für das Erlernen eines 
geistigen Berufes bezahlbar blieben und durch eine angemessene Entlohnung der 
Geistlichen dazu beitragen, die Würde des Amtes aufrechtzuerhalten. Aufgabe derarti-
ger staatlich geprüfter Kirchen sei es dann, für öffentliche Ruhe und Gehorsam gegen-
über der Obrigkeit zu sorgen. Wichtig sei zudem, dass durch dieses regulierte Oligopol 
eine hinreichende Vielfalt an unterschiedlichen Glaubensbekenntnissen existieren 

________________________ 
12  Auch in der TMS geht Smith davon aus, „dass die Menschen im allgemeinen geneigt sind, 

großes Vertrauen in die Rechtschaffenheit jener Menschen zu setzen, die ein tiefes religiöses 
Empfinden besitzen“ (Smith 1985a [1759]: 258), bringt diese Aussage aber in keinerlei instituti-
onellen Kontext. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

392  
392 

würde, die es jedem Gläubigen erlaubten, die für ihn und seine Bedürfnisse passende 
Religionsgemeinschaft zu wählen (vgl. Leathers/Raines 2008: 357f.). Smith plädiere 
daher für keine atomistische Konkurrenz der Religionen, sondern – ökonomisch ge-
sprochen – für ein weites Oligopol unter staatlicher Aufsicht. 
(3) Eine andere Interpretation stammt von Ekelund et al. (vgl. 2005). Sie sehen Smiths 
Plädoyer für Religionsfreiheit als Ausdruck einer von Smith geforderten Konsumentensouve-
ränität. Die Möglichkeit, zwischen verschiedenen Religionsgemeinschaften wählen zu 
können, stärke die Position der Gläubigen. Dies sei jedoch nur möglich, wo eine star-
ke zwischenkirchliche und innerkirchliche Konkurrenz einen Leistungswettbewerb unter 
den Anbietern garantiere. Kirchenmonopole hingegen würden eine nur mäßige Ver-
sorgung der Bevölkerung garantieren, da hier der Klerus mit den Herrschenden pak-
tiere und nur wenig Interesse für die unteren Bevölkerungsschichten zeige, und zu-
gleich die staatliche Ordnung bedrohen, da es ihre privilegierte Stellung der Kirche 
erlaube, mit dem Staat um Macht und Steuereinnahmen und den Anspruch auf Recht-
sprechung zu konkurrieren. Ausdrücklich betone Smith zudem den Nutzen einer leis-
tungsorientierten Entlohnung (vgl. Smith 1990 [1776]: 609). Während unterbezahlte 
Amtsträger dazu tendierten, ihre Dienste nur nachlässig zu versehen, da sie ihr Aus-
kommen anderweitig suchen müssten, führe Überbezahlung zu Ausschweifungen und 
habe damit ebenfalls eine Vernachlässigung der Dienstpflichten zur Folge (vgl. Smith 
1990 [1776]: 693). Da Religion kein homogenes Gut sei und jeder Gläubige andere Be-
dürfnisse habe, die er durch die Ausübung seiner Religion zu befriedigen sucht, er-
weise sich aus Sicht der Konsumenten ein zwischenkirchlicher Wettbewerb als vorteilhaft, 
da er eine Zunahme des Angebots fördere. Allerdings führe der innerkirchliche Wettbe-
werb bei der Besetzung von Kirchenämtern mitunter zu einer Radikalisierung der 
Geistlichen, die, um Aufmerksamkeit zu erregen, leicht zum Fanatismus neigen und 
ihre Kirchengemeinden zu spalten drohen. Entsprechend plädiere Smith für eine 
Mischform aus Staatskirche und Mitsprachrechten der jeweiligen Gemeinden. 
Das hier angeführte Spektrum der Interpretationen zeigt die Schwierigkeiten, die mit 
der Deutung des Smithschen Konzepts des Markts der Religionen einhergehen. Weitaus 
konsequenter als Hutcheson, der ebenso wie Smith den religiösen Eifer der Sekten 
verurteilt (vgl. Hutcheson 1986 [1725]: 92f.), betont Smith die Rolle der Amtskirchen 
als Erziehungseinrichtung und wohlweislich nicht als Verkünder von Wahrheit. Er erkennt 
die Bedeutung, die die etablierten Kirchen für die moralische Unterweisung der Be-
völkerung und für die Aufrechterhaltung der öffentlichen Ordnung haben, an, doch 
lässt sich zwischen den Zeilen erkennen, dass Smith dem exklusiven Anspruch der 
jeweiligen Kirchen misstraut, je für sich den Weg zum Seelenheil weisen zu können. 
So ist er auch an dieser Stelle darum bemüht, jenseits einer objektiven Diskussion der 
möglichen Ausgestaltung derartiger Institutionen, keinerlei persönliche Präferenzen 
für eine der Kirchen zu äußern. 
Während Smith in seiner TMS der Diskussion religiöser Bekenntnisse gezielt auszu-
weichen scheint und auf das Gebot der religiösen Toleranz nicht eigens eingeht, 
scheint ihm im Wealth of Nations der Pluralismus kirchlicher Institutionen aus öko-
nomischer Sicht mindestens der Analyse wert. Zwar ließe sich werksgeschichtlich mit 
Luterbacher-Maineri (vgl. 2008: 165f.) argumentieren, dass Smith bei der Abfassung 
seines WN nicht mehr in universitären Diensten stand, sich als Wissenschaftler bereits 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

zfwu 17/3 (2016), 376–397 393 

einen Namen gemacht hatte und daher weit freier in seiner Argumentation war. Aller-
dings trifft dies auch für die überarbeiteten Versionen seiner TMS zu, insbesondere 
für die 1790, kurz vor seinem Tod erschienene, gründlich überarbeitete sechste Aufla-
ge. Wie immer man also die persönliche religiöse Einstellung Adam Smiths interpre-
tieren mag – ob tief religiös, gemäßigt deistisch oder als aufgeklärten Stoizismus – so 
lässt sich doch, zumindest gegenüber den etablierten Amtskirchen seiner Zeit, eine 
gewisse kirchenkritische, wenngleich keine grundsätzlich glaubenskritische oder gar atheisti-
sche Haltung konstatieren (vgl. Raphael 2007: 104). 

5. Fazit 
Wenngleich die verschiedenen, mitunter widersprüchlichen Äußerungen zu religiösen 
Fragen im Gesamtwerk Smiths Raum für unterschiedlichste Interpretationen geben, 
wird man Smiths Schriften wohl auch vor dem Hintergrund seiner Zeit und als Pro-
dukt der historischen Gegebenheiten betrachten müssen (vgl. Clarke 2000: 50). Smith 
ist geprägt durch die Erfahrungen seiner Jugend und den konservativen Geist der 
englischen und schottischen Universitäten, die eine aufgeklärte Geisteserhaltung er-
schweren. Als Student erlebt er die Anfeindungen Hutchesons durch die presbyteria-
nische Kirche und seine Anklage wegen Häresie. Seine Freundschaft mit dem als 
Atheisten geltenden David Hume bringt ihn selbst mehrfach in Verlegenheit (vgl. Rae 
1895: 125; Ross 1998: 429–433). Ein auf Hume verfasster harmloser Nachruf, in dem 
er dessen ruhiges Dahinscheiden schildert, bringt Smith selbst in den Verdacht des 
Atheismus, da er, so der Präsident des Magdalenen Colleges in Oxford, die Welt glau-
ben machen wolle, dass Atheismus das wirksamste Mittel sei, um die Furcht vor dem 
Tod zu bekämpfen (vgl. Rae 1895: 311ff.). Smith ist in seinen Schriften daher bemüht, 
auch nicht den kleinsten Hinweis darauf zu geben, er würde selbst eine atheistische 
Philosophie vertreten oder Grundsätze behaupten, die mit den Glaubenswahrheiten der 
etablierten Kirche unvereinbar sind. Doch vergebens: Gerade seine in der sechsten 
Auflage der TMS vorgenommenen Änderungen und der darin angeblich zum Aus-
druck kommende zunehmende Abstand zur christlichen Glaubenslehre stoßen bei 
den Zeitgenossen auf Kritik und werden erneut dem schlechten Einfluss des zum 
Zeitpunkt der Veröffentlichung bereits verstorbenen Hume angelastet (vgl. Raphael 
2007: 100ff.). 
Dennoch scheint Smith in seinem Werk weit weniger von seinem religionskritischen 
Freund Hume – wie dies bereits einige seiner Zeitgenossen behaupteten – als von 
seinem Lehrer Francis Hutcheson beeinflusst. Zwar folgt Smith Hume in der Auffas-
sung, dass es das Streben nach materiellem Wohlstand sei, das uns in wirtschaftlichen 
Belangen zum Handeln bewege (vgl. insb. Hume 1988a [1741]; 1988b [1741]), aber 
der hier bei Smith zum Vorschein kommende Eigennutz als Handlungsmotiv trägt 
doch weit eher die Züge der am Gebot der Klugheit orientierten Eigenliebe, wie sie 
auch Hutcheson dem Menschen in seiner Moralphilosophie grundsätzlich zugesteht. 
Auch in seinem unverbrüchlichen Glauben an die durch eine Gottheit wohlgeordnete 
Natur – egal welche religiösen Bezüge man hier unterstellen mag – folgt Smith konse-
quent den Ansichten Hutchesons, wenngleich er, was möglicherweise seiner Bewun-
derung für Newton geschuldet sein mag, hier einen wesentlich mechanischeren Ansatz 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

394  
394 

wählt: So ist es eben nicht allein das Wohlwollen gegenüber unseren Mitmenschen, 
das uns zum Handeln bewegt, sondern auch die Furcht der Missbilligung durch den 
unparteiischen Zuschauer. Und selbst da, wo unser Handeln scheinbar ausschließlich 
unseren eigenen Interessen dient und wir die Stimme des unparteiischen Zuschauers 
ignorieren, schafft die invisible hand auf wundervolle Weise einen gerechten Ausgleich 
(vgl. Aßländer 2003: 52f.). So ersetzt Smith, wie Luterbacher-Maineri (2008: 331) es 
formuliert, sein „eigentlich pessimistisches Menschenbild […] durch sein optimisti-
sches Weltbild.“ Wenngleich man darüber spekulieren mag, ob die Metapher der un-
sichtbaren Hand selbst lediglich eine Reminiszenz an den religiösen Sprachgebrauch 
der Zeit ist (vgl. Raphael 1991: 48f.) oder eher einen ironischen Seitenhieb auf die 
klerikalen Gelehrten Glasgows darstellt (vgl. Rothschild 2002: 130), ist sie doch Aus-
druck eines Glaubens an die dem Kosmos innewohnende prästabilierte Harmonie, 
den Smith von seinem Lehrer Hutcheson übernimmt. 
Unabhängig hiervon sieht Smith die Institutionalisierung von Religion in Form der 
Amtskirche als eine neben anderen Einrichtungen zur Volkserziehung, die sich unge-
achtet der verkündeten theologischen Glaubenswahrheiten neutral auf Grundlage 
ihrer Nützlichkeit für die Gemeinschaft analysieren lässt. Hier empfiehlt Smith den 
Kirchen Toleranz gegenüber anderen Glaubensgemeinschaften, nicht weil dies not-
wendig seiner religiösen oder politischen Überzeugung entspräche, sondern weil dies 
in seinen Augen für die Entwicklung der Gesellschaft förderlich ist. So gesehen ist die 
berühmt gewordene Stelle des Markts der Religionen in seinem WN weder einem öko-
nomischen Imperialismus avant la lettre noch – lässt man den durchaus spürbaren 
kirchenkritischen Unterton außer Acht – ein ökonomisch verbrämtes Plädoyer für 
religiöse Toleranz. Vielmehr geht es Smith um eine möglichst vollständige Untersu-
chung des gesellschaftlichen Nutzens und der möglichst effizienten Ausgestaltung 
staatlicher Bildungseinrichtungen. Damit ist Kirche für Smith exakt das als was er sie 
einführt: eine „Bildungseinrichtung für Menschen jeden Alters“, die auf ihren mögli-
chen Beitrag zur Förderung des Wohlstands der Nationen hin untersucht werden 
muss. 

Literaturverzeichnis 
Anderson, G. M. (1988): Mr. Smith and the Preachers: The Economics of Religion in the 

Wealth of Nations, in: Journal of Political Economy, Vol. 96/No. 5, 1066–1088. 
Aßländer, M. S. (2003): Adam Smith, Moralphilosophie und Ökonomie in kritischer 

Absicht, in: Breuer, M./Brink, A./Schumann, O. J. (Hrsg.): Wirtschaftsethik als 
kritische Sozialwissenschaft, Bern: Haupt, 25–61. 

Aßländer, M. S. (2007): Adam Smith zur Einführung, Hamburg: Junius. 
Ballestrem, K. (2001): Adam Smith, München: C. H. Beck. 
Berry, C. J. (2006): Smith and Science, in: Haakonssen, K. (Ed.): The Cambridge Com-

panion to Adam Smith, Cambridge: Cambridge University Press, 112–135. 
Brentano, L. J. (1877): Das Arbeitsverhältnis gemäß dem heutigen Recht, Leipzig 1877. 

Nachdruck: Goldbach: Keip Verlag. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

zfwu 17/3 (2016), 376–397 395 

Büscher, M. (1991): Gott und Markt – religionsgeschichtliche Wurzeln Adam Smiths 
und die „Invisible Hand“ in der säkularisierten Industriegesellschaft, in: Meyer-
Faje, A./Ulrich, P. (Hrsg.): Der andere Adam Smith – Beiträge zur Neubestim-
mung von Ökonomie als Politischer Ökonomie, Bern: Haupt Verlag, 123–144. 

Clarke, P. H. (2000): Adam Smith, Stoicism and Religion in the 18th Century, in: His-
tory of the Human Science, Vol. 13/No. 4, 49–72. 

Clarke, P. H. (2002): Unity in the Influences of Adam Smith, in: History of Economics 
Review, No. 36, 10–25. 

Eckstein, W. (1985): Einleitung des Herausgebers, in: Smith, A.: Theorie der ethischen 
Gefühle, Hamburg: Felix Meiner, XI–LXXI. 

Ekelund, R. B. Jr./Hébert, R. F./Tollison, R. D. (2005): Adam Smith on Religion and 
Market Structure, in: History of Political Economy, Vol. 37/No. 4, 647–660. 

Evensky, J. (1989): The Evolution of Adam Smith’s View on Political Economy, in: 
History of Political Economy, Vol. 21/No. 1, 123–145. 

Evensky, J. (1998): Adam Smith’s Moral Philosophy: The Role of Religion and Its Rela-
tionship to Philosophy and Ethics in the Evolution of Science, in: History of 
Political Economy, Vol. 30/No. 1, 17–42. 

Fergusson, D. (2007): Introduction, in: ders.: (Ed.):. Scottish Philosophical Theology 
1700–2000, Exeter: Imprint Academic, 1–24. 

Fleischacker, S. (2005): On Adam Smith’s Wealth of Nations, Princeton: Princeton 
University Press. 

Griswold, C. L. jr. (1999): Adam Smith and the Virtues of Enlightenment, Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Haakonssen, K. (2006): The Coherence of Smith’s Thought, in: ders. (Ed.): The Cambridge 
Companion to Adam Smith, Cambridge: Cambridge University Press, 1–21. 

Hanley, R. P. (2009): Adam Smith and the Character of Virtue, Cambridge: Cambridge 
University Press. 

Heise, P. A. (1991): Stoicism in Adam Smith’s Model of Human Behavior, in: Jahrbuch 
für Ökonomie und Gesellschaft, Bd. 9: Adam Smiths Beitrag zur Gesell-
schaftswissenschaft, Frankfurt a.M.: Campus, 64–78. 

Hollander S. (1998): Adam Smith and the Self-Interest Axiom, in: ders.: The Literature 
of Political Economy, Collected Essays II, London: Routledge. 

Hume, D. (1988a [1741]): Über Handel, in: ders.: Politische und ökonomische Essays, 
Bd. 2., Bermbach, U. (Hrsg.), Hamburg: Felix Meiner. 

Hume, D. (1988b [1741]): Über Verfeinerung in den Künsten, in: ders.: Politische und 
ökonomische Essays, Bd. 2, Bermbach, U. (Hrsg.), Hamburg: Felix Meiner. 

Hutcheson, F. (1756 [1755]): Sittenlehre der Vernunft (A System of Moral Philosophy), 
Bd. 1, Leipzig: Johann Wendler. 

Hutcheson, F. (1986 [1725]): Über den Ursprung unserer Ideen von Schönheit und 
Tugend, Leidhold, W. (Hrsg.), Hamburg: Felix Meiner. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

396  
396 

Kennedy, G. (2011): The Hidden Adam Smith in his Alleged Theology, in: Journal of 
History of Economic Thought, Vol. 33/No. 3, 385–402. 

Kennedy, G. (2013): Adam Smith on Religion, in: Berry, C. J./Paganelli, M. P. (Eds.): The 
Oxford Handbook of Adam Smith, Oxford: Oxford University Press, 465–484. 

Leathers, C. G./Raines, P. J. (1992): Adam Smith on Competitive Religious Markets, in: 
History of Political Economy, Vol. 24/No. 2, 499–513. 

Leathers, C. G./Raines, P. J. (2008): Adam Smith on Religion and Market Structure, in: 
History of Political Economy, Vol. 40/No. 2, 345–363. 

Luterbacher-Maineri, C. (2008): Adam Smith – Theologische Grundannahmen. Eine 
textkritische Studie, Fribourg: Academic Press. 

Mehta, P. B. (2006): Self-Interest and Other Interests, in: Haakonssen, K. (Ed.): The 
Cambridge Companion to Adam Smith, Cambridge: Cambridge University 
Press, 246–269. 

Merikoski, I. A. (2002): The Challenge of Material Progress: The Scottish Enlighten-
ment and Christian Stoicism, in: The Journal of the Historical Society, Vol. 
2/No. 1, 55–76. 

Nutzinger, H. G. (1991): Das System der natürlichen Freiheit bei Adam Smith und seine 
ethischen Grundlagen, in: Jahrbuch für Ökonomie und Gesellschaft, Bd. 9: Adam 
Smiths Beitrag zur Gesellschaftswissenschaft, Frankfurt a.M.: Campus, 79–100. 

Oncken, A. (1898): Das Adam-Smith-Problem, in: Zeitschrift für Sozialwissenschaft, 
1/1898, 25–33; 101–108; 276–287. 

Oslington, P. (2011): Introduction: Theological Readings of Smith, in: ders. (Ed.): Adam 
Smith as Theologian, New York: Routledge, 1–16. 

Oslington, P. (2012): God and the Market: Adam Smith’s Invisible Hand, in: Journal of 
Business Ethics, Vol. 108/No. 4, 429–438. 

Pabst, A. (2011): From Civil to Political Economy – Adam Smith’s Theological Debt, in: 
Oslington, P. (Ed.): Adam Smith as Theologian, New York: Routledge, 106–124. 

Paganelli, M. P. (2008): The Adam Smith Problem in Reverse: Self-Interest in the 
Wealth of Nations and the Theory of Moral Sentiments, in: History of Political 
Economy, Vol. 40/No. 2, 365–382. 

Paganelli, M. P. (2010): The Moralizing Role of Distance in Adam Smith: The Theory 
of Moral Sentiments as Possible Praise of Commerce, in: History of Political 
Economy, Vol. 42/No. 3, 425–441. 

Paganelli, M. P. (2011): The Theory of Moral Sentiments 1759 vs Theory of Moral 
Sentiments 1790: A Change of Mind or a Change in Constraint? in: Studi e 
Note di Economica, Vol. 16/No. 2, 123–132. 

Paszkowski, W. (1890): Adam Smith als Moralphilosoph (Diss.), Halle an der Saale. 
Patzen, M. (1991): Zur Diskussion des Adam-Smith-Problems – ein Überblick, in: Mey-

er-Faje, A./Ulrich, P. (Hrsg.): Der andere Adam Smith – Beiträge zur Neube-
stimmung von Ökonomie als Politischer Ökonomie, Bern: Haupt Verlag, 21–54. 

Pesciarelli, E. (1999): Aspects of the Influence of Francis Hutcheson on Adam Smith, 
in: History of Political Economy, Vol. 31/No. 3, 525–545. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376


 

zfwu 17/3 (2016), 376–397 397 

Raphael, D. D. (1991): Adam Smith, Frankfurt a. M.: Campus. 
Raphael, D. D. (2007): The Impartial Spectator. Adam Smith’s Moral Philosophy, Ox-

ford: Oxford University Press. 
Raphael, D. D./Macfie, A. L. (1982): Introduction, in: Smith, A.: The Theory of Moral 

Sentiments, Indianapolis: Liberty Fund. 
Rae, J. (1895): The Life of Adam Smith, London: McMillan & Co. 
Ross, I. S. (1998): Adam Smith – Leben und Werk, Düsseldorf: Verlag Wirtschaft und 

Finanzen. 
Rothschild, E. (2002): Economic Sentiments. Adam Smith, Condorcet, and the Enlight-

enment, Cambridge: Harvard University Press. 
Schumpeter, J. A. (2009): Geschichte der Ökonomischen Analyse, Bd. 1, Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht. 
Skarzynski, W. v. (1878): Adam Smith als Moralphilosoph und Schöpfer der National-

ökonomie, Berlin: Theobald Grieben. 
Smith, A. (1982 [1795]): The History of Astronomy, in: Essays on Philosophical Sub-

jects, Wightman, W. P. D./Bryce, J. C. (Eds.), Indianapolis: Liberty Fund. 
Smith, A. (1985a [1759]): Theorie der ethischen Gefühle, Eckstein, W. (Hrsg.), Ham-

burg: Felix Meiner. 
Smith, A. (1985b [1983]): Lectures on Rhetoric and Belles Letters, Bryce, J. 

C./Skinner, A. S. (Eds.), Indianapolis: Liberty Fund. 
Smith, A. (1987 [1977]): Correspondence of Adam Smith, Mossner, E. C./Ross, I. S. 

(Eds.), Indianapolis: Liberty Fund. 
Smith, A. (1990): Der Wohlstand der Nationen, Recktenwald, H. C. (Hrsg.), München: dtv. 
Weber, M. (1988 [1906]): Die protestantischen Sekten und der Geist des Kapitalismus, 

in: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Bd. 1, Weber, M. (Hrsg.), 
Tübingen: J.C.B. Mohr. 

Werhane, P. H. (2000): Business Ethics and the Origins of Contemporary Capitalism: 
Economics and Ethics in the Work of Adam Smith and Herbert Spencer, in: 
Journal of Business Ethics, Vol. 24/No. 3, 185–198. 

West, E. G. (1976): Adam Smith – The Man and his Works, Indianapolis: Liberty Fund. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-376

