3. Weggehen und Ankommen

Das Ankommen im Migrationsland hat tiefe und prizise Spuren im Gedicht-
nis der Interviewpartner*innen hinterlassen. Selbst wenn dieses Ankommen
schon Jahre oder Jahrzehnte zuriickliegt, wird oft das genaue Datum des An-
kommens erinnert, das Wetter an diesem Tag, das Kérperempfinden, die
Kleidung, die man getragen hat, die ersten Eindriicke und die ersten Reso-
nanzen, die einem entgegenkamen. Dem Ankommen gehen Abschiede vor-
aus, die in Form von Migrationsmotiven geschildert werden. Diese Abschiede
beginnen nicht erst am Tag der Abreise, sie haben in der Regel einen Vor-
lauf an Erfahrungen, Beobachtungen, erworbenen Kompetenzen. Ich wer-
de in diesem Kapitel zunichst versuchen, die mitgeteilten Migrationsmotive
einschlielich ihrer Geschichte zu kategorisieren und deren Konsequenzen
zu benennen. Anschliefend stelle ich Forschungsergebnisse vor, die sich auf
das Ankommen beziehen, auf das Ankommen in neuen Riumen, in politisch-
administrativen Riumen wie Nationen und Kommunen, in Transitriumen
und Sonderzonen. Dass diese Riume nicht blof3 physikalische oder architek-
tonische Gebilde darstellen, sondern erfiillt sind von psychosozialem Leben,
machen die Migrant*innen deutlich, wenn sie die Riume des Ankommens
als dynamisches, soziokulturell gegliedertes Bedeutungsgefiige beschreiben.
Wie schon im vorangegangenen Kapitel (2.2.3 und 2.4.2) diskutiert, treten Mi-
grant“innen in jeder Phase ihres Weggehens und Ankommens als Akteur*in-
nen auf, selbst dann, wenn ihr Weggehen erzwungen ist. Der letzte Abschnitt
widmet sich den von den Migrant*innen gestalteten Praktiken des Wegge-
hens und Ankommens.

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Global Age, Migration und Medien

3.1 Migrationsmotive und Abschiede
3.1.1  Motive und ihre Konsequenzen

Es lassen sich zwei Arten von Migrationsmotiven unterscheiden, die aller-
dings nicht vollig trennscharf sind: selbstbestimmte und erzwungene Motive.
Kriege, politische Verfolgung und Gewalt bezeichnen Erfahrungen, die Men-
schen dazu dringen, ihr Herkunftsland zu verlassen. Da die gegenstindli-
che Untersuchung nur vereinzelt aktuelle Fliichtlinge einbezogen hat, sind es
auch nur selten aktuelle Kriege, die ein Migrationsmotiv abgeben. Aber auch
bei Migrant*innen, die schon lange im Migrationsland leben, waren es hiufig
Kriege, die sie zum Weggehen veranlasst haben.

Fatih und Dia haben aufgrund des aktuellen Krieges in Syrien ihr Land
verlassen. Fatih war erst 19 Jahre, als er eines Tages dachte »man weif nicht,
ob man dort noch leben kann oder nicht, das heif’t man wird tot oder so«.
Er habe alleine entschieden wegzugehen. Es folgte eine Flucht mit dem Boot
iibers Meer, iiber die er zunichst sagt, er konne sich nicht daran erinnern.
Spiter im Interview erwihnt er, er habe sich wihrend der Uberfahrt gedacht
»ich kann schwimmenc. Das Nicht-Erinnern-Kénnen an ein Ereignis, das erst
ca. 3 Jahre zuriickliegt und einschneidend sein Leben veridndert hat, spricht
fiir eine traumatische Erfahrung. Diese Deutung wird durch die Selbstverge-
wisserung, dass er schwimmen konne, unterstiitzt, verweist sie doch darauf,
dass er die Uberfahrt als lebensgefihrliches Unternehmen wahrgenommen
hat. Dia war von der Polizei und von Personen, die er als Schliger bezeich-
net, wihrend seiner Arbeit an einer syrischen Universitit bedroht worden. Er
fliichtete zunichst in die Tirkei und von dort mit Schleppern iiber mehre-
re nationale Grenzen hinweg, bis er dort ankam, wo er bleiben wollte. Auch
fiir ihn gestaltete sich die Flucht traumatisch; er spricht davon, dass er »drei-
mal tot gewesen« sei. Er beschreibt diese Erfahrung nicht genauer, jedoch die
Umstinde dieser Erfahrung: die unertrigliche Kilte, die ihn bewegungsun-
fahig gemacht habe sowie den reiflenden Fluss, den er als Nichtschwimmer
iberqueren habe miissen.

Drohende Gewalt und Krieg haben auch fiir Mateusz und Arif die Migrati-
on erzwungen. Obschon diese Ereignisse Jahrzehnte zuriickliegen, werden sie
von beiden sehr genau beschrieben, was im Fall von Mateusz umso erstaun-
licher ist, als er zum Zeitpunkt der Flucht erst 3,5 Jahre alt war. Seine Eltern
fliichteten mit ihm, als 1982 in Polen das Kriegsrecht verhingt wurde. Die
Mutter habe geweint als ihnen auf der Autobahn russische Panzer entgegen

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weggehen und Ankommen

gekommen seien. Er habe gewusst, »es ist irgendwas Auflergewdhnliches«
im Gange. Arifs Land war im Bitrgerkrieg, als er es verlief3. Die eigenen Leute
hitten ihn und andere Jugendliche dazu gezwungen, an der Frontlinie Sand-
sicke aufzuschichten, was sie zur Zielscheibe von Scharfschiitzen gemacht
habe. Als ihm sein Lehrer empfohlen habe, in Deutschland zu studieren, sei
er gegangen. Bei Arif mischen sich Gewalt- und Krisenerfahrungen mit Bil-
dungswiinschen als Migrationsmotive. Letztere stellen eine zweite Motivka-
tegorie dar, die sich bei Migrant*innen aus allen drei untersuchten Regionen
zeigt.

Bildung/Weiterqualifikation als Migrationsmotive lassen sich danach un-
terscheiden, ob man auf einem im Herkunftsland erworbenen Bildungsab-
schluss aufbauen will oder ob das Migrationsland Bildungschancen eroft-
nen soll. Nein, nicht der Wunsch nach Wohlstand sei der Grund gewesen,
nach Deutschland zu kommen, sondern »was mich in erster Linie veranlasst
hat, ist, mich weiter zu qualifizierens, erklirt Arib. Er habe in Marokko be-
reits Germanistik studiert und wolle nun im Migrationsland promovieren.
Ahnlich war es bei Anisa und Elena. Beide haben in ihren Herkunftslindern
Germanistik studiert und wollten in Deutschland den Master machen bzw
promovieren. Bei Elena nahm der Migrationswunsch seinen Anfang, als sie
wihrend eines Sprachkurses im Migrationsland in einem Buchladen auf Bii-
cher deutscher Autoren stief8: »Ein echtes Buch auf Deutsch, also wirklich in
Deutschland herausgegeben, das war ein Schatz«. Sie sei mit einem Koffer
voller deutscher Biicher nach Weirussland zuriickgekehrt. Alexandra und
Malika erhoffen sich von ihrer Migration neue Bildungschancen. Alexandra
erklirt, sie habe viel vor im Migrationsland und wolle/solle dafiir kimpfen.
Fir Malika ist das gewahlte Migrationsland »das Land, wovon ich was lerne«.
Sie hat sich mit ihrer Entscheidung iiber Vorstellungen ihrer Familie in Ma-
rokko hinweggesetzt, die fiir sie eine Anlerntitigkeit bis zur spiteren Heirat
vorsahen.

Eine dritte Kategorie von Migrationsmotiven lisst sich mit dem Begriff
Beziehung markieren. Die hiufigste Variante ist, dass Frauen in ihrem Land
einen Mann aus dem spiteren Migrationsland kennenlernen, dass eine Lie-
besbeziehung entsteht, die auch bestehen bleibt als der Mann zuriickkehrt
und die Frauen schlielich folgen. Dieses Folgen vollzog sich meist sukzes-
sive, zunichst kam es zu befristeten Besuchen und oft war es eine Schwan-
gerschaft, die den Ausschlag fir die Migration gab, was nicht heifit, dass die
Frauen nicht eine spiterer Riickkehr ins Herkunftsland im Blick behalten.

- am 13.02.2026, 11:54:27.

93


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Global Age, Migration und Medien

Schliefilich zeichnen sich Migrationsmotive ab, denen ganz allgemein der
Wunsch nach Aufbruch und Neuanfang zugrunde liegt. Dieser verbindet sich
zuweilen mit der Erkenntnis, im Herkunftsland keine beruflichen Chancen
zu haben wie bei Dani, die auf die Frage, warum sie Simbabwe verlassen ha-
be, antwortet: »At least to get more opportunities, which I didn't find in my
own country«. Amar betrachtet Frankreich, wohin er zunichst auswanderte,
als ein »fast selbstverstindliches Ziel«, wenn man aus einer franzésischen Ko-
lonie wie Senegal kommt. Thn habe »die Lust, was anderes zu sehen« und das
Bediirfnis, »Experimente zu machen« motiviert. Fiir Lorenzo, italienischer
Architeke, ist das »Nach-Draufen-Gehen« ein Lebensmotto; die Stadt Wien
mit ihrer interessanten Architekturszene sei fiir ihn ein attraktives Drauflen
gewesen, dies vielleicht umso mehr, als er in Italien seine spitere Osterreichi-
sche Lebenspartnerin kennengelernt hatte.

Genderbezogene Aspekte duflern sich insofern, als bei minnlichen Ju-
gendlichen und Minnern hiufiger Krieg und Gewalt und das daraus resul-
tierende Risiko, zum Militirdienst eingezogen zu werden, den Hintergrund
fir Migration bilden, wihrend bei den Migrantinnen Beziehungs- und Bil-
dungsmotive eine grofiere Rolle spielen.

Die Migrationsmotive haben Konsequenzen, je nachdem ob ihnen er-
zwungene oder selbstbestimmte Entscheidungen zugrunde liegen. Diese
zeigten sich bereits bei den Migrationswegen, die genommen werden. Wer
fliichtet, ist in der Regel auf geheime, illegale Wege angewiesen, auf denen
er/sie erneut mit Gewalt und Lebensgefahren rechnen muss. Wer sein Land
auf offiziellen Wegen verlassen kann, reist mit dem Flugzeug, mit Bahn
oder Bus und kommt an Orten an, an denen alle Reisenden ankommen.
Beide Gruppen erfahren auf ihren Wegen die Bedeutung von Nationalstaaten
als Kontrollinstanzen (Liithi, o0.].). Die einen versuchen der Kontrolle zu
entgehen oder sich ihr erst dann zu stellen, wenn sie ihren Zielort erreicht
haben, die anderen passieren die offiziellen Grenzkontrollen, was die Sorge,
ob man passieren darf, nicht ausschlief3t. Unterschiede zeigen sich auch
bei den Erwartungen, die das Ankommen begleiten. Wihrend Fliichtlinge
zuallererst erleichtert sind und sich meist klaglos der Verwahr- und Be-
stimmungsbiirokratie des Migrationslandes (Eberding 2016, 149) figen, sind
Nicht-Flichtlinge zwar darauf geworfen, sich selbst eine Unterkunft zu be-
sorgen, sehen aber offenbar rascher die Chance, sich mit ihren Erwartungen
an ein besseres Leben zu beschiftigen. Elena schildert sich als enthusiastisch
als sie auflegalen Wegen das Land ihrer Wahl erreicht hatte, »weil, also neues

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weggehen und Ankommen

Land, ein bisschen so ein neuer Lebensabschnitt und das hat mir Energie
gegebenc.

3.1.2  Der Anfang vom Abschied

»Wie bestimmt man genau, wann eine Geschichte anfingt? Alles hat immer
schon vorher begonnen [..]«, zitiert Karlheinz Geifiler den Dichter Italo Cal-
vino (Calvino 1985 zit.n. Geif’ler 1994, 48). Jedes Stiick Leben, so kann man
dem Werk des Dichters sinngemifd entnehmen, ist verkniipft mit fritheren
Geschehnissen, Sphiren, Personen (ebd.).

Auch das Weggehen aus einem Land hat seine Geschichte, selbst dann,
wenn das Weggehen nicht freiwillig geschah so wie bei Vara, die eines Tages
im Jahre 2011, wihrend einer Theatertournee mit ihrem Ensemble ein Tele-
gramm von ihren Eltern erhielt mit der Nachricht, in Syrien herrsche Krieg,
sie solle nicht zuriickkommen. Vara reiste nach Deutschland; nach einem
Zwischenaufenthalt in Ungarn kam sie zuriick nach Deutschland. Warum sie
der Weg nach Deutschland fithrte, bringt sie u.a. in Verbindung mit Ereig-
nissen, die acht Jahre zuriicklagen. Sie besuchte damals im Goethe-Institut
in Damaskus Deutschkurse, das ist, wie sie sagt, ihr »lange Geschichte mit
Deutschland«.

Ich unterscheide drei Arten von Anfingen, die den Abschieden voraus-
gehen: kulturelle, soziale und materiell-technische Anfinge. Als kulturell ge-
pragte Anfinge bezeichne ich solche Anfinge, die mit dem Erlernen der Spra-
che des spiteren Migrationslandes zu tun haben. Dadurch wurde Interesse
fiir Denker, Dichter, mediale Produkte aus dem jeweiligen Migrationsland ge-
wecke, die eine stimulierende Basis fiir Migrationsentscheidungen darstell-
ten. Von anderen kulturellen Anfingen erzahlt Costas. Er horte als Kind Ge-
schichten von Gastarbeitern, die nach einem Arbeitsaufenthalt in Deutsch-
land nach Griechenland zuriickgekehrt waren; ihre Geschichten erzihlten von
positiven Erfahrungen (»they only remembered the good stufl«), die seine
Aufmerksambkeit auf Deutschland gelenkt hitten. Wihrend die geschilderten
Anfinge auf ein bestimmtes Migrationsland abstellten, war es bei Nala das
erfahrene Lebensmodell in Uganda, durch das sie territoriale Mobilitit als
selbstverstindliche Bewegung im Raum erfahren hat. Sie wuchs in einer No-
madenfamilie auf, die ihre Lebens- und Arbeitsorte immer wieder wechselte
z.B. dann, wenn die Kithe keine Nahrung mehr an einem Ort fanden, wenn
Krankheiten an einem Ort auftauchten oder wenn die Nachbarn aufbrachen,
denn keine Familie konnte alleine tiberleben.

- am 13.02.2026, 11:54:27.

95


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Global Age, Migration und Medien

Sozial geprigte Anfinge hingen mit temporirer oder langfristiger Migra-
tion von Menschen aus der allernichsten Umgebung, meist aus der eigenen
Familie, zusammen. Die Hilfte ihrer Tanten wohne im Ausland, berichtet Va-
ra. Im Sommer seien diese Tanten zu Besuch nach Syrien gekommen und sie
hitten »Geschichten und Geschenke« mitgebracht. Vara beeindruckte die Mo-
bilitit der Tanten als Kind, so dass bei ihr der Wunsch entstanden sei, »ich
wollte auch das probieren«. Spiter dann sei der Besuch des Goethe-Instituts
dazu gekommen, das ihr Herz fiir Deutschland ge6finet habe. Anisas gesamte
Familiengeschichte ist von territorialer Mobilitit geprigt. Sie widmet den fa-
milialen Wanderungsbewegungen, die sich itber Mauritius, Réunion (Insel im
Indischen Ozean, die zu Frankreich gehort) und Indien erstreckten, eine lan-
ge Passage im Interview, in der sie auch erzihlt, dass in der Familie aufgrund
der vielfachen territorialen Verankerung fiinf Sprachen gesprochen worden
seien: Franzosisch, Englisch, Gujarati, Urdu und Kreol. Im Riickblick bilan-
ziert sie: »Wir kamen in Berithrung schon in unserem jungen Alter mit Leu-
ten verschiedener Religionen, aus verschiedenen Kulturen, mit verschiedener
Hautfarbe, aus verschiedenen sozialen Schichten [..]«. Anisa ist erkennbar
stolz auf diese Geschichte; ihr Weggehen ist kein Ausscheren, sondern ein
weiteres Puzzle, das sich in die Familiengeschichte fiigt.

Als Beispiel fiir materiell-technisch geprigte Anfinge dient die Erzahlung
von Ron, die er gleich zu Beginn des Interviews als Grund fir seine Migra-
tion nennt. Es sei das schwarze robuste Fahrrad des GrofRvaters gewesen,
das als deutsches Fahrrad galt und eine hohe Wertschitzung in seinem Dorf
in Kamerun genoss. Die Botschaft, die von diesem Fahrrad ausging, lautete:
»Wenn man Qualitit braucht, muss man sich an Deutschland annihern«. Ge-
nau das habe er gemacht, als er sich fiir ein Ingenieurstudium in Deutschland
entschieden habe. Spiter habe sich herausgestellt, dass es ein hollindisches
Fahrrad gewesen sei, aber inzwischen habe sich seine Begeisterung schon auf
das Auto, Marke Mercedes, gerichtet. Auch fir andere, ausschliefdlich minnli-
che Migranten hat diese Automarke Sehnsiichte geweckt, die die Migrations-
entscheidungen flankiert haben. Nicht zufillig so scheint mir, wird in meh-
reren Interviews der erste Blick am Flughafen oder Bahnhof betont, der auf
lange Reihen von Taxis der Marke Mercedes fiel.

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weggehen und Ankommen

3.2 Ankommen im Raum

Migrant*innen verlassen Riume, durchqueren Riume, pendeln zwischen
Riumen und kommen in Riumen an. In diesem Abschnitt richtet sich das
Erkenntnisinteresse auf das Ankommen im Raum. Was aber sind Riume?
Georg Simmel hat mit der Vorstellung gebrochen, Riume seien ausschlief3-
lich eine physikalische Tatsache. Nicht der »geografische Umfang von so und
so vielen Quadratmeilen« (Simmel 1922, 460) bilde, so Simmel, ein Reich,
»sondern das tun die psychologischen Krifte, die die Bewohner eines solchen
Gebiets von einem herrschenden Mittelpunkt her politisch zusammenhalten«
(ebd.). Riume seien ein Resultat der Seelentitigkeit, eine Art, »an sich unver-
bundene Sinnesaffektionen zu einheitlichen Anschauungen zu verbinden«
(Simmel 1983, 222).

Nach Rudolf Maresch und Niels Weber, die zwischen harten (materiellen)
und weichen (immateriellen) Raumbegriffen unterscheiden, zihlt Simmels
Raumbegriff als weicher Raumbegriff (Maresch/Weber 2002, 13). Sie bringen
mit dem hybriden Raum einen dritten Raumbegriff ins Spiel, der Riume als
physikalisch-kulturelle Mischungen beschreibt (ebd.).

Im Zuge von Globalisierung und transnationalen Prozessen sind die
riumlichen Dimensionen unseres Alltags nach Gabriela Muri Koller in
globale Netzwerke des Handels, der Produktion, der Migration und der
Kommunikation eingebettet (Koller 2013, 19). Hier interessieren die raumli-
chen Dimensionen von Migration, die sich im Wechselspiel mit den anderen
genannten Netzwerken befinden. Migration bedeutet »Bewegung im Raum«
(Corsten/Bohler 2010, 7). Es ist eine Bewegung im Sinne einer riumlichen
Distanzierung vom bisherigen Alltag und die Anniherung an einen anderen
Alltag, der oft so anders ist, dass die Worte fehlen, ihn zu beschreiben:
»Fremdheit tiberall«, kann Arib nur sagen zu dem, was er sieht, als er am
Frankfurter Bahnhof ankam.

Das Aufeinandertreffen verschiedener kultureller Muster im Zuge von
Migration erfordert eine Modifikation des Simmel'schen Raumbegriffs, der
die Entstehung von Riumen an die Bedingungen psychosozialer Einheit-
lichkeit kniipft. Diese sind durch Migration fir alle Beteiligten erschiittert.
Migrationskritiker betrachten diese Erschiitterung als Bedrohung fiir das
vermeintlich einheitliche Sozial- und Kulturgefiige des Ankunftslandes. Sie
sehen nicht oder wollen nicht sehen, dass diese Erschiitterung die Mog-
lichkeit zu einem neuen vielfiltigen Gefiige enthilt, das unterschiedliche

- am 13.02.2026, 11:54:27.

97


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Global Age, Migration und Medien

Formen des Mitienanders ermdglicht und einen aktiv gestalteten Prozess der
Anniherung erfordert.

Das Anders- und Fremdsein haftet nach Geifiler allen Anfangssituatio-
nen an (Geifler 1994, 49); er spricht ausdriicklich von Situationen, weil sich
Prozesse abspielen, Interessen im Spiel sind und Emotionen evoziert werden
(ebd.). Das Spezifische dieser Anfangssituationen besteht fir Migrant*innen
darin, dass es kein Zuriick fir sie gibt bzw. geben soll, dass es fiir sie nicht
um einen zeitlich begrenzten Aufenthalt geht, dass es nicht immer, aber oft
kein allmihliches Annihern gab, dass sie hiufig alleine ankommen und ganz
auf sich selbst geworfen sind.

Im Folgenden geht es um ein Ankommen im Sinne des Eintreffens im
Migrationsland, um die ersten Stunden, die ersten Eindriicke und um die
folgenden Wochen, wo und wie sie verbracht werden.

Julya Rabinowich thematisiert noch einen anderen Begriff von Ankom-
men. Dieses bedeutet fiir sie,

»dass man, wenn man durch die Straflen einer Stadt geht, diese Strafien so
gut kennt wie seine Wohnung, dass man sie blind abgehen kann und weifs,
wo man sich befindet [..], dass man weifs, welche Art von Leuten man in
welchen Lokalen trifft, dass man versteht, was angedeutet, aber nicht aus-
gesprochen wird [..]. Solange man auf der Schwelle steht, (ist man) nicht
angekommen« (Rabinowich 2014, 58).

Ankommen heifdt demnach dazugehoren, mitreden, kritisieren diirfen, mit-
gestalten. Die Interviews der gegenstindlichen Studie lassen Zweifel zu, ob
es fir Migrant*innen diese Art des Ankommens jemals gibt oder ob sie nicht
immer auf der Schwelle stehen bzw. abwechselnd auf der Schwelle stehen
und diese tiberschreiten. Das muss nicht zwangsliufig als Mangel, als Ausge-
schlossensein empfunden werden. Es war Homi K. Bhabha (s. 2.1.3), der die
Schwelle als raumliches Symbol des Dritten Raums beschrieben hat, aus dem
neue hybride Lebensformen jenseits von Macht und Hierarchie hervorgehen
kénnen (Bhabha 2012, 68).

3.2.1 Transitrdume und Sonderzonen

Migration als Bewegung im Raum hat eine Richtung (Hannerz 1997, 5; Wal-
denfels 1985, 189); manchmal ist das Ziel ein anderer Kontinent, ein anderes
Land, eine andere Stadt. Im Fall von Flucht ist ungewiss, ob die Richtung ein-
gehalten werden kann oder ob nationale oder transnationale Vereinbarungen

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weggehen und Ankommen

die Richtung blockieren. Fatih kam nach und blieb in Deutschland. Sein Ziel
sei Schweden gewesen, wo sein Bruder lebte. Aber, so berichtet er: »Deutsch-
land hat gesagt, du bleibst bei uns!«. Er sah keine Méglichkeit sich zu wider-
setzen, da er davon ausging: »Da gibt’s kein Land, die uns wollenx.

Menschen, die eingeladen werden oder an einem akademischen Aus-
tauschprogramm teilnehmen, kommen dagegen an den angepeilten Orten
an. Zunichst sind das Transitriume wie Flughifen und Bahnhofe; es handelt
sich um weithin sichtbare reprisentative Gebiude, die fir das Ankommen
geschaffen worden waren und den Ankommenden das Gefiihl geben, an-
kommen zu diirfen. Farid war es ein Bediirfnis zu betonen, dass er an einem
solchen Ort angekommen war: »I am lucky, because I didn't coming by run-
ning or with a boat, or something wrong with my coming, because I coming
normal by plane [..]«. Farid beginnt mit dieser Aussage das Interview und
gibt damit seinem Ankommen den Charakter des Normalen und Erlaubten.
Doch auf diese Normalitit fiel bereits in den ersten Stunden des Ankommens
ein Schatten. Als er bei der Passkontrolle gefragt wurde, woher er komme
und er — mit einem Licheln - darauf verwies, er habe einen syrischen Pass
vorgelegt. »Don't joke with me«, sei die Antwort gewesen. Diese Antwort
kann eine Reaktion auf eine als Kritik empfundene Bemerkung gewesen sein
oder auch ein Signal, dass einer, der in dieses Land will, nicht in der Position
ist, mit jemandem einen Joke zu machen, der sich ihm als iibergeordnet
betrachtet.

Die Art des Empfangs ist zentral dafiir, ob man sich als willkommen fithlt
oder nicht. Farid relativiert die erfahrene Zurechtweisung, indem er sich sagt,
er habe sich mit dem falschen Mann einen Joke erlaubt, womit er auch selbst
ein Stitck Verantwortung fiir den fehlgeschlagenen Empfang tibernimmt. Ma-
lika, die befiirchtet hatte, von ihrer Gastfamilie nicht erkannt zu werden, er-
innert sich: »Das war soo toll, dass sie mich gesehen und auch erkannt haben.
Ich kann das nie vergessen [...]«. Die Relevanz der winkenden Gastfamilie am
Flughafen ist auch vor dem Hintergrund zu bewerten, dass sich am Vorabend
der Abreise von Malika die gesamte Familie, 30 Personen, im Haus ihrer El-
tern in Marokko versammelt hatte, um sich von ihr zu verabschieden, was
den Stellenwert von Familie in Malikas Leben dokumentiert. Von der neuen
Familie am Flughafen erkannt und empfangen zu werden, begriindete einen
Anfang, der nachhaltig das Verhaltnis zwischen Malika und ihrer Gastfami-
lie pragte. Es gibt Gegenbeispiele: die Kontaktperson, die nicht angetroffen
wird, kein Empfang, verstérende Situationen. Mir scheint, dass solche Ver-

- am 13.02.2026, 11:54:27.

99


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Global Age, Migration und Medien

storungen ebenfalls nachwirken, dass sie das Ankommen tiber Jahre hinweg
erschweren.

Eine andere Art von Empfang stellt die Anfangssituation dar, die Arib als
»Kulturschock« bezeichnet. Es sind nicht einzelne Menschen, die nicht da
sind oder einen nicht willkommen heifRen, es ist die Gesamtheit einer Situa-
tion, in der man sich nicht mehr zu bewegen weif. Arib durchquerte vom
Frankfurter Bahnhof aus mehrmals zu Fufd und mit seinem Koffer in der
Hand die Stadt auf der Suche nach einer Bleibe. S-Bahn und Touristenin-
fo als Transportmittel bzw. als Unterkunftsvermittlung waren ihm aus der
Stadt Marrakesch, in der er bislang gelebt hatte, nicht bekannt. Komme man
in Marokko an einem Bahnhof an, so werde man von Menschen angespro-
chen, die ein Hotel vermitteln. Alexandra kannte das Wort »Gleise« nicht und
so begannen ihre Irrwege bereits auf dem Bremer Bahnhof, wo ihre Anreise
aus Griechenland endete. Sie setzten sich in Berlin fort, wo sie mit der S-Bahn
zweimal in die verkehrte Richtung fuhr.

So kompliziert sich die ersten Wege auch gestalten, es bleiben eigene We-
ge. Fliichtlinge oder Asylsuchende dagegen kénnen ihren Aufenthalt bis zur
Entscheidung tiber ihren Status nicht selbst bestimmen; sie werden unter-
gebracht: in Heimen, Auffanglagern oder Zelten. Markus Dauss bezeichnet
diese Orte als Sonderzonen (Dauss 2016, 88), die daran erkennbar sind, dass
es oft provisorische oder zweckentfremdete Bauten sind, die sich in einem
prekiren Zustand befinden, die an der Peripherie von Dérfern und Stidten
liegen, abgegrenzt von anderen Wohnvierteln und von Sicherheitspersonal
kontrolliert werden. Menschen in Sonderzonen lassen sich, so Dauss, leich-
ter administrativ erfassen, adressieren und distribuieren (a.a.0., 89). Es geht
aus seiner Sicht aber auch darum, Menschen, die einen Statuswechsel voll-
ziehen, von der umgebenden Gesellschaft zu separieren, sie zu grenzwertigen
Personen zu machen (a.a.0., 91).

Fatih lebte ein Jahr lang in einer Sonderzone, konkret in einem Zelt, zu-
sammen mit 120 Personen. Er beschreibt den Aufenthalt dort zusammenge-
fasst wie folgt: keine Winde, vollkommene Transparenz, kein Schulbesuch,
keine Kochmoglichkeiten, keine Arbeitserlaubnis, kein Kontakt zu deutschen
Menschen, ab 22 Uhr kein elektrisches Licht. Fatih verschweigt seinen Eltern
in Syrien dieses Zelt. Er habe gelogen und gesagt, er wohne in einem Haus
mit einem eigenen Zimmer.

Riume, in denen Migrant*innen ankommen wie Flughifen oder Bahnho-
fe, aber auch Sonderzonen, in denen Fliichtlinge verweilen miissen bis tiber
ihre Asylantrige entschieden ist, lassen sich mit Foucault als Heterotopien

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weggehen und Ankommen

bezeichnen (Foucault 1992, 39ff.). Heterotopien sind Gegenplatzierungen und
Widerlager innerhalb und zugleich auerhalb einer Gesellschaft; sie repra-
sentieren die Haltungen und Strukturen der jeweiligen Gesellschaft und stel-
len sie zugleich in Frage. Foucault unterscheidet zwischen Krisen- und Abwei-
chungsheterotopien (a.a.0., 40). In Krisenheterotopien sind Menschen anzu-
treffen, die sich im Verhiltnis zur Gesellschaft in einem Krisenzustand be-
finden; in Abweichungsheterotopien Menschen, die von der Norm abweichen
(ebd.). Ob auf legalem Weg ins Migrationsland oder illegal (an)gekommen, in
beiden Fillen bewegen sich Migrant*innen/Fliichtlinge sowohl in Krisen- als
auch in Abweichungsheterotopien. Schon die Konfrontation mit neuartigen
Lebensweisen an den jeweiligen Ankunftsorten, die Erfahrung, dass bishe-
rige Kommunikationsmuster versagen, nicht mehr die eigene Sprache spre-
chen zu konnen, macht diese Orte zu Krisenheterotopien. Die Separierung
der Menschen in Sonderzonen, die dort herrschende fremdbestimmte Ord-
nung, das Erscheinungsbild dieser Orte, das sie auf der untersten Stufe der
Raumhierarchie ansiedelt, verstarkt die Krisenerfahrung. Dass man nicht der
Norm entspricht, findet seinen Ausdruck in abgrenzenden Kollektivbezeich-
nungen. Egal, ob man im Herkunftsland Schulleiterin, Abiturient, Uniassis-
tent war, man wird als Migrant*in oder Asylsuchende(r) wahrgenommen und
nur noch als das'. Abweichungsheterotopien fordern eine Entindividualisie-
rung.

Riume sind, so Bernhard Waldenfels, »niemals blof} formaler Bestandteil
eines praktischen Projekts«, sondern zihlen als »Fundus der Befindlichkeit,
aus dem wir stindig schopfen« (Waldenfels 1985, 184). Das gilt auch fir Men-
schen, die in einem anderen Land angekommen sind und dieses Land als
neuen Lebens- und Arbeitsort betrachten wollen. Wie sehr die raumlichen
Kontexte, in denen sie ankommen, die sie durchlaufen, in denen sie bleiben
miissen oder die sie sich selbst schaffen ihre Befindlichkeit beeinflusst, im
negativen wie im positiven Sinn, geht aus den Interviews deutlich hervor.
Dia z.B. vereinbart den Interviewtermin mit mir so, dass er mich in seiner
eigenen neuen Wohnung empfangen kann. Stolz erzihlt er, wie er sich Mébel
besorgt hat; er zeigt mir das Zimmer, das er fir seinen Sohn vorbereitet hat,
den Pandabiren auf dem Bett. Die Bedeutung, die er der eigenen Wohnung

1 Dieser Gedanke kniipft an einem Satz von Marguerite Duras an, der sich auf Morder
bezieht und lautet: »Und wenn man ein Mérder geworden ist, ist man nur noch das,
nichts anderes mehr« (Duras 1989, 138).

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Global Age, Migration und Medien

beimisst, duflert sich auch darin, dass er sie per Handykamera seiner Schwes-
ter in Syrien prisentiert (Eberding 2016, 151). Dia hat mit seiner Wohnung
einen Raum, an dem er verweilen kann so lange wie er will, von dem aus er
sich in verschiedene Richtungen bewegen kann und an den er zuriickkehren
kann (Waldenfels 1985, 196), wodurch die Wohnung zu einem stabilisierenden
Faktor wird.

Riume sind nie fertig, nie abgeschlossen, lautet eine These von Gabrie-
la Muri Koller (Koller 2013, 27). Auf das Unfertige und die Gestaltbarkeit von
Riumen hebt auch Foucault ab, wenn er Heterotopien als Widerlager kenn-
zeichnet, in denen sich Neuartiges entwickeln kann, das bisherige Normen
erodieren lisst, das die Abweichung in ihr Gegenteil verkehren kann und die
Krise zu einer schopferischen Kraft macht. In einem solchen Ansatz steckt
Hoffnung und die Aufforderung zum Handeln.

3.2.2  Erste Blicke, Ereignisse, Resonanzen

Ankunftsriume sind, wie die Beschreibung von Transitriumen und Sonder-
zonen bereits zeigte, keine leeren Behilter, sondern soziokulturell gefillte
und gegliederte Raume (Waldenfels 1985, 196). Es ist nicht nur so, dass Riu-
me gesellschaftliche Codes materialisieren, die materiellen Gegebenheiten
pragen ihrerseits die korperlichen Bewegungen, die Gedanken und Gefith-
le. Sie konnen willkommen heifien, verwirren oder Scham erzeugen wie bei
Fatih, der das Zelt, in dem er untergebracht war, seinen Eltern gegeniiber
verschwieg. Riume verkorpern ein Gemisch aus materiellen, sozialen, kul-
turellen, dkonomischen Faktoren, das sich permanent veridndert, auch durch
die ankommenden Migrant*innen/Fliichtlinge und die Resonanzen, die de-
ren Ankommen hervorruft.

Dieser Abschnitt widmet sich den sozialen und emotionalen Dimensio-
nen des Ankommens im Raum, das als Anfangssituation analysiert werden
soll. Der erste Blick ist wesentlich in einer Anfangssituation, weil er versucht,
das Wesentliche dieser Situation zu erfassen (Eckstein 1937, 138; Schachtner
1999, 130), um Orientierung und Handlungsfihigkeit zu gewinnen. Der ers-
te Blick ist von zweierlei geprigt: erstens von Selektionspraktiken, die sich
aus Vorerfahrungen und Erwartungen speisen und zweitens von dem, was
das Gegeniiber ausdriickt (Eckstein 1937, 125ff.), welche Resonanzen der/die
Ankommende auslost.

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weggehen und Ankommen

Schnee und keine Kiihe

Ron, der aus Kamerun mit dem Flugzeug anreiste, brachte eine hohe Wert-
schitzung fur Autos der Marke Mercedes mit. Es iiberrascht nicht, dass in
seiner Erzihlung iiber die Anfangssituation am Flughafen Taxis mit Merce-
desstern im Mittelpunkt stehen. Sein erster Blick hat ausgewihlt; er fiel auf
das, was er kannte und schitzte und ihm vielleicht das Gefiihl gegeben hat,
das richtige Land gewihlt zu haben. Aber dann gab es einen Bruch. Er hatte
erwartet, wie in Kamerun den Preis fiir die Taxifahrt mit dem Fahrer aushan-
deln zu kénnen; das ging nicht. Fiel der erste Blick bei Ron auf Objekte, die fiir
ihn schon immer interessant waren, so kann der erste Blick auch auf etwas
fallen, was einem bisher unbekannt war. Fiir Lila, die aus Uganda kam, war es
der Schnee, der sie bei ihrer Ankunft im Migrationsland am meisten beein-
druckt hat. Sie erzihlt: »Oh, mein Gott, Schnee, Schnee, Schnee! Es war lus-
tig. Ich habe nie in meinem Leben Schnee gesehenc. Sie bat den Freund, der
sie vom Flughafen abgeholt hatte, anzuhalten: »Stopp, ich muss den Schnee
mit meinen Hinden wirklich, das Gefithl — es war sehr schon«. So aufregend
Lila’s erste Begegnung mit Schnee war, so wenig aufregend war das Dorf, in
dem sie spiter ankam: »Es war langweilig, ruhig, sehr ruhig«. Erste Blicke
sind von Ambivalenzen durchzogen, von widerspriichlichen Gefithlen, so wie
auch bei Chiara, deren erster Eindruck von der »schénen Stadt« im Migrati-
onsland, in der alles sauber ist und alles funktioniert, geprigt ist, aber wenig
spiter entdeckt sie, was sie als Kehrseite wahrnimmt: die strikte, zu strikte
Ordnung und die Prioritit der Verbote in der schonen Stadt.

Das Besondere, das der erste Blick identifiziert, ergibt sich aus Verglei-
chen, die angestellt werden. Lila empfand das Dorf, in dem sie ankam, des-
halb als langweilig, weil sie es mit Dérfern in Uganda verglich, wo es »total
laut« sei, wo die Straflen mit Menschen und Autos gefiillt seien. Arib erleb-
te auf dem Frankfurter Bahnhof, wie erwihnt, einen Kulturschock, weil er
diesen Ort mit einem Platz in Marrakesch verglich, wo alles anders sei: »Es
dampft, es sind Feuerschlucker da, es sind Schlangenbeschwoérer da, es sind
Musiker da, es sind Essenskarren da«. Nala empfand es als etwas Besonde-
res, ja, als etwas Unvorstellbares, dass sie bei ihrer Ankunft auf dem Flugha-
fen keine Kithe auf den Wiesen rund um den Flughafen sah. Kithe waren aus
ihrem nomadischen Leben in Uganda nicht wegzudenken; sie lieferten Nah-
rung, die getrockneten Kuhfladen dienten als Brennmaterial und am Abend
lagerten die Kinder zwischen den von der Weide zuriickgekehrten schlafen-
den Kithen und lauschten den Geschichten der Erwachsenen. Die Existenz

- am 13.02.2026, 11:54:27.

103


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Global Age, Migration und Medien

von Kithen war eng mit ihrem korperlichen und emotionalen Wohlbefinden
verkniipft.

Wihrend die geschilderten Vergleiche, die das Besondere des neuen Ortes
begriinden, auf das Fehlen von etwas abheben, riickt der folgende Vergleich
etwas ins Zentrum des ersten Eindrucks, das Elena bisher so nicht kannte:
die Freundlichkeit und Hilfsbereitschaft bei der Ankunft am neuen Ort. Elena
war iberrascht, wieviel Unterstiitzung sie erhielt. Es hitten ihr in den ersten
Tagen die Wangen wehgetan vom Licheln, »weil ich stindig geldchelt habe«
als Reaktion auf die erfahrene Freundlichkeit.

Schon die ersten Blicke verweisen auf die emotionale Dimension des
Ankommens und bestitigen die These von Ann Brooks und Ruth Simpson,
die Migrationserfahrungen als »intensely emotive event in people’s lives«
(Brooks/Simpson 2013, 158) schildern. Geifiler betont ein spezifisches Biindel
von Emotionserfahrungen, die er als typisch fiir Anfangssituationen betrach-
tet, was von den Ergebnissen der Studie »Transnational leben« bestitigt
wird: Gefiihle des Isoliert-und Getrenntseins (Geifller 1994, 2.8). Sie rithrten
daher, dass eingespielte Verhaltensweisen und Routinen des Alltags nicht
mehr gelten, da alles unsicher geworden sei. Der Boden schwanke (ebd.).
So muss sich Arib am Frankfurter Bahnhof gefiihlt haben, als er feststellte
»Fremdheit iiberall«. Sein Schema habe versagt, wie er es ausdriickt. Dani
empfand in den ersten Tagen ihre Umgebung in einer deutschen Grofistadt
als einschiichternd, weil sie sich sprachlich nicht vermitteln konnte. Sie,
die aus der Millionenstadt Harare kam, wagte sich nicht aus dem Haus.
»] couldn’t get out and go to shops because I just didn't know how to say
»I want to buy bread« schildert sie ithre Anfangsphase. Alexandra empfand
Einsambkeit, weil sie nicht spiiren konnte, »welches Gefiihl haben die Leute,
die neben mir sind«. Sie vermisste dieses Gespiir, weil sie verstehen wollte
z.B. was andere von ihr wollen. Anders als in ihrem Herkunftsland Griechen-
land konnte sie plotzlich die Zeichen und Worte nicht mehr deuten, die ihr
etwas iiber die Befindlichkeit der Anderen gesagt hitten. Sie habe das als ihr
Defizit am Arbeitsplatz erlebt.

Auf dem schwankenden Boden der Verunsicherung und des Getrennt-
seins passieren nicht selten Dinge, die noch mehr verunsichern, beschimen,
das Gefiihl geben, alleine zu sein. Bei Rogers geschah es kurz nach seiner An-
kunft aus Uganda. Er hatte seinen Rucksack im Auto des Vaters seiner Freun-
din vergessen. Als er ihn holen wollte, rannte er gegen die Glastiire: »Ich habe
meine Zihne gebrochen. In den ersten Minuten«. Er habe sich schlecht ge-
fithlt, sein Mund sei ohne Zihne »so grof3« gewesen. In diesem Zustand konn-

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weggehen und Ankommen

te er wohl nicht den guten Eindruck auf die Eltern seiner deutschen Freundin
machen, wie er es sich vermutlich gewiinscht hat. Aber er hatte Glick. Durch
die Krankenversicherung, die die Eltern fiir ihn abgeschlossen hatten, konnte
er sich einer Zahnbehandlung unterziehen, fiir Rogers etwas Auergew6hn-
liches. In Uganda hitte er mit den gebrochenen Zihnen leben miissen, nur
Prisidenten und Minister konnten sich einen Zahnarzt leisten. Wihrend er
auf dem Behandlungsstuhl saf, sei ein »Prisidentgefithl« in ihm aufgestie-
gen.

Die ersten Blicke und die sie begleitenden Gefiihle und Handlungsversu-
che stehen zum einen unter dem Einfluss der eigenen Geschichte und der sie
pragenden Alltagsroutinen, Vorerfahrungen und gewachsenen Erwartungen
an das Migrationsland und zum andern unter dem Einfluss des Gegeniibers.

»Du sowieso als Araber [...]«
Die Rolle des Gegeniibers lisst sich anhand der Bedeutung von Resonanz fir
das menschliche Subjekt bestimmen. »Subjekt und Welt (nehmen) erst aus
der Beziehung heraus Gestalt ang, stellt Hartmut Rosa unter Bezug auf Martin
Buber fest (Buber nach Rosa 2016, 440). Dem von Buber eingefithrten »dia-
logischen Prinzip« liege die Auffassung zugrunde, dass der Mensch auf ein
Du hin geschaffen sei. Es bestimme ihn als resonanzbediirftig und als reso-
nanzfihig. Resonanzerfahrungen gewinnen umso mehr an Bedeutung, wenn
Menschen mit neuen Wertquellen in Berithrung kommen, die sie etwas an-
gehen (a.a.0., 291). Das Ankommen in neuen Riumen, wie es Migrant*innen
erleben, konfrontiert mit Wertquellen, die erwartete und erhoffte Bezugs-
punkte darstellen, aber auch Zweifel und Angste evozieren. Migrant*innen
miissen sich fragen, weil es lebensentscheidend fir sie ist, ob sie sich ver-
stindlich machen koénnen, ob sie akzeptiert werden, ob sie auf Sympathie
stofRen, ob sie sich auf andere verlassen kénnen, ob sie aufgenommen und
eingelassen werden (Geifler 1994, 37). Es geht nicht nur um das Ankommen-
Wollen, sondern auch um das Ankommen-Lassen (Dauss 2016, 95).
Angesichts dessen, was sie oft aufs Spiel gesetzt haben, die familiale Ni-
he, ihr Vermoégen, ihr Leben ist bei Migrant*innen/Fliichtlingen mit einer
geschirften Sensibilitit fiir Resonanzen in den Riumen des Ankommens zu
rechnen. Dies erklirt, weshalb sie lange zuriickliegende Resonanzerfahrun-
gen so genau schildern; die positiven Erfahrungen kommen im Interview
schneller als die negativ erlebten. Welche und wie Resonanzerfahrungen an-
gesprochen werden, steht in Zusammenhang mit der geopolitischen Her-

- am 13.02.2026, 11:54:27.

105


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Global Age, Migration und Medien

kunft und mit dem politischen Bewusstsein. Migrant*innen aus dem euro-
péischen Ausland duflern sich durchwegs kritischer iiber das jeweilige Mi-
grationsland als Migrant*innen aus afrikanischen und arabischen Lindern,
wofir sowohl der Anlass zur Migration als auch koloniale Erfahrungen eine
Rolle spielen konnten. Politisches Bewusstsein, das auf Menschenrechte, auf
Selbstbestimmung und freie MeinungsiufRerung setzt, fordert die Identifika-
tion und das Benennen fragwiirdiger Resonanzen. Mateusz erinnert sich an
Erfahrungen, die er mit 3 % Jahren an dem Ort des Auffanglagers, in dem er
zusammen mit seinen Eltern ein Jahr lebte, gemacht hat. Der Wirt an diesem
Ort, Mateusz erinnert den Namen des Wirtes und den des Gasthauses, habe
mit seinen Eltern Freundschaft geschlossen und sogar die polnische Sprache
erlernt. Als er diesen Mann nach Jahren zusammen mit seinen Eltern besucht
habe, habe er sie »ganz laut auf Polnisch« begriifdt und er fahrt fort »sie kon-
nen sich vorstellen, wie die Reaktion des Stammtisches war«. Fiir Mateusz
steht diese Freundschaft, so interpretiere ich, fiir erfahrene Anerkennung,
zu der sich der Wirt auch gegen moglicherweise andersdenkende Mitglieder
des Stammtisches bekannte. Auch Malika berichtet von Anerkennungserfah-
rungen, die sie darin sieht, dass sie in ihrer Gastfamilie ihre Gebetszeiten als
Muslima einhalten konnte, dass ihre Essensgewohnheiten respektiert wurden
z.B. wihrend des Ramadans. Es ist, als ob die Geste des Winkens am Flugha-
fen (s.3.2.1) als Akzeptieren des Anderen im Alltag seine Fortsetzung findet.
In beiden Beispielen hat sich die Anerkennung dessen, was Migrant*innen als
das Eigene mitbringen und fiir das Gegeniiber im Migrationsland das Andere
ist, als positive Resonanz im Gedichtnis eingeprigt.

Das Andere kann aber auch zum Stein des Anstofles werden. Amar be-
richtet davon, dass er sich in der ersten Zeit in Deutschland auf der Strafle
»stindig beobachtet fithlte wegen seines Andersseins«. Er sei ausgelacht wor-
den, man habe mit dem Finger auf ihn gezeigt und gerufen: »Guck mal da,
guck mal da, ein Schwarzer!«. Irgendwann sei er von fiinf jungen Menschen
korperlich angegriffen worden. Jaro berichtet, dass er als Serbe im Migra-
tionsland angefeindet worden sei. Die Serben seien wihrend des Kriegs im
ehemaligen Jugoslawien aus der Sicht der Deutschen »die Bésen« gewesen.
Anina, die nach ihrer Flucht aus Algerien an einer franzoésischen Universitit
zu studieren begonnen hatte, fithlte sich von einer Dozentin diskriminiert.
Anina, die, wie sie erzihlte, aus einer feministischen Familie kommt, hatte
von klein auf gelernt, fiir ihre Rechte zu kimpfen. Sie stellte die Dozentin zur
Rede. Die Antwort sei ein »Spruch so nach dem Motto« gewesen: »Du sowie-
so als Araber, dass du iiberhaupt gedacht hast, einen Hochschulabschluss zu

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weggehen und Ankommen

machen. Eigentlich diirftest du an diese Uni reinkommen nur, um den Boden
zu putzen«. Das sei der Ausloser fiir sie gewesen, Frankreich zu verlassen.
Auffallend oft berichten Migrant*innen von leidvollen Erfahrungen bis hin
zu Gewalt in Partnerschaften und Ehen mit Mannern aus dem Migrations-
land. Nabou sagt tiber eine solche Ehe: »Ich hab’ Schmerzen gehabt [...], die
mir nie in meinem Leben vergehenx.

Die Resonanzbediirftigkeit des Menschen hat auch, wie diese letzten Bei-
spiele zeigen, eine prekire Seite; Resonanzen kénnen ausbleiben oder sich
als Angriff erweisen. Das bringt die davon Betroffenen in eine Situation, aus
der sie sich befreien miissten, aber oft nicht wissen wie. Das Schwanken des
Bodens verstarke sich. Die Folge kénnen Krankheiten sein. Fatih ist eines Ta-
ges bewusstlos geworden als er mit seiner Verschiebung von Lager zu Lager
nicht mehr zurechtgekommen ist. Es sei »ganz schlimm« gewesen: »Ich habe
nicht gewusst, was mit mir passiert«. Daria erkrankte an einer Despression.
Sie habe drei Monate nicht mehr aufstehen kénnen. Inwieweit die Depres-
sion mit mangelnden oder krinkenden Resonanzen zu tun hat, ist offen. Da
sie selbst im Zusammenhang mit ihrer Erkrankung Schwierigkeiten mit der
Sprache erwihnt, konnte dies auf gestorte Resonanzbeziehungen hindeuten,
da die Sprache ein konstitutives Element von Resonanz bildet.

Es gibt andere Beispiele, in denen Migrant*innen fir ein Ankommen-
Lassen im Migrationsland kimpfen. Amar etwa, schrieb nach dem erfahrenen
korperlichen Angriff an die Politiker seiner Stadt sowie an die Polizei einen
Brief, in dem er forderte: »Ich méchte mich frei bewegen kénnen ohne Angst.
Ich sage, das ist Aufgabe der Polizei, das ist Aufgabe der Stadt sicherzustellen,
dass ich mein Recht auf freie Bewegung (habe)«.

Erdar und Jaro haben sich als Jugendliche mit deutschen Jugendlichen
Schligereien geliefert, wenn sie von diesen wegen ihrer nationalen Herkunft
gehinselt oder beleidigt worden waren. Lara wagte den Widerstand im Kreis-
verwaltungsreferat angesichts bitrokratischer Hiirden, die ihr ungerechtfer-
tigt erschienen waren. Sie berichtet: »Das ganze Gesprich, die ganze Schreie-
rei konnte man von drauflen héren. Am Ende hat sie (die Sachbearbeiterin,
d.A.) das akzeptiert und das war aber wirklich duferst kompliziert alles«.
Nabou erkimpfte sich gewissermafien eine positive Resonanz, nachdem sie
ein Mann an einer Bushaltestelle sexistisch beldstigt hatte. Sie interpretierte
»Schwarze Frau ist leicht zum Kriegen«. Sie forderte den Mann heraus: »Jetzt
reden wir von Mensch zu Mensch. Nehmen sie die Hautfarbe weg [...]. Ich
sitze im selben Boot, ich geh’ arbeiten, ich zahle meine Steuern, ich besitze
die dsterreichische Staatsbiirgerschaft«. Sie verkehrte damit die Fremddefi-

- am 13.02.2026, 11:54:27.

107


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Global Age, Migration und Medien

nition, die sie zur Anderen machte, der man respektlos begegnen darf, in ihr
Gegenteil. Und noch mehr: Sie fotografierte sein Nummernschild und erklar-
te: »Sehen Sie, das nichste Mal, wenn es nochmal passiert, kriegen Sie eine
Anzeige und dann treffen wir uns vor Gericht«. Der Mann entschuldigte sich.
Es stellt sich die Frage, wie man/frau zur(m) Kimpfer(in) wird. Gemein-
sam ist denen, die sich herabsetzende Resonanzen nicht gefallen lassen, ein
stabiles Selbstwertgefiihl, resultierend aus einer wertschitzenden Erziehung,
aus dem Bildungsstand, aus der Kenntnis von Menschenrechten oder aus er-
folgreich bestandenen Krisen im Verlauf der eigenen Migrationsgeschichte.

3.3  Praktiken des Weggehens und Ankommens

Weggehen und Ankommen ist nichts, was einem einfach geschieht, selbst
dann nicht, wenn man zum Weggehen gedringt oder gezwungen wurde, Es
miissen immer auch Entscheidungen getroffen werden, es muss iiberlegt, ge-
plant, organisiert werden, man muss sich korperlich in Bewegung setzen und
sich interaktiv in den Ankunftsriumen positionieren. Theoretische Ansitze
von Norbert Elias und Pierre Bourdieu eignen sich dazu, das Weggehen und
Ankommen als Handlungsakte zu analysieren.

Migrant*innen sind, folgt man Elias, wie alle Menschen von Anfang an in
Figurationen eingebunden, die aus sozialen Beziehungen (Elias 1991, 12) und
ich fiige hinzu, aus Beziehungen zu Dingen, Tieren, Landschaften bestehen
(Schroer 2008, 375). Diese Figurationen begriinden sich in der Angewiesen-
heit der Menschen aufeinander (Elias 1991, 12) sowie in der Angewiesenheit
auf nicht-menschliche Wesen und Objekte, woraus sich Abhingigkeiten er-
geben, die zur Entwicklung von Interdependenzketten fithren. Interdepen-
denzen sind nach Treibel das Kernstiick dessen, was Elias als Figuration be-
zeichnet (Treibel 2008, 70). Die Art und Weise der wechselseitigen Abhin-
gigkeiten und Angewiesenheiten, die auch Machtbeziehungen und Statusun-
terschiede einschliefit, gibt den Figurationen ihre spezifische Gestalt (a.2.0.,
46). Elias charakterisiert mit dem Begriff Figuration die plurale Existenz des
Menschen (a.2.0., 46). Eingebunden und sozialisiert in Verflechtungszusam-
menhinge(n), bilden sich Habitusformen, womit ich einen Begriff von Bour-
dieu (1987, 97) aufgreife. Weder Bourdieu noch Elias stellen einen solchen Zu-
sammenhang her, aber mir erscheint er logisch. Habitusformen sind Bour-
dieu zufolge »Systeme dauerhafter und iibertragbarer Dispositionen, die als
strukturierende Strukturen fungieren d.h. als Erzeugungs- und Ordnungs-

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weggehen und Ankommen

grundlagen fiir Praktiken und Vorstellungen« (ebd.). Ahnlich wie Elias rich-
tet Bourdieu seinen Blick auf Strukturen, wihrend sich aber Elias auf die
Analyse dieser Strukturen konzentriert, interessieren Bourdieu auch die die-
sen Strukturen entspringenden Praktiken. Habitusformen dienen nach Bour-
dieu der Erzeugung von Praktiken, die stets in den historischen und sozialen
Grenzen ihrer Erzeugung liegen (a.a.0., 103). Die von Bourdieu behauptete
Gebundenheit von Praktiken an ihren Erzeugungskontext markiert eine Her-
ausforderung fiir die Untersuchung migrantischer Lebenswelten.
Migrant*innen haben, wie erwihnt, in ihren Herkunftslindern in Figura-
tionen gelebt und in der Auseinandersetzung mit diesen Figurationen Habi-
tusformen ausgebildet. Aber diese Figurationen relativieren sich im Zuge des
Weggehens und mit ihnen die vertrauten Habitusformen. Es ist anzunehmen,
dass zunichst keine neuen Formen zur Verfiigung stehen und Migrant*in-
nen deshalb weiterhin die biografisch erworbenen Habitusformen als Hand-
lungsressource zu nutzen versuchen. Einen Hinweis dafir sehe ich in den
Vergleichen, die sie bei ihrer Ankunft zwischen den neuen Eindriicken und
den vertrauten Bildern aus dem Herkunftsland anstellen. Aber sie erfahren,
die Leistungsfihigkeit der bisherigen Habitusformen als Orientierungs- und
Handlungsressource schwindet. Diese Erfahrung beherrscht die Anfangssi-
tuation im Migrationsland und erklirt, warum diese Situation oft nur mit va-
gen Begriffen wie »alles fremd, »alles anders« beschrieben wird. Migrant*in-
nen/Fliichtlinge stehen vor der Aufgabe, sich neu einzuflechten in unbekannte
Interdependenzketten und sie handelnd mitzugestalten (Yildiz E. 2007, 39f.).
In der Studie »Transnational leben« zeigen sich Praktiken des Ankom-
mens und Weggehens, die ich als transformative Praktiken bezeichne. Sie
kntipfen an bisherigen Interdependenzen an, ohne sie einfach zu tiberneh-
men, sie verindern sie vielmehr, erweitern sie und statten sie mit neuen
Bedeutungsfacetten aus. Sie sind bezogen auf Dinge, Objekte, Geschichten,
Phinomene, die mitgebracht oder neu erworben wurden und stets zwischen
Herkunfts- und Migrationsland vermitteln. Zu den mitgebrachten Dingen
zihlen Essen, Kleidung, Kultur- und Naturdinge. Alexandra bringt Bergtee,
Oregano, Olivendl aus Griechenland mit, Arif Thymianpaste und Salbei aus
dem Libanon und Lila Trockenfisch aus Uganda. Auch ihre Schwester for-
dert Lila auf, Trockenfisch bei einem Besuch mitzubringen, was ihr so wich-
tig ist, dass sie der Schwester droht: »Wenn Du keinen Fisch mitbringst,
dann kommst Du nicht. Dann hole ich Dich nicht vom Flughafen ab«. Lara
bringt von ihren Urlauben im Herkunftsland Spanien »normalerweise« einen
Kofter voller Essen mit. Die Verwendung der mitgebrachten Nahrungsmit-

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Global Age, Migration und Medien

tel beim Kochen bedeutet, mit diesen Nahrungsmitteln auch Erinnerungen
an Geschmack, Geruch, soziale Situationen kérperlich-sinnlich in sich auf-
zunehmen. Von Lila allerdings war zu erfahren, dass sie den mitgebrachten
Trockenfisch nicht essen, sondern nur anschauen will. Sie lege ihn auf den
Teller und schaue ihn an, was ihr ein »Supergefithl« gebe. Man kann nur ver-
muten, dass der Anblick des Fisches ugandische Szenen und Erlebnisse in ihr
wachruft, die das Supergefiihl auslésen.

Zu den Kulturdingen zihle ich Kleidung, Gebrauchs- und Kultobjekte.
Malika brachte aus Marokko einen Kaftan, dunkelblau mit Blumen, mit, den
sie zu threm Geburtstag trug. Hamzo kauft bei Aufenthalten in seinem Her-
kunftsland Mosambik Kleidung fiir sich und seine Kinder. Er transportiert
mit diesen Kleidungsstiicken die vertraute Buntheit der Farben ins Migrati-
onsland und freut sich, wie gut die Farben auf der dunklen Haut aussehen.
Sie symbolisierten ein Stiick seiner Identitit genauso wie das mitgebrachte
silberne Weinglas, das vielleicht nicht schon sei, aber ein ihm wichtiges Ge-
schenk. In Nabous Wohnung sind dunkle Holzskulpturen, offenkundig afri-
kanischen Ursprungs, zu sehen. Darauf angesprochen, sagt sie: »Das ist mein
Symbol. Wenn ich das habe, fithle ich mich, ich bin wie zuhause halt«. Diese
Antwort lisst sowohl die Deutung zu, dass sie durch diese Kultobjekte zuriick-
versetzt wird in ihr Herkunftsland als auch die Deutung, dass die Integration
der Objekte in ihre gegenwirtige Wohnung diese zu ihrem Zuhause macht.

Naturdinge in Gestalt von Muscheln und Holz, die sie an griechischen
Strinden gesammelt habe, sind neben den Nahrungsmitteln die Mitbringsel
von Alexandra. Sie bewahre sie in einem geschlossenen Glas auf und wenn
sie dieses 6ffne, rieche es nach Meer. So bleibt sie iiber den Geruch mit dem
Meer verbunden, das ihr so fehle. Zugleich werden die mitgebrachten Dinge
durch die Aufbewahrung in einem Glas neu kontextualisiert.

Es werden in den Interviews aber auch Praktiken des Weggehens und
Ankommens genannt, durch die Dinge neu erworben oder als neue Bezugs-
punkte gewihlt werden. Dia hat einen Pandabiren und Lederhosen gekauft.
Diese Dinge sollen zwischen ihm und seinem Sohn vermitteln, der infolge ei-
ner Scheidung nicht bei ihm lebt; sie vermitteln zugleich zwischen dem neuen
Lebenskontext und den Lebensgeschichten von Vater und Sohn, die in einem
anderen Kontext begonnen haben. Jasmins Praktiken des Weggehens und An-
kommens bestehen im Erwandern des neuen Raums; sie wandert taglich an
einem Fluf} entlang mit Blick auf die den Migrationsort umgebenden Ber-
ge. Beides ist ihr aus dem Iran bekannt. Wandernd schiebt sie zwei Lebens-
kontexte ineinander; der eine ist physikalisch und anfassbar vorhanden, der

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weggehen und Ankommen

andere in ihrer Imagination. Luca orientierte seine Praktiken an Katzen; wie
sie beobachtete er in der Anfangsphase, wie Menschen im Migrationsland
miteinander umgehen, ehe er sich diesen Menschen 6ffnete und mit ihnen
kommunizierte. Nicht zufillig hat er sich als Lernobjekte Katzen ausgesucht;
das Verhalten von Katzen war ihm vertraut, mit Katzen sei er in Serbien auf-
gewachsen.

Abb. 3: Die Katze als Modell (Luca, 44 Jahre)

Ich bezeichne die geschilderten Praktiken des Weggehens und Ankom-
mens als transformative Praktiken, weil sie Dinge und Objekte aus einem
anderen Land mit anderen Dingen an anderen Orten in Beziehung setzen, ja,
vermischen z.B. beim Kochen, weil diese Dinge in neue Szenen eingeschleust
werden und darin eine neue Wirkkraft entfalten. So ist denkbar, dass die in
einer deutschen Schule getragenen bunten Hemden, eine Provokation dar-
stellen, die sich in Bewunderung oder in Spott ausdriicken kann. Die mitge-
brachten Dinge konnen sich sogar in etwas Anderes verwandeln; Lila’s Tro-
ckenfisch etwa verwandelt sich von einem Nahrungsmittel in ein Anschau-

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Global Age, Migration und Medien

ungsobjekt. Selbst Praktiken, die auf den ersten Blick nur auf Objekte im Mi-
grationsland verweisen wie der Pandabir, die Lederhose, der Fluss, die Berge,
die Katze sind oder werden verwoben mit der Biografie von Migrant*innen
und schlieflen insofern an unterschiedlichen lebensweltlichen Figurationen
an. Sie markieren einen Ubergang.

Sowohl die Praktiken des Weggehens und Ankommens als auch die Objek-
te, die fiir diese Praktiken eine Rolle spielen, kénnen mit Donald W. Winnicott
als Ubergangsobjekte und Ubergangsphinomene bezeichnet werden. Uber-
gangsobjekte und -phinomene dienen dazu, innere und duflere Wirklichkeit
zueinander in Beziehung zu setzen (Winnicott 1973, 23). Im Fall von Migration
besteht die duflere Wirklichkeit aus den sozialen und 6kologischen Szenarien
des Herkunfts- und Migrationslandes und die innere Wirklichkeit aus Gedan-
ken, Gefiihlen, Orientierungen, Erinnerungen, Selbstentwiirfen. Ubergangs-
objekte und -phinomene konstituieren einen intermediiren Raum, anders
gesagt, ein Gemenge von dufleren Ein- und inneren Abdriicken, von Vertrau-
tem und Unvertrautem, von Bekanntem und Fremdem (Schroer 2008, 362).
Intermediire Riume sind der Ort, an dem sich nach Winnicott das Selbst
konstituiert (Winnicott 1973, 78): Er beschreibt diese Leistung von Ubergangs-
objekten und -phanomenen mit Blick auf die kindliche Entwicklung zwischen
dem 4.und 12. Lebensmonat (a.a.0, 13). Er weist jedoch darauf hin, dass Uber-
gangsobjekte und -phinomene immer wieder im Leben aufgerufen werden
kénnen, weil kein Mensch frei sei von dem Druck, innere und duflere Realitit
in Beziehung zu setzen (a.2.0., 23). In Ubergangssituationen wie sie Migrati-
on darstellt, verstirkt sich dieser Druck (Habermas/Paha 2002, 12). Die Her-
stellung eines intermediiren Raums mittels Ubergangsobjekten entlaste von
diesem Druck (Winnicott 1973, 23) und bereitet zugleich neue soziokulturelle
und soziomaterielle Verflechtungen vor.

Praktiken des Weggehens und Ankommens, unter deren Regie Objekte zu
Ubergangsobjekten werden, stellen auf Sichtbares ab. Sie machen dem han-
delnden Subjekt etwas sichtbar und sie machen Anderen etwas sichtbar. Das
Auge spielt bei der Entwicklung dieser Praktiken eine wichtige Rolle, nach
Reichertz sogar die entscheidende Rolle (Reichertz 2017, 362). Ich sehe auch
andere Sinne im Spiel bei der Entwicklung transformativer Praktiken z.B. den
Tastsinn in Gestalt der Hinde, die iiber die Holzskulpturen streichen oder die
Muscheln anfassen, den Geschmackssinn, wenn die mitgebrachten Dinge ge-
gessen werden, den Geruchssinn, wenn der Meeresduft aus dem gedfineten,
mit Muscheln gefiillten Glas aufsteigt. Transformative Praktiken sind zudem
von Gefiithlen flankiert z.B. von der Freude iiber die bunten Hemden, vom

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weggehen und Ankommen

Stolz, der beim Tragen des Kaftans empfunden wird, von Sehnsucht beim
Anblick des Fisches.

Transformative Praktiken, Ubergangsobjekte und -phinomene sind nicht
nur in der allerersten Phase des Ankommens von Bedeutung, sondern iiber
Monate, Jahre, Jahrzehnte hinweg; was dafiir spricht, dass das Weggehen und
Ankommen nie abgeschlossen ist, dass es immer wieder neu durchlebt wird
und gestaltet werden muss. Das heifdt auch, dass Interdependenzen nichts
Statisches sind, sondern sich wandeln (Treibel 2008, 14) und mit ihnen die
Habitusformen, was Elias in seinem Ansatz einkalkuliert im Unterschied zu
Bourdieu, der ihnen einen tendenziell statischen Charakter gibt.

Eine Sorte von Ubergangsobjekten und damit in Verbindung stehenden
transformativen Praktiken blieb in diesem Kapitel unerwihnt: Medien. Auch
Medien und mediale Praktiken haben eine wichtige Funktion fur die Ver-
schrinkung von bisherigen und neuen Lebenswelten wie bereits in dem Ab-
schnitt zur Medienforschung (2.3) angesprochen und bezogen auf das empi-
rische Material dieser Studie in einem spateren Kapitel (5) dargestellt wird.

- am 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m 13.02.2026, 11:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

