
3. Weggehen und Ankommen

Das Ankommen imMigrationsland hat tiefe und präzise Spuren im Gedächt-

nis der Interviewpartner*innen hinterlassen. Selbst wenn dieses Ankommen

schon Jahre oder Jahrzehnte zurückliegt, wird oft das genaue Datum des An-

kommens erinnert, das Wetter an diesem Tag, das Körperempfinden, die

Kleidung, die man getragen hat, die ersten Eindrücke und die ersten Reso-

nanzen, die einem entgegenkamen. Dem Ankommen gehen Abschiede vor-

aus, die in Form vonMigrationsmotiven geschildert werden. Diese Abschiede

beginnen nicht erst am Tag der Abreise, sie haben in der Regel einen Vor-

lauf an Erfahrungen, Beobachtungen, erworbenen Kompetenzen. Ich wer-

de in diesem Kapitel zunächst versuchen, die mitgeteilten Migrationsmotive

einschließlich ihrer Geschichte zu kategorisieren und deren Konsequenzen

zu benennen. Anschließend stelle ich Forschungsergebnisse vor, die sich auf

das Ankommen beziehen, auf das Ankommen in neuen Räumen, in politisch-

administrativen Räumen wie Nationen und Kommunen, in Transiträumen

und Sonderzonen. Dass diese Räume nicht bloß physikalische oder architek-

tonische Gebilde darstellen, sondern erfüllt sind von psychosozialem Leben,

machen die Migrant*innen deutlich, wenn sie die Räume des Ankommens

als dynamisches, soziokulturell gegliedertes Bedeutungsgefüge beschreiben.

Wie schon im vorangegangenenKapitel (2.2.3 und 2.4.2) diskutiert, tretenMi-

grant*innen in jeder Phase ihres Weggehens und Ankommens als Akteur*in-

nen auf, selbst dann, wenn ihr Weggehen erzwungen ist. Der letzte Abschnitt

widmet sich den von den Migrant*innen gestalteten Praktiken des Wegge-

hens und Ankommens.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Global Age, Migration und Medien

3.1 Migrationsmotive und Abschiede

3.1.1 Motive und ihre Konsequenzen

Es lassen sich zwei Arten von Migrationsmotiven unterscheiden, die aller-

dings nicht völlig trennscharf sind: selbstbestimmte und erzwungeneMotive.

Kriege, politische Verfolgung und Gewalt bezeichnen Erfahrungen, die Men-

schen dazu drängen, ihr Herkunftsland zu verlassen. Da die gegenständli-

che Untersuchung nur vereinzelt aktuelle Flüchtlinge einbezogen hat, sind es

auch nur selten aktuelle Kriege, die ein Migrationsmotiv abgeben. Aber auch

bei Migrant*innen, die schon lange imMigrationsland leben, waren es häufig

Kriege, die sie zum Weggehen veranlasst haben.

Fatih und Dia haben aufgrund des aktuellen Krieges in Syrien ihr Land

verlassen. Fatih war erst 19 Jahre, als er eines Tages dachte »man weiß nicht,

ob man dort noch leben kann oder nicht, das heißt man wird tot oder so«.

Er habe alleine entschieden wegzugehen. Es folgte eine Flucht mit dem Boot

übers Meer, über die er zunächst sagt, er könne sich nicht daran erinnern.

Später im Interview erwähnt er, er habe sich während der Überfahrt gedacht

»ich kann schwimmen«.Das Nicht-Erinnern-Können an ein Ereignis, das erst

ca. 3 Jahre zurückliegt und einschneidend sein Leben verändert hat, spricht

für eine traumatische Erfahrung. Diese Deutung wird durch die Selbstverge-

wisserung, dass er schwimmen könne, unterstützt, verweist sie doch darauf,

dass er die Überfahrt als lebensgefährliches Unternehmen wahrgenommen

hat. Dia war von der Polizei und von Personen, die er als Schläger bezeich-

net, während seiner Arbeit an einer syrischen Universität bedroht worden. Er

flüchtete zunächst in die Türkei und von dort mit Schleppern über mehre-

re nationale Grenzen hinweg, bis er dort ankam, wo er bleiben wollte. Auch

für ihn gestaltete sich die Flucht traumatisch; er spricht davon, dass er »drei-

mal tot gewesen« sei. Er beschreibt diese Erfahrung nicht genauer, jedoch die

Umstände dieser Erfahrung: die unerträgliche Kälte, die ihn bewegungsun-

fähig gemacht habe sowie den reißenden Fluss, den er als Nichtschwimmer

überqueren habe müssen.

Drohende Gewalt und Krieg haben auch fürMateusz und Arif dieMigrati-

on erzwungen.Obschon diese Ereignisse Jahrzehnte zurückliegen,werden sie

von beiden sehr genau beschrieben, was im Fall von Mateusz umso erstaun-

licher ist, als er zum Zeitpunkt der Flucht erst 3,5 Jahre alt war. Seine Eltern

flüchteten mit ihm, als 1982 in Polen das Kriegsrecht verhängt wurde. Die

Mutter habe geweint als ihnen auf der Autobahn russische Panzer entgegen

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weggehen und Ankommen 93

gekommen seien. Er habe gewusst, »es ist irgendwas Außergewöhnliches«

im Gange. Arifs Land war im Bürgerkrieg, als er es verließ. Die eigenen Leute

hätten ihn und andere Jugendliche dazu gezwungen, an der Frontlinie Sand-

säcke aufzuschichten, was sie zur Zielscheibe von Scharfschützen gemacht

habe. Als ihm sein Lehrer empfohlen habe, in Deutschland zu studieren, sei

er gegangen. Bei Arif mischen sich Gewalt- und Krisenerfahrungen mit Bil-

dungswünschen als Migrationsmotive. Letztere stellen eine zweite Motivka-

tegorie dar, die sich bei Migrant*innen aus allen drei untersuchten Regionen

zeigt.

Bildung/Weiterqualifikation als Migrationsmotive lassen sich danach un-

terscheiden, ob man auf einem im Herkunftsland erworbenen Bildungsab-

schluss aufbauen will oder ob das Migrationsland Bildungschancen eröff-

nen soll. Nein, nicht der Wunsch nach Wohlstand sei der Grund gewesen,

nach Deutschland zu kommen, sondern »was mich in erster Linie veranlasst

hat, ist, mich weiter zu qualifizieren«, erklärt Arib. Er habe in Marokko be-

reits Germanistik studiert und wolle nun im Migrationsland promovieren.

Ähnlich war es bei Anisa und Elena. Beide haben in ihren Herkunftsländern

Germanistik studiert und wollten in Deutschland den Master machen bzw

promovieren. Bei Elena nahm der Migrationswunsch seinen Anfang, als sie

während eines Sprachkurses im Migrationsland in einem Buchladen auf Bü-

cher deutscher Autoren stieß: »Ein echtes Buch auf Deutsch, also wirklich in

Deutschland herausgegeben, das war ein Schatz«. Sie sei mit einem Koffer

voller deutscher Bücher nach Weißrussland zurückgekehrt. Alexandra und

Malika erhoffen sich von ihrer Migration neue Bildungschancen. Alexandra

erklärt, sie habe viel vor im Migrationsland und wolle/solle dafür kämpfen.

Für Malika ist das gewählte Migrationsland »das Land, wovon ich was lerne«.

Sie hat sich mit ihrer Entscheidung über Vorstellungen ihrer Familie in Ma-

rokko hinweggesetzt, die für sie eine Anlerntätigkeit bis zur späteren Heirat

vorsahen.

Eine dritte Kategorie von Migrationsmotiven lässt sich mit dem Begriff

Beziehung markieren. Die häufigste Variante ist, dass Frauen in ihrem Land

einen Mann aus dem späteren Migrationsland kennenlernen, dass eine Lie-

besbeziehung entsteht, die auch bestehen bleibt als der Mann zurückkehrt

und die Frauen schließlich folgen. Dieses Folgen vollzog sich meist sukzes-

sive, zunächst kam es zu befristeten Besuchen und oft war es eine Schwan-

gerschaft, die den Ausschlag für die Migration gab, was nicht heißt, dass die

Frauen nicht eine späterer Rückkehr ins Herkunftsland im Blick behalten.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Global Age, Migration und Medien

Schließlich zeichnen sich Migrationsmotive ab, denen ganz allgemein der

Wunsch nach Aufbruch und Neuanfang zugrunde liegt. Dieser verbindet sich

zuweilen mit der Erkenntnis, im Herkunftsland keine beruflichen Chancen

zu haben wie bei Dani, die auf die Frage, warum sie Simbabwe verlassen ha-

be, antwortet: »At least to get more opportunities, which I didn’t find in my

own country«. Amar betrachtet Frankreich, wohin er zunächst auswanderte,

als ein »fast selbstverständliches Ziel«, wennman aus einer französischen Ko-

lonie wie Senegal kommt. Ihn habe »die Lust, was anderes zu sehen« und das

Bedürfnis, »Experimente zu machen« motiviert. Für Lorenzo, italienischer

Architekt, ist das »Nach-Draußen-Gehen« ein Lebensmotto; die Stadt Wien

mit ihrer interessanten Architekturszene sei für ihn ein attraktives Draußen

gewesen, dies vielleicht umso mehr, als er in Italien seine spätere österreichi-

sche Lebenspartnerin kennengelernt hatte.

Genderbezogene Aspekte äußern sich insofern, als bei männlichen Ju-

gendlichen und Männern häufiger Krieg und Gewalt und das daraus resul-

tierende Risiko, zum Militärdienst eingezogen zu werden, den Hintergrund

für Migration bilden, während bei den Migrantinnen Beziehungs- und Bil-

dungsmotive eine größere Rolle spielen.

Die Migrationsmotive haben Konsequenzen, je nachdem ob ihnen er-

zwungene oder selbstbestimmte Entscheidungen zugrunde liegen. Diese

zeigten sich bereits bei den Migrationswegen, die genommen werden. Wer

flüchtet, ist in der Regel auf geheime, illegale Wege angewiesen, auf denen

er/sie erneut mit Gewalt und Lebensgefahren rechnen muss. Wer sein Land

auf offiziellen Wegen verlassen kann, reist mit dem Flugzeug, mit Bahn

oder Bus und kommt an Orten an, an denen alle Reisenden ankommen.

Beide Gruppen erfahren auf ihrenWegen die Bedeutung von Nationalstaaten

als Kontrollinstanzen (Lüthi, o.J.). Die einen versuchen der Kontrolle zu

entgehen oder sich ihr erst dann zu stellen, wenn sie ihren Zielort erreicht

haben, die anderen passieren die offiziellen Grenzkontrollen, was die Sorge,

ob man passieren darf, nicht ausschließt. Unterschiede zeigen sich auch

bei den Erwartungen, die das Ankommen begleiten. Während Flüchtlinge

zuallererst erleichtert sind und sich meist klaglos der Verwahr- und Be-

stimmungsbürokratie des Migrationslandes (Eberding 2016, 149) fügen, sind

Nicht-Flüchtlinge zwar darauf geworfen, sich selbst eine Unterkunft zu be-

sorgen, sehen aber offenbar rascher die Chance, sich mit ihren Erwartungen

an ein besseres Leben zu beschäftigen. Elena schildert sich als enthusiastisch

als sie auf legalenWegen das Land ihrer Wahl erreicht hatte, »weil, also neues

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weggehen und Ankommen 95

Land, ein bisschen so ein neuer Lebensabschnitt und das hat mir Energie

gegeben«.

3.1.2 Der Anfang vom Abschied

»Wie bestimmt man genau, wann eine Geschichte anfängt? Alles hat immer

schon vorher begonnen […]«, zitiert Karlheinz Geißler den Dichter Italo Cal-

vino (Calvino 1985 zit.n. Geißler 1994, 48). Jedes Stück Leben, so kann man

dem Werk des Dichters sinngemäß entnehmen, ist verknüpft mit früheren

Geschehnissen, Sphären, Personen (ebd.).

Auch das Weggehen aus einem Land hat seine Geschichte, selbst dann,

wenn das Weggehen nicht freiwillig geschah so wie bei Vara, die eines Tages

im Jahre 2011, während einer Theatertournee mit ihrem Ensemble ein Tele-

gramm von ihren Eltern erhielt mit der Nachricht, in Syrien herrsche Krieg,

sie solle nicht zurückkommen. Vara reiste nach Deutschland; nach einem

Zwischenaufenthalt in Ungarn kam sie zurück nach Deutschland. Warum sie

der Weg nach Deutschland führte, bringt sie u.a. in Verbindung mit Ereig-

nissen, die acht Jahre zurücklagen. Sie besuchte damals im Goethe-Institut

in Damaskus Deutschkurse, das ist, wie sie sagt, ihr »lange Geschichte mit

Deutschland«.

Ich unterscheide drei Arten von Anfängen, die den Abschieden voraus-

gehen: kulturelle, soziale und materiell-technische Anfänge. Als kulturell ge-

prägte Anfänge bezeichne ich solche Anfänge, die mit dem Erlernen der Spra-

che des späteren Migrationslandes zu tun haben. Dadurch wurde Interesse

für Denker, Dichter,mediale Produkte aus dem jeweiligenMigrationsland ge-

weckt, die eine stimulierende Basis für Migrationsentscheidungen darstell-

ten. Von anderen kulturellen Anfängen erzählt Costas. Er hörte als Kind Ge-

schichten von Gastarbeitern, die nach einem Arbeitsaufenthalt in Deutsch-

land nach Griechenland zurückgekehrt waren; ihre Geschichten erzählten von

positiven Erfahrungen (»they only remembered the good stuff«), die seine

Aufmerksamkeit auf Deutschland gelenkt hätten. Während die geschilderten

Anfänge auf ein bestimmtes Migrationsland abstellten, war es bei Nala das

erfahrene Lebensmodell in Uganda, durch das sie territoriale Mobilität als

selbstverständliche Bewegung im Raum erfahren hat. Sie wuchs in einer No-

madenfamilie auf, die ihre Lebens- und Arbeitsorte immer wieder wechselte

z.B. dann, wenn die Kühe keine Nahrung mehr an einem Ort fanden, wenn

Krankheiten an einem Ort auftauchten oder wenn die Nachbarn aufbrachen,

denn keine Familie konnte alleine überleben.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Global Age, Migration und Medien

Sozial geprägte Anfänge hängenmit temporärer oder langfristigerMigra-

tion von Menschen aus der allernächsten Umgebung, meist aus der eigenen

Familie, zusammen. Die Hälfte ihrer Tanten wohne im Ausland, berichtet Va-

ra. Im Sommer seien diese Tanten zu Besuch nach Syrien gekommen und sie

hätten »Geschichten undGeschenke«mitgebracht. Vara beeindruckte dieMo-

bilität der Tanten als Kind, so dass bei ihr der Wunsch entstanden sei, »ich

wollte auch das probieren«. Später dann sei der Besuch des Goethe-Instituts

dazu gekommen, das ihr Herz für Deutschland geöffnet habe. Anisas gesamte

Familiengeschichte ist von territorialer Mobilität geprägt. Sie widmet den fa-

milialenWanderungsbewegungen, die sich überMauritius, Réunion (Insel im

Indischen Ozean, die zu Frankreich gehört) und Indien erstreckten, eine lan-

ge Passage im Interview, in der sie auch erzählt, dass in der Familie aufgrund

der vielfachen territorialen Verankerung fünf Sprachen gesprochen worden

seien: Französisch, Englisch, Gujarati, Urdu und Kreol. Im Rückblick bilan-

ziert sie: »Wir kamen in Berührung schon in unserem jungen Alter mit Leu-

ten verschiedener Religionen, aus verschiedenen Kulturen,mit verschiedener

Hautfarbe, aus verschiedenen sozialen Schichten […]«. Anisa ist erkennbar

stolz auf diese Geschichte; ihr Weggehen ist kein Ausscheren, sondern ein

weiteres Puzzle, das sich in die Familiengeschichte fügt.

Als Beispiel für materiell-technisch geprägte Anfänge dient die Erzählung

von Ron, die er gleich zu Beginn des Interviews als Grund für seine Migra-

tion nennt. Es sei das schwarze robuste Fahrrad des Großvaters gewesen,

das als deutsches Fahrrad galt und eine hohe Wertschätzung in seinem Dorf

in Kamerun genoss. Die Botschaft, die von diesem Fahrrad ausging, lautete:

»Wennman Qualität braucht,muss man sich an Deutschland annähern«. Ge-

nau das habe er gemacht, als er sich für ein Ingenieurstudium in Deutschland

entschieden habe. Später habe sich herausgestellt, dass es ein holländisches

Fahrrad gewesen sei, aber inzwischen habe sich seine Begeisterung schon auf

das Auto,MarkeMercedes, gerichtet. Auch für andere, ausschließlichmännli-

che Migranten hat diese Automarke Sehnsüchte geweckt, die die Migrations-

entscheidungen flankiert haben. Nicht zufällig so scheint mir, wird in meh-

reren Interviews der erste Blick am Flughafen oder Bahnhof betont, der auf

lange Reihen von Taxis der Marke Mercedes fiel.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weggehen und Ankommen 97

3.2 Ankommen im Raum

Migrant*innen verlassen Räume, durchqueren Räume, pendeln zwischen

Räumen und kommen in Räumen an. In diesem Abschnitt richtet sich das

Erkenntnisinteresse auf das Ankommen im Raum. Was aber sind Räume?

Georg Simmel hat mit der Vorstellung gebrochen, Räume seien ausschließ-

lich eine physikalische Tatsache. Nicht der »geografische Umfang von so und

so vielen Quadratmeilen« (Simmel 1922, 460) bilde, so Simmel, ein Reich,

»sondern das tun die psychologischen Kräfte, die die Bewohner eines solchen

Gebiets von einem herrschendenMittelpunkt her politisch zusammenhalten«

(ebd.). Räume seien ein Resultat der Seelentätigkeit, eine Art, »an sich unver-

bundene Sinnesaffektionen zu einheitlichen Anschauungen zu verbinden«

(Simmel 1983, 222).

Nach Rudolf Maresch und Niels Weber, die zwischen harten (materiellen)

und weichen (immateriellen) Raumbegriffen unterscheiden, zählt Simmels

Raumbegriff als weicher Raumbegriff (Maresch/Weber 2002, 13). Sie bringen

mit dem hybriden Raum einen dritten Raumbegriff ins Spiel, der Räume als

physikalisch-kulturelle Mischungen beschreibt (ebd.).

Im Zuge von Globalisierung und transnationalen Prozessen sind die

räumlichen Dimensionen unseres Alltags nach Gabriela Muri Koller in

globale Netzwerke des Handels, der Produktion, der Migration und der

Kommunikation eingebettet (Koller 2013, 19). Hier interessieren die räumli-

chen Dimensionen von Migration, die sich im Wechselspiel mit den anderen

genannten Netzwerken befinden. Migration bedeutet »Bewegung im Raum«

(Corsten/Bohler 2010, 7). Es ist eine Bewegung im Sinne einer räumlichen

Distanzierung vom bisherigen Alltag und die Annäherung an einen anderen

Alltag, der oft so anders ist, dass die Worte fehlen, ihn zu beschreiben:

»Fremdheit überall«, kann Arib nur sagen zu dem, was er sieht, als er am

Frankfurter Bahnhof ankam.

Das Aufeinandertreffen verschiedener kultureller Muster im Zuge von

Migration erfordert eine Modifikation des Simmel’schen Raumbegriffs, der

die Entstehung von Räumen an die Bedingungen psychosozialer Einheit-

lichkeit knüpft. Diese sind durch Migration für alle Beteiligten erschüttert.

Migrationskritiker betrachten diese Erschütterung als Bedrohung für das

vermeintlich einheitliche Sozial- und Kulturgefüge des Ankunftslandes. Sie

sehen nicht oder wollen nicht sehen, dass diese Erschütterung die Mög-

lichkeit zu einem neuen vielfältigen Gefüge enthält, das unterschiedliche

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Global Age, Migration und Medien

Formen des Mitienanders ermöglicht und einen aktiv gestalteten Prozess der

Annäherung erfordert.

Das Anders- und Fremdsein haftet nach Geißler allen Anfangssituatio-

nen an (Geißler 1994, 49); er spricht ausdrücklich von Situationen, weil sich

Prozesse abspielen, Interessen im Spiel sind und Emotionen evoziert werden

(ebd.). Das Spezifische dieser Anfangssituationen besteht für Migrant*innen

darin, dass es kein Zurück für sie gibt bzw. geben soll, dass es für sie nicht

um einen zeitlich begrenzten Aufenthalt geht, dass es nicht immer, aber oft

kein allmähliches Annähern gab, dass sie häufig alleine ankommen und ganz

auf sich selbst geworfen sind.

Im Folgenden geht es um ein Ankommen im Sinne des Eintreffens im

Migrationsland, um die ersten Stunden, die ersten Eindrücke und um die

folgenden Wochen, wo und wie sie verbracht werden.

Julya Rabinowich thematisiert noch einen anderen Begriff von Ankom-

men. Dieses bedeutet für sie,

»dass man, wenn man durch die Straßen einer Stadt geht, diese Straßen so

gut kennt wie seine Wohnung, dass man sie blind abgehen kann und weiß,

wo man sich befindet […], dass man weiß, welche Art von Leuten man in

welchen Lokalen trifft, dass man versteht, was angedeutet, aber nicht aus-

gesprochen wird […]. Solange man auf der Schwelle steht, (ist man) nicht

angekommen« (Rabinowich 2014, 58).

Ankommen heißt demnach dazugehören, mitreden, kritisieren dürfen, mit-

gestalten. Die Interviews der gegenständlichen Studie lassen Zweifel zu, ob

es für Migrant*innen diese Art des Ankommens jemals gibt oder ob sie nicht

immer auf der Schwelle stehen bzw. abwechselnd auf der Schwelle stehen

und diese überschreiten. Das muss nicht zwangsläufig als Mangel, als Ausge-

schlossensein empfunden werden. Es war Homi K. Bhabha (s. 2.1.3), der die

Schwelle als räumliches Symbol des Dritten Raums beschrieben hat, aus dem

neue hybride Lebensformen jenseits von Macht und Hierarchie hervorgehen

können (Bhabha 2012, 68).

3.2.1 Transiträume und Sonderzonen

Migration als Bewegung im Raum hat eine Richtung (Hannerz 1997, 5; Wal-

denfels 1985, 189); manchmal ist das Ziel ein anderer Kontinent, ein anderes

Land, eine andere Stadt. Im Fall von Flucht ist ungewiss, ob die Richtung ein-

gehalten werden kann oder ob nationale oder transnationale Vereinbarungen

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weggehen und Ankommen 99

die Richtung blockieren. Fatih kam nach und blieb in Deutschland. Sein Ziel

sei Schweden gewesen, wo sein Bruder lebte. Aber, so berichtet er: »Deutsch-

land hat gesagt, du bleibst bei uns!«. Er sah keine Möglichkeit sich zu wider-

setzen, da er davon ausging: »Da gibt’s kein Land, die uns wollen«.

Menschen, die eingeladen werden oder an einem akademischen Aus-

tauschprogramm teilnehmen, kommen dagegen an den angepeilten Orten

an. Zunächst sind das Transiträume wie Flughäfen und Bahnhöfe; es handelt

sich um weithin sichtbare repräsentative Gebäude, die für das Ankommen

geschaffen worden waren und den Ankommenden das Gefühl geben, an-

kommen zu dürfen. Farid war es ein Bedürfnis zu betonen, dass er an einem

solchen Ort angekommen war: »I am lucky, because I didn’t coming by run-

ning or with a boat, or something wrong with my coming, because I coming

normal by plane […]«. Farid beginnt mit dieser Aussage das Interview und

gibt damit seinem Ankommen den Charakter des Normalen und Erlaubten.

Doch auf diese Normalität fiel bereits in den ersten Stunden des Ankommens

ein Schatten. Als er bei der Passkontrolle gefragt wurde, woher er komme

und er – mit einem Lächeln – darauf verwies, er habe einen syrischen Pass

vorgelegt. »Don’t joke with me«, sei die Antwort gewesen. Diese Antwort

kann eine Reaktion auf eine als Kritik empfundene Bemerkung gewesen sein

oder auch ein Signal, dass einer, der in dieses Land will, nicht in der Position

ist, mit jemandem einen Joke zu machen, der sich ihm als übergeordnet

betrachtet.

Die Art des Empfangs ist zentral dafür, ob man sich als willkommen fühlt

oder nicht. Farid relativiert die erfahrene Zurechtweisung, indem er sich sagt,

er habe sich mit dem falschen Mann einen Joke erlaubt, womit er auch selbst

ein Stück Verantwortung für den fehlgeschlagenen Empfang übernimmt.Ma-

lika, die befürchtet hatte, von ihrer Gastfamilie nicht erkannt zu werden, er-

innert sich: »Das war soo toll, dass sie mich gesehen und auch erkannt haben.

Ich kann das nie vergessen […]«. Die Relevanz der winkenden Gastfamilie am

Flughafen ist auch vor demHintergrund zu bewerten, dass sich am Vorabend

der Abreise von Malika die gesamte Familie, 30 Personen, im Haus ihrer El-

tern in Marokko versammelt hatte, um sich von ihr zu verabschieden, was

den Stellenwert von Familie in Malikas Leben dokumentiert. Von der neuen

Familie am Flughafen erkannt und empfangen zu werden, begründete einen

Anfang, der nachhaltig das Verhältnis zwischen Malika und ihrer Gastfami-

lie prägte. Es gibt Gegenbeispiele: die Kontaktperson, die nicht angetroffen

wird, kein Empfang, verstörende Situationen. Mir scheint, dass solche Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Global Age, Migration und Medien

störungen ebenfalls nachwirken, dass sie das Ankommen über Jahre hinweg

erschweren.

Eine andere Art von Empfang stellt die Anfangssituation dar, die Arib als

»Kulturschock« bezeichnet. Es sind nicht einzelne Menschen, die nicht da

sind oder einen nicht willkommen heißen, es ist die Gesamtheit einer Situa-

tion, in der man sich nicht mehr zu bewegen weiß. Arib durchquerte vom

Frankfurter Bahnhof aus mehrmals zu Fuß und mit seinem Koffer in der

Hand die Stadt auf der Suche nach einer Bleibe. S-Bahn und Touristenin-

fo als Transportmittel bzw. als Unterkunftsvermittlung waren ihm aus der

Stadt Marrakesch, in der er bislang gelebt hatte, nicht bekannt. Komme man

in Marokko an einem Bahnhof an, so werde man von Menschen angespro-

chen, die ein Hotel vermitteln. Alexandra kannte das Wort »Gleise« nicht und

so begannen ihre Irrwege bereits auf dem Bremer Bahnhof, wo ihre Anreise

aus Griechenland endete. Sie setzten sich in Berlin fort, wo siemit der S-Bahn

zweimal in die verkehrte Richtung fuhr.

So kompliziert sich die erstenWege auch gestalten, es bleiben eigeneWe-

ge. Flüchtlinge oder Asylsuchende dagegen können ihren Aufenthalt bis zur

Entscheidung über ihren Status nicht selbst bestimmen; sie werden unter-

gebracht: in Heimen, Auffanglagern oder Zelten. Markus Dauss bezeichnet

diese Orte als Sonderzonen (Dauss 2016, 88), die daran erkennbar sind, dass

es oft provisorische oder zweckentfremdete Bauten sind, die sich in einem

prekären Zustand befinden, die an der Peripherie von Dörfern und Städten

liegen, abgegrenzt von anderen Wohnvierteln und von Sicherheitspersonal

kontrolliert werden. Menschen in Sonderzonen lassen sich, so Dauss, leich-

ter administrativ erfassen, adressieren und distribuieren (a.a.O., 89). Es geht

aus seiner Sicht aber auch darum, Menschen, die einen Statuswechsel voll-

ziehen, von der umgebenden Gesellschaft zu separieren, sie zu grenzwertigen

Personen zu machen (a.a.O., 91).

Fatih lebte ein Jahr lang in einer Sonderzone, konkret in einem Zelt, zu-

sammen mit 120 Personen. Er beschreibt den Aufenthalt dort zusammenge-

fasst wie folgt: keine Wände, vollkommene Transparenz, kein Schulbesuch,

keine Kochmöglichkeiten, keine Arbeitserlaubnis, kein Kontakt zu deutschen

Menschen, ab 22 Uhr kein elektrisches Licht. Fatih verschweigt seinen Eltern

in Syrien dieses Zelt. Er habe gelogen und gesagt, er wohne in einem Haus

mit einem eigenen Zimmer.

Räume, in denenMigrant*innen ankommen wie Flughäfen oder Bahnhö-

fe, aber auch Sonderzonen, in denen Flüchtlinge verweilen müssen bis über

ihre Asylanträge entschieden ist, lassen sich mit Foucault als Heterotopien

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weggehen und Ankommen 101

bezeichnen (Foucault 1992, 39ff.). Heterotopien sind Gegenplatzierungen und

Widerlager innerhalb und zugleich außerhalb einer Gesellschaft; sie reprä-

sentieren die Haltungen und Strukturen der jeweiligen Gesellschaft und stel-

len sie zugleich in Frage. Foucault unterscheidet zwischen Krisen- und Abwei-

chungsheterotopien (a.a.O., 40). In Krisenheterotopien sind Menschen anzu-

treffen, die sich im Verhältnis zur Gesellschaft in einem Krisenzustand be-

finden; in Abweichungsheterotopien Menschen, die von der Norm abweichen

(ebd.). Ob auf legalemWeg ins Migrationsland oder illegal (an)gekommen, in

beiden Fällen bewegen sich Migrant*innen/Flüchtlinge sowohl in Krisen- als

auch in Abweichungsheterotopien. Schon die Konfrontation mit neuartigen

Lebensweisen an den jeweiligen Ankunftsorten, die Erfahrung, dass bishe-

rige Kommunikationsmuster versagen, nicht mehr die eigene Sprache spre-

chen zu können, macht diese Orte zu Krisenheterotopien. Die Separierung

der Menschen in Sonderzonen, die dort herrschende fremdbestimmte Ord-

nung, das Erscheinungsbild dieser Orte, das sie auf der untersten Stufe der

Raumhierarchie ansiedelt, verstärkt die Krisenerfahrung. Dass man nicht der

Norm entspricht, findet seinen Ausdruck in abgrenzenden Kollektivbezeich-

nungen. Egal, ob man im Herkunftsland Schulleiterin, Abiturient, Uniassis-

tent war, man wird als Migrant*in oder Asylsuchende(r) wahrgenommen und

nur noch als das1. Abweichungsheterotopien fordern eine Entindividualisie-

rung.

Räume sind, so Bernhard Waldenfels, »niemals bloß formaler Bestandteil

eines praktischen Projekts«, sondern zählen als »Fundus der Befindlichkeit,

aus dem wir ständig schöpfen« (Waldenfels 1985, 184). Das gilt auch für Men-

schen, die in einem anderen Land angekommen sind und dieses Land als

neuen Lebens- und Arbeitsort betrachten wollen. Wie sehr die räumlichen

Kontexte, in denen sie ankommen, die sie durchlaufen, in denen sie bleiben

müssen oder die sie sich selbst schaffen ihre Befindlichkeit beeinflusst, im

negativen wie im positiven Sinn, geht aus den Interviews deutlich hervor.

Dia z.B. vereinbart den Interviewtermin mit mir so, dass er mich in seiner

eigenen neuenWohnung empfangen kann. Stolz erzählt er, wie er sich Möbel

besorgt hat; er zeigt mir das Zimmer, das er für seinen Sohn vorbereitet hat,

den Pandabären auf dem Bett. Die Bedeutung, die er der eigenen Wohnung

1 Dieser Gedanke knüpft an einem Satz von Marguerite Duras an, der sich auf Mörder

bezieht und lautet: »Und wenn man ein Mörder geworden ist, ist man nur noch das,

nichts anderes mehr« (Duras 1989, 138).

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Global Age, Migration und Medien

beimisst, äußert sich auch darin, dass er sie per Handykamera seiner Schwes-

ter in Syrien präsentiert (Eberding 2016, 151). Dia hat mit seiner Wohnung

einen Raum, an dem er verweilen kann so lange wie er will, von dem aus er

sich in verschiedene Richtungen bewegen kann und an den er zurückkehren

kann (Waldenfels 1985, 196), wodurch dieWohnung zu einem stabilisierenden

Faktor wird.

Räume sind nie fertig, nie abgeschlossen, lautet eine These von Gabrie-

la Muri Koller (Koller 2013, 27). Auf das Unfertige und die Gestaltbarkeit von

Räumen hebt auch Foucault ab, wenn er Heterotopien als Widerlager kenn-

zeichnet, in denen sich Neuartiges entwickeln kann, das bisherige Normen

erodieren lässt, das die Abweichung in ihr Gegenteil verkehren kann und die

Krise zu einer schöpferischen Kraft macht. In einem solchen Ansatz steckt

Hoffnung und die Aufforderung zum Handeln.

3.2.2 Erste Blicke, Ereignisse, Resonanzen

Ankunftsräume sind, wie die Beschreibung von Transiträumen und Sonder-

zonen bereits zeigte, keine leeren Behälter, sondern soziokulturell gefüllte

und gegliederte Räume (Waldenfels 1985, 196). Es ist nicht nur so, dass Räu-

me gesellschaftliche Codes materialisieren, die materiellen Gegebenheiten

prägen ihrerseits die körperlichen Bewegungen, die Gedanken und Gefüh-

le. Sie können willkommen heißen, verwirren oder Scham erzeugen wie bei

Fatih, der das Zelt, in dem er untergebracht war, seinen Eltern gegenüber

verschwieg. Räume verkörpern ein Gemisch aus materiellen, sozialen, kul-

turellen, ökonomischen Faktoren, das sich permanent verändert, auch durch

die ankommenden Migrant*innen/Flüchtlinge und die Resonanzen, die de-

ren Ankommen hervorruft.

Dieser Abschnitt widmet sich den sozialen und emotionalen Dimensio-

nen des Ankommens im Raum, das als Anfangssituation analysiert werden

soll. Der erste Blick ist wesentlich in einer Anfangssituation, weil er versucht,

das Wesentliche dieser Situation zu erfassen (Eckstein 1937, 138; Schachtner

1999, 130), um Orientierung und Handlungsfähigkeit zu gewinnen. Der ers-

te Blick ist von zweierlei geprägt: erstens von Selektionspraktiken, die sich

aus Vorerfahrungen und Erwartungen speisen und zweitens von dem, was

das Gegenüber ausdrückt (Eckstein 1937, 125ff.), welche Resonanzen der/die

Ankommende auslöst.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weggehen und Ankommen 103

Schnee und keine Kühe

Ron, der aus Kamerun mit dem Flugzeug anreiste, brachte eine hohe Wert-

schätzung für Autos der Marke Mercedes mit. Es überrascht nicht, dass in

seiner Erzählung über die Anfangssituation am Flughafen Taxis mit Merce-

desstern im Mittelpunkt stehen. Sein erster Blick hat ausgewählt; er fiel auf

das, was er kannte und schätzte und ihm vielleicht das Gefühl gegeben hat,

das richtige Land gewählt zu haben. Aber dann gab es einen Bruch. Er hatte

erwartet, wie in Kamerun den Preis für die Taxifahrt mit dem Fahrer aushan-

deln zu können; das ging nicht. Fiel der erste Blick bei Ron auf Objekte, die für

ihn schon immer interessant waren, so kann der erste Blick auch auf etwas

fallen, was einem bisher unbekannt war. Für Lila, die aus Uganda kam,war es

der Schnee, der sie bei ihrer Ankunft im Migrationsland am meisten beein-

druckt hat. Sie erzählt: »Oh, mein Gott, Schnee, Schnee, Schnee! Es war lus-

tig. Ich habe nie in meinem Leben Schnee gesehen«. Sie bat den Freund, der

sie vom Flughafen abgeholt hatte, anzuhalten: »Stopp, ich muss den Schnee

mit meinen Händen wirklich, das Gefühl – es war sehr schön«. So aufregend

Lila’s erste Begegnung mit Schnee war, so wenig aufregend war das Dorf, in

dem sie später ankam: »Es war langweilig, ruhig, sehr ruhig«. Erste Blicke

sind von Ambivalenzen durchzogen, von widersprüchlichen Gefühlen, so wie

auch bei Chiara, deren erster Eindruck von der »schönen Stadt« im Migrati-

onsland, in der alles sauber ist und alles funktioniert, geprägt ist, aber wenig

später entdeckt sie, was sie als Kehrseite wahrnimmt: die strikte, zu strikte

Ordnung und die Priorität der Verbote in der schönen Stadt.

Das Besondere, das der erste Blick identifiziert, ergibt sich aus Verglei-

chen, die angestellt werden. Lila empfand das Dorf, in dem sie ankam, des-

halb als langweilig, weil sie es mit Dörfern in Uganda verglich, wo es »total

laut« sei, wo die Straßen mit Menschen und Autos gefüllt seien. Arib erleb-

te auf dem Frankfurter Bahnhof, wie erwähnt, einen Kulturschock, weil er

diesen Ort mit einem Platz in Marrakesch verglich, wo alles anders sei: »Es

dampft, es sind Feuerschlucker da, es sind Schlangenbeschwörer da, es sind

Musiker da, es sind Essenskarren da«. Nala empfand es als etwas Besonde-

res, ja, als etwas Unvorstellbares, dass sie bei ihrer Ankunft auf dem Flugha-

fen keine Kühe auf den Wiesen rund um den Flughafen sah. Kühe waren aus

ihrem nomadischen Leben in Uganda nicht wegzudenken; sie lieferten Nah-

rung, die getrockneten Kuhfladen dienten als Brennmaterial und am Abend

lagerten die Kinder zwischen den von der Weide zurückgekehrten schlafen-

den Kühen und lauschten den Geschichten der Erwachsenen. Die Existenz

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Global Age, Migration und Medien

von Kühen war eng mit ihrem körperlichen und emotionalen Wohlbefinden

verknüpft.

Während die geschilderten Vergleiche, die das Besondere des neuen Ortes

begründen, auf das Fehlen von etwas abheben, rückt der folgende Vergleich

etwas ins Zentrum des ersten Eindrucks, das Elena bisher so nicht kannte:

die Freundlichkeit und Hilfsbereitschaft bei der Ankunft am neuen Ort. Elena

war überrascht, wieviel Unterstützung sie erhielt. Es hätten ihr in den ersten

Tagen die Wangen wehgetan vom Lächeln, »weil ich ständig gelächelt habe«

als Reaktion auf die erfahrene Freundlichkeit.

Schon die ersten Blicke verweisen auf die emotionale Dimension des

Ankommens und bestätigen die These von Ann Brooks und Ruth Simpson,

die Migrationserfahrungen als »intensely emotive event in people’s lives«

(Brooks/Simpson 2013, 158) schildern. Geißler betont ein spezifisches Bündel

von Emotionserfahrungen, die er als typisch für Anfangssituationen betrach-

tet, was von den Ergebnissen der Studie »Transnational leben« bestätigt

wird: Gefühle des Isoliert-und Getrenntseins (Geißler 1994, 28). Sie rührten

daher, dass eingespielte Verhaltensweisen und Routinen des Alltags nicht

mehr gelten, da alles unsicher geworden sei. Der Boden schwanke (ebd.).

So muss sich Arib am Frankfurter Bahnhof gefühlt haben, als er feststellte

»Fremdheit überall«. Sein Schema habe versagt, wie er es ausdrückt. Dani

empfand in den ersten Tagen ihre Umgebung in einer deutschen Großstadt

als einschüchternd, weil sie sich sprachlich nicht vermitteln konnte. Sie,

die aus der Millionenstadt Harare kam, wagte sich nicht aus dem Haus.

»I couldn’t get out and go to shops because I just didn’t know how to say

›I want to buy bread‹« schildert sie ihre Anfangsphase. Alexandra empfand

Einsamkeit, weil sie nicht spüren konnte, »welches Gefühl haben die Leute,

die neben mir sind«. Sie vermisste dieses Gespür, weil sie verstehen wollte

z.B. was andere von ihr wollen. Anders als in ihrem Herkunftsland Griechen-

land konnte sie plötzlich die Zeichen und Worte nicht mehr deuten, die ihr

etwas über die Befindlichkeit der Anderen gesagt hätten. Sie habe das als ihr

Defizit am Arbeitsplatz erlebt.

Auf dem schwankenden Boden der Verunsicherung und des Getrennt-

seins passieren nicht selten Dinge, die noch mehr verunsichern, beschämen,

das Gefühl geben, alleine zu sein. Bei Rogers geschah es kurz nach seiner An-

kunft aus Uganda. Er hatte seinen Rucksack im Auto des Vaters seiner Freun-

din vergessen. Als er ihn holen wollte, rannte er gegen die Glastüre: »Ich habe

meine Zähne gebrochen. In den ersten Minuten«. Er habe sich schlecht ge-

fühlt, seinMund sei ohne Zähne »so groß« gewesen. In diesemZustand konn-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weggehen und Ankommen 105

te er wohl nicht den guten Eindruck auf die Eltern seiner deutschen Freundin

machen, wie er es sich vermutlich gewünscht hat. Aber er hatte Glück. Durch

die Krankenversicherung, die die Eltern für ihn abgeschlossen hatten, konnte

er sich einer Zahnbehandlung unterziehen, für Rogers etwas Außergewöhn-

liches. In Uganda hätte er mit den gebrochenen Zähnen leben müssen, nur

Präsidenten und Minister könnten sich einen Zahnarzt leisten. Während er

auf dem Behandlungsstuhl saß, sei ein »Präsidentgefühl« in ihm aufgestie-

gen.

Die ersten Blicke und die sie begleitenden Gefühle und Handlungsversu-

che stehen zum einen unter dem Einfluss der eigenen Geschichte und der sie

prägenden Alltagsroutinen, Vorerfahrungen und gewachsenen Erwartungen

an das Migrationsland und zum andern unter dem Einfluss des Gegenübers.

»Du sowieso als Araber […]«

Die Rolle des Gegenübers lässt sich anhand der Bedeutung von Resonanz für

das menschliche Subjekt bestimmen. »Subjekt und Welt (nehmen) erst aus

der Beziehung herausGestalt an«, stellt Hartmut Rosa unter Bezug aufMartin

Buber fest (Buber nach Rosa 2016, 440). Dem von Buber eingeführten »dia-

logischen Prinzip« liege die Auffassung zugrunde, dass der Mensch auf ein

Du hin geschaffen sei. Es bestimme ihn als resonanzbedürftig und als reso-

nanzfähig. Resonanzerfahrungen gewinnen umso mehr an Bedeutung, wenn

Menschen mit neuen Wertquellen in Berührung kommen, die sie etwas an-

gehen (a.a.O., 291). Das Ankommen in neuen Räumen, wie es Migrant*innen

erleben, konfrontiert mit Wertquellen, die erwartete und erhoffte Bezugs-

punkte darstellen, aber auch Zweifel und Ängste evozieren. Migrant*innen

müssen sich fragen, weil es lebensentscheidend für sie ist, ob sie sich ver-

ständlich machen können, ob sie akzeptiert werden, ob sie auf Sympathie

stoßen, ob sie sich auf andere verlassen können, ob sie aufgenommen und

eingelassen werden (Geißler 1994, 37). Es geht nicht nur um das Ankommen-

Wollen, sondern auch um das Ankommen-Lassen (Dauss 2016, 95).

Angesichts dessen, was sie oft aufs Spiel gesetzt haben, die familiale Nä-

he, ihr Vermögen, ihr Leben ist bei Migrant*innen/Flüchtlingen mit einer

geschärften Sensibilität für Resonanzen in den Räumen des Ankommens zu

rechnen. Dies erklärt, weshalb sie lange zurückliegende Resonanzerfahrun-

gen so genau schildern; die positiven Erfahrungen kommen im Interview

schneller als die negativ erlebten. Welche und wie Resonanzerfahrungen an-

gesprochen werden, steht in Zusammenhang mit der geopolitischen Her-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Global Age, Migration und Medien

kunft und mit dem politischen Bewusstsein. Migrant*innen aus dem euro-

päischen Ausland äußern sich durchwegs kritischer über das jeweilige Mi-

grationsland als Migrant*innen aus afrikanischen und arabischen Ländern,

wofür sowohl der Anlass zur Migration als auch koloniale Erfahrungen eine

Rolle spielen könnten. Politisches Bewusstsein, das auf Menschenrechte, auf

Selbstbestimmung und freie Meinungsäußerung setzt, fördert die Identifika-

tion und das Benennen fragwürdiger Resonanzen. Mateusz erinnert sich an

Erfahrungen, die er mit 3 1
2 Jahren an dem Ort des Auffanglagers, in dem er

zusammenmit seinen Eltern ein Jahr lebte, gemacht hat. Der Wirt an diesem

Ort, Mateusz erinnert den Namen des Wirtes und den des Gasthauses, habe

mit seinen Eltern Freundschaft geschlossen und sogar die polnische Sprache

erlernt. Als er diesen Mann nach Jahren zusammenmit seinen Eltern besucht

habe, habe er sie »ganz laut auf Polnisch« begrüßt und er fährt fort »sie kön-

nen sich vorstellen, wie die Reaktion des Stammtisches war«. Für Mateusz

steht diese Freundschaft, so interpretiere ich, für erfahrene Anerkennung,

zu der sich der Wirt auch gegen möglicherweise andersdenkende Mitglieder

des Stammtisches bekannte. Auch Malika berichtet von Anerkennungserfah-

rungen, die sie darin sieht, dass sie in ihrer Gastfamilie ihre Gebetszeiten als

Muslima einhalten konnte, dass ihre Essensgewohnheiten respektiert wurden

z.B. während des Ramadans. Es ist, als ob die Geste des Winkens am Flugha-

fen (s.3.2.1) als Akzeptieren des Anderen im Alltag seine Fortsetzung findet.

In beiden Beispielen hat sich die Anerkennung dessen, wasMigrant*innen als

das Eigene mitbringen und für das Gegenüber imMigrationsland das Andere

ist, als positive Resonanz im Gedächtnis eingeprägt.

Das Andere kann aber auch zum Stein des Anstoßes werden. Amar be-

richtet davon, dass er sich in der ersten Zeit in Deutschland auf der Straße

»ständig beobachtet fühlte wegen seines Andersseins«. Er sei ausgelacht wor-

den, man habe mit dem Finger auf ihn gezeigt und gerufen: »Guck mal da,

guck mal da, ein Schwarzer!«. Irgendwann sei er von fünf jungen Menschen

körperlich angegriffen worden. Jaro berichtet, dass er als Serbe im Migra-

tionsland angefeindet worden sei. Die Serben seien während des Kriegs im

ehemaligen Jugoslawien aus der Sicht der Deutschen »die Bösen« gewesen.

Anina, die nach ihrer Flucht aus Algerien an einer französischen Universität

zu studieren begonnen hatte, fühlte sich von einer Dozentin diskriminiert.

Anina, die, wie sie erzählte, aus einer feministischen Familie kommt, hatte

von klein auf gelernt, für ihre Rechte zu kämpfen. Sie stellte die Dozentin zur

Rede. Die Antwort sei ein »Spruch so nach dem Motto« gewesen: »Du sowie-

so als Araber, dass du überhaupt gedacht hast, einen Hochschulabschluss zu

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weggehen und Ankommen 107

machen. Eigentlich dürftest du an diese Uni reinkommen nur, um den Boden

zu putzen«. Das sei der Auslöser für sie gewesen, Frankreich zu verlassen.

Auffallend oft berichten Migrant*innen von leidvollen Erfahrungen bis hin

zu Gewalt in Partnerschaften und Ehen mit Männern aus dem Migrations-

land. Nabou sagt über eine solche Ehe: »Ich hab’ Schmerzen gehabt […], die

mir nie in meinem Leben vergehen«.

Die Resonanzbedürftigkeit des Menschen hat auch, wie diese letzten Bei-

spiele zeigen, eine prekäre Seite; Resonanzen können ausbleiben oder sich

als Angriff erweisen. Das bringt die davon Betroffenen in eine Situation, aus

der sie sich befreien müssten, aber oft nicht wissen wie. Das Schwanken des

Bodens verstärkt sich. Die Folge können Krankheiten sein. Fatih ist eines Ta-

ges bewusstlos geworden als er mit seiner Verschiebung von Lager zu Lager

nicht mehr zurechtgekommen ist. Es sei »ganz schlimm« gewesen: »Ich habe

nicht gewusst, was mit mir passiert«. Daria erkrankte an einer Despression.

Sie habe drei Monate nicht mehr aufstehen können. Inwieweit die Depres-

sion mit mangelnden oder kränkenden Resonanzen zu tun hat, ist offen. Da

sie selbst im Zusammenhang mit ihrer Erkrankung Schwierigkeiten mit der

Sprache erwähnt, könnte dies auf gestörte Resonanzbeziehungen hindeuten,

da die Sprache ein konstitutives Element von Resonanz bildet.

Es gibt andere Beispiele, in denen Migrant*innen für ein Ankommen-

Lassen imMigrationsland kämpfen. Amar etwa, schrieb nach dem erfahrenen

körperlichen Angriff an die Politiker seiner Stadt sowie an die Polizei einen

Brief, in dem er forderte: »Ich möchte mich frei bewegen können ohne Angst.

Ich sage, das ist Aufgabe der Polizei, das ist Aufgabe der Stadt sicherzustellen,

dass ich mein Recht auf freie Bewegung (habe)«.

Erdar und Jaro haben sich als Jugendliche mit deutschen Jugendlichen

Schlägereien geliefert, wenn sie von diesen wegen ihrer nationalen Herkunft

gehänselt oder beleidigt worden waren. Lara wagte denWiderstand im Kreis-

verwaltungsreferat angesichts bürokratischer Hürden, die ihr ungerechtfer-

tigt erschienen waren. Sie berichtet: »Das ganze Gespräch, die ganze Schreie-

rei konnte man von draußen hören. Am Ende hat sie (die Sachbearbeiterin,

d.A.) das akzeptiert und das war aber wirklich äußerst kompliziert alles«.

Nabou erkämpfte sich gewissermaßen eine positive Resonanz, nachdem sie

ein Mann an einer Bushaltestelle sexistisch belästigt hatte. Sie interpretierte

»Schwarze Frau ist leicht zum Kriegen«. Sie forderte den Mann heraus: »Jetzt

reden wir von Mensch zu Mensch. Nehmen sie die Hautfarbe weg […]. Ich

sitze im selben Boot, ich geh’ arbeiten, ich zahle meine Steuern, ich besitze

die österreichische Staatsbürgerschaft«. Sie verkehrte damit die Fremddefi-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Global Age, Migration und Medien

nition, die sie zur Anderen machte, der man respektlos begegnen darf, in ihr

Gegenteil. Und noch mehr: Sie fotografierte sein Nummernschild und erklär-

te: »Sehen Sie, das nächste Mal, wenn es nochmal passiert, kriegen Sie eine

Anzeige und dann treffen wir uns vor Gericht«. Der Mann entschuldigte sich.

Es stellt sich die Frage, wie man/frau zur(m) Kämpfer(in) wird. Gemein-

sam ist denen, die sich herabsetzende Resonanzen nicht gefallen lassen, ein

stabiles Selbstwertgefühl, resultierend aus einer wertschätzenden Erziehung,

aus dem Bildungsstand, aus der Kenntnis von Menschenrechten oder aus er-

folgreich bestandenen Krisen im Verlauf der eigenen Migrationsgeschichte.

3.3 Praktiken des Weggehens und Ankommens

Weggehen und Ankommen ist nichts, was einem einfach geschieht, selbst

dann nicht, wenn man zum Weggehen gedrängt oder gezwungen wurde, Es

müssen immer auch Entscheidungen getroffen werden, es muss überlegt, ge-

plant, organisiert werden,manmuss sich körperlich in Bewegung setzen und

sich interaktiv in den Ankunftsräumen positionieren. Theoretische Ansätze

von Norbert Elias und Pierre Bourdieu eignen sich dazu, das Weggehen und

Ankommen als Handlungsakte zu analysieren.

Migrant*innen sind, folgt man Elias, wie alle Menschen von Anfang an in

Figurationen eingebunden, die aus sozialen Beziehungen (Elias 1991, 12) und

ich füge hinzu, aus Beziehungen zu Dingen, Tieren, Landschaften bestehen

(Schroer 2008, 375). Diese Figurationen begründen sich in der Angewiesen-

heit der Menschen aufeinander (Elias 1991, 12) sowie in der Angewiesenheit

auf nicht-menschliche Wesen und Objekte, woraus sich Abhängigkeiten er-

geben, die zur Entwicklung von Interdependenzketten führen. Interdepen-

denzen sind nach Treibel das Kernstück dessen, was Elias als Figuration be-

zeichnet (Treibel 2008, 70). Die Art und Weise der wechselseitigen Abhän-

gigkeiten und Angewiesenheiten, die auch Machtbeziehungen und Statusun-

terschiede einschließt, gibt den Figurationen ihre spezifische Gestalt (a.a.O.,

46). Elias charakterisiert mit dem Begriff Figuration die plurale Existenz des

Menschen (a.a.O., 46). Eingebunden und sozialisiert in Verflechtungszusam-

menhänge(n), bilden sich Habitusformen, womit ich einen Begriff von Bour-

dieu (1987, 97) aufgreife.Weder Bourdieu noch Elias stellen einen solchen Zu-

sammenhang her, aber mir erscheint er logisch. Habitusformen sind Bour-

dieu zufolge »Systeme dauerhafter und übertragbarer Dispositionen, die als

strukturierende Strukturen fungieren d.h. als Erzeugungs- und Ordnungs-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weggehen und Ankommen 109

grundlagen für Praktiken und Vorstellungen« (ebd.). Ähnlich wie Elias rich-

tet Bourdieu seinen Blick auf Strukturen, während sich aber Elias auf die

Analyse dieser Strukturen konzentriert, interessieren Bourdieu auch die die-

sen Strukturen entspringenden Praktiken.Habitusformen dienen nach Bour-

dieu der Erzeugung von Praktiken, die stets in den historischen und sozialen

Grenzen ihrer Erzeugung liegen (a.a.O., 103). Die von Bourdieu behauptete

Gebundenheit von Praktiken an ihren Erzeugungskontext markiert eine Her-

ausforderung für die Untersuchung migrantischer Lebenswelten.

Migrant*innen haben, wie erwähnt, in ihren Herkunftsländern in Figura-

tionen gelebt und in der Auseinandersetzung mit diesen Figurationen Habi-

tusformen ausgebildet. Aber diese Figurationen relativieren sich im Zuge des

Weggehens undmit ihnen die vertrautenHabitusformen.Es ist anzunehmen,

dass zunächst keine neuen Formen zur Verfügung stehen und Migrant*in-

nen deshalb weiterhin die biografisch erworbenen Habitusformen als Hand-

lungsressource zu nutzen versuchen. Einen Hinweis dafür sehe ich in den

Vergleichen, die sie bei ihrer Ankunft zwischen den neuen Eindrücken und

den vertrauten Bildern aus dem Herkunftsland anstellen. Aber sie erfahren,

die Leistungsfähigkeit der bisherigen Habitusformen als Orientierungs- und

Handlungsressource schwindet. Diese Erfahrung beherrscht die Anfangssi-

tuation imMigrationsland und erklärt, warum diese Situation oft nur mit va-

gen Begriffen wie »alles fremd«, »alles anders« beschrieben wird.Migrant*in-

nen/Flüchtlinge stehen vor der Aufgabe, sich neu einzuflechten in unbekannte

Interdependenzketten und sie handelnd mitzugestalten (Yildiz E. 2007, 39f.).

In der Studie »Transnational leben« zeigen sich Praktiken des Ankom-

mens und Weggehens, die ich als transformative Praktiken bezeichne. Sie

knüpfen an bisherigen Interdependenzen an, ohne sie einfach zu überneh-

men, sie verändern sie vielmehr, erweitern sie und statten sie mit neuen

Bedeutungsfacetten aus. Sie sind bezogen auf Dinge, Objekte, Geschichten,

Phänomene, die mitgebracht oder neu erworben wurden und stets zwischen

Herkunfts- und Migrationsland vermitteln. Zu den mitgebrachten Dingen

zählen Essen, Kleidung, Kultur- und Naturdinge. Alexandra bringt Bergtee,

Oregano, Olivenöl aus Griechenland mit, Arif Thymianpaste und Salbei aus

dem Libanon und Lila Trockenfisch aus Uganda. Auch ihre Schwester for-

dert Lila auf, Trockenfisch bei einem Besuch mitzubringen, was ihr so wich-

tig ist, dass sie der Schwester droht: »Wenn Du keinen Fisch mitbringst,

dann kommst Du nicht. Dann hole ich Dich nicht vom Flughafen ab«. Lara

bringt von ihren Urlauben im Herkunftsland Spanien »normalerweise« einen

Koffer voller Essen mit. Die Verwendung der mitgebrachten Nahrungsmit-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Global Age, Migration und Medien

tel beim Kochen bedeutet, mit diesen Nahrungsmitteln auch Erinnerungen

an Geschmack, Geruch, soziale Situationen körperlich-sinnlich in sich auf-

zunehmen. Von Lila allerdings war zu erfahren, dass sie den mitgebrachten

Trockenfisch nicht essen, sondern nur anschauen will. Sie lege ihn auf den

Teller und schaue ihn an, was ihr ein »Supergefühl« gebe. Man kann nur ver-

muten, dass der Anblick des Fisches ugandische Szenen und Erlebnisse in ihr

wachruft, die das Supergefühl auslösen.

Zu den Kulturdingen zähle ich Kleidung, Gebrauchs- und Kultobjekte.

Malika brachte aus Marokko einen Kaftan, dunkelblau mit Blumen, mit, den

sie zu ihrem Geburtstag trug. Hamzo kauft bei Aufenthalten in seinem Her-

kunftsland Mosambik Kleidung für sich und seine Kinder. Er transportiert

mit diesen Kleidungsstücken die vertraute Buntheit der Farben ins Migrati-

onsland und freut sich, wie gut die Farben auf der dunklen Haut aussehen.

Sie symbolisierten ein Stück seiner Identität genauso wie das mitgebrachte

silberne Weinglas, das vielleicht nicht schön sei, aber ein ihm wichtiges Ge-

schenk. In Nabous Wohnung sind dunkle Holzskulpturen, offenkundig afri-

kanischen Ursprungs, zu sehen. Darauf angesprochen, sagt sie: »Das ist mein

Symbol. Wenn ich das habe, fühle ich mich, ich bin wie zuhause halt«. Diese

Antwort lässt sowohl die Deutung zu, dass sie durch diese Kultobjekte zurück-

versetzt wird in ihr Herkunftsland als auch die Deutung, dass die Integration

der Objekte in ihre gegenwärtige Wohnung diese zu ihrem Zuhause macht.

Naturdinge in Gestalt von Muscheln und Holz, die sie an griechischen

Stränden gesammelt habe, sind neben den Nahrungsmitteln die Mitbringsel

von Alexandra. Sie bewahre sie in einem geschlossenen Glas auf und wenn

sie dieses öffne, rieche es nach Meer. So bleibt sie über den Geruch mit dem

Meer verbunden, das ihr so fehle. Zugleich werden die mitgebrachten Dinge

durch die Aufbewahrung in einem Glas neu kontextualisiert.

Es werden in den Interviews aber auch Praktiken des Weggehens und

Ankommens genannt, durch die Dinge neu erworben oder als neue Bezugs-

punkte gewählt werden. Dia hat einen Pandabären und Lederhosen gekauft.

Diese Dinge sollen zwischen ihm und seinem Sohn vermitteln, der infolge ei-

ner Scheidung nicht bei ihm lebt; sie vermitteln zugleich zwischen demneuen

Lebenskontext und den Lebensgeschichten von Vater und Sohn, die in einem

anderen Kontext begonnen haben. Jasmins Praktiken desWeggehens und An-

kommens bestehen im Erwandern des neuen Raums; sie wandert täglich an

einem Fluß entlang mit Blick auf die den Migrationsort umgebenden Ber-

ge. Beides ist ihr aus dem Iran bekannt. Wandernd schiebt sie zwei Lebens-

kontexte ineinander; der eine ist physikalisch und anfassbar vorhanden, der

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weggehen und Ankommen 111

andere in ihrer Imagination. Luca orientierte seine Praktiken an Katzen; wie

sie beobachtete er in der Anfangsphase, wie Menschen im Migrationsland

miteinander umgehen, ehe er sich diesen Menschen öffnete und mit ihnen

kommunizierte. Nicht zufällig hat er sich als Lernobjekte Katzen ausgesucht;

das Verhalten von Katzen war ihm vertraut, mit Katzen sei er in Serbien auf-

gewachsen.

Abb. 3: Die Katze als Modell (Luca, 44 Jahre)

Ich bezeichne die geschilderten Praktiken des Weggehens und Ankom-

mens als transformative Praktiken, weil sie Dinge und Objekte aus einem

anderen Land mit anderen Dingen an anderen Orten in Beziehung setzen, ja,

vermischen z.B. beim Kochen, weil diese Dinge in neue Szenen eingeschleust

werden und darin eine neue Wirkkraft entfalten. So ist denkbar, dass die in

einer deutschen Schule getragenen bunten Hemden, eine Provokation dar-

stellen, die sich in Bewunderung oder in Spott ausdrücken kann. Die mitge-

brachten Dinge können sich sogar in etwas Anderes verwandeln; Lila’s Tro-

ckenfisch etwa verwandelt sich von einem Nahrungsmittel in ein Anschau-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Global Age, Migration und Medien

ungsobjekt. Selbst Praktiken, die auf den ersten Blick nur auf Objekte im Mi-

grationsland verweisen wie der Pandabär, die Lederhose, der Fluss, die Berge,

die Katze sind oder werden verwoben mit der Biografie von Migrant*innen

und schließen insofern an unterschiedlichen lebensweltlichen Figurationen

an. Sie markieren einen Übergang.

Sowohl die Praktiken desWeggehens und Ankommens als auch die Objek-

te, die für diese Praktiken eine Rolle spielen, könnenmit DonaldW.Winnicott

als Übergangsobjekte und Übergangsphänomene bezeichnet werden. Über-

gangsobjekte und -phänomene dienen dazu, innere und äußere Wirklichkeit

zueinander in Beziehung zu setzen (Winnicott 1973, 23). Im Fall vonMigration

besteht die äußereWirklichkeit aus den sozialen und ökologischen Szenarien

des Herkunfts- undMigrationslandes und die innereWirklichkeit aus Gedan-

ken, Gefühlen, Orientierungen, Erinnerungen, Selbstentwürfen. Übergangs-

objekte und -phänomene konstituieren einen intermediären Raum, anders

gesagt, ein Gemenge von äußeren Ein- und inneren Abdrücken, von Vertrau-

tem und Unvertrautem, von Bekanntem und Fremdem (Schroer 2008, 362).

Intermediäre Räume sind der Ort, an dem sich nach Winnicott das Selbst

konstituiert (Winnicott 1973, 78): Er beschreibt diese Leistung von Übergangs-

objekten und -phänomenenmit Blick auf die kindliche Entwicklung zwischen

dem 4. und 12. Lebensmonat (a.a.O, 13). Er weist jedoch darauf hin, dass Über-

gangsobjekte und -phänomene immer wieder im Leben aufgerufen werden

können, weil kein Mensch frei sei von dem Druck, innere und äußere Realität

in Beziehung zu setzen (a.a.O., 23). In Übergangssituationen wie sie Migrati-

on darstellt, verstärkt sich dieser Druck (Habermas/Paha 2002, 12). Die Her-

stellung eines intermediären Raums mittels Übergangsobjekten entlaste von

diesem Druck (Winnicott 1973, 23) und bereitet zugleich neue soziokulturelle

und soziomaterielle Verflechtungen vor.

Praktiken desWeggehens und Ankommens, unter deren Regie Objekte zu

Übergangsobjekten werden, stellen auf Sichtbares ab. Sie machen dem han-

delnden Subjekt etwas sichtbar und sie machen Anderen etwas sichtbar. Das

Auge spielt bei der Entwicklung dieser Praktiken eine wichtige Rolle, nach

Reichertz sogar die entscheidende Rolle (Reichertz 2017, 362). Ich sehe auch

andere Sinne im Spiel bei der Entwicklung transformativer Praktiken z.B. den

Tastsinn in Gestalt der Hände, die über die Holzskulpturen streichen oder die

Muscheln anfassen, den Geschmackssinn, wenn die mitgebrachten Dinge ge-

gessen werden, den Geruchssinn, wenn der Meeresduft aus dem geöffneten,

mit Muscheln gefüllten Glas aufsteigt. Transformative Praktiken sind zudem

von Gefühlen flankiert z.B. von der Freude über die bunten Hemden, vom

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weggehen und Ankommen 113

Stolz, der beim Tragen des Kaftans empfunden wird, von Sehnsucht beim

Anblick des Fisches.

Transformative Praktiken, Übergangsobjekte und -phänomene sind nicht

nur in der allerersten Phase des Ankommens von Bedeutung, sondern über

Monate, Jahre, Jahrzehnte hinweg; was dafür spricht, dass dasWeggehen und

Ankommen nie abgeschlossen ist, dass es immer wieder neu durchlebt wird

und gestaltet werden muss. Das heißt auch, dass Interdependenzen nichts

Statisches sind, sondern sich wandeln (Treibel 2008, 14) und mit ihnen die

Habitusformen, was Elias in seinem Ansatz einkalkuliert im Unterschied zu

Bourdieu, der ihnen einen tendenziell statischen Charakter gibt.

Eine Sorte von Übergangsobjekten und damit in Verbindung stehenden

transformativen Praktiken blieb in diesem Kapitel unerwähnt: Medien. Auch

Medien und mediale Praktiken haben eine wichtige Funktion für die Ver-

schränkung von bisherigen und neuen Lebenswelten wie bereits in dem Ab-

schnitt zur Medienforschung (2.3) angesprochen und bezogen auf das empi-

rische Material dieser Studie in einem späteren Kapitel (5) dargestellt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460467-004 - am 13.02.2026, 11:54:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

