
 132

Gegners, Angriff auf die Städte des Gegners. Die Kommentatoren haben freilich die 

Vereitelung der Strategie des Gegners als Präventivkrieg gelesen, den Angriff auf 

die Bündnisse als Angriff auf potentielle Verbündete des Feindes oder als Verhinde-

rung der Vereinigung der Truppen der Gegner. Sunzi gibt selber einen Hinweis, 

indem er betont, daß zum Angriff auf Allianzen eine eigene starke Macht nötig ist. 

Vielleicht ist damit die Abschreckungswirkung von Militärmacht gemeint. Auf je-

den Fall ist Sunzi das Muster für die Parabellum-Strategie. (Zu diesem Begriff und 

zum Kontext von Johnstons Interpretation überhaupt vergleiche oben S. 129 das 

Referat seines ganzen Buches). 

 

Jullien, François 
Über die Wirksamkeit. – Berlin : Merve Verl., 1999. – 270 S. 
Französisch 1996 u.d.T.: Traité de l’efficacité 
Bei den chinesischen Strategieautoren gibt es die europäische Unterscheidung von 

Zweck und Mitteln nicht. Der Grundbegriff ist „Situationspotential“. Die beste 

Handlung ist, eine Situation so weiter zu entwickeln, daß sie von selber die er-

wünschte Wirkung erzielt. Eher als eine Theorie des Handelns also eine Theorie des 

Nichthandelns (wenn man Nichthandeln nicht mit Weltflucht assoziiert). Jullien 

vergleicht den Kriegsautor Sunzi dann doch nicht mit dem eigentlich naheliegenden 

Tolstoi sondern mit Machiavelli (dessen Kriegskunst die am wenigsten machiavel-

listische seiner Schriften ist, der freilich auch nicht bis zum Begriff eines Situations-

potential kommt) und mit Clausewitz (dessen Vorstellung einer Ermüdung des Geg-

ners am ehesten zu Sunzi paßt, der aber zu sehr der Idee eines vernichtenden Ge-

fechtes verhaftet ist, als daß er sich für „echte Wirksamkeit“ interessieren könnte). 

     
Handel, Michael I. 
Masters of War : Classical Strategic Thought. – 3rd ed. – London (u.a.) : Cass, 
2001. – 482 S. 
Präsentiert Sunzi im Vergleich mit Jomini und Clausewitz und stellt fest, daß die 

grundlegenden Annahmen über Strategie einander sehr ähnlich sind. Eine strategie-

historische Arbeit, die nicht sinologisiert und nicht zu stark modernisiert. 

 

Vgl. dazu Thomas M. Kane, Ancient China on Postmodern War : Enduring Ideas 

from the Chinese Strategic Tradition. – London 2007: Während Handel bereit ist, 

Sunzi vorzuwerfen, daß er zu selten so genau wird, daß er uns unmittelbar etwas 

lehren kann, verteidigt Kane gegen Handel gerade diese Ungenauigkeit als da-

oistisch geprägte Offenheit für die Situation (mehr Postmoderne ist da nicht drin). 

3.5 Dialog der Religionen 

Die Idee, daß der Weltfrieden auf einen Frieden zwischen den Religionen angewie-

sen ist, ist nach einer langen Vorgeschichte der Irenik in den Friedensbewegungen 

des 19. und 20. Jahrhunderts wieder aufgenommen worden. Die kantianische und 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-132 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 133 

romantische Transformation des Reich-Gottes in Dialogfähigkeit ist eine noch 

christlich befangene Einheitsbildung. Die Bahá’í-Offenbarung der Einheit als Grund 

der Religion im 19. Jahrhundert ist auch eine Lehre, die der eigenen Religion eine 

besondere Rolle gibt. Das Parlament der Religionen 1893 (im Rahmen der Weltaus-

stellung zum Jubiläum von Kolumbus Entdeckung Amerikas) war ein erster Versuch 

auch Religionen in den zeitgenössischen Internationalismus einzuführen, aber auch 

noch christlich befangen. 1933 tagte ein zweites Parlament der Religionen, 1936 ein 

World Congress of Faiths. Der Internationalismus des 20. Jahrhundert war immer 

von Dialogen der Religionen begleitet. Erwähnt seien einige Arbeiten, um einen 

Eindruck zu geben. 

 

Für den World Congress of Faiths, gewachsen aus dem Versuch, dem Britischen 

Empire eine religiöse Basis nicht in christlicher Mission sondern gegenseitigen Ver-

ständnis der Religionen zu geben: 

Faiths and Fellowship / ed. by A. D. Millard. – London 1936. 

 

Für die Bewegung einer League of Religions, parallel zur League of Nations: 

Norman Bentwich, The Religious Foundations of Internationalism : a Study in In-

ternational Relations through the Ages. – London 1933, 2. Aufl. 1959 (wenig Inte-

resse an den Lehrtraditionen, sondern an der Entwicklung von Nationalreligionen 

zur Internationalität, mit der Annahme, daß dieser Prozeß beschleunigt werden kann, 

wenn er international organisiert wird; Bentwichs zionistische Studenten an der 

Hebräischen Universität in Jerusalem hatten ihre Zweifel und dieser frühe Versuch, 

Friedenslehre an einer Hochschule zu etablieren, mußte unter Polizeischutz abgehal-

ten werden). 

 

Für die religiösen Versuche, im Zeitalter der Blockkonfrontation Grenzen zu über-

winden: 

World Religions and World Peace : the International Interreligious Symposium on 

Peace / ed. by Homer Jack. – Boston 1968 (diese Symposien wurden später institu-

tionalisiert als World Conferences on Religion and Peace). 

 

Für die neuen kosmopolitischen Weltordnungsdiskussionen: 

Toward a Global Civilization? : The Contribution of Religions / ed. by Patricia M. 

Mische and Melissa Merkling. – New York 2001 (Aufsätze über den möglichen 

Beitrag der einzelnen Religionen zur Weltordnung; Produkt einer Zusammenarbeit 

von Global Education Associates und World Order Project). 

3.5.1 Projekt Weltethos 

Das gegenwärtig aktivste Projekt eines Dialogs der Religionen um des Friedens 

willen – oder täuschen hier der Blick aus Westeuropa, die Intellektualität des Unter-

nehmens und der Umfang der Literatur? – wurde 1989 von Hans Küng, dem Tübin-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-132 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 134

ger Professor für ökumenische Theologie, initiiert. Die Religionen sollen ihre Ver-

schiedenheit achten, aber erkennen, daß sie einen gemeinsamen Kern von Werten 

besitzen. 

     
Weltfrieden durch Religionsfrieden : Antworten aus den Weltreligionen / hrsg. 
von Hans Küng und Karl-Josef Kuschel. – München (u.a.) : Piper, 1993. – 221 
S. (Serie Piper ; 1862) 
Dokumente eines Kolloquiums 1989 mit Vertretern verschiedener Religionen inner-

halb eines UNESCO-Rahmens. Aus den Erfahrungen dieser Zusammenkunft ging 

das Projekt Weltethos hervor. Küngs Anliegen war damals noch nicht der Beitrag 

der Religionen zum Frieden überhaupt, sondern der Dialog der Religionen, um we-

nigstens die aus den Religionen kommende Gewalt abzubauen. 

     
Küng, Hans 
Projekt Weltethos. – München (u.a.) : Piper, 1990. – 191 S. 
Das Projekt der Moderne ist in eine Sachgasse geraten, jetzt kann nur noch eine 

neue Bindung und Verantwortung helfen. Die Philosophie tut sich schwer mit ver-

bindlichen universellen Werten. Die Religionen stehen eher zur Verfügung. Bei der 

Formulierung eines gemeinsamen Kerns an Werten muß ein Mittelweg zwischen 

Wahrheitsfanatismus und Wahrheitsvergessenheit eingehalten werden, diese stand-

hafte Dialogfähigkeit identifiziert Küng mit Friedensfähigkeit. 

  

Erklärung zum Weltethos : die Deklaration des Parlaments der Weltreligionen 
/ hrsg. von Hans Küng und Karl-Josef Kuschel. – München (u.a.) : Piper, 1993. 
– 138 S. (Serie Piper ; 1958) 
Das Parlament der Religionen 1993 (eine Jubiläumsveranstaltung zum ersten Parla-

ment 1893) verabschiedete eine Resolution mit dem Kernsatz „Jeder Mensch muß 

menschlich behandelt werden“, dazu eine Version der Goldenen Regel, Kultur der 

Gewaltlosigkeit, Ehrfurcht vor dem Leben, Solidarität/gerechte Wirtschaftordnung, 

Toleranz, Geschlechtergleichheit. Weltethos wird definiert als „Grundkonsens be-

züglich bestehender verbindender Werte, unverrückbarer Maßstäbe und persönlicher 

Grundhaltungen.“ 

  

Wissenschaft und Weltethos / hrsg. von Hans Küng und Karl-Josef Kuschel. – 
durchgesehene Taschenbuchausgabe. – München (u.a.) : Piper, 2001. – 524 S. 
(Serie Piper ; 2347) 
ursprünglich 1998. S. 493-524 eine Bibliographie zum Projekt Weltethos 
Alle Autoren sind sich einig, daß Globalisierung ein Weltethos braucht, einige äu-

ßern aber Zweifel, ob Religionen dieses Weltethos eher bieten können als eine säku-

lare Ethik. Hartmut von Hentig vermißt nicht nur einen so grundlegenden Wert wie 

die Freiheit oder eine so religiöse Tugend wie das Erbarmen, sondern besteht auch 

auf der Dialektik der Werteerziehung: Werte sind nicht einfach vorhanden und kön-

nen deshalb nicht einfach weitergegeben werden, sondern können erst an ihrem 

Scheitern erfahren werden. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-132 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

