Gegners, Angriff auf die Stidte des Gegners. Die Kommentatoren haben freilich die
Vereitelung der Strategie des Gegners als Praventivkrieg gelesen, den Angriff auf
die Biindnisse als Angriff auf potentielle Verbiindete des Feindes oder als Verhinde-
rung der Vereinigung der Truppen der Gegner. Sunzi gibt selber einen Hinwesis,
indem er betont, dal zum Angriff auf Allianzen eine eigene starke Macht notig ist.
Vielleicht ist damit die Abschreckungswirkung von Militirmacht gemeint. Auf je-
den Fall ist Sunzi das Muster filir die Parabellum-Strategie. (Zu diesem Begriff und
zum Kontext von Johnstons Interpretation iiberhaupt vergleiche oben S. 129 das
Referat seines ganzen Buches).

Jullien, Francois

Uber die Wirksamkeit. — Berlin : Merve Verl., 1999. — 270 S.

Franzésisch 1996 u.d.T.: Traité de I’efficacité

Bei den chinesischen Strategieautoren gibt es die europdische Unterscheidung von
Zweck und Mitteln nicht. Der Grundbegriff ist ,,Situationspotential®. Die beste
Handlung ist, eine Situation so weiter zu entwickeln, da}3 sie von selber die er-
wiinschte Wirkung erzielt. Eher als eine Theorie des Handelns also eine Theorie des
Nichthandelns (wenn man Nichthandeln nicht mit Weltflucht assoziiert). Jullien
vergleicht den Kriegsautor Sunzi dann doch nicht mit dem eigentlich naheliegenden
Tolstoi sondern mit Machiavelli (dessen Kriegskunst die am wenigsten machiavel-
listische seiner Schriften ist, der freilich auch nicht bis zum Begriff eines Situations-
potential kommt) und mit Clausewitz (dessen Vorstellung einer Ermiidung des Geg-
ners am chesten zu Sunzi palit, der aber zu sehr der Idee eines vernichtenden Ge-
fechtes verhaftet ist, als daB er sich fiir ,,echte Wirksamkeit™ interessieren konnte).

Handel, Michael I.

Masters of War : Classical Strategic Thought. — 3" ed. — London (u.a.) : Cass,
2001.—482 S.

Présentiert Sunzi im Vergleich mit Jomini und Clausewitz und stellt fest, daf} die
grundlegenden Annahmen iiber Strategie einander sehr dhnlich sind. Eine strategie-
historische Arbeit, die nicht sinologisiert und nicht zu stark modernisiert.

Vgl. dazu Thomas M. Kane, Ancient China on Postmodern War : Enduring Ideas
from the Chinese Strategic Tradition. — London 2007: Wahrend Handel bereit ist,
Sunzi vorzuwerfen, daf3 er zu selten so genau wird, dafl er uns unmittelbar etwas
lehren kann, verteidigt Kane gegen Handel gerade diese Ungenauigkeit als da-
oistisch geprigte Offenheit fiir die Situation (mehr Postmoderne ist da nicht drin).

3.5 Dialog der Religionen

Die Idee, dall der Weltfrieden auf einen Frieden zwischen den Religionen angewie-
sen ist, ist nach einer langen Vorgeschichte der Irenik in den Friedensbewegungen
des 19. und 20. Jahrhunderts wieder aufgenommen worden. Die kantianische und

132

22.01.2026, 03:46:15. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

romantische Transformation des Reich-Gottes in Dialogfahigkeit ist eine noch
christlich befangene Einheitsbildung. Die Baha’i-Offenbarung der Einheit als Grund
der Religion im 19. Jahrhundert ist auch eine Lehre, die der eigenen Religion eine
besondere Rolle gibt. Das Parlament der Religionen 1893 (im Rahmen der Weltaus-
stellung zum Jubildum von Kolumbus Entdeckung Amerikas) war ein erster Versuch
auch Religionen in den zeitgendssischen Internationalismus einzufiihren, aber auch
noch christlich befangen. 1933 tagte ein zweites Parlament der Religionen, 1936 ein
World Congress of Faiths. Der Internationalismus des 20. Jahrhundert war immer
von Dialogen der Religionen begleitet. Erwdhnt seien einige Arbeiten, um einen
Eindruck zu geben.

Fiir den World Congress of Faiths, gewachsen aus dem Versuch, dem Britischen
Empire eine religiose Basis nicht in christlicher Mission sondern gegenseitigen Ver-
stindnis der Religionen zu geben:

Faiths and Fellowship / ed. by A. D. Millard. — London 1936.

Fiir die Bewegung einer League of Religions, parallel zur League of Nations:
Norman Bentwich, The Religious Foundations of Internationalism : a Study in In-
ternational Relations through the Ages. — London 1933, 2. Aufl. 1959 (wenig Inte-
resse an den Lehrtraditionen, sondern an der Entwicklung von Nationalreligionen
zur Internationalitdt, mit der Annahme, daB3 dieser ProzeB beschleunigt werden kann,
wenn er international organisiert wird; Bentwichs zionistische Studenten an der
Hebriischen Universitit in Jerusalem hatten ihre Zweifel und dieser frithe Versuch,
Friedenslehre an einer Hochschule zu etablieren, muf3te unter Polizeischutz abgehal-
ten werden).

Fiir die religiésen Versuche, im Zeitalter der Blockkonfrontation Grenzen zu iiber-
winden:

World Religions and World Peace : the International Interreligious Symposium on
Peace / ed. by Homer Jack. — Boston 1968 (diese Symposien wurden spéter institu-
tionalisiert als World Conferences on Religion and Peace).

Fiir die neuen kosmopolitischen Weltordnungsdiskussionen:
Toward a Global Civilization? : The Contribution of Religions / ed. by Patricia M.
Mische and Melissa Merkling. — New York 2001 (Aufsitze iiber den moglichen
Beitrag der einzelnen Religionen zur Weltordnung; Produkt einer Zusammenarbeit
von Global Education Associates und World Order Project).

3.5.1 Projekt Weltethos

Das gegenwirtig aktivste Projekt eines Dialogs der Religionen um des Friedens
willen — oder tduschen hier der Blick aus Westeuropa, die Intellektualitét des Unter-
nehmens und der Umfang der Literatur? — wurde 1989 von Hans Kiing, dem Tiibin-

133

https://dol.org/10.5771/9783845222097-132 - am 22.01.2028, 03:46:1 /de/e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ger Professor fiir 6kumenische Theologie, initiiert. Die Religionen sollen ihre Ver-
schiedenheit achten, aber erkennen, daf} sie einen gemeinsamen Kern von Werten
besitzen.

Weltfrieden durch Religionsfrieden : Antworten aus den Weltreligionen / hrsg.
von Hans Kiing und Karl-Josef Kuschel. — Miinchen (u.a.) : Piper, 1993. — 221
S. (Serie Piper ; 1862)

Dokumente eines Kolloquiums 1989 mit Vertretern verschiedener Religionen inner-
halb eines UNESCO-Rahmens. Aus den Erfahrungen dieser Zusammenkunft ging
das Projekt Weltethos hervor. Kiings Anliegen war damals noch nicht der Beitrag
der Religionen zum Frieden iiberhaupt, sondern der Dialog der Religionen, um we-
nigstens die aus den Religionen kommende Gewalt abzubauen.

Kiing, Hans

Projekt Weltethos. — Miinchen (u.a.) : Piper, 1990. — 191 S.

Das Projekt der Moderne ist in eine Sachgasse geraten, jetzt kann nur noch eine
neue Bindung und Verantwortung helfen. Die Philosophie tut sich schwer mit ver-
bindlichen universellen Werten. Die Religionen stehen eher zur Verfiigung. Bei der
Formulierung eines gemeinsamen Kerns an Werten mufl ein Mittelweg zwischen
Wabhrheitsfanatismus und Wahrheitsvergessenheit eingehalten werden, diese stand-
hafte Dialogfahigkeit identifiziert Kiing mit Friedensfahigkeit.

Erklirung zum Weltethos : die Deklaration des Parlaments der Weltreligionen
/ hrsg. von Hans Kiing und Karl-Josef Kuschel. — Miinchen (u.a.) : Piper, 1993.
— 138 S. (Serie Piper ; 1958)

Das Parlament der Religionen 1993 (eine Jubildumsveranstaltung zum ersten Parla-
ment 1893) verabschiedete eine Resolution mit dem Kernsatz , Jeder Mensch muf}
menschlich behandelt werden®, dazu eine Version der Goldenen Regel, Kultur der
Gewaltlosigkeit, Ehrfurcht vor dem Leben, Solidaritét/gerechte Wirtschaftordnung,
Toleranz, Geschlechtergleichheit. Weltethos wird definiert als ,,Grundkonsens be-
ziiglich bestehender verbindender Werte, unverriickbarer Maf3stiabe und personlicher
Grundhaltungen.*

Wissenschaft und Weltethos / hrsg. von Hans Kiing und Karl-Josef Kuschel. —
durchgesehene Taschenbuchausgabe. — Miinchen (u.a.) : Piper, 2001. — 524 S.
(Serie Piper ; 2347)

urspriinglich 1998. S. 493-524 eine Bibliographie zum Projekt Weltethos

Alle Autoren sind sich einig, dal Globalisierung ein Weltethos braucht, einige du-
Bern aber Zweifel, ob Religionen dieses Weltethos eher bieten konnen als eine séku-
lare Ethik. Hartmut von Hentig vermif3t nicht nur einen so grundlegenden Wert wie
die Freiheit oder eine so religiose Tugend wie das Erbarmen, sondern besteht auch
auf der Dialektik der Werteerzichung: Werte sind nicht einfach vorhanden und kon-
nen deshalb nicht einfach weitergegeben werden, sondern konnen erst an ihrem
Scheitern erfahren werden.

134

https://dol.org/10.5771/9783845222097-132 - am 22.01.2028, 03:46:1 /de/e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

