Im Reich der Schlangenkonigin:

Die anatolische Volksliteratur als Quelle
fur tiirkische Literaten™

Wenn wir das Reich der Schlangenkonigin $ahmeran betreten, geraten wir in eine
magische Welt, wo Zauberkrifte walten, die unser Geftihl fur Raum und Zeit ver-
wirren. Die Grenzen zwischen der realen Welt, die mit ihrer banalen Wirklichkeit
und einem wackligen topografischen Geriist durchaus noch wahrnehmbar bleibt,
und der fantastischen Welt, in der den »Menschenkindern« — wie die Schlangenko-
nigin uns nennt — Feen, Riesen, Dimonen, sprechende Tiere, Zwitterwesen, Engel,
Propheten und Heilige begegnen, sind durchlissig. Als Grenziiberginge dienen et-
wa der Brunnen, den Sahmeran als Honigspeicher nutzt, und die chinesische
Mauer, deren einzige Pforte nur der Engel Gabriel oder der Prophet Hizir zu oft-
nen vermag. Sahmeran hat ihren Sommersitz am Berg Kaf, auf dem der Wunder-
vogel Simurg alias Zimriit Anka zu landen pflegt, der ab und zu auch verirrte
Menschenkinder transportiert, und wo, wie wir aus der Geschichte Noahs erfahren,
auch die Arche gestrandet ist. Diese verwunschene Welt der orientalischen Mir-
chen ist uns aus Tausendundeine Nacht vertraut. In dem verwirrend heterogenen,
unerschopflichen arabischen Erzdhlwerk wird beeindruckend dokumentiert, dass
die muslimischen Volker der Araber, Perser, Tiirken, Inder u. a., die heute in unab-
hingigen Nationalstaaten auch kulturell ihre eigenen Wege gehen, in vormoderner
Zeit eine reiche, gemeinsame Mirchen- und Mythentradition pflegten. Das haben
sie auch ithrem heiligen Buch, dem Koran, zu verdanken, in dem, wie Goethe im
West-dstlichen Divan hervorhebt, manches »Mirchenhafte« zu finden ist. Besonders
die Passagen tber das Leben der Propheten Noah, Abraham, Salomo und Josef
bilden die Grundlage fur fantastische, volkstimliche Erzihlungen. Die Existenz
der Dschinnen (Dimonen) ist durch den Koran belegt, man begegnet Zulkarneyn,
dem Zweigehornten (also Alexander dem Groflen), der vom Wasser des Lebens ge-
trunken hat, und erfihrt von Salomos Fihigkeit, die Sprache der Vogel zu verste-
hen. Selbst der Begriff des »verriickten Dichters«, als »Mecnun« auch bei den Tiir-
ken zur Metapher fir den wahnsinnigen Liebenden geworden, stammt aus dem
heiligen Buch. Ja, die 12. Sure, die Josefs Schicksal gewidmet ist und in der Allah
dem Propheten zu Anfang mitteilt, er werde ihm jetzt die »schénste Geschichte«
offenbaren, hat spiter persische und tiirkische Dichter zu umfangreichen Epen
tber das Liebespaar »Josef und Suleika« angeregt.

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2010. Nachwort. In: Erika Glassen und Hasan
Ozdemir (Hrsg.), Im Reich der Schlangenkinigin. Mdirchen, Schwinke, Helden- und Liebesgeschich-
ten. Zurich: Unionsverlag (Ttrkische Bibliothek), 313-330.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 ERIKA GLASSEN

Der rudimentire Charakter vieler Geschichten im heiligen Buch ermutigte die
Autoren der Korankommentare, der Uberlieferungsliteratur und der Propheten-
geschichten zu ausschmiickenden Erginzungen, und diese sekundire religiose
Traditionsliteratur wurde viel beliebter beim einfachen Volk als der Koran, weil
sie von Predigern oft miindlich iiberliefert, aber bald auch in die anderen islami-
schen Kultursprachen tibertragen wurde. Denn das heilige arabische Buch durfte
ja nicht Ubersetzt werden, was zur Folge hatte, dass die nicht arabischen Muslime
die auswendig gelernten Verse wie Zauberformeln murmelten.

Das heilige Buch in arabischer Sprache und die Dominanz der Araber fithrten
dazu, dass die besiegten Volker nach ihrer Bekehrung erst relativ spit eigene is-
lamische Literatursprachen entwickelten. Das gilt auch fiir die Iraner und die aus
Zentralasien westwirts gewanderten Tirken, deren Geschichte und Literatur uns
hier interessiert.

Wenn wir die Entwicklungsgeschichte der osmanisch-tiirkischen Sprache und
Literatur verfolgen, fillt auf, dass der Einfluss der persischen Literatur auf die
tiirkische ganz besonders prigend wirkte. Das hat geografische und historische
Griinde. Schon in vorislamischer Zeit kamen die Iraner mit den Turkvolkern in
Transoxanien in Berithrung.

Dort haben Tirken die islamische religiose Tradition weitgehend von den Per-
sern Uibernommen, die frith zum Islam tbergetreten waren. In den von islami-
sierten Tirken errichteten Fiirstentiimern waren dann oft iranische Wesire tonan-
gebend und setzten das Persische als Amtssprache durch. Turkische Herrscher
wirkten als Mizene persischer Dichter und beschleunigten dadurch den Prozess
der Etablierung des Neupersischen zur zweiten Literatursprache des Islam. Diese
enge politisch-kulturelle Symbiose, die Iraner und Tiirken schon in Zentralasien
und Horasan verband und die wechselseitig befruchtend wirkte, wurde nach der
Westwanderung der oguzisch-tiirkischen Stimme, zu denen die Seldschuken und
Osmanen gehorten, in Kleinasien sogar gefestigt. Die Islamisierung und Tirkisie-
rung Kleinasiens war ein langer Prozess, der mit dem Sieg der Grof3seldschuken
tber ein grofles byzantinisches Heer bei Malazgirt 1071 begann. Noch vor dem
vollstindigen Zusammenbruch des Byzantinischen Reiches konnte sich in der
mittelanatolischen Stadt Konya im 13. Jahrhundert unter den tirkischen Sel-
dschuken ein kulturelles Zentrum herausbilden, in dem die persische Sprache
und Literatur gepflegt wurden. Dort wirkte der grofle persische Dichter Celal-
eddin Rami, der mit seinem Vater vor dem Mongolensturm aus Balch geflohen
war. Die Tiirken nannten ihn liebevoll Mevlan4, unseren Herrn, denn sein mysti-
sches Epos, kurz Mesnevi (das Doppeltgereimte) genannt, wurde neben dem Ko-
ran fast zu einem heiligen Buch fiir die Perser und besonders die Turken. Wie
erwiesen ist, hat Mevlani in seinem Mesnevi viele volkstimliche Geschichten aus
seiner neuen Heimat Anatolien verarbeitet. Der nach ithm benannte Sufi-Orden
der Mevlevis, der tanzenden Derwische, galt immer als tolerant. Kleinasien war ja
seit eh und je ein Schmelztiegel der verschiedenen Ethnien und Religionen, und

am 22.01.2026, 04:12:2.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IM REICH DER SCHLANGENKONIGIN 65

die Glaubensvorstellungen und Briuche der einheimischen Griechen, Armenier,
Kurden und anderer vermischten sich mit denen, die Tiirken aus Zentralasien
importiert hatten. Der von allen Turken hochverehrte Yunus Emre (etwa 1240-
1320) gehort zu den volkstiimlichen Dichtern sufischer Pragung. Auch die unse-
rem Band vorangestellten Tekerleme-Gedichte stammen aus diesem Milieu der
frithen anatolischen Mystik.

Seit dem 14. Jahrhundert gewannen die Osmanen, ein anderer oguzisch-
tiirkischer Stamm, allmihlich die Oberhand in Kleinasien und in weiten Teilen
des Balkans; ein Siegeszug, der in der entscheidenden Niederlage der Byzantiner
und der Eroberung Konstantinopels 1453 gipfelte. Am Hofe der Osmanen in der
neuen Hauptstadt Istanbul wurde dann das Osmanisch-Tirkische endgiiltig zu
einer anerkannten islamischen Kultursprache. Aber die osmanischen Tiirken
blieben auf dem Gebiet der Literatur immer iranophil, selbst als sich die beiden
Volker seit der Griindung des zwolferschiitischen Safawidenreiches Iran um 1500
politisch und religios feindselig gegeniiberstanden.

Die osmanisch-tiirkische hofische Poesie, die sogenannte Diwan-Dichtung, die
einer Mischsprache mit vielen Lehnwortern aus dem Arabischen und Persischen
und einer raffinierten Poetologie huldigte, ja sogar das quantitierende Aruz-
Metrum iibernahm, blieb eine Domine der gebildeten Schicht. Die Gattungen
der klassischen islamischen Literaturen der Araber und Perser wurden nachgeahmt
und abgewandelt. Dazu gehorten die Gedichtformen (Kasside, Gazel, Vierzeiler)
und auch die von den Persern geschaffenen gereimten Epen (Mesnevi), wie das
Heldenepos, das mystische Lehrgedicht und besonders die beliebten romanti-
schen Epen, in denen die Schicksale berithmter Liebespaare dargestellt wurden.

Daneben blithte in Anatolien eine reiche volkstimliche Poesie und Erzihl-
kunst in einfacher tiirkischer Sprache, die lange auf miindlicher Uberlieferung
beruhte und stark von der islamischen Mystik geprigt war. Doch auch auf dieser
volkstimlichen Ebene wurden in den Themen und Motiven vielfiltige Ur-
sprungselemente aus dem ganzen islamischen Kulturbereich und dem heimi-
schen Umfeld kaleidoskopartig vermischt.

Diese kurze historische Darstellung der verwickelten kulturpolitischen Konstel-
lationen in der multiethnischen islamischen Welt kann vielleicht verdeutlichen,
wie schwer es ist, genuin tiirkische Traditionen in Anatolien auszumachen. Dazu
kommt, dass die gebildeten Osmanlis an der Volksliteratur wenig interessiert wa-
ren. Sie disqualifizierten die tiirkische Umgangssprache noch im 19. Jahrhundert
verichtlich als grobes Tiirkisch (Kaba Tiirkge), ja sie wollten selbst nicht gerne als
Tirken bezeichnet werden.

So nimmt es nicht wunder, dass die volkskundliche Forschung erst spit einsetz-
te und zunichst von westlichen Turkologen betrieben wurde. Bahnbrechend wirk-
te der Ungar Ignacz Kunos, der in Budapest bei Hermann Vambery Turkologie
studiert hatte und als junger idealistischer Gelehrter auszog, um in Istanbul Zeug-
nisse trkischer Volksliteratur zu sammeln. In einer Vorlesungsreihe tiber »Die



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 ERIKA GLASSEN

Turkische Volksliteratur« beschreibt er vor tiirkischen Studenten der frithen Repu-
blikzeit (1925/26) detailliert seine frustrierenden Erfahrungen und ersten Erfolge
in den Jahren 1885 bis 1890. Dieser authentische autobiografische Bericht ist eine
unschitzbare historische Quelle, aus der wir erfahren, wie es um die Rezeption
der volkstimlichen Literatur im spitosmanischen Reich bestellt war. Silleyman
Efendi, der angesehene Scheich der Ozbeken-Tekke in Istanbul/Uskiidar, wo die
zentralasiatischen Tiirken auf ihrer Pilgerreise nach Mekka haltzumachen pflegten,
machte Kunos wenig Hoffnung, volkstimliche Literatur im Osmanenreich zu
finden, und vertraute ihm an: »Die Osmanlis sind Muslime, keine Nationalisten.«
(Osmanlilar ehl-i Islamdir, ehl-i millet degildir.) Doch Kunos lief} nicht locker. Als
Erstes gelang es ihm, Lieder (Tiirkit) — auch mit politischen Anspielungen —, Wie-
genlieder (Ninni) und Wechselgesinge (Mani) im »nationalen« turkischen, Silben
zdhlenden, akzentuierenden Versmafl aufzuzeichnen. Im heiligen Monat Rama-
dan verbrachte er fast jede Nacht nach dem Fastenbrechen in einem Café in
Istanbul/Aksaray, wo er das tiirkische Schattenspiel und seine Hauptfiguren
Karagoz und Hacivat kennen und lieben lernte. Er veroffentlichte bald die Uber-
setzung einiger Stiicke, die er mithilfe tiirkischer Bekannter aufgezeichnet hatte.
Das Pendant zum Schattenspiel, das Spiel der Mitte (Orta Oyunu) mit echten
Schauspielern, war unter Abdiilhamid II. in Istanbul verboten. Kunos reiste extra
nach Eskisehir, um das Orta Oyunu personlich zu erleben.

Aber Kunos, der die deutschen Hausmairchen der Gebriider Grimm kannte,
hatte sich in den Kopf gesetzt, tiirkische Marchen (Masal) zu sammeln und aufzu-
schreiben. Es mutet fast grotesk an, dass er im literarischen Salon der eleganten
Dichterin Nigar Hanim (1862-1919) in Beisein des damaligen Erziehungsmini-
sters Miinif Pascha (1828-1910) und des bekannten Schriftstellers Recaizade
Mahmut Ekrem (1847-1914), einer der prominentesten osmanisch-tiirkischen
Romanschreiber, also in einem Kreis von Intellektuellen, die sich westlichen Ideen
zugewandt hatten, auf die ersten tlirkischen Volksmarchen stief. Denn der junge
Kunos brachte durch sein enthusiastisches Eintreten flir die tlirkische Volksspra-
che - er gab einige Lieder (Turkii), die er gesammelt hatte, zum Besten — diesen
reservierten Literatenkreis zum Nachdenken. Als er klagte, wie verzweifelt er auf
der Suche nach Volksmirchen (Masal) sei, meldete sich schiichtern aus dem Hin-
tergrund die betagte Mutter der Nigar Hanim. Auf Dringen der Giste erzihlte
nun die alte Dame, nicht ohne die unverzichtbare Tekerleme-Einleitung, das Mir-
chen vom Holzfiller. Kunos war begeistert und zeichnete Tekerleme und Mirchen
sorgfiltig auf. Er ermahnte die osmanischen Literaten, indem er Goethe und die
Briider Grimm als Vorbilder hinstellte, sich um die eigenen volkstiimlichen Schat-
ze zu kimmern.

Die kreative Neugier und die Erfolge von Kunos wirkten nicht nur auf die Li-
teraten anregend, sondern seine Publikationen in deutscher und ungarischer
Sprache setzten die tirkische Volkskunde in Gang. Das war ein spannender Pro-
zess. Zuerst sammelten westliche Turkologen, darunter auch deutsche, wie Georg



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IM REICH DER SCHLANGENKONIGIN 67

Jacob, Theodor Menzel und Otto Spies, tuirkische volkstimliche Literatur, vor al-
lem Mirchen, und publizierten sie in deutscher Sprache. Aber allmihlich zeigten
auch tirkische Verlage Interesse. Seit Ende des 19. Jahrhunderts zeichnete man
mindlich tiberlieferte Texte auf und verbreitete sie in osmanischen Steindrucken.
Der deutsche Orientalist Hellmut Ritter weilte als Militiradjutant im Ersten
Weltkrieg in Istanbul und liefd sich vom letzten Hofschattenspieler der osmani-
schen Sultane einen ganzen Ramadan-Zyklus der Karagoz-Schattenspiele diktie-
ren und verdffentlichte ihn nach und nach zweisprachig in drei Binden. Solche
Aktivititen wurden dann in der Republikzeit (seit 1923) staatlich gefordert, denn
unter der Flagge des tiirkischen Nationalismus wurde das volkstimliche nationa-
le Erbe gepflegt, wihrend die komplizierte osmanische Hochsprache und die
Diwan-Literatur in Ungnade fielen. So fuhrten die rigorose Sprachreform, durch
die arabische und persische Worter ausgemerzt werden sollten, und die Uber-
nahme des leicht abgewandelten lateinischen Alphabets 1928, die diese Operati-
on beschleunigten, dazu, die hohe Literatur der Osmanen vergessen zu lassen.
Davon waren sogar die ersten tiirkischen Romane, die stolzen Produkte einer
verwestlichten Literatenschicht, betroffen. Es war eine verkehrte Welt, denn statt
dieser Romane kamen viele der Ende des 19. Jahrhunderts bereits in arabischer
Schrift aufgezeichneten Volksbiicher frith zu der Ehre, in Lateinschrift iibertragen
zu werden. Der Buchmarkt war damals nach der Alphabetreform schlecht be-
stiickt, und die einfache Sprache dieser volkstimlichen Erzidhlungen lag im offi-
ziellen Trend. Sie konnten den neu alphabetisierten breiten Schichten zur ersten
Lektiire dienen.

Hier ist ein Wort angebracht zu den Eigennamen in den volkstimlichen tirki-
schen Texten. In den Lateinschriftfassungen sind sie oft verballhornt. Aber allein
die Tatsache, dass die Tiirken einen so reichen Vokalvorrat haben und diesen bei
der Lesung der ohne Vokale geschriebenen arabischen Schrift mehr oder weniger
willkiirlich einsetzen, dass sie die emphatischen arabischen Konsonanten (d und
t) wie ein stimmbhaftes s (geschrieben z) aussprechen und dass sie keine Konso-
nantenhdufungen lieben, fihrt zur Verfremdung arabischer und persischer Be-
griffe und Eigennamen; man konnte auch sagen, so geschah allmihlich und fast
unbemerkt die Turkisierung gesamtislamischer Stoffe.

Zu den produktivsten tiirkischen Forschern auf dem Gebiet der Volkskunde
gehorte Pertev Naili Boratav (1908-1989), der seit den 1930er-Jahren Texte aus al-
len Sparten der Volksliteratur sammelte und publizierte sowie Studien dariiber
verfasste. Einen Hohepunkt seiner Arbeit bildet das 1953 zusammen mit Wolfram
Eberhard herausgebrachte Standardwerk Typen tiirkischer Volksmdrchen. Ein grofier
Teil des gingigen Bestands tiirkischer Volksmirchen war damals gesammelt, in
verschiedenen Sprachen publiziert oder im Ankaraner Institut fiir Volkskunde,
dem Boratav bis zu seiner Emigration 1945 (er wurde als Kommunist verdichtigt)
vorstand, archiviert. Boratav konnte seine Forschungen in Paris am CNRS (Cen-
tre national de la recherche scientifique) fortsetzen.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 ERIKA GLASSEN

Auch in deutscher Sprache liegen inzwischen verschiedene Sammlungen tiirki-
scher Mirchen vor. Boratav hat dazu mit seinem Band Tzirkische Volksmdrchen, der
1973 im Akademie Verlag Berlin in der damaligen DDR publiziert wurde, beige-
tragen.

Die Turkische Bibliothek, die sich zur Aufgabe gemacht hat, die moderne tiir-
kische Literatur seit 1900 in herausragenden Werken zu prisentieren, folgt logi-
scherweise ihrer Hauptstromung, die den Verwestlichungsprozess nachzeichnet,
der das geistige Leben der Tiirkei im 20. Jahrhundert bestimmte. Doch wir moch-
ten unsere Leser auch mit einer Auswahl traditioneller Stoffe bekannt machen,
die man vielleicht als poetischen Urquell der anatolischen Mentalitit bezeichnen
darf, aus dem alle Schichten der Bevolkerung ihre frithen literarischen Bediirfnis-
se gestillt haben, auch die modernen turkischen Schriftsteller. Wie das Beispiel
von Nigar Hanims Mutter zeigt und die Memoiren hochgestellter Personlichkei-
ten verraten, waren es die Miitter und Grofimiitter sowie die Bediensteten ver-
schiedener ethnischer Herkunft in den Herrenhiusern, die den Kindern den
Mirchen- und Liedschatz Anatoliens nahebrachten. Obwohl der Mitherausgeber
dieses Bandes, Hasan Ozdemir, an der Universitit Ankara wie Boratav intensiv
Mirchenforschung betrieben und aus miindlicher Uberlieferung selbst neue Tex-
te zusammengetragen und archiviert hat, haben wir uns entschlossen, nicht einen
weiteren Marchenband herauszugeben, sondern ein anderes Genre der Volkslite-
ratur in den Vordergrund zu stellen, nimlich die sogenannten Volksromane oder
Volksbiicher, die, wie bereits erwihnt, seit Ende des 19. Jahrhunderts gedruckt
wurden, aber aufler in akademischen Zweckschriften anscheinend noch nicht ins
Deutsche iibersetzt wurden. Diese Texte waren urspriinglich nicht fiir die Lektiire
und den Hausgebrauch bestimmt, sondern wurden von professionellen, mimi-
schen Mirchenerzihlern oder Singern (Barden oder Troubadouren), die sich
selbst als Agiks (Liebende) bezeichneten, zur Saz vorgetragen. Diese kleinen, zu-
nichst mit primitiven Zeichnungen und spiter mit knalligen Titelbldttern und
Bildern ausgestatteten Heftchen scheinen sehr beliebt gewesen zu sein. In den
spiatosmanischen Drucken sind meist zwei Erzihlungen enthalten, eine im Zen-
trum und die andere um den Rand herum geschrieben. Sie erlebten auch in La-
teinschrift, oft von darauf spezialisierten, namentlich genannten Autoren nacher-
zihlt, viele Auflagen und wurden in Moscheehofen und von fliegenden Hind-
lern verkauft.

Zu den beliebtesten tiirkischen Volksromanen gehort die Erzihlung von der
Schlangenkonigin Sahmeran. Die Geschichte von dem Jiingling Camsap und der
Schlangenkonigin ist im Gegensatz zu den meist einfach, fast schematisch struktu-
rierten tlrkischen Mirchen und Volksbiichern ein komplexes Gebilde, zusam-
mengehalten von einer Rahmenerzihlung wie in Tausendundeine Nacht, wo ibri-
gens Seherezad auch die Geschichte von Sahmeran erzahlt. Diese Geschichte hat-
te namlich schon eine lange literarische Karriere hinter sich, bevor sie auf das Ni-
veau einer tirkischen Volkserzihlung herabgesunken ist, ohne dabei ihren Char-

am 22.01.2026, 04:12:2.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IM REICH DER SCHLANGENKONIGIN 69

me eingebiifit zu haben. Thr Schicksal demonstriert exemplarisch den engen Zu-
sammenhang der arabischen, persischen und tirkischen Literaturen und die
Durchlissigkeit der Sprachgrenzen im islamischen Raum fir populire Stoffe und
deren Flexibilitit. Die literarischen Spuren fithren zuriick auf einen vorislami-
schen mittelpersischen Kern. Das Gemeinsame mit spiteren Versionen ist die Fi-
gur eines Weisen oder Wesirs Camasp (das tiirkische Camsap ist eine typische Ver-
lesung wegen Konsonantenhiufung). In dieser frithen Schicht des Camaspname
(Buch des Camasp) handelt es sich um gelehrte, moralisierende Dialoge tiber die
Geheimnisse der Schopfung. In der arabischen Fassung der Tausendundeine Nacht
hat dann die Schlangenkonigin die Rolle des weisen, moralisierenden Wesens
tibernommen, und Hasib alias Camsap verkorpert den tumben Toren, der erst
durch die Begegnung mit ihr zum Weisen wird. Unmittelbare thematische und
strukturelle Beziige bestehen endlich zwischen dem tirkischen Volksbuch Sahmze-
ran und dem osmanisch-tirkischen gereimten Epos (Mesnevi) unter dem Titel
Camaspname, das der Dichter Musa Abdi auf Wunsch des osmanischen Sultans
Murat II. (1421-1451) verfasste. Die Beliebtheit des Werkes wird durch die Fiille
der osmanischen Handschriften bezeugt, die sich in alten tiirkischen Bibliotheken
finden. In beiden Werken ist der ganze Kosmos der Mirchenwelt prisent, wobei
sich die Volkserzihlung, vor allem in der lateinschriftlichen Fassung, manche
Freiheiten erlaubt, Personen und Ortsnamen verballhornt oder willkiirlich verin-
dert, Motive einfiigt oder weglisst und so weiter.

In unserem Band, vor allem in dem Volksbuch von Sahmeran, finden wir
noch einen matten Abglanz des magischen Weltbilds, das sich in vormoderner
Zeit, nach dem Sieg der sunnitischen Traditionalisten tiber die Philosophen und
spekulativen Theologen im 11./12. Jahrhundert, unter den Gliubigen durchsetz-
te. Man denunzierte den menschlichen Verstand, leugnete das Kausalititsprinzip
und glaubte, Gott wirke direkt durch Vermittlung der Engel und verursache jedes
Ereignis und jede Handlung selbst. Schone Beispiele fir diese fantastische Be-
griindungslehre finden sich in unseren Geschichten iiber die Propheten Abraham
und Noah. Warum ist das Maultier unfruchtbar? Allah hat es bestraft, weil es
Holz fiir Abrahams Scheiterhaufen herangeschleppt hat. Warum kann die Nach-
tigall so wunderbar singen? Sie wurde von Allah belohnt, weil sie sich aus Liebe
zu Abraham ins Feuer stiirzte. Sie wurde mit ihm gerettet und durfte Allahs tau-
send geheime Namen lernen. Wenn die Katze gebraucht wird zum Miusefangen
in der Arche, lisst Allah den Léwen niesen, und sie springt hervor. Der Elefant
dient dazu, das Schwein zu produzieren, damit der Kot und Abfall in der Arche
gefressen werden. Alle diese unglaublichen Geschichten werden aber, wie in der
Traditionsliteratur tiblich, durch islamische Autorititen beglaubigt.

Es war auch die islamische Mystik (Sufik), die eine Atmosphire begiinstigte, die
in den Mirchenbiichern und Volksromanen ihren Niederschlag fand. Nicht zufil-
lig spielt der Derwisch oder Pir (Sufimeister und Patron der Asik-Singer) in vielen
unserer Texte eine geheimnisvolle Mittlerrolle. Allerdings hat man in den Bearbei-



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 ERIKA GLASSEN

tungen der frithen Republikzeit manche der religiosen Anspielungen und »aber-
glaubischen« Vorstellungen ausgemerzt. Aber gerade die Schlangenkonigin blieb
weitgehend unantastbar. Die Hinterglasbilder dieses Zwitterwesens sind bis in die
hintersten Winkel Anatoliens verbreitet und genieflen einen gewissen Kultstatus.
Das Bild hingt in Teestuben, Cafés und oft in den Hiusern von Alewiten als ein-
ziger Wandschmuck neben den Portrits von Ali und Atatirk. Es wurde aber auch
auf Kacheln verewigt, in Leder geschnitzt (als Pausenbild im Schattenspiel) und
auf Textilien gestickt. Dieses geheimnisumwitterte Zwitterwesen hat zwei Kopfe,
nimlich den Kopf einer schonen Frau, die eine Kette um den Hals trigt und de-
ren Busen in einen schuppigen Leib tibergeht, der sich wiederum verjiingt in ei-
nen Schlangenkopf. Um den Hals der Schlange prangt der Ring Salomos. Beide
Hiupter sind bekront, und zwischen ihnen blitht eine Rose. Das Wesen hat ge-
wohnlich sechs (aber auch vierzig) kurze Beine, aus denen kleine Schlangen ziin-
geln. Trotz der weiblichen Merkmale des Menschenkopfes bleibt umstritten, ob es
sich um ein Geschopf weiblichen oder minnlichen Geschlechts handelt.
Sahmeran bewahrt alle Geheimnisse und bleibt fir Deutungen offen. Der Autor
und Lehrer Adnan Binyazar, der 1934 in Diyarbakir geboren wurde, erinnert sich,
wie ihn das Bild von Sahmeran, das im einzigen Zimmer seines Elternhauses an
der Wand hing, als Kind verwirrte. Er wusste nicht recht, sollte er dieses Wesen
fiirchten oder lieben. Er ahnte nur, dass Sahmeran aus einer anderen Welt stamm-
te, wo auch die Riesen (Dev) und Dimonen (Dschinnen) hausten. Kein Erwach-
sener konnte oder wollte ihm etwas Niheres iber die Schlangenkonigin erzihlen.
Es blieb fiir ihn ein mit Scheu betrachtetes Trugbild, eher minnlich wegen des
harten Blickes in dem schonen Frauenkopf.

Dieses Geheimnis, das auch dem Volksroman innewohnt, hat mehrere moder-
ne Autoren angeregt, die Geschichte von Sahmeran auf ihre Weise zu gestalten.

Tomris Uyar (1941-2003) publizierte ihre Erzihlung von Sabmeran 1973. Der
Held Camsap ist bei ihr der Inbegriff des faulen Tagediebs, der wihrend der
Schulzeit keinen Buchstaben gelernt hat, sich aber auch fir die Handwerkslehre
als ungeeignet erweist. Die Abschiedsszene von der weinenden Mutter an einem
stirmischen Wintertag in Adana ist ein kleines Kabinettstiick, in dem die mit
feinen Strichen ausgefiihrte realistische Darstellung in der poetischen Prosa, die
Tomris Uyar auszeichnet, den Leser betort. Die Autorin folgt ganz dem Duktus
des Geschehens im Volksbuch, aber die Figuren 16sen sich aus der Mirchenstarre
und werden lebendig. Der tumbe Tor Camsap erwacht aus seiner Dumpfheit, als
er Sahmeran trifft, und er lernt Fragen zu stellen. Bei seiner ersten Begegnung
mit der Schlangenkoénigin erkennt er sie, fillt vor ihr voll Ehrfurcht auf die Knie
und seufzt: »Das ist ja die schone Sahmeran, die in den Sommernichten die
Junglinge im Traum verfihrt, wihrend sie die jungen Madchen, die sich auf den
Betten wilzen, wenn sich ihre Briiste runden, im Stich lisst.«

Auch Murathan Mungan (geb. 1955), der in Mardin aufgewachsen ist und ein
besonderes Gespiir fiir die anatolischen Erzidhltraditionen hat, wie der Band Palast



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IM REICH DER SCHLANGENKONIGIN 71

des Ostens in der Turkischen Bibliothek beweist, zeigt in seiner 1986 publizierten
Erzihlung Sabmerans Beine, was in dem Volksbuch steckt. Mungan bedient sich
einer raffinierten Strategie, indem er in einer Rahmenerzihlung als Ich-Erzihler
den Jungling Ilyas einfiihrt, der als Lehrling bei einem Sahmeranci (Hersteller und
Verkdufer von Sahmeranbildern) von seinem verehrten Meister die Geschichte der
Schlangenkonigin hort, wihrend er lernt, ihr Form und Gesicht zu geben. Damit
wird ein weiterer Rahmen um die Rahmenerzihlung gefugt. Ilyas ist ein unschul-
diger, neugieriger Junge, der sich mit Camsap identifiziert und dariiber auch
nachdenkt. Im Riickblick sagt er: »Mein ganzes Leben wurde schlie8lich eine
Sahmerangeschichte.«

Sahmeran liebt die Jinglinge, die reinen Herzens sind und voll Sehnsucht die
Grenzen zwischen der realen und der fantastischen Welt iiberschreiten, sei es auf
der sehnstichtigen Suche nach dem letzten Propheten wie Belkiya, der judische
Herrschersohn aus Agypten, oder aus wahnsinniger Liebe wie der Kénigssohn
Cihansah aus Giilistan, der sich mit der verzauberten Peri-Tochter aus Gevherni-
gin in der realen Welt vereinigen mochte. Thre Geschichten erzihlt Sahmeran dem
ungebetenen Gast Camsap, um ihm die Zeit zu vertreiben in der fremden Welt,
in die er durch Verrat seiner Kameraden geraten ist. Auch Belkiya und Cihansah
hatten sich in die Mirchenwelt verirrt und mussten gefahrvolle Abenteuer beste-
hen. Der Jungling Belkiya war auf einer stiirmischen Seereise auf Sahmerans Insel
verschlagen worden, hatte das Vertrauen der Schlangenkonigin gewonnen, aber in
seiner Ungeduld, mit allen Mitteln den geliebten Propheten finden zu wollen, ih-
ren Aufenthaltsort spiter einem riicksichtslosen, nach Weltherrschaft gierenden
Gefihrten verraten. Dieser Verrat (Ihanet) wird zum Trauma Sahmerans. Mungan
macht daraus eine Art Moralphilosophie, die sich in den Erzdhlpausen in Gespri-
chen zwischen §ahmeran und Camsap entfaltet. Sahmerans Wertesystem basiert
auf der Liebe, die Mitleid und Verzeihen einschlieflt, selbst wenn der Geliebte
zum Verriter wird. Sie ist Pazifistin, Rache ist ihr fremd. Auch eine Beziehung
zum Propheten Salomo wird ihr nachgesagt, da sie auf den Bildern seinen Ring
tragt. Stindig ist Sahmeran vor den Menschen auf der Flucht. Sie will wie
Seherezad durch das Geschichtenerzihlen ihr Leben retten, sie méchte Camsaps
Heimkehr verhindern oder wenigstens verzogern. Immer wenn von der Heimkehr
der Helden Belkiya oder Cihangah die Rede ist, fleht Camsap die Schlangenkoni-
gin an, ihn doch auch nach Hause zu schicken. Fast refrainartig wiederholt er:
»Jedes Wesen kann nur unter seinesgleichen leben und gliicklich werden.« Bei
Mungan klingen Camsaps Auflerungen fast wie ein Beitrag zum modernen Dis-
kurs iiber Fremdheitserfahrungen: »Man kann nur, wenn man mit Wesen eigener
Art zusammen ist, gliicklich sein. So geht es allen Geschopfen in der Natur. Ich
bin hier mutterseelenallein. Mgt ihr mich auch noch so gut behandeln, ich bin
doch ein Fremder unter euch. Ich bin anders, ich bin der andere. IThr kénnt nicht
verstehen, was es bedeutet, stindig mit diesem zerstorerischen Gefiihl des Fremd-
seins zu leben.« Als Sahmeran dann endlich Camsap aus Mitleid ziehen lésst,



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 ERIKA GLASSEN

blickt sie thm lange mit Trinen in den Augen nach. Camsap aber wird in der
Menschenwelt nicht gliicklich. Ja, er sehnt sich oft nach Sahmeran, ihrem zarten,
schonen Gesicht, ihren magischen Blicken und ihrer siiffen Rede sowie nach den
tausend zauberhaften Mirchennichten zuriick. Er will nicht zum Verriter werden.
Um ihr Geheimnis zu bewahren, lebt er jahrelang zuriickgezogen und einsam.
Schliefflich wird er durch die Hischer des bosen Wesirs und Menschenschinders
aufgestobert. Im Bad verraten die glitzernden Schuppen an seinem Unterleib, dass
er mit Sahmeran vertraut ist. Unter Folter verrit er den Brunneneingang zu
Sahmerans Welt. Als Verriter begegnet er Sahmeran wieder, doch sie verzeiht ihm.
Als der Wesir sie ergreifen will, zischt sie ihn an: »Hinde weg, Camsap soll mich
in den Arm nehmen.« Dieser herzzerreiflenden Szene, die uns schon im Volks-
buch zu Trinen rithrt, wenn Sahmeran von dem vor Scham und Reue zitternden
Camsap zur Hinrichtung durch Schlachten und Kochen getragen wird, kann sich
niemand entziehen. Sahmeran bewahrt den Verriter davor, auch noch zum Mor-
der zu werden. Er soll dem bosen Wesir dieses schmutzige Geschift tiberlassen
und ihm von ihrem ersten giftigen Sud zu trinken geben. So geschieht es. Cam-
sap trinkt auf ihren Rat von dem zweiten, heilsamen Sud und fiittert den ster-
benskranken Herrscher nach und nach mit ithrem Fleisch bis zur vollstindigen
Gesundung. Ein Happy End, wie es das Volksbuch bietet, konnen die modernen
Autoren nicht nachvollziehen. Bei ihnen resigniert Camsap. Als der geheilte
Herrscher seinen Retter rufen lisst, um ihn zu belohnen, ithn mit seiner Tochter
zu vermihlen und zum Wesir zu ernennen, suchen seine Diener vergeblich nach
Danyaloglu Camsap. Holzfiller wollen gesehen haben, wie ein irrer Jingling mit
abgerissenen Kleidern und bloflen Fufles in die Berge lief. Manche berichten
auch, er sei in einem gewissen Badehaus erstickt aufgefunden worden.

Ein anderer tiirkischer Autor hat sich viel groflere Freiheiten erlaubt als Tomris
Uyar und Murathan Mungan. Erhan Bener (1929-2007) lieff sich durch das
Volksbuch zu seinem Drama Sabmeran (1985) inspirieren. Camsap ist hier nicht
der faule, torichte Jiingling, sondern der wohlgeratene Sohn seines weisen Vaters
Danyal. Er hilt das ererbte Buch in Ehren, findet darin das Bild der schonen, tu-
gendreichen Sahmeran, verliebt sich in sie, und er macht sich mit seinem zwie-
lichtigen Freund Sehmur auf den Weg. Es ist ein schicksalhafter Tag im Schlan-
genreich. Auch Sahmeran hat sich im Traum in einen Menschensohn verliebt,
der bald schon in Gestalt Camsaps leibhaftig vor ihr steht. Thre Ehe ist gliicklich,
aber nicht lange ungetriibt, denn den Sozialrevolutionir Camsap treibt es wieder
auf die Erde, wo er gegen die Ungerechtigkeit der Herrschenden und die Ausbeu-
tung des Volkes kimpfen mochte.

Sahmeran kann man, wie es die modernen Autoren tun, als ein Wesen verste-
hen, das als moralische Instanz die Liebe, die Versohnung und das Verzeihen
verkorpert, aber der Macht des Bosen, dem die Menschen verfallen sind, ihren
Listen, ihrer Gier und ihrem Verrat nicht gewachsen ist. Bei Erhan Bener bekla-
gen sich die Schlangen, man habe sie irrtimlicherweise beschuldigt, verflucht



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IM REICH DER SCHLANGENKONIGIN 73

und gejagt, obwohl doch §ahmeran nur auf Befehl des Schopfergottes Adam und
Eva die Liebe gelehrt habe.

Nun gibt es unter den tirkischen Volksromanen eine ganze Anzahl, die sich
der Amour fou, der verriickten Liebe, widmen. Das Urbild des wahnsinnig Lie-
benden ist der arabische Beduinenspross Kays, der sich als Schuljunge in das
Midchen Leyla aus einem anderen Stamm verliebt hat. Sie erwidert seine Liebe,
doch es handelt sich zunichst um die unschuldige Inbrunst jugendlicher Seelen,
die sich zueinander hingezogen fithlen. Erst als die Mutter Leylas aus Sorge um
die Keuschheit ihrer Tochter ihre harmlosen Treffen verbietet, bricht die Liebe als
krankhafte Leidenschaft aus und macht Kays zum Mecnun (Verriickten), der vom
Liebeswahn besessen mit der Natur verschmilzt und tiberall Leyla, das Objekt sei-
ner Liebe, sucht und sieht. Der tiberschwinglich poetische Ton der Erzihlung ver-
rit etwas von der mystischen Dimension, die der Amour fou innewohnt. Wir ha-
ben aus diesem Zyklus der volkstiimlichen Liebesromane einige der bekanntesten
unter Hinzuziehung verschiedener alter Drucke in einer Kurzfassung tibertragen.
Auch hier handelt es sich zunichst um Stoffe, die Allgemeinbesitz der islamischen
Kulturgemeinschaft waren. Zu den klassischen Paaren gehoren neben Leyla und
Mecnun auch Yusuf und Ziileyha, eine freie Ausgestaltung der 12. Sure des Koran,
in der die Frau des dgyptischen Aziz (in der Bibel Potiphars Weib) allerdings noch
keinen Namen trdgt, und schlielich Ferhat und Sirin, ein Liebespaar, das schon in
der vorislamischen iranischen Heldenepik vorkommt. Zunichst wurden diese Lie-
besbeziehungen in der klassischen neupersischen Liebesepik behandelt und bald
auch von mehreren osmanisch-tiirkischen Hofpoeten nachgedichtet. Dann sind
sie allmihlich auf das Niveau der (turkischen) Volksliteratur herabgesunken, wo
sie besonders beliebt waren. Die jeweiligen spezifischen Liebesbeziehungen wur-
den ins Metaphorische tiberhoht oder sind sprichwortlich geworden. Die tiirki-
schen Volksdichter konnten gar nicht genug davon bekommen und haben neue
Liebespaare, die Leyla und Mecnun nacheiferten, erfunden. Wir haben einige be-
rithmte, genuin tiirkisch-anatolische Kreationen ausgewihlt, nimlich Kerem und
Ash, Tabir und Ziihre sowie Derdiyok und Ziilfisiyah, die man in die besondere tiir-
kische Kategorie der Asik-Romane (Geschichten iiber fahrende Singer) einordnen
kann. Dabei kénnen wir den Lesern gleichzeitig einen Eindruck von der Agik-
Poesie in einfacher turkischer Sprache im Silben zdhlenden Versmafi vermitteln.
Wenngleich manche Erzihlungen gekiirzt wiedergegeben werden, so ist die Erzih-
lung Derdiyok (Schmerzlos) und Ziilfisiyah (Schwarzlickchen) fast vollstindig tiber-
setzt, weil hier das Milieu der Agik-Singer, das in den anatolischen Basaren und
Kaffeehdusern angesiedelt ist, sptirbar wird. Ja, sogar ein Singerwettstreit, wie er
unter den fahrenden Asgik-Singem tiblich war, kommt am Rande vor. Hier zeigt
sich auch exemplarisch, wie der Liebende (“4siq, so wortlich im Arabischen) durch
die Liebe zum Asik (fahrenden Singer) wird. Der Pir, der Patron der Agik-Singer,
gibt ihm, oft auch der Geliebten, im Traum zur Initiation vom Liebeswein zu ko-
sten. Die Liebe 16st thm die Zunge, und auch die Geliebte kann plotzlich dichten



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 ERIKA GLASSEN

und singen. So begegnen sie sich im Wechselgesang im Uberschwang ihrer Gefiih-
le. Dagegen spielt die physische Liebesvereinigung abgesehen von einigen zirtli-
chen Kiissen und Umarmungen kaum eine Rolle. Der tiirkische volkstimliche
Asik-Roman prisentiert also eine verfeinerte, nahezu mystische Auffassung von
Liebe. Die Liebende scheint durch Trennung fast unerreichbar, der Agik muss ihr
nachreisen, und die Liebenden werden oft erst im Tode vereint, wie Kerem und
Aslz als Asche und Tabir und Ziihre im Grab, tiber dem zwei Rosenbiische sich zu-
einander neigen. Die Liebe dieser Paare ist vom Schicksal vorherbestimmt.

Es gibt auch eine soziale Komponente: Besonders fiir die Mutter bedeutet die
Tatsache, dass ihre Tochter in Liedern 6ffentlich besungen wird, schon eine Ver-
letzung der Ehre. Ein Midchen darf nicht zum Objekt der Liebe werden, selbst
wenn der Verlobte der Liebende ist. So sind denn die Eltern meist die Ursache fiir
die Trennung. In der Geschichte von Kerem und Ash ist es der Religionsunter-
schied. Dieser Stoff wurde von dem tiirkischen Komponisten Adnan Saygun zu
einer Oper (Kerem und Asl, 1952) verarbeitet. Von Nizim Hikmet (1902-1963)
gibt es ein Gedicht Kerem gibi (Wie Kerem) mit der oft zitierten Zeile »Ich will zu
Asche werden, wie Kerem brennen brennen«, und er hat Yusuf und Ziileyha sowie
Ferhat und Sirin in Dramen behandelt, die er im Gefingnis von Bursa schrieb.

Neben den Liebesromanen waren besonders Geschichten beliebt, die von
Kidmpfen und Abenteuern berithmter Helden erzihlen. Dazu gehorten Kimpfer
aus den Religions- und Eroberungskriegen, wie Ali, der Schwiegersohn des Pro-
pheten, oder Battal Gazi, ein arabischer Heerfithrer gegen die Byzantiner. Diese
Texte sind zahl- und umfangreich. Da der ilteste, schriftlich tiberlieferte westtiirki-
sche Heldenroman Das Buch von Dede Korkut unlingst in deutscher Ubersetzung
erschienen ist, haben wir uns aus diesem Genre der populiren Heldenromane fiir
den berithmten Kdroglu (Sohn des Blinden) entschieden, der unter allen Turkvol-
kern von Zentralasien bis in die Balkanprovinzen bekannt war und noch heute
ist. Es gibt unendlich viele lokale Zweige und Varianten der Erzihlung, die in
moderner Zeit Uberall von tiurkischen Kiinstlern zu Theaterstiicken, Filmen,
Opern, Geschichten verarbeitet wurde. Auch Yasar Kemal hat sich zu seiner Er-
zdhlung Wie Koroglu auf den Plan tritt (Korogln’nun meydana ¢ikisy) von dem Stoff
anregen lassen. Die anatolische Variante, die uns interessiert, rankt sich um den
michtigen, tyrannischen Bey von Bolu, der seinen begnadeten Pferdeknecht und
—ziichter Yusuf blenden lisst, weil der es gewagt hat, ihm ein mageres Fohlen als
Geschenk anzubieten. Dieses Grauschimmelfohlen Kirat, dessen FEinzigartigkeit
Yusuf erkannt hatte, pappelt er dann fir seinen Sohn Ali auf, der ihn am Bey von
Bolu richen soll und von allen nur noch »Sohn des Blinden«, Kéroglu, genannt
wird. Es ist interessant, dass auch Yusuf und sein Sohn Koroglu begabte Sazspieler
und Dichter sind, die ihre Emotionen in Liedern zum Ausdruck bringen. Wir
konnen nur den Anfang des Romans bringen, doch hier klingen bereits alle wich-
tigen Motive an. Den Zuhorern wird die Grausamkeit des Beys von Bolu vor Au-
gen gefithrt, und in Kéroglu erwichst den Erniedrigten und Beleidigten ein Ri-



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IM REICH DER SCHLANGENKONIGIN 75

cher und Beschiitzer, der sich als edler Riuber auf dem Berg Camlibel einnistet,
dort eine Festung erbaut und allmihlich eine Reihe tapferer Gefihrten gewinnt.
Auf Camlibel wird zwischen den kithnen Unternehmungen auch frohlich gezecht
und gesungen. Koroglus Ross Kirat spielt eine Hauptrolle in den Abenteuern, es
rettet seinen Reiter oft aus hochster Not und wird bald auch zum Objekt der Be-
gierde des Beys von Bolu, der seine Tat bereut. Aus Furcht vor Kéroglu wird er in
unserer Version allmihlich zum milden Herrscher.

Wihrend uns Kdrogln in die anatolische Provinz fihrt, gehort die Meddah-
Erzihlung Das Midchen in der Trube in das stidtische Milieu. Dort und insbeson-
dere in Istanbul war es nimlich der mimische Erzihler (Meddah), der neben dem
Schattenspieler das Publikum in den Kaffeehdusern und Konaks erfreute. Auch er
lief3, wie im Karagoz-Spiel uiblich, eine Reihe der gingigen Typen (in unserem
Text sind es der Tirke, Kurde, Jude, Bootsmann - Laze — und Reiter — Efe -) auf-
marschieren, um ihre Dialektfirbungen oder ihr verballhorntes Turkisch nachzu-
ahmen und licherlich zu machen. Diese Texte sind nach der miindlichen Uberlie-
ferung verkiirzt aufgezeichnet und wurden im offentlichen Vortrag durch Details
und Dialoge erweitert. Unsere vier Mdrchen (Masal) stammen aus den iltesten
Sammelhandschriften und gehoren zu den beliebtesten. Die Texte wurden fiir un-
seren Band neu iibersetzt. Die Mirchen haben eine stringente narrative Struktur.
Wenn sie von einer Liebesbeziehung handeln, so fehlen gefiihlsselige Lieder und
Wechselgesinge, wie sie in den Asik-Romanen iiblich sind. Aber Themen, Motive
und Atmosphire stimmen in den verschiedenen Gattungen der Volksliteratur
weitgehend tiberein. Das Neben- bzw. Ineinander der fantastischen und der realen
Welt kann lockerer oder verwirrender ausfallen. Die Menschen leben in einer bri-
chigen Welt voller Angste. Uberall lauern Dschinnen, Peris, Teufel und bose Zau-
berer. Insofern stehen die Unbeimlichen Geschichten und Sagen, die in der Alltagswelt
verortet sind, den Mirchen nahe. Die einfachen Muslime glauben an die Existenz
dieser iibersinnlichen Wesen. Sie suchen sich durch Amulette und Talismane vor
deren bosen Umtrieben zu schiitzen. In solchen Amuletten wurden hiufig die
seltsam klingenden Namen der Siebenschlifer verwendet. Auch deren Hund Kit-
mir erlangte Berithmtheit. Schon Goethe wusste, dass er zu den »Beglinstigten
Tieren« gehort, die ins Paradies kommen. Und, o Wunder, unsere Sahmeran ver-
rat Belkiya ihren richtigen Namen, nimlich Yemliha. So hieff der berithmteste der
Gefiibrten der Hoble. Uber den Zusammenhang wird bis heute geritselt.

Die tiirkischen Muslime glauben an die Unausweichlichkeit des Geschicks und
die vorbestimmte Todesstunde (Ecel). Doch wenn diese noch nicht gekommen ist,
kann ein Gldubiger in duflerster Gefahr, wenn er Allah inbriinstig anfleht, auf des-
sen Hilfe hoffen. Als Helfer entsendet Gott dann Gabriel, den Propheten Hizir
oder einen gottnahen Dervis (weiflbartigen Alten), der etwa — wie haufig in unse-
ren Texten - den kinderlosen Ehepaaren durch einen Apfel zur Fruchtbarkeit ver-
hilft. Wie oben schon angedeutet, sind es neben dem Koran die sekundiren,
kommentierenden, religiosen Schriften, die diese magische Volksfrommigkeit



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 ERIKA GLASSEN

starken. Beispiele haben wir schon aus den Prophetengeschichten zitiert. Mir-
chenhaft mutet es auch an, wie Allah durch Gabriels Eingreifen Noah aus der
Klemme hilft, als dieser seine einzige Tochter drei Bewerbern versprochen hat.
Noahs Hund und Esel werden in junge Midchen verwandelt, sodass Noah nun
drei Tochter hat und sein Versprechen halten kann. Man denkt unwillkiirlich an
das Ali-Cengiz-Spiel des Zauberers, das Keloglan lernt.

Die offiziellen religiésen Institutionen, mit denen der Muslim im Alltag in Be-
rithrung kam, waren der Derwischkonvent (Tekke) und die Moschee seines Stadt-
viertels oder Dorfes. In der Tekke waren der Scheich und die Derwische und in
der Moschee der Hoca zustindig. Diese frommen Minner hatten ihr Ohr am
Volk und standen mit Allah auf Du und Du. Besonders die Bektasi-Derwische gal-
ten als Freigeister und verhielten sich respektlos gegeniiber den Dogmen. Aber
auch der Hoca war kein hochgelehrter Mann. Er reagiert auf alles mit seinem pfif-
figen gesunden Menschenverstand und weif$ sich immer aus der Affire zu ziehen.
Seine naive Erklirung der Welt, die sich um seinen Esel dreht, wirkt entwaffnend
und reizt das Volk zum Lachen. Es besteht auch ein gewisser Zusammenhang zwi-
schen Hocas Welterklirung und den Tekerleme-Texten, die eine briichige, absurde,
verkehrte Welt beschworen. Was sie zusammenhilt, sind der Reim und der Witz.

Wir miissen uns auf diese Art Pointen geduldig einlassen, erst dann geht einem
auf, dass sie hintergriindiger sind, als sie auf den ersten Blick erscheinen. Viele
turkische Autoren sprechen dem Hoca philosophische Qualititen zu. Halide Edib
Adivar (1884-1964) lisst in ihrem Schauspiel Maske und Seele (Maske ve Rub) 1945
Nasreddin Hoca im Jenseits mit Shakespeare und dem groflen arabischen Ge-
schichtsphilosophen Ibn Chaldun diskutieren. Auch der Esel des Hoca darf ein
Wortlein mitreden. Orhan Veli Kanik (1914-1950) reizte es, die Geschichten in
Verse zu bringen. Der grofie tiirkische Satiriker Aziz Nesin (1916-1995) hat Nas-
reddin Hoca durch viele seiner Geschichten zu neuem Leben erweckt. Der Hoca
kann auch die moderne Welt auf seine Weise verstehen und erkliren.

Die volkstimlichen Texte und Themen sind ein unversiegbarer Quell, aus dem
die modernen tiirkischen Schriftsteller und Poeten schopfen kénnen, ganz gleich,
ob sie Realisten, Romantiker, Moralisten, Sozialkritiker, Surrealisten oder Anhin-
ger der Postmoderne sind. Es lohnt sich daher auch fur die deutschen Leser, sich
mit dieser Tradition vertraut zu machen.



https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

