
Im Reich der Schlangenkönigin: 

Die anatolische Volksliteratur als Quelle  
für türkische Literaten* 

Wenn wir das Reich der Schlangenkönigin Şahmeran betreten, geraten wir in eine 
magische Welt, wo Zauberkräfte walten, die unser Gefühl für Raum und Zeit ver-
wirren. Die Grenzen zwischen der realen Welt, die mit ihrer banalen Wirklichkeit 
und einem wackligen topografischen Gerüst durchaus noch wahrnehmbar bleibt, 
und der fantastischen Welt, in der den »Menschenkindern« – wie die Schlangenkö-
nigin uns nennt – Feen, Riesen, Dämonen, sprechende Tiere, Zwitterwesen, Engel, 
Propheten und Heilige begegnen, sind durchlässig. Als Grenzübergänge dienen et-
wa der Brunnen, den Şahmeran als Honigspeicher nutzt, und die chinesische 
Mauer, deren einzige Pforte nur der Engel Gabriel oder der Prophet Hızır zu öff-
nen vermag. Şahmeran hat ihren Sommersitz am Berg Kaf, auf dem der Wunder-
vogel Simurg alias Zümrüt Anka zu landen pflegt, der ab und zu auch verirrte 
Menschenkinder transportiert, und wo, wie wir aus der Geschichte Noahs erfahren, 
auch die Arche gestrandet ist. Diese verwunschene Welt der orientalischen Mär-
chen ist uns aus Tausendundeine Nacht vertraut. In dem verwirrend heterogenen, 
unerschöpflichen arabischen Erzählwerk wird beeindruckend dokumentiert, dass 
die muslimischen Völker der Araber, Perser, Türken, Inder u. a., die heute in unab-
hängigen Nationalstaaten auch kulturell ihre eigenen Wege gehen, in vormoderner 
Zeit eine reiche, gemeinsame Märchen- und Mythentradition pflegten. Das haben 
sie auch ihrem heiligen Buch, dem Koran, zu verdanken, in dem, wie Goethe im 
West-östlichen Divan hervorhebt, manches »Märchenhafte« zu finden ist. Besonders 
die Passagen über das Leben der Propheten Noah, Abraham, Salomo und Josef 
bilden die Grundlage für fantastische, volkstümliche Erzählungen. Die Existenz 
der Dschinnen (Dämonen) ist durch den Koran belegt, man begegnet Zulkarneyn, 
dem Zweigehörnten (also Alexander dem Großen), der vom Wasser des Lebens ge-
trunken hat, und erfährt von Salomos Fähigkeit, die Sprache der Vögel zu verste-
hen. Selbst der Begriff des »verrückten Dichters«, als »Mecnun« auch bei den Tür-
ken zur Metapher für den wahnsinnigen Liebenden geworden, stammt aus dem 
heiligen Buch. Ja, die 12. Sure, die Josefs Schicksal gewidmet ist und in der Allah 
dem Propheten zu Anfang mitteilt, er werde ihm jetzt die »schönste Geschichte« 
offenbaren, hat später persische und türkische Dichter zu umfangreichen Epen 
über das Liebespaar »Josef und Suleika« angeregt. 

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2010. Nachwort. In: Erika Glassen und Hasan
Özdemir (Hrsg.), Im Reich der Schlangenkönigin. Märchen, Schwänke, Helden- und Liebesgeschich-
ten. Zürich: Unionsverlag (Türkische Bibliothek), 313-330.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 64 

Der rudimentäre Charakter vieler Geschichten im heiligen Buch ermutigte die 
Autoren der Korankommentare, der Überlieferungsliteratur und der Propheten-
geschichten zu ausschmückenden Ergänzungen, und diese sekundäre religiöse 
Traditionsliteratur wurde viel beliebter beim einfachen Volk als der Koran, weil 
sie von Predigern oft mündlich überliefert, aber bald auch in die anderen islami-
schen Kultursprachen übertragen wurde. Denn das heilige arabische Buch durfte 
ja nicht übersetzt werden, was zur Folge hatte, dass die nicht arabischen Muslime 
die auswendig gelernten Verse wie Zauberformeln murmelten. 

Das heilige Buch in arabischer Sprache und die Dominanz der Araber führten 
dazu, dass die besiegten Völker nach ihrer Bekehrung erst relativ spät eigene is-
lamische Literatursprachen entwickelten. Das gilt auch für die Iraner und die aus 
Zentralasien westwärts gewanderten Türken, deren Geschichte und Literatur uns 
hier interessiert. 

Wenn wir die Entwicklungsgeschichte der osmanisch-türkischen Sprache und 
Literatur verfolgen, fällt auf, dass der Einfluss der persischen Literatur auf die 
türkische ganz besonders prägend wirkte. Das hat geografische und historische 
Gründe. Schon in vorislamischer Zeit kamen die Iraner mit den Turkvölkern in 
Transoxanien in Berührung. 

Dort haben Türken die islamische religiöse Tradition weitgehend von den Per-
sern übernommen, die früh zum Islam übergetreten waren. In den von islami-
sierten Türken errichteten Fürstentümern waren dann oft iranische Wesire tonan-
gebend und setzten das Persische als Amtssprache durch. Türkische Herrscher 
wirkten als Mäzene persischer Dichter und beschleunigten dadurch den Prozess 
der Etablierung des Neupersischen zur zweiten Literatursprache des Islam. Diese 
enge politisch-kulturelle Symbiose, die Iraner und Türken schon in Zentralasien 
und Horasan verband und die wechselseitig befruchtend wirkte, wurde nach der 
Westwanderung der oguzisch-türkischen Stämme, zu denen die Seldschuken und 
Osmanen gehörten, in Kleinasien sogar gefestigt. Die Islamisierung und Türkisie-
rung Kleinasiens war ein langer Prozess, der mit dem Sieg der Großseldschuken 
über ein großes byzantinisches Heer bei Malazgirt 1071 begann. Noch vor dem 
vollständigen Zusammenbruch des Byzantinischen Reiches konnte sich in der 
mittelanatolischen Stadt Konya im 13. Jahrhundert unter den türkischen Sel- 
dschuken ein kulturelles Zentrum herausbilden, in dem die persische Sprache 
und Literatur gepflegt wurden. Dort wirkte der große persische Dichter Celâl- 
eddîn Rûmî, der mit seinem Vater vor dem Mongolensturm aus Balch geflohen 
war. Die Türken nannten ihn liebevoll Mevlânâ, unseren Herrn, denn sein mysti-
sches Epos, kurz Mesnevî (das Doppeltgereimte) genannt, wurde neben dem Ko-
ran fast zu einem heiligen Buch für die Perser und besonders die Türken. Wie 
erwiesen ist, hat Mevlânâ in seinem Mesnevî viele volkstümliche Geschichten aus 
seiner neuen Heimat Anatolien verarbeitet. Der nach ihm benannte Sufi-Orden 
der Mevlevîs, der tanzenden Derwische, galt immer als tolerant. Kleinasien war ja 
seit eh und je ein Schmelztiegel der verschiedenen Ethnien und Religionen, und 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IM REICH DER SCHLANGENKÖNIGIN 65 

die Glaubensvorstellungen und Bräuche der einheimischen Griechen, Armenier, 
Kurden und anderer vermischten sich mit denen, die Türken aus Zentralasien 
importiert hatten. Der von allen Türken hochverehrte Yunus Emre (etwa 1240–
1320) gehört zu den volkstümlichen Dichtern sufischer Prägung. Auch die unse-
rem Band vorangestellten Tekerleme-Gedichte stammen aus diesem Milieu der 
frühen anatolischen Mystik. 

Seit dem 14. Jahrhundert gewannen die Osmanen, ein anderer oguzisch-
türkischer Stamm, allmählich die Oberhand in Kleinasien und in weiten Teilen 
des Balkans; ein Siegeszug, der in der entscheidenden Niederlage der Byzantiner 
und der Eroberung Konstantinopels 1453 gipfelte. Am Hofe der Osmanen in der 
neuen Hauptstadt Istanbul wurde dann das Osmanisch-Türkische endgültig zu 
einer anerkannten islamischen Kultursprache. Aber die osmanischen Türken 
blieben auf dem Gebiet der Literatur immer iranophil, selbst als sich die beiden 
Völker seit der Gründung des zwölferschiitischen Safawidenreiches Iran um 1500 
politisch und religiös feindselig gegenüberstanden. 

Die osmanisch-türkische höfische Poesie, die sogenannte Diwan-Dichtung, die 
einer Mischsprache mit vielen Lehnwörtern aus dem Arabischen und Persischen 
und einer raffinierten Poetologie huldigte, ja sogar das quantitierende Aruz-
Metrum übernahm, blieb eine Domäne der gebildeten Schicht. Die Gattungen 
der klassischen islamischen Literaturen der Araber und Perser wurden nachgeahmt 
und abgewandelt. Dazu gehörten die Gedichtformen (Kasside, Gazel, Vierzeiler) 
und auch die von den Persern geschaffenen gereimten Epen (Mesnevî), wie das 
Heldenepos, das mystische Lehrgedicht und besonders die beliebten romanti-
schen Epen, in denen die Schicksale berühmter Liebespaare dargestellt wurden. 

Daneben blühte in Anatolien eine reiche volkstümliche Poesie und Erzähl-
kunst in einfacher türkischer Sprache, die lange auf mündlicher Überlieferung 
beruhte und stark von der islamischen Mystik geprägt war. Doch auch auf dieser 
volkstümlichen Ebene wurden in den Themen und Motiven vielfältige Ur-
sprungselemente aus dem ganzen islamischen Kulturbereich und dem heimi-
schen Umfeld kaleidoskopartig vermischt. 

Diese kurze historische Darstellung der verwickelten kulturpolitischen Konstel-
lationen in der multiethnischen islamischen Welt kann vielleicht verdeutlichen, 
wie schwer es ist, genuin türkische Traditionen in Anatolien auszumachen. Dazu 
kommt, dass die gebildeten Osmanlıs an der Volksliteratur wenig interessiert wa-
ren. Sie disqualifizierten die türkische Umgangssprache noch im 19. Jahrhundert 
verächtlich als grobes Türkisch (Kaba Türkçe), ja sie wollten selbst nicht gerne als 
Türken bezeichnet werden. 

So nimmt es nicht wunder, dass die volkskundliche Forschung erst spät einsetz-
te und zunächst von westlichen Turkologen betrieben wurde. Bahnbrechend wirk-
te der Ungar Ignacz Kunos, der in Budapest bei Hermann Vambery Turkologie 
studiert hatte und als junger idealistischer Gelehrter auszog, um in Istanbul Zeug-
nisse türkischer Volksliteratur zu sammeln. In einer Vorlesungsreihe über »Die 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 66 

Türkische Volksliteratur« beschreibt er vor türkischen Studenten der frühen Repu- 
blikzeit (1925/26) detailliert seine frustrierenden Erfahrungen und ersten Erfolge 
in den Jahren 1885 bis 1890. Dieser authentische autobiografische Bericht ist eine 
unschätzbare historische Quelle, aus der wir erfahren, wie es um die Rezeption 
der volkstümlichen Literatur im spätosmanischen Reich bestellt war. Süleyman 
Efendi, der angesehene Scheich der Özbeken-Tekke in Istanbul/Üsküdar, wo die 
zentralasiatischen Türken auf ihrer Pilgerreise nach Mekka haltzumachen pflegten, 
machte Kunos wenig Hoffnung, volkstümliche Literatur im Osmanenreich zu 
finden, und vertraute ihm an: »Die Osmanlıs sind Muslime, keine Nationalisten.« 
(Osmanlılar ehl-i İslamdir, ehl-i millet değildir.) Doch Kunos ließ nicht locker. Als 
Erstes gelang es ihm, Lieder (Türkü) – auch mit politischen Anspielungen –, Wie-
genlieder (Ninni) und Wechselgesänge (Mani) im »nationalen« türkischen, Silben 
zählenden, akzentuierenden Versmaß aufzuzeichnen. Im heiligen Monat Rama-
dan verbrachte er fast jede Nacht nach dem Fastenbrechen in einem Café in 
Istanbul/Aksaray, wo er das türkische Schattenspiel und seine Hauptfiguren 
Karagöz und Hacivat kennen und lieben lernte. Er veröffentlichte bald die Über-
setzung einiger Stücke, die er mithilfe türkischer Bekannter aufgezeichnet hatte. 
Das Pendant zum Schattenspiel, das Spiel der Mitte (Orta Oyunu) mit echten 
Schauspielern, war unter Abdülhamid II. in Istanbul verboten. Kunos reiste extra 
nach Eskişehir, um das Orta Oyunu persönlich zu erleben. 

Aber Kunos, der die deutschen Hausmärchen der Gebrüder Grimm kannte, 
hatte sich in den Kopf gesetzt, türkische Märchen (Masal) zu sammeln und aufzu-
schreiben. Es mutet fast grotesk an, dass er im literarischen Salon der eleganten 
Dichterin Nigar Hanım (1862–1919) in Beisein des damaligen Erziehungsmini-
sters Münif Pascha (1828–1910) und des bekannten Schriftstellers Recaizade 
Mahmut Ekrem (1847–1914), einer der prominentesten osmanisch-türkischen 
Romanschreiber, also in einem Kreis von Intellektuellen, die sich westlichen Ideen 
zugewandt hatten, auf die ersten türkischen Volksmärchen stieß. Denn der junge 
Kunos brachte durch sein enthusiastisches Eintreten für die türkische Volksspra-
che – er gab einige Lieder (Türkü), die er gesammelt hatte, zum Besten – diesen 
reservierten Literatenkreis zum Nachdenken. Als er klagte, wie verzweifelt er auf 
der Suche nach Volksmärchen (Masal) sei, meldete sich schüchtern aus dem Hin-
tergrund die betagte Mutter der Nigar Hanım. Auf Drängen der Gäste erzählte 
nun die alte Dame, nicht ohne die unverzichtbare Tekerleme-Einleitung, das Mär-
chen vom Holzfäller. Kunos war begeistert und zeichnete Tekerleme und Märchen 
sorgfältig auf. Er ermahnte die osmanischen Literaten, indem er Goethe und die 
Brüder Grimm als Vorbilder hinstellte, sich um die eigenen volkstümlichen Schät-
ze zu kümmern. 

Die kreative Neugier und die Erfolge von Kunos wirkten nicht nur auf die Li-
teraten anregend, sondern seine Publikationen in deutscher und ungarischer 
Sprache setzten die türkische Volkskunde in Gang. Das war ein spannender Pro-
zess. Zuerst sammelten westliche Turkologen, darunter auch deutsche, wie Georg 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IM REICH DER SCHLANGENKÖNIGIN 67 

Jacob, Theodor Menzel und Otto Spies, türkische volkstümliche Literatur, vor al-
lem Märchen, und publizierten sie in deutscher Sprache. Aber allmählich zeigten 
auch türkische Verlage Interesse. Seit Ende des 19. Jahrhunderts zeichnete man 
mündlich überlieferte Texte auf und verbreitete sie in osmanischen Steindrucken. 
Der deutsche Orientalist Hellmut Ritter weilte als Militäradjutant im Ersten 
Weltkrieg in Istanbul und ließ sich vom letzten Hofschattenspieler der osmani-
schen Sultane einen ganzen Ramadan-Zyklus der Karagöz-Schattenspiele diktie-
ren und veröffentlichte ihn nach und nach zweisprachig in drei Bänden. Solche 
Aktivitäten wurden dann in der Republikzeit (seit 1923) staatlich gefördert, denn 
unter der Flagge des türkischen Nationalismus wurde das volkstümliche nationa-
le Erbe gepflegt, während die komplizierte osmanische Hochsprache und die 
Diwan-Literatur in Ungnade fielen. So führten die rigorose Sprachreform, durch 
die arabische und persische Wörter ausgemerzt werden sollten, und die Über-
nahme des leicht abgewandelten lateinischen Alphabets 1928, die diese Operati-
on beschleunigten, dazu, die hohe Literatur der Osmanen vergessen zu lassen. 
Davon waren sogar die ersten türkischen Romane, die stolzen Produkte einer 
verwestlichten Literatenschicht, betroffen. Es war eine verkehrte Welt, denn statt 
dieser Romane kamen viele der Ende des 19. Jahrhunderts bereits in arabischer 
Schrift aufgezeichneten Volksbücher früh zu der Ehre, in Lateinschrift übertragen 
zu werden. Der Buchmarkt war damals nach der Alphabetreform schlecht be-
stückt, und die einfache Sprache dieser volkstümlichen Erzählungen lag im offi-
ziellen Trend. Sie konnten den neu alphabetisierten breiten Schichten zur ersten 
Lektüre dienen. 

Hier ist ein Wort angebracht zu den Eigennamen in den volkstümlichen türki-
schen Texten. In den Lateinschriftfassungen sind sie oft verballhornt. Aber allein 
die Tatsache, dass die Türken einen so reichen Vokalvorrat haben und diesen bei 
der Lesung der ohne Vokale geschriebenen arabischen Schrift mehr oder weniger 
willkürlich einsetzen, dass sie die emphatischen arabischen Konsonanten (d und 
t) wie ein stimmhaftes s (geschrieben z) aussprechen und dass sie keine Konso-
nantenhäufungen lieben, führt zur Verfremdung arabischer und persischer Be-
griffe und Eigennamen; man könnte auch sagen, so geschah allmählich und fast 
unbemerkt die Türkisierung gesamtislamischer Stoffe. 

Zu den produktivsten türkischen Forschern auf dem Gebiet der Volkskunde 
gehörte Pertev Naili Boratav (1908–1989), der seit den 1930er-Jahren Texte aus al-
len Sparten der Volksliteratur sammelte und publizierte sowie Studien darüber 
verfasste. Einen Höhepunkt seiner Arbeit bildet das 1953 zusammen mit Wolfram 
Eberhard herausgebrachte Standardwerk Typen türkischer Volksmärchen. Ein großer 
Teil des gängigen Bestands türkischer Volksmärchen war damals gesammelt, in 
verschiedenen Sprachen publiziert oder im Ankaraner Institut für Volkskunde, 
dem Boratav bis zu seiner Emigration 1945 (er wurde als Kommunist verdächtigt) 
vorstand, archiviert. Boratav konnte seine Forschungen in Paris am CNRS (Cen-
tre national de la recherche scientifique) fortsetzen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 68 

Auch in deutscher Sprache liegen inzwischen verschiedene Sammlungen türki-
scher Märchen vor. Boratav hat dazu mit seinem Band Türkische Volksmärchen, der 
1973 im Akademie Verlag Berlin in der damaligen DDR publiziert wurde, beige-
tragen. 

Die Türkische Bibliothek, die sich zur Aufgabe gemacht hat, die moderne tür-
kische Literatur seit 1900 in herausragenden Werken zu präsentieren, folgt logi-
scherweise ihrer Hauptströmung, die den Verwestlichungsprozess nachzeichnet, 
der das geistige Leben der Türkei im 20. Jahrhundert bestimmte. Doch wir möch-
ten unsere Leser auch mit einer Auswahl traditioneller Stoffe bekannt machen, 
die man vielleicht als poetischen Urquell der anatolischen Mentalität bezeichnen 
darf, aus dem alle Schichten der Bevölkerung ihre frühen literarischen Bedürfnis-
se gestillt haben, auch die modernen türkischen Schriftsteller. Wie das Beispiel 
von Nigar Hanıms Mutter zeigt und die Memoiren hochgestellter Persönlichkei-
ten verraten, waren es die Mütter und Großmütter sowie die Bediensteten ver-
schiedener ethnischer Herkunft in den Herrenhäusern, die den Kindern den 
Märchen- und Liedschatz Anatoliens nahebrachten. Obwohl der Mitherausgeber 
dieses Bandes, Hasan Özdemir, an der Universität Ankara wie Boratav intensiv 
Märchenforschung betrieben und aus mündlicher Überlieferung selbst neue Tex-
te zusammengetragen und archiviert hat, haben wir uns entschlossen, nicht einen 
weiteren Märchenband herauszugeben, sondern ein anderes Genre der Volkslite-
ratur in den Vordergrund zu stellen, nämlich die sogenannten Volksromane oder 
Volksbücher, die, wie bereits erwähnt, seit Ende des 19. Jahrhunderts gedruckt 
wurden, aber außer in akademischen Zweckschriften anscheinend noch nicht ins 
Deutsche übersetzt wurden. Diese Texte waren ursprünglich nicht für die Lektüre 
und den Hausgebrauch bestimmt, sondern wurden von professionellen, mimi-
schen Märchenerzählern oder Sängern (Barden oder Troubadouren), die sich 
selbst als Aşıks (Liebende) bezeichneten, zur Saz vorgetragen. Diese kleinen, zu-
nächst mit primitiven Zeichnungen und später mit knalligen Titelblättern und 
Bildern ausgestatteten Heftchen scheinen sehr beliebt gewesen zu sein. In den 
spätosmanischen Drucken sind meist zwei Erzählungen enthalten, eine im Zen-
trum und die andere um den Rand herum geschrieben. Sie erlebten auch in La-
teinschrift, oft von darauf spezialisierten, namentlich genannten Autoren nacher-
zählt, viele Auflagen und wurden in Moscheehöfen und von fliegenden Händ-
lern verkauft. 

Zu den beliebtesten türkischen Volksromanen gehört die Erzählung von der 
Schlangenkönigin Şahmeran. Die Geschichte von dem Jüngling Camsap und der 
Schlangenkönigin ist im Gegensatz zu den meist einfach, fast schematisch struktu-
rierten türkischen Märchen und Volksbüchern ein komplexes Gebilde, zusam-
mengehalten von einer Rahmenerzählung wie in Tausendundeine Nacht, wo übri-
gens Şeherezad auch die Geschichte von Şahmeran erzählt. Diese Geschichte hat-
te nämlich schon eine lange literarische Karriere hinter sich, bevor sie auf das Ni-
veau einer türkischen Volkserzählung herabgesunken ist, ohne dabei ihren Char-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IM REICH DER SCHLANGENKÖNIGIN 69 

me eingebüßt zu haben. Ihr Schicksal demonstriert exemplarisch den engen Zu-
sammenhang der arabischen, persischen und türkischen Literaturen und die 
Durchlässigkeit der Sprachgrenzen im islamischen Raum für populäre Stoffe und 
deren Flexibilität. Die literarischen Spuren führen zurück auf einen vorislami-
schen mittelpersischen Kern. Das Gemeinsame mit späteren Versionen ist die Fi-
gur eines Weisen oder Wesirs Camasp (das türkische Camsap ist eine typische Ver-
lesung wegen Konsonantenhäufung). In dieser frühen Schicht des Camaspname 
(Buch des Camasp) handelt es sich um gelehrte, moralisierende Dialoge über die 
Geheimnisse der Schöpfung. In der arabischen Fassung der Tausendundeine Nacht 
hat dann die Schlangenkönigin die Rolle des weisen, moralisierenden Wesens 
übernommen, und Hasib alias Camsap verkörpert den tumben Toren, der erst 
durch die Begegnung mit ihr zum Weisen wird. Unmittelbare thematische und 
strukturelle Bezüge bestehen endlich zwischen dem türkischen Volksbuch Şahme-
ran und dem osmanisch-türkischen gereimten Epos (Mesnevî) unter dem Titel 
Camaspname, das der Dichter Musa Abdi auf Wunsch des osmanischen Sultans 
Murat II. (1421–1451) verfasste. Die Beliebtheit des Werkes wird durch die Fülle 
der osmanischen Handschriften bezeugt, die sich in alten türkischen Bibliotheken 
finden. In beiden Werken ist der ganze Kosmos der Märchenwelt präsent, wobei 
sich die Volkserzählung, vor allem in der lateinschriftlichen Fassung, manche 
Freiheiten erlaubt, Personen und Ortsnamen verballhornt oder willkürlich verän-
dert, Motive einfügt oder weglässt und so weiter. 

In unserem Band, vor allem in dem Volksbuch von Şahmeran, finden wir 
noch einen matten Abglanz des magischen Weltbilds, das sich in vormoderner 
Zeit, nach dem Sieg der sunnitischen Traditionalisten über die Philosophen und 
spekulativen Theologen im 11./12. Jahrhundert, unter den Gläubigen durchsetz-
te. Man denunzierte den menschlichen Verstand, leugnete das Kausalitätsprinzip 
und glaubte, Gott wirke direkt durch Vermittlung der Engel und verursache jedes 
Ereignis und jede Handlung selbst. Schöne Beispiele für diese fantastische Be-
gründungslehre finden sich in unseren Geschichten über die Propheten Abraham 
und Noah. Warum ist das Maultier unfruchtbar? Allah hat es bestraft, weil es 
Holz für Abrahams Scheiterhaufen herangeschleppt hat. Warum kann die Nach-
tigall so wunderbar singen? Sie wurde von Allah belohnt, weil sie sich aus Liebe 
zu Abraham ins Feuer stürzte. Sie wurde mit ihm gerettet und durfte Allahs tau-
send geheime Namen lernen. Wenn die Katze gebraucht wird zum Mäusefangen 
in der Arche, lässt Allah den Löwen niesen, und sie springt hervor. Der Elefant 
dient dazu, das Schwein zu produzieren, damit der Kot und Abfall in der Arche 
gefressen werden. Alle diese unglaublichen Geschichten werden aber, wie in der 
Traditionsliteratur üblich, durch islamische Autoritäten beglaubigt. 

Es war auch die islamische Mystik (Sufik), die eine Atmosphäre begünstigte, die 
in den Märchenbüchern und Volksromanen ihren Niederschlag fand. Nicht zufäl-
lig spielt der Derwisch oder Pîr (Sufimeister und Patron der Aşık-Sänger) in vielen 
unserer Texte eine geheimnisvolle Mittlerrolle. Allerdings hat man in den Bearbei-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 70 

tungen der frühen Republikzeit manche der religiösen Anspielungen und »aber-
gläubischen« Vorstellungen ausgemerzt. Aber gerade die Schlangenkönigin blieb 
weitgehend unantastbar. Die Hinterglasbilder dieses Zwitterwesens sind bis in die 
hintersten Winkel Anatoliens verbreitet und genießen einen gewissen Kultstatus.  
Das Bild hängt in Teestuben, Cafés und oft in den Häusern von Alewiten als ein-
ziger Wandschmuck neben den Porträts von Ali und Atatürk. Es wurde aber auch 
auf Kacheln verewigt, in Leder geschnitzt (als Pausenbild im Schattenspiel) und 
auf Textilien gestickt. Dieses geheimnisumwitterte Zwitterwesen hat zwei Köpfe, 
nämlich den Kopf einer schönen Frau, die eine Kette um den Hals trägt und de-
ren Busen in einen schuppigen Leib übergeht, der sich wiederum verjüngt in ei-
nen Schlangenkopf. Um den Hals der Schlange prangt der Ring Salomos. Beide 
Häupter sind bekrönt, und zwischen ihnen blüht eine Rose. Das Wesen hat ge-
wöhnlich sechs (aber auch vierzig) kurze Beine, aus denen kleine Schlangen zün-
geln. Trotz der weiblichen Merkmale des Menschenkopfes bleibt umstritten, ob es 
sich um ein Geschöpf weiblichen oder männlichen Geschlechts handelt. 
Şahmeran bewahrt alle Geheimnisse und bleibt für Deutungen offen. Der Autor 
und Lehrer Adnan Binyazar, der 1934 in Diyarbakır geboren wurde, erinnert sich, 
wie ihn das Bild von Şahmeran, das im einzigen Zimmer seines Elternhauses an 
der Wand hing, als Kind verwirrte. Er wusste nicht recht, sollte er dieses Wesen 
fürchten oder lieben. Er ahnte nur, dass Şahmeran aus einer anderen Welt stamm-
te, wo auch die Riesen (Dev) und Dämonen (Dschinnen) hausten. Kein Erwach-
sener konnte oder wollte ihm etwas Näheres über die Schlangenkönigin erzählen. 
Es blieb für ihn ein mit Scheu betrachtetes Trugbild, eher männlich wegen des 
harten Blickes in dem schönen Frauenkopf. 

Dieses Geheimnis, das auch dem Volksroman innewohnt, hat mehrere moder-
ne Autoren angeregt, die Geschichte von Şahmeran auf ihre Weise zu gestalten. 

Tomris Uyar (1941–2003) publizierte ihre Erzählung von Şahmeran 1973. Der 
Held Camsap ist bei ihr der Inbegriff des faulen Tagediebs, der während der 
Schulzeit keinen Buchstaben gelernt hat, sich aber auch für die Handwerkslehre 
als ungeeignet erweist. Die Abschiedsszene von der weinenden Mutter an einem 
stürmischen Wintertag in Adana ist ein kleines Kabinettstück, in dem die mit 
feinen Strichen ausgeführte realistische Darstellung in der poetischen Prosa, die 
Tomris Uyar auszeichnet, den Leser betört. Die Autorin folgt ganz dem Duktus 
des Geschehens im Volksbuch, aber die Figuren lösen sich aus der Märchenstarre 
und werden lebendig. Der tumbe Tor Camsap erwacht aus seiner Dumpfheit, als 
er Şahmeran trifft, und er lernt Fragen zu stellen. Bei seiner ersten Begegnung 
mit der Schlangenkönigin erkennt er sie, fällt vor ihr voll Ehrfurcht auf die Knie 
und seufzt: »Das ist ja die schöne Şahmeran, die in den Sommernächten die 
Jünglinge im Traum verführt, während sie die jungen Mädchen, die sich auf den 
Betten wälzen, wenn sich ihre Brüste runden, im Stich lässt.« 

Auch Murathan Mungan (geb. 1955), der in Mardin aufgewachsen ist und ein 
besonderes Gespür für die anatolischen Erzähltraditionen hat, wie der Band Palast 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IM REICH DER SCHLANGENKÖNIGIN 71 

des Ostens in der Türkischen Bibliothek beweist, zeigt in seiner 1986 publizierten 
Erzählung Şahmerans Beine, was in dem Volksbuch steckt. Mungan bedient sich 
einer raffinierten Strategie, indem er in einer Rahmenerzählung als Ich-Erzähler 
den Jüngling Ilyas einführt, der als Lehrling bei einem Şahmerancı (Hersteller und 
Verkäufer von Şahmeranbildern) von seinem verehrten Meister die Geschichte der 
Schlangenkönigin hört, während er lernt, ihr Form und Gesicht zu geben. Damit 
wird ein weiterer Rahmen um die Rahmenerzählung gefügt. Ilyas ist ein unschul-
diger, neugieriger Junge, der sich mit Camsap identifiziert und darüber auch 
nachdenkt. Im Rückblick sagt er: »Mein ganzes Leben wurde schließlich eine 
Şahmerangeschichte.« 

Şahmeran liebt die Jünglinge, die reinen Herzens sind und voll Sehnsucht die 
Grenzen zwischen der realen und der fantastischen Welt überschreiten, sei es auf 
der sehnsüchtigen Suche nach dem letzten Propheten wie Belkiya, der jüdische 
Herrschersohn aus Ägypten, oder aus wahnsinniger Liebe wie der Königssohn  
Cihanşah aus Gülistan, der sich mit der verzauberten Peri-Tochter aus Gevherni-
gin in der realen Welt vereinigen möchte. Ihre Geschichten erzählt Şahmeran dem 
ungebetenen Gast Camsap, um ihm die Zeit zu vertreiben in der fremden Welt, 
in die er durch Verrat seiner Kameraden geraten ist. Auch Belkiya und Cihanşah 
hatten sich in die Märchenwelt verirrt und mussten gefahrvolle Abenteuer beste-
hen. Der Jüngling Belkiya war auf einer stürmischen Seereise auf Şahmerans Insel 
verschlagen worden, hatte das Vertrauen der Schlangenkönigin gewonnen, aber in 
seiner Ungeduld, mit allen Mitteln den geliebten Propheten finden zu wollen, ih-
ren Aufenthaltsort später einem rücksichtslosen, nach Weltherrschaft gierenden 
Gefährten verraten. Dieser Verrat (İhanet) wird zum Trauma Şahmerans. Mungan 
macht daraus eine Art Moralphilosophie, die sich in den Erzählpausen in Gesprä-
chen zwischen Şahmeran und Camsap entfaltet. Şahmerans Wertesystem basiert 
auf der Liebe, die Mitleid und Verzeihen einschließt, selbst wenn der Geliebte 
zum Verräter wird. Sie ist Pazifistin, Rache ist ihr fremd. Auch eine Beziehung 
zum Propheten Salomo wird ihr nachgesagt, da sie auf den Bildern seinen Ring 
trägt. Ständig ist Şahmeran vor den Menschen auf der Flucht. Sie will wie 
Şeherezad durch das Geschichtenerzählen ihr Leben retten, sie möchte Camsaps 
Heimkehr verhindern oder wenigstens verzögern. Immer wenn von der Heimkehr 
der Helden Belkiya oder Cihanşah die Rede ist, fleht Camsap die Schlangenköni-
gin an, ihn doch auch nach Hause zu schicken. Fast refrainartig wiederholt er: 
»Jedes Wesen kann nur unter seinesgleichen leben und glücklich werden.« Bei 
Mungan klingen Camsaps Äußerungen fast wie ein Beitrag zum modernen Dis-
kurs über Fremdheitserfahrungen: »Man kann nur, wenn man mit Wesen eigener 
Art zusammen ist, glücklich sein. So geht es allen Geschöpfen in der Natur. Ich 
bin hier mutterseelenallein. Mögt ihr mich auch noch so gut behandeln, ich bin 
doch ein Fremder unter euch. Ich bin anders, ich bin der andere. Ihr könnt nicht 
verstehen, was es bedeutet, ständig mit diesem zerstörerischen Gefühl des Fremd-
seins zu leben.« Als Şahmeran dann endlich Camsap aus Mitleid ziehen lässt, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 72 

blickt sie ihm lange mit Tränen in den Augen nach. Camsap aber wird in der 
Menschenwelt nicht glücklich. Ja, er sehnt sich oft nach Şahmeran, ihrem zarten, 
schönen Gesicht, ihren magischen Blicken und ihrer süßen Rede sowie nach den 
tausend zauberhaften Märchennächten zurück. Er will nicht zum Verräter werden. 
Um ihr Geheimnis zu bewahren, lebt er jahrelang zurückgezogen und einsam. 
Schließlich wird er durch die Häscher des bösen Wesirs und Menschenschinders 
aufgestöbert. Im Bad verraten die glitzernden Schuppen an seinem Unterleib, dass 
er mit Şahmeran vertraut ist. Unter Folter verrät er den Brunneneingang zu 
Şahmerans Welt. Als Verräter begegnet er Şahmeran wieder, doch sie verzeiht ihm. 
Als der Wesir sie ergreifen will, zischt sie ihn an: »Hände weg, Camsap soll mich 
in den Arm nehmen.« Dieser herzzerreißenden Szene, die uns schon im Volks-
buch zu Tränen rührt, wenn Şahmeran von dem vor Scham und Reue zitternden 
Camsap zur Hinrichtung durch Schlachten und Kochen getragen wird, kann sich 
niemand entziehen. Şahmeran bewahrt den Verräter davor, auch noch zum Mör-
der zu werden. Er soll dem bösen Wesir dieses schmutzige Geschäft überlassen 
und ihm von ihrem ersten giftigen Sud zu trinken geben. So geschieht es. Cam-
sap trinkt auf ihren Rat von dem zweiten, heilsamen Sud und füttert den ster-
benskranken Herrscher nach und nach mit ihrem Fleisch bis zur vollständigen 
Gesundung. Ein Happy End, wie es das Volksbuch bietet, können die modernen 
Autoren nicht nachvollziehen. Bei ihnen resigniert Camsap. Als der geheilte 
Herrscher seinen Retter rufen lässt, um ihn zu belohnen, ihn mit seiner Tochter 
zu vermählen und zum Wesir zu ernennen, suchen seine Diener vergeblich nach 
Danyaloğlu Camsap. Holzfäller wollen gesehen haben, wie ein irrer Jüngling mit 
abgerissenen Kleidern und bloßen Fußes in die Berge lief. Manche berichten 
auch, er sei in einem gewissen Badehaus erstickt aufgefunden worden. 

Ein anderer türkischer Autor hat sich viel größere Freiheiten erlaubt als Tomris 
Uyar und Murathan Mungan. Erhan Bener (1929–2007) ließ sich durch das 
Volksbuch zu seinem Drama Şahmeran (1985) inspirieren. Camsap ist hier nicht 
der faule, törichte Jüngling, sondern der wohlgeratene Sohn seines weisen Vaters 
Danyal. Er hält das ererbte Buch in Ehren, findet darin das Bild der schönen, tu-
gendreichen Şahmeran, verliebt sich in sie, und er macht sich mit seinem zwie-
lichtigen Freund Şehmur auf den Weg. Es ist ein schicksalhafter Tag im Schlan-
genreich. Auch Şahmeran hat sich im Traum in einen Menschensohn verliebt, 
der bald schon in Gestalt Camsaps leibhaftig vor ihr steht. Ihre Ehe ist glücklich, 
aber nicht lange ungetrübt, denn den Sozialrevolutionär Camsap treibt es wieder 
auf die Erde, wo er gegen die Ungerechtigkeit der Herrschenden und die Ausbeu- 
tung des Volkes kämpfen möchte. 

Şahmeran kann man, wie es die modernen Autoren tun, als ein Wesen verste-
hen, das als moralische Instanz die Liebe, die Versöhnung und das Verzeihen 
verkörpert, aber der Macht des Bösen, dem die Menschen verfallen sind, ihren 
Listen, ihrer Gier und ihrem Verrat nicht gewachsen ist. Bei Erhan Bener bekla-
gen sich die Schlangen, man habe sie irrtümlicherweise beschuldigt, verflucht 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IM REICH DER SCHLANGENKÖNIGIN 73 

und gejagt, obwohl doch Şahmeran nur auf Befehl des Schöpfergottes Adam und 
Eva die Liebe gelehrt habe. 

Nun gibt es unter den türkischen Volksromanen eine ganze Anzahl, die sich 
der Amour fou, der verrückten Liebe, widmen. Das Urbild des wahnsinnig Lie-
benden ist der arabische Beduinenspross Kays, der sich als Schuljunge in das 
Mädchen Leyla aus einem anderen Stamm verliebt hat. Sie erwidert seine Liebe, 
doch es handelt sich zunächst um die unschuldige Inbrunst jugendlicher Seelen, 
die sich zueinander hingezogen fühlen. Erst als die Mutter Leylas aus Sorge um 
die Keuschheit ihrer Tochter ihre harmlosen Treffen verbietet, bricht die Liebe als 
krankhafte Leidenschaft aus und macht Kays zum Mecnun (Verrückten), der vom 
Liebeswahn besessen mit der Natur verschmilzt und überall Leyla, das Objekt sei- 
ner Liebe, sucht und sieht. Der überschwänglich poetische Ton der Erzählung ver-
rät etwas von der mystischen Dimension, die der Amour fou innewohnt. Wir ha-
ben aus diesem Zyklus der volkstümlichen Liebesromane einige der bekanntesten 
unter Hinzuziehung verschiedener alter Drucke in einer Kurzfassung übertragen. 
Auch hier handelt es sich zunächst um Stoffe, die Allgemeinbesitz der islamischen 
Kulturgemeinschaft waren. Zu den klassischen Paaren gehören neben Leyla und 
Mecnun auch Yusuf und Züleyha, eine freie Ausgestaltung der 12. Sure des Koran, 
in der die Frau des ägyptischen Aziz (in der Bibel Potiphars Weib) allerdings noch 
keinen Namen trägt, und schließlich Ferhat und Şirin, ein Liebespaar, das schon in 
der vorislamischen iranischen Heldenepik vorkommt. Zunächst wurden diese Lie-
besbeziehungen in der klassischen neupersischen Liebesepik behandelt und bald 
auch von mehreren osmanisch-türkischen Hofpoeten nachgedichtet. Dann sind 
sie allmählich auf das Niveau der (türkischen) Volksliteratur herabgesunken, wo 
sie besonders beliebt waren. Die jeweiligen spezifischen Liebesbeziehungen wur-
den ins Metaphorische überhöht oder sind sprichwörtlich geworden. Die türki-
schen Volksdichter konnten gar nicht genug davon bekommen und haben neue 
Liebespaare, die Leyla und Mecnun nacheiferten, erfunden. Wir haben einige be-
rühmte, genuin türkisch-anatolische Kreationen ausgewählt, nämlich Kerem und 
Aslı, Tahir und Zühre sowie Derdiyok und Zülfisiyah, die man in die besondere tür-
kische Kategorie der Aşık-Romane (Geschichten über fahrende Sänger) einordnen 
kann. Dabei können wir den Lesern gleichzeitig einen Eindruck von der Aşık-
Poesie in einfacher türkischer Sprache im Silben zählenden Versmaß vermitteln. 
Wenngleich manche Erzählungen gekürzt wiedergegeben werden, so ist die Erzäh-
lung Derdiyok (Schmerzlos) und Zülfisiyah (Schwarzlöckchen) fast vollständig über-
setzt, weil hier das Milieu der Aşık-Sänger, das in den anatolischen Basaren und 
Kaffeehäusern angesiedelt ist, spürbar wird. Ja, sogar ein Sängerwettstreit, wie er 
unter den fahrenden Aşık-Sängern üblich war, kommt am Rande vor. Hier zeigt 
sich auch exemplarisch, wie der Liebende (ʿâşiq, so wörtlich im Arabischen) durch 
die Liebe zum Aşık (fahrenden Sänger) wird. Der Pır, der Patron der Aşık-Sänger, 
gibt ihm, oft auch der Geliebten, im Traum zur Initiation vom Liebeswein zu ko-
sten. Die Liebe löst ihm die Zunge, und auch die Geliebte kann plötzlich dichten 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 74 

und singen. So begegnen sie sich im Wechselgesang im Überschwang ihrer Gefüh-
le. Dagegen spielt die physische Liebesvereinigung abgesehen von einigen zärtli-
chen Küssen und Umarmungen kaum eine Rolle. Der türkische volkstümliche 
Aşık-Roman präsentiert also eine verfeinerte, nahezu mystische Auffassung von 
Liebe. Die Liebende scheint durch Trennung fast unerreichbar, der Aşık muss ihr 
nachreisen, und die Liebenden werden oft erst im Tode vereint, wie Kerem und 
Aslı als Asche und Tahir und Zühre im Grab, über dem zwei Rosenbüsche sich zu-
einander neigen. Die Liebe dieser Paare ist vom Schicksal vorherbestimmt. 

Es gibt auch eine soziale Komponente: Besonders für die Mutter bedeutet die 
Tatsache, dass ihre Tochter in Liedern öffentlich besungen wird, schon eine Ver-
letzung der Ehre. Ein Mädchen darf nicht zum Objekt der Liebe werden, selbst 
wenn der Verlobte der Liebende ist. So sind denn die Eltern meist die Ursache für 
die Trennung. In der Geschichte von Kerem und Aslı ist es der Religionsunter-
schied. Dieser Stoff wurde von dem türkischen Komponisten Adnan Saygun zu 
einer Oper (Kerem und Aslı, 1952) verarbeitet. Von Nâzım Hikmet (1902–1963) 
gibt es ein Gedicht Kerem gibi (Wie Kerem) mit der oft zitierten Zeile »Ich will zu 
Asche werden, wie Kerem brennen brennen«, und er hat Yusuf und Züleyha sowie 
Ferhat und Şirin in Dramen behandelt, die er im Gefängnis von Bursa schrieb. 

Neben den Liebesromanen waren besonders Geschichten beliebt, die von 
Kämpfen und Abenteuern berühmter Helden erzählen. Dazu gehörten Kämpfer 
aus den Religions- und Eroberungskriegen, wie Ali, der Schwiegersohn des Pro-
pheten, oder Battal Gazi, ein arabischer Heerführer gegen die Byzantiner. Diese 
Texte sind zahl- und umfangreich. Da der älteste, schriftlich überlieferte westtürki-
sche Heldenroman Das Buch von Dede Korkut unlängst in deutscher Übersetzung 
erschienen ist, haben wir uns aus diesem Genre der populären Heldenromane für 
den berühmten Köroğlu (Sohn des Blinden) entschieden, der unter allen Turkvöl-
kern von Zentralasien bis in die Balkanprovinzen bekannt war und noch heute 
ist. Es gibt unendlich viele lokale Zweige und Varianten der Erzählung, die in 
moderner Zeit überall von türkischen Künstlern zu Theaterstücken, Filmen, 
Opern, Geschichten verarbeitet wurde. Auch Yaşar Kemal hat sich zu seiner Er-
zählung Wie Köroğlu auf den Plan tritt (Köroğlu’nun meydana çıkışı) von dem Stoff 
anregen lassen. Die anatolische Variante, die uns interessiert, rankt sich um den 
mächtigen, tyrannischen Bey von Bolu, der seinen begnadeten Pferdeknecht und  
-züchter Yusuf blenden lässt, weil der es gewagt hat, ihm ein mageres Fohlen als 
Geschenk anzubieten. Dieses Grauschimmelfohlen Kırat, dessen Einzigartigkeit 
Yusuf erkannt hatte, päppelt er dann für seinen Sohn Ali auf, der ihn am Bey von 
Bolu rächen soll und von allen nur noch »Sohn des Blinden«, Köroğlu, genannt 
wird. Es ist interessant, dass auch Yusuf und sein Sohn Köroğlu begabte Sazspieler 
und Dichter sind, die ihre Emotionen in Liedern zum Ausdruck bringen. Wir 
können nur den Anfang des Romans bringen, doch hier klingen bereits alle wich-
tigen Motive an. Den Zuhörern wird die Grausamkeit des Beys von Bolu vor Au-
gen geführt, und in Köroğlu erwächst den Erniedrigten und Beleidigten ein Rä-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IM REICH DER SCHLANGENKÖNIGIN 75 

cher und Beschützer, der sich als edler Räuber auf dem Berg Çamlibel einnistet, 
dort eine Festung erbaut und allmählich eine Reihe tapferer Gefährten gewinnt. 
Auf Çamlibel wird zwischen den kühnen Unternehmungen auch fröhlich gezecht 
und gesungen. Köroğlus Ross Kırat spielt eine Hauptrolle in den Abenteuern, es 
rettet seinen Reiter oft aus höchster Not und wird bald auch zum Objekt der Be-
gierde des Beys von Bolu, der seine Tat bereut. Aus Furcht vor Köroğlu wird er in 
unserer Version allmählich zum milden Herrscher. 

Während uns Köroğlu in die anatolische Provinz führt, gehört die Meddâh-
Erzählung Das Mädchen in der Truhe in das städtische Milieu. Dort und insbeson-
dere in Istanbul war es nämlich der mimische Erzähler (Meddâh), der neben dem 
Schattenspieler das Publikum in den Kaffeehäusern und Konaks erfreute. Auch er 
ließ, wie im Karagöz-Spiel üblich, eine Reihe der gängigen Typen (in unserem 
Text sind es der Türke, Kurde, Jude, Bootsmann – Laze – und Reiter – Efe –) auf- 
marschieren, um ihre Dialektfärbungen oder ihr verballhorntes Türkisch nachzu-
ahmen und lächerlich zu machen. Diese Texte sind nach der mündlichen Überlie-
ferung verkürzt aufgezeichnet und wurden im öffentlichen Vortrag durch Details 
und Dialoge erweitert. Unsere vier Märchen (Masal) stammen aus den ältesten 
Sammelhandschriften und gehören zu den beliebtesten. Die Texte wurden für un-
seren Band neu übersetzt. Die Märchen haben eine stringente narrative Struktur. 
Wenn sie von einer Liebesbeziehung handeln, so fehlen gefühlsselige Lieder und 
Wechselgesänge, wie sie in den Aşık-Romanen üblich sind. Aber Themen, Motive 
und Atmosphäre stimmen in den verschiedenen Gattungen der Volksliteratur 
weitgehend überein. Das Neben- bzw. Ineinander der fantastischen und der realen 
Welt kann lockerer oder verwirrender ausfallen. Die Menschen leben in einer brü-
chigen Welt voller Ängste. Überall lauern Dschinnen, Peris, Teufel und böse Zau-
berer. Insofern stehen die Unheimlichen Geschichten und Sagen, die in der Alltagswelt 
verortet sind, den Märchen nahe. Die einfachen Muslime glauben an die Existenz 
dieser übersinnlichen Wesen. Sie suchen sich durch Amulette und Talismane vor 
deren bösen Umtrieben zu schützen. In solchen Amuletten wurden häufig die 
seltsam klingenden Namen der Siebenschläfer verwendet. Auch deren Hund Kıt- 
mir erlangte Berühmtheit. Schon Goethe wusste, dass er zu den »Begünstigten 
Tieren« gehört, die ins Paradies kommen. Und, o Wunder, unsere Şahmeran ver-
rät Belkiya ihren richtigen Namen, nämlich Yemliha. So hieß der berühmteste der 
Gefährten der Höhle. Über den Zusammenhang wird bis heute gerätselt. 

Die türkischen Muslime glauben an die Unausweichlichkeit des Geschicks und 
die vorbestimmte Todesstunde (Ecel). Doch wenn diese noch nicht gekommen ist, 
kann ein Gläubiger in äußerster Gefahr, wenn er Allah inbrünstig anfleht, auf des-
sen Hilfe hoffen. Als Helfer entsendet Gott dann Gabriel, den Propheten Hızır 
oder einen gottnahen Derviş (weißbärtigen Alten), der etwa – wie häufig in unse-
ren Texten – den kinderlosen Ehepaaren durch einen Apfel zur Fruchtbarkeit ver-
hilft. Wie oben schon angedeutet, sind es neben dem Koran die sekundären, 
kommentierenden, religiösen Schriften, die diese magische Volksfrömmigkeit 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 76 

stärken. Beispiele haben wir schon aus den Prophetengeschichten zitiert. Mär-
chenhaft mutet es auch an, wie Allah durch Gabriels Eingreifen Noah aus der 
Klemme hilft, als dieser seine einzige Tochter drei Bewerbern versprochen hat. 
Noahs Hund und Esel werden in junge Mädchen verwandelt, sodass Noah nun 
drei Töchter hat und sein Versprechen halten kann. Man denkt unwillkürlich an 
das Ali-Cengiz-Spiel des Zauberers, das Keloğlan lernt. 

Die offiziellen religiösen Institutionen, mit denen der Muslim im Alltag in Be-
rührung kam, waren der Derwischkonvent (Tekke) und die Moschee seines Stadt-
viertels oder Dorfes. In der Tekke waren der Scheich und die Derwische und in 
der Moschee der Hoca zuständig. Diese frommen Männer hatten ihr Ohr am 
Volk und standen mit Allah auf Du und Du. Besonders die Bektaşi-Derwische gal-
ten als Freigeister und verhielten sich respektlos gegenüber den Dogmen. Aber 
auch der Hoca war kein hochgelehrter Mann. Er reagiert auf alles mit seinem pfif-
figen gesunden Menschenverstand und weiß sich immer aus der Affäre zu ziehen. 
Seine naive Erklärung der Welt, die sich um seinen Esel dreht, wirkt entwaffnend 
und reizt das Volk zum Lachen. Es besteht auch ein gewisser Zusammenhang zwi-
schen Hocas Welterklärung und den Tekerleme-Texten, die eine brüchige, absurde, 
verkehrte Welt beschwören. Was sie zusammenhält, sind der Reim und der Witz. 

Wir müssen uns auf diese Art Pointen geduldig einlassen, erst dann geht einem 
auf, dass sie hintergründiger sind, als sie auf den ersten Blick erscheinen. Viele 
türkische Autoren sprechen dem Hoca philosophische Qualitäten zu. Halide Edib 
Adıvar (1884–1964) lässt in ihrem Schauspiel Maske und Seele (Maske ve Ruh) 1945 
Nasreddin Hoca im Jenseits mit Shakespeare und dem großen arabischen Ge-
schichtsphilosophen Ibn Chaldun diskutieren. Auch der Esel des Hoca darf ein 
Wörtlein mitreden. Orhan Veli Kanık (1914–1950) reizte es, die Geschichten in 
Verse zu bringen. Der große türkische Satiriker Aziz Nesin (1916–1995) hat Nas-
reddin Hoca durch viele seiner Geschichten zu neuem Leben erweckt. Der Hoca 
kann auch die moderne Welt auf seine Weise verstehen und erklären. 

Die volkstümlichen Texte und Themen sind ein unversiegbarer Quell, aus dem 
die modernen türkischen Schriftsteller und Poeten schöpfen können, ganz gleich, 
ob sie Realisten, Romantiker, Moralisten, Sozialkritiker, Surrealisten oder Anhän-
ger der Postmoderne sind. Es lohnt sich daher auch für die deutschen Leser, sich 
mit dieser Tradition vertraut zu machen. 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63 - am 22.01.2026, 04:12:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

