6. Also kam Zarathustra nach Russland

II’ja Berezin begegnet auf seiner in Kapitel 5.5 thematisierten Reise durch den
Iran nicht nur schiitischen Muslimen, sondern auch Zoroastriern, also Angeho-
rigen der vorislamischen iranischen Religion. Das wenige, was Berezin zu ih-
nen zu sagen hat, wird am Ende dieses Kapitels aufzugreifen sein. Zuvor stehen
andere Personen und Texte im Vordergrund. Die russische Rezeptions- und
Konstruktionsgeschichte des Zoroastrismus resp. der Figur Zoroasters oder Za-
rathustras steht, was ihre Kenntnis anbelangt, im Schatten ihres westeuropai-
schen Gegenparts. Die folgenden, bereits in der Einleitung skizzierten Unterka-
pitel unterbreiten einen Vorschlag, wie eine Geschichte dieses wenig bekannten
Bereichs russischer Antikerezeption, die zugleich charakteristische Umbriiche
und Neuerungen im orientbezogenen Religionsdiskurs veranschaulicht, ausse-
hen konnte.

6.1 Prolog

Unter der Pluralform Gebry (Ez. Gebr)*? figuriert im dreizehnten Band (1838)
des Encz'klopedz'cveskzj' leksikon (EL) ein Artikel Pavel Savel’evs zum Zoroastris-
mus.*% Dass ein solcher mit dem Anfangsbuchstaben G (I') in die von den ver-
offentlichten Banden der Enzyklopadie abgedeckten fiinf ersten Buchstaben des
Alphabets fallt - ein Eintrag zu Zoroastr z.B. (s.u.) hitte erst in einem spiteren
Band unter dem achten Buchstaben (3) des Alphabets erscheinen kénnen -,
verdankt sich dem Umstand, dass der Text den Zoroastrismus in erster Linie als
religiose und gesellschaftliche Erscheinung der Gegenwart anspricht und erst
daraus eine Verknipfung zu einer in der Vergangenheit griindenden ,,Lehre”
herstellt. Das Lemma Gebry wird dementsprechend als die ,,Bezeichnung® er-
klart, ,die die Perser und andere Muslime der bis heute existierenden kleinen
Zahl von Anhangern der Zoroaster’schen Religion geben® (,Ha3Banue, koTopoe

402 Von pers. gabr. Meist pejorativ verwendete Fremdbezeichnung fiir Angehorige nicht-
muslimischer Religionsgemeinschaften, v.a. Zoroastrier. Vermittels des Osmanischen
gelangte der Begriff in den Gebrauch europdischer Sprachen, so z.B. engl. giaour (vgl.
Lord Byrons Gedicht The Giaour), deutsch Giaur.

Wenn an dieser und anderen Stellen vom Zoroastrismus ohne Anfiihrungszeichen ge-
sprochen wird, so seien damit im Sinne einer metasprachlichen Hilfskonstruktion und
als Sammelbegriff diejenigen Gegenstinde bezeichnet, die in den verwendeten Quellen-
texten in vielen verschiedenen Erscheinungsweisen (z.B. die ,,Religion der alten Perser®,
die ,Lehre Zoroasters® oder die ,,Gesetzgebung Zoroasters“) vorkommen. Es wird damit
also nicht eine religionshistorische Aussage Gber die Religion Zoroastrismus angestrebt
und eine solche hitte wohl gerade damit zu beginnen, die Plausibilitit eben dieser Be-
zeichnung wenn nicht generell, so doch als durchgingige Benennung aller historischen
Momente der vorislamischen persischen Religion zu iberpriifen. In oben genanntem
Sinne ist auch die Formulierung ,Zoroastrismusdiskurs® zu verstehen.

403

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[lepcusive, u apyrue MycynbMaHe, Jal0T HEOONBIIOMY YHCIY CYIIECTBYIOLINX
nocere nocnenosareseit 3opoactposoii pesurun“).404 Die Perser verwendeten fir
die Gebry zudem die Namen Parsi (,,Perser” o. ,Parsen), MadZudz (,Mager®)405
und Atesperest (,Feueranbeter, pers. atis-parast). In den gegenwartigen, in Persi-
en und ,Hindustan® lebenden Gebry resp. Parsen sieht der Text den tiberleben-
den Rest der vorislamischen iranischen Religion. Wie in anderen seiner Beitra-
ge zum EL macht Savel’ev die Quellen seiner Informationen teilweise transpa-
rent: Es sind westeuropaische Reisende (Malcolm, Chardin, Morier, Fraser), de-
nen sich sein Kenntnisstand zu verdanken scheint. Die als ehrlich, fleiffig und
bescheiden geschilderten Gebry werden nach der vorangehenden ethnografi-
schen Beurteilung mit einer ,Lehre® und mit ,Ritualen® in Verbindung ge-
bracht, die sich, so heif§t es, nur um wenig von dem in Zoroasters Zend-avesta
Uberlieferten unterschieden (dabei erfolgt ein prospektiver Hinweis auf die
nicht publizierten Lemmata Zend-avesta und Zoroastr).*°¢ Als Kern der Religion
der Gebry erscheint dasjenige, was sie verehren:

»Sie beten Ormuzd als Verursacher alles Guten an in Gedanken, Wort und Handlung,
und sie verehren alle zweitrangigen Gottheiten, die Wirkkrifte dieses guten Prinzips.
Uberdies beten sie die vier Elemente an und besonders das Feuer als reinste und unbe-
grenzte Erscheinungsweise des Hochsten Wesens. Sie verehren den Mond, die Plane-
ten, die Sterne und das Himmelsgewolbe, vor allem aber die Sonne und besonders die
aufgehende Sonne, der sie sich beim Aufsagen der Gebete stets zuwenden.*

»,OHHI 6oroTBOpsAT OpMy3/a Kak BHHOBHHKA BCETO JOOPOTO, B MBICIIH, CIOBE M JCHCTBUH,
U YTYT BCEX BTOPOCTENIECHHBIX OOXECTB, areHTOB 3TOT0 AoOporo Hadana. Kpome Toro 6o-
TOTBOPAT OHU YETBIPE CTUXUU, U NIPEUMYIIECTBEHHO OT'OHb, KaK YUCTEHIIee U 663FpaHI/I‘l—
Hoe mnposiBieHne Briciiero CyriecTBa; MOKIIAHSAIOTCS JIyHE, IUIAaHETaM, 3Be3/1aM U TBEpIU
HeOecHOIt, HO Oosiee BCEro COJHILY, U B OCOOCHHOCTHU COJIHITY BOCXOJSIIEMY, K KOTOPOMY
Bcera 00pamiarTcs IpU YTCHUU MoJTHTB. “407

Weiter schildert der Text Rituale wie den Umgang mit den Toten und die Be-
ziechung zum ,ewigen Feuer® in ,Feueraufbewahrungsstatten® (ognechraniliséa,
ates-ga, ates-gede, pers. atis-gah) und setzt mit Agrimen, dem Aussender ,boser
Geister®, einen Verweis auf ein bereits im ersten Band (1835) erschienenes, von
Vasilij Grigor’ev bearbeitetes Lemma. 408

In diesem Artikel Grigor’evs ist die Rede von der dualistischen ,Lehre von
den zwei Prinzipien®, die zu den altesten und verbreitetsten Lehren im Orient
gehore und die Grundlage der ,Religion der Mager“ (also der altpersischen
Priesterschicht) darstelle. Fir das Prinzip des Guten resp. des Lichts zahlt der

404 FL,Bd. 13,5.397.

Méglicherweise referiert Savel’ev, der als Ubersetzung von Madéudé ,Mager* (magi) an-
gibt, auf arab. ma gug, womit im Koran eigentlich das auch aus der Bibel bekannte Volk
resp. Land Magog bezeichnet wird.

406 Vgl. ebd., S. 397f.

407 Ebd., S. 398.

408 ygl. ebd., S. 398.

174

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Text die Namensvarianten Ormuzd, Gormizda und als griechische Version Oro-
mazd auf, das Prinzip des Bosen resp. der Dunkelheit kennt er zusatzlich zum
titelgebenden Lemma Agrimen in den Varianten Ariman, Agariman und Ager-
man. Im Gegensatz zum Eintrag Gebry wird die altpersische Religion hier nicht
als (noch bestehendes) Phinomen der Gegenwart eingefithrt, sondern mit his-
torischer Distanz als dogmatisierte Lehre vom stetigen Kampf zweier kosmolo-
gischer Prinzipien, aus denen schlieflich Oromazd als Sieger hervorgehe.
Zoroaster findet in dieser Darstellung keine Erwahnung, ebenso wie auch ein
Blick auf die Gegenwart fehlt und tberhaupt eine geschichtliche Entwicklung
abseits des ,Kerns® der Lehre nicht thematisiert wird.4%?

Nach der Lektire dieser beiden Artikel dirften zeitgendssische Leser einen
zwar knappen, aber doch mit einigen grundlegenden Informationen ausgestat-
teten Eindruck vom Zoroastrismus erhalten haben. Beide Texte scheinen aller-
dings einen mehr oder weniger allgemein bekannten, nicht umstrittenen Wis-
sensstand zu prasentieren. Dass ein solcher zum Zeitpunkt ihrer Publikation
mitnichten gegeben ist, zeigen die nachfolgenden Ausfihrungen dieses Kapi-
tels, das den (fassbaren) Anfingen des russischen Zoroastrismusdiskurses in sei-
ner Genese aus dem westeuropaischen Zoroastrismusdiskurs heraus nachgeht
und dabei aufzeigen soll, dass es in den 1830er-Jahren noch eine hochst umstrit-
tene Frage war — und dies nicht nur in Russland -, was eigentlich die Religion
der alten Perser sei und was diese charakterisiere und klassifiziere. Gerade z.B.
Feststellungen wie diejenige der Verehrung der vier Elemente, der Gestirne
usw., die Savel’ev in Bezug auf die Gebry kommentarlos trifft, konnten in ge-
wissen Diskussionszusammenhangen ihre scheinbare Harmlosigkeit zugunsten
erbitterter Polemik einbifen.

6.2 Von Angquetil-Duperron zu Hegel — vom ,,Gesetzgeber® zur
»Religion*®

Vieles von dem, was die folgenden Seiten als konstituierende Elemente des
Zoroastrismusdiskurses zwischen dem Ende des 18. Jahrhunderts und dem ers-
ten Drittel des 19. Jahrhunderts ausweisen, geht, wie zu sehen sein wird, auf
den Einfluss des Franzosen Abraham Hyacinthe Anquetil-Duperron
(1731-1805) und seine Herausgabe des Zend-Avesta zurick. Es erstaunt daher,
dass die beiden zu Beginn vorgestellten EL-Beitrage diese pragende Figur mit
keinem Wort erwihnen (zumal das Zend-Avesta von Savel’ev ausdriicklich ge-
nannt wird), denn zumindest ein Verweis auf das im zweiten Band enthaltene
Lemma Anketil-Djuperron hitte sich angeboten. Dieses Fehlen mag an der man-

409 vgl. EL, Bd. 1, S. 167. Dem Artikel ist kein Autorenkiirzel beigefiigt, jedoch weist ihn
das Werkverzeichnis in Veselovskij 1887 auf S.0104 [sic] als von Grigor’ev bearbeitet
aus.

175

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelhaften Koordination der Enzyklopadie liegen, von der bereits die Rede war
(vgl. Kap. 3.1.2).

Anquetil-Duperrons Veroffentlichung der ersten europaischen Ubersetzung
des altiranischen Avesta rief schon zu Lebzeiten des Autors Bewunderung eben-
so wie heftige Kritik hervor. Diese Ambivalenz bringt der einschlagige anony-
me und vermutlich aus einer westeuropidischen Enzyklopadie tibernommene
Artikel im EL andeutungsweise zum Ausdruck. Der Protagonist wird als ,einer
der gelehrten Franzosen des 18. Jahrhunderts® eingefiihrt, der durch seine Rei-
sen in Indien und seine ,Entdeckung einiger Werke Zoroasters“ Berithmtheit
erlangt habe. Der Lexikonartikel hebt in der Beschreibung dieses Vorgangs
nicht nur die ,neue Methode* eines Lernens vor Ort (im hier gegebenen Fall bei
indischen Zoroastriern) hervor, sondern deutet zugleich das egoistisch-rick-
sichtslose Vorgehen bei der Beschaffung der Manuskripte an, welches auch die
neuere Forschungsliteratur Anquetil-Duperron meist attestiert:#1

»,Nachdem er ganz Indien durchquert hatte, lief§ sich Anquetil in Surat nieder, wo sich
noch heutzutage eine Siedlung von Guebry [sic, sonst i.d.R. Gebry, S.R.] oder Feueran-
betern befindet, die durch den Fanatismus der Muslime aus Persien vertrieben wur-
den. Als er das Vertrauen der persischen Geistlichen erlangt hatte, wurde er, durch ihre
Vermittlung, in die Geheimnisse der Zooraster’schen [sic] Biicher eingeweiht und er
konnte ihnen sogar einen Teil dieser Biicher abluchsen, die in den Idiomen Pahlavi,
Zend und Sanskrit verfasst sind. Nachdem er eine ausreichende Zahl von Materialien
gesammelt hatte, reiste er im Jahr 1762 nach Europa zuriick und gab sich die Ver-
pflichtung auf, die gelehrte Welt mit diesen bekannt zu machen. Er hatte aus Indien
100 Manuskripte mitgebracht. Das Werk, in dem die wichtigsten Resultate seiner Stu-
dien enthalten sind, erschien im Jahr 1771 unter der Bezeichnung Zendavesta [...].“

»,00bexaB Bcio Mumuio, Aukeriib mocenuicst B Cypare, rie U JOHBIHE HAXOIUTCS KOJIO-
uust ['BeOpoB, nin OTHENMOKIOHHUKOB, W3THAHHBIX 3 [lepcun danatuzmoMm MycyibmaH.
CHHCKaB J10BEPEHHOCTh [1epCHICKUX TyXOBHBIX, OH, IOCPEICTBOM HX, ObLIT MOCBSIICH B
TAMHCTBA 300pACTPOBBIX [SIC] KHUT, U Ja)Ke YMeJ BBIMAHUThL Yy HUX YaCTh 9THX KHHUT, -
caHHbIX Ha Hapeunsix [lenbBu, 3ennackom u CanckpurckoM. CoOpaB J0OCTATOYHOE YHCIIO
MaTepHaioB, B 1762 roay oH Bo3Bpatwics B EBporry, u moctaBmi cebe 005S3aHHOCTBIO TI0-
3HAKOMHTH C HUMU y4eHbli cBet. On mpuses ¢ coboro u3 Muauu 100 manyckpunros. Co-
YMHEHHEe, B KOEM [TOMEIICHBI TJIaBHEHIIe Pe3yIbTaThl ero UCCICA0BAaHHM, MOSBUIOCH B
1771 roxy mon Ha3BanueMm 3endasecma | .. J].«41t

Europa habe Anquetil-Duperron, fihrt der Text fort, somit die Kenntnis glaub-
wurdiger Originalquellen der ,Lehre der Parsen® zu verdanken. Leider seien
aber seine Ubersetzungen mit vielen Mangeln behaftet, denn Anquetil-Duper-
ron habe die Zeit seines Indien-Aufenthalts nicht dazu genutzt, seine Sprach-
kenntnisse mit der nétigen Tiefe zu versehen. Neben dem Hinweis auf weitere
seiner Veroftentlichungen (erwahnt werden Legzslation orientale, Recherches his-

410 vgl. Stausberg, Michael: Faszination Zarathushtra. Zoroaster und die Europdische Religions-
geschichte der Friihen Neuzeit. Berlin/New York: Walter de Gruyter 1998, S. 794.
41 EL,Bd. 2,S.314.

176

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

toriques et géographiques sur I'Inde, L’Inde en rapport avec I'Europe sowie die Uber-
setzung eines Teils der Upanischaden vermittels einer neupersischen Version)
belegt der Lexikon-Artikel Anquetil-Duperrons Einfluss mit dem ,berithmten®
Beispiel der deutschen Ubertragung des Zend-Avesta durch Johann Friedrich
Kleuker (s.u.), die bereits wenige Jahre nach dem Erscheinen des franzosischen
Originals auf dem Buchmarke erhaltlich war.#1?

Eine Reihe von Studien schreibt Anquetil-Duperrons wissenschaftlichem
Werk die Verursachung einer epochalen Bruchstelle in der europaischen Wis-
senschaftsgeschichte und Orientrezeption zu. Fir Raymond Schwab steht An-
quetil-Duperron am Anfang der wissenschaftlichen und kulturellen Grolbewe-
gung, die als ,renaissance orientale“ neben die erste Renaissance der griechisch-
romischen Antike tritt: ,La révolution du présent par un nouveau passé a une
date initiale: ’année 1771 ou Anquetil-Duperron publie le Zend-Avesta; C’est la
premiere fois qu’on réussit a forcer une des langues murées de I’Asie.“4!3 Die
Ubersetzung des Avesta stehe, so Schwab, fur das erstmalige Ausgreifen euro-
paischer Asienkompetenz tiber die Grenzen des biblischen Orients und der An-
tiketradition hinaus; erst nach 1771 sei die Welt ,wirklich rund“ geworden.*1
In einer Metaphorik, die Schwabs Rede vom Aufbrechen einer vermauerten
Sprache gleicht, erganzt Hans Kippenberg, eine Europa umgebende , kulturelle
Mauer® sei mit Anquetil-Duperron gefallen: ,Das Abendland, begrindet auf
der judisch-christlichen Bibel und der griechisch-romischen Antike, verlor seine
einzigartige Stellung und erhielt Konkurrenz.“4!5 Fiir Edward Said reprasentiert
Anquetil-Duperron, zusammen mit dem einige Jahre spiter bekannt geworde-
nen Sanskrit-Pionier und Begriinder der indoeuropaischen Studien William Jo-
nes (der tberdies ein scharfer Kritiker Anquetil-Duperrons war) ein wichtiges
sorientalistisches Vorgangerprojekt“; den eigentlichen Beginn des modernen
Orientalismus setzt indes die emblematische Agypten-Invasion Napoleons im
Jahr 1798.416

Anquetil-Duperrons Wirken ermoglicht aber auch alternative Lektiiren. So
versteht Jirgen Osterhammel die Ubersetzung des Avesta in Anlehnung an
Schwab als ,,Grindungsdokument einer wahrhaft polyphonen Weltgeschichts-
schreibung®, ebenso wie er die teilweise antikolonial gefarbte Widerlegung des
Topos der ,orientalischen Despotie“ durch Anquetil-Duperron herausarbei-
tet.*1” Richtet sich der Fokus weg von Anquetil-Duperrons Rolle im generellen
Orient- und Kolonialismusdiskurs und starker auf das eigentliche Interessenge-

412 ygl. ebd.

413 Schwab 1950, S. 16 (Hervorhebung im Original).

414 vgl. ebd., S. 23, 25.

415 Kippenberg, Hans G.: Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissenschaft und
Moderne. Minchen: C.H. Beck 1997, S. 45.

416 ygl. Said 2003, S. 76f.

417 vgl. Osterhammel, Jiirgen: Die Entzauberung Asiens. Europa und die asiatischen Reiche im
18. Jabrbundert. Miinchen: C.H. Beck 2010 [1998], S. 293-296.

177

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

biet hin, von dem aus die Karriere des franzosischen Gelehrten ihren Anfang
nahm - das Avesta und die Person Zoroasters —, so kann auch hier ein Um-
bruch diagnostiziert werden. Jahrhundertelang kannte und thematisierte Euro-
pa die Figur des altiranischen Religionsstifters ZaraSustra als grazisiertes sprach-
liches Zeichen ,,Zoroaster” (gr. Zmpodotpng), dessen Gebrauch in keiner Weise
auf die ,zoroastrische Eigengeschichte® verweist, sondern als genuines Produkt
europiischer Religionsgeschichte eine Vielzahl von Religionskonzepten mit oft
religionsproduktiver Funktion generierte, wie Michael Stausberg in seiner um-
fangreichen Studie zur ,Faszinationsgeschichte Zarathustras“ darlegt, die im
Wesentlichen einen von der Antike bis zu Anquetil-Duperrons Wirken reichen-
den Zeitraum abdeckt. Nach dem materiellen und kulturellen Import des Aves-
ta ist folglich, erlautert Stausberg, die wissensgeschichtliche Differenzierung
von zoroastrischer Eigengeschichte und eurogener Fremdgeschichte nicht mehr
als ZaraSustra/Zoroaster, sondern in der Form Zara3ustra/Zarathustra zu codie-
ren. Die einsetzende Erforschung der zoroastrischen Eigengeschichte verbleibt
damit grundsitzlich im Status einer Fremdgeschichte — in Stausbergs Code nun
ausgedriickt durch diejenige Namensversion, die Friedrich Nietzsche seinem
berithmten Protagonisten verlieh. Sie ist fortan aber nicht mehr als reine
Zoroaster-Imagination ohne Bezug auf den historischen ZaraSustra zu beschrei-
ben, vielmehr ereignet sie sich in einer interkulturellen Konstellation, im Kul-
turkontakt mit der zoroastrischen Eigengeschichte.8

Anquetil-Duperrons Zend-Avesta besteht nicht allein aus Ubersetzungen und
religionshistorischen Einordnungen (wie etwa in der beigegebenen Zoroaster-
Biografie), sondern geht im ersten von drei Binden von einem sehr ausfiihrlich
gehaltenen Bericht des Autors tber dessen ,voyage aux Indes“ aus. Anquetil-
Duperron vereint somit die beiden zu Beginn anhand der EL-Artikel Gebry und
Agrimen angesprochenen Zuginge der (ethnografischen) Wahrnehmung einer
religiosen Gegenwartserscheinung*? und einer (von Texten ausgehenden) Prio-
risierung der historisch-systematischen Grundlagen einer ,Lehre®. Die Bereit-
schaft, vor Ort das fiir seine Forschung benotigte Material und Wissen zu be-
schaffen, hebt ihn denn auch entscheidend von einem anderen ,rezeptionsge-
schichtlichen Wendepunkt® (M. Stausberg) des frithneuzeitlichen europaischen
Zoroasterdiskurses ab. Denn schon einige Jahrzehnte zuvor hatte Thomas Hyde
(1636-1703), ein Oxforder Professor fiir Arabisch und Hebriisch, dem das EL
im dreizehnten Band einen kurzen Eintrag widmet (Gayd ili Gejd, Tomas), in
seiner im Jahr 1700 in erster und 1760 in zweiter Auflage erschienenen einfluss-
reichen Darstellung der altpersischen Religion (Historia religionis veterum

418 ygl. Stausberg 1998, S. 30f.

49 So schreibt Stausberg: ,Anquetils Zoroastrismus-Darstellung reproduziert damit eine
bestimmte religionsgeschichtliche Variante oder Konstellation des Zoroastrismus, nim-
lich eine lokalgeschichtliche Konkretisation dieser Religion in Surat in der Mitte des 18.
Jahrhunderts [...].“ Ebd., S. 798.

178

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Persarum, eorumque Magorum) einerseits das Prinzip der Quellenkritik einge-
fahrt und damit die im Zoroasterdiskurs jahrhundertelang wirkmachtigen
Chalddischen Orakel als nicht authentisch qualifiziert und andererseits — als Er-
ginzung zu antiken lateinischen und griechischen Texten sowie zeitgenossi-
schen Reiseberichten — erstmals auch orientalische zoroastrische Primirquellen
benutzt. Hauptsichlich stitzt sich seine Darstellung auf den in neupersischer
Sprache verfassten zoroastrischen Traktat Sad dar (,Hundert Tore“ resp. ,Hun-
dert Kapitel“), den Hyde in lateinischer Ubersetzung zuginglich macht und als
Grundlage seiner religionshistorischen Perspektive auf die alten Perser bean-
sprucht, deren Religion er eine urspringliche ,,Orthodoxie® attestiert und die
er, zumindest in ithrem Ausgangskern, als abrahamitisch ausweist und damit in
ein christlich-heilsgeschichtliches Szenario der Weltgeschichte einreiht.#2° Hyde
war einerseits davon tberzeugt, mit dem Sad dar tber eine zuverlassige authen-
tische Quelle des Zoroastrismus zu verfigen, ebenso sehr war er sich aber be-
wusst, damit keine von Zoroaster selbst stammende Schrift in Hianden zu hal-
ten.*?! Seine Religionsgeschichte der alten Perser lasst sich mitunter als ,, Werbe-
schrift® (M. Stausberg) zuhanden vermodgender Mizene interpretieren, hatte
sich Hyde doch tiberzeugt gezeigt, mit den noétigen finanziellen Mitteln die
echten Schriften Zoroasters tiber Mittelsmanner beschaffen und analysieren zu
konnen.#?? Erst Anquetil-Duperron durfte aber von sich behaupten, in dieser
Hinsicht einen entscheidenden Schritt getan zu haben. Entsprechend kritisch
fallt denn auch sein Urteil tber Hyde im discours préliminaire des Zend-Avesta
aus, womit implizit auch der eigene Anspruch ausgewiesen ist: ,,Ce Livre peut
passer pour le seul qui donne sur les Perses une suite de détails instructifs pris
des Ouvrages des Orientaux. Malheureusement les principales sources ou M.
Hyde les a puisés, ne sont pas de la premiere antiquité.“423

Die priagende Rolle, die Anquetil-Duperron riickblickend zugeschrieben
wird, entspricht nicht der Wahrnehmung vieler seiner Zeitgenossen. Die Mach-
art der Zend-Avesta-Ausgabe widersprach offenbar in mancher Hinsicht den Er-
wartungen des lesenden Publikums. Durchaus positiven Reaktionen wie etwa
bei Denis Diderot, dem in seinem Encyclopédie-Artikel Zenda Vesta Anquetil-

420 ygl. ebd., S. 680-712.

421 Hyde charakterisiert das Sad dar mit folgenden Worten: ,Dieses hier vorliegende Buch
ist das Verzeichnis der Vorschriften oder der kanonischen Schriften der Kirche der Ma-
ger; es wurde aus Zoroasters Werken zusammengestellt und alles, was sich darin findet,
ist fir jene gleichermaflen wahrheitsgetreu wie fir uns all das, was in den kanonischen
Schriften unserer Kirche oder in der heiligen Bibel enthalten ist* (,Iste Liber est Codex
Praeceptorum seu Canonum Ecclesiae Magorum, é Zoroastris Operibus collectus: & quic-
quid ibi reperitur; est i/lis aeque authenticum ac nobis est quidvis in Nostrae Ecclesiae Ca-
nonibus, aut S. Bibliis repertum®, Hervorbungen im Original), zitiert nach ebd., S. 687
(meine Ubersetzung, S.R.).

422 ygl. ebd., S. 689-691, 709.

423 Anquetil-Duperron, Abraham Hyacinthe: Zend-Avesta, Ouvrage de Zoroastre, Bd. 1,
Teil 1. Paris: N.M. Tilliard 1771, S. iv.

179

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Duperrons Werk zur Kritik am Christentum und der Religion im Allgemeinen
diente, gesellten sich zahlreiche kritische Stimmen zu, die u.a. die Authentizitit
der von Anquetil-Duperron nach Frankreich gebrachten Schriften bestritten,
deren Status als relevantes Wissen tiberhaupt anzweifelten und damit auch die
wissenschaftliche Redlichkeit des Autors zur Diskussion stellten, ja sogar, wie
im Falle eines spottischen Verrisses vonseiten des Sprachwissenschaftlers Wil-
liam Jones, nicht nur Anquetil-Duperrons Kompetenz in den relevanten Quel-
lensprachen negativ beurteilten, sondern auch den Stil seines Franzosisch als
vollig unangemessen disqualifizierten. Wenngleich bald weitgehend Einigkeit
in der Ansicht bestand, die Qualitit von Anquetil-Duperrons Ubersetzung sei
letztlich ungeniigend, so galten seine Errungenschaften einige Jahrzehnte spa-
ter doch unter fihrenden Vertretern der sich als wissenschaftliche Disziplinen
institutionalisierenden vergleichenden Sprachwissenschaft und Orientalistik
wie z.B. Rasmus Rask, Eugene Burnouf, Franz Bopp oder Antoine-Isaac Sylvest-
re de Sacy als anerkannt. Das Zend-Avesta fand ebenso Eingang in zahlreiche
Werke, deren Fokus nicht auf der Sprachforschung, sondern der Geschichte
und Kultur der Antike lag.#4

Gerade im deutschen Sprachraum hatte Anquetil-Duperron in Herder einen
frihen Befirworter gefunden und nur wenige Jahre nach dem franzosischen
Original gab Johann Friedrich Kleuker ab 1776 in Riga eine populare und breit
rezipierte Ubersetzung mitsamt Anhangen unter dem Titel Zend=Avesta, Zoroas-
ters lebendiges Wort, worin die Lebren und Meinungen dieses Gesetzgebers von Gott,
Welt, Natur, Menschen; ingleichen die Ceremonien des heiligen Dienstes der Parsen
u.s.f. aufbebalten sind heraus. Arnold Heeren sah in einer Ausgabe von 1824 sei-
ner 1793-96 erstveroffentlichten Ideen iiber die Politik, den Verkebr und den Han-
del der vornehmsten Volker der alten Welt jegliche Bedenken an der ,,Aechtheit”
des Zend-Avesta als ausgeraumt, und wiewohl er bedauerte, dass es ein ,Auslin-
der” gewesen war, der die ,heiligen Schriften der Perser” nach Europa impor-
tiert und ,ans Licht* gezogen hatte, so wollte er doch ,mit Recht* feststellen,
dass erst deutsche Gelehrte diese ,wahrhaft kritisch geprift hatten.#25 Heerens
ausfithrliche Behandlung des Zoroastrismus als Teil der Darstellung der ,,Inne-
ren Verfassung® des Perserreiches beruht zu weiten Teilen auf dem Zend-Avesta,
das der Autor haufig in der Version Kleukers zitiert. Auch noch 1837 erschien
es Friedrich Creuzer in der dritten Auflage seiner Symbolik und Mythologie der
alten Volker als notwendig, die Unbestrittenheit der Authentizitit des Zend-
Avesta eigens festzustellen und diesen Verdienst v.a. Kleuker zuzuschreiben,

424 ygl. Stausberg 1998, S. 809-837 und Rose, Jenny: The Image of Zoroaster. The Persian Mage
Through European Eyes. New York: Bibliotheca Persica Press 2000, S. 102-109.

425 Vgl. Heeren, Arnold Herrmann Ludwig: Ideen diber die Politik, den Verkebr und den Han-
del der vornebmsten Vilker der alten Welt, Erster Theil, 1. Abth. Gottingen: bey Vandenho-
ek und Ruprecht 1824 (= ders.: Historische Werke, Zehnter Theil), S. 434. Heeren kriti-
siert an dieser Stelle auch Anquetil-Duperrons Interpretationen des Zend-Avesta und
schitzt daher die Version Kleukers hoher ein.

180

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dessen Ubersetzung in der einschlagigen, etwa 170 Druckseiten beanspruchen-
den Darstellung der ,Arienischen Religion, oder Baktrisch — Medisch — Persi-
sche Lehre und Cultus® als wichtige Quelle immer wieder angeftihrt wird.42¢
Creuzers Werk, das, wie noch zu sehen sein wird, fur die russische Rezeption
der Religion der alten Perser eine wichtige Rolle spielt, beruht aulerdem auf
einer eingehenden Auswertung vieler weiterer antiker Quellen und zeitgenossi-
scher Spezialliteratur (z.B. Arnold Heeren, Joseph von Hammer-Purgstall, Ge-
org Zoéga, Johann Gottlieb Rhode, Eugene Burnouf, Joseph Gorres oder John
Malcolm), die ein Ubersichtskapitel zu ,Quellen und Literatur® gewissermafen
als Stand der Forschung rund sechs Jahrzehnte nach der Veroffentlichung des
Zend-Avesta ausweist und einschatzt.*?

Obwohl Anquetil-Duperron mit der Publikation des Zend-Avesta dem Dis-
kurs eine neue Richtung verleiht, bleibt er der seit der griechischen Antike
wirkmichtigen europiischen Faszinationsgeschichte insofern treu, als auch fir
seine Analyse eine starke Fokussierung auf Zoroaster als Person charakteristisch
ist, den er, dem Zeitgeist entsprechend, kategorial in erster Linie als ,,Gesetzge-
ber® (,,1égislateur”) fasst. Den Ausgangspunkt von Anquetil-Duperrons Untersu-
chung bildet folglich nicht die ,Religion Zoroastrismus‘, sondern das Wirken
des Individuums Zoroaster, oder wie es der Untertitel der Zend-Avesta-Ausgabe
formuliert: les idées Théologiques, Physiques & Morales de ce Législateur sowie les
Cérémonies du Culte Relieux qu’il a établi. Sehr deutlich fassbar tritt dieser pri-
mar vom Handeln ,essentieller® historischer Personen gesteuerte religionshisto-
rische Zugang in einer 1778 mit dem Plazet der Académie Royale erschienenen
kulturvergleichenden Schrift von Claude-Emmanuel de Pastoret vor Augen, die
Zoroaster, Konfuzius und Mohammed als ,,Sectaires“ resp. ,fondateurs de reli-
gion®“, ,Législateurs® und ,Moralistes in ausfihrlichen historischen Untersu-
chungen systematisch nebeneinanderstellt. Diesen drei Tatigkeitsgebieten ent-
sprechend wird jedem dieser ,,grands Hommes® in einem der Bereiche der Vor-
zug vor den anderen gewihrt: Im Vergleich als Religionsstifter pladiert Pastoret
fur die ,superiorité“ Mohammeds, in der Funktion als Gesetzgeber gebtihrt
hingegen Zoroaster der Vorrang und Konfuzius wird schliefSlich der erste Platz
zugesprochen, wenn es um die Begriindung einer Moral geht.*?® Im Vorwort er-
fahrt die Kategorie des Gesetzgebers eine gewisse Bevorzugung hinsichtlich
einer Charakterisierung Asiens als einer Weltgegend, aus der ,les plus grands
Législateurs de I'Univers“ stammten, und in der Strukturierung der Abhand-
lung dominiert denn auch eine Einteilung nach ,Gesetzen®. So setzt sich bei-

426 Vgl. Creuzer, Friedrich: Symbolik und Mythologie der alten Vilker, besonders der Griechen,

erster Teil. Hildesheim/Ziirich/New York: Georg Olms 1990 (Volkskundliche Quellen,
Neudrucke europiischer Texte und Untersuchungen, Reihe V), S. 183.

427 Vgl. ebd., S. 181-193 u. 306-310.

428 Vgl. de Pastoret, Claude-Emmanuel: Zoroastre, Confucius et Mahomet, comparés comme
Sectatres, Législateurs, et Moralistes. Paris: Chez Buisson 1778, S. 398-445.

181

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spielsweise die Prasentation Zoroasters, die u.a. stark auf Anquetil-Dupperon
und mancherorts auch auf Hyde fuflt, aus einer Lebensbeschreibung sowie der
Vorstellung der ,Dogmes*, ,Lois religieuses®, ,,Lois civiles®, ,,Lois morales“ und
,Lois criminelles® dieses ,,altesten® der drei ,Législateurs® zusammen.*??

Auch beim Spataufklarer Heeren zeigt sich die Kategorie der mit der Religi-
on eng verbundenen Gesetzgebung noch prisent, wenn im Paradigma der ,,Ori-
entalischen Despotie“ von der beinahe uneingeschrankten Regierungsgewalt
asiatischer Herrscher die Rede ist:

»Die Begriffe von Gesetzgebung blieben dem Orient nicht ginzlich fremd. Aber sie
wurden auf andere Weise erzeugt und modificirt, als unter den gebildeten Volkern Eu-
ropa’s. Was hier die Politik und Philosophie leistete, leistete dort, unter dem Druck des
Despotismus, die Religion. Auf sie wurden die Versuche gegrindet, die man zu der
Entwerfung von Gesetzen machte; Priester waren nicht blos die Urheber, sondern
auch die Aufbewahrer und Ausleger derselben; und aus ihr nahm man die Motive zu
ihrer Beobachtung her. Gesetzgebung und Religion sind daher im Orient unzertrennli-
che Begriffe [...].“430

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts geht die Rolle des priméren diskursiven Agens,
des Katalysators religionsgeschichtlicher Entwicklung, vom ,Gesetzgeber® und
»Grinder® oder ,Reformator” auf eine verselbststandigte geschichtliche Ent-
wicklungslogik tber. ,Religion® gerit nun gewissermaflen zu einer diskursiv
handlungsfahigen Hypostase, die Kultur ermoglicht, indem sie die Herausbil-
dung von Ideen, Begriffen, Symbolen oder Konzepten in der Geschichte befor-
dert. Der diskursive Handlungsspielraum einer Prophetenfigur wie derjenigen
des Zoroaster wird in einer solchen Konzeption von Religionsgeschichte nicht
ganzlich an den Rand gedringt, jedoch wesentlich beschnitten zugunsten einer
autonomen Logik der Religion an sich, die sich aus sich selbst heraus begriin-
det. Religion ,handelt’ nun gewissermaflen selbststindig, indem sie sich in der
Geschichte in verschiedenen Formen und Erscheinungsweisen verwirklicht, al-
so eine allgemeine religiose Logik jeweils in ein konkretes historisches Erschei-
nungsbild umsetzt. Wenngleich nach wie vor von Gesetzgebung, Lehre oder
Glaube die Rede sein kann, so findet dieses neue Paradigma seinen stirksten
Ausdruck im Kennzeichen des Systems. Die Religion selbst, zumindest ab einer
gewissen Entwicklungsstufe, tritt nun bevorzugt in der Gestalt des ,,Religions-
systems* als geordneter Komplex zutage; zugleich fiigen sich alle Religionssyste-
me in der Verwirklichung der Geschichtslogik zu einem transhistorischen Sys-
temganzen. Deutlich zeigt dies das Beispiel Creuzers, in dessen Symbolik und
Mythologie der alten Vilker der auf Religion bezogene Systembegriff starke Pra-
senz nimmt und im hier interessierenden Themenbereich u.a. die Weiterent-
wicklung der persischen Religion aus ihrer unreflektierten Ursprungsform hin

429 ygl. ebd., S. 1f. u. 455-461.
430 Heeren 1824, S. 430f.

182

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zur reflektierten, auf abstrakte Begriffe ruckfihrbaren systematisierten Lehre
bezeichnet:

»Diese Religion der Parsen, entstanden auf jenen Gebirgen, ist in ihrem Grunde eine
einfache, naive Anschauung der Natur — daher auch von mehreren Alten eine Hirten-
religion genannt, wiewohl sie sich von der materielleren Hirtenreligion Aegyptens, die
mehr fetischistisch war, merklich unterscheidet. Sie besteht in der einfachen Vereh-
rung der Naturelemente, des Feuers, Wassers, der Erde, Luft, der Winde und des Sternen-
himmels, vorziglich der zwei grossten Lichter desselben, Sonne und Mond |...]. Auch
die Fliisse waren ihnen heilig [...]. Tempel hatten sie nicht, sondern auf Bergen dienten
sie ihren Gottern, und opferten hier denselben blos das Leben der Thiere [...]. Mit die-
ser einfachen Naturreligion der Persischen Stimme erscheinen nun aber ein Religions-
system und eine Gesetzgebung in der engsten Verbindung, welche den Charakter eines
mehr metaphysischen Denkens an sich tragen, von einem andern Stamme aus Medien
oder Baktrien her den edleren Casten des Persischen Volkes mitgetheilt worden, und
somit herrschende Religion des Reiches geworden sind. Jenes naive Urelement, amal-
gamirt mit diesen héheren Erkenntnissen einer gebildeteren Menschheit, bildet dem-
nach das Medisch-Persische Religionssystem oder den Magismus, den wir jetzt zu be-
trachten haben.“43!

Das zugrunde liegende Prinzip der metaphysischen ,Veredelung“ des ,,Magier-
systems* ist fur Creuzer im Dualismus von Licht und Finsternis resp. von Gut
und Bose gegeben, der sich wiederum aus einer Ureinheit, der ,,Zeit ohne Grin-
zen® (Zeruane Akerene) herleite.#32 Wenn Creuzer danach forscht, ,,wie die ho-
here Lehre der Magier das Problem der Welt (der Entausserung Gottes) aufge-
fasst habe“,#33 und als Losung den Dualismus angibt, so lasst sich die Formulie-
rung der Frage zugleich auch als Hinweis auf ein allgemeines Gesetz der (Reli-
gions-)Geschichte begreifen, dessen Vollzug in verschiedenen historischen Kul-
turen studiert werden kann. Es ist bei Creuzer also nicht eine historische Ge-
stalt wie Zoroaster am Werk, die religiose Ideen oder Gesetze etabliert, sondern
es sind die religiosen Ideen selbst, die sich in der Geschichte vermittels solcher
Individuen im Gefaff von Systemen, Lehren oder Gesetzgebungen realisieren.
Dies wird mitunter auch grammatikalisch sichtbar, wenn wie in obigem Zitat
die ,hohere Lehre der Magier als handelnde Instanz auftritt, um eine spezifi-
sche historische Losung der Grundfrage nach dem ,Problem der Welt* resp.
der ,Entiusserung Gottes*, die fiir die Geschichtslogik steht, zu reprasentieren.
Noch klarer findet eine solche Perspektive auf Religion als historisch hand-
lungsfahiges Medium der autonomen Verwirklichung von Ideen und Begriffen
in Hegels Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte Anwendung. Hegel
stellt den Persern als ,Volk“ und der Religion des ,,groen Zerdust“ ein durch-
weg wohlwollendes Zeugnis aus, denn erst in Persien (und nicht im zuvor be-
handelten China und Indien) sieht er die eigentliche Weltgeschichte beginnen,

431 Creuzer 1990, S. 180 (Hervorhebungen im Original).
432 ygl. ebd., S. 194-200.
433 Ebd., S. 199.

183

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

so wie er sie in der theoretischen Einleitung als Selbstentfaltung des Geistes hin
zum Bewusstsein seiner Freiheit entwirft. Das ,,Prinzip der Entwicklung® neh-
me, so das Argument, seinen Anfang erst bei den Persern mit ,Zoroasters
Licht®, das in die ,,Welt des Bewusstseins® eintrete und mit dem das ,allgemei-
ne Interesse des Geistes®, zum ,,unendlichen Insichsein der Subjektivitat® und
zum ,absoluten Gegensatz durch Versohnung® zu gelangen, zum Vorschein
komme. Hegel interpretiert die ,Lehre des Zoroaster” als Religion des Lichts
und damit verbunden als Bewusstwerdung der ,absoluten Wahrheit® in Form
der Allgemeinheit und Einheit. Im Dualismus von Ormuzd und Abriman, die
aus dem ,unbegrenzten All“ namens Zerwana Akarana (bei Creuzer: Zeruane
Akerene) hervorgingen, erkennt er, in Abhebung von negativen Deutungen des-
selben als ,Mangel“ des Orients, den Grundgedanken der Dialektik, denn der
Geist misse einen Gegensatz vorfinden, er miisse dem ,allgemeinen Positiven®
das ,besondere Negative“ gegeniiberstellen und erst durch die Uberwindung
dieses Gegensatzes werde der Geist ein ,zweimal geborener®. Diese Entwick-
lungsbewegung bleibt fir Hegel im Falle Persiens allerdings unvollendet, da
die ,Einheit des Gegensatzes nicht in vollendeter Gestalt gewufSst“ werde, denn
die urspriingliche Einheit, aus der Ormuzd und Ahriman entstanden, bringe den
»Unterschied nicht zu sich zurtick®. Fir Hegel besteht das Defizit also darin,
dass letztlich ein Prinzip dieses Gegensatzes — Ormuzd — tiber das andere siegen
werde und sich nicht beide Prinzipien auf niachsthoherer Stufe autheben.+3

Wenn nun im folgenden Unterkapitel der russische Zoroastrismusdiskurs
wieder zur Sprache kommt, so wird sich diese Transformation, diese diskursive
Emanzipation der ,Religion und des ,Religionssystems® zum vorrangigen
Vollzugsmodus der Religionsgeschichte, ebenso wiederfinden.

6.3 West-ostliche Anfinge des russischen Zoroastrismusdiskurses

Spatestens mit einer sechzehn Jahre nach dem franzoésischen Original publizier-
ten russischen Version der oben besprochenen ,Gesetzgeberkomparatistik® Pas-
torets tritt Zoroaster in den russischsprachigen Diskurs ein, der zu Beginn v.a.
in Form von Ubertragungen westeuropaischer Werke besteht und damit auch
das Gesetzgeberparadigma des 18. Jahrhunderts reproduziert.¥S So konnte bei-
spielsweise die Leserschaft der Moskauer Zeitschrift Minerva 1807 anhand eines
aus dem Franzosischen tbersetzten, in der Titelsetzung an Pastorets Untersu-
chungsanordnung erinnernden Aufsatzes mit Orpheus, Zoroaster, Konfuzius
und Pythagoras verschiedene antike ,Gesetzgeber (zakonodateli) vergleichend

434 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1970, S. 215-222.

435 Pastoret: Zoroastr, Konfucij i Magomet, sravnennye kak osnovateli ver, zakonodateli i nra-
vouciteli. Perevod s francuzskogo D. T., 4 Bde. Moskva: Pecatano v vol’noj tipografii pri
teatre u Christofora Klaudija 1793.

184

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kennenlernen — es handelt sich um einen Auszug aus Jean-Baptiste-Claude Del-
isle de Sales’ (ca. 1739/1743-1816, eig. Jean-Baptiste Isoard de Lisle) 1770 erstver-
offentlichter Untersuchung De la Philosophie de la Nature*3 Um einiges aus-
fuhrlicher und ohne programmatischen Vergleich mit biografischen Pendants
stand die Person Zoroasters 1813 im Drug junosestva in einer aus Kleukers deut-
scher Version des Zend-Avesta bezogenen Darstellung im Fokus, die ihren Pro-
tagonisten im Vorwort wiederum als Gesetzgeber, zusatzlich als Philosophen
und generell als ,,beriihmten Weisen® charakterisiert.*3”

Die Tatsache, dass die Anfinge des russischen Zoroastrismusdiskurses auf
Ubersetzungen westeuropaischer Texte beruhen, erstaunt kaum, sondern ent-
spricht einer verbreiteten Praxis der frithen Zeitschriften. Mit dem Modernisie-
rungsschub in der publizistischen Landschaft ab den 1820er-/1830er-Jahren und
der kommerziellen Ausweitung des Zeitschriftenwesens (vgl. Kap. 3.1.4) steigt
der Anteil original russischer Zeitschriftenartikel in allen Themenbereichen
und Textgenres, von der Literatur iiber Wissenschaft bis zu einfachen Nachrich-
ten, massiv an. Parallel zu dieser Entwicklung lasst sich eine Intensivierung des
russischen Zoroastrismusdiskurses beobachten. Zu unterscheiden ist auf der
einen Seite ein genereller Persiendiskurs, der die Zoroastrismus-Thematik als
Nebenstrang mit sich fihrt, eigentlich aber von einer anderen Perspektive wie
etwa Literatur oder Geschichte ausgeht. Der Orientalist und Ubersetzer Ivan
Bot’janov (1802-1868) handelt beispielsweise 1826 im Aziatskij vestnik den ,al-
tertimlichen und gegenwartigen Zustand der Literatur und Kinste in Persien®
in einem Paradigma der Bestimmung des nationalen Sprachcharakters — im ge-
gebenen Fall der persischen Sprache — und der Literatur als dessen Ausdruck
ab. Der Autor unternimmt dabei, angeregt durch Verweise Firdausis, einen Ex-
kurs in die urspringliche ,heidnische Religion® Persiens, ohne die ,Lehre
Zoroasters“ aber tber die Feststellung von Feuerverehrung und Sabaismus (Pla-
netenverehrung) hinaus systematisch zu beschreiben.#3$ Bei Vasilij Grigor'ev
und Fedor Mencov hingegen — letzterer war tiberdies wie Grigor’ev ein Mitar-

436 [Delisle de Sale, Jean-Baptiste-Claude]: ,,Drevnie zakonodateli (iz Philosophie de la Na-

ture)“, Ubers. von A. Levanda. In: Minerva § (1807), S.241-264. Fur den Abschnitt zu
Zoroaster, vgl. S.247-254. Delisle de Sales” Darstellung der antiken ,Gesetzgeber® ist im
Vergleich mit Pastoret deutlich geringeren Umfangs und durch eine unsystematisch-epi-
sodenhafte Erzihlweise gekennzeichnet, deren Informationsgehalt eher beschranke ist
und keine eingehende Beschiftigung mit der dem Autor durchaus bekannten Spezialli-
teratur (z.B. Anquetil-Duperron, Foucher, Hyde) vermuten lisst. Der Autor hilt die ver-
breitete, bis in die Antike zurtckreichende These, es hiatten zwei (oder mehr) Zoroaster
existiert, fir wahrscheinlich. Er setzt die Lebenszeit des ersten Zoroaster, der die Magie
im Orient begriindet habe, 6000 Jahre vor dem Trojanischen Krieg, diejenige des zwei-
ten hingegen um das Jahr 589 v.u.Z. an.

[Kleuker, Johann Friedrich]: ,Istorija Zoroastra, drevnego filosofa i zakonodatelja per-
sidskogo®, tibers. von G. Sklskij. In: Drug junosestva Nr. 8 (1813), S. 1-95, vgl. hier S. 2f.
Bot’janov, L.: ,Vzgljad na drevnee i nyne$nee sostojanie slovesnosti i iskusstv v Persii®.
In: Aziatskij vestnik, Nr.1, 2, 6, 7/8, 9/10 (1826), S.41-50, 111-117, 332-338, 49-53,
123-129. Vgl. zum Zoroastrismus Nr. 1, S. 46-50 und Nr. 2, S. 111f. Zur Person des auch

438

185

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beiter des EL - liegt das Interesse dort, wo der Zoroastrismus nebenbei zur
Sprache kommt, mehr auf dessen Verdringung durch die arabische Eroberung
Irans und einer damit verbundenen Uberlagerung der ,eigentlichen‘ persischen
Kultur durch die muslimische.*

Neben solch beildufigen Berithrungen des Zoroastrismusdiskurses sind auf
der anderen Seite in den 1830er-Jahren vermehrt Texte zu verzeichnen, die den
Zoroastrismus als primaren Fokus aufweisen oder einen solchen im Ausgang
einer anderen Fragestellung entwickeln. Mit dem Aufkommen eigener russi-
scher Beitrage zeichnet sich auflerdem analog zur Entwicklung in Westeuropa
eine Ablosung von der Fixierung auf die Person Zoroasters und die Kategorie
des Gesetzgebers ab. Stattdessen dringt nun die als System gefasste Religion
und deren Vergleichbarkeit mit anderen Religionen in die Position der konzep-
tuellen Ausgangsbasis. Es handelt sich allerdings, zumindest im Zeitraum der
1830er-Jahre, nicht um eine bruchartige Abl6sung eines alteren Modells durch
eine neues, sondern um eine Entwicklungstendenz, in der beide Zugangswei-
sen zeitlich nahe beieinander liegen. Bereits in einem anonymen Beitrag von
1806, der moglicherweise schon einen russischen Originaltext darstellt (zumin-
dest ist er nicht als Ubersetzung gekennzeichnet), tritt Zoroaster, auch wenn er
als ,berihmter Gesetzgeber” (slavnyj zakonodatel’) genannt wird, deutlich hin-
ter den ,,persischen Glauben® zuriick, dem in Anlehnung an Thomas Hyde das
vornehmliche Interesse gilt (von Hyde konnte auch die auffallend positive Be-
wertung inspiriert worden sein, die den persischen Glauben nahe beim ,wah-
ren® Glauben ansiedelt).#4 Demgegentiber erscheinen noch in den 1830er-Jah-
ren Texte, die dem élteren Gesetzgeberparadigma naher stehen als dem neueren
Religions(system)paradigma. So geht etwa eine 1835 in der Zeitschrift des Mi-
nisteriums fir Volksaufklirung abgedruckte Vorlesung des Historikers Michail
Pogodin von der Person Zoroasters aus und nimmt diese noch hauptsichlich
durch die Kategorien des Gesetzgebers, Reformators und Philosophen wahr

in der Fachliteratur zur Geschichte der Orientalistik wenig bekannten Bot’janov vgl. Ku-
likova, A. M.: Rosszjskoe vostokovedenie XIX veka v licach. Sankt-Peterburg: Peterburgskoe
vostokovedenie 2001, S. 77-83.

Vgl. Mencov, F.: ,lezdedZzerd III, poslednij gosudar’ Persii, do pokorenija ee aravitjana-
mi“. In: Zurnal Ministerstva narodnogo prosvestenija 17, Nr.3 (1838), S. 628-646. Gri-
gor’ev, V.: ,Firdousi, doversitel’ vozrozdenija nacional’noj poézii v Persii“. In: Odessksj
al’manach (1839), S.337-357. Fedor Nikolaevi¢ Mencov (1819-1848) veroffentlichte im
EL 7.B. den in den Rahmen der Zoroastrismus-Rezeption fallenden (allerdings sehr kur-
zen und wenig informativen) Eintrag Vendidad-Sade (Bd. 9, S.366). Es handelt sich da-
bei um eine zu den Avesta-Texten gehorige Zend-Schrift, die von Eugene Burnouf ins
Franzosische tbersetzt wurde. Fiir Details verweist Mencovs Kurztext auf das nicht er-
schienene Lemma Parsy (Parsen). Zur publizistischen und literarischen Tatigkeit Men-
covs vgl. Enciklopediceskij slovar’ Brokgauza i Efrona, Bd. 19 (1896), S. 102. Siehe zudem
auch Kap. 3.1, Fn. 88. u. Kap. 7.4, Fn. 562.

440 vgl. ,Opisanie persidskoj very“. In: Moskovskij sobesednik, Nr. 8 (1806), S. 138-144.

439

186

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(die Hauptquelle der Informationen ist Heeren).##! Ahnlich verhalt es sich mit
einem im selben Jahr veroffentlichten Uberblick zu den »allgemeinen Grundla-
gen“ des Zend-Avesta. Die Blickrichtung erfolgt hier, wie es die Uberschrift
schon andeutet, ausgehend von Zoroaster resp. Zerdust und seiner ,,Darlegung
religioser und ziviler Gesetze“ und die ,Lehre Zoroasters wird nicht nur mit
Religion, sondern auch noch mit Philosophie assoziiert. Wiederum fungiert
Heeren, erginzt durch weitere westeuropéische Quellen, prominent als Infor-
mant. Verfasst wurde dieser Text vom (spater) bekannten Slavisten Izmail Srez-
nevskij (1812-1880), der auflerdem auch als Autor einiger Beitrige zum EL auf-
trat (Bd. 11 und 12, 1838).442

Wenn solche Texte noch vornehmlich mit alterer Begrifflichkeit operieren,
so ist damit nicht gesagt, dass ihnen beispielsweise der Religions- oder System-
begriff unbekannt wire, sondern lediglich, dass letztere nicht den konzeptuel-
len archimedischen Punkt der Untersuchung stellen und damit auch eher nicht
auf der Titelebene erscheinen. Inwiefern ,Religion® aber vermehrt als ,Religi-
on® (und nicht mehr als durch ein Individuum gestiftete Gesetzgebung oder
Lehre) und in Gestalt des Systems auftreten muss, um im Diskurs anschlussfa-
hig und vergleichbar zu sein, kann schon ein Nebensatz ex negativo anzeigen.
So duflert 1832 ein Aufsatz zu den Gedanken der alten Perser iiber den Anfang der
Dinge (Mysli drevnich persov o nalale vestey) — es handelt sich in diesem Fall noch
um eine Ubersetzung aus dem Franzosischen — mit Bezug auf die ,,Mythologie
der Mager“ Zweifel an deren Systembefihigung: ,,Es wire zu gewagt, diese selt-
samen Begriffe in ein striktes System zu tberfiihren oder sie zu erklaren®
(,HaLOOHO OBITH CIHMIIKOM CMEJIBIM, YTOOBI CHM CTPAHHBIC MOHSTHS NPUBECTH B
CTPOryI0 cucTeMy, uin o0bsicHuth oHble“).*? Deutlich tritt das Religions- und
Systemparadigma dann in weiteren Publikationen der 1830er-Jahre zutage.
Sreznevskij veroffentlichte 1839 einen weiteren Artikel, der nun deutlich der
neueren Perspektive zugehort und die ,persische Religion“ explizit religions-
komparatistisch betrachtet (s.u. Kap. 6.5). Ein Jahr zuvor erschien mit Religion
und Gottesdienst der alten Perser (Religija i bogosluzenie drevnich persov) eine Un-
tersuchung, die zwar nur an einigen Stellen kulturvergleichend vorgeht, sonst
aber hinsichtlich der konzeptionellen Grundierung eine dhnliche Veranlagung

441 Vgl. Pogodin, M. P.: ,O Zoroastre (Iz lekcii Professora Pogodina, po Gerenu)®. In: Zur-
nal Ministerstva narodnogo prosvescenija 6, Nr. 4 (1835), S. 40-45.

442 Vgl. L. S. [d.i. Sreznevskij, I. L.]: ,,Obscie osnovanija Zend-Avesty®. In: Teleskop 28 (1835),
S.519-526. Beztiglich der Zuordnung des Autorenkiirzels I. S. zur Person Sreznevskijs
vgl. Byckov, A. F.: ,,Otcet o dejatel’nosti otdelenija russkogo jazyka i slovesnosti za 1880
i nekrolog akad. Sreznevskogo. V-e prilozenie. Spisok socinenij i izdanij ordinarnogo
akademika Imperatorskoj akademii nauk I. I. Sreznevskogo®. In: Sbornik otdelenija russ-
kogo jazyka i slovesnosti 22 (1881), S. 79-126, hier S. 82. Sreznevskijs Artikel im EL finden
sich gelistet in ebd., S. 84.

»Mysli drevnich persov o nacale vescej. (Perev. s francuzskogo)®. In: Severnaja minerva 1,
Nr. 2 (1832), S. 86-92, hier S. 91.

443

187

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeigt. Protagonistin ist hier eindeutig die ,Religion der Perser und nicht
Zoroaster, dessen Rolle im Text eher gering ausfallt. Thematisch dominieren
eine Darlegung der auf dem Dualismus grindenden Kosmologie sowie der My-
thologie, die teilweise rationalistisch erklart wird; das Gesamturteil ordnet die
persische Religion dem Sabaismus zu.#44

Eine besonders markante Ausprigung erhalt der Zoroastrismusdiskurs aber
v.a. 1836 infolge einer Gber mehrere Artikel gefithrten Zeitschriften-Polemik,
deren beide Hauptteilnehmer Nikolaj Nadezdin und Stepan Sevyrev sich an der
altorientalischen Religionsgeschichte und besonders an der strittigen Frage ab-
arbeiteten, ob die Religion der alten Perser polytheistisch gewesen sei. Einer
ausfuhrlichen exemplarischen Widergabe und Analyse dieses schriftlichen Ge-
lehrtenstreites ist das folgende Unterkapitel gewidmet.

6.4 Poesie und die (Un-)Logik der antiken Religionsgeschichte: eine
Polemik zwischen Nadezdin und Sevyrev

Der 1836 erschienene siebzehnte Band der Biblioteka dlja ctenija berichtet im
Abschnitt ,Literaturchronik® (/iteraturnaja letopis’) in einer kurzen Satire von
einem publizistischen Streit, der sich in den beiden Moskauer Zeitschriften Te-
leskop und Moskovskij nabljudatel’ zwischen Nikolaj Nadezdin und Stepan Sevy-
rev zutrage.*s Der Text, der die Namen der beiden Zeitschriften durchgehend
verballhornt und — der spottische Stil legt es nahe — von Osip Senkovskij ver-
fasst worden sein dirfte, zieht die beiden Kontrahenten als unversohnliche
Streithahne ins Lacherliche: ,,Die beiden Autoren ereifern sich, zanken sich wie
Schulbuben, albern herum, machen sich tbereinander lustig, picken und rup-
fen einander, walzen sich vor den Augen der gesamten Leserschaft im Dreck
einer erniedrigenden und bedauernswerten Polemik® (,/[Boe mnucareneit
cepaATcs, 6paHHTCﬂ KaK HIKOJIbHUKH, OCTPATCS, MOACMENUBAIOTCA, KOJIIOT, HIUILIIIOT
OJIMH JIPYroro, 0GapaxTaroTcsi B BUIAY BCEH IyONMKH B IPS3H YHH3HTEIBHOW M
kaikoit monemuku®).#¢ Den Anlass dieses vom Autor der Biblioteka dlja (tenija

444 Vgl. ,Religija i bogosluzenie drevnich persov“. In: Zurnal Ministerstva narodnogo
prosveséentja 20, Nr. 11 (1838), S. 320-342.

445 Nadezdin trug mageblich zu den Binden 8-12 des EL bei, s.u. Kapitel 6.5 und Kapitel
3.1.5. Sevyrev scheint sich zumindest in der Planungsphase der Enzyklopidie fiir eine
Mitarbeit interessiert zu haben; sein Name ist im ersten Band auf einer Liste derjenigen
Personen zu finden, die am Beginn des Unterfanges den ,,Wunsch® zur Teilnahme gedu-
Rert hatvten. Gleiches gilt fiir den oben zitierten Historiker Pogodin (vgl. EL, Bd. 1, S.
XIIIf.). Sevyrev wie Pogodin sind allerdings nicht als Redakteure verzeichnet. Die um-
fangreiche von Udolph angefertigte Bibliografie der Werke Sevyrevs fiihrt keine Enzy-
klopidie-Artikel, vgl. Udolph, Ludger: Stepan Petrovi¢ Sevyrev 1820-1836. Ein Beitrag zur
Entstehung der Romantik in Rufland. K6ln/Wien: Bohlau 1986, S. 371-410.

,Dlja gospodina Sevyreva. Pojasnenija kriti¢eskich zameéanij na ego ,Istoriju poézii.‘
Stat’ja I. Moskva, v. tip. Stepanova, 1836, v-8., str. 52%. In: Biblioteka dlja ctenija 17
(1836), Otd. VL, S. 44f., Zitat ebd.

446

188

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

satirisch dramatisierten Konflikts bildete ein 1835/36 von Sevyrev publiziertes
Buch zur Geschichte der Poesie (Istorija poézii), welches zu wesentlichen Teilen
von der Literatur der antiken Inder und Hebraer handelt. In der 31. Ausgabe
der von ihm gefiithrten Zeitschrift Teleskop veroftentlichte Nadezdin eine rund
funfzigseitige Rezension, in der er dieses Werk in vieler Hinsicht mit Kritik
liberzog. Sevyrev wiederum reagierte mit einer nicht minder angriffigen Re-
plik. Der wissenschaftlich-polemische Schlagabtausch, der sich somit an Na-
dezdins Rezension entziindete, zog sich tber mehrere Artikel hin und weitete
sich auch auf weitere Zeitschriften aus (die angefihrte Satire in der Biblioteka
dlja ctengja illustriert dies beispielhaft).#” Hatte die Diskussion eigentlich bei
einer Verhaltnisbestimmung von Wissenschaft und Poesie angesetzt, so geriet
sie bald mehrheitlich zu einer Kontroverse tber die richtige Periodisierung und
Kategorisierung der Religionsgeschichte des alten Orients und insbesondere
iiber die Frage, ob die Perser Dualisten oder Polytheisten gewesen seien. Sevy-
rev vertritt namlich in seiner Poesiegeschichte letztere Position und stellt als die
beiden Haupterscheinungsformen der Religion in der Antike den ,naturvereh-
renden® Polytheismus mit den Persern als idealtypischen Vertretern dem Mo-
notheismus der Hebréer entgegen.*$ Wie die folgende ausfiihrliche Nachzeich-
nung des Argumentationsgangs der Debatte zwischen Nadezdin und Sevyrev
ausweist, entstand im Ausgang des ersten Artikels eine religionskomparatisti-
sche Dynamik, in der Religionskonzepte und Wissenschaftsverstaindnisse pole-
misch, aber mit einem theoretisch-abstrahierenden und kulturvergleichenden
Blick in einer Explizitheit verhandelt wurden, wie sie im zeitgendssischen ori-
entbezogenen Religionsdiskurs nur selten zu beobachten ist. Dem Systembe-
griff kommt dabei in NadeZdins Uberlegungen eine zentrale Stellung zu; er
steht dort gleichbedeutend mit der Identifizierung der Gesetzmifigkeit der Re-
ligionsgeschichte und damit fir den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit an sich.
Zugleich erfolgen diese Verhiltnisbestimmungen aber, wie zu sehen sein wird,
im Paradigma eines teleologischen Drehbuchs, das von einem Ur-Monotheis-
mus uber verschiedene ,heidnische® Religionsstufen hin zur ,Wahrheit® des
Christentums fiihrt.

Sevyrevs Geschichte der Poesie stellt eine Sammlung seiner an der Moskauer
Universitat gehaltenen Vorlesungen dar. Bei dieser Herkunft vom miindlichen
Vortrag hebt Nadezdin an. Er unterscheidet zuniachst zwei Modelle der Ver-
mittlung wissenschaftlichen Inhalts: das franzosische und das deutsche. Die

47 vgl. als Uberblick zur Debatte um die Geschichte der Poesie und zu weiteren, im Folgen-
den nicht behandelten zeitgenossischen Beitrigen Ramzanova, G. G.: ,Istorija poézii S.
P. Sevyreva v ocenkach kritiki tridcatych godov XIX v*. In: Vestnik Tomskogo gosudarst-
vennogo universiteta 107, Nr. 3 (2012), S. 212-218.

Vgl. Sevyrev, Stepan: Istorija poézii. Ctenija ad-junkta Moskovskogo universiteta, Bd. 1.
Moskva: V tipografii A. Semena 1835, S. 130. Die Buchausgabe weist auf dem Umschlag
und der ersten Seite zwei abweichende Jahresangaben der Erscheinung aus (1835
und 1836). Die Zulassung durch die Zensur ist auf den 21. Dezember 1835 datiert.

448

189

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

franzosische Vorgehensweise prasentiere die Gedankenginge kunstvoll, mit Be-
dacht auf Schonheit des Ausdrucks und improvisierend. Die deutsche Herange-
hensweise hingegen beruhe auf strenger Systematik und prazis eingesetzter Be-
grifflichkeit. Nadezdin geht davon aus, dass die Franzosen nicht nur ihre Vorle-
sungen in diesem Stil halten, sondern auch auf diese Art ihre Biicher schreiben.
Dieselbe Feststellung wendet er mutatis mutandis auf die Deutschen an, die so
redeten, wie sie schrieben. Bei Biichern sei demzufolge das deutsche Modell zu
bevorzugen, im Falle von Vorlesungen hingegen das franzosische.** Nadezdin
schreibt der Wissenschaft tberdies ein poetisches Potential zu (,,B Hayke ectsb
[...] cBos m033ms“), das in der Vorlesung als anmutige, lebendige und improvi-
sierende Rede zum Ausdruck kommen solle; die Wissenschaft miisse vom Pro-
fessor und von den Horern mitgefiihlt werden konnen. In der Wissenschaft ge-
be es, folgert er, eine ewige und unbegrenzte Schonheit zu entdecken, sodass
man die Wissenschaft gar lieben konne (,,Hayky MosxHO m1r06UTB!“). 450

Vom poetischen Potential miindlich vorgetragener Wissenschaft aus wendet
sich Nadezdin dem Werk Sevyrevs zu und er lisst dabei klar werden, dass die
Wissenschaft zwar einen poetischen Anteil besitze, nicht aber in Poesie aufge-
hen dirfe. Denn zum entscheidenden Wesensmerkmal der Wissenschaft
(sus¢nost’ nauki) erklart Nadezdin das ,,System®. Die mindlich-improvisierende
Wissensvermittlung im franzosischen Stil kann daher seinem Verstindnis zufol-
ge nur gelingen, wenn sie auf der Grundlage eines vorhergehenden Systems be-
ruht, das mithin die unabdingbare Voraussetzung fiir schriftlich verfasste Wis-
senschaft darstellt:

,Im Kopf des Professors muss sich ein duferst stringentes, ein duflerst konsequentes
System vorfinden; eine Freiheit darf es nur in der Form der Erlauterung geben. Und
dieses System muss in seiner bloen Reinform erscheinen, sobald die Wissenschaft in
ein Buch iibergeht; andernfalls wird die Wissenschaft keine Wissenschaft sein.”

»B ronoBe npodeccopa JA0DKHA HAXOAUTHCS camasi CTPOifHasl, camasi MMoCie0BaTebHast
cucrema; cBo00/1a TOJDKHA OBITh TOJBKO B (hopMe M3noxeHus. M aTa cucteMa J0JKHA SB-
JISITHCSI BO BCEW CBOEH HArore, Kak CKOPO HayKa MEPEXOJIUT B KHHUTY; MHAYE HaykKa He Oy-
ner HayKOIO.“45 1

Im Buch habe, legt Nadezdin weiter dar, einer mathematischen Formel gleich
das (systematisierte) ,geistige Leben® des Professors als Ausdruck seiner ,Bezie-
hung zur Wahrheit“ anschaulich zu werden. Als Sammlung schriftlich bearbei-
teter Vorlesungen gehore Sevyrevs Werk nun aber weder richtig der deutschen

49 vgl. Nadezdin, N.: ,Istorija poézii. Ctenija ad-junkta Moskovskogo universiteta Stepana
Sevyreva. Tom pervyj, soderza$éij v sebe istoriju poézii indejcev i evreev, s prilozeniem
dvuch vstupitel’'nych ¢tenij o charaktere obrazovanija i poézii glavnych narodov novoj
Zapadnoj Evropy. Moskva, v tipografii A. Semena, 1835“. In: Teleskop 31 (1836),
S. 665-716, hier S. 666f., 676, 678f.

450 Vgl. ebd., S. 675f.

41 Ebd., S.677.

190

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

noch der franzosischen Kategorie an; es zeichne sich weder durch System und
logischen Aufbau noch durch Improvisation aus. Letztlich sei Sevyrevs Buch
nicht der wissenschaftlichen Literatur (ulenaja slovesnost’), sondern der schonen
Literatur (iz7ascnaja slovesnost’) zuzuordnen. Die Kritik an der fehlenden Syste-
matik miindet schlieflich in den Vorwurf, Sevyrev habe die Poesie der Hebrier
und der Inder nur als historische Fakten nebeneinandergereiht, nicht aber mit-
einander verglichen und in einen grofleren Zusammenhang gestellt. In der Poe-
sie siecht Nadezdin zwar ein zuverldssiges Abbild der Gesellschaft, von der sie
hervorgebracht wird — in diesem Punkt geht er mit seinem Kontrahenten einig.
Die Verbindung zwischen ihren verschiedenen Entwicklungsgingen herauszu-
arbeiten, erfordere aber eine ,geistige Konstruktion® (umstvennoe postroente, spa-
ter in der Diskussion auch ,logische Konstruktion® — logiceskoe postroenie), was
Sevyrev in seiner Behandlung der Poesie der Hebrier und der Inder und deren
Herleitung aus der Religion vermissen lasse.#? Fir Nadezdin hingegen, der -
hier im Widerspruch zu Sevyrev — davon ausgeht, dass die Religion nicht den
Ursprung der orientalischen Poesie reprasentiere, sondern sich nur deren Aus-
drucksform bediene,*3 ist klar, dass notwendigerweise eine Stufenfolge der Re-
ligionsgeschichte und damit auch der Poesiegeschichte (geistig) zu konstruie-
ren sei:

»Die religiésen Formen der urspriinglichen Voélker des Orients stellten eine erstaunli-
che Abfolge dar: Es handelt sich um eine Reihe von Abstufungen, iber die die wahre
Idee von der Gottheit immerzu tiefer absteigt, wobei sie sich verdunkelt und in irdi-
schen Begriffen abstumpft. Die Religionsgeschichte des Orients stellt ein duferst strin-
gentes System dar; wenn die Poesie deren Ausdruck war, so muss es in ihrem Falle
auch so sein.“

452 ygl. ebd., S.678-688. Zur Auffassung Sevyrevs, die Poesiegeschichte widerspiegle die
Menschheitsgeschichte vgl. Sevyrev 1835, S. 101f. Sevyrev bezeichnet auferdem die Reli-
gion als ,Mutter der Poesie“ und vertritt die These, in ihren Anfingen diene die Poesie
immer der Religion, vgl. ebd., S. 128f.

453 Vgl. Nadezdin 1836b, S. 689. In einer 1833 an der Moskauer Universitit gehaltenen Vor-
lesung zur Archiologie lasst Nadezdin den historischen Ursprung der ,,schénen Kinste®
(1zjascnye iskusstva), darunter der Poesie, in der ,Dunkelheit der Jahrhunderte® als letzt-
lich nicht vollstindig erklarbar verschwinden, betont jedoch zugleich, dass das kiinstle-
rische Schaffen dem Menschen als Wesenszug angeboren sei und in einer ersten Ent-
wicklungsstufe v.a. im Medium der Religion resp. des ,religiosen Gefiithls“ zum Aus-
druck gelange: ,,Die erste Macht, die diese Anfiange der kinstlerischen Tatigkeit weiht,
ist das religiose Gefiihl. Die Religion stellt alles dar, die ganze Welt, das ganze Leben der
Menschheit in ihrer Kindheit, denn das erste Gefiihl ist das Bewusstsein einer Beziehung
zur alleserschaffenden Macht [...]. Ein religiéser Charakter ist erkennbar in der urtiimli-
chen Architektur, Plastik, Musik, Mimik, Poesie“ (,[lepBast cuia, ocBsmaromias CHd
Havasa M3SIHON JIESTENbHOCTH, €CTh YyBCTBO PENMTHO3HOE. PENUIHs COCTABIAET BCE, BECH
MUP, BCIO JKU3Hb MJIAJIEHYECTBYIOIIETO YEIOBEUECTBa, OO MEPBOE YYBCTBO €CTh CO3HAHUE
OTHOIICHUSI K CHJIE BCEHPOM3BOAsAIIEH [...]. Penuruo3Helii xapaktep 3aMeTeH B
NepBOOBITHOM apXUTEKTYpe, IUIACTUKE, My3bIKe, MUMHUKe, m033un”), vgl. Nadezdin 2000, S.
456-458, Zitat S. 457.

191

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Penuruo3usie (OPMBI MEPBOOBITHBIX HAPOJOB BOCTOKA MPECTABIAIOT YIMBUTEIBHYIO
IIOCTEIEHHOCTh: ITO PsJ YCTYIOB, IO KOTOPHIM HCTHHHAs mies o BoxecTe Bce mamaer
HIDKE W HWKE, OMpAdasich ¥ rpy0est B 3eMHBIX MOHSTHsIX. McTopust pemurnn Ha Boctoke
IIPE/ICTABIIACT CAMYIO CTPOHHYIO CHCTEMY; SCITH [O93Hs Obila e¢ BBIPKCHHEM, TO U C HEH
JIOJDKHO OBITH TOXKe. “454

Nadezdin positioniert sich nun explizit gegen Sevyrevs Annahme, am Ursprung
der Geschichte der ,alten Welt“ stiinden sich zwei unterschiedliche Religions-
formen gegenuber, niamlich auf der einen Seite der von den Persern erschaffene
sorientalische Polytheismus® (vostocnyj politeizm) resp. das ,orientalische Hei-
dentum® (vostocnoe jazycestvo), das in seiner vollendeten Form bei den Indern
zum Ausdruck komme, und auf der anderen Seite die hebraische Religion der
Offenbarung, die auf dem Gedanken der Einheit Gottes beruhe. Nadezdin be-
streitet das ,Heidentum® der Perser: Im alten Orient sei es vielmehr die persi-
sche Religion, die der ,wahrhaften Religion“ der Hebraer am nachsten komme.
So gehe das Zend-Avesta von einem einheitlichen Urprinzip des Seins aus, wor-
aus sich Ormuzd und Ariman herleiteten, deren Antagonismus die Welt bilde.
Diese Lehre sei in ihren Begriffen derart klar ausgeprigt gewesen und der ,,gott-
lichen Lehre® Moses in solcher Weise nahegestanden, dass die Hebraer nach der
Riickkehr aus Persien (d.h. aus dem babylonischen Exil) von dort viele Begriffe
und Symbole aus dem Zend-Avesta mitgebracht hitten. In der Konsequenz die-
ser Uberlegungen prasentiert Nadezdin als eigene Position eine geschichtsteleo-
logische Stufenfolge (lestvica) der Religionsgeschichte des alten Orients. Begin-
nend beim Monotheismus der Hebrier (edinoboZie) fihrt diese tiber den Dithe-
ismus resp. Dualismus der Perser (dvubozie, dualizm), den indischen Pantheis-
mus (vsebozie, panteizm) und den in Idealform durch die Agypter reprasentier-
ten Polytheismus (mnogobogie) zum Atheismus (bezboZie) des Buddhismus, in
welchem sich die Idee der Gottheit in Leere (pustota) und Nichtigkeit (nictoZest-
vo) auflose. Da der Buddhismus laut Nadezdin den anderen Formen als Vernei-
nung entgegensteht, begrenzt sich die eigentliche Stufenfolge durch die Hebra-
er auf der einen und die Inder auf der anderen Seite. Diese Gegeniiberstellung
driicke sich denn auch, erklart Nadezdin, in vollig anders gearteter Poesie aus.
Diejenige der Hebrier sei in hochstem Mafle geistig, diejenige der Inder in
hochstem Mafle materiell, in ersterem Fall herrsche ein lyrischer Charakter
(»subjektiv®) vor, im zweiten hingegen ein epischer (,,objektiv®).45s

Sevyrev reagierte auf diese so ausfiihrliche wie angriffige Rezension zu seiner
Geschichte der Poesie zunachst in zwei Artikeln im Moskovskij nabljudatel’, in de-
nen er neben der Verteidigung der Form seiner Publikation und einer Entgeg-
nung auf weitere Kritikpunkte mit besonderem Augenmerk auf Nadezdins reli-
gionsgeschichtliches Stufenmodell Bezug nimmt und seine eigene These, die al-

454 Vgl. Nadezdin 1836b, S. 690.
45 vgl. ebd., S. 690-695.

192

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Perser seien Polytheisten gewesen, bekraftigt. Um letzteren Punkt zu unter-
mauern, fiihrt Sevyrev zunichst eine Stelle aus Herodot an:

,Uber die Sitten der Perser kann ich folgendes mitteilen. [...] Dem Zeus pflegen sie
oben auf den Gipfeln der Berge zu opfern, und zwar bezeichnen sie mit dem Namen
Zeus das ganze Himmelsgewolbe. Sie opfern auch der Sonne, dem Monde, der Erde,
dem Feuer, dem Wasser und den Winden. Das sind urspriinglich die einzigen gottli-
chen Wesen, denen sie opfern; dann haben sie auch gelernt, der Urania zu opfern. Von
den Assyriern und Arabern haben sie diesen Kult tbernommen. Die Assyrier nennen
die Aphrodite Urania: Mylitta, die Araber: Alilat, die Perser: Mitra. Die Opfer fiir die
genannten Gotter finden bei den Persern unter folgenden Gebriuchen statt.“45¢

Sevyrev erkennt in diesem Zitat den Nachweis dafiir, dass die Religion der al-
ten Perser auf einer Verehrung der Sterne und der Naturelemente und Natur-
krifte beruhe, worin schon immer der ,Keim des Polytheismus“ bestanden ha-
be. An Nadezdin richtet er nun den Vorwurf, die ilteste Religionsform der Per-
ser, die auf ,rohem Dienst an den Elementen® begriindet gewesen sei, mit der
spateren, von Zerdust resp. Zoroaster im Zend-Avesta geoffenbarten dualisti-
schen religiosen Lehre verwechselt zu haben. Vor allem Friedrich Creuzer, dazu
auch Georg Zoéga und Amadeus Wendt treten hier neben Herodot als Zeugen
fiir den Polytheismus der alten Perser auf.47 Sevyrev zerzaust schlieflich Na-
dezdins evolutionares Stufenmodell der Entwicklung der Gottesidee, indem er
es, beginnend bei der ,Religion der Offenbarung® Adams ,,5508 Jahre v. Chr.*,
jeweils mit den Jahreszahlen des vermuteten erstmaligen historischen Erschei-
nens der einschlagigen Religionsform verrechnet und damit chronologisch ad
absurdum fihrt: So konne sich die urspriinglich einheitliche Gottesidee nicht

456 Hdt. I, 131f. Die Ubersetzung im Haupttext ist zitiert nach Herodot: Historien. Deutsche

Gesamtausgabe. Ubers. von A. Horneffer. Stuttgart: Alfred Kroner 41971, die unten ste-
henden griechischen Stellen nach Herodotus, with an English translation by A. D. God-
ley. Cambridge: Harvard University Press 1920. Vgl. zu %evyrevs Zitierung und Uber-
setzung ,,Otvet avtora istorii poézii g. izdatelju Teleskopa na ego recenziju. Stat’ja I*. In:
Moskouvskij nabljudatel’ 6 (1836), Otd. 1V., S. 697-718, hier S.709f. Im Hinblick auf die
hier verwendete Herodot-Ubersetzung seien einige Bemerkungen zum griechischen Ori-
ginaltext angefiigt. Wo die deutsche Ubersetzung mit Bezug auf Gestirne, Elemente und
Naturkrifte von den ,einzigen gottlichen Wesen® spricht, denen die Perser urspriinglich
geopfert hatten, steht im griechischen Text nur das auf ,Sonne®, ,Mond®, ,Erde® etc. so-
wie ,Zeus® riickbezogene Demonstrativpronomen ,,diesen® (tobtowst) mit dem zugeho-
rigen Adjektiv ,einzigen® (povvowst) im vom Verb ,opfern® (8vew) verlangten Dativ.
Sevyrev tibersetzt diese Stelle nahe am Originaltext mit ,Anfangs opferten sie nur allein
diesen® (,CHauana OHHM TOJBKO TUM OJHUM NPHHOCHIH kepTBBI“, S.710). Herodot be-
zeichnet die genannten Naturelemente an dieser Stelle also nicht ausdriicklich als ,,Got-
ter” (9¢oi). Mit Einbezug des Kontextes (vgl. den von §evyrev ausgesparten Satz in I, 131:
,Offenbar stellen sie sich die Gotter nicht wie die Hellenen als menschenahnliche We-
sen vor®) ist es aber naheliegend, das am Schluss des Textauszugs stehende, auf den vor-
angegangenen Text zurtckverweisende ,die genannten Gotter® (tovg gipnpévoug 0eodg)
neben Zeus und Aphrodite auch auf Sonne, Mond, Erde etc. zu beziehen. Nadezdin in-
terpretiert, wie weiter unten zu sehen sein wird, die bei Herodot genannten Naturele-
mente explizit nicht als Gotter.
457 Vagl. Sevyrev 18363, S. 709-714.

193

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im sechsten Jahrhundert vor der Geburt Christi in einen Dualismus verzwei-
gen, danach etwa 1000 Jahre in der Zeit zuriickreisen, sich in Agypten und In-
dien in einen Polytheismus resp. Pantheismus verwandeln und schliefSlich nach
einem ,Saltomortale® wiederum etwa 1000 Jahre in der Zeit nach vorne sprin-
gen und die Form der Gottlosigkeit im Buddhismus annehmen.*8

Im zweiten Artikel seiner Replik fiihrt Sevyrev die Kritik an Nadezdins ,,logi-
scher Konstruktion® weiter, indem er deren Logik tiberhaupt in Abrede stellt;
es handle sich namlich bloff um eine arithmetische Folge in der Form , 1, 2, ...
viel ... alles ... null®, die sich religionshistorisch und logisch als falsch erweise.
Sevyrevs Religionskonzeption, die im Argumentationsgang dieser Widerlegung
nun sichtbar wird, ruht auf einem individualpsychologischen Ur-Monotheis-
mus. Von der Idee der Gottheit, betont er, sei die ,Idee ihrer Einheit* nicht zu
trennen. Jeder Mensch glaube zuerst an einen ,einigen Gott“. Indem der
Mensch aber diese Gottesidee in einer ,partikuliren Erscheinung der Natur®
verkorpere, gehe die Einheit der ,,allumfassenden® und von der Natur getrenn-
ten Gottheit in diese bestimmte Ausgestaltung der ,Erscheinung® tiber und
nehme in der Verkoérperung Gottes in den Gestirnen, dem Himmel und den
Elementen die Gestalt von Goéttern an. Sevyrev versteht diesen Vorgang des
Ubergangs von einer von der Welt geschiedenen monotheistischen Gottesidee
in die ,Elemente- und Naturreligion® (religija stichijnaja i estestvennaja) als Ur-
sprung des Polytheismus. Ein Dualismus hingegen wird fiir ihn erst unter poly-
theistischen Bedingungen denkbar, indem dieser die ,,Vielfalt der Erscheinun-
gen der Natur auf zwei Prinzipien reduziere. Zoroasters dualistische Gottes-
konzeption (dvubozie) musse folglich als ,Bereinigung® des urspringlichen per-
sischen Polytheismus und als Riickfihrung auf die Idee der Einheit verstanden
werden. Sevyrev wendet sich auch gegen die weiteren Schritte in Nadezdins
Stufenfolge. Im Ubergang vom Polytheismus zum Pantheismus erkennt er eine
arithmetische Unmaoglichkeit, konne doch zu einem ,,viel“ immer nur ein wei-
teres ,,viel“ hinzukommen; nie werde aber ein ,alles“ erreicht. Folglich sei es
auch einem Polytheisten, der Gott in ,spezifischen Erscheinungen der Welt*
fasse, unmoglich, zur Idee des Pantheismus, die Gott im Universum verorte,
weiterzuschreiten. Der Transformation eines Pantheismus in einen Atheismus
gesteht Sevyrev am Ende zwar historische und logische Korrektheit zu, schlieSt
letzteren aber aus dem ,Religionssystem® aus, denn als Grundvoraussetzung
jeglicher Religion gilt ihm zwingend die ,,Anerkennung Gottes“.4%

Nadezdins zweiter Beitrag zur Polemik um die Geschichte der Poesie wartet
nun ebenfalls in groffer Ausfiihrlichkeit mit weiteren religionshistorischen und

458 Vgl. ebd., S.716-718. Bei der Datierung der indischen Veden auf einen Zeitraum zwi-
schen 1500-1200 Jahre v.u.Z. referiert Sevyrev William Jones und Henry Thomas Cole-
brooke als Autorititen.

459 vgl. Sevyrev, S.: ,Otvet avtora istorii poézii g. izdatelju Teleskopa na ego recenziju.
Stat’ja I1“. In: Moskovskij nabljudatel’ 7 (1836), Otd. V., S. 252-287, hier S. 257-260.

194

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

religionstheoretischen Uberlegungen auf, die ausgehend von einer strikten Zu-
ruckweisung der Gleichsetzung einer ,Verehrung der Elemente“ mit dem Poly-
theismus eine komplexe Typologie der ,innerlich-dogmatischen Seite“ und der
saullerlich-rituellen Seite“ der Religion entfalten, die in ihrer Ausfiihrlichkeit
letztlich auf die Feststellung hinauslauft, die vorzoroastrische Religion, so wie
sie im von Sevyrev zitierten Herodot-Ausschnitt sowie bei Creuzer beschrieben
sei, kdnne keinesfalls als polytheistisch bezeichnet werden.*¢

Nadezdin widerspricht Sevyrevs Auslegung von Creuzer diametral; er zitiert
ausfuhrlich aus der Symbolik und Mythologie der alten Vilker und glaubt dabei
den Nachweis zu finden, dass darin nicht eine frithere und eine spatere Religi-
on der Perser unterschieden werde, sondern dass der Dualismus mit dem ,Na-
turdienst” in Verbindung stehe.4¢! Auch die Herodot-Passage will Nadezdin an-
ders verstanden wissen, als Sevyrev sie interpretiert. Er anerkennt dessen Uber-
setzung ins Russische als korrekt, legt die zweimalige Nennung Gottes (im grie-
chischen Original ,,Zeus“)*? aber als Verehrung eines Gottes und damit als Wie-
derlegung der Polytheismus-These aus. Die Gestirne und Naturkrifte hingegen,
die Herodot implizit als Gotter (9eoi) adressiert (vgl. Fn.456), versteht Na-
dezdin gerade nicht als solche, sondern als Geister (duchi). Der ebenfalls von
Herodot genannte Mitra sei ebenfalls kein Gott, bekraftigt er mit der Autoritét
des Zend-Avesta, sondern ein Ormuzd unterstellter Genius (gensj) resp. ein Erz-
engel (archangel). Zoéga, Wendt und Heeren werden ebenfalls zur Bestitigung
der Dualismus-These herangezogen.*¢3

Den verbleibenden Teil des Artikels widmet Nadezdin mit groffem Aufwand
der Rechtfertigung seiner ,logischen Konstruktion®. Er verteidigt sie als solche
aus ihren ,logischen Gesetzen®“ (logiceskie zakony) heraus, indem er sie kraft
threr Stringenz (strojnost’) zur Essenz des ,Systems“ und damit seines Wissen-
schaftsverstindnisses tiberhaupt erhebt und tGberdies mit seiner erkenntnistheo-
retischen Position im Einklang sicht, die davon ausgeht, dass die allgemeinen
dialektischen Gesetzmafigkeiten des Denkens (zakony myslenija) und die Ge-
setzmifigkeiten der Materie (zakony vescestvennye) resp. der Realitit (dejstvr-
tel’nost’) in einem reziproken Verhiltnis zueinander stehen und sich daher

460 ygl. Nadezdin, N.: ,Dlja g. Sevyreva. Pojasnenija kriti¢eskich zamecanij na ego istoriju

poézii. Stat’ja I“. In: Teleskop 32 (1836), Kritika, S. 577-638, hier S. 595-600.

461 ygl. ebd., S. 601-604.

462 Hier ist zu erwihnen, dass Sevyrev den im Dativ Sg. und im Akkusativ Sg. genannten
LZeus“ mit ,,Gott“ (Bog) Gbersetzt; eine Lektiire, die moglicherweise auf der lautlichen
Ahnlichkeit der flektierten Formen von ,,Zeus“ (Au, A{o) mit dem lateinischen deus be-
ruht. Das griechische 9¢6g (Gott) ist mit lat. deus etymologisch nicht verwandt, vgl. Fort-
son, Benjamin W.: Indo-European Language and Culture. An Introduction. Malden (MA)/
Oxford/Carlton: Blackwell Publishing 2004, S. 1. Nadezdin Gbernimmt an dieser Stelle
Sevyrevs Ubersetzung, wobei er aber in einer spiteren FuBnote erliutert, in Herodots
Originaltext stehe nicht 9edg, sondern der Dativ und der Akkusativ von ,Zeus® (vgl. Na-
dezdin 1836c, S. 608).

463 Vgl. Nadezdin 1836, S. 606-613.

195

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht widersprechen konnen. Denken wie auch Sein (bytie) grinden demzufol-
ge in einer urspringlichen absoluten Einheit (absoljutnoe edinstvo), die sich da-
rauf in eine Zweiheit von Gegensatzen (dvojstvennost’ protivopoloznostej) als erste
Form des phinomenalen Seins (javljajusceesja resp. fenomenal’noe bytie) auflost —
neben dem lateinischen Lehrsatz quidquid existit est synthesis oppositorum belegt
Nadezdin dieses, wie er meint, philosophische Grundlagenwissen mit der Auto-
ritat Johann Gottlieb Fichtes (,,Das Urtheil ist die Ur=Theilung®). Im Bestreben,
diese urspriingliche Zweiheit wieder auf eine Einheit zurtickzufithren, durch-
lauft das Denken philosophichistorische Zwischenschritte (die Nadezdin aller-
dings eher logisch-abstrahiert verwendet), namentlich den Materialismus als
Vielheit (mnoZestvo) der Atome und Elemente, den Idealismus als pantheisti-
sche Alleinheit (vseedinstvo), die alles Sein auf ein Prinzip rickfihrt (Geist resp.
Gott), darauffolgend der Skeptizismus resp. Nihilismus als Reprasentant der
Stufe der Nichtigkeit (nictoZestvo). Aus diesem grundlegenden Zweifel gelangt
der Gedankengang schliefSlich wieder zur urspringlichen Zweiheit, um diese,
nun als Harmonie von Materie und Geist verstanden, in einer Philosophie des
Glaubens (feosofizm) wieder als Einheit zu fassen.** Da die Stufenfolge der Reli-
gionsgeschichte genau diesem zyklischen Schema entspricht und somit eine
Gesetzmafigkeit darstellt, deren logische Konsequenz die eigentliche Realitit
des Seins bedeutet, ist ihre chronologische Plausibilisierung fiir Nadezdin im
Grunde obsolet. Gleichwohl unterlasst er es nicht, sie auch empirisch-historisch
zu untermauern, da die Argumentationsweise seines Textes darin besteht, simt-
liche Thesen und Vorwiirfe Sevyrevs zu entkriften. Mit Bezug auf Heeren und
wiederum Creuzer verortet Nadezdin den persischen Dualismus in zeitlicher
Nahe zu den Religionen Agyptens und Indiens — er parallelisiert dabei den per-
sischen ,Sabdismus“ mit dem ,,Schiwaismus“ — und damit ,,Jahrtausende“ vor
dem Zend-Avesta und Zoroaster, wobei er letzteren nicht zum Religionsstifter,
sondern lediglich zum religiosen Reformator erklart. Uberhaupt seien alle Reli-
gionen des alten Orients etwa zur gleichen Zeit historisch wirksam geworden,
denn die ,eigentliche Religionsgeschichte® lasst Nadezdin nicht bei ,Adams
Religion“ beginnen — diese bringe als Ursprung der Religionen aller Volker erst
ein noch nicht auf den Begriff gebrachtes Gefiihl fiirr das Gottliche zum Aus-
druck -, sondern dort, wo ein ,stringentes System* (strojnaja sistema) von Dog-
men und Ritualen errichtet wird.*> Chronologische ,Spriinge“ in der logi-
schen Abfolge der Religionsgeschichte kdnnten deshalb auftreten, weil die Reli-
gion nicht aus dem Verstand allein geboren werde (wie etwa die Philosophie),
sondern durch ,,Uberlieferung® und ,,Offenbarung® vermittelt werde.466

Die wesentlichen hier interessierenden konzeptuellen und begrifflichen Leit-
linien der Debatte sind damit rekonstruiert. Eine dritte und als ,letzte tGber-

464 ygl. ebd., S. 614-618, 625-628.
465 Vgl. ebd., S. 618-625.
466 vgl. ebd., S. 631.

196

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schriebene Antwort Sevyrevs enthilt im Wesentlichen, abgesehen von der Be-
hauptung, der Dualismus Zoroasters sei medischer und nicht persischer Her-
kunft, keine neuen Argumente mehr, sondern wiederholt unbeeindruckt die
These, der Polytheismus der Perser sei mithilfe Herodots hinreichend zu bele-
gen.*” Nadezdins dritter Artikel, dessen Titel ihn ebenfalls zum letzten der De-
batte erklirt und der auf Sevyrevs dritten Beitrag nur noch kurz in einem Nach-
trag reagiert, ist zur Hauptsache Fragen der hebraischen Poesie gewidmet und
nimmt auf den dargestellten Schlagabtausch nur noch insofern Bezug, als er
Sevyrevs Argumentationsweise mit Unbelehrbarkeit und Debattenverweige-
rung gleichsetzt und den Kontrahenten daher, rhetorisch resignierend, im
Glauben belisst, die Perser seien in der Tat Polytheisten gewesen.*® Wider-
spruch erhalt Nadezdin noch gleichen Jahres als Fortfithrung der Debatte von
dritter Seite im Moskouskij nabljudatel’: Ein von einem Autor namens Diakono-
vi¢ Loga verfasster Artikel mit dem Titel Einige Bemerkungen zur Religion der al-
ten Perser bleibt zwar auch Sevyrev gegeniiber nicht unkritisch und wirft ihm
mangelnde Ausfuhrlichkeit vor, steckt sich aber hauptsichlich das Ziel, Na-
dezdins Beweisfiihrung in der Abstreitung des Polytheismus der Perser als nicht
tberzeugend zu entlarven. Diakonovi¢ Loga geht somit, wenn er auch nicht
eindeutig Position bezieht, zumindest davon aus, dass die Quellenlage einen
persischen Polytheismus als wahrscheinlich erkennen lasse.6?

Bei aller inhaltlichen Differenz erweist sich die vorgestellte Debatte in einem
Punkt tber alle Positionen hinweg — dies gilt auch fiir Diakonovi¢ Logas Zu-
satzbeitrag — als konsequent verdoppelter Rezeptionsvorgang. Das generierte
Wissen um die Religion des antiken Orients und insbesondere der Perser
kommt fast ausschlieflich auf der Grundlage von Quellen der griechischen An-
tike sowie v.a. zeitgenossischer westeuropaischer wissenschaftlicher Literatur
(oder westeuropaischer Ubersetzungen wie im Falle des eher selten zitierten
Zend-Avesta) zustande. Rezipiert wird also nicht der Zoroastrismus, sondern
dessen westeuropaische Konstruktion resp. ,Fremdgeschichte® (M. Stausberg).
Die antiken und westeuropaischen Werke eines Herodot, Creuzer, Heeren,
Zoéga oder Kleuker u.a. ibernehmen in der Debatte funktional gewissermafien
die Rolle ,heiliger Schriften‘, denn Nadezdin wie Sevyrev und ebenso Diakono-
vi¢ Loga anerkennen die Autoritit dieser Texte als Zeugen fiir die antike Religi-
onsgeschichte im Wortlaut: Kritisiert wird nicht deren religionshistorische Aus-
sagekraft an sich, zur Debatte steht jeweils nur ihre richtige wissenschaftliche In-
terpretation. Ein deutliches Beispiel hiervon geben Herodot und Creuzers Sym-

467 Vgl. Sevyrev, S.: ,Vozmozno kratkij i poslednij otvet avtora istorii poézii g. izdatel’ju Te-

leskopa“. In: Moskovskij nabljudatel’ 7 (1836), Otd. V., S. 395-407.

Vgl. Nadezdin, N.: ,Ne dlja g. Sevyreva, a dlja Citatelej. Poslednee slovo ob istorii
poézii®. In: Teleskop 33 (1836), Kritika, S. 393-434, hier S. 402.

Vgl. Diakonovi¢ Loga, K.: ,Neskol’ko zamecanij o religii drevnich persov. Stat’ja perva-
ja“. In: Moskovskij nabljudatel’ 8, Nr. 9 (1836), S. 89-115.

468

469

197

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bolik und Mythologie der alten Vilker, die fiir Sevyrev den Polytheismus der Per-
ser belegen, in Nadezdins Augen wiederum diesen widerlegen. Diesen Status
des westeuropiischen Informationsmonopols legt Diakonovi¢ Loga im ersten
Satz seiner Abhandlung offen zutage:

»Schon lange hatte ich mir vorgenommen, unsere russischen Leser, die keine auslandi-
schen Bicher lesen, mit aktuellen Begriffen zu den Religionen des Orients, mit den
Werken von Gorres, Creuzer, Kleuker und von anderen Autoren bekannt zu machen,
die diesen interessanten Gegenstand so hervorragend erlautert haben [...].“

»/1aBHO coOMpasICs 51 HO3HAKOMUTB HAIIMX Pycckux uuTarteneil, He YUTAIOMIUX KHUT HHO-
CTPaHHBIX, C COBPEMEHHBIMU MOHATUAMU O penurusx Boctoka, ¢ TBopeHusmu I'eppeca,
Kpeiinepa, Knelikepa, n npyrux mnucareield, 00bSICHUBIINX CTOJb MPEBOCXOIHO 3TOT JIFO-
OOMBITHBIN TPEAMET |.. .].«470

Beschrankte sich dieses Unterkapitel auf eine Rekonstruktion der Debatte um
Sevyrevs Geschichte der Poesie groRtenteils direkt aus den zugehérigen Texten he-
raus, so ist nun in einem weiteren Schritt mit Blick auf Nadezdin zu erlautern,
inwiefern die vorgebrachte Argumentation im weiteren Kontext seines Schaf-
fens zu verstehen ist und wie sie sich zur allgemeinen Thematik des Zoroastris-
musdiskurses verhalt.

6.5 Nadezdin und das Aufscheinen der russischen
Religionskomparatistik

Die ,logische Konstruktion“ der Religionsgeschichte und der betriachtliche Auf-
wand zu deren Rechtfertigung lassen sich werkbiografisch am Ende derjenigen
Schaffensphase Nadezdins verorten, die v.a. mit Fragen der Philosophie, Asthe-
tik, Poesie, Rhetorik und Literaturkritik befasst war und als deren Abbruch ge-
meinhin das Verbot der Zeitschrift Teleskop und Nadezdins Verbannung infol-
ge der Caadaev-Affire gilt (vgl. Kap. 3.1.3 u. 3.1.5). Nadezdin hatte sich im Ver-
lauf der 30er-Jahre in Ausgang und Uberwindung Schellings intensiv mit der
Wechselwirkung von Verstandestatigkeit und Realitit der Natur auseinanderge-
setzt.#’! Diese philosophischen Uberlegungen zur Reziprozitit von Denken und
Sein fanden nicht nur in der Polemik mit Sevyrev ihren Niederschlag, sondern
gelangen auch in einer 1837 in der Biblioteka dlja (tenija veroftentlichten, aber
sehr wahrscheinlich noch 1836 kurz vor der Verbannung verfassten geschichts-
theoretischen Abhandlung Uber historische Wabrbeit und Plausibilitdt (Ob isto-
riceskoj istine 1 dostovernostr) durchaus mit dem Anspruch zum Ausdruck, Gber

470 Ebd.,, S. 89f.
471 Vgl. Kamenskij, Z. A.: ,N. . Nadezdin - éstetik i filosof*. In: Nadezdin 2000, S. 5-30,
hier S. 11-23. Zur Auseinandersetzung mit Sevyrev vgl. ebd., S. 19f.

198

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Theorie hinaus fiir tatsichliche Geschichtsschreibung anwendbar zu sein.*”?
Die dort vertretene Auffassung der Geschichtsschreibung als einer Mittlerin
zwischen rein aus dem Verstand deduzierender geschichtsphilosophischer Be-
trachtung und einem konsequent empirischen Vorgehen aus den Quellen he-
raus stiitzt damit nicht nur die in der Konfrontation mit Sevyrev entworfene
Konzeption der ,geistigen“ resp. ,logischen Konstruktion® der Religionsge-
schichte, sondern weist durch ihren Anspruch auf Praxisbezug ebenso auf den
wissenschaftlichen Paradigmenwechsel voraus, den Nadezdin nach seiner Ver-
bannung vollzog. Damit ist aber zugleich gesagt, dass diese Neuorientierung,
die Nadezdin sich in seiner Autobiografie selber zuschreibt (vgl. Kap. 3.1.5)
und die auch der Einschitzung der Forschungsliteratur entspricht, nicht nur als
abrupter Wechsel zwischen zwei grundsatzlich verschiedenen Extremen zu ver-
stehen ist, sondern ebenso Kontinuitaten aufweist. Es ist v.a. die thematische
Priferenz, die sich nach 1836 deutlich in Richtung Geschichte, Geografie und
Ethnografie verschiebt, wobei aber insbesondere Nadezdins Bestimmung der
(russischen) Nation (narodnost’) als einer transhistorischen ontologischen Es-
senz, die fortan die Leitkategorie seiner Ethnografie darstellen sollte, der philo-
sophischen Karriere vor 1837 verhaftet blieb.#”? Kaum ist bis jetzt aufferdem zur
Kenntnis genommen worden, dass gerade Nadezdins in der Verbannung ge-

472 Vgl. z.B. folgenden Auszug: ,Wenn rein rationale Schliisse zur Erlangung vollstindiger
Plausibilitat des rechtfertigenden Zeugnisses der Empirie bediirfen, so kann auch die
Empirie ihrerseits sich ohne zustimmendes Urteil des Verstandes nicht bedingungslos
auf ihre ins Auge springende Offensichtlichkeit stiitzen. [...] Und deshalb bin ich tber-
zeugt, ohne den Vorwurf des Eklektizismus zu fiirchten, dass die vollstindige Erlangung
der Wahrheit, die vollendete Plausibilitit des Wissens, nur moglich sind bei vereinter
Tatigkeit des Verstandes und der Empirie, bei Ubereinstimmung der sinnlichen Offen-
sichtlichkeit mit der logischen Gesetzmafigkeit, bei gegenseitiger Bestarkung der Idee
durch die Anschauung und der Anschauung durch die Idee. [...] Im Grunde nimmt die
Geschichte eine Mittestellung zwischen der erhabenen philosophischen Betrachtung der
Idee und der stupiden Aufzeichnung von Fakten ein. Wirkliches historisches Wissen
muss eine besondere, eigenstindige Art des Wissens bilden, die zwischen dem Empiri-
schen und dem Rationalen vermittelt, aber weder dem einen noch dem anderen zuge-
hort* (,Ecan uncTo yMO3pHTeIbHbIE BBIBOJBI LIS IPHOOPETEHHS MONHOM T0CTOBEPHOCTH
HMEIOT HYXKIy B ONPABIATEIbHOM CBHJCTEIBCTBE OIBITA, TO M ONBIT B CBOK OYEPEib HE
MOXKET GEe3yCIIOBHO OIHMPAThCS HA CBOK HAIVA3HYH) OYCBHIHOCTH 0€3 OJOOPUTEIBHOrO
npurosopa yma. [...] I BoT mouemy, He GOSICh yIIpeKa B 9KJIEKTH3ME, s YBEPEH, YTO MOJHOE
JOCTIKEHHE HCTHHbBI, COBEPIICHHAs JOCTOBEPHOCTb 3HAHMS BO3MOXHBI TOJNBKO IPH
COBOKYIIHOM JCHCTBAM yMa M OIBITA, IIPH COIVIACHM YYBCTBEHHOHW OYEBUIHOCTH C
JIOTHYECKOI0 3aKOHHOCTBIO, TIPH B3aHUMHOM IMOJKPEIUICHHN HCH BO33PEHHEM M BO33DEHHS
uzeeo. [...] CoOCTBEHHO HCTOPHS 3aHMMAET CepeIUHY MEXKIY BbICHINM (HIOCOPCKUM
CO3EpLAHHEM HACH W YepHOpaboumM 3ammcbiBaHueM (akros. Hacrosuiee mcropuueckoe
3HaHHE JOJDKHO COCTABJIATH OCOOBI CaMOCTOATENBHBIH POJ 3HAHMS, [TOCPEACTBYIOLIMIA
MEXLy ONBITHBIM U YMO3PHTEIbHBIM, HO HE MPHHAICKAIINA HE K TOMY HH K Apyromy).
Nadezdin 2000, S. 762f. Zur Datierung des Textes vgl. ebd., S. 953 (Anmerkungen).

Vgl. Knight, Nathaniel: ,Science, Empire, and Nationality. Ethnography in the Russian
Geographical Society, 1845-1855“. In: Burbank, Jane; Ransel, David L. (Hrsg.): Imperial
Russia. New Histories for the Empire. Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press
1998, S. 108-141, hier S. 121f.

473

199

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schriebene Beitrige zum EL (Bde. 8-12) einen Ubergangsbereich zwischen der
ersten und zweiten Schaffensphase markieren, finden sich darunter doch eben-
so die Philosophie, Asthetik, Literatur, Poetik und Rhetorik betreffende Artikel
(z.B. Versifikacija, Vergilij, Vkus, Vnimanie, Vnjatie) wie auch Abhandlungen kir-
zeren und ausfuhrlicheren Umfangs zur (Ost-)Kirchengeschichte und zur russi-
schen und westeuropiischen Kultur, Geschichte, Geografie und Ethnografie
(z.B. Vostocnaja Kafoliceskaja Cerkov’, Velikij pervosvjascennik, Varfolomeefskaja
noc’, Velikaja Rosstja, vgl. zu letzterem Lemma Kap. 4.3, Fn. 242).

Von Belang ist im Zusammenhang der vorgestellten Polemik allerdings
nicht nur die Verortung der von Nadezdin vorgebrachten epistemologischen
Position im grofleren Kontext seines Schaffens, sondern vielmehr gerade die
Thematik, vor deren Hintergrund sie sich entwickelt, also die vergleichend be-
trachtete Religionsgeschichte des alten Orients und insbesondere die Religion
der alten Perser. Der Ausgangspunkt der Debatte hatte noch erwarten lassen,
dass diese sich hauptsichlich im Rahmen des von Sevyrevs Buch vorgegebenen
Paradigmas einer kulturvergleichenden Poesie- resp. Literaturgeschichte abspie-
len wiirde, handelt es sich dabei doch um eine Leitkategorie des romantischen
Kulturvergleichs auf der Grundlage der Annahme, die Kunst und besonders die
Poesie eines jeweiligen Volkes widerspiegle dessen Wesen. Diese von beiden
Kontrahenten grundsitzlich geteilte Ansicht formuliert der unter dem Pseud-
onym Delibjurader schreibende Dichter und Ubersetzer Dmitrij Oznobi$in
(1804-1877, vgl. auch Kap. 4.1, Fn.200 u. 3.1.3, Fn. 118) einige Jahre zuvor
schon in einer Abhandlung tber den Gesst der Poesie der orientalischen Volker
programmatisch:

,Stellt die orientalische Poesie schon im Ganzen eine solche Vielfalt dar, so finden wir
diese unvergleichlich mehr noch in ihren einzelnen Bestandteilen. Praktisch jedes
Volk besitzt seinen besonderen Charakter, seine besondere Weise des Denkens, sein
durchweg originelles Mittel des Ausdrucks. Das Klima, die Regierungsform, die Religi-
on, die Uberlieferungen, die Sitten, die Weise der Erziehung, zuletzt die Stufe der Bil-
dung bestimmen mehr oder weniger diese Differenz, die so deutlich im sittlichen Cha-
rakter des Menschen hervortritt und davon ausgehend unmittelbar auch in den freien
oder schonen Kiinsten, wo dessen Geist sich hauptsichlich widerspiegelt.”

»Eciu [lo33us BocTodHas B LEIOM TPENCTABISIET CTOIbL MHOTO pa3HOOOpasus, TO eIe
HEeCpaBHEHHO 0OoJiee HaiieM ero B OTJACNbHBIX 4YacTsax ee. Kakaplii MOYTH HAPOJ MMEET
CBOW OCOOEHHBII XapakTep, 0COOCHHBI 00pa3 MBIIUICHHS, COBEPIICHHO OPUTHHAIBHBIN
cnoco6 Beipaxkenus. Knmmar, [Ipasnenne, Penurus, npenanus, HpaBbl, 00pa3 BOCIUTaHUSA,
HAKOHEIl CTEIICHb MPOCBELICHUS 0OJiee MIIM MEHEE OMPEACISIOT CHEe Pa3IHyhe, KOTOPOe
CTOJIb BUJIMMO TPOSIBJIICTCS B HPaBCTBEHHOM XapaKTepe 4YeOBeKa, a OT Cero HEemocpeli-
cTBeHHO U B MCKyccTBaX CBOOOIHBIX WM M3SIIHBIX, TJIe MPEHMYIICCTBEHHO OTPAaXKaeTCst

yxX ero.“474

474 Oznobisin 1826, S. 386f.

200

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obwohl Oznobisin seine detaillierten Analysen auf die Sprachen Arabisch, Per-
sisch und Turkisch und den ,,Geist“ (duch), den sie in der jeweiligen Poesie zum
Ausdruck bringen, beschrinkt, steht fiir ihn doch auSer Frage, dass die getroffe-
ne Feststellung fir alle asiatischen Volker Gultigkeit beanspruchen kénne. Oz-
nobisin spricht verschiedene Auspriagungen des ,,Volkscharakters“ an (darunter
Religion), die sich dem comparandum Kunst resp. Poesie beigeordnet finden,
welches die Vergleichsperspektive bestimmt. In der Polemik zwischen Na-
dezdin und Sevyrev hingegen dringt neben der Poesie auch die Religion als Ka-
tegorie des Kulturvergleichs in den Vordergrund. Insofern sich diese Religions-
komparatistik ausgehend vom Beispiel der alten Perser entfaltet, reiht sie sich
nahtlos in die in Kapitel 6.3 besprochene publizistische Intensivierung des rus-
sischen Zoroastrismusdiskurses in den 1830er-Jahren ein. Bemerkenswert ist in
diesem Zusammenhang, wie wenig Scheu v.a. Nadezdin zeigt, sich in eine den
alten Orient betreffende Fachdiskussion als selbstbewusste Stimme einzubrin-
gen, denn es sei daran erinnert, dass er im gleichen Jahr als (mutmaflicher) Au-
tor einer Rezension zum EL sich beziiglich des in den programmatischen An-
kindigungen der Enzyklopadie propagierten Fokus auf den ,mahometanischen
Orient” fur nicht ausreichend befahigt empfunden hatte, ein rezensierendes Ur-
teil abzugeben (vgl. Kap. 3.1.2).

Besonders Sreznevskijs Aufsatz Vergleich der persischen Religion mit der agypti-
schen (Sblizenie religii persidskoy s egipetskoy), der drei Jahre spater erschien, zeigt
auffallende konzeptuelle Ahnlichkeiten mit Nadezdins Herangehensweise, die
jedoch nicht erkennbar auf des letzteren Auseinandersetzung mit Sevyrev zu-
rickgehen, sondern vielmehr vor dem Hintergrund einer wiederum vollstindig
auf westeuropéischen Autoren wie Creuzer, Gorres, Heeren, Anquetil-Duper-
ron, Kleuker, Bohlen, Rhode u.a. beruhenden Informationsgrundlage zustande
kommt. Sreznevskij, der in den 1850er-Jahren Nadezdins Mitarbeiter in der
Geografischen Gesellschaft werden sollte, konzipiert als Analyseraster des Ver-
gleichs wie Nadezdin eine chronologische Abfolge aller ,Phasen des Religions-
systems“, die seines Erachtens unzweifelhaft die grofe Ahnlichkeit der persi-
schen und der agyptischen Religion beweisen, was fiir den ,,Historiker und Eth-
nografen“ von aufSerordentlichem Interesse sei. Beide Religionen weisen dem-
zufolge Elemente aller dieser Phasen auf. In deren Ausgestaltung, die Sreznevs-
kij systematisch nach Paragrafen geordnet bespricht, ergibt sich allerdings eine
Differenz zu Nadezdins ,logischer Konstruktion® der Religionsgeschichte: Fiir
Sreznevskij folgt auf den Ur-Monotheismus (edinoboZie) und den Ditheismus
resp. Dualismus (dvuboZie) ein Tritheismus (troeboie), darauf der Polytheismus
(mnogobozie) und zuletzt der Pantheismus (vseboZie). Eine Stufe des Atheismus
fehlt.47s In einem Streitgesprich mit Nadezdin und Sevyrev hitte sich Sreznevs-

475 Vgl. Sreznevskij, Iz.: ,Sblizenie religii persidskoj s egipetskoj“. In: Zurnal Ministerstva na-
rodnogo prosvescentja 22, Nr. 6 (1839), S. 188-206, hier S. 188f.

201

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kij aulerdem auf des letzteren Seite geschlagen, weist er Zweifel an einer poly-
theistischen Phase der Perser doch entschieden zurtick.#7¢

Durch ihren starken Bezug auf einen interkulturell angewendeten Religions-
begriff — als religionstheoretische Grundkategorie fungieren eindeutig die ,Re-
ligion® und das ,Religionssystem“ und nicht etwa der ,,Glaube® oder die ,Leh-
re“ Zoroasters — partizipieren Nadezdins Artikel, stellt man sie in den groferen
Rahmen der religionsdiskursiven Entwicklung, an der sich in den 1820er-
und 1830er-Jahren in der russischen Sprache zunehmend akzentuierenden Ver-
wendung des Religionsbegriffs als einer wissenschaftlichen Kategorie. Insbeson-
dere aber haben sie an der Genese einer tber den Religionsbegriff sich vollzie-
henden Komparatistik teil, die in der expliziten und programmatischen Form,
so wie sie Nadezdins Texten oder dem ahnlich argumentierenden Aufsatz Srez-
nevskijs inhdrent ist, zu dieser Zeit in der russischen Publikationslandschaft
noch relativ geringe Verbreitung findet. In Erinnerung an Senkovskijs drei-
gliedrige Religionstypologie Asiens (vgl. Kap. 4.3), welche die drei wesentlichen
aus der Geografie dieses Kontinents abgeleiteten philosophisch-religiosen Syste-
me jeweils auf eine abstrahierte Grundidee rickfihrt, wird nun trotz inhaltli-
cher Unterschiede deren konzeptuelle Ahnlichkeit mit Nadezdin oder Srez-
nevskij sichtbar. Texte dieser Art produzieren Religionstheorie gua Komparatis-
tik, denn die Identifizierung einer Grundidee oder einer mit den Gesetzen der
Logik gleichgesetzten Abstraktion der religionsgeschichtlichen Entwicklung ist
auf die Idee einer grundsatzlich ontologisch gleichgearteten kulturellen Plurali-
tat angewiesen und gelingt nur im Vergleich sinnvoll. Das heifst, auch wenn
eine ,wahre® Religion von ,weniger wahren® Religionen unterschieden wird,
bleibt sie wesensmafig in gleicher Weise Religion, insofern der Vergleich eben
tber eine als universal verstandene Kategorie ,Religion® erfolgt.

Der doppelte Systemgedanke — also die Auffassung der (sinnvoll) analysierba-
ren einzelnen Religion als System und die Betrachtung aller Religionssysteme
als Einheit eines tbergeordneten, regelhaften Systems — befordert nicht nur
einen solchen abstrahierten Religionsvergleich und die Produktion von Religi-
onstheorie, sondern erweist sich gerade im Fall Nadezdins zugleich als religi-
onsproduktiv. Nadezdins Sicht auf die Religionsgeschichte ist grundsatzlich
deutlich christlich markiert, sie erschopft sich jedoch nicht in einer bloen An-
erkennung des Christentums als Wahrheit. Die christliche Position steht hier
nicht allein als absolut am Anfang, sondern wird zugleich wesentlich durch
den Vergleich mitgeneriert, indem sich das Christentum - als Religion — in die
von Nadezdin postulierte Entwicklungslogik der Religionsgeschichte einfiigen
muss, die aufgrund ihrer Erscheinungsform (Riickkehr zum Monotheismus)
auf die vorangehenden Stufen zwingend angewiesen ist. Eine besonders wichti-
ge historische Rolle kommt dabei, dieser Logik gemaf3, dem persischen Dualis-

476 ygl. ebd., S. 197.

202

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mus als erster Entwicklungsstufe (Entzweiung der Ureinheit) zu, die den Pro-
zess uberhaupt erst in Gang zu setzen vermag. Insofern also in diesem Zusam-
menhang die wissenschaftliche Religionskomparatistik auch religionsproduktiv
agiert, erscheint die Parallelitit von Nadezdins Anwendung des Systembegriffs
auf die Wissenschaft ebenso wie auf die Religion als folgerichtig.

Indem die persische Religion bei Nadezdin durch ihre Einpassung in ein ge-
schichtsteleologisches Schema als wichtige, ja unabdingbare Stiitze in der Kon-
struktion eines Systemganzen und als Triager von dessen Idee fungiert, zeigen
sich Ahnlichkeiten mit Hegels Geschichtsphilosophie, in der, wie gesehen, die
eigentliche geschichtliche Entwicklung und damit die Selbstentfaltung des
Geistes im Bewusstsein der Freiheit erst mit dem persischen Dualismus ein-
setzt.*’7 Eine solche Inanspruchnahme des Zoroastrismus als Inbegriff eines
philosophischen Systems reprisentiert mithin dasjenige, was am Ende des Jahr-
hunderts Nietzsches Zarathustra hinter sich lassen soll. Eine Textstelle der
nachgelassenen Fragmente vom Herbst 1887 kann in diese Richtung gedeutet
werden:

»Biicher zum Denken,- sie gehoren denen, welchen Denken Vergniigen macht, nichts
weiter ... Die Deutschen von Heute sind keine Denker mehr: ihnen macht etwas An-
deres Vergnigen und Bedenk<en>. Der Wille zur Macht als Princip wire ihnen
sch<we>r verstandlich ... Ebendarum wiinschte ich meinen Z<arathustra> nicht
deutsch geschrieben zu haben

Ich miftraue allen Systemen und Systematikern und gehen ihnen aus dem Weg: viel-
leicht entdeckt man noch hinter diesem Buche das System, dem ich ausgewichen bin
... Der Wille zum System: bei einem Philosophen moralisch ausgedriicke eine feinere
Verdorbenheit, eine Charakter-Krankheit, unmoralisch ausgedrickt, sein Wille, sich
dimmer zu stellen als man ist [...]. Ich lese Zarathustra: aber wie konnte ich dergestalt
meine Perlen vor die Deutschen werfen!“478

Der vom (deutschen) Publikum unverstandene Wille zur Macht — eines der
Motive von Also sprach Zarathustra — erhilt hier als Gegenbegriff den in der Kul-
tur verhafteten Willen zum System, den zu tberwinden Nietzsches Buch an-
tritt.

477 Nadezdin war vermutlich mit dem Werk Hegels im Original kaum vertraut, sondern
nahm es vermittelt durch andere Autoren wahr. Es kdnnen dennoch einige Parallelen
zu Hegel in sein Schaffen hineingelesen werden, z.B. im Bereich der dialektischen Lo-
gik. Schlieflich wird gar argumentiert, bei Nadezdin sei eine Vorwegnahme linkshege-
lianischer Positionen zu erkennen, vgl. Kamenskij 2000, S. 21 und 24t.

478 Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente Herbst 1887 — Mdrz 1888, 9 [188, 190]. In:
Colli, Giorgio; Montinari, Mazzino (Hrsg.): Nietzsche Werke. Kritische Gesamtausgabe 8/2.
Berlin: Walter der Gruyter 1970, S. 114f.

203

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.6 Epilog, oder: Die Vergangenbeit ist die Gegenwart

Die Auseinandersetzung zwischen NadeZdin und Sevyrev markiert einen argu-
mentativen Komplexititshohepunkt im Zoroastrismusdiskurs der 1830er-Jahre.
Vor dem Hintergrund der behandelten Texte, die eine Ubergangsphase von
einem Gesetzgeber-Paradigma hin zu einem Religions(system)-Paradigma illus-
trieren, zeigt sich mit Blick zurtick auf den Anfang des Kapitels tberdeutlich,
dass fast ausschlieflich die Geschichte der Antike mit einem Fokus auf religiose
Ideen und Konzepte zum Tragen gekommen ist, also v.a. diejenige Zugangs-
weise, die zu Beginn anhand von Grigor’evs Enzyklopadie-Beitrag Agrimen an-
gesprochen wurde. Nur eine geringe Rolle spielt in der ersten Halfte des 19.
Jahrhunderts eine Perspektive auf den Zoroastrismus als Gegenwartsphino-
men, so wie sie ansatzweise in Savel’evs Artikel Gebry zu finden ist. Nicht zu-
letzt hat dies wesentlich mit der gangigen Annahme einer Kontinuitit von der
Antike bis zu den gegenwartigen Gebry zu tun (was nicht notwendigerweise als
Mangel ausgelegt wird, sondern durchaus auch mit positiver Bewertung einher-
geht). Mit anderen Worten: Eine historische Untersuchung des Zoroastrismus
beschreibt zugleich dessen Gegenwart. Dies kann sogar der Fall sein, wenn ein
tatsichlicher Kontakt stattfindet. Was z.B. IIja Berezin tber die Parsen resp. Ge-
bry, denen er 1842/43 auf seiner Persien-Reise (vgl. Kap. 5.5) begegnet, zu sagen
hat, ist durchaus charakteristisch: namlich nicht viel. Er sieht die ,,Feueranbe-
ter (ognepoklonniki) als ,lebende Ruinen®, die analog zur verfallenden architek-
tonischen Hinterlassenschaft den einstmaligen vorislamischen Zustand des
Landes reprisentieren. Berezin betont seinen langgehegten Wunsch, mit diesen
»Bruchstiicken® des antiken Persien in einen Austausch zu treten, er muss je-
doch die Resultatlosigkeit seiner diesbeziiglichen Versuche konstatieren: ,Er-
kundigungen tiber die Religion blieben unbeantwortet, einerseits weil die Ge-
bry Repression durch die Muslime fiirchten, vielmehr aber noch, weil die An-
hanger der Zoroaster’schen Lehre selber eine dufSerst wirre Vorstellung von der
eigenen Religion haben® (,paccmpocsl o pemuruu ocramuch 0e3 oTBeTa Kak
noToMy, 4to I'e6pBI OMacaroTCsi MPeCcIeOBaHMs MYCYIbMAHCKOTO, TaK U IIOTOMY
eme Ooimee, YTO CaMH IOCICAOBATENN YYCHHS 30pOACTPOBA HMMEIOT BEChbMa
CMyTHOE HOHsITHEe 0 cBoeil perurun”).¥’? Berezin reproduziert damit ein Wahr-
nehmungsmuster der Verschlossenheit der Gebry und der schlechten Kenntnis
der eigenen Religion, das sich z.B. schon beim einflussreichen Franzosen Jean
Chardin im 17. Jahrhundert findet.# Im Angesicht dieser erfahrenen Unzu-
ginglichkeit und mit Verweis auf die zahlreichen europaischen Reisenden, bei
denen schon Informationen tUber die Parsen zu finden seien, entbindet sich
Berezin einer weiterfiihrenden ethnografischen Untersuchung; stattdessen be-

479 Vgl. Berezin 1852, S. 164, Zitat S. 164f.
480 ygl. Firby, Nora Kathleen: European Travellers and their Perceptions of Zoroastrians in the
17th and 18th Centuries. Berlin: Dietrich Reimer 1988, S. 63.

204

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schrinkt er sich auf einige historisch-dogmatische Angaben zur ,Religion
Zoroasters®, die damit die Funktion der Gegenwartsbeschreibung tberneh-
men.*! Noch oberflichlicher bleiben die Aussagen tiber die Zoroastrier, die
weitere Reisende wie etwa Berezins Kommilitone Vil’iam Dittel’ oder N. Mu-
rav’ev treffen.*$? Insgesamt ist die Anzahl russischer Reiseberichte des 19. Jahr-
hunderts (zumal der ersten Halfte), die den Zoroastrismus thematisieren, tber-
schaubar.#83 Savel’ev stitzt seinen gegenwartsorientierten Text, wie zu sehen
war, auf einige Reiseberichte westeuropiischer Provenienz; einschlagige russi-
sche Publikationen erwihnt er bezeichnenderweise keine. Indem sein Enzyklo-
padie-Artikel aber den Primat der Antike durchbricht und die Zoroastrier pri-
mar als zeitgenossischen Gegenstand adressiert, also nicht erst sekundér von der
Beschreibung der alten persischen Religion auf deren Fortbestehen schlieft,
kommt ihm innerhalb des russischen Zoroastrismusdiskurses im hier betrachte-
ten Zeitraum durchaus eine Sonderstellung zu.

481 ygl. Berezin 1852, S. 166-168.

482 vgl. Dittel’ 1849, S. 7f. und 14; Murav’ev, N.: Pis'ma russkogo iz Persii. Sanktpeterburg;
Tipografija $taba otdel’nogo korpusa vnutrennej strazi 1844, C. 2, S. 131-133.

43 Vgl. Andreeva, Elena: Russia and Iran in the Great Game. Travelogues and Orientalism.
London: Routledge 2007, S. 172-176.

205

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956507847-173 - am 23.01.2028, 05:17:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1 Prolog
	6.2 Von Anquetil-Duperron zu Hegel – vom „Gesetzgeber“ zur „Religion“
	6.3 West-östliche Anfänge des russischen Zoroastrismusdiskurses
	6.4 Poesie und die (Un-)Logik der antiken Religionsgeschichte: eine Polemik zwischen Nadeždin und Ševyrev
	6.5 Nadeždin und das Aufscheinen der russischen Religionskomparatistik
	6.6 Epilog, oder: Die Vergangenheit ist die Gegenwart

