Gartnern als Praxis
des Sorgens und des Werdens

Yvonne Volkart

ie Klimaerhitzung und die damit verbundenen Verluste und Bedrohungen

machen auf schmerzhafte Weise deutlich, dass unser lifestyle — das heil3t der
Wohlstand von wenigen — auf Ausbeutung basiert: Die gesamte Erde und ihre
menschlichen und nicht-menschlichen Bewohner*innen sind zu Ressourcen
geworden, die man konsumieren, auslaugen und in Abfall verwandeln kann. Seit
mindestens 500 Jahren ist eine perverse Form von Alchemie am Werk, die das
Leben auf dem Planeten zu MUll und Schulden umwandelt. Mit der Digitalisierung
und der modernen Mobilitat der letzten 30 Jahre hat dieser Prozess eine ungeahn-
te Steigerung erfahren. Diese unsere Zeit des techno-kapitalistischen Herunter-
wirtschaftens von Welt nenne ich, in Anschluss an die vielen -zans, Wasteozan
— das Zeitalter des Vermullens. Unsere grof3e Aufgabe heute besteht darin, Strate-
gien zu entwickeln, die erstens die Dimensionen dieses Leerlaufs wahrnehmbar
machen, zweitens dagegen opponieren und drittens Lebensmaoglichkeiten vor-
fUhren, die auf anderen Werten basieren. Alle Praktiken — kUnstlerische, spirituelle,
aktivistische, kommunale, reproduktive, padagogische —, die mit spielerischen
asthetischen Mitteln versuchen, aus dieser Okonomie der Entwertung auszubre-
chen, den Erdbewohnenden Aufmerksamkeit schenken und uns fUr Transforma-
tionen jenseits simpler Ganzheitsversprechen 6ffnen, kann man mit Félix Guattari
Lethisch-asthetisch” nennen. Sie sind vom Wunsch getragen, gesellschaftliche,
mentale und 6kologische Veranderungen im Kapitalismus herbeizufihren und
nach Formen kollektiver Subjektivierungen zu suchen (vgl. Guattari, 2000, 2017).
Wie Guattari zeigt, mobilisieren sich Krafte zur Veranderung des Bestehenden
Uber Affizierungen, die durch mikropolitische, sensoriell wirkende asthetische
Praktiken ausgeldst werden kénnen. Insbesondere die Verbundenheit mit
Pflanzen, wie sie in gartnerischen Praktiken zur Anwendung kommt, verspricht
relationale Zugange zur Welt und gerat deswegen heute vermehrt in den Blick.
Gartnerische Praktiken 6ffnen uns fur die Transformationskraft des Lebendigen
und die unvorhersehbaren Dimensionen des Werdens. Sie zeigen, dass menschli-
che Wesen nicht auf3erhalb der ,Natur” stehen, sondern ein Teil davon sind und fur
sie Sorge tragen (machten). Gartnerische Praktiker*innen leben mit den Pflanzen,
achten auf sie, sorgen fur sie. Sie sind die MUtter, die Care-Worker, diejenigen,
die zusammen mit inren Schutzlingen und VerbUndeten das Leben auf der Erde

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

erhalten. Denn géartnerische Praktiken sind, so meine These, Oko-Logiken der
Sorge und des Sorgens. In ihrem Mittelpunkt stehen Tatigkeiten des Aufmerksam-
Werdens, des Sich-KiUmmerns, Heilens und Reparierens. Ich mochte dies anhand
von zwei Beispielen diskutieren.

Der Begriff der Sorge bzw. des Sorgens ist nicht nur positiv besetzt. Bereits vor
Corona wurde er wegen seiner Instrumentalisierung fur 6konomische, koloniale
und personliche Zwecke problematisiert, aber gleichzeitig auch als Praxis interes-
segeleiteten Handelns und Respondierens zu einem Ubergreifenden Hoffnungs-
begriff fUr einen Systemwandel. In diesen greift auch die Kunst ein: Wenn wir
andere Welten denken und leben wollen, dann brauchen wir sorgende Bezie-
hungen.' FUr unseren Kontext sind Maria Puig de la Bellacasa und Natasha Myers
zentral. So hat Puig de la Bellacasa den Care-Begriff in Hinblick auf mehr-als-
menschliche Formen der Subjektivierung ausgeweitet. Am Beispiel der Perma-
kultur diskutiert sie sorgende, sogar heilende Beziehungen mit dem Boden —im
Gegensatz zur konventionellen Landwirtschaft, die, in der homogen konstruierten
Zeit des Fortschritts angesiedelt, diesen durch klnstliche DUnger und Mono-
kulturen nur auslaugt (vgl. Puig de la Bellacasa, 2015). Myers versucht, artenuber-
greifende Aufmerksamkeit und Sorge fur Pflanzen mit hybriden Technologien
zusammenzudenken (vgl. Martin et al,, 2015; Myers, 2021). ,Oft wird gedacht, dass
es bei Care-Ethik nur darum gehe, sich um oder fir jemanden zu sorgen. Aber im
Wesentlichen handelt es sich um eine relationale Ethik", schreibt die Tierethikerin
Lori Gruen (2019, S. 23). Egal also, wie man Sorgen definiert oder kritisiert: Es setzt
stets eine Disponiertheit voraus, sich gegenUber Alteritaten zu offnen.

Wie Maria Puig de |la Bellacasa aufgezeigt hat, waren ,maintenance and
repair® bis ins 20. Jahrhundert hinein das Paradigma von Landwirtschaft. Erst mit
der Modernisierung und der grinen Revolution wurden ,maximization of soil be-
yond the renewal pace of soil ecosystems" zur neuen ldeologie (Puig de la Bella-
casa, 2015, S. 699). Die Entwertung der zeitaufwendigen Reproduktionsarbeit und
deren Indienstnahme fur das Funktionieren kapitalistischen Wirtschaftens geht
Hand in Hand mit der technologischen Aufristung in Landwirtschaft, Kiche und
dem Pflegebereich (vgl. Mies, 2005; Mies & Bennholdt-Thomsen, 2001). Auch in
feministischen, akademischen und kunstlerischen Communitys, vor allem in den
technophilen 1980er und 1990er-Jahren, war Care-Work — trotz des Einsatzes dafur
in den teils 6kofeministisch gepragten 1970er-Jahren — in Misskredit geraten. Erst
seit rund 15 Jahren, seit der Verscharfung der Krisen, die nun auch ,Privilegier-
te" im Globalen Norden erfasst, werden Praktiken des Sorgens und des Heilens
wieder als Moglichkeiten anderer Lebenspraxen gewUrdigt und auch in Hinblick
auf mehr-als-menschliche Gemeinschaften reformuliert. Um zu Uberleben, ist
ein aufeinander bezogenes Zusammenleben gefragt, in dem menschliche und

1 Von den vielen Referenzen daflr seien hier ein paar ausgewahlt: Tronto, 1993; Bartsch, 2017; ZfM
1/2021; Zechner, 2021; The Care Collective, 2020; Graziano, 0.,; Krasny, 2022 sowie Krasnys Beitrag in
diesem Band.

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nicht-menschliche Lebewesen in einen Austausch kommmen, voneinander lernen
und zusammenzuarbeiten beginnen. Asthetische und kommunale gartnerische
Praxen kénnen dabei helfen, eine relationale Oko-Logik der Sorge zu entwickeln.
Mit ,Oko-Logik" meint Félix Guattari eine affektive Logik korperlich-psychischer
Intensitaten, die nicht primar rational oder kognitiv verlauft. Vielmehr ist sie in
ihrem prozessualen pra-subjektiven Wachsen und Werden nahe an den Pflanzen
und ihrer Weise des Sich-auf-die-Welt-hin-Offnens (vgl. Guattari, 2000, S. 44).

Gartnern als Oko-Logik der Sorge heif3t, sich fur (Boden-)Prozesse und un-
sichtbare Zusammenhange zu sensibilisieren und sich dabei die Hande schmut-
zig zu machen. Es heif3t, fremmde Wesen zu bertUhren und in Zyklen des Werdens
und Vergehens zu geraten. Es hei3t sden, ernten, kochen, experimentieren,
spielen und sich an dem, was geschieht, zu erfreuen. Es heif3t, Unvorhergesehe-
nes zuzulassen. Kurzum, es multipliziert die Sinne und die Empfindungen, lehrt
uns Hingabe und Vertrauen in andere und zeigt, dass mit einer ,Politik fUr das
Kleinteilige" sofort begonnen werden kann (vgl. Muller, 2011). Deswegen ist es eine
Moglichkeit, das Wasteozan durchzuarbeiten und in eine Lebensweise des Mit-
Seins, das ,Planthropozan®, zu kommen:

,The Planthroposcene does not name a time-bound era, but an
aspirational episteme marked by a profound acknowledgement of
the joint and uncertain futures of plants and peoples, and a pro-
found commitment to collaboration. The Planthroposcene is a call
to change the terms of encounter, to make allies with these green
beings", schreibt Natasha Myers (2021, 0. S.). Und sie fahrt fort: ,\We
must get to know plants intimately and on their terms. We must
learn to vegetalize our all-too-human sensorium. We are not alone.”
(ebd.)

Die beiden Beispiele, die ich im Folgenden bespreche, tun genau das: Sie atmen
mit den Pflanzen, paktieren mit ihnen, werden mit ihnen. Natasha Myers sagt im-
mer wieder, dass wir mit den Pflanzen Allianzen bilden, konspirieren mussen (vgl.
Myers, 2021). Mir scheint es bedeutsam, dass ,konspirieren” auf das lateinische
conspirare zuruckgeht, das wortlich ,zusammen atmen* heif3t. Wie lie3e sich die
Nahe zwischen Pflanzen und Menschen besser ausdrucken, als dass man zu-
sammen Luft austauscht? Solche Vorstellungen lassen Erfahrungen unerwarteter
Begegnungen und AnschlUsse zu: mit Pflanzen, Bodenlebewesen, Maschinen,
Geistern, Bildern und Ténen. Dabei produzieren sie einen asthetischen Uber-
schuss, der der dominanten Kultur des Vermullens und Verschlei3ens und den
damit einhergehenden Effekten und Gefluhlen von Mangel mit Fur-/Sorge und
Fulle kontert.

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Stadtboden grun besetzen — Guerilla Gardener Maurice Maggi

Garten sind keine Paradiese: keine materialisierten Visionen harmonischen Zu-
sammenlebens, keine Orte der Natur im Urzustand. Nein, es sind hybride Orte,
kontaminierte Orte, Orte voller Geschichten und gewonnener oder verlorener
Kampfe um Partizipation: Oft entstanden als Zwischennutzungen vor der gro-
Ben Betonierung, als Trostpflaster fur ein kontrolliertes Leben (im Altersheim)
und die Limitierung des Terrains durch verdichtetes Bauen (in der sozialen
Wohnsiedlung); als Experiment fur interkulturellen Dialog oder Beute mikro-
politischer Kédmpfe um Anerkennung einer anderen Lebensfuhrung. Garten
sind Orte des Verhandelns, Kdmpfens, der Besetzung von Raum. Sie sind Orte
menschlicher und nicht-menschlicher Gemeinschaften, Okologien der Be-
gegnung, der Kooperation und des Zusammenlebens. Deswegen sind Garten
immer schon Gemeinschaftsgarten. Sie sind Modelle des Planetarischen im
verkleinerten Maf3stab: zusammengeworfen auf einem Planeten mit endlichen
Ressourcen und unendlichem Potenzial. Garten sind Heterotopien — EinschlUs-
se des anderen im Jetzt.

Wie ein Hund markiere ich meine Wege; dort wo es spater blthen soll.”
(Maggi, 2012, S. 158) So beschreibt der ZUrcher Guerilla Gardener und Koch
Maurice Maggi seine Samen-Verstreu-Aktionen im &ffentlichen Raum. Auf
ahnliche Weise hat Michel Serres die Entstehung von Eigentum beschrieben:
Wie ein Hund, der die Baumwurzel bepisse, so wirde Offentliches in Privates,
Gemeines in Eigenes verwandelt. Um sich etwas anzueignen, genuge es, das
Gemeingut zu verkoten, sodass es fur die anderen unbrauchbar wird (vgl.
Serres, 1984). Verschmutzen und verpesten ist, wie Rob Nixon sagt, ,slow vio-
lence" (ebd.) — Akte der Inkorporierung von Wasser, Land und Luft, die trotz der
aktuellen Okologisierung immer noch bzw. immer mehr der normalisierte Weg
von Ressourcengewinnung und Profitmaximierung von wenigen sind. Anders
Maurice Maggis Reviermarkierungen: Sie kontern mit Verschdnerung statt
VerwUstung, mit Verlebendigung statt Abtotung. Ein Umstand, den er von An-
fang an gezielt in seine Taktiken einbezog. Als Maurice Maggi 1984, kurz nach
der durch die Zurcher Unruhen und Harald Nagelis Sprayereien aufgeheizten
Stimmung, mit dem Guerilla Gardening begann, wollte er den Schweizer Hang
zU Sauberkeit und Unkrautvernichtung Uberlisten. Seine Wahl fiel zunachst auf
Malven, weil sie eine Blumensorte aus dem Bauerngarten sind, die in der Pflan-
zung dekorativ wirken und es ,nichts Schlimmeres flr eine Fachperson gibt,
als eine Kulturpflanze versehentlich zu jaten.” (ebd.) So blieben seine wilden
Pflanzungen stehen und pragen das Stadtbild von ZUrich bis heute: ,Das ist
mein Pakt mit den Pflanzen. Ich bringe sie an einen Ort, und im Herbst bringen
sie mir die Samenkapseln. Das macht sie selbsttragend. Es gibt dann 100 oder
1000 neue davon. Ich darf sie dann abernten.” (Maggi in Wild Plants, Humbert
2016) Maggis gartnerische Praxis hilft den Pflanzen bei der Ausbreitung und
Gewinnung von Terrain; er selbst handelt in Allianz mit ihnen, denn er weil3, was
sie brauchen und wollen:

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Mit den Jahren lernt man ihre Sprache. Wie eine Art Beziehung. Man
kann das lesen, was sie wlnschen, und das versuche ich zu erfullen.
Das sind zwei Dinge, da ist meine Arbeit und da ist das Eigenleben
der Pflanze, das stattfindet.” (ebd.)

Malven gehdren zu den rund 40 heimischen Pionierpflanzen, mit denen Mau-

rice Maggi arbeitet und die er als ,gesellschaftspolitische Gesinnungsgenossen”
versteht. ,\Wir wollen denselben Raum bewegen. Von der Nische her etwas ver-
andern." (Maggi in Wild Plants, Humbert 2016) Pionierpflanzen sind die ersten, die
kommen, sie brauchen wenig Nahrstoffe, verandern den Boden, sodass andere
nachkommen. Diese Art der gartnerischen Praxis gesteht den Pflanzen Hand-
lungsmacht zu, ja sogar eine Art Willen, ein konspiratives Begehren - ein Verstand-
nis, das viele ,wilde" bzw. ,wild denkende" Gartner*innen auszeichnet, also jene
Menschen, die sehr eng mit Pflanzen verbunden sind und deren Selbststandigkeit
und Generativitat kennen:

,Das ist ein Spiel Mit den Zeiten, es wird eine unendliche Geschichte,
aus einer Pflanze werden so viele, vielleicht bekommen sie einen neu-
en Standort, vielleicht erntet sie jemand anders. Das ist ein Dialog, der
sehr schwierig zu beschreiben ist, wenn man das nicht miterlebt hat.
Es tut jedem gut, etwas ausgesat zu haben und zu sehen, was daraus
wachst. Etwas wachst, das ist eine neue Dimension von Erfahrung
und Veranderung. Und ist etwas Stilles. Fast Andachtiges.” (ebd.)

Die gartnerische Praxis ist eine reziproke Tatigkeit, ein Austausch, bei dem et-

was moglich oder nicht méglich wird. Sie partizipiert an einem Ubergreifenden,
offenen Prozess, der die menschliche Dimension und deren Machbarkeitswahn
Uberschreitet und sie an der Kraft des Web of Live? teilnehmen Iasst: Vielleicht
gehen die Samen innert Kurze auf, vielleicht erst nach Jahren, wenn man nicht
mehr damit rechnet, vielleicht gar nicht. In der Handlungsmacht des Vegetabilen,
dieser generativen, autopoietischen Kraft des Okologischen, in diesem radikalen
Begehren, zu werden und zu sein, was bereits im Samen angelegt ist, liegt, wie das
Maggi vertritt, Anarcho-Potenzial: Die Um-/Welt kann mit artentbergreifenden,
nicht-organisierten Kollektiven nachhaltig verandert werden, denn jeder Akteur
bereitet den Boden fur andere Akteure vor. Man kann das auch artenubergreifen-
de Kooperation nennen, so wie das Natasha Myers im obigen Zitat oder Donna
Haraway mit den ,Children of Compost* entworfen haben (vgl. Haraway, 2016,
S.136ff.). Oder Okologie:

,Ecology has started to designate the collaboration of a multiplicity
of human and nonhuman agents: it is something like the cipher of a

2 Ich Ubernehme diesen Begriff von Moore, 2017.

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

new thinking of togetherness and of great cooperation of entities and
forces, which has begun to be significant for contemporary thought;
hence it forces and drives a radically relational onto-epistemological
renewal.” (Horl & Burton, 2017, S. 3)

Wie Maurice Maggi erzahlt, intervenieren in ,seine” Guerilla-Garten auch andere
Menschen. So fiel ihm beispielsweise die groRe Schmetterlingspopulation an den
von ihm gestalteten Orten auf, die er als direkte Folge seines Tuns interpretierte
— bis er eines Tages die Person kennenlernte, die dort Raupen aussetzte, weil es
,gute Futterplatze” waren (Maggi, 2012, S. 159).

Um den Eindruck des NatUrlichen zu stéren und die Kunstlichkeit, das asthe-
tisch Gemachte und Gewordene seiner Interventionen zu unterstreichen, begann
Maurice Maggi vor ein paar Jahren, auch ornamental zu arbeiten und grof3fla-
chige, unterschiedlich monochrome Inszenierungen zu gestalten. Zudem setzt
er starker auf essbare Pflanzen, im Sinne einer ,essbaren Stadt”, und inszeniert
Tavolatas — gemeinsame Essen — auf StraBenkreuzungen voller Ruderalpflanzen.

Das Storende, Unpassende schafft Staunen und fuhrt vor, dass es irgendwie
geht, dass viele zusammenkommen und etwas gemeinsam tun kdnnen, auch
wenn es Widersprlche und Differenzen gibt. Das ist Eintauchen und Zusammen-
Werden in der Polyphonie der Welt, wo der Garten Patch-Work und nicht Paradies
ist. Das Moment des Asthetischen, des kinstlerisch Inszenierten dient dazu, die
Pflanzen aus ihrer Verwertungslogik und Unscheinbarkeit herauszureiRen und
ihnen eine andere Wertigkeit und Handlungsmacht zuzufUhren. Denn mit der
Klimaerhitzung wird auf eine maglicherweise nie dagewesene Weise deutlich,
dass es durch all die artenspezifischen Verschiedenheiten und gesellschaftspoliti-
schen Hierarchien hindurch Dinge von gemeinsamem Belang gibt: gemeinsam
einen Planeten zu schaffen, auf dem alle leben kdnnen: fur alle, die schon sind
und die noch werden konnten. Deswegen geht es bei der relationalen Praxis des
Gartnerns nicht mehr um die Verstarkung der dualen Grenze zwischen Menschen
und Nicht-Menschen, Natur und Kultur (die Natur ist nicht drauf3en vor der Stadt,
sondern die ganze Stadt ist auch Natur). Vielmehr geht es um die Re-Etablierung
von Lebenshaltungen des ,conspiring with plants® (Myers, 2021) oder des ,togethe-
ring” (Ingold, 2018, S. 26).

Was mit diesen Denker*innen in den letzten Jahren eine neue philosophische
Artikulationskraft bekommen hat, wird, wie das Beispiel von Maurice Maggi zeigt,
in der Praxis bereits seit Langerem gelebt. Beziehungsweise hat es, wie Maria Puig
de la Bellacasa argumentiert, Uber Jahrtausende hinweg die Agrikultur bestimmt.
Esist eine Lebensfuhrung, die sich durch korperliche Immmersion sowie erhohte
Aufmerksamkeit und Sorgsamkeit gegenuber mehr-als-menschlichen Lebensge-
meinschaften auszeichnet; es ist ein mutterliches Sich-KiUmmern um die Mitbe-
wohner*innen der Erde bei gleichzeitigem radikalem Loslassen und Anerkennen
der Alteritat der anderen. Obwohl Maggi mit den Malven so etwas wie einen
Masterplan verfolgte — sie sollten vereinzelt vom Stadtrand herkommend, sich in
der City verdichten —, gab er den Plan angesichts der Situation auf.

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Meine Gestaltung bleibt zurtckhaltend. Ich lasse die Orte selbst spre-
chen, sie sollen beinahe wie sakrale Raume wirken. Ohne Hierarchien,
alles in Gleichberechtigung und in Bewegung und Veranderung.
Nichts ereignet sich, nichts passiert, doch alles ist und wirkt." (Maggi,
2010)

Der Satz ,Nichts ereignet sich, nichts passiert” scheint (strategisch) aus der Pers-
pektive des dominanten Sehens formuliert, das auf die spektakularen und nicht
die stillen Ereignisse hin konditioniert ist. Naturlich passiert hier viel — alles —, aber
unsere Sensorien kdnnen das nicht (mehr) wahrnehmen. Denn einerseits spielen
sich pflanzliche Prozesse auf einer anderen, molekularen Ebene ab, andererseits
honoriert die dominante Kultur die Bedeutsamkeit solcher Prozesse nicht. Somit
hat sich unsere Wahrnehmung wie auch unser Begehren, so etwas wahrnehmen
zu wollen, zurlckgebildet oder gar nie ausgebildet. Damit wird die Oko-Logik

des Gartnerischen auch zu einer RUckgewinnung dessen, was der Kapitalismus
enteignet und zerstort hat: unsere Sinne fur terrestrische und atmospharische
Zusammenhange sowie unsere sinnliche Fahigkeit, umweltbezogen zu denken
und zu handeln —was nicht 6kologisch korrektes Handeln oder die RUckkehr zum
Korper als Ort authentischer Erfahrung meint. Es geht nicht um richtig oder falsch;
diese Unterscheidungen sind an sich schon schwierig zu treffen. Denn aus welcher
Perspektive sprechen wir Uberhaupt? Wer ist das ,wir“? Und mit welchen Techni-
ken und Technologien mussen, wollen wir leben?

Mit anderen Worten: Interventionen in die urbanen Zonen, wie die von Maurice
Maggi, schaffen die Maglichkeit, dass wir beginnen, vegetabilen Nicht-/Ereignissen
Aufmerksamkeit zu schenken: Da ist etwas ungewohnt und unpassend, fugt sich
nicht ins Bild: eine wild gewachsene Blumenfulle, hoch gewachsene ,Parademal-
ven" mitten auf dem Paradeplatz, dem Bankenviertel in Zurich, oder gelb leuch-
tende Schlangenkulrbisse an einer tristen QuartierstralRe. Solche Momente von
sensoriellen BerUhrungen unserer Sinne, von asthetischer Affizierung, l6sen Emp-
findungen aus — Momente von Anteilnahme und Bezeugen dessen, dass da etwas
ist — etwas, was nicht da sein sollte. Dieses Werden, dieses Trotz-allem-geworden-
Sein, schafft Momente purer Freude. Es sind nicht-rational, nicht-intentional, nicht-
bewusst erlebte Momente der Partizipation an einer vielversprechenden urbanen
Welt. Diese offenen Momente des Zusammenkommens von vielen — Menschen,
Pflanzen, Beton etc. — schaffen einen dsthetischen Uberschuss, der nicht kognitiv
verstanden werden muss, aber momenthaft andere Handlungs- und Existenz-
Maoglichkeiten im Jetzt aufscheinen lasst. Deswegen ist Maurice Maggis oko-logi-
sches Gartnern sowohl eine asthetische wie eine mikropolitische, eine ethisch-as-
thetische Praxis, die Begehren nach Veranderung schafft. Ihr beilaufiges, zufalliges
oder widerspruchliches Erscheinen erlaubt es, dass unmoglich gemachte Gefuhle
wie Schonheit, Staunen oder Freude wieder in Beschlag genommen werden
kdnnen, wie von einem Hund, der sein Terrain markiert: Dieser Platz ist von ,Para-
demalven” besetzt. Da breitet sich ein ,Blumengraffiti“ aus ...

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

In eine gemeinsame Zeit kommen. Nicolas Humberts Wild Plants

Zwei Manner, die einen Komposthaufen umgraben:
Andrew: ,Hier siehst du den ganzen Kreislauf. FUr mich ist das die
einzige Art, mich mit dem Zyklus von Leben und Tod zu verbinden
und ihn anzunehmen. Alles ist da, nichts verschwindet, alles ist nur in
Verwandlung. Mir hilft der Gedanke, dass ich genauso ein Teil davon
bin. Beeinflusst das nicht auch deinen Blick auf das Leben, und wie es
vielleicht endet?”
Malik: ,Ehrlich gesagt, denke ich nicht so viel dran. Wenn ich sterbe,
sterbe ich, das ist okay so.”
Andrew: ,Aber mdchtest du nicht als Erdbeere oder Pfirsich wieder
auf die Welt kommen?*

Wild Plants, der experimentelle Dokumentarfilm des Schweizer Filmemachers
Nicolas Humbert aus dem Jahr 2016, handelt vom gartnerischen Sorgen und wie
es Anteil nimmt am Wachsen und Werden, Anders-Werden - den kleinen und
groBBen Nicht-/Ereignissen im Web of Live. ,Transform®, so lautet das Wort, das Mot-
to des Films, das eine Hand und ein Stluck Kohle im Frottage-Verfahren gleichsam
magisch aus dem Weif3 eines Papiers aufscheinen lasst. Der ganze Film basiert auf
solchen Momenten des Anders-Werdens: etwa wenn ein riesiger Vogelschwarm

in die Stadt fliegt, die Stromleitungen besetzt, sich in die Lufte schwingt und die
Kamera mit den vielen schwarzen Vogeln mitgeht, bis sie nur noch fliegende,
tanzende Punkte, halluzinierend schwarze Muster vor weil3em Hintergrund sind,
Hintergrundrauschen im Chaos der Welt, Molekule, Atome, die wir alle sind. Sie er-
innern uns an die schwarzen Blatter, die wir vorher Uber den nassen Schnee haben
wirbeln sehen, so wie uns viel spater die in den dunklen Nachthimmel fliegenden
weif3en Lowenzahn-Fallschirme im Sommer an die Vogel und die Blatter und die
Schneeflocken erinnern werden, an den Herbst und den Winter. Anders werden
auch die nachtlichen Funken des sommmerlichen Gartenfeuers gegen Ende des
Films. Sie werden lang und langer, sind Regen, Schneefall im Winter.

Alles kann sich auflésen und alles kann alles werden in diesem Film, dessen
Soundtrack (von zeitblom) die Briche und Ubergange wie auch die urbane
Techno-Bio-Sphare synasthetisch verstarkt — doch alles folgt den Gesetzen der
Biologie und ihren Zyklen. Und die portratierten Menschen und ihre Garten sind
Teil davon; sie begleiten diese Zyklen und sorgen auf mannigfaltige Weise dafur,
dass sie sich erfullen, dass die Pflanzen — und diejenigen, die mit ihnen sind — ge-
deihen. Zyklen sind fUr gartnerische Praxen, die dem Wechsel der Jahreszeiten
unterworfen sind und die fur die Bodenpflege Kompost bendtigen, nicht nur
zentral, sondern bedeuten eine ganz andere Strukturierung und Erfahrung von
Zeit. Maria Puig de la Bellacasa weist darauf hin, dass Permakultur-Design bei-
spielsweise eine Praxis alternativer Zeitproduktion ist, durch die sich auch das Ver-
haltnis zu Arbeit, Produktion und LebensfUihrung wandelt. Beim Gartnern ist das
Uber verschiedene Zyklen hinweg reichende Beobachten und Experimentieren

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

fundamental — um herauszufinden, wie sich die verschiedenen Komponenten
und Lebewesen in ihren verschiedenen Stadien zueinander verhalten. ,Jeder
Zyklus ist ein Ereignis”, schreibt sie (Puig de la Bellacasa, 2015, S. 705). Doch die
Hingabe an die Welt braucht Zeit. Zeit, um, wie Puig de la Bellacasa festhalt, die
Diversitat all jener Zeit- und Raumskalen zu erfahren, die gleichzeitig mit im Spiel
sind. Sie kritisiert, dass die homogenisierte Zeitlichkeit des auf maximale Leistung
ausgerichteten kapitalistischen Produktionsparadigmas die Mannigfaltigkeit
unterschiedlich getakteter Wachstumsprozesse nicht erfassen kann, und hebt
hervor, dass die 6kologische Zeit nicht zwingend langsam sei. Aus der Perspektive
eines Regenwurms etwa seien ertragsteigernde Kunstdinger ein Wachstums-
hemmer, denn sie verlangsamen seine Entwicklung wie auch die von anderen
lebenswichtigen Bodengemeinschaften (ebd., S. 709).

Wild Plants zieht uns asthetisch in solche unterschiedlichen Zeiten und
Raume hinein. Da ist zunachst die den Rahmen gebende zyklische Zeit, die
den Film von einem Winter bis zum nachsten laufen lasst; da sind die erzahlten,
disruptiven Zeiten der Protagonist*innen, und da ist die prasentische Jetztzeit,
die man beim Zuschauen erlebt. Der Film ist unterschiedlich langsam wie auch
unterschiedlich schnell strukturiert, er moduliert die auf der Sorgearbeit basie-
renden Rhythmen und Wiederholungen, von denen er handelt: das nachtliche
Samenauswerfen Maurice Maggis, das gemeinsame Umgraben des Komposts
in Detroit oder die von Hand getatigte, repetitive Erntearbeit eines Kollektivs bei
Genf. Denn Wild Plants erzahlt nicht nur auf seine spezifisch filmische, auditive,
manchmal dokumentarische Weise von den Dimensionen pflanzlichen, und das
heil3t hier planetarischen Werdens und Vergehens, sondern affiziert uns damit,
reiBt uns hinein durch die Art und Weise, wie die vegetabile Zeitlichkeit sich im
Rhythmus mit den vorgefUhrten gartnerischen Praktiken und dem Wandel der
Jahreszeiten entfaltet.

Das geschieht auch dadurch, dass man immer schon mittendrin ist und dass
sich das Geschehen in einer eigenartigen Gleichzeitigkeit ereignet, wie ein dkolo-
gisches Ereignis, das, wie Andrew im Film sagt, nie nicht ist, nicht einmal im kalten
Winter. Ganz zu Beginn etwa, im Vorspann, wenn alles noch schwarz und undiffe-
renziert ist, hdren wir zunachst nur. Wie bei einem Fotus ist alles Ohr: anschwellen-
der Sound, der von einem kommenden Werden kindet. Dann Schnauze, Pfoten,
ein Hund, der das Eis aufkratzt, einbricht, schlittert; ein Zug fahrt laut Uber die
Brucke, auf uns zu, und schon ist die Kamera wieder ganz nahe beim Hund, seinen
Gerauschen; sie geht mit ihm mit, Uber das Eis, dicht an der Oberflache, schwankt,
lauft, sucht, wie der Hund. Nachste Einstellung in Schwarz-Weil3: Tannen, eine von
ihnen fallt mit knorrigem Achzen, unendlich langsam, bleibt liegen, der Sound wie
aus Spiel mir das Lied vom Tod (die Tanne und ihr Achzen wird man am Schluss,
beilaufig nur, wieder sehen und héren). Nachste Einstellung, volle Farbe: eine
Hand, die einen jungen Vogel birgt; zu seinem schnellen Atmen das Knarren des
gefallten Holzes, eine Ewigkeit, Blatter, die Uber nassen Schnee fegen, stillgestan-
dene Zeit, wieder Hande, andere Hande, voller Erde und RegenwuUrmer, bevor sie
in der schwarzen Erde graben, sie zerkrimeln, Zwiebeln pflanzen.

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Beschreibung der Abfolge der ersten paar Minuten macht deutlich, wie
sehr die Machart des Films die Zyklen des Lebens erfasst und gleichzeitig eine
erhéhte Achtsamkeit und Sorge fur die im Film beteiligten menschlichen und
nicht-menschlichen Wesen schafft. Anders gesagt: Sorge entsteht hier durch das
Zusammenkommen abrupter Schnitte von Bildern, die Zartes und Verletzliches
zeigen, wie auch durch unsere Immersion in deren spezifische Zeitlichkeit. Ein paar
Einstellungen nach der oben beschriebenen Eingangsszene sehen wir beispiels-
weise wieder eine Hand, eine fur sehr lange Zeit verschlossene Hand. Wenn sie sich
endlich &ffnet, hockt da ein kleiner Frosch. Kurzum: Die Kamera nimmt teilt, sucht
nach Wegen, uns in die Zeit der anderen zu holen, sie zu begleiten, ihnen zuzuhoéren
oder zusammen mit ihnen still zu sein. So etwa Mit Kinga, mit der wir durch den
Garten streifen, sitzen bleiben, unendlich lange, bis sie das erzahlt, was wirklich fur
sie zahlt. Es gibt kein Ende und keinen Anfang, sagt Kinga. Spater, beim Verbrennen
des Gartenabraums, sagt Andrew, dass die Arbeit nie aufhdre und nie beginne.

Es sind diese visuell-auditiven Disruptionen bei gleichzeitigem In-eine-gemein-
same-Zeit-Kommen mit verletzlichen Geschopfen, die uns aufmerksam und poros
machen fUr die menschlichen und nicht-menschlichen Wesen, die diesen Film
bevolkern. Durch die dsthetisch geteilte Zeit beginnt man mit ihnen, wie mit dem
Vogel, zu spuren. Hinzu kommt, dass die Kamera uns sukzessive an Situationen
und Kreaturen heranfuhrt, die man normalerweise nicht beachtet oder verwirft:
Ruderalpflanzen oder gefallte Baume in der Stadt, RegenwUrmer oder Frésche in
der Hand, Samenstande an Pflanzen und in Klchenabfall, Geister, die beschworen
werden von Milo Yellow Hair zwischen den Grabern von Wounded Knee. Mit der
Kamera und ihrem Rhythmus nehmen wir uns die Zeit, mit ihnen zu sein, sie zu
begleiten und in ihrer Fremdheit anzunehmen.

Gartnern ist, das macht auch dieser Film deutlich, eine Tatigkeit, die mit vielen
Akteuren zu tun hat. ,\You are not alone®, sagt Natasha Myers (2021). Gartnern be-
ruht auf einem Netz von Kollaborateuren, die, obwohl in ihrer eigenen Zeitlichkeit
lebend, irgendwie zusammenkommen. Nur wenn man diesen Verkettungen der
Vielen Zeit, Raum, Aufmerksamkeit und Sorge schenkt, kann sich etwas — Freude,
Uberschuss, das Anders-Werden der Verhaltnisse — multiplizieren.

Dieser Text entstand im Rahmen des SNF-Forschungsprojekts Plants_Intelligence.
Learning like a Plant, Hochschule fur Gestaltung und Kunst FHNW Basel (2022-25).

In memoriam René Volkart, mein Vater, der mich frdh
das sorgende wilde Gartnern lehrte.

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Bartsch, T. et al. (Hrsg.). (2017). Okologien der Sorge. Wien: transversal texts. transversal.at/books/
oekologiendersorge (28.01.2023).

Graziano, V. et al. (Hrsg.). The Pirate Care Project: https://pirate.care (28.01.2023).

Gruen, L. im Interview mit Katharina Brand| & Friederike Zenker (2019). Fursorgliche Technologien. In Brandl, K.
& Zenker, F. (Hrsg.), TechnoCare (S. 22-26). Wien: Verlag fur Moderne Kunst.

Guattari, F. (2000). The Three Ecologies. London und New Brunswick, NJ: The Athlone Press.

Guattari, F. (2017). FUr eine Neubegriindung sozialer Praktiken. In Bartsch, T. et al. (Hrsg.), Okologien der Sorge
(S.209-229). Wien: transversal texts 2017. Online verflighar unter transversal.at/books/oekologiendersorge
(letzter Zugriff am 12.02.2023).

Haraway, D. (2016). Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene. Durham und London: Duke University Press.
Horl, E. & Burton, J. (Hrsg.) (2017). General Ecology. The New Ecological Paradigm. London, Oxford et al.. Bloomsbury.
Humbert, N. (2016). Wild Plants. Film, Schweiz/Deutschland, 104 Min.

Ingold, T. (2018). Anthropology and/as Education. London: Routledge.

Krasny, E. et al. (Hrsg.). (2022). Radicalizing Care. Feminist and Queer Activism in Curating. London: Sternberg Press.
Maggi, M. (2010). Vortrag in der Shedhalle Zrich, 5.10.2010.

Maggi, M. (2012). Wildes Gartnern im 6ffentlichen Raum. In A. Hoffmann A. & Y. Volkart fur Verein Shedhalle
ZUrich (Hrsg.), Eindeutigkeiten sprengen, Shedhalle 2009-12 (S. 158-162). Nurnberg: Verlag fur Moderne Kunst.

Maggi, M. (2014). Essbare Stadt. Wildwuchs auf dem Teller. Vegetarische Rezepte mit Pflanzen aus der Stadt.
Aarau: AT-Verlag.

Martin, A, Myers, N. & Viseu, A. (Hrsg.). (2015). The politics of care in technoscience. Social Studies of Science,
45(5), 625-41. doi.org/101177/0306312715602073

Mies, M. (2005). Die Subsistenzperspektive. Transkription eines Videos von Ressler, O. Wien: transversal texts.
Online verfugbar unter transversal.at/transversal/0805/mies/de (letzter Zugriff am 28.02.2023).

Mies, M. & Bennholdt-Thomsen V. (2001). Defending, Reclaiming and Reinventing the Commons.
Canadian Journal of Development Studies / Revue canadienne d'études du développement, 22:4,997-
1023. DOI: 10.1080/02255189.2001.9669952 (letzter Zugriff am 12.02.2023).

Moore, J. W. (2017). The Capitalocene, Part I: on the nature and origins of our ecological crisis. The Journal of
Peasant Studies, 44:3, 594-630. DOI:10.1080/03066150.2016.1235036 (letzter Zugriff am 17.02.2023).

Miller, C. (Hrsg.) (201). Urban Gardening. Uber die Riickkehr der Gérten in die Stadt. Minchen: oekom.

Myers, N. (2021). How to grow livable worlds: Ten not-so-easy steps, extended lecture version. Online verfugbar
unter abc.net.au/religion/natasha-myers-how-to-grow-liveable-worlds:-ten-not-so-easy-step/11906548
(letzter Zugriff am 17.02.2023).

Puig de la Bellacasa, M. (2015). Making time for soil: Technoscientific futurity and the pace of care. Social
Studies of Science, Vol. 45, 692-716.

Serres, M. (1984). Der Parasit. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
The Care Collective (Hrsg.). (2020). The Care Manifesto. The Politics of Interdependence. New York: Verso.
Tronto, J. C. (1993). Moral Boundaries: A Political Argument for an Ethic of Care. London: Routledge.

https://dol.org/10.14361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. - -



http://transversal.at/books/oekologiendersorge
http://transversal.at/books/oekologiendersorge
https://pirate.care
http://transversal.at/books/oekologiendersorge
http://doi.org/10.1177/0306312715602073
http://transversal.at/transversal/0805/mies/de
http://abc.net.au/religion/natasha-myers-how-to-grow-liveable-worlds:-ten-not-so-easy-step/11906548
https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://transversal.at/books/oekologiendersorge
http://transversal.at/books/oekologiendersorge
https://pirate.care
http://transversal.at/books/oekologiendersorge
http://doi.org/10.1177/0306312715602073
http://transversal.at/transversal/0805/mies/de
http://abc.net.au/religion/natasha-myers-how-to-grow-liveable-worlds:-ten-not-so-easy-step/11906548

Volkart, Y. (in print). Technologies of Care. From Sensing Technologies to an Aesthetics of Attention. ZUrich: Diaphanes.

Zechner, M. (2021). To Care as we Would like to: Socio-ecological crisis and our impasse of care. Journal Berliner
Festspiele, Gropius Bau. berlinerfestspiele.defen/gropiusbau/programm/journal/2021/manuela-zechner-to-
care-as-we-would-like-to.html (letzter Zugriff am 12.07.2023).

ZfM. Medien der Sorge, 1/2021, hrsg. von Jasmin Degeling und Maren Haffke: zfmedienwissenschaft.de/heft/
archiv/24-12021-medien-der-sorge (letzter Zugriff am 28.01.2023).

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


http://berlinerfestspiele.de/en/gropiusbau/programm/journal/2021/manuela-zechner-to-care-as-we-would-like-to.html
http://berlinerfestspiele.de/en/gropiusbau/programm/journal/2021/manuela-zechner-to-care-as-we-would-like-to.html
http://zfmedienwissenschaft.de/heft/archiv/24-12021-medien-der-sorge
http://zfmedienwissenschaft.de/heft/archiv/24-12021-medien-der-sorge
https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://berlinerfestspiele.de/en/gropiusbau/programm/journal/2021/manuela-zechner-to-care-as-we-would-like-to.html
http://berlinerfestspiele.de/en/gropiusbau/programm/journal/2021/manuela-zechner-to-care-as-we-would-like-to.html
http://zfmedienwissenschaft.de/heft/archiv/24-12021-medien-der-sorge
http://zfmedienwissenschaft.de/heft/archiv/24-12021-medien-der-sorge

https://dol.org/10.14.361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ aEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JAn ihren Fruchten
sollt ihr sie erkennen.”

https://dol.org/10.14361/9783839471630-004 - am 12.02.2026, 19:43:49. - -



https://doi.org/10.14361/9783839471630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

