- am 13.02.2026, 13:07:36.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEATER

S
SOL/DAR/ScHE
/MSTITZ THpw



https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ieser Text basiert auf
Gesprachen, die wir
seit Herbst 2016 immer
wieder in unterschied-
lichen Konstellationen gemeinsam
gefuhrt haben. Erniichterung und Wut,
aber auch Hilflosigkeit gegenuber
ganz konkreten Situationen, zugleich
das Nachdenken Uber praktische
Handlungsmadglichkeiten und -visionen
waren der Tenor dieser Gesprache.
Und dieser vielstimmige Tenor speist
sich aus drei unterschiedlichen Per-
spektiven. Der Text wird bei seinem Er-
scheinen schon nicht mehr auf dem
neuesten Stand sein, da sich zwischen-
zeitlich wieder eine Vielzahl weiterer
problematischer Vorfélle, vielleicht auch
positiver Impulse ereignet haben
wird. Er ist deshalb eine Einladung zu
einer andauernden Debatte verbun-
den mit der Suche nach Verbiindeten.

I"Jberlegungen uar
Solidarischen Institution

,The twenty-first century will be the century of the
migrant.“ (Nail 2015: 187) — eine Zeitdiagnose

von Thomas Nail, die wahr ist und der ich doch beim
ersten Lesen Kkritisch gegentiber stand.

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch
— Theater als Solidarische Institution

m 18.02.2026, 13:07:36.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wir alle wissen, dass der Druck, sich aufgrund von
O0konomischer Not oder politischen Repressionen aller
Art iiber nationale Grenzen hinweg zu bewegen, unsere
Zeit bestimmt. Und doch kann Nails so wahre Be-
schreibung unserer Zeit missverstanden werden, wenn
nicht eingestanden wird, dass es unterschiedliche
Qualitaten jener Bewegung gibt, die als ,,Migration“
beschrieben wird. In einer sich neoliberal globali-
sierenden Welt, die auf patriarchalischen Strukturen
basiert, gibt es jene, die aufgrund von Arbeitsverhélt-
nissen stetig in andere Lander und Stadte ziehen, um
sich nach einiger Zeit fiir das ndchste und bessere
Angebot weiter zu bewegen. Wir wissen dies und im
gleichen Zuge muss gesagt werden, dass jene, die
Teil dieser Gruppe sind, tiber Pdasse und Ressourcen
verfiigen, die ihre Bewegungen moglich und einfach
machen. Wir wissen auch, dass es im Gegensatz dazu
jene gibt, deren Migration auf ungleichen, globalen
Machtverhéiltnissen basiert und darin miindet, dass
dieser Gruppe, vor allem in westlichen Landern,
das Recht zu arbeiten und politisch inkludiert zu sein
abgesprochen wird und ihnen stdndig Deportatio-
nen oder andere Sanktionen angedroht werden.

Die Prognose, dass dieses Jahrhundert das ,,Jahr-
hundert der Migrant*innen“ sein wird, macht fiir
mich als ein Statement des Empowerments nur Sinn,
wenn es sich davon abwendet, diejenigen, die aus
prekaren Griinden migrieren, um sich erneut in prekéa-
ren Zustdnden wiederzufinden, als , Opfer® ihrer
Situation wahrzunehmen. Es geht im Gegenteil darum,
anzuerkennen, dass diejenigen, die aufgrund von
menschenunwiirdigen Zustdnden in andere Lander
migrieren, selbst iiber starke Strukturen und Res-
sourcen verfiigen, um sich weiter zu bewegen - so schwer
ihnen diese Bewegung durch rechtliche und politische
Rahmenbedingungen auch gemacht werden mag.

Die klare Verneinung der Konstruktion einer Klasse
von Migrant*innen und Gefliichteten als opferbehaf-
tete, handlungsunfiahige Existenzen ist jedoch nicht die
einzige Konsequenz, die kritischen Uberlegungen zur
Frage unseres Jahrhunderts, des Jahrhunderts der Mi-
grant*innen, folgen muss. Es geht vor allem auch
um die kritische Reflexion unserer eigenen, westlichen
und iiberwiegend biodeutschen Strukturen und
Institutionen. So wenig es darum geht, eine Klasse
von ,,Opfern“ zu produzieren, so sehr geht
es auch darum, uns selbst — vor allem wenn X7

- am 18.02.2026, 13:07:36.


https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wir institutionelle Positionen in dieser Gesellschaft
besetzen — nicht zu Opfern zu erkldren, die den
Herausforderungen eines Jahrhunderts der Migration
unmiindig und handlungsunfihig gegeniiberstehen.
Was konnen wir — und damit meine ich jene, die keine
Schwierigkeiten haben, sich 6konomisch, strukturell
und politisch in unserer deutschsprachigen oder west-
europdischen Gesellschaft zu bewegen — tun?

Ein Modell, das dieser Frage in der Praxis begegnet, ist
das Konzept der Solidarity City, auch Sanctuary City
genannt. Die Idee einer Solidarischen Stadt begriindet
sich darauf, staatliche Richtlinien auszudehnen und
eigene Netzwerke und Strategien zu entwickeln, um
allen Bewohner*innen einer Stadt eine uneingeschrank-
te gesellschaftliche, 6konomische und politische Teil-
habe sowie die Partizipation an Bildung, Gesundheits-
versorgung, Wohnraum und Kultur zu erméglichen.
Die Solidarische Stadt ist eine Praxis, die nationale
Rechte und Richtlinien zu umgehen sucht und lokale ins-
titutionelle Ressourcen nutzt, um sich gegen den struk-
turellen Ausschluss marginalisierter Gruppen zu
richten, vor allem wenn diese Gruppen nicht iiber die
,richtigen Papiere“ verfiigen oder der Fiktion einer
biodeutschen Norm entsprechen. Die Stadt macht sich
dadurch zu einem Kosmos, der sich staatlichen Richt-
linien widersetzt, indem stadtische Strukturen anders
eingesetzt werden. Dies kann sich beispielsweise
darin manifestieren, dass Menschen, die nach natio-
nalem Recht zu ,Illegalen® erklart werden, in der
stadtischen Praxis nicht als solche behandelt werden.
Die Verweigerung oder Erschwerung von Abschie-
bungen durch stadtische Strukturen ist ein Beispiel
dafiir. Ziviler Ungehorsam trifft hier auf kommunalen
Handlungsspielraum. Die Solidarity City ist keine
theoretische Idee mehr, sondern eine konkrete Praxis,
die beispielsweise seit Jahren in Toronto angewandt
wird. Auch in Deutschland spinnt sich seit einiger Zeit
ein Netz von Initiativen fiir die Umsetzung des
Konzepts der Solidarity City, unter anderem in Berlin,
Freiburg, Osnabriick, Frankfurt am Main, Hamburg,
Gottingen, Leipzig oder Hannover.

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch
— Theater als Solidarische Institution

- am 18.02.2026, 13:07:36.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ich bewege mich in der deutschsprachigen Theaterwelt
und gestalte diese mit. Hier soll in einer Weiterfithrung
der Praxis der Solidarischen Stadt auch die Frage nach
einer Solidarischen Institution und mehr noch nach
dem Theater als Solidarischer Institution gestellt werden.
Vor allem in den vergangenen Jahren ist im deutsch-
sprachigen Raum die Anzahl von Projekten stark ange-
stiegen, die sich in irgendeiner Weise mit ,Gefliichte-
ten“ beschéftigen — dies leider oft vor dem Hintergrund
einer Willkommenskultur, die ,,Gefliichtete“ als ,,Op-
fer ihrer Situation“ wahrnimmt und sie auf den Biithnen
beispielsweise einzig ihre Flucht-Biografien erzdhlen
lasst. An der Konstruktion ist schockierend, dass dies
in einer Gesellschaft passiert, die sich erst vor Kurzem
eingestanden hat eine Einwanderungsgesellschaft

zu sein und es bis heute nicht geschafft hat sich kritisch
mit der eigenen kolonialen Vergangenheit und der
damit einhergehenden Schuld auseinanderzusetzen.
Vor diesem Hintergrund: Was bedeutet es, eine
deutsche Theaterinstitution als Solidarische Institu-
tion zu denken?

Theater als Solidarische Institution zu verstehen hat
damit zu tun, den Fokus nicht nur auf die Gestaltung
des kiinstlerischen Programms zu legen, sondern auch
auf die kritische Reflexion der Verfasstheit unserer
immer noch weifien und biodeutschen Theaterstruktu-
ren und die damit einhergehenden Probleme. Es geht
darum, Diskriminierungsprozesse und Rassismen, die
von den Theaterinstitutionen ausgehen, zunéchst ein-
mal zu erkennen und zu benennen. Es geht darum, sich
von der Idee eines ,nationalstaatlichen Integrations-
dispositivs“ (Mecheril 2014:108) zu verabschieden, das
implizit und explizit immer noch von der einseitigen
Anpassung an eine ,,deutsche Norm* ausgeht. Die Sen-
sibilisierung aller am Theaterbetrieb beteiligten Mit-
arbeiter*innen fiir diese Diskurse ist der erste Schritt
hin zu einem Theater als Solidarischer Institution.

Wenn das Prinzip der Solidarischen Stadt stad-
tische zivilgesellschaftliche Strukturen nutzt, um
sich von prekéren nationalstaatlichen Gesetzen und
politischen Rahmenbedingungen abzuspalten, kann
diese Praxis auch auf das Theater {ibertragen werden.
Praktisch bedeutet dies, die institutionellen, recht-
lichen und 6konomischen Ressourcen der Theater-
institution zu nutzen, um eine strukturelle Teil-
habe jener Menschen zu ermdglichen, denen

- am 18.02.2026, 13:07:36.


https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

diese Teilhabe verwehrt wird. Es geht um eine kluge
oder andere Verteilung von Geld, um das Schaffen von
Arbeitsverhaltnissen, um das Ermoglichen von Pa-
pieren, die zur Reise befdhigen. Es geht auch darum,
die eigenen Spielregeln als Theater so auszulegen,
dass sie Kiinstler*innen, die aufgrund von prekaren Ein-
wanderungsrechten und anderen Hindernissen an der
Austibung ihrer kiinstlerischen Praxis in der westlichen
Gesell-schaft gehindert werden, den Weg frei rdumen.

VYom Ende der
Unschuldsvermutung

Vor knapp zehn Jahren begegnete ich vor dem Kaffee-
automaten im Verwaltungstrakt einer Kunstinstitution
in Hamburg einer iibermiideten Regisseurin, deren
Augenringe beachtliche Ausmale angenommen hatten.
Sie hatte eine weitere Nacht vor sich, in der sie ihre
Darsteller*innen mit dem Auto zwischen Paris und
Diisseldorf hin und her fahren musste, um lastige
biirokratische Probleme zu I6sen. Der deutschsprachige
Theaterraum begann sich gerade fiir die deutsch-
ivorische Gruppe zu interessieren — zumindest fiir die
Arbeitsergebnisse auf der Biihne. Wie das Ganze
zustande kam, dafiir fithlten sich die Institutionen
nicht zustiandig.

Selbstverstandlich wurde der iibermiideten Kiinstle-
rin unter die Arme gegriffen — aber nur auf individu-
eller Ebene. Wie so oft wurde strukturell einfach weiter
gemacht, die institutionellen Abldufe orientieren sich
nicht an solidarischen Parametern, sondern folgen 6ko-
nomischer Logik. Und das, obwohl die betreffenden
Institutionen in diversen Projekten und Initiativen auf
inhaltlicher Ebene mit Begriffen wie Postkolonialismus
und Interkulturalitat operierten. Auch in den folgenden
Jahren habe ich erlebt, wie sich die Schere zwischen
institutioneller Attitude und mangelnder realpraktischer
Unterstiitzung weiter 6ffnete. Je bewusster mir wurde,
welche zusétzlichen biirokratischen Hiirden es zu iiber-
winden gilt, wenn nicht-europdische Kiinstler*innen
in deutschen Institutionen arbeiten, desto klarer wurde
auch, dass es von institutioneller Seite aus keine
Losungsansétze fiir diese strukturellen
Probleme gibt.

70

- am 18.02.2026, 13:07:36.


https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dann kam der ,,Sommer der Migration“ und die Ver-
wertung von Gefliichteten im deutschen Theaterbetrieb
nahm ihren Lauf. Die Zahl der Gefliichteten, die in Thea-
terprojekte involviert wurden und anschlieRend nicht
bezahlt wurden, ist erschreckend hoch. Und die Drama-
turg*innen, die versuchen, innerhalb ihrer eigenen
Institution entsprechende Veranderungen durchzuset-
zen, stehen meistens sehr allein da. Denn innerhalb
der Institutionen herrscht Finsternis: wenn der weifle
Tontechniker der weifSen Dramaturgin bei einer
Pausenzigarette solidarische Hilfe anbietet, weil der
Schwarze Gefliichtete seine eigenen Vorstellungen
vom Biithnensetting vehement und lautstark vertritt;
wenn hilflose Diskussionen mit der Geschaftsfiih-
rung um Aufenthaltstitel und Zahlungsméglichkeiten
fir Illegalisierte gefiihrt werden; Techniker sich von
syrischen und libanesischen Kiinstlern ,,gegéngelt® fiih-
len, zerbrechliche Produktionsleiter*innen plotzlich
»feministisch“ argumentieren ... Die Liste der mangeln-
den Empathie und des strukturellen Rassismus ist
ebenso traurig wie lang.

Ein weiteres Kapitel ist die freudlose Debatte um die
,Qualitat von Kunst“ — ein schwammiger Begriff,
der immer dann auf die Agenda tritt, wenn fragwiirdige
Traditionen einer bestimmten Elite im Kunstbetrieb
aufrechterhalten werden sollen. Genau dieser General-
verdacht der Qualitatsuntergrabung, diese angebliche
Unféahigkeit zur Reproduktion von ,,Hochkultur“ (ohne
zu hinterfragen, wer welche qualitativen Kriterien
formuliert), betraf auch schon die Arbeit von Frauen
im Kulturbetrieb und ,,postmigrantische“ Kulturpro-
duktion — und wird jetzt eben iiber die ,,Refugee-Art“
gestiilpt. Diese kiinstliche Ghettoisierung der Arbei-
ten von beispielsweise ,, Refugees” wird auch mit diver-
sen Fordertopfen aufrechterhalten, die zwischen
yrichtiger Kunst“ in der allgemeinen Projektférderung
und , Kunst mit Gefliichteten* unterscheiden. Letz-
tere ist dann immer in der Sparte ,,Multikultur* oder
in mit heiler Nadel gestrickten Sondertdpfen zu be-
antragen. Dabei ist nicht automatisch gewahrleistet,
dass innerhalb der Sparte ,Multikultur® tatsachlich
das Machtgefille iiberwunden wird. Das Power-Play
endet nicht beim Verhéltnis von Kiinstler*innen zur
Institution, der Beziehung von Institution und Staat

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch f
— Theater als Solidarische Institution g

- am 18.02.2026, 13:07:36.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

oder dem Verhaltnis von Kiinstler*innen und Staat, son-
dern wird leider oftmals auch innerhalb der Kiinst-
ler*innengruppen weitergespielt. AusschlieRlich die
Institutionen zur Verantwortung zu ziehen reicht
nicht. Die kiinstlerische Praxis kénnte sich neben &s-
thetischen und inhaltlichen auch an solidarischen
Parametern orientieren. Denn auch hier besteht oft
eine unausgesprochene Kluft zwischen Anspruch
und Praxis. Um auf institutioneller Ebene die Spaltung
zwischen Inhalt und Form zu iiberwinden, wére die
Selbst-Dekolonisation sicher eine hilfreiche Methode,
das heillt ganz konkret die eigenen Privilegien zu
erkennen und diese auszunutzen — aber nicht fiir sich
selbst, sondern im Dienste der Kiinstler*innen.

Bemerkenswert ist die Praxis von einigen Produk-
tionshéusern in Paris (beispielsweise dem MC93),
die sich mit hohem personlichen Engagement deutlich
gegen die ausgrenzende Politik ihres Landes stellen.
Diese Institutionen haben ein Bewusstsein fiir die
Lebensrealitat der nicht-franzosischen Kiinstler*innen.
Mit entsprechendem Know-How und einer starken
Vernetzung konnen notwendige Arbeitsvertrage und
andere Do kumente produziert werden, um den Sta-
tus der Kiinstler*innen zu verbessern und deren legalen
Aufenthalt zu ermoglichen. Sicher gibt es auch in
Deutschland dhnliche Ausnahmen, aber generell gibt
es kein sichtbares Engagement in Form eines hauser-
tibergreifenden Netzwerkes, das sich der Losung
der uns allen bekannten und benannten Probleme
verschrieben hat.

In einer Szene, in der sich viele gern mit Internatio-
nalitdt schmiicken, muss nun der langst iiberfallige,
konsequente ndchste Schritt gemacht werden: denjenigen
institutionelle Power zukommen lassen, die davon
ausgeschlossen werden. Institutionen diirfen die Syste-
matik des Ausschlusses nicht akzeptieren und repro-
duzieren, sondern miissen Wege finden, diese zu iiber-
winden. Solidarische Institutionen kénnen sicher
nicht die Welt retten, aber sie kénnen sich deutlich ab-
grenzen von den hegemonialen Strukturen, die sie
hervorgebracht haben, ihnen ein anderes Modell des
Arbeitens im Kunst- und Theaterbetrieb entgegen-
stellen. Sie konnen Kompetenzen erringen, diese ent-
sprechend teilen und zugénglich machen und als
institutionelles Schutzschild ein Gegengewicht zu
biirokratischer Schikane bilden.

- am 18.02.2026, 13:07:36.


https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Um bei Gesten zu bleiben: Wenn Solidaritat die
Zartlichkeit der Volker ist, dann ist die Solidarische
Institution die ausgestreckte Hand.

Theater als radikale
solidarische Praxis

Das Ausstellen arbeitsbefahigender Visa, die fiir west-
europdische Lander gelten, war fiir Menschen aus
Nicht-EU-Staaten schon immer ein Problem, irgendwie
hat es im Kunst- und Kulturbereich in den meisten
Féllen letztlich doch geklappt. Seit dem ,, Sommer der
Migration“ stehen wir einer anderen Tatsachenlage
gegeniiber. Zum einen wird das Reisen und Arbeiten
im internationalen Kontext erschwert, zum anderen
hat sich die Kunst selbst verdndert.

Als vor eineinhalb Jahren ein Kiinstler aus Nigeria,
den eine Kunstinstitution in Frankfurt fiir ein Festi-
val eingeladen hatte, am Flughafen Charles de Gaulle
in Paris festsall und nicht wie geplant nach Frankfurt
weiterreisen durfte, betrat das Team dieser Institution
Neuland und befand sich im Wettlauf gegen die Zeit.
Die franzosischen Behorden erkannten Einladungs-
schreiben und Visum des Einreisenden fiir den Schen-
gen-Raum nicht an. Der eingeladene Kiinstler war
weder erreichbar, noch meldete er sich bei seinem Gast-
geber in Deutschland. Schnell wurde klar, dass
die Sache aullerhalb des Handlungsbereichs einer
deutschen Kulturinstitution liegt.

SchlieRlich drohte dem Gast die Abschiebung mit
Eintrag ins Personenregister. Innerhalb von Minuten
wurde iiber bis dahin ungeahnte Netzwerke eine in
Paris lebende Anwéltin, die auf besondere Abschie-
befélle spezialisiert ist, ausfindig gemacht und zum
Flughafen geschickt, um den Kiinstler zu befreien.
Dabei ging es langst nicht mehr um die Performance,
die er zeigen sollte (der Termin war schon nicht
mehr einzuhalten), sondern in erster Linie darum,
dass fiir den Gast Verantwortung iibernommen
und er nicht seinem Schicksal tiberlassen wurde.
Von einer Traumatisierung durch diesen Vor-
fall war auszugehen.

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch y
— Theater als Solidarische Institution )

- am 18.02.2026, 13:07:36.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Waire das Telefon nicht dauerhaft von den betreffen-
den Mitarbeiter*innen der Institution bewacht
worden, die Geschaftsfithrung nicht im Haus gewesen
oder hitte eine bestimmte Kontaktperson nicht zur
rechten Zeit ihr Handy abgenommen, wére alles verloren
gewesen. Mit Konsequenzen alleinig fiir den Kiinstler
aus Nigeria, der von einer weifien deutschen Institution
zu einem im Fonds TURN der Kulturstiftung des
Bundes gefoérderten Festival mit Kiinstler*innen vom
afrikanischen Kontinent eingeladen worden war.

Folgende Fragen leiteten sich aus dieser Erfahrung fiir
die Kunstinstitution in Frankfurt und folglich fiir
uns alle ab: Wie umgehen mit einer Situation, in der
behordlich ausgestellte Visa fiir den Schengen-Raum
offenbar keine Giiltigkeit mehr besitzen? Wie umgehen
mit Struktur und Personal der eigenen Institution?
Wie umgehen mit Geld und Fordertopfen? Nicht zuletzt:
mit Vertrauen und Verantwortung? Fiir ein interna-
tional arbeitendes Theater mit diesbeziiglichen Erwar-
tungen seitens der Kulturpolitik heil3t dies, dass die
Arbeit nicht mehr so beschaulich und uneingeschrankt
privilegiert daher kommt. Die Institution muss Ver-
trauen per Vorschuss parat haben, immer extra Geld
bereithalten, das jederzeit irgendwo in die Welt ver-
schickt werden kann, Tag und Nacht online und telefo-
nisch erreichbar sein, es miissen schnelle Entschei-
dungen gefallt werden und dies ohne Riicksicht auf
Abrechnungskriterien. Eine*n Kiinstler*in einzuladen
muss immer heillen, uneingeschrankt fiir sie*ihn
einzustehen. In den meisten Féllen muss eine Insti-
tution dafiir finanziell sehr gut aufgestellt sein.

Das bedeutet in der Konsequenz Direktfliige an den
Veranstaltungsort zu buchen, die fast immer viel zu
teuer sind, die aber sicherstellen, dass die Institution
den Gast auch empfangen oder ggfs. vor Ort leichter
intervenieren kann. Anders als bei einer Zwischenlan-
dung in einem Land mit einer Sprache, die das Team
moglicherweise nicht ausreichend beherrscht. Der zu
teure Flug entzieht sich jedoch der bisherigen Logik
der Vergaberichtlinien 6ffentlicher Einrichtungen. Es ist
weiterhin und speziell im Kontext oben aufgefiihrter
Vorkomnisse zu erwarten, dass vermehrt Belege
auftreten werden, die sich jeglicher Abrechnungs-
kategorie entziehen.

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch ‘
— Theater als Solidarische Institution

- am 18.02.2026, 13:07:36.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

All dies hat mit institutioneller Selbstverpflichtung
zu tun. Gelder miissten anders verteilt, Prioritdten
anders gesetzt werden. Dies schlielt auch die kon-
krete Selbstbefragung und Reflexion institutioneller
Praktiken und Strukturen ein. Kann der Plan von einem
technischen Einrichtungstag, einem Probentag und
mehreren Vorstellungen eingehalten werden oder miissen
nicht mehr Zeit und Personal bereitgestellt werden,
um sich um die Kiinstler*innen in angemessener Weise
zu sorgen, ihnen Raum und Zeit fiir Akklimatisierung
zu geben? Um es wirklich ernst zu meinen mit der
Einladung und der Gastfreundschaft?

Dann miissten Kiinstler*innen bei rechtlichen Fragen
betreut werden, nachts nach der Vorstellung nach
Hause begleitet oder Taxis gerufen werden, die immer
mehr kosten als der 6ffentliche Nahverkehr, in dem
Kiinstler*innen, die nicht als herkunftsdeutsch oder
normativ gelesen werden, oftmals Sexismus, Trans-
phobie oder Rassismus mit haufig gewalttitigen Uber-
griffen ausgesetzt sind. Racial Profiling muss sich
hier genauso entgegengestellt werden wie mitunter nicht
nachvollziehbaren Geldforderungen der Polizei bei
einer Kontrolle, die immer von der einladenden Institu-
tion hinterfragt und im Fall der Nichtabwendbarkeit
tibernommen werden miissen.

Die wie aus dem Boden schiellenden ,,Projekte
weifSer Institutionen zum Thema Migration haben Men-
schen mit Fluchterfahrung umarmt, aber oftmals vollig
yvergessen“, dass diese Menschen fiir ihre Arbeit bezahlt
werden miissen. Diese Uberlegungen schlieRen die
Forderung mit ein, dass Kunstinstitutionen alle Kiinst-
ler*innen fair bezahlen miissen. Fiir noch nicht lange
in Deutschland lebende Menschen mit unsicherem Auf-
enthaltsstatus oder jene, die nicht viel dazuverdienen
konnen, miissen andere Ideen gefunden werden. Diese
von der Institution eingeladenen Menschen sind
auf explizite Weise prekar und brauchen sicherlich
mehr als eine faire Bezahlung.

Die Institution darf Menschen nicht denunzieren
und muss auch nach Beendigung der offiziellen Zu-
sammenarbeit fiir Gefliichtete oder Menschen, die in
anderen Landern leben, Sorge tragen. Briefe an Be-
horden zu schreiben und sich 6ffentlich fiir Kiinstler*in-
nen einzusetzen sollte selbstversténdlich sein. Struk-
turen der eigenen Institution bereitzustellen und
bestimmte Fragen nicht zu stellen auch.

Jede*r ist willkommen. y !

- am 18.02.2026, 13:07:36.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Denn dann kénnen wir uns fragen, was die Institution,
die eigentlich ein Theater ist, noch sein kann: ein
Zufluchtsort, ein Ort der Solidaritat, der Auseinan-
dersetzung, der kritischen Selbstreflexion — mit

und jenseits der Kunst.

Kunstinstitutionen kénnen exemplarische Arbeit
leisten, oftmals sogar auf kurzem Weg. Mit Kunst
konnen wir dariiber nachdenken und bestenfalls kon-
kret praktizieren, was gesellschaftlich bisher un-
moglich scheint. In einer Gesellschaft, in der Migration
immer als defizitar und anstrengend, stets als miihe-
voll und arbeitsintensiv angesehen wird, stehen sich
die Strukturen oft selbst im Weg. Von einem Wan-
del durch Migration aber konnte die ldngst tiberféllige
Reform deutscher Kulturinstitutionen und die
gesamte Gesellschaft profitieren. Natiirlich ist das
Arbeit, aber eine schone.

Ein Verbund Solidarischer Institutionen kénnte ein
Netzwerk mit Kontakten, konkret umzusetzenden
Gebrauchsanweisungen und ein Handbuch bereithalten.
Die totale Ahnungslosigkeit konnte iiberwunden und
ein bereits zirkulierendes Wissen breitflachig und jeder-
zeit zugreifbar zur Verfiigung gestellt werden. Das
macht in der Zusammenarbeit auch stiarker. Und noch-
mals: Die Kiinstler*innen stehen dabei im Mittelpunkt.

Das Theater kann heute nicht einfach mehr nur Theater
sein. So gesehen war es das in vielen Féllen auch

nie. Ein Theater kann ein Vehikel dafiir sein, Politik
zu erproben und ganz konkrete Solidaritét zu iiben,

die Signale und andere Praktiken in die Gesellschaft
zuriickspielt. Es liegt an uns, uns nicht einschiich-

tern zu lassen und mit der Arbeit loszulegen.

Ewelina Benbenek, Nadine Jessen, Elisa Liepsch
— Theater als Solidarische Institution

- am 18.02.2026, 13:07:36.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

@ Mecheril, Paul (2014): ,Was ist das X im Postmi-
grantischen?“ In: sub\urban. Zeitschrift fiir kritische
Stadtforschung, Band 2 (3), S.107-112.

@ Nail, Thomas (2015): ,,Migrant Cosmopolitanism*

In: Public Affairs Quarterly Volume 29 (2), S.187-199.

- am 18.02.2026, 13:07:36.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

