VI. Angst und Methode
in der Wissenschaft

Man kann sich, um einen Zugang zu dieser Problematik zu verschaffen
bzw. zu erarbeiten, unterschiedlich anregen lassen. Eine faszinierende
Méglichkeit ist, Eribons »Riickkehr nach Reims« (2016) zu lesen.!

Man mag sich aber auch von Georges Devereux (1984) und seiner Stu-
die Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften inspirieren lassen.?
Dort geht es um Angstproduktion in den Befunden der verhaltenswis-
senschaftlichen Forschung und um die damit verbundenen einerseits
unreflektierten und in der Folge andererseits ungesteuerten Gegeniiber-
tragungsleistungen®. Genau dieser Gegeniibertragung dient — kompensa-
torisch, aber nicht problemlésend — die Pseudomethodologie der objekti-
vistischen Verhaltenswissenschaft.

1 | Vgl. auch Bourdieu 2007.

2 | Auch in einer hoch produktiven, eher soziologischen Forschung tiber die Her-
ausbildung und Rolle von Intellektuellen (in Frankreich: Jurt 2012; Winock 2007)
wird deutlich, dass diese Sicht nicht ausreicht, die Probleme angemessen zu ver-
stehen. Es fehlt an psychologischer Durchdringung. Psychologie meint hier auch
nicht einfach nur das plausible Einbringen biographischer Aspekte, wenngleich
sich in der Biographie alles dicht transportiert. Eine mentalitdtsgeschichtliche
Analyse der Intellektuellen bedarf der Analyse im Schnittbereich von Soziologie
und Psychologie, die zu einem guten Teil fundierte Psychodynamik sein muss.
Denn der Mensch ist im Diskurs des sozialen Wandels nicht nur mit seinem Intel-
lekt beteiligt, sondern angesichts seiner personalen Schichtung mit seiner Einheit
von Geist, Seele und Kdrper.

3 | Dazu auch Racker 1970.

- am 14,02,2026, 09:43:40.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Diese Sicht der Dinge ist nicht nur angesichts der Konjunktur der be-
havioral sciences hoch bedeutsam. Methodische Distanz* kann man in der
Wissenschaft auch jenseits eines cartesianischen Subjekt-Objekt-Dualis-
mus erwirken, also im Rahmen eines immer schon In-der-Welt-Seins der
Wissenschaft, somit einer Subjekt-Subjekt-Relationalitit folgend. Es ist
dies eine hermeneutische Wissenschaft, die als Methode der epistemi-
schen Wahrheit zugleich offen ist fiir die Problematik der ontologischen
Wabhrheit, ja, erst hier zu einer sinnvollen Einbettung der Befunde in
einer Weltordnung erwirkend kommen kann.

Denn die hermeneutische Frage® innerhalb der objektivischen Erfah-
rungswissenschaft ist eine doppelte Fragestellung:

« Wie sind die statistischen Zusammenhinge zwischen Konstruktva-
riablen in der Sozialforschung mit Blick auf die generativen Mecha-
nismen im Alltag — ethnomethodologisch re-konstruktiv mit Blick auf
den Konstruktivismus der sozialen Wirklichkeit als Praxis selbst — zu
verstehen®, also nach dem Wie des Was fragend?

Das ist hier gar nicht das primire Thema. Sondern:

« Was bedeuten die Befunde existenziell fiir den Menschen angesichts
seiner Daseinsaufgaben, angesichts seiner Sorgestruktur des Lebens
und dies im Lichte der Vision, das Dasein liebend zu fithren?

Und nur so wird es moglich, sich der Thematik der sakralen Voraussetzun-
gen sikularisierter Gesellschaften zu 6ffnen, ohne Angst und kompensato-
rische Gegeniibertragungen.

Die Angst, die hier generiert wird, ist einerseits eine wissenschafts-
soziologisch zu verstehende Problematik: Die Offnung hin zu derartigen
fundamentalontologischen Fragen einer post-metaphysischen Metaphysik
entspricht nicht der sanktionierten Vorstellung reiner — selbst ein krypti-

4 | Dies ist durchaus ein Problem, wenn die Wissenschaft - wie im Fall von Win-
ckelmanns Antiken-Re-Konstruktion (Fridrich 2003) - eine melancholische Sehn-
sucht nach dem Objekt generiert.

5 | Vgl. auch Anhang 3.

6 | Schulz-Nieswandt 2016b.

- am 14,02,2026, 09:43:40.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Angst und Methode in der Wissenschaft

sches Theologem — Erfahrungswissenschaft, auf die hin die Subjekte im
System als szientistischer homo academicus sozialisiert werden.

Und ferner — und dies wahrscheinlich viel dramatischer — handelt es
sich um die Angst vor der eigenen Tiefe der Daseinsproblematik ange-
sichts der Potenziale des homo abyssus.

Die Sakralitit der Person ist ein Theorem, dass dem Menschen den
Spiegel vorhilt, in dem die abgriindige Tiefe des Menschen als ein Selbst
erkennbar wird: das Nichts als Nichtung der Gestaltwahrheit eines ge-
lingenden sozialen Miteinanders personalisierter Kreaturen. Eine nich-
tende, nicht eine generative Negativitit wird antizipiert.

Das Bose” —auch hier u.a. durch wesentliche Beitrige von Karl Jaspers,
Paul Ricoeur und Martin Buber fundiert — wird man in zwei Weisen, die
nur bei genauer Betrachtung trennscharf differenzierbar sind, verstehen
kénnen. Das Bose steht gegeniiber dem Guten in einer bi-polaren An-
ordnung. Diese Binirik ist als Deutungsmuster kulturell heute wie in der
bisherigen Kulturgeschichte verbreitet. Theologiegeschichtlich angedacht
wurde aber auch das Bose, aus dem das Gute iiberhaupt erst als Figur
generiert worden ist. Denn wieso sollte — schuldtheologisch — das Bése als
entweichende Abweichung vom Guten zu verstehen sein? Unter dem dy-
namischen Aspekt der Aufgabenstellung und -bewiltigung als Entwick-
lungsaufgabe des Menschen ist das Gute iiberhaupt erst hinsichtlich des
Bosen als angesichts des eingebrachten Existentials des Wagnis des Seins
generiert zu verstehen. Erst dann kommt es zum Kampf der beiden — der
nichtend-destruktiven und der liebend-schopferischen — Perspektiven.

Wird all dies als eigenes Gegeniibertragungsmotiv erkannt, geht es
nicht darum, abstrakt die entsprechende Reflexion als Aufgabe der Wis-
senschaft zu verstehen, sondern als Arbeit am eigenen Selbst des aka-
demischen Subjekts. Ich folge einer Passage in der Selbstreflexion von
Petros Markaris (2008, S. 26) in »Wiederholungstiter«, der in Anlehnung
an eine Unterscheidung von Kierkegaard die existentiellen Schriftsteller
(in Abgrenzung zum nicht-existenziellen Schriftsteller) so charakteri-
siert, dass diese »ihre eigenen, die menschliche Existenz betreffenden
Fragen« thematisieren.

Dieser Angst muss sich die Wissenschaft stellen. Dazu muss sie aber
die erfahrungswissenschaftlichen Befunde in Fragen nach der ontologi-
schen Wahrheit einfiigen und einbetten. Das ist nun kein »Verwertungs-

7 | Neimann 2004; Colpe/Schmidt-Biggemann 1993.

- am 14,02,2026, 09:43:40.

159


https://doi.org/10.14361/9783839439418-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Menschenwiirde als heilige Ordnung

zusammenhang« wertfreier Wissenschaft. Die empirische Befundland-
schaft dient immer nur dazu, die Welt besser zu machen.

Soll dieser Fortschritt nicht inhaltsleer im Modernisierungsdisposi-
tiv® untergehen, so bedarf es der Einordnung in eine nach-metaphysische
Metaphysik des existenzialen Humanismus als Onto-Theologie ohne
Gott.

8 | Zur Kategorie der Modernisierung und der Diskursdimensionen vgl. auch Loo/
Reijen 1992.

- am 14,02,2026, 09:43:40.



https://doi.org/10.14361/9783839439418-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

