
186

THEMA 

5 | 2019Blätter der Wohlfahrtspflege DOI: 10.5771/0340-8574-2019-5-186

Der Burkini und die Frage des 
Gesellschaftlichen Zusammenhalts

DR. ÖZKAN EZLI
war von 2008 bis 2018 an der 
Universität Konstanz wissenschaft-
licher Mitarbeiter und Projektleiter 
im Exzellenzcluster »Kulturelle 
Grundlagen von Integration« und 
2017/2018 wissenschaftlicher Ko-
ordinator des Forschungsschwer-
punkts »Migration in der globalen 
Gegenwart« sowie ab Januar 2019 
im Forschungsinstitut Gesellschaft-
licher Zusammenhalt (FGZ). Seit 
Einreichung seiner Habilitations-
schrift im Sommer 2019 lehrt er im 
Bereich Kulturwissenschaftliche 
Literaturwissenschaft / Kulturtheo-
rie an der Philosophischen Fakultät 
der Universität Tübingen.
https://uni-tuebingen.de 

Für den bekannten amerikanischen Soziologen  
Talcott Parsons war in den 1960er Jahren die Zunahme 
ähnlicher Handlungsmuster von Menschen mit 
unterschiedlichen Herkünften im öffentlichen Raum 
eine zentrale Entwicklung für einen allgemeinen 
gesellschaftlichen Integrationsprozess der 
Zivilgesellschaft, schließlich für den gesellschaftlichen 
Zusammenhalt. Diesen Prozess bezeichnete er als den 
der Inklusion, die die Beteiligung und Berücksichtigung 
von Personen oder Gruppen in sozialen Strukturen und 
Systemen gewährleistet. Zwar werden durch diesen 
Prozess soziale Ungleichheiten nicht aufgehoben, 
jedoch ermöglicht er multiple Zugehörigkeiten 
nach Klassen, Ethnien und Religionsgemeinschaften 
in einem gemeinsamen Referenzrahmen. 

Die Grundlage dieses gemeinsamen 
Referenzrahmens sind Begegnungen 
und Kontakte in öffentlichen Räumen, 
ähnliche und in die jeweils eigene Le-
benswelt übersetzbare Handlungsmuster 
und Praktiken. Seine These und zugleich 
Hoffnung war, dass durch die Zunahme 
ähnlicher Handlungsmuster neue ge-
meinsame Werte und gesellschaftlicher 
Zusammenhalt entstehen (value gene-
ralization). Bei diesem nach Parsons 
zivilgesellschaftlichen Prozess müssen 
religiöse und ethnische Eigenheiten nicht 
aufgegeben werden.1

30 Jahre später sieht Niklas Luhmann 
den Inklusionsbegriff und die mit ihm 
zusammenhängende Vorstellung vom 
gesellschaftlichen Zusammenhalt kri-
tisch und stellt fest, dass Inklusionen 
keineswegs einfach die Ausschließungen 
und Trennungen ablösen oder aufheben. 
Denn ihre Grundlage seien »die Existenz 
nichtintegrierbarer Personen oder Grup-
pen«, die soziale Kohäsion, inneren Zu-
sammenhalt, erst sichtbar werden lässt. 
Dadurch wird nach ihm erst möglich 

»Bedingungen der Inklusion« zu spezifi-
zieren, wer zu einer Gesellschaft gehört 
und wer nicht. Im Gegensatz zu Parsons 
ist bei Luhmann die Verwendung der 
Referenz Gesellschaft und mit ihr die des 
Zusammenhalts keine »wider solidary 
system«, sondern eine paradoxe Einheit. 
Es gibt also keine Zusammengehörigkeit 
ohne die Möglichkeit zu bestimmen, 
wer nicht dazu gehört. Doch dieses 
Verhältnis zwischen Inklusion und Ex-
klusion ist ein asymmetrisches. Denn 
mit Luhmanns Worten ist das zentrale 
Problem bei diesen zeitgleichen In- und 
Exklusionen, dass Exklusionen in Inklu-
sionsprozessen lediglich als warnende 
Beispiele fungieren und »nicht als Teil 
der gesellschaftlichen Wirklichkeit mit 
entsprechender Sorgfalt beschrieben 
werden«. Sprich, die Anrufung des ge-
sellschaftlichen Zusammenhalts gilt in 
der Regel für eine bestimmte Gruppe mit 
ihren spezifischen kulturellen Markern 
und selten für alle. Als im Sommer 2013 
eine Konstanzer Muslima in Konstanz 
mit dem Burkini ‒ einem Ganzkörperba-

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-5-186 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:33:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://uni-tuebingen.de
https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-5-186
https://uni-tuebingen.de


187

 THEMA

5 | 2019Blätter der Wohlfahrtspflege

deanzug ‒ baden wollte, wurde nicht wie 
in Parsons Theorie mit dem Schwimmen 
das ähnliche Handlungsmuster im sel-
ben öffentlichen Raum gesehen, sondern 
wie in Luhmanns Beschreibungen mit 
dem Burkini die andere Gruppe, eine 
Minderheit, die andere nicht dazuge-
hörende Kultur. Genau die Diskrepanz 
zwischen Praxis und Kultur steht im 
Zentrum der folgenden Seiten. 

Burkini vs. Burka.  
Von der Symbolischen zur 
Praktischen Kultur

Das Anliegen der Konstanzer Musli-
ma, im Burkini in einem Konstanzer 
Hallenbad baden zu wollen, löste in 
der idyllischen südwestdeutschen Stadt 
große Irritationen aus, die sich im fol-
genden Jahr bis in den Herbst 2014 in 
Zeitungen und Internetforen regional 
und bundesweit Ausdruck verschaff-
ten. Was war passiert? Der Interessentin 
wurde mit Verweis auf die Badeord-
nung, da es sich beim Burkini nicht um 
eine »badeübliche Bekleidung« handele, 
der Zutritt verweigert. In einem Sch-
reiben an die Konstanzerin seitens der 
Bädergesellschaft und der Stadt wurde 
die Begründung mit Bezugnahme auf 
Hygiene- und Sicherheitsstandards im 
Bad wiederholt, jedoch mit dem Zusatz, 
dass Badegäste auf einen »korankompa-
tiblen Badeanzug« irritiert und verängs-
tigt reagieren könnten. Damit war von 
Seiten der Stadt und der Bädergesell-
schaft festgelegt, worum es ging: eine 
Muslima störte die öffentliche Ordnung 
der (christlichen) Mehrheitsgesellschaft 
in einer Weise, die geeignet war, Irri-
tationen und Angst auszulösen. Diese 
Form der Zuschreibung löste zwischen 
der Interessentin und den Verantwort-
lichen der Bädergesellschaft und der 
Stadt eine Diskussion von Zuschreibung 
und Gegenzuschreibung aus, die auch 
die Medien begleiteten, mitbestimm-
ten und kommentierten. Auf Grund-
lage meines kulturwissenschaftlichen 
Gutachtens Baden mit dem Burkini in 
öffentlichen Bädern (2014) zum Kon-
stanzer Fall wurde ein Jahr nach dem 
Verbot der Burkini in den öffentlichen 
Bädern in Konstanz wieder erlaubt. Mit 
31 Stimmen von 38 stimmberechtigten 
Mitgliedern des Konstanzer Gemeinde-
rats stimmten am 24. Juli 2014 für die 
Aufhebung des Verbots, vier dagegen 
und drei Gemeinderäte enthielten sich. 

Der Konstanzer Oberbürgermeister Ul-
rich Burchhardt fasste im Anschluss 
die Entscheidung des Gemeinderats 
der Presse gegenüber mit den Worten 
zusammen, dass diese eine »Respektbe-
kundung der Stadt vor dem kulturellen 
und religiösen Selbstverständnis ihrer 
muslimischen Mitbürger sei«. Er füg-
te irritierenderweise auch hinzu, dass 
es gar keinen Burkiniverbot gegeben 
habe. Ein Jahr zuvor sah es noch ganz 
anders aus. Doch so sehr die kommu-
nalpolitische Entscheidung vom Som-
mer 2014 das Verbot aufzuheben als 
ein vermeintlich klares Zeichen des ge-
sellschaftlichen Zusammenhalts und 
auch der Antidiskriminierung gelesen 
werden kann, da die Burkiniträgerinnen 
in Konstanz nun die öffentlichen Bäder 
besuchen und nutzen können, möchte 
ich im Folgenden aufzeigen, dass in der 
Respektbekundung, sozusagen in der 
Bedingung der Inklusion, des vorge-
stellten Zusammenhalts weitaus mehr 
Exklusion als Inklusion steckt. Zum 
einen, weil die eigentlichen Grundla-
gen des Konstanzer Burkinifalls wie 
die Badeanstalt als Ort und öffentliche 
Einrichtung, das Kleidungsstück selbst 
und seine Geschichte, das gemeinsa-
me öffentliche Schwimmen als Praxis 
‒ nach Parsons das ähnliche Handlungs-
muster ‒ und die Akteurinnen mit ih-
ren biographischen und sozialen Dis-
positionen nicht Teil der Begründung 
der Aufhebung des Verbots sind. Zum 
anderen, weil die Grundlage des Aus-
schlusses, der Exklusion für die Stadt, 
nämlich der Islam, zugleich auch die 
Grundlage der Inklusion ist, nämlich 
der Respekt vor den muslimischen Mit-
bürgern. Durch den kulturellen Marker 
Islam wird im Konstanzer Burkini-Fall 
im Verbot wie in seiner Aufhebung die 
Trennung von Mehrheit und Minder-
heit aufrechterhalten. Dass aber genau 
diese sich wiederholende Praxis das ei-
gentliche Problem darstellt und damit 
auch die Frage des gesellschaftlichen 
Zusammenhalts zur Disposition gestellt 
wird, ist ein Gedanke, dem nun näher 
nachgegangen wird. 

Das zentrale Problem im Konstan-
zer Fall war, das im Burkini nicht das 
Schwimmen und die Praxis, sondern die 
Burka, die seit der Herrschaft der Tali-
ban in Afghanistan zwischen 1996 und 
2001 und mit den Folgen des 11. Sep-
tember als Zeichen und Metapher für 
einen radikalen, unterdrückerischen 

und gewalttätigen Islam gesehen wur-
de. Wenn man jenseits dieses Assozia-
tionsgeflechts nur den Aspekt der Ver-
schleierung betrachtet, handelt es sich 
beim Gebrauch des Burkini wie auch 
beim Gebrauch der Burka in modernen 
Gesellschaften tatsächlich um ein reli-
giöses Bekenntnis. Dennoch ist die hy-
bride Wortschöpfung Burkini zwischen 
Burka und Bikini insofern unglücklich, 
als jenseits des individuellen Bekennt-
nisses die sozialen Funktionsweisen 
eines Burkini mit denen einer Burka 
keineswegs identisch, sondern einander 
entgegengesetzt sind.

Die Burka stellt in der Forschung 
eine »portable seclusion« dar – eine 
mobile Zurückgezogenheit und Abge-
schlossenheit, die zwar den Frauen den 
Zugang in den öffentlichen Raum er-
möglicht, jedoch zugleich die Trennung 
zwischen Mann und Frau symbolisch 
und praktisch aufrechterhält (vgl. Mu-
barak 2009: 380; Papanek 1982: 295f.). 
Zwar ermöglicht die Burka der muslimi-
schen Frau den Zugang zum öffentlichen 
Raum, jedoch bleibt die Wahrung der 
Geschlechtertrennung als Hauptfunk-
tion erhalten. Der Fokus liegt auf dem 
Symbolischen. Das Kleidungsstück steht 
für die Trennung zwischen Mann und 
Frau und durch die Interaktions- und 
Kontaktarmut im öffentlichen Raum 
zugleich für die Wahrung und Beibe-
haltung einer spezifischen sozialen 
Ordnung. Sie steht sozusagen für eine 
segregierende Inklusion.

Der Burkini hingegen ist in seiner 
Genese von Kontakten, Interaktionen 
und zum Teil von Auseinandersetzungen 
geprägt. Die Modedesignerin und Erfin-
derin des Burkini, Ahida Zanetti, eine 
libanesischstämmige Australierin, selbst 
gläubige und praktizierende Muslima, 
entwarf den Burkini Anfang 2000, um 
in Australien nicht mehr in Alltagsklei-
dern im Meer schwimmen zu müssen. 
Sie habe später selbst andere Muslimas 
davon überzeugen müssen, dass es keine 
Sünde sei, im Burkini zu schwimmen. 
Ähnliche innermuslimische Auseinan-
dersetzungen sind auch für den Swim-
ming Hijab2 in Ägypten dokumentiert 
(Shakiry 2006). Kurz bevor der Burkini 
in Ägypten auf den Markt kam, konn-
te man in Internetforen lesen, dass es 
für konservative Muslime eine gewagte 
und schwierige Entscheidung gewesen 
sei, das mit dem Burkini vergleichbare 
Kleidungsstück, den Swimming Hijab, 

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-5-186 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:33:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-5-186


188

THEMA 

5 | 2019Blätter der Wohlfahrtspflege

zu tolerieren. Letztendlich würden je-
doch beide Varianten praktizierenden 
Muslimas neue Möglichkeiten bieten, 
am öffentlichen Leben teilzunehmen, 
insbesondere das Schwimmen zu lernen 
oder es häufiger zu praktizieren (Shaki-
ry 2006). So stehen beim Burkini und 
beim Swimming Hijab, auch wenn sie 
explizit muslimisch sittlichen Vorstel-
lungen entsprechen, eher die Praxis des 
Schwimmens bzw. eine Interaktions- 
und Kontaktzunahme im Vordergrund 
als die (durch die Burka vermittelte) 
Symbolträchtigkeit der Trennung von 
Mann und Frau. Sie stehen mit dem 
Fokus auf die Praktiken und nicht mit 
dem Fokus auf das Symbolische für eine 
integrierende Inklusion. Doch nicht nur 
dieser Aspekt wurde beim Burkiniver-
bot übersehen, sondern auch die bio-
graphische Disposition der Konstanzer 
Interessentin, letztlich die hybride Kon-
stellation ihrer Zugehörigkeit.

Sie wurde Ende der 1970er Jahre 
in Konstanz geboren. Sie ist die zwei-
te Tochter türkischer Eltern und hat 
mehrere Geschwister. Der Vater kam 
Anfang der 1970er Jahre nach Deutsch-
land; einige Jahre später folgte die Mut-
ter ihrem Mann mit der erstgeborenen 
Tochter nach Konstanz. Zunächst woll-
te der Vater studieren, musste jedoch 
recht bald aufgrund der Familienzusam-
menführung als Fabrikarbeiter für den 
Unterhalt der Familie sorgen. Bildung 
blieb aber in der Familie ein zentrales 
Thema, die älteren Kinder schlossen die 
Schule erfolgreich mit dem Abitur, das 
jüngste Kind mit Mittlerer Reife ab. Die 
Konstanzer Interessentin hat zunächst 
die Grund- und Realschule besucht und 
später das Abitur gemacht. Darauf folg-
te eine Ausbildung im kaufmännischen 
Bereich, ein Berufsfeld, in dem sie bis 
heute tätig ist. Gegen Ende der 1990er 
Jahre hat sie die türkische Staatsbür-
gerschaft aufgegeben und die deutsche 
angenommen. Sie ist seit mehreren Jah-
ren verheiratet, hat Kinder und lebt mit 
ihrer Familie in Konstanz.

Prozesshafte religiöse Identität

»Du bist religiös. Warum lebst Du es 
nur halb?«, fragte die Konstanzerin 
ihre Mutter bei ihren jährlichen Tür-
keiaufenthalten in den Sommerferien 
des Öfteren, wenn die Familie von der 
mittelanatolischen Stadt Konya, aus der 
die Eltern stammen, an die Westküste 

nach Izmir fuhren, um an der ägäischen 
Küste ihren Badeurlaub zu verbringen. 
»In Deutschland oder in Konya – dort 
unter Bekannten und Verwandten – trug 
sie immer ein Kopftuch, aber in Izmir 
beim Baden zog sie einen Bikini an«, 
äußert die Konstanzer Interessentin 
weiter im Interview, als es um die Pra-
xis der Religion ihrer Eltern geht. Das 
inkonsistente Verhalten ihrer Mutter 
zwischen Konstanz, Konya und Izmir 
erklärt sie sich zum einen dadurch, dass 
ihre Mutter in Izmir niemand kannte, 
zum anderen, weil ihre Mutter besonders 
in Deutschland – wie die erste Genera-
tion der Türkinnen und Türken für sie 
insgesamt –, öffentlich sehr passiv aufge-
treten ist. Passiv, weil die Eltern eigent-
lich nicht für immer im Ankunftsland 
bleiben und mit ihren Kindern in das 
Herkunftsland zurückkehren wollten, 
sprich, die Bindung an die Herkunfts-
gesellschaft stark war. Passiv aber auch, 

weil die Ankunftsgesellschaft nicht auf 
Aufnahme der Gastarbeiter und ihrer 
Familien eingestellt war und so integra-
tive Strukturen nicht existierten.3 

Nach Ansicht der Konstanzer Inter-
essentin bestimmte das Leben der Eltern 
eine Sozialpraxis, die sich nach der tür-
kischen sozial regulierenden alltäglichen 
Sprachwendung el alem ne dicek? (»Was 
werden die anderen sagen?«) ausrichtete. 
Mit den »anderen« sind für die Eltern 
die nächsten Nachbarn gemeint. Folg-
lich lag das Hauptaugenmerk darauf, 
im Alltag »in der Fremde« nicht beson-
ders aufzufallen – weder bei Türken, 
noch bei Deutschen. In Deutschland ist 
die Mutter der Konstanzer Interessen-
tin wie viele ihrer Generation nicht ins 
Schwimmbad gegangen.

Biographisch und interaktiv verwo-
ben ist die religiöse Lebensführung der 
Konstanzer Interessentin wie auch in 
vielen anderen Fallbeispielen aus der 
Forschung zur zweiten Generation 
mit einer institutionell säkularen Bil-
dungsbiographie in deutschen Schulen 
(vgl. Nökel 2002; Klinkhammer 2000; 
Boos-Nünning/Karakaşoǧlu 2004). Im 
vorliegenden Fall geht die Ausbildung 
von der Grund- und Realschule über das 
Gymnasium bis zur Berufsausbildung 
zur Bankkauffrau. Die biographische 
Konstellation zwischen Religion und 
Säkularität wird in der Forschung als 
hybride Konstellation beschrieben und 
bildet die Grundlage für den Unterschied 
der religiösen Praxis zwischen der ersten 
und zweiten Generation. »Der Schlüssel 
des Wandels liegt in säkularer Bildung. 
Eine Generation, die die europäischen 
Bildungssysteme durchlaufen hat, ent-
wickelt eine andere Perspektive auf ihre 

Religion oder jene ihrer Eltern« (Tiesler 
2006: 212). Eine Auffassung von Religi-
on, die sich durch Wissenserweiterung 
(Mihciyazgan), durch ein bewussteres 
Verhältnis zu ihr auszeichnet (Schif-
fauer), indem ihre Prinzipien in allen 
Lebensbereichen greifen sollen (Tezcan). 
Dies auf der einen Seite. 

Auf der anderen Seite hat sich in den 
Gesprächen, die ich mit der Burkiniträ-
gerin geführt habe, aber auch eindeutig 
gezeigt, dass sie sich mit der gleichen 
Intensität, mit der sie sich als prakti-
zierende Muslima beschreibt, auch als 
eine Konstanzer Bürgerin identifiziert. 
Sie könne einfach nicht verstehen, dass 
es ihr als Konstanzerin nicht erlaubt 
sei, in »ihrer« Stadt, zu der sie gehört, 
mit einem Burkini im Bad zu schwim-

»Praktiken der Inklusion, wollen 
sie nachhaltig, stabil wirken und 
gesellschaftlichen Zusammenhalt 
aufbauen, müssen ein mehrdimensionales 
Gegenwissen entwickeln, das in beide Lager 
des Für und Wider als produktive irritierende 
Potentiale der Zivilität hineinwirken.«

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-5-186 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:33:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-5-186


189

 THEMA

5 | 2019Blätter der Wohlfahrtspflege

können; etwas romantisch könnte man 
auch sagen: sich als Individuen heimisch 
fühlen können«. Im Konstanzer Burki-
ni-Fall geht es jedoch über die Anerken-
nung und Platzierung der Person hinaus, 
denn wir haben es mit unterschiedlichen 
ineinander verschachtelten Befunden 
zu tun. 

Aufgrund dieser kulturellen Fragili-
tät auf beiden Seiten ist die Wertefrage 
und die Frage des gesellschaftlichen Zu-
sammenhalts, die hier zur Disposition 
steht, keine kulturelle, sondern eine 
zivil-integrative, die nicht mit einer 
Mehrheit/Minderheit-Unterscheidung 
gerahmt werden kann, wie sie Partei-
en der Diskriminierung, der Exklusion 
und Antidiskriminierung, der Inklusion 
ebenfalls bedienen. Es handelt sich hier 
um eine hybride Konstellation, die eine 
deutsche Geschichte hat. So kann es 
gesellschaftspolitisch auch gar nicht 
um Einschluss oder Ausschluss des Bur-
kini gehen, sondern vielmehr um die 
Frage des Umgangs, um die Frage des 
Differenz-Aushalten-Könnens. Jedoch 
ist mit der Begründung der Aufhebung 
des Burkiniverbots kein gemeinsamer 
Referenzrahmen, kein gesellschaftlicher 
Zusammenhalt für solch eine positi-
ve Bahn gesetzt worden, obwohl das 
Gutachten gerade die zivilintegrative 
und die praxeologische Dimension des 
Burkini im öffentlichen Band zum Kern 
der Ver- und Aushandlung erklärt. So 
hat die Begründung der Aufhebung der 
Exklusion nur bedingt den gesellschaft-
lichen Zusammenhalt in der Stadt Kon-
stanz erweitert und nicht wirklich stabi-
lisiert. Denn zwei Jahre nach der Aufhe-
bung des Burkiniverbots haben mehrere 
alteingesessene Konstanzer Frauen von 
der Leiterin der Konstanzer Stadtbi-
bliothek verlangt, dass die syrischen 
Flüchtlingsfrauen, die mit ihren kleinen 
Kindern die Stadtbibliothek aufsuchen, 
das Kopftuch unbedingt ablegen soll-
ten. Ansonsten sollten sie keinen Zutritt 
in die öffentliche Einrichtung erhalten. 
Als Grund gaben sie der Bibliothekslei-
tung an, dass sie sich als Christen und 
moderne Frauen durch das Kopftuch 
provoziert und in ihrer religiösen In-
tegrität verletzt fühlen. Dabei haben 
wir es auch wie beim Schwimmbad hier 
mit einer öffentlichen Einrichtung zu 
tun, die sich – mit Parsons gesprochen – 
durch ein bestimmtes Handlungsmuster 
(Lesen) auszeichnet und nicht durch 
eine spezifische kulturelle Differenz. 

mit Bhabha schon als eine klassische 
Konstellation für den hybriden dritten 
Raum, »third space«, zu begreifen. Und 
erst wenn das gespaltene Subjekt diese 
Ambivalenz durch Verhandlung und 
Praxis durchschreitet, steht am Ende 
eine prozesshafte religiöse Identität. Je-
doch liegen neben dieser »Assimilation 
von Gegensätzen« (Bhabha 2000: S. 58) 
noch zwei weitere gleichrangige Bin-
dungsebenen vor, die die eigentlichen 
Grundlagen der Selbstbeschreibung der 
Konstanzerin sind, und hier geht der 
Konstanzer Fall über die bisherigen 
Forschungsergebnisse zur zweiten Ge-
neration hinaus. Denn es sind letztlich 
ihre sozialen und biographischen Bin-
dungen an die Stadt als Bürgerin und 
an ihre Eltern und ihre Kinder, die ihr 
Anliegen bestimmen. Ihr Vater sei mit 
ihren Geschwistern und ihr in Konstanz 
immer ins Hallenbad gegangen, ihre 
Mutter hingegen nicht. Das habe sie 
als ungerecht empfunden: Ihr Mann 
könne einfach mit ihren gemeinsamen 
Kindern das Hallenbad besuchen, sie 
aber nicht, weil sie einen Burkini trage. 
Diese mehrdimensionale Ebene der Ex-
klusionen, wie sie im Konstanzer Fall 
in Biographie, Generationenwandel, 
Geschichte des Islam in der Bundes-
republik und im Bad als öffentliche 
Einrichtung vorliegt, kann weder mit 
dem Aufheben des Verbots noch mit 
dessen Begründung, der muslimischen 
Gemeinde ihren Respekt zu zollen, auf-
gehoben oder beseitigt werden. Viel-
mehr diskriminiert die Stadt durch 
ihren vermeintlichen antidiskriminie-
renden Akt durch diese Begründung 
erneut, indem sie die Konstanzerin wie-
der als Teil einer muslimischen Einheit 
identifiziert, eines anderen Kollektivs, 
und nicht als eine Bürgerin ihres Ge-
meinwesens. Praktiken der Inklusion, 
wollen sie nachhaltig, stabil wirken und 
gesellschaftlichen Zusammenhalt auf-
bauen, müssen ein mehrdimensionales 
Gegenwissen entwickeln, das in beide 
Lager des Für und Wider als produk-
tive irritierende Potentiale der Zivilität 
hineinwirken.

Schluss

Mit der Inklusion sei nach Luhmann 
besonders gemeint, »dass das Gesell-
schaftssystem Personen vorsieht und 
ihnen Plätze zuweist, in deren Rahmen 
sie erwartungskomplementär handeln 

men. Im Nachgespräch vom 8. Januar 
2015 hielt sie retrospektiv erneut fest, 
dass die Zutrittsverweigerung in das 
öffentliche Bad ihr vorgekommen sei, 
als ob ihr die Benutzung eines öffentli-
chen Stadtbusses nicht gestattet wurde. 
Ihre Selbstbeschreibung als Konstanzer 
Bürgerin korreliert nicht nur mit Ge-
burtsort und deutschem Pass, den sie 
gegen Ende der 1990er Jahre erhalten 
hat, sondern auch mit ihrer institutio-
nell-säkularen deutschen Biographie. 
Es ist außerdem ebenfalls diese hyb-
ride biographische Konstellation, die 
in Korrespondenz zu ihrem Anliegen 
steht, das keineswegs als puristisch is-
lamisch bezeichnet werden kann. Im 
Unterschied dazu hält beispielsweise 
der seit einer Dekade vielzitierte ägypti-
sche Rechtsgelehrte Yusuf al-Qaradawi 
nach seiner Hadithen-Interpretation in 
seinem bekannten Buch Das Erlaub-
te und Verbotene im Islam von 1960 
fest, dass es der gläubigen Frau nicht 
erlaubt sei, ein öffentliches Bad zu be-
treten, da ihre `awra (Scham) davon 
Schaden nehmen könne (al-Qaradawi 
1960: 141f.). Allerdings gab es in den 
1960er Jahren noch keinen Burkini.4 Es 
kommt im Konstanzer Fall noch hin-
zu, dass es für die Burkiniträgerin kein 
Problem darstellt, gemeinsam mit leicht 
bekleideten Männern zu baden. So ist 
das Anliegen der Konstanzer Interessen-
tin über Praxis, individuell ausgelegtes 
Wissen, Auftritt im öffentlichen Raum, 
jedoch ohne Trennung der Geschlechter, 
in vielschichtiger Weise transkulturell. 
Ihr Anliegen stellt kulturell puristische 
Vorstellungen in Frage. Sie bricht ein-
deutig islamische Regeln, hält sie aber 
zugleich mit dem Schutz ihrer `aura 
(Scham) durch den Burkini ein. 

Darin artikuliert sich jenseits kultu-
reller Diversität eine prozessualisierte 
hybride kulturelle Differenz, die um ih-
ren Inklusions- und Exklusionsbereich 
genau weiß. In ihr wird der Versuch 
unternommen, ein selbstbestimmtes öf-
fentliches Auftreten als Kennzeichen 
von Modernität mit der Befolgung und 
Übersetzung von Verhaltensweisen und 
Verhaltensregeln, die auf die Person des 
Propheten Muhammad und zeitlich in 
der Dokumentation auf das 9. und 10. 
Jahrhundert n. Chr. zurückgehen, zu-
sammen zu führen. Die Ambivalenz 
und Bindung zwischen Individualisie-
rung und vormoderner Autorität, von 
Mündigkeit und Unmündigkeit, wäre 

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-5-186 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:33:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-5-186


190

THEMA 

5 | 2019Blätter der Wohlfahrtspflege

Ezli, Özkan (2015): Kulturelle Ungleichgewichte. 
Der Burkini im öffentlichen als Kennzeichen 
und Praxis der Ambivalenz. In: Religion als 
Prozess. Kulturwissenschaftliche Wege der 
Religionsforschung, hg. v. Thomas Kirsch, 
Rudolf Schlögl und Dorothea Weltecke, S. 91-
112. Paderborn: Ferdinand Schöningh.
Klinkhammer, Gritt (2000): Moderne Formen 
islamischer Lebensführung. Eine qualitativ-
empirische Untersuchung zur Religiosität 
sunnitisch geprägter Türkinnen der zweiten 
Generation in Deutschland. Marburg: diagonal-
Verlag.
Lünstroth, Michael (2014): Konstanzer Gemein-
derat hebt Burkiniverbot auf’. In: Südkurier. 
24.07.2014.
Luhmann, Niklas (1999): Inklusion und Exklusi-
on. In: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 618-
634. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Mıhcıyazgan, Ursula (1994): Die religiöse Praxis 
muslimischer Migranten. Ergebnisse einer em-
pirischen Untersuchung in Hamburg. In: Dialog 
zwischen den Kulturen. Erziehungshistorische 
und religionspädagogische Gesichtspunkte 
interkultureller Bildung, hg. v. Ingrid Lohmann 
und Wolfram Weiße, S. 195-206. Münster: 
Waxmann.
Mubarak, Huda (2009): Burqa. In: The Oxford 
Encyclopedia of the Islamic World (Volume 1), 
S. 379-382. Oxford: Oxford University Press.
Nökel, Sigrid (2001): Personal Identitiy and 
Public Spaces. In: Jahrbuch des Kulturwissen-
schaftlichen Instituts, hg. v. Jörn Rüsen, S. 113-
148. Essen: Wissenschaftszentrum NRW.
Papanek, Hanna (1982): Purdah. Separate 
Worlds and Symbolic Shelter. In: Comparative 
Studies in Society and History 15.3 (1982), S. 289-
325. Cambridge: Cambridge University Press.
Parsons, Talcott (1965): Full Citizenship for the 
Negro American? A Sociological Problem. In: 
Daedulus, Vol. 94, No. 4, The Negro American 
(Fall, 1965), S. 1009-1054. Cambridge: MIT Press.
Schiffauer, Werner (2004): Vom Exil- zum 
Diaspora-Islam. Muslimische Identitäten in Eu-
ropa. In: Soziale Welt, Zeitschrift für sozialwis-
senschaftliche Forschung und Praxis Jahrgang 
55, 2004, Heft 4, S. 347-368.
Tezcan, Levent (2009): Eine Anmerkungen 
zur Religiosität in muslimischen Milieus, in: 
Drei Jahre Islamkonferenz (DIK) 2006-2009: 
Muslime in Deutschland – Deutsche Muslime. 
Deutsche Islamkonferenz (Ed.); Berlin: Deut-
sche Islamkonferenz: 70-82.
Tiesler, Nina (2006): Muslime in Europa. Religi-
on und Identitätspolitiken unter veränderten 
gesellschaftlichen Bedingungen, LIT.

Um wichtige Sozialtheoretiker von 
Parsons über Luhmann bis Jeffrey 
Alexander zusammenzufassen, hängt 
die positive Entwicklung einer Gesell-
schaft, ihr Aufbau gesellschaftlichen 
Zusammenhalts sehr von der Art und 
Weise ab, »wie sie mit der Differenz von 
Inklusion und Exklusion zurechtkommt 
und ihre eigenen Formen zur Stabilisie-
rung differenter, wenig integrierter In-
klusion nutzen kann. Nicht zuletzt geht 
es dann darum, ob und wie eine Rück-
kopplung aus dem Exklusionsbereich in 
den Inklusionsbereich vermieden« oder 
in gemeinsame Entwicklungen über-
führt werden kann. Abschließend lässt 
sich festhalten, wenn Inklusionspro-
zesse mit ihren zusammenhängenden 
Exklusionen, ihren unterschiedlichen 
und nicht identischen Grundlagen und 
Beweggründen nicht genau beschrie-
ben werden und nicht in das politische 
und öffentliche Bewusstsein übersetzt 
werden, können moderne Gesellschaf-
ten sich sozial und kulturell nicht ent-
wickeln und keine Vorstellung eines 
gesellschaftlichen Zusammenhalts. 
Exklusionen müssen wie Inklusionen 
als Teile der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit präzise beschrieben werden, 
soll ein Konflikte lösende und einen 
zivilgesellschaftlichen Referenzrahmen 
schaffende Gesellschaft auf regionaler 
wie auf überregionaler Ebene entstehen.

Anmerkungen

(1)	 Dieser Prozess ist für Parsons des-
halb von besonderer Wichtigkeit, 
weil moderne Gesellschaften durch 
Steigerungen von Komplexität, 
von neuen Aufgabenfeldern und 
Bedürfnissen, eine der funktiona-
len Ausdifferenzierung sind. Und 
dort, wo Ausdifferenzierungen 
zunehmen und jedes entstehen-
de Teilsystem nur eigene Verant-
wortungen kennt, werden keine 
Vorstellungen von sozialer Einheit 
generiert. Inklusionsprozesse neh-
men genau diese Funktion des ge-
sellschaftlichen und solidarischen 
Zusammenhalts ein.

(2)	 Mit Hiǧāb ist allgemein der Frau-
enschleier im arabischsprachigen 
Raum gemeint. Das Gesicht wird 

mit dem Hiǧāb nicht verhüllt. Das 
Nomen steht zugleich für Vor-
hang, Hülle, Schirm oder auch für 
Schranke (vgl. Wehr: 141 f.).

(3)	 Im Unterschied zur Präsenz des tür-
kischen Islam in Deutschland im 
öffentlichen Raum seit spätestens 
der 2000er Jahre beschreibt Werner 
Schiffauer ebenfalls den Islam der 
ersten Generation als einen passiven 
und defensiven (Schiffauer 2004: 
S.  350). Siehe hierzu auch: Ezli 
2015: S. 221-223.

(4)	 Für den Imam Ahmet Yöndem von 
der Konstanzer Mevlana-Moschee 
stellt das Anliegen der Konstanzer 
Interessentin kein Problem dar. Er 
hat im Interview festgehalten, wenn 
die Stadt und die BGK den Burkini 
erlauben würden, sei dies ein ge-
genseitiges Zeichen von Integrati-
on und die muslimische Gemeinde 
in Konstanz würde die Zulassung 
sehr begrüßen. Was er hingegen 
persönlich wichtig findet, ist, dass 
die Konstanzer Interessentin sich 
wie alle anderen an die Regeln der 
Haus- und Badeordnung der Bade-
anstalt hält.� n

Literatur

Al-Qaradawi, Jusuf (1989): Erlaubtes und 
Verbotenes im Islam. München: Bavaria Verlag 
& Handel.
Alexander, Jeffrey (2006): The civil sphere. 
Oxford: Oxford University Press.
Bhabha, H. K. (2000): Die Verortung der Kultur. 
Tübingen: Stauffenburg.
Ezli, Özkan (2014): Baden mit dem Burkini in 
öffentlichen Bädern. Kulturwissenschaftliche 
Analyse und Dokumentation der Debatte in 
Konstanz (2014). Stadt Konstanz und Bäder-
gesellschaft Konstanz (61 S.). https://kops.
uni-konstanz.de/handle/123456789/35017 

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-5-186 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 00:33:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://kops.uni-konstanz.de/handle/123456789/35017
https://kops.uni-konstanz.de/handle/123456789/35017
https://doi.org/10.5771/0340-8574-2019-5-186
https://kops.uni-konstanz.de/handle/123456789/35017
https://kops.uni-konstanz.de/handle/123456789/35017

	Burkini vs. Burka. Von der Symbolischen zur Praktischen Kultur
	Prozesshafte religiöse Identität
	Schluss
	Anmerkungen
	Literatur

