KRITISCHE EXPOSITION EINER ONTOLOGISCH
ZU FUNDIERENDEN ANTHROPOLOGIE

Unzuldnglichkeit einer empirischen Fundierung
der Anthropologie

Eine philosophische Anthropologie, die im strengen Sinne dem An-
spruch einer philosophischen Disziplin geniigen will, ist nicht die —
sei es empirische, sei es eidetische - Lehre von einem wie immer
gearteten Gattungswesen des Menschen als der Gattung homo sa-
piens sapiens. Dies unterstellt allerdings die gidngige Auffassung,
fiir die hier die AuRerungen Otto Friedrich Bollnows stehen sollen:
»Unter philosophischer Anthropologie versteht man bekanntlich
[...] die philosophische Bemiihung um die Beantwortung der
Frage: Was ist der Mensch?.« Sie sei dadurch gekennzeichnet, dass
sie »jede einzelne Erscheinung des menschlichen Lebens, die sich
darbietet, in gleicher Weise ganz ernst nimmt [...] [und] jeden
einzelnen Zug in eine unmittelbare und urspriingliche Beziehung
zum Ganzen des menschlichen Lebens bringt [...]. Die philosophi-
sche Anthropologie geht also aus von [...] der entscheidenden und
fiir sie bezeichnenden Frage: Wie muss das Wesen des Menschen im
Ganzen beschaffen sein, damit sich diese besondere, in der Tatsa-
che des Lebens gegebene Erscheinung darin als sinnvolles und
notwendiges Glied begreifen ldRt?« (Bollnow 1943: 1, 3, 4). Diese
Charakterisierung von Anthropologie trifft, mit Varianten und Nu-
ancen, aber im Grundsatzlichen iibereinstimmend, das Selbstver-
standnis fast aller Vertreter der philosophischen Anthropologie
und steht daher hier als Indiz.

Nun wdre aber eine quasi deskriptive Phdnomenologie des
Menschen, wie Bollnow sie vorstellt, wohl eine Grundlagenwissen-
schaft fiir alle empirischen Disziplinen, die sich mit dem Menschen
befassen, sie wiirde indessen noch durch nichts ausweisen, was sie

19

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

zu einer eigentlich philosophischen macht.! Natiirlich ist eine
Anthropologie in diesem Sinne, wie jede Grundlagenwissenschaft,
von philosophischem Interesse und hat philosophische Ingredien-
zen. Dies soll durch unsere These nicht bestritten werden; vielmehr
richtet sich deren Radikalitdt gegen die mit der philosophischen
Anthropologie vielfach programmatisch verbundene Prétention, ei-
ne Kliarung der >Natur des Menschen< kénne das Fundament fiir
jegliche Philosophie abgeben und, als Konsequenz der neuzeitli-
chen Wende zur Subjektivitdt, die Funktion der Ontologie im klas-
sischen Aufbau der Philosophie ersetzen.

Eine Anthropologie, die den Menschen qua Gattung homo sapi-
ens sapiens hinsichtlich seiner Gattungseigenschaften betrachtet,
kann ihn stets nur als Seiendes unter Seienden begreifen — wie
sehr sie ihn auch gegeniiber allen anderen Seienden als etwas aus-
nehmend Besonderes, Herausgehobenes beschreiben mag (vgl.
Scheler 1947/28; Gehlen 1962).2

Insofern ist die von Biologie, Paldontologie, Ethnologie und
Prahistorie erorterte Frage nach der Anthropogenese zwar durch-
aus ein Problem der Anthropologie als einer empirischen Disziplin,
nicht aber eines der philosophischen Begriindung. Historische Ur-
sachen und konstitutionelle Wesensbestimmungen sollten metho-
disch auseinander gehalten werden, wenn sie auch in der konkre-
ten Sachverhaltsanalyse wieder zusammengefiihrt werden miissen.
Es ist nicht einzusehen, dass im Rahmen der allgemeinen Historizi-
tdt der Natur der Ursprung des Menschengeschlechts iiberhaupt ein
philosophisches Problem sein soll, wie es bei Peter Damerow et al.
(1980) erscheint. Der kontinuierlich gleitende Ubergang vom Tier
zum Menschen, der von einer biologischen Anthropologie, die ihr
Vorbild an den Arbeiten von Plessner hat, einschlieflich der in
diesem Kontinuum vorkommenden >Spriinge< beschrieben werden
kann, bietet gegeniiber den sonstigen Problemen einer >Spezifika-
tion der Natur< bzw. der Evolution keine andersartigen Schwierig-
keiten. Nur wenn die philosophische Begriindungsfrage dem Sche-
ma einer linearen Kausalitdt subsumiert wird, ergibt sich die (un-
seres Erachtens unsinnige) Frage, welcher Faktor denn nun die
Entstehung der Art homo sapiens sapiens entscheidend bewirkt

1 | Die Unsicherheit im Hinblick auf das Spezifische der Philosophie ge-
geniiber den Grundlagen der empirischen Wissenschaften ist weit verbreitet.
Sie gehort zu den Verfallserscheinungen der Philosophie, die im 19. Jahr-
hundert aufzutreten begannen.

2 | Gehlen (1962) bestimmt die Besonderheit aus der Negation: der
Mensch als Mangelwesen.

20

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hat. Die langen Uberlegungen bei Damerow et al. zu diesem Thema
kommen iiber die von Anfang an feststehende Bemerkung nicht
hinaus: »Die Entwicklung zum Menschen als konkreter Totalitdt,
als Einheit von Gattungswesen und Individuum, a3t sich begreifen
als ProzeR der Selbsterzeugung des Menschen in der Arbeit« (ebd.:
265). Dies ist eine Formulierung, die Marx schon in den (kono-
misch-philosophischen Manuskripten gebraucht hat, und diese For-
mulierung reicht aus, um den Sachverhalt zu konstatieren. Uber
die philosophische Verfassung der Arbeit wird durch evolutionsthe-
oretische Uberlegungen nichts ausgemacht; denn das philosophi-
sche Problem besteht gerade in der Bestimmung des Wesens, nicht
der Genesis der spezifisch menschlichen Weltbeziehung. Wohl aber
konnen evolutionstheoretische Einsichten die These von der ma-
teriellen Einheit von aufermenschlicher und menschlicher Natur
stiitzen (vgl. Holzer 1978).

Die Erdrterung der Anthropogenese in der Abhandlung von
Damerow et al. scheint uns in einer Weise zu verfahren, wie gerade
nicht mit Gegenstdnden empirischer Wissenschaften umgegangen
werden sollte. Diese Wissenschaften vermdgen die Realdialektik
der Entwicklung im Ubergangsfeld von Tier und Mensch kompeten-
ter zu beschreiben als die Philosophen, die ihre Informationen nur
aus zweiter Hand beziehen. Natiirlich ist der Ulbergang vom Tier
zum Menschen (wie von der Pflanze zum Tier, von der anorgani-
schen zur organischen Materie) auch ein philosophisches Problem,
insofern daran Bestimmungsmomente der Dialektik der Natur aus-
gemacht werden kdnnen. Das ist aber gerade nicht die von Dame-
row et al. gestellte Aufgabe: »Erstens muRl die reale Mdglichkeit
nachgewiesen werden konnen, daR im biologischen Entwicklungs-
zusammenhang die Momente des Arbeitsprozesses als historische
Voraussetzungen der Menschwerdung entstehen konnten« (Dame-
row et al. 1980: 261). Hierfiir sind allein die genannten Einzeldis-
ziplinen zustdndig, allerdings nicht ohne mit dem begrifflichen In-
strumentarium der Dialektik zu arbeiten. Die zweite gestellte Auf-
gabe zu zeigen, »wie sich unter den biologischen Entwicklungsbe-
dingungen des Tier-Mensch-Ubergangsfelds die historischen Vo-
raussetzungen der Menschwerdung in logische Setzungen des Ar-
beitsprozesses verwandeln und so der Entwicklungsprozess revolu-
tioniert wird, und die charakteristischen Merkmale des Menschen
sich zum logischen Verhdltnis zusammenschlieRen« (ebd.), kann
indessen nicht als Rekonstruktion des Ubergangs, sondern nur
post festum als Beschreibung des Resultats geldst werden. Denn
die in die Arbeitsprozesse eingehenden logischen Setzungen sind
Momente eines Reflexionsverhdltnisses, das als solches erst einge-

21

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m

Kritische Exposition
einer ontologisch
zu fundierenden
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

sehen werden kann, wenn es bereits aus den historischen Voraus-
setzungen hervorgegangen ist. Die Philosophie begreift hier einen
qualitativen Sprung, muss sich aber Rechenschaft dariiber ablegen,
dass die Wesensverschiedenheit, die in dem »pldtzlichen< oder
sprunghaften Anderssein zum Vorschein kommt, nicht als materiel-
ler Prozess in der Zeit, sondern als ideelle Bestimmtheit zweier
Momente des Prozesses aufgefasst werden muss. Dass diese ideelle
Bestimmtheit selbst einen Widerspiegelungscharakter hat und also
etwas Reales an dem Prozess ausdriickt, ist ein anderes Problem.
Ungeachtet der notwendigen Kritik an Georg Lukdacs’ Arbeitshe-
griff, liest man in diesem Zusammenhang mit Gewinn seine Aus-
fiihrungen iiber das Setzen (vgl. Lukdcs 1973: 11ff.).

Damerow et al. verwickeln sich auch sogleich in eine falsche
Alternative: »Die Annahme, eine derartige (biologisch bedingte)
Form des Werkzeuggebrauchs und der Werkzeugproduktion sei
Voraussetzung der Menschwerdung und nicht ihr Resultat, wird
durch die Tatsache empirisch erhértet, dass sich Werkzeugge-
brauch und Werkzeugproduktion in primitiven Formen bereits bei
den Hominiden finden« (Damerow et al. 1980: 262). Ware statt ei-
ner konsekutiven Konstruktion nicht eine konzessive angemesse-
ner: Indem die Hominiden den Gebrauch und die Herstellung von
Werkzeugen erlernen, vollzieht sich ihre Entwicklung zum Men-
schen?

Die Exrwdqungen, die André Leroi-Gourhan aufgrund der Aus-
wertung empirischer Befunde der Paldontologie anstellt, weisen in
die richtige Richtung: »In der Entwicklung der Arten ist alles mit
allem verbunden«, konstatiert er, und er unterscheidet sehr wohl
zwischen »fundamentalen Merkmalen« — zu denen er »aufrechten
Gang, kurzes Gesicht, Hinde, die bei der Fortbewegung frei blei-
ben, und den Besitz beweglicher Werkzeuge« rechnet (Leroi-
Gourhan 1980: 36) - und einer Wesensbestimmung, die erst aus
der Synthese physischer, sozialer und -bedeutungsstiftender (geis-
tiger) Pragungen hergeleitet werden kann. Dazu gehdren dann
auch Sprache, Geddchtnis, Verhaltensrhythmen, Symbolbildungen
usw. (vgl. ebd.: 489ff.). Aber nicht in der Addition dieser Erschei-
nungsformen des Menschseins findet sich ihr philosophischer Sinn,
sondern in einem mit ihnen manifest werdenden Typus des Welt-
verhdltnisses, der sich von dem aller anderen Entwicklungsformen
des Lebens wesentlich unterscheidet.

So gilt fiir die philosophische Anthropologie — wie fiir jede We-
senswissenschaft das von Karl Saller ausgesprochene Postulat: »Als
padagogische, technische, medizinische, auch politische Anthro-
pologie betrachtet sie den Menschen in verschiedenen Lebenslagen

22

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und deutet ihn von daher. In unserer Zeit sind Herkunft, Entwick- Kritische Exposition
lung und Wesen des Menschen auf naturwissenschaftlicher Basis einer ontologisch
derart gekldrt worden, dal alle genannten anderen Anthropologien zu fundierenden
an diesen Erkenntnissen nicht mehr vorbeigehen konnen, ja, sie Anthropologie
geradezu als Grundlage fiir ihre Thesen und Hypothesen nehmen
miissen und damit von ihnen abhdngig werden. So ist das Men-
schenbild der naturwissenschaftlichen Anthropologie an die erste
Stelle aller Bilder geriickt, die vom Menschen gemacht werden
konnen« (Saller 1958: 5f.). Die Antwort auf die philosophische
(und nicht nur naturwissenschaftliche) Frage »Was ist der
Mensch?« wird jedoch gerade nicht durch die Feststellung seiner
Artbesonderheit gegeniiber anderen Arten von Sdugetieren, oder
iiberhaupt Tieren, gegeben. Dass der Mensch nicht nur in eine
Umwelt eingepasst ist, sondern eine Welt hat, zu der er sich plan-
maRig verdndernd verhilt und damit auch zu sich selbst verhilt -
das ist eine Formbestimmtheit, die sich aus seinen natiirlichen Ei-
genschaften herausbildet, aber nicht einfach als deren Summe re-
sultiert. Auch jede transzendentale Begriindung des So-seins der
Welt auf die durch die Ausstattung der menschlichen Rezeptivitdt
determinierte Gegebenheitsweise der Weltinhalte unterliegt noch
einem quasinaturalistischen Missverstandnis.
Es liegt in der logischen Form der Bestimmung durch Angabe
von Eigenschaften oder Attributen in der Form der Prddikation,
dass das Bestimmte als ein Besonderes neben anderen Besonderen
vorgestellt wird. Es ist das, was es ist, aufgrund der Grenze, an der
es und durch die es anderes ausschlieRt (definitio), seine Be-
stimmtheit ist Negation des Ausgeschlossenen (omnis determinatio
est negatio). Gerade darum kann der Mensch als eine in der Welt
vorkommende besondere Gattung nicht der Grund sein, aus dem
die Mannigfaltigkeit der Welt in ihren Besonderheiten abgeleitet
oder in den sie zuriickgenommen werden kann. Der Mensch in die-
sem sozusagen naturanthropologischen Sinn kann weder Aus-
gangspunkt einer deductio multorum noch Endpunkt einer reductio
in unum sein. Denn er ist als Naturwesen selbst Teil eines ihn um-
greifenden Ganzen.
Heidegger hat in seinem vehementen Votum gegen »dieses an-
thropologische Beforschen des Menschen« (Heidegger 1949: 42)°
diese in der Natur der Sache liegende Unzuldnglichkeit der An-
thropologie ausgesprochen. Dennoch nimmt er den Menschen
nicht einfach als ein Glied in die Reihe der Seienden (series rerum)

3 | Der fragliche Abschnitt des Nachwortes richtet sich ausdriicklich ge-
gen Bollnow.

23

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

zuriick. Denn: »Einzig der Mensch unter allem Seienden erfdhrt,
angerufen von der Stimme des Seins, das Wunder aller Wunder:
Daf3 Seiendes ist. [...] Aber das Sein ist kein Erzeugnis des Den-
kens. Wohl dagegen ist das wesentliche Denken ein Ereignis des
Seins« (ebd.: 42, 45).

Lassen wir die pathetische Formulierung von der Stimme des
Seins und dem Wunder aller Wunder beiseite und beschranken uns
auf den Sachverhalt: Seiendem ist, indem es ist, sein Dass-sein
nicht gegenstdndlich. Jedem besonderen Seienden ist zwar das
So-sein der anderen Seienden gegenstdndlich, insofern es ja mit
ihnen in einem Wirkungszusammenhang steht (vgl. Holz 1983). In
der Beziehung des Wirkens und Bewirktwerdens bleibt aber das
Dass-sein gegeniiber dem So-sein unausdriicklich, gleichsam still-
schweigend in ihm enthalten. Die philosophische Urfrage, der
Leibniz die Form gegeben hat: »Pourquoi il y a plustdt quelque
chose que rien? — Warum gibt es iiberhaupt etwas und nicht
nichts?« (Leibniz 1965: 426), taucht erst auf, wenn das Seiende im
Ganzen sich zu sich selbst verhilt, also nicht mehr verschiedene
So-seiende aufeinander jeweils als so und nicht anders bestimmte
diese oder jene Wirkungen ausiiben, welche ihr gegenseitiges Ver-
haltnis ausmachen, sondern das Ganze (mit allem in ihm enthalte-
nen So-sein) sich gegenstdndlich wird; denn dann erscheint das
ganze Sein, das heiRt das reine Sein.*

Dieses Sich-selbst-gegeniiber-Treten des Seins ereignet sich im
Denken des Seins. Wir lassen hier zundchst diesen Genitiv bewusst
zweideutig: Ist es das Sein, das denkt oder das gedacht wird? Je-
denfalls ist es der Mensch, als das denkende Seiende, in dem und
durch den dieses Denken des Seins geschieht. Daher ist der
Mensch von allen anderen Seienden nicht nur verschieden, son-
dern unterschieden, ein ausnehmend Besonderes, aber ausneh-
mend nur, indem er das Sein im Ganzen denkt, also Denkendes ist.’
Das Eigentiimliche des Menschen, das das Thema einer philosophi-
schen Anthropologie zu sein hitte, liegt darin, dass er in seiner
natiirlichen Besonderheit, die sein So-sein ausmacht, zugleich das
Ganze des Seins und also das Dass-sein denkt und dergestalt (als
Gedanke) in sich enthilt.

Die Moglichkeit einer philosophischen Anthropologie — das hat

4 | »Dieses reine Sein als dasjenige Sein, was die Spekulation meint und
zuweilen Existenz genannt hat (z.B. Spinoza), ist keine empirisch-endliche
Existenz« (Konig 1926: 67).
5 | Die anderen anthropologischen Merkmale sind gerade keine Spezifika
dieser seiner Besonderheit.

24

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heidegger gesehen - liegt in der >ontologischen Differenz¢ von Kritische Exposition
Seiendem und Sein® und kann nur von ihr her begriindet werden. einer ontologisch
Dabei kann dahingestellt bleiben, ob diese ontologische Differenz zu fundierenden
so gedeutet werden muss, wie Heidegger dies tut. Nur in dem Ver- Anthropologie
haltnis von Sein und Denken werden die ontischen Verhdltnisse

der Seienden (die Welt) ontologisch (als Kategorien) darstellbar.

Das heift aber, dass eine philosophische Anthropologie erst als ein

Derivat einer allgemeinen Ontologie des Verhdltnisses von Sein

und Denken entwickelt werden kann (vgl. Kénig 1937).’

Der cartesische Dualismus

Dass die Frage nach der Welt umgeformt wurde in die Frage nach
den Bedingungen der Moglichkeit der Darstellung von Welt im
Denken macht den wesentlichen Gehalt der Wende zur neuzeitli-
chen Philosophie aus.® Erst von da an ist eine philosophische An-
thropologie als eigenstdndige Disziplin moglich. Das wird sehr
deutlich an Groethuysens Darstellung (1931), die ausschlieRlich
die vorneuzeitliche Vorgeschichte der Anthropologie in den Blick
fasst und die anthropologische Frage nach dem Wesen des Men-
schen letztlich als eine mythologische des Ursprungs, als eine
ethische und politische des Verhaltens und als eine metaphysische
des Gegensatzes zur Natur (Pneumatologie) — immer aber unter der
Perspektive der rechten Lebensfithrung (to €0 TNv tO €0 mdrt-
tewv), nicht des wahrhaften Seins (Ovtwg 6v) — begreift. Vor Des-
cartes wird der Mensch nicht als das Konstituens der Welt, sondern
als deren Glied oder Teil gesehen.

Die Griinde der cartesischen Wende zum Ich brauchen hier
nicht erdrtert zu werden (vgl. Holz 1994a). Fiir unsere Frage ist aus-
schlaggebend, dass im Ergebnis des Zweifelsversuchs und der ihn
leitenden omnia-falsa-Fiktion als die einzig evidente Gewissheit
die Erfahrung meines Denkens, dass ich denke, {ibrig bleibt und
alle weiteren Erfahrungsinhalte als Korrelate des cogito erscheinen
und aus dessen Verfassung begriindet werden miissen. Das Denken
ist jetzt nicht mehr der Ort, an dem das Sein des Seienden ins Licht

6 | Heidegger (1927) hat in Sein und Zeit die Differenz zwischen Sein
und Seiendem zum zentralen Thema der Fundamentalontologie gemacht.

7 | Darum ist die Frage nach dem Verhiltnis von Sein und Denken die
»Grundfrage der Philosophie< (vgl. Holz 1990a).

8 | Zur Diskussion iiber die Moderne vgl. Blumenberg 1966; Habermas
1988; Henrich 1982: 83ff., 1987: 11ff.

25

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

tritt, sondern das Sein wird seiner selbst nur im Sein des Denkens
(als denkend-sein = sum cogitans) bewusst und zugleich auch un-
widerleglich gewiss (cogito ergo sum). Dieses Bewusstsein und die-
se Gewissheit kommen nur der Selbsterfahrung des individuellen
Ich (des cogito, das ich selbst bin) zu. Der Grund fiir die gegen-
standliche Wirklichkeit alles anderen Seienden kann nur in mir
selbst gefunden werden.

Die philosophische Besonderheit des Menschen liegt darin,
dass sich im Denken das natiirliche Verhdltnis von Mensch und
Welt - der Mensch ist ein Teil der Welt und in ihr enthalten - ge-
nau umkehrt: die Welt ist der Inhalt des Denkens.’ Erst in dieser
Umkehrung entspringt das, was in strengem Sinne Subjekt ge-
nannt werden kann und was mir, als mein eigenes Subjektsein, in
der Erfahrung eines bestimmten, dem reinen Denken dulerlichen
Inhalts nie unmittelbar in der intentio recta gegeben ist; nur in der
Reflexion auf diese Inhalte und ihre Sequenz wird die Subjektivitdt
als Bedingung des Inhaltseins der Gegenstdande im Denken erkannt
und das Subjekt als eine jeder gegenstandlichen Erfahrung entzo-
gene Substanz (res cogitans) ausgedriickt. Jeroen Bartels hat dafiir
die treffende paradoxe Formulierung geprdgt, das Subjekt sei das
»abwesende Zentrum«, das im Inneren des Ich, das der denkende
Mensch ist, liegt. Zugrunde liegt die Einsicht, »dal mit dem Be-
wul3tsein stets ein >Selbst< verbunden ist. Ein BewuRtsein (des ei-
nen oder anderen Etwas), das nicht zugleich — wie auch immer -
Selbsthewufitsein ist, wird als ganzes auch kein BewuRtsein sein«
(Bartels 1993: 59). Unmittelbar bleibt dieses >Selbst< aber im Be-
wusstsein von etwas hinter diesem >Etwas< verborgen, wie ein in-
nerer Kern, der unter der Oberfliche der (wechselnden) Bewusst-
seinsinhalte liegt.

Siegfried Kirschke hat die richtige Beobachtung gemacht, dass
der Substanzendualismus von res cogitans und res extensa Des-
cartes in die Lage versetzt, eine an der Mechanik der res extensa
orientierte natiirliche Anthropologie auszuarbeiten (die im Aufkla-
rungskonzept des homme machine weiter wirkt): »Er entkleidete
den lebenden Organismus (Korper) seiner Sonderstellung gegen-
iiber den nicht lebenden Erscheinungen und rechnete ihn zur aus-
gedehnten Substanz, zur res extensa. Des Weiteren trennte er Le-
ben und Seele begrifflich voneinander. Das Leben des Organismus
erkldrte er als das Ergebnis des Zusammenwirkens der Teilchen zu
den Funktionen der Organe und des Kérperganzen. Mit diesem ein-
schneidenden Konzept machte er sich, seinen Anhdngern und

9 | Edmund Husserl (1962: §§ 16ff.) hat diese »Kehre< analysiert.

26

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nachfolgern den Weg frei, um auch die Funktionen des menschli-
chen Korpers und seiner Organe, beispielsweise der Lunge, des
Magens, der Leber oder des Herzens, nach materiellen, also me-
chanischen Gesetzen zu erkldren« (Kirschke 1989: 104). In der
spdten Schrift Les passions de I’dme (1649) erklart Descartes dann
auch noch die Seelenzustdnde als Folgeerscheinungen der korper-
lichen Beschaffenheit des Menschen und schafft damit die Voraus-
setzung fiir eine einheitliche naturwissenschaftliche Lehre von
Menschen, die Anthropologie, wie sie zum Beispiel in Helvétius’
Werk De I"'Homme (1772) ausgefiihrt wird (vgl. Krauss 1968). Als
Naturwissenschaft kann die Medizin der Aufkldrung diese Seite des
cartesischen Konzepts iibernehmen und zugleich ihr transzenden-
tales Korrelat, die materialiter nie erscheinende Substanz des Den-
kens (das Subjekt) und dessen weltkonstituierende Funktion bei-
seite setzen (vgl. Weickard 1790). Wie wissenschaftliche Empirizi-
tdt und philosophische Konstruktion auseinandertreten und dabei
zwei disparate Systematiken von Anthropologie — eine natiirliche
und eine transzendentale (philosophische) — entspringen, machen
die ironischen Bemerkungen von Melchior Adam Weickard deut-
lich: »Wenn unsere Seele bey unserer Geburt schon angebohrne
metaphysische Begriffe mit sich brdchte, wie es Cartes und Malle-
branche sollen behauptet haben: so dorften wir etwa nie so gute
Metaphysiker als im Schlafe seyn. Alsdenn wiirden sich die ange-
bohrnen Begriffe, von dem Lirmen jener, welche uns im Wachen
durch die Sinne beygebracht werden, ungehindert in der Seele er-
regen, und mit dem grossten Nachdrucke wirken. Wie unvergleich-
lich wére es alsdenn fiir manche Metaphysiker gesorget, da es ih-
nen doch wenigstens im Traume auf diese Weise richtig in ihrem
denkenden Gehirne ware! [...] Es giebt so wenig angebohrne Begrif-
fe, als es Bdume giebt, die ihre Friichte schon mit sich bringen,
sobald sie aus der Exde wachsen. [...] Ehe wir tiichtig sind, Begriffe
zu erhalten oder endlich denken zu konnen, wird bey dem neuen
Weltbiirger eine gewisse Festigkeit des Gehirnes erfordert« (ebd.:
13ff.)

Descartes aber meinte, wie die Passions de l’dme zeigen, bei
der res cogitans gar nicht den natiirlichen Menschen, der Gegen-
stand der Mediziner ist, und auch nicht die Vermittlung der Er-
kenntnis durch Sinnesempfindungen, von der Locke spricht, son-
dern das Problem der Erkenntnisgewissheit, also des (ontologi-
schen) Verhdltnisses von dulkerer Welt und deren Reprdsentation in
der Form von Bewusstseinsinhalten (cogitationes). Die Fragestel-
lung fiihrte ihn zur Konstruktion des >reinen Denkens¢, des >reinen
Ich¢ oder, wie es spater bei und nach Kant heiRen wird, des

27

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m

Kritische Exposition
einer ontologisch
zu fundierenden
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

stranszendentalen Subjekts«. Und weil dieses Konstrukt, ausge-
hend vom natiirlichen Menschen, immer nur als Wesensabstraktion
des (natiirlichen) Menschen gewonnen wird und existiert, kann es
Gegenstand einer mdglichen philosophischen Anthropologie sein.

Fichtes urspriingliche Einsicht

In gebotener Kiirze und damit Verkiirzung sei auf die systematisch
unentbehrliche Stufe der Problemformulierung verwiesen, die Fich-
tes Philosophie des Ich darstellt. Fichte hat, nach Kants transzen-
dentalphilosophischer Kritik der Metaphysik, die Intention des
Philosophierens wieder auf die Frage gelenkt, wie eine spekulative
Theorie des Ganzen zu denken sei.™

Den cartesischen Ansatz, dass die Begriindung alles So-seins
auf mein eigenes Ich = cogito als einzigen gewissen Erkenntnis-
und Seinsgrund zuriickgefiihrt werden miisse, gibt die moderne
Philosophie nicht mehr preis. Er ist die theoretische Garantie fiir
die Autonomie des Menschen als handelnden Wesens, die Voraus-
setzung fiir die praktische Theorie der Freiheit.'! Dass eine Onto-
logie, die auf der Freiheit des Ich = cogito aufbaut, eine transzen-
dentale Anthropologie sein miisse (die etwas wesentlich anderes
als eine »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht« ist), hat Fichte
klar gesehen. Die Entwiirfe der Wissenschaftslehre begleitet er mit
der Schrift Die Bestimmung des Menschen. Diese beginnt mit dem
Menschen als Naturwesen, und Natur ist der Inbegriff aller nach
dem Satz vom zureichenden Grund bestimmten Erscheinungen:
»Die Natur schreitet durch die unendliche Reihe ihrer mdglichen
Bestimmungen ohne Anhalten hindurch; und der Wechsel dieser
Bestimmungen ist nicht gesetzlos, sondern streng gesetzlich. [...]
Ich selbst mit allem, was ich mein nenne, bin ein Glied in dieser
Kette der strengen Naturnotwendigkeit« (Fichte 1845b: 173f., 179).

Mit allem? Mit allem, was ich habe, was also meinem Ich du-
Rerlich ist. Doch wenn ich von all diesem AuRerlichen absehe, so
bleibt etwas unmittelbar Prisentes'?, das ich bin: mein Ich. »Mein
unmittelbares BewuRtsein, die eigentliche Wahrnehmung, geht

10 | Eine klare Rekonstruktion des Weges vom transzendentalen zum ab-
soluten Idealismus gibt de Jong 1993.

11 | Dass in Descartes’ theoretischem Ansatz eine Anthropologie der
Freiheit impliziert ist, hat Sartre (1947: 314ff.) prononciert ausgesprochen.
12 | Spater wird es phanomenologisch heiRen: in Selbstgegebenheit
(vgl. Husserl 1950: 126, passim).

28

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht iiber mich selbst und meine Bestimmungen hinaus, ich weill Kritische Exposition
unmittelbar nur von mir selbst [...]. Deswegen finde ich mich einer ontologisch
iiberhaupt als ein selbstindiges Wesen. [...] Ich will nach einem zu fundierenden
frei entworfenen Zweckbegriffe mit Freiheit wollen, und dieser Wil- Anthropologie
le, als schlechthin letzter, durch keinen mdoglichen hoheren be-
stimmter, Grund soll zundchst meinen Korper, und vermittelst des-
selben, die mich umgebende Welt bewegen und bilden. [...] Ich
will frei sein, auf die angegebene Weise, heif3t: ich selbst will mich
machen, zu dem, was ich sein werde« (Fichte 1845a: 183, 192f.).
Dies ist eine Anthropologie, die nicht das Naturwesen Mensch
zum Gegenstand hat, obwohl sie von ihm ausgeht, sondern seine
intelligible Funktion. Von ihr zur Welt zu kommen, ist der Weg,
den die Wissenschaftslehre geht.’> Die Freiheit, sich selbst zu
schaffen, muss jeder Bestimmung, durch die bereits etwas festge-
legt ist, vorhergehen. Freiheit hat noch kein Sein, sondern erzeugt
es erst, indem sie wirklich ist, das heif3t etwas, namlich sich selbst,
bewirkt. Im Unterschied zu jedem schon fertig entstandenen Sein
nennt Fichte dieses Entstehen die »Tathandlung« und sagt, sie sei
es, »welche unter den empirischen Bestimmungen unseres Bewusst-
seyns nicht vorkommt, noch vorkommen kann, sondern vielmehr
allem Bewusstseyn zum Grunde liegt, und allein es mdglich macht«
(ebd.: 91). In minutidsen Denkschritten, die von der Analyse des
Identitdtssatzes A = A ausgehen, kommt Fichte zum Ausgangs-
punkt seines Systems: »[...] das Setzen des Ich durch sich selbst
ist die reine Tdtigkeit desselben. [...] Dasjenige, dessen Seyn (We-
sen) bloss darin besteht, dass es sich selbst als seyend setzt, ist das
Ich, als absolutes Subject. So wie es sich setzt, ist es; und so wie es
ist, setzt es sich« (ebd.: 96f.).
Dies wird hier nicht aus philosophiehistorischen Griinden erin-
nert, sondern weil es die Voraussetzung einer mdglichen philoso-
phischen Anthropologie ist. Das Ich ist reines Subjekt und seine
Tatigkeit des Sich-selbst-Setzens ist als solche prinzipiell unbe-
grenzt, unendlich. Indem sie aber ausgeiibt wird, setzt sie das Ich
als bestimmtes (und anders kdnnte sie es nicht setzen); das heif’t,
sie muss es in diesem Akt der Setzung und fiir die Dauer dieses Ak-

13 | Wir folgen hier dem Text der als Vorlesungsskript gedachten Grund-
lage der gesamten Wissenschaftslehre von 1794, die zum Komplex des ersten
Entwurfs der Wissenschaftslehre gehort (Fichte 1845a). Dass dieser Entwurf
der Wissenschaftslehre in einem anthropologischem Horizont steht, wird
durch das Nachwort unterstrichen, das Fichte beim Schluss seiner Vorlesun-
gen zur Wissenschaftslehre 1794 gesprochen hat und das den Titel Uber die
Wiirde des Menschen tragt.

29

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

tes auf eine bestimmte Weise, so und nicht anders, beschranken,
eingrenzen (definieren). Das bedeutet aber, dass dem Ich jenseits
dieser seiner Selbstbegrenzung ein Anderes, ein Nicht-Ich entge-
gengesetzt wird. Nun gilt zwar: »[...] alles was ist, ist nur insofern,
als es im Ich gesetzt ist, und ausser dem Ich ist nichts« (ebd.: 99).
Denn es ist die frei sich selbst setzende Tathandlung des Ich,
durch die die Grenze und damit alles andere, was ist, gesetzt wird
- also in die Bestimmung des Ich als das Bestimmende eingeht.

Mit der Auseinander-Setzung von Ich und Nicht-Ich entsteht
aber notwendig eine wechselseitige Begrenzung: Das Nicht-Ich be-
grenzt nicht nur das Ich, sondern auch umgekehrt.’* »Sie werden
sich gegenseitig einschranken« (ebd.: 108).

Wir kdnnen hier den Gedankengang Fichtes abbrechen, denn er
ldsst uns schon jetzt, im Bereich der drei Grundsdtze der ersten
Wissenschaftslehre, das Grundmuster einer philosophischen An-
thropologie erkennen. In der Handlung, durch die sich das intelli-
gible Ich bestimmt (und damit das empirische Ich hervorgehen
lasst), offenbart sich das Wesen des Verhdltnisses von Mensch und
Welt, allerdings nur in idealistischer Verkehrung, weil vom reinen
Bewusstsein aus konstruiert. Das Ich konstituiert die Welt, indem
es sich konstituiert. Und diese Aussage ist nur unter der Bedin-
gung der rontologischen Differenz¢ richtig zu verstehen: Das Ich
setzt nicht das Seiende (wie Gott die Welt im Schopfungsakt), son-
dern es setzt das so und so bestimmte So-sein der anderen Seien-
den, durch welches es sich (in Bezug auf sie) als das, was es selbst
ist, bestimmt. Die an-sich-seiende Dingwelt bleibt erhalten, indem
sie in der Einheit der wechselseitigen Beschrankung von Setzen-
dem und Entgegengesetztem aufgehoben wird. In dieser als Sub-
jekttheorie entwickelten Ontologie riickt der Mensch (aber nicht
als biologisches Gattungswesen) ins Zentrum - und zwar nicht nur
als >reines Ich« (= ich setze oder ich denke), sondern in der Folge
dann auch als das gegenstdndlich handelnde Wesen, dessen histo-
risch empirischer Gestalt wir nach einigen hegelisch-junghegelia-
nisch-feuerbachschen Metamorphosen in den Philosophisch-Gko-
nomischen Manuskripten von Marx wieder begegnen.

Feuerbachs materialistische Wendung

Alle neuere Anthropologie ldsst sich auf einen Ausgangspunkt zu-
riickverfolgen: auf die Philosophie Ludwig Feuerbachs. Seine Kritik

14 | Plessner wird das >das materiale Apriori< der Grenze nennen.

30

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

richtete sich gegen Hegels gewaltiges System, das die gesamte Kritische Exposition
Entwicklung der Welt mit allen ihren Inhalten — einschlieRlich der einer ontologisch
menschlichen Gesellschaft und natiirlich der in ihr lebenden und zu fundierenden
tdtigen Individuen - als eine Selbstentfaltung und Selbstdarstel- Anthropologie
lung des absoluten Geistes begriff und so die Vielheit der Seienden
als die reale Erscheinung einer metaphysischen Einheit konstruie-
ren wollte. Die Totalitdt der Welt als einen bewegten Zusammen-
hang zu denken, setzt - so argumentierte Feuerbach gegen Hegel
- den denkenden Menschen voraus, und dieser ist und erfahrt sich
als ein leibliches, sinnliches, natiirliches Wesen, dem das Denken
als eines seiner Merkmale, als Eigenschaft oder Pradikat zukommt.
Indem Hegel das Denken unter Absehen von dieser seiner materiel-
len Basis zum Prinzip der Einheit der Welt machte, konnte er die
Welt nur noch als Geist fassen, ihr Pradikat also zum Subjekt erhe-
ben und das Subjekt, die materielle Basis, nur noch als Pradikat
betrachten; er musste dies, wenn er den notwendigen Zusammen-
hang aller Seienden aufweisen wollte, denn das Materielle ist ja
gerade die kontingente Vielheit, die in der Erfahrung nie auf einen
letzten Einheitsgrund reduziert werden kann und als die unendlich
iterierbare Reihe von Pradikaten zu dem sie setzenden, erkennen-
den, aussagenden Geist erscheint. Metaphysik ist dann nach Feu-
erbach nur noch das Korrelat eines Denkens, das selber nichts an-
deres als ein Bediirfnis des Menschen nach Sinn und Ordnung,
nach Orientierung als Uberlebensbedingung ausdriickt.'® Das Ge-
heimnis der Metaphysik, die die Welt als Einheit konstruiert, sei
die Theologie, die diese Einheit personal als Gott, die Vielheit in
der Einheit als die Gedanken Gottes vorstellt; das Geheimnis der
Theologie aber sei der Mensch, der in Gott nur sich selbst und sein
eigenes Denken in der Form eines Gegenstandes aulier sich setzt;
jede Philosophie miisse also auf den Menschen und sein natiirli-
ches Wesen zuriickgebracht werden.
Friedrich Engels hat in seiner Abhandlung Ludwig Feuerbach
und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie die Umkeh-
rung der klassischen Philosophie durch Feuerbach auf eine Formel
gebracht: »Die Natur existiert unabhdngig von aller Philosophie;
sie ist die Grundlage, auf der wir Menschen, selbst Naturprodukte,
erwachsen sind; auBer der Natur und den Menschen existiert
nichts und die hohern Wesen, die unsere religiose Phantasie er-
schuf, sind nur die phantastische Riickspiegelung unseres eigenen

15 | Feuerbach beriihrt sich hier mit Nietzsche und mit dem Pragmatis-
mus; und bei Gehlen flieRen diese beiden Einfliisse wiederum zusammen,
sodass es bei ihm auch wieder latente Verbindungen zu Feuerbach gibt.

31

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Wesens« (Engels 1962b: 271). Das heil’t: Von der Philosophie war
nur noch ihr ideologischer Schein {ibrig geblieben. Was als ihre
Wahrheit behauptet worden war, erwies sich als die Fiktion einer
Idee, die die Natur nur als einen Schein an sich trug. Dagegen
blieb nun die Faktizitdt des Menschen als einziger wahrer Gegen-
stand der Philosophie erhalten; alle Bewusstseinsinhalte waren aus
ihr herzuleiten. Die Materialitdt der Welt schien in der Anthropolo-
gie wiedergewonnen als die Materialitdt der Menschheit des Men-
schen und seiner Erfahrungen. Wer die Anstrengung des Begriffs
nicht auf sich nehmen mochte (und mag), konnte (und kann) es
nun wiederum bei der sinnlichen Anschauung genug sein lassen.®
Die Abdankung der Philosophie und die Verkiimmerung der Dialek-
tik, die sich in der anthropologischen Wende ebenso wie im Psy-
chologismus und Soziologismus ausdriickt, hat bei Feuerbach ihre
Wurzel.

Die Absage an den Hegelianismus — und das heiRt an objektive
Prinzipien einer Konstitution von Welt und Integration der Man-
nigfaltigkeit — hat namlich die fatale Folge einer Restitution des
subjektiven Idealismus, dessen einheitstiftendes Agens nun zwar
nicht mehr, wie bei Kant, ein transzendentales Bewusstsein ist,
wohl aber eben jener s>faktische Mensch¢, der das bloR noch als
ideologisch zu qualifizierende System der Wirklichkeit kraft seiner
sinnlichen Anschauung, seines Denkens, seiner Arbeit oder seiner
Interaktion hervorbringt. Welche Variante von Subjektivitdt ge-
wahlt wird, ist fiir die Grundstruktur dieser weltanschaulichen Ein-
stellung gleichgiiltig. Wo sich philosophische Anthropologie als
Grund- oder Konstitutionswissenschaft etabliert, verfillt sie in die-
sen, im Materialismus Feuerbachs angelegten, idealistischen Sub-
jektivismus.

Subjektivitdt als Resultat eines Vermittlungsprozesses (und ge-
rade nicht als das unmittelbar Gegebene, die >Faktizitdt des Men-
schen<) entspringt gesellschaftlichen Konstitutionsbedingungen,
die nicht mehr im klassischen Bereich der Anthropologie, das
heilkt in einer durch biologische oder geistige Substanzialitdt be-
stimmten Menschennatur, gefunden werden kdnnen. In seiner Kri-
tik an Feuerbach hat Marx dessen Konzeption, Geschichte auf eine
gleichsam eidetische Verfassung des Menschen zu griinden, in die
Bewegung des Geschichtsprozesses selbst aufgeldst und so die An-
thropologie in die Politische Okonomie aufgehoben. Dort hat sie
jedoch ihren Gegenstandsbereich - die Subjektivitdt und Produkti-

16 | Alfred Schmidts Feuerbach-Adaptation (1973) ist ein guter Beleg da-
fiir aus unserer Zeit.

32

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vitdt, die Reflexivitdt und Individualitdt — unerkannt konserviert, Kritische Exposition
sodass unerwartet in der (nach-marxschen) marxistischen Theorie einer ontologisch
selbst die anthropologische Frage unter dem Titel des humanen zu fundierenden
Sozialismus< wieder aufbrechen konnte (vgl. S. 11 in diesem Anthropologie
Band). Dies geschah nun allerdings ganz und gar unsystematisch,

namlich in einer historisch wie philologisch und philosophisch ver-

falschenden Umkehrung der marxschen Friihschriften zu einer

bloRen Anthropologie, wahrend es doch die Aufgabe ware, den in

der Kritik der politischen Okonomie eingeschlossenen anthropologi-

schen Gehalt, also die auf die Stufe der gesellschaftlichen Konsti-
tutionsbedingungen gehobene Wesensbestimmung der menschli-

chen Individualitdt aus eben der Durchdringung der Politischen

Okonomie selbst wiederzugewinnen (vgl. Riickriem et al. 1978).

Das heilt aber, dass die Anthropologie nicht neutral vor einer
Entscheidung iiber die Lesart der Mensch-Welt-Beziehung steht.
Vielmehr liegt in der Aufnahme des anthropologischen Ansatzes als
grundlegend fiir das Mensch-Welt-Verhdltnis bereits eine Festle-
gung hinsichtlich der Grundfrage der Philosophie nach dem Ver-
haltnis von Sein und Denken, von Sein und Bewusstsein. Eine ma-
terialistische Philosophie kann diese die Grundfrage unterlaufende
Vorentscheidung nur vermeiden, wenn sie die Anthropologie der
ontologischen Systematik nachordnet und in ihr ein Derivat der
Theorie der materiellen Verhdltnisse sieht.

Am Anfang steht also die alte Frage nach dem Verhdltnis von
Sein und Denken. Dieses Verhdltnis ist zuerst in der griechischen
Philosophie gedacht worden, als Parmenides den Satz formulierte
»TO YO adTd voelv 2otiv Te %ol elvar — dasselbige nimlich
sind Denken und Sein« (Parmenides, frg. B 3). Parmenides wies ge-
rade die Auffassung zuriick, es konne das Sein in der Subjektivitat
des menschlichen (individuellen) Denkens, das fiir ihn nur ein
Meinen war, begriindet oder auch nur sangetroffen< werden. Viel-
mehr war fiir ihn das Denken, das den Gedanken >sein¢< und nichts
als dieses denkt, ein Denken sui generis. In ihm sollte jene Einheit,
Ganzheit und Kontinuitdt der Welt erscheinen, die in der Mannig-
faltigkeit der Einzelbeziehungen des Individuums zu den vielen
Seienden in dieser Welt zerstreut ist. Ist alle innerweltliche Bezie-
hung eine solche zu den Einzeldingen, die wir bei ihren Namen
nennen und die wir damit in ihrer Pluralitat fixieren und je einzeln
uns »gegeniiberstellen¢, so ist die Totalitdt von Welt, auRer der es
nichts geben kann, ganz und gar beziehungslos, es sei denn in der
Selbstbeziiglichkeit der reinen Identitdt.

Nur von ihr her kann, wie Parmenides immer wieder fast be-
schworend betont, die Vielheit der Seienden {iberhaupt als seiend

33

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

gedacht werden. Nicht der Mensch, sondern das Sein der Welt steht
am Anfang aller méglichen Erfahrung und Tétigkeit. Die groRen
Systemphilosophien seit Parmenides — Platon und Aristoteles, Spi-
noza und Leibniz und Hegel - haben an dieser Konzeption festge-
halten, wenn sie dies auch nur um den Preis tun konnten, diese
Einheit des Anfangs idealistisch als Geist aufzufassen.

Dagegen wandte sich Feuerbachs emphatische Insistenz auf
der sinnlichen Einzelheit des Menschen, die nur im Akt gegensei-
tiger Zuneigung sich zum Gattungsleben zusammenschlieRen kon-
ne. Feuerbachs Protest gegen die rigide Logizitdt der Metaphysik,
aus dem seine Anthropologie entspringt, reproduziert allerdings
nur das Selbstbewusstsein des biirgerlichen Individuums. Das hat
Marx in der 9. Feuerbachthese geriigt: »Das Hochste, wozu der an-
schauende Materialismus kommt, d.h. der Materialismus, der die
Sinnlichkeit nicht als praktische Tdtigkeit begreift, ist die An-
schauung der einzelnen Individuen und der biirgerlichen Gesell-
schaft« (Marx 1958: 7). Diesen Standpunkt hat die Anthropologie
bis heute noch nicht verlassen.

Josef Konigs Riickkehr zur Ontologie

Der Rekurs auf die Ausgangsbedingungen der philosophischen An-
thropologie bei Feuerbach - auf den sich die neueren Anthropolo-
gen auch immer wieder ausdriicklich beziehen - hat einen seltsa-
men, indessen keineswegs zufélligen Sachverhalt ans Licht ge-
bracht: Der Versuch, gegeniiber der strikten Idealitdt der metaphy-
sischen Systeme die Materialitdt der Welt dadurch wieder zu ge-
winnen, dass das Denken auf die >faktische Wirklichkeit< des Men-
schen, auf die condition humaine gegriindet wird, fiihrt entgegen
der deklarierten Absicht und sozusagen hinter dem Riicken der so
verfahrenden Philosophen zu einem neuen subjektiven Idealismus,
der seinen idealistischen Charakter nur dadurch notdiirftig ver-
birgt, dass er statt vom cogito oder vom Ich jetzt von der menschli-
chen Existenz, vom Dasein oder schlechthin vom Menschen
spricht. Die einzige Untersuchung aus dem hier angesprochenen
Umkreis der lebensphilosophischen und phdnomenologischen
Konstitutionstheorien, die das Urverhdltnis von Sein und Denken
mit unausgesprochener, aber deutlicher Erneuerung der parmeni-
deischen Frage nach dem Wesen der Selbigkeit von Sein und Den-
ken wieder zum Gegenstand gemacht hat - ndmlich Josef Konigs
ebenso fundamentales wie kaum rezipiertes Werk Sein und Denken
(1937) -, hat diese terminologische Camouflage in einer fast bei-

34

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ldufig erscheinenden, jedoch in der Tat zentralen Passage zerrissen Kritische Exposition
(vgl. Holz 1982; Schiirmann 1999). Ich rekonstruiere kurz seinen einer ontologisch
ebenso riicksichtslosen wie erhellenden Gedankengang, weil darin zu fundierenden
die Aporie der >anthropologischen Wende« zur Sprache kommt. Anthropologie
Wenn ich »sein< denke, so denke ich nicht einfach an etwas,
das Dieses oder Jenes, beispielsweise ein Stiick Kuchen oder mein
Freund Karl, wére. Denn solche Etwas sind Seiende, an die wir hin-
sichtlich ihrer bestimmten Beschaffenheit denken, und der Gedan-
ke »dieses Stiick Kuchen« oder auch allgemein >Kuchenx ist ein Ge-
danke, dessen Gegenstand etwas ist, dessen Bedeutung in unserer
Sprache durch das Wort »Kuchen«¢ ausgedriickt wird. Wenn wir all-
gemein >Kuchen< denken, schlieft das nicht notwendig ein, dass
es jetzt Kuchen gibt, dass ihm ein Sein zukommt. Vielmehr gehort
es zu der Natur des Denkens, dass es Nicht-Seiendes vorstellen
kann — und Seiendes als dieses oder jenes wdre iiberhaupt nicht
vorstellbar, denkbar, aussagbar, wenn die Mdglichkeit nicht be-
stiinde, Nicht-Seiendes zu denken und so die Bestimmtheit eines
Seienden durch Negation dessen, was es nicht ist, auszumachen.
Jedes Etwas ist dadurch ausgezeichnet, dass ich es als etwas
denken kann, das ist. Kant verweist nachdriicklich darauf, dass der
Gedanke »>sein¢ jede unserer Vorstellungen miisse begleiten kon-
nen, dass es also notwendigerweise mdglich ist, jedem Bestimmten
den Index ssein< zukommen zu lassen (vgl. Kant 1787: 131f.). Die-
se notwendige Moglichkeit, in jedem Augenblick auch >sein¢ den-
ken zu konnen, erlaubt es, unter Absehen von dem Bestimmten
eben auch nur »sein< und nichts als dies zu denken. Tun wird dies
aber — und wir tun es sicher nie in der »natiirlichen¢, sondern nur
in reflektierter Einstellung -, so geraten wir auf oder vielleicht
besser in einen verwirrenden Sachverhalt: Wir denken namlich ei-
nen Gedanken, der keinen Gegenstand hat — denn der Gegenstand
eines Gedankens ist ja, wie wir gesehen haben, gerade ein be-
stimmtes Etwas, von dem man aulRerdem auch noch ssein< denken
kann. Wohl aber darf man sagen, dass in dem Gedanken >sein< das
Sein enthalten ist; denn denke ich rein und ohne Beimischung
»seing, so ist dies der Gedanke selbst, und er ist nichts anderes als
eben dies, »sein< zu denken. Sein und Denken sind im »sein«-
Denken dasselbe und zum mindesten fiir diesen einen Fall des
Denkens gilt die parmenideische Gleichung im formallogischen
Sinn. Nun aber ist es offenbar das Sein selbst, das in diesem Ge-
danken »sein¢ erscheint, und der Gedanke ist nichts anderes als,
metaphorisch gesprochen, der >Ort des Auftretens< oder genauer
der Modus des Erscheinens von Sein. Konig wehrt die anthropo-
morphe Vorstellung ab, als sei das Sein das Denkende, »dal’ also

35

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

das Sein sich selbst denke, Gedanke seiner selbst sei« (Konig 1937:
90). Vielmehr offenbare sich das Sein in der Unausweichlichkeit
des Gedankens »>sein¢, und es ist, indem es sich auf diese Weise
gibt. Es gibt sich, besagt aber zweifellos, dass es ist, bevor sich das
Denken, notabene das menschliche Denken, darauf richtet. Wenn
nun aber, wie zuvor gezeigt, es definitiv ist fiir jedes Gedachte,
dass ihm der Index oder der Gedanke »sein< notwendigerweise bei-
gefiigt werden kann, so gilt die von Konig gezogene Schlussfolge-
rung: »Dal es diesen Gedanken[-des-Seins] gibt, ist die Méglich-
keit davon, dal® wir denken« (ebd.).

Was hat das nun alles mit philosophischer Anthropologie zu
tun? Haben wir uns nicht zu weit weg von ihr auf das urspriingli-
che Feld der Ontologie begeben? Um dies zu beantworten, folgen
wir Kénig noch einen weiteren Gedankenschritt. Das Sein ist an je-
dem bestimmten Seienden oder Etwas, aber es ist auch wesentlich
auller ihm, vor ihm, denn es kann unabhdngig vom Etwas gedacht
werden. Was es ist, wird nur in der Sichselbstgleichheit des Wortes
ssein¢ gefasst, dieses Wort ist gleichsam sein Name. Was mit einem
Namen benannt wird, ist ein Gegenstand und kann als ein solcher
vorgestellt werden. Dass wir den Gedanken >sein¢< auf einen Inhalt
beziehen, der mit dem Namen »>Sein¢< ausgedriickt wird, lduft auf
die Moglichkeit hinaus, »sein¢ so aufzufassen, als sei es ein Gegen-
stand; das zeigt sich darin, dass wir auch substantivisch von »Sein¢
sprechen und damit den bestimmten Artikel verbinden: das Sein.
Diese Zweideutigkeit, dass »sein¢ als Inhalt des Gedankens »>sein¢
und Gegenstand des Denkens-an-das-Sein zu erscheinen vermag,
hat Konig thematisiert: »Das Sein ist also erstens eben das Sein
und nichts als es selbst. Es ist nichts als es selbst, dhnlich wie Karl
- mein Freund - nur eben Karl ist. Es hat den Aspekt eines der Zahl
nach Einen. Das Sein ist von daher wie ein Eigenname. Und in der
Tat: wir konnen es mit diesem Namen gleichsam rufen und beru-
fen. Dies ist im Blick, wenn wir sagen, es sei ein Gegenstand und
ein Gegenstand. Das Sein ist zweitens jedoch wesentlich enthalten
in dem Gedanken >Seing; es ist also in einer eigenartigen und noch
problematischen Weise Inhalt dieses Gedankens. Drittens endlich
ist es wesentlich beides ineins« (ebd.: 92).

Die hier ins Licht geriickte Zweideutigkeit hat zweifellos etwas
damit zu tun, dass der Mensch als ein in dieser Welt Existierendes
sich alles andere ebenfalls in dieser Welt Existierende oder Mogli-
che nur als ihm selbst entgegengesetzt, eben als das Andere oder
durch Negation (als Nicht-Ich) von ihm unterschieden Gesetzte
vorstellen kann. Die Spaltung in Subjekt und Objekt macht die
sLage des Menschen< aus — weil er nicht Gott oder das Ganze ist.

36

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Daraus entspringt das uneigentliche Verstdndnis von >sein¢, so als Kritische Exposition
ware es ein Seiendes, das mit dem Namen >Sein< bezeichnet werden einer ontologisch
konnte." Dieses uneigentliche Verstindnis von s>sein¢ ist eine zu fundierenden
notwendige Mdglichkeit des Denkens, gegen die ein eigentliches Anthropologie
Verstdndnis von »sein¢ als Inhalt des Gedankens »sein< immer erst
in einer Anstrengung und besonderen Wendung des Denkens, das
wir dann spekulativ nennen, gewonnen wird.
Die anthropologische Sicht, die in der condition humaine, in
der Subjekt-Objekt-Differenz anhebt, verstellt sich dagegen den
Blick auf das spekulative Verhdltnis von Sein und Denken, das von
Konig dahin formuliert wird, dass »Sein-Denken nur als durch das
Sein erwirktes Denken Denken ist« (ebd.: 11). Also: »Es ist definitiv
fiir das Sein-Denken, daR, was es denkt, seine Ursache ist« (ebd.).
Konig fahrt dann fort: »Da jedoch nun die Lage — wir kdnnen sa-
gen: unsere faktische menschliche Lage — die ist, daR das Sein-
Denken gleichsam den Zweig des Sein-Denkens hervorgetrieben
hat, [...] ist das Sein-Denken der Mdglichkeit nach nicht mehr [...]
der einzig mégliche Zugang zum Sein-Denken; und es ist von daher
moglich, Sein zu denken, ohne dalR dieses unser Denken ein Sein-
Denken wdre« (ebd.: 113). Daraus ergibt sich die subjektiv-idea-
listische Konsequenz, dass das Sein ein Gegenstand des menschli-
chen Denkens ist, dessen Bestimmung als transzendentale von
eben diesem Denken vorgegeben wird. Und wenn dies schon fiir
das Sein selbst gelten soll, dann unausweichlich erst recht fiir alles
Seiende. Hier haben wir jene scheinbar beildufige Passage, von der
ich sagte, dass sie die terminologische Camouflage zerreiflt, mit
der die Anthropologie ihren subjektiv-idealistischen Charakter
verdeckt.

Setzung, Selbstsetzung und das Ganze

Damit kommen wir unversehens zu Fichte zuriick, der eben diesen
Vorgang unter der Kategorie des Setzens gefasst hat. Fichte hat die
cartesische Wende ernst genommen und radikalisiert — und in die-
ser Radikalisierung zugleich die Mdglichkeit einer realistischen
Deutung des Idealismus erdffnet. Indem das Ich das Nicht-Ich
setzt und sich selbst gegen das Nicht-Ich setzt — denn jede Set-

17 | Dann miisste es allerdings daneben auch das Nichts geben kdnnen;
die Unmaglichkeit, das Nichts zu denken, weil es ja immer als etwas gedacht
werden miisste, macht auf die Uneigentlichkeit eines solchen nominalen
Seinsbegriffs aufmerksam.

37

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

zung ist nicht nur Setzung des Gesetzten, sondern auch des Set-
zenden - wird die Unterscheidung von Subjekt und Objekt als Re-
flexionsverhiltnis erkannt (vgl. Hegel 1970: Bd. 8-10). Der
Mensch ist weder der Grund des Seienden, noch seiner selbst, noch
sind die anderen Seienden der Grund des Menschen, sondern
Mensch und Seiende sind Momente eines Ganzen, das ist'®, und
an dem das Sein des Ganzen sich im Verhdltnis der Momente zu-
einander zeigt. Der Mensch aber — im Unterschied zu allen Seien-
den, denen kein Selbstbewusstsein zukommt — benennt dieses
Verhiltnis und macht es damit fiir sich gegensténdlich.®

Mit der kategorialen Handlung des »>Setzens« ist das transzen-
dentale Verhdltnis von Mensch und Welt gesetzt. Die iterative For-
mulierung >Setzen des Setzens¢ zielt auf einen Ursprung in der
Selbstbeziiglichkeit; dies ist dieselbe Struktur, wie sie in der s>Re-
flexion der Reflexion« vorliegt oder wie Emil Lask (1923) sie im
Terminus >kategoriale Form« zu fassen versuchte. Die Welt ist >ge-
setzt¢, indem ich mich selbst als begrenzt, das heilRt beschrankt
durch anderes >setze« — eine dialektische Grundfigur des Denkens,
die schon im platonischen Parmenides ausgedacht wurde (vgl. Lieb-
rucks 1949). Und alles andere, das innerhalb dieser, meiner Gren-
zen Ich nicht bin — wohl aber als von mir ausgeschlossen denke —,
ist die Welt.

Mit dem >materialen Apriori< der Grenze, ein »>diesseits< und ein
sjenseits< der Grenze Liegendes zu setzen, ist der Unterschied von
Teil und Ganzem gegeben. Ich >diesseits< der Grenze und alles an-
dere >jenseits< der Grenze sind zusammen das Ganze, von dem ich
selbst ein Teil bin und als dessen Teil ich mich »setze<. Noch einmal
darf an Fichte erinnert werden: »So wie dem Ich ein Nicht-Ich ent-
gegengesetzt wird, wird demnach das Ich, dem entgegengesetzt
wird, und das Nicht-Ich, das entgegengesetzt wird, theilbar ge-

18 | Deshalb ist sein-Denken notwendig und auch méglich. Diese Umkeh-
rung des Fundierungsverhaltnisses der Modalitdten benutzt Lensink (1994:
180ff.), um das metaphysische Fragen zu erhellen; sie steht in Relation zu
der Leibniz-Frage »Warum ist {iberhaupt etwas und nicht vielmehr nichts?«.
Wenn Denken etwas-Denken ist (und was sollte es sonst sein?), so ist es
auch notwendig, dass es sein denkt. Wenn ein Ganzes ist, innerhalb dessen
der denkende Mensch als ein Moment ist und sich zu Anderem verhalt, dann
ist es auch notwendig maglich, dass er sein denken kann und muss; denn
dann ist es ganz und gar unméglich, nichts zu denken.

19 | Das ist in der Tat seine >Sonderstellungs, die kein dominium terrae,
wohl aber die cognitio essentiarum, die Erkenntnis der Wesenheiten, ein-
schlie3t.

38

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

setzt« (Fichte 1845a: 109). Die humanwissenschaftliche Anthropo- Kritische Exposition
logie hat die Gebietsstruktur dieses Teils, der ich bin, und also die einer ontologisch
Gattungseigenschaften aller Menschen gemdR dem »Begriff von zu fundierenden
denkenden Wesen meines Gleichen« (Fichte 1845b: 186) zu unter- Anthropologie
suchen; eine philosophische Anthropologie dagegen hat es mit der
Frage zu tun, wie der Teil sich als Teil konstituiert.
Konig hat in seiner Aufhellung der Grundziige spekulativer
Philosophie Nachdruck darauf gelegt, dass das Denken des Ganzen
nicht davon entbinde, »erst das Einzelne denken zu miissen« (Ko-
nig 1926: 46). Der Ubergang vom Einzelnen zum Ganzen werde
im »Erfassen eines Teils als Teil« vollzogen — also nicht in seinem
So-sein, sondern in seinem Beschranktsein. »Das Ganze ist das
Grenzenlose, Unendliche, das niemals anschaulich vor uns liegt«
(ebd.: 80). Anschaulich ist immer nur ein endlicher Ausschnitt aus
dem Unendlichen, also ein Begrenztes. Die Grenze des Begrenzten
enthdlt dann die notwendige Mdéglichkeit, {iber sie hinauszugehen
(als Potenzialitdt und als Tendenz); sie trdgt an sich selbst zu-
gleich die Indices »dieseits< wie auch jjenseits<. Das heil3t aber, sie
scheidet nicht nur das Eingegrenzte von anderen, sondern sie ist
auch der Ort ihres Zusammengehens und damit des mdglichen
Ubergangs vom Einen ins Andere. Sie ist kein Drittes neben Dies-
seits und Jenseits, sondern die kategoriale Form, die Dieses und
Jenes als Dieses und Jenes konstituiert. »Wohl tritt die Grenze un-
ter Umstdnden als prdgnante Gestalt hervor, aber sie ldf3t sich
nicht dem ihr Begrenzten oder dem, woran sie als Grenze stofit,
gegeniiber als Eigenes fassen. Fiir die bloRe Anschauung mag es
scheinbar gelingen, wie man beispielsweise die Konturen durch
einfache Linien zeichnerisch wiedergeben kann. Aber der Linie
entspricht keine eigene Entitdt. Sie hdlt, was seinem Wesen nach
pures Ubergehen vom Dingkdrper zu dem ihn umgebenden Medium
ist, sinnlich nur durch die Heraushebung des begrenzten Raumge-
bietes aus der Umgebung fest« (IV/151). Und was Plessner hier
vom sinnlich gegebenen Korper im Raume sagt, gilt in strenger Me-
taphorik (vgl. Holz 1955, 1990b, 2002; Zimmer 2003a)? auch von
der Bestimmung des Begriffs, der de-finitio.
Dieses Wesen der Grenze, nicht ein Seiendes zwischen A und B,
sondern das reine Zwischen-Sein im Kontinuum AB zu sein, bringt
es mit sich, dass die Setzung von Grenzen »die gegenseitige unend-
liche Beziiglichkeit und Korrelativitit der Teile« (Konig 1926: 80)

20 | Wir unterscheiden zwischen >notwendigen< Metaphern, ohne die eine
Sache iiberhaupt nicht gesagt werden kann, und >kontingentens, die nur als
rhetorischer o. poetischer Schmuck zur begrifflichen Fassung hinzukommen.

39

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

innerhalb des grenzenlosen Kontinuums, das das Ganze ist, konsti-
tuiert. Jeder Teil wird so zum Trdger des Prozesses, der das Ganze
ausmacht. Ein Korper ist, wenn »ihn seine Grenzen nicht nur ein-
schlieRen, sondern ebensosehr dem Medium gegeniiber aufschlie-
Ren (mit ihm in Verbindung setzen), iiber ihm hinaus. [...] Besteht
das Wesen der Grenze aber im Unterschied zur Begrenzung darin,
mehr als die bloRe Gewihrleistung des Ulbergehens zu sein, nim-
lich dieses UTbergehen selbst, so muR ein Ding, welchem Reich des
Seins es auch zuzurechnen sei, wenn es die Grenze selbst hat, die-
ses Ubergehen selbst haben« (IV/182). Plessner hat daraus die
Konsequenz gezogen, dass eine apriorische Typologie des Grenz-
Wesens die kategoriale Formation einer Spezifikation der Natur
nach unterschiedlichen Seinsmodi liefere.

Das ist ein allgemeines, ontologisches, Naturphilosophie be-
griindendes Prinzip. Es ist aber, wie leicht einzusehen ist, auch das
Prinzip der philosophischen Anthropologie. Denn kein Teil erfasst
sich als Teil, es sei denn, er konnte sich selbst und sein Verhdlt-
nis zum Ganzen vor sich stellen, also von sich und seiner Situiert-
heit Abstand nehmen. Diese Reflexion geschieht im Denken und ist
die Bedingung der Mdglichkeit, dass das denkende Wesen sich als
frei setzt. Sich als begrenzt setzend, setzt das Ich sich selbst und
sein Verhiltnis zum Ganzen.?! Der Teil »steht dann anscheinend
gleichberechtigt dem Ganzen gegeniiber. Aber auch er enthiillt
seinen Ursprung in der Einheit von Ganzen und Teilen und kann ihr
deshalb nicht entfliehen. Selbstdndig ist daher weder das Ganze
noch der Inbegriff der Teile, sondern die Einheit ihres Ursprungs«
(Konig 1926: 83).

Der Anschein von Selbststandigkeit des Teils — des Teils zumal,
der ich selbst bin und der mithin sich selbst setzt — bedingt die
transzendentalphilosophische Wende. Als sich selbst und sein Ver-
hdltnis zu anderen — zu allen anderen, zur Welt setzend, ist das
Ich konstitutiv, und die Welt bildet sich im Prozess der Konstruk-
tion durch das transzendentale Subjekt. Die Anthropologie hitte
dann aufzuzeigen, wie aus dem transzendentalen Akt der Setzung
(des Nicht-Ich durch das Ich, oder noch praziser: der Grenze zwi-
schen Ich und Nicht-Ich) die spezifischen Leistungen des empiri-
schen (natiirlich-gesellschaftlichen) Menschen als Konstitution
von Welt zu begreifen sind. Die materialistische Variante ware,
»Grenze«< nicht als gesetzt im Akt des cogito zu griinden, sondern
sie als unhintergehbare Formbestimmtheit des materiellen Seien-

21 | Hier wird nun ganz deutlich, warum Fichtes Denkschritte unerldsslich
fiir die Exposition unseres Problems sind.

40

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den anzunehmen; allerdings wdre die Geltung einer solchen An- Kritische Exposition
nahme logisch doch wieder nur im Riickgang auf das cogito zu ver- einer ontologisch
ankern, wenn man sie nicht irrationalistisch-dezisionistisch aus zu fundierenden
dem Willen entspringen lassen mdchte. Die philosophische Anthro- Anthropologie
pologie scheint also auf die Option fiir den Idealismus festgelegt.

Der transzendentale Schein der Subjektprioritat

Es fragt sich also, ob die konstitutive Prioritdt des Subjekts als ein
>transzendentaler Schein¢ (vgl. Holz 1990d) wenn auch vielleicht
notwendig auftretend, dargetan und so der philosophischen An-
thropologie ein realistischer Sinn wiedergegeben werden kann,
den sie im Verfahren ihrer Begriindung verloren hatte. Zweifellos
gibt es erkenntnistheoretisch unausrdaumbare Griinde, die Selbst-
gewissheit des Subjekts und seiner kategorialen Leistungen der
Objektkonstitution vorzuordnen. Das So-sein des Anderen, welches
das Ich sich entgegensetzt, wird durch diesen Akt der Setzung be-
stimmt. Die endliche Pradikatenmenge, die dem bestimmten Objekt
beigelegt werden kann, ist Ergebnis eines konstitutiven konstruk-
tiven Zugriffs auf das unbestimmt grenzenlose Jenseits des sich
selbst innerhalb der Grenze haltenden Subjekts. Auch wenn dieses
Jenseits als eine Fiille von An-sich-Seienden vorausgesetzt wird —
der jeweils gesetzte bestimmte Gegenstand ist in seiner Gegen-
standlichkeit ein Konstrukt der Aktivitdt des Subjekts. Und das gilt
auch dann, wenn das »>Setzen« nicht als eine Handlung des cogito,
sondern als »gegenstandliche Tatigkeit< im Sinne materieller Bear-
beitung oder physischen Verzehrs eines anderen an sich Seienden
aufgefasst wird. Das Konzept der materiell gegenstdandlichen Tétig-
keit?? enthilt zwar den Schliissel zur Auflosung des transzenden-
talen Scheins, aber nicht unmittelbar und nicht ohne spekulative
Vermittlungsschritte (vgl. Holz 1980, 1991).

Die allgemeine formalontologische Grundlage einer solchen
Vermittlungsstruktur liegt in der Verfassung jedes Teils, siiber ihm
hinaus< zu sein und also aktiv ins Andere hineinzuwirken. Vom
sich setzenden Begrenzten aus gesehen ist dieses Ubergehen in
ein Anderes sein Werden; es wird dabei nicht ein ganz Anderes,
Neues, sondern verdndert sich auf der Grundlage dessen, was es

22 | Vgl. Holz (1983: 127ff.), wo das Konzept der >gegenstindlichen T&-
tigkeit< aus den Gkonomisch-philosophischen Manuskripten von Marx (1968:
465ff.) zu einer Ontologie ausgearbeitet wird. Siehe auch schon ebd.:
S. 42ff.

41

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

ist, indem es sich >fortbestimmt¢. Die >Fortbestimmung des Be-
griffs< ist bei Hegel die Weise der Selbstbewegung des Begriffs. In
der prinzipiell unendlichen Prddizierbarkeit (Bedeutungserweite-
rung oder besser: -anreicherung) eines Begriffskerns ist diese Be-
wegung in der logischen Sphdre wesensmdf3ig angelegt. Plessner
hat dieses Bewegungsprinzip, dem kategorial das aristotelisch-
leibnizsche Schema von Mdglichkeit und Wirklichkeit als Realitdts-
grade (vgl. Holz 1990c) zugrunde liegt, auf das Naturseiende an-
gewandt (womit er die Perspektive der aristotelischen Physik ein-
holte): »Insofern es iibergeht, verldt natiirlich das Ding seine Be-
grenzung. Setzt es gegen dieses (wesensnotwendige) Verlassen
seines Bereichs nicht in irgendeinem Sinne ein Beharren, so zer-
lduft es und fallt der Vernichtung anheim. [...] Zum Sinn der Gren-
ze gehort auRer dem Moment des Ubergehens das Moment des
Stehens. [...] Grenze ist stehendes Ubergehen, das Weiter als Halt,
das Halt als Weiter. Infolgedessen ist das »Produkt< aus beiden
Momenten nicht das einfache, grenzauflésende Werden, welches
das Jetzt nur als Limes enthdlt, sondern Werden eines Beharrens,
Beharren eines Werdens: die >Momente« des Stehens und Uberge-
hens vereinigen sich. [...] Das Werden bestimmt sich als das Wer-
den eines Etwas (eines Beharrenden) in dem Modus, daR das Be-
harren das Werden >trdgt¢, oder das Beharren bestimmt sich als das
Etwas eines Werdens, wobei das Werden das Beharren trdgt. Jede
Bestimmungsform ist ein Moment dessen, was ProzefS heifft. Im
ProzeR geht 1. ein Beharren in Werden iiber, etwas wird, ohne an
diesem Werden sich aufzulésen und sein Sein ganz an dieses Wer-
den zu verlieren, und in gleichem Sinne fiihrt 2. das Werden zu ei-
nem Beharren, wird etwas, ohne an diesem Etwas sich zu hemmen
und sein Wesen an seinem Gegenteil einzubiiRen« (IV/189).

Diese Prozessualitdt des einen Teils entspricht nun aber der
Prozessualitdt jedes anderen Teils, weswegen — wie schon gesagt
wurde und nun weiter ausgefiihrt werden kann - »es die gegensei-
tige unendliche Beziiglichkeit und Korrelativitdt der Teile ist, deren
Aufweisung ihre Interpretation als Teile, als komplexe Gegenstand-
lichkeiten von grenzenlosem Ganzen und begrenzender Bestim-
mung, als Identitdten von Allgemeinheit und Besonderheit, recht-
fertigt. An ihr muR daher sozusagen ein Reflex des grenzenlosen
Ganzen [...] objektiv erfasshar werden« (Kénig 1926: 80). Ontolo-
gisch geht es um den Primat der Wechselwirkung, der die Konstitu-
tion von Welt verbiirgt (vgl. Holz 1987a). Welt ist gegeben als ein
universales Wechselwirkungssystem, in dem jedes sich fortbe-
stimmt, indem es die im Ubergehen sich verindernde Relation zu
allen anderen als Wirkung des allseitigen Prozesses in sich real

42

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ausdriickt; dies ergibt eine universelle-multiple Reflexionsstruktur Kritische Exposition
(vgl. Holz 1983: 17ff.).? einer ontologisch
Soweit, in Andeutung, das ontologische Fundament, auf dem zu fundierenden
eine philosophische Anthropologie aufruht. Ein universelles Refle- Anthropologie
xionssystem besitzt prinzipiell die Fahigkeit zur Reflexion der Re-
flexion (vgl. Holz 1983: 40ff.). Man kann sich das leicht an einem
Schema klarmachen: A reflektiert B, C, D; B reflektiert A, C, D; C
reflektiert A, B, D; D reflektiert A, B, C. B, C und D reflektieren also
jedes auf seine Weise (in einem anderen Kontext) A. Wenn A aber
B, C, D reflektiert, so reflektiert es die Reflexion von Ain B, C, D
mit. Das Denken ist nun derjenige Seinsmodus, in dem diese Refle-
xion der Reflexion nicht nur stattfindet, sondern als solche aufge-
fasst wird. Weil das Denken in diesem Akt der Reflexion der Refle-
xion sich auf sich selbst richtet, scheint die erste, einfache setzen-
de Reflexion, in welcher sich das Ich des »ich denke< durch Unter-
scheidung von anderen bestimmt oder setzt, als produktiver und
nicht als reflexiver Akt, der das Seiende in seiner mannigfachen
Bestimmtheit schon voraussetzen wiirde. Und da die Gewissheit
des cogito einzig in ihm selbst liegen kann, entspringt hier unaus-
weichlich der transzendentale Schein.
Nun kann aber die Evidenz des »ich denke« (= sum cogitans)
zwar nicht mehr begriindet, wohl aber fundiert werden. Jenes Ich,
das im »ich denkec erscheint, ist doch selbst schon ein Allgemei-
nes, das die jeweiligen Momenterfahrungen meiner selbst in der
Serie von impressions, von >Daten¢, in die ich mein Ich-Bewusst-
sein auflésen kann, in einem ihnen gemeinschaftlichen Gehalt zu-
sammenfasst. Die Identitdt des beharrenden Ich bedeutet ein ers-
tes, grundlegendes, unterstes Allgemeines, ohne das es kein Den-
ken gdbe. Die Bewusstseinsmomente, die das Material fiir das
Selbstbewusstsein des Ich, also fiir die Evidenz des »ich denke< ab-
geben, entspringen aber in dem sinnlich-materiellen Auftreffen des
natiirlichen (biologischen) Wesens Mensch auf die ihm entgegen-
stehende dulere Welt. Die leiblich-materielle Gegenstandsbezie-
hung ist die Voraussetzung, dass das Ich sich den anderen Seien-
den entgegensetzt, das heiRt sich selbst setzt. Erst dieser Akt der
Unterscheidung, der die Einheit einer natiirlichen, ganzheitlichen
Relation in ihre Glieder zerlegt (dtatpeoig), macht das »ich denke«
zu einer selbststandigen Entitdt und ldsst damit die Frage nach der
Gewissheit der Entsprechung von Denken und Sein aufkommen.
Die urspriingliche, leiblich-materielle Gegenstandsbeziehung

23 | Die leibnizsche Monadenlehre ist ein Modell dieser Welt konstituie-
renden universellen Reflexivitdt der Seienden (vgl. Holz 1987hb, 1992).

43

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch — Natur ist bei solchen Lebewesen, die in bewegter Zuwendung zur Umwelt
Helmuth Plessner und nicht in zustdndlichem Aufnehmen ihre Reproduktion betrei-

und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

ben, gegenstindliche Tétigkeit. In ihr vollzieht sich der Ubergang
von der Momenterfahrung des »Dieses-da¢ (hic) zu der Allgemein-
heit des »so beschaffenen Dieses< (talis) oder >Dieses als Dieses¢
(vgl. Konig 1978: 149, 154). Hier entsteht neben dem Reich der
Seienden und ihrer Realbeziehungen (der >Welt<) das zweite Reich
der Allgemeingegenstdndlichkeiten, Begriffe, Worter und ihrer lo-
gischen Beziehungen - und zwar ist dieses zweite Reich der einzi-
ge Inhalt des »ich denkes, ein Inhalt, der ungeachtet seiner relati-
ven Selbststdndigkeit nur einen Sinn hat, wenn er als Reprdsen-
tanz, als Ausdruck oder Spiegelbild des Realseienden gedeutet
wird. Eine philosophische Anthropologie hat dann ihren Gegen-
stand bestimmt und begriffen, wenn sie den Menschen, ausgehend
von seiner transzendentalen Subjektivitdt und deren Verkehrung
wieder umwendend, als das Spiegel-Wesen begreift?, das aus der
Vereinzelung des praktischen Dieses in der gegenstdndlichen T&-
tigkeit zum Bild oder Modell des Ganzen der Welt in der Bewegung
des Begriffs iibergreift. Die Ausarbeitung der Merkmale gegenstand-
licher Tatigkeit und ihres Aufgehobenseins in der zweckgerichte-
ten, planvollen Arbeit entwirft dann das Feld der humanen Exis-
tenz, in dem alle spezifischen Leistungen des Menschen sich ent-
falten und das sich mit dieser Entfaltung stdndig erweitert. Hier
erst entspringt aus der philosophischen Anthropologie die Anthropo-
logie als Grundlagentheorie der Humanwissenschaften.

Wird dagegen die Anthropologie, die von der faktischen Lage
des Menschen ausgeht, zur philosophischen Grundwissenschaft er-
hoben, so reproduziert sie die subjektivistische Verkehrung, deren
Aufhebung gerade die Aufgabe der Reflexion der Reflexion ist, also
der spekulativen Methode der Dialektik, die Engels als den durch
die hegelsche Philosophie gewonnenen neuen Inhalt gegen die
bloRe Form des idealistischen Systemkonstrukts retten wollte (vgl.
Holz 1997b: 328ff.), weswegen er Feuerbachs Wendung zum
scheinbaren Materialismus der Anthropologie fiir eine Sackgasse
hielt: »»Der Mensch, der urspriinglich aus der Natur entsprang, war
auch nur ein reines Naturwesen, kein Mensch. Der Mensch ist ein
Produkt des Menschen, der Kultur, der Geschichte« [Feuerbach] -
selbst dieser Ausspruch bleibt bei ihm durchaus unfruchtbar. [...]
Aber der Schritt, den Feuerbach nicht tat, mulRte dennoch getan
werden; der Kultus des abstrakten Menschen, der den Kern der

24 | Die Rede vom Spiegel ist eine exakte Metapher; siehe Holz 1961,
1990b,d, 2003a.

44

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Feuerbachschen neuen Religion bildete, muRte ersetzt werden Kritische Exposition
durch die Wissenschaft von den wirklichen Menschen und ihrer ge- einer ontologisch
schichtlichen Entwicklung« (Engels 1962: 287, 290). Hegels objek- zu fundierenden
tiver Idealismus hatte wenigstens die Welt der Geschichte als einen Anthropologie
Prozess dargestellt, der zwar vermittelt durch das Handeln der
Menschen geschieht, aber auf der Grundlage der Seinsbestimmun-
gen, die er nur als Geist darstellen konnte. Nun kam es darauf an,
die geistige Totalitdt als das Denken der materiellen Welt, der Ge-
schichte der Natur und der daraus hervorgegangenen menschli-
chen Gattung aufzufassen, die dem Denken vorausliegt und sich in
ihm spiegelt.

So hat eine Widerspiegelungstheorie, die nicht zu eng bloR als
Erkenntnistheorie, sondern als dialektisch-materialistische Ant-
wort auf die Grundfrage nach der Identitdt von Sein und Denken
im Selbstunterschied entwickelt wird, ihren formellen Grund in
dem spekulativen Begriff des Sein-Denkens als des Denkens, in
dem das Sein als seine Ursache und sein Erwirkendes enthalten ist.
Hier wird dann der Mensch im Zusammenhang einer Dialektik der
Natur gesehen, die den Aufstieg vom anorganischen Stoff zu den
hochsten Differenzierungen des Geistigen als materiellen Prozess
iiber die >Stufen des Organischen« (wie es bei Plessner heiRt) dar-
zustellen vermag. In diesem Zusammenhang hat eine, ihrer Wurzel
in der Biologie nicht untreu werdende Anthropologie, die sich
nicht als anthropozentrische Weltanschauungslehre, sondern als
Teildisziplin einer Dialektik der Natur versteht, ihren guten Sinn.
Helmuth Plessners Forschungen und sein Systemansatz stehen da-
fiir reprdsentativ — weshalb wir ihn eingangs von der hier vorgetra-
genen Kritik ausgenommen haben. Es ist indessen das Elend der
Anthropologie, dass sie — seit Scheler und bis hin zu ihren jiings-
ten Vertretern - ihre Grenzen zu iiberschreiten und sich die Funk-
tion einer Grundlagendisziplin anzumafRen pflegte. Der dunkle
Schatten Heideggers fdllt iiber diese Stromung, der sich selber
wohl immer gegen anthropologische Deutungen seiner Existenzial-
ontologie verwahrte, ihr aber doch mit seiner Verankerung der
Seinswahrheit im Dasein - also in der faktischen Wirklichkeit des
Menschen — die subjektivistische Wendung gab. Materialistisch wie
spekulativ kann die Anthropologie nie zur Grundlagen- oder auch
nur Zentraldisziplin der Philosophie werden. Der Verzicht auf die
Dialektik der Natur oder zum Mindesten auf eine dialektische all-
gemeine Ontologie fiihrt in die Bodenlosigkeit des Nihilismus, den
Nietzsche als die Konsequenz der neuzeitlichen Denkens, das heifdt
der Philosophie des biirgerlichen Zeitalters seit Descartes, beschwo-
ren hat (vgl. Holz 1976: 99ff.).

45

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783829401262-001 - am 14.02.2026, 18:24:21, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839401262-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

