
Forum: Krieg gegen den Terror?

Daniel Witte

Bedrohung von innen: »Terror-Tourismus« und
Gegenkultur

Der Beitrag interpretiert das als »Terror-Tourismus« bezeichnete Phänomen als
eine gegenkulturelle Protestform. Ausgehend von der Infragestellung der Dichoto-
mie »Innen vs. Außen« werden zunächst drei zentrale Argumente skizziert, welche
die Partizipation europäischer Jugendlicher an Gruppierungen wie dem so ge-
nannten »Islamischen Staat« (IS) erklären sollen. Als Ergänzung dieser unvoll-
ständigen Teilerklärungen wird sodann vorgeschlagen, Dschihadismus und IS-Kult
als eine Jugend- und Gegenkultur zu deuten. In einem dritten Schritt wird argu-
mentiert, dass ökonomische und sozio-kulturelle Bedingungen identifiziert werden
müssen, die das Aufkommen einer solchen radikalen Gegenkultur ermöglicht haben.
Der Beitrag schlägt vor, solche Bedingungen in Eigenarten des gegenwärtigen
(»neuen«) Kapitalismus und einem kulturell darin verwurzelten Konformismus zu
suchen. Er schließt mit einem Hinweis auf die parasitäre Struktur des gegenwärti-
gen Dschihadismus und sein Verhältnis zu Paradoxien der modernen Gesellschaft.

Schlagworte: Terror-Tourismus, Dschihadismus, Gegenkultur, Protest, Konformismus

Einleitung: Falsche Unterscheidungen

In einem Kommentar zu den Terroranschlägen des 13. November 2015 in Paris hat
Georg Diez (2015) ein äußerst bedenkenswertes Bild gezeichnet. Den Ausgangs-
punkt bildet das Charlie Hebdo-Titelblatt, auf dem es sinngemäß hieß: »Sie haben
die Waffen, wir haben den Champagner«.1 Diez nimmt dies zum Anlass, nach der
»politischen Bedeutung« dieser Dichotomie von »sie« vs. »wir«, »Waffen« und
»Champagner« zu fragen und gelangt letztlich zu einem Schluss, der die Gegen-
überstellung von Innen und Außen in Frage stellt und damit anders sehen lässt. Im

1.

1 Vgl. die Ausgabe vom 18. November 2015. Die Karikatur ist unterschrieben mit den Sätzen: »Ils
ont les armes. On les emmerde. On a le champagne!«.

ZeFKo 5. Jg. (2016), Heft 1, S. 65 – 78, DOI: 10.5771/2192-1741-2016-1-65 65

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


Zentrum stehe vielmehr die Einsicht, dass an jenem Abend »Jugend auf Jugend
geschossen […], 25-jährige Franzosen 25-jährige Franzosen getötet haben« (Diez
2015). Das Problem sei zunächst einmal ein innergesellschaftliches – und die Ant-
wort auf dieses Problem liege bei »unserer« Jugend.

Tatsächlich wurde von Seiten der Politik und der Medien rasch eine Grenze zwi-
schen »ihnen« (den islamistischen AngreiferInnen) und »uns« (den freien westlichen
Gesellschaften in toto) in den Diskurs eingezogen: So etwa, wenn die Anschläge als
»Angriff auf unseren Lebensstil« gekennzeichnet wurden und damit als Ausdruck
einer von außen über Europa heraufziehenden Bedrohung. Die politisch- militärische
Beantwortung dieses »neuen« Problems mit der klassischen Formel »Krieg« und
Luftschlägen in Syrien entspricht passgenau diesem manichäischen Weltbild und
einer Logik des »wir-gegen-sie«. Es ist die gleiche Logik, mit der auch in der Vergan-
genheit Europa gegen Angriffe von außen, Deutschland am Hindukusch und die Frei-
heit des Westens in Bagdad verteidigt wurden. Der Krieg erscheint dann, wenn auch
nur als ultima ratio, so doch als eine letztlich adäquate Reaktion. Die zugrundeliegen-
de Exteriorisierung des Anderen jedoch ist sachlich falsch. »Sie« sind nicht nur in
einem metaphysischen oder psychoanalytischen Sinne ein Teil von »uns«, sondern
ganz konkret, nämlich mit Blick auf territoriale, staatsbürgerliche und gesellschaft-
liche Zugehörigkeiten. Die AngreiferInnen von Paris kamen gerade nicht von außen,
sondern waren Kinder europäischer Gesellschaften, die auf ihre Altersgenossen
schossen. Sofern dieser Sachverhalt einen bestimmten Schwellenwert überschreitet,
spricht man von Bürgerkrieg. Diese Verwechslung ist folgenreich und führt immer
wieder in ebenjene Provokations- und Kriegsfalle, auf die der Terrorismus strategisch
abzielt (Waldmann 1998; Witte 2005; 2007). Nicht weniger problematisch ist aber,
dass diese falsche Dichotomisierung des Konfliktes zudem die Möglichkeit verstellt,
Ursachen und Hintergründe des Problems zu verstehen.

Klassische Erklärungsansätze

An Erklärungen terroristischen Handelns im Allgemeinen fehlt es nun gewiss
nicht.2 Das vielfach als »Terror-Tourismus« bezeichnete Phänomen3 stellt sozial-

2.

2 Vgl. aus der Fülle der Literatur etwa die Zusammenstellung ganz unterschiedlicher theoretischer
Perspektiven bei Kron/Reddig (2007) sowie zuletzt und als einen integrativen Ansatz Kron (2015).

3 Die Herkunft des Begriffes »Dschihad-« bzw. zuletzt v. a. »Terror-Tourismus« lässt sich nicht ein-
deutig nachweisen. Während einzelne Verwendungen bis in die frühen 2000er-Jahre zurückreichen,
erlangte der Begriff insb. im Jahr 2014 an Prominenz; er findet sich etwa in einem Interview mit
dem Präsidenten des Verfassungsschutzes Hans-Georg Maaßen vom 28. April d. J. (vgl. BfV 2014)
sowie ab etwa Sommer 2014 wiederkehrend in der medialen Berichterstattung. 2015 spricht auch
die offizielle Internetseite des Deutschen Bundestages unter Bezug auf einen Gesetzentwurf »zur

Forum: Krieg gegen den Terror?

66

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


wissenschaftliche BeobachterInnen allerdings vor Rätsel, geht es hier doch nicht
um in Kriegsgebieten primärsozialisierte Dschihadisten, die militärische Aggressi-
on oder die Schattenseiten kultureller Globalisierung über viele Jahre vor Ort er-
fahren haben. Vielmehr stehen – zunehmend – junge Menschen aus dem Zentrum
Europas selbst im Fokus, die sich dem IS in Syrien und dem Irak anschließen und
zum Teil auch wieder mit konkreten Absichten, den Dschihad gegen den Westen
»daheim« fortzusetzen, zurück in ihre europäischen Heimatländer reisen. Drei Er-
klärungsfaktoren sind dabei relativ unumstritten:

Zum einen liefern die internen Entwicklungen in einer Vielzahl arabisch-isla-
mischer Länder Ansatzpunkte für Empörung und Kritik – zuvorderst soziale und
ökonomische Missstände, Korruption und Vetternwirtschaft sowie schwere Men-
schenrechtsverletzungen. In den Blick rücken hier aber zunehmend auch die viel-
fältigen Weisen, auf die westliche Gesellschaften in diese Probleme involviert sind.
Dies betrifft etwa die destabilisierenden militärischen Interventionen in Afghanistan
und Irak, aber auch den vielerorts zu vernehmenden Vorwurf einer Doppelmoral
des Westens, dem die Verfolgung ökonomischer und geostrategischer Interessen
und – entgegen allen Forderungen nach Demokratisierung – die Stützung autoritärer
Regime vorgeworfen wird. Vor diesem Hintergrund erscheint gerade die arabische
Welt heute als die zentrale Projektionsfläche für Akteure, die Solidarisierungen mit
Schuldzuschreibungen gegenüber westlichen Gesellschaften zu verknüpfen suchen.
Vielfach verschärft sich dieser Effekt noch durch einen allzu unkritischen Umgang
mit einer kolonialen Vergangenheit,4 die nicht wenige Beobachter bis in die Ge-
genwart hinein mit neuen Mitteln kontinuiert sehen.5

Zum zweiten ist es soziologisch geradezu ein Gemeinplatz darauf hinzuweisen,
dass die qualitativ und auch quantitativ immer weitreichendere Exklusion gerade
junger MigrantInnen sowie Nachkommen von EinwandererInnen einen Nährboden
für Radikalisierungsprozesse liefert. Die Folgen ökonomischer Perspektivlosigkeit,
sozialer Stigmatisierung, räumlicher Segregation und des Entstehens langfristig

Änderung der Verfolgung der Vorbereitung von schweren staatsgefährdenden Gewalttaten« (Druck-
sache 18/4087) von »Terror-Tourismus« (vgl. Deutscher Bundestag 2015). Die Gesellschaft für
deutsche Sprache e.V. wählte selbigen Begriff bei der Wahl zum »Wort des Jahres 2014« auf Platz
8 (GfdS 2014). Daneben haben sich international der Begriff des foreign (terrorist) fighters bzw. im
offiziellen deutschen Sprachgebrauch auch die Formulierung »Personen, die aus islamistischer Mo-
tivation aus Deutschland in Richtung Syrien oder Irak ausgereist sind« (u. ä.) etabliert (so etwa
wiederholt BKA et al. 2015).

4 Vgl. in einer europäischen Perspektive etwa Eckert (2008), mit einer Vielzahl von Verweisen.
5 Während Dabashi (2012) den arabischen Frühling noch in diesem Sinne als eine historische Zäsur

begreift, muss heute bereits wieder die Frage aufgeworfen werden, was ein mögliches Scheitern der
gesellschaftlichen Transformationsprozesse insbesondere in den Ländern des Maghreb in diesem
Zusammenhang bedeuten würde.

Daniel Witte

ZeFKo 5 (2016): 1 67

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


»abgehängter Milieus«6 werden insbesondere dort noch verstärkt, wo Integrations-
defizite durch städtebauliches Versagen potenziert werden. Ausgrenzungserfahrun-
gen liefern häufig den Ausgangspunkt für eine Suche nach alternativen Quellen von
Sinn, Identität und Solidarität jenseits der Mehrheitsgesellschaft und islamistische
Ideologie wie auch Gemeinschaftsstrukturen vermögen hierauf eine mögliche Ant-
wort zu geben (vgl. Tietze 2006). Nicht zufällig treten in diesem Zusammenhang
die französischen Banlieues vor Augen, worauf Filme wie La haine (Reg. Mathieu
Kassovitz, 1995) ebenso eindrucksvoll hingewiesen haben wie einige der promi-
nentesten soziologischen Beobachter moderner Gesellschaft (z. B. Bourdieu et al.
1997; Castel 2000; Bauman 2005).

Von unbestreitbarer Bedeutung für die Radikalisierung und Mobilisierung von An-
hängerInnen sind schließlich, drittens, die »Neuen Medien«, die im Vergleich auch
noch zu den frühen 2000er-Jahren in zuvor ungekanntem Umfang die Verbreitung
von Propagandamaterial erlauben (vgl. BPB 2011; Steinbach 2012). Mehr oder we-
niger professionell produzierte Dschihad-Videos, zum Teil im Stil von Musikclips
geschnitten und mit religiösen Gesängen unterlegt, stellen regelrechte Werbetrailer
für den sog. Islamischen Staat und den »heiligen Krieg« dar, die weltweit millionen-
fach abgerufen werden. Während Propagandatexte vormals noch quasi von Hand ver-
teilt werden mussten und etwaige VerlegerInnen mit Beschlagnahmung und straf-
rechtlichen Konsequenzen zu rechnen hatten, erlauben die dezentrale Grundstruktur
des  Internets  und  die  unkontrollierbare  Unüberschaubarkeit  von  Diensten  wie
YouTube oder Twitter heute, islamistische Propagandabotschaften weitgehend un-
gehindert, ohne größeres Risiko und vor allem mit globaler Reichweite zu verbreiten.

Dschihadismus als Gegenkultur

So wichtig diese Teilerklärungen sind, so unvollständig erscheinen sie angesichts der
Entwicklungen der jüngeren Vergangenheit. Die Ungerechtigkeiten der Welt haben
wohl schon immer gerade junge Menschen berührt und – mitunter maßgeblich – zur
ihrer Politisierung und Mobilisierung beigetragen. Allerdings waren bislang nur die
wenigstens ernsthaft in Gefahr geraten, selbst nach Vietnam oder Irak in den Krieg zu
ziehen, geschweige denn in größeren Zahlen diese Konflikte »nach Hause« zu tragen.
Dynamiken der Marginalisierung und Exklusion mögen sich dramatisch verschärft
haben, aber die zahlreichen Fälle deutschstämmiger Konvertiten aus z. T. relativ
wohlsituierten Familien im Saar- oder Sauerland, die ihr Leben in den Dienst des IS
stellen, vermag das Exklusionsargument nicht zu erklären. Dass die mediale Bericht-

3.

6 In Anlehnung an Müller-Hillmer (2006).

Forum: Krieg gegen den Terror?

68

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


erstattung stark durch Bilder von Hartz IV-EmpfängerInnen und Langzeitarbeitslo-
sen wie dem Schulabbrecher Robert Baum und dem mehrfach vorbestraften Christian
Emde aus Solingen geprägt ist, muss nicht unbedingt verwundern, und möglicherwei-
se stellen die Anreize, die eine Organisation wie der IS zu versprechen vermag, für im
bürgerlichen Leben Gescheiterte auch noch einmal zusätzliche Motivationsfaktoren
dar. Im vorliegenden Fall greift dieses Argument aber deutlich zu kurz. Es gibt eben
auch Majdi K., den Friseur aus Hilchenbach; Philip B., den Pizzaboten aus Dinslaken;
Samuel W., den Lehramtsstudenten aus Dippoldiswalde; David G., den Elektriker-
lehrling aus einem bürgerlichen Kemptener Elternhaus; und Burak Karan, den tür-
kischstämmigen ehemaligen U-17-Fußballnationalspieler aus Wuppertal, verheira-
tet und Vater von zwei Kindern, der 2013 in Kampfhandlungen in Syrien zu Tode
kam. Eine in Anbetracht der Datenlage weitestmögliche Objektivierung der sozial-
strukturellen Hintergründe der aus Deutschland in den Dschihad gereisten Personen
reproduziert hingegen im Wesentlichen eine Einsicht, die in der Terrorismusfor-
schung keineswegs neu ist – nämlich eine große statistische »Normalität« der betref-
fenden Akteure, und so finden sich unter ihnen auch in nicht unerheblichem Umfang
GymnasiastInnen, AbiturientInnen und Studierende, Auszubildende und Berufstäti-
ge (vgl. BKA et al. 2015: insb. 15-16).7 Der angesprochene Bericht des BKA betont
ausdrücklich, dass »nicht erkennbar« sei, dass sich vom Islamischen Staat in diesem
Sinne »eher ›BildungsverliererInnen‹ angesprochen« fühlten (BKA et al. 2015: 30).

Was aber bringt dann Jugendliche in Deutschland oder Frankreich dazu, ihre ge-
samte bisherige Existenz aufzugeben, um als KombattantInnen an syrische Kriegs-
schauplätze zu reisen und einen »heiligen Krieg«, der vor kurzem noch so weit
entfernt scheinen musste, sogar noch nach Dinslaken oder Solingen, nach London
oder Paris zurück zu importieren?8 In der seit einigen Monaten geführten Diskussion

7 Der BKA-Bericht über die 677 bekannten Personen, die aus Deutschland nach Syrien oder Irak gereist
sind (und von denen zum Erhebungszeitpunkt 35% bereits wieder nach Deutschland zurückgekehrt
waren), weist diese zu 79% als Männer und zu 21% als Frauen aus, mit einem Altersmittelwert von 25,9
Jahren (BKA et al. 2015: 11-12). Nur 34% dieser Personen sind ledig, von fast 40% ist bekannt, dass sie
eigene Kinder haben (BKA et al. 2015: 12). 61% der ausgereisten Personen wurden in Deutschland
geboren (BKA et al. 2015: 13), 64% von ihnen besitzen auch die deutsche Staatsangehörigkeit, 36% gar
ausschließlich diese. Immerhin 17% der erhobenen Personen besitzen keinen Migrationshintergrund.
Von insgesamt 63 Personen ist bekannt, dass sie zum Zeitpunkt ihrer Ausreise SchülerInnen waren (ein
Viertel von diesen GymnasiastInnen); von den 232 Personen, über die Informationen zum Bildungs-
grad vorliegen, besaßen 36% Abitur oder (Fach-)Hochschulreife (BKA et al. 2015: 15). Von 81 der 677
Personen ist bekannt, dass sie vor der Ausreise ein Studium aufgenommen hatten (BKA et al. 2015:
16).

8 In einer Umfrage von 2014 gaben 16% der Franzosen und 27% der französischen Jugendlichen
zwischen 18 und 24 Jahren an, eine positive oder sehr positive Meinung vom »Islamischen Staat«
zu haben (ICM Unlimited 2014).

Daniel Witte

ZeFKo 5 (2016): 1 69

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


klingt hier vermehrt ein weiterer Aspekt an, der bislang vielleicht noch nicht ernst
genug genommen worden ist. Der Dschihadismus bietet demzufolge insbesondere
Jugendlichen eine extreme Möglichkeit, Protest zu kommunizieren, gegen das, was
früher einmal als »Establishment« bezeichnet wurde, zu rebellieren, eine radikale
Infragestellung der herrschenden Ordnung zu signalisieren, in sozialer, kultureller,
politischer und wohl auch spiritueller Hinsicht. Nun rebelliert die Jugend historisch
beinahe universell gegen etablierte Ordnungen, und man hat dies vielfach zu einem
ihr eigenen »Privileg« stilisiert – zumeist in wehmütiger Retrospektive, was möglich
war allein durch die relative Harmlosigkeit der meisten jugendlichen Protestformen
und Gegenkulturen. Vielleicht ist es gerade die Tatsache, dass der Dschihadismus
so gar nicht harmlos ist, die es erschwert, ihn als Jugendkultur zu erkennen (zum
Konzept der Gegenkultur insb. Yinger 1960; 1982).

Genau dies aber legen mittlerweile nicht wenige Autoren nahe: Die österrei-
chische Journalistin Petra Ramsauer (2015: 9) etwa spricht von einer regelrechten
»Dschihadmania« unter jungen EuropäerInnen und nennt den IS »zu einem be-
trächtlichen Teil eine Protestbewegung von Jugendlichen«, mit eigenem Merchan-
dise und Logos auf »Kaffeetassen und Baseballmützen« (Ramsauer 2015: 13-14).
Entsprechend warnt die Initiative jugendschutz.net vor dem gezielten Einsatz von
Propaganda-Stilmitteln, »die der Lebenswelt Jugendlicher entstammen und damit
niedrigschwellige Zugangsmöglichkeiten eröffnen«, etwa populären Comic-Figu-
ren, denen »fanatische Botschaften in den Mund gelegt« werden, Adaptionen des
Videospiels »Call of Duty« als »Call of Jihad« oder Werbebannern, die sich am
visuellen Repertoire der Markenwelt – etwa dem Nike-Logo – bedienen (Franken-
berger et al. 2015: 9-10). Auch die Islamwissenschaftlerin und Religionspädagogin
Lamya Kaddor (2015: 45) deutet den erstarkenden Salafismus in Deutschland »vor
allem auch [als] eine Jugendprotestbewegung, mehr jedenfalls als eine religiöse
Erweckungsbewegung«, und der Anthropologe Scott Atran sprach in einer vielbe-
achteten Rede vor dem UN-Sicherheitsrat am 23. April 2015 von al-Qaida, IS und
verwandten Gruppierungen als »the world’s most dynamic countercultural move-
ment« (Atran 2015). Im Internet und auf Schulhöfen lässt sich beobachten, dass das
Posieren mit IS-Symbolen offenbar immer häufiger als »cool« gilt, und manche
Beobachter konstatieren gar ästhetische Parallelen zwischen der Subkultur des
Gangster-Rap und den martialisch-machistischen Inszenierungen des Dschihadis-
mus (vgl. von Uslar 2015; dagegen aber auch Dietrich 2015; Baschek 2015).9

9 Prominent geworden ist der Fall des ehemaligen Berliner Rappers Deso Dogg, bürgerlich Denis
Cuspert, heute Abu Malik, dessen Propaganda-Videos aus Syrien im Internet Kultstatus genießen
(vgl. etwa Gezer et al. 2014; Berliner Verfassungsschutz 2014).

Forum: Krieg gegen den Terror?

70

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


Neuer Kapitalismus und Konformismus als sozio-kulturelle
Rahmenbedingungen

Und doch muss soziologisch an diesem Punkt noch einmal nachgefragt werden:
nach den gesellschaftlichen Bedingungen nämlich, die eine solche Umcodierung
überhaupt erst erlauben. Schließlich ist expressiver Nutzen keineswegs ein Allein-
stellungsmerkmal des islamistischen Terrorismus: Jugendkulturen, häufig über Mu-
sikstile konstituiert, bestehen fast immer aus einem politischen und ästhetischen
Aufbegehren gleichermaßen. Solange solche »konventionellen« Jugend- und Ge-
genkulturen existieren, bleibt das Erklärungsproblem also weitgehend bestehen, das
sich aus den enormen Investitionen ergibt, die der Dschihadismus auf allen Ebenen
verlangt. Der IS-Jugendkult fällt allerdings in eine Zeit, in der diese kulturellen
Artikulationsformen als Protestformen massiv an Attraktivität und Bedeutung ver-
loren haben. Jugendlichen, die Unzufriedenheit und Opposition kommunizieren und
zudem auch noch ästhetisch, symbolisch und performativ auf diesen Dissens hin-
weisen wollen, stehen heute nicht mehr ohne Weiteres Gruppenzugehörigkeiten zur
Verfügung, die bereits qua Mitgliedschaft und sodann über expressive Symbolik
echte Gegenhaltungen signalisieren würden. Dies mag unter anderem auch einem
Generationeneffekt geschuldet sein, der darin besteht, dass sich ehemals selbst re-
voltierende Elterngenerationen nicht mehr durch den simplen Gestus der Revolte
provozieren lassen. Es ist vielfach hervorgehoben worden, dass »Normcore« –
übereifriger Konformismus – heute noch am ehesten als eine solche Provokation
dienen kann (vgl. etwa Probst 2008; van Rooijen 2014). Eine Alternative besteht
allein darin, das Provokationsniveau radikal zu steigern, um, mit Durkheim (1984:
155-164) gesprochen, Kollektivgefühle noch dort zu verletzen, wo kleinere (etwa
modische) Normverstöße längst keinen Effekt mehr erzielen.

Noch entscheidender ist aber vielleicht die Tatsache, dass die exklusive Zugehö-
rigkeit zu klassischen Jugendkulturen heute auch politisch immer weniger von Be-
deutung ist.10 Die bestehenden Jugendkulturen sind längst durch eine Unterhal-
tungsindustrie überformt, die den Duktus des radikalen Gesellschaftsprotests in
regelmäßigen Abständen auf die Spitzenplätze der Charts und in Mittelstands-Kin-
derzimmer befördert. Die radikale Infragestellung von »bürgerlichen« Werten ver-
schließt heute gerade nicht mehr die Türen zu Feuilletons oder Fernsehstudios, ver-

4.

10 Rupert Weinzierl (2000) führt deshalb den Begriff der »substreams« ein, die im Gegensatz zur
klassischen »Subkultur« gerade durch Hybridität, Pluralismus und das Fehlen stabiler Gruppen-
identitäten gekennzeichnet seien. Ein ganz ähnliches Definitionskalkül liegt den Konzepten »post-
traditionaler Gemeinschaft« sowie insbesondere der »Szene« zugrunde (vgl. insb. Hitzler 1998;
Hitzler et al. 2008; Hitzler/Niederbacher 2010).

Daniel Witte

ZeFKo 5 (2016): 1 71

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


liert damit aber auch ihr Provokationspotenzial (vgl. anstelle vieler Farin 2011). In
dem Maße, in dem Pop allenfalls noch zynisch gebrochen die bestehenden »Ver-
hältnisse« anzweifelt, verliert er auch seine Anziehungskraft als kritischer Gegen-
entwurf und politische Lebensform. Den klassischen Jugendbewegungen war ein
anti-ökonomischer Impetus eigen, der seine Schnittmenge in einer Kritik der Kom-
merzialisierung, des Konsumismus, der Mainstream-Mentalität und in einem Lob
auf den authentischen, nicht in Marktform gebrochenen Ausdruck fand. Der »alte«
Kapitalismus versuchte noch, diesem möglichst verführerische Konkurrenzange-
bote entgegenzusetzen – doch auf Dauer hat sich dies als zu mühsam erwiesen. Der
»neue« Kapitalismus (Boltanski/Chiapello 2003) ist klüger geworden, er vermarktet
nun gerade Antikommerzialität, Autonomie und Abweichung.

Ist Protest also wirklich nur noch paradox, nämlich als manifeste oder latente
Affirmation denkbar? Vermutlich nicht: Für diejenigen, die nach »authentischer«
Provokation und umfassenden Identifikationsangeboten suchen, schließt der Dschi-
hadismus hier allerdings eine echte Angebotslücke. Es geht aus dieser Perspektive
also darum, ihn nicht allein als eine religio-politische Bewegung misszudeuten,
sondern als ein umfassendes (gegen-)kulturelles Angebot – durchaus im
Weber’schen Sinne von »Sinnstiftung und Stellungnahme zur Welt« (vgl. Weber
1988 a: 180). Neben der religiösen und politischen Dimension und gemeinschaftli-
chen Bindungen stellt er auch eine eigene Ästhetik und ein echtes, von ökonomi-
schen »Verunreinigungen« freies Provokationspotenzial zur Verfügung, während
er sich von »profanen« politischen Organisationsformen und vergleichsweise »kon-
ventioneller« religiöser Praxis durch seinen totalen Charakter abhebt. Gerade diese
Eigenschaft als unversöhnliches Anderes, als oppositionelles fait total ist es viel-
leicht, die den Dschihadismus für viele so attraktiv erscheinen lässt.

Schluss: Der Dschihadismus als Parasit und die Paradoxien der Moderne

Damit erweisen sich der sog. Islamische Staat und der von ihm wesentlich vorange-
triebene »Terror-Tourismus« als doppelt parasitäre und darin zutiefst paradoxe Phä-
nomene.11 Zum einen lässt sich die dschihadistische Praxis als ein letztlich antikapi-
talistisches Gegenhandeln deuten, das seinen wesentlichen Ausdruck freilich in einer
Organisation findet, die selbst als lokaler und transnationaler kapitalistischer »Play-
er« in Erscheinung tritt und über Schutzgeld- und Steuereinnahmen sowie Erlöse aus
Ölverkäufen – ganz im Sinne von Webers »rationalem Betriebskapitalismus« – de-
tailliert Buch führt (vgl. Brisard/Martinez 2014; Buchta 2015: 311-315). Der IS folgt

5.

11 Zur parasitären Struktur des modernen Terrorismus siehe grundlegend Schneider (2007).

Forum: Krieg gegen den Terror?

72

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


damit jedoch nur dem typischen Muster, das Bassam Tibi (2003: 49) schon früh als
den »Traum von einer halben Moderne« umschrieb, nämlich der Ablehnung der
Weltbilder der »kulturellen Moderne« bei gleichzeitiger Aneignung ihrer wesentli-
chen »technischen« Errungenschaften. Wie Georg Seeßlen (2015) unlängst formu-
lierte, ist es der »Widerstreit der ganzen Bewegung, den globalen Kapitalismus zu-
gleich zu bekämpfen und ein perfektes Abbild, sein Kind zu sein«. Als echter
Widerspruch stellt sich dieser Widerstreit allerdings vor allem externen Beobachte-
rInnen dar. Für den islamistischen Terrorismus hat der Zweck stets die westlichen
Mittel geheiligt; dies galt bereits für al-Qaida, und es gilt heute ebenso für den IS.12

Zum anderen bleiben freilich die »Kosten« des Partizipierens an dieser »Jugend-
kultur« gerade dort enorm, wo tatsächlich der Schritt in den Krieg oder Terror ge-
macht wird und es ist den meisten Akteuren wohl durchaus bewusst, dass in militä-
rischen Konflikten nicht nur echtes Abenteuer und Kameradschaft, sondern auch
ebenso »authentische« Gefahr und Entbehrungen warten. Damit rückt schließlich die
Gewalt als unhintergehbarer, zutiefst ambivalenter Kern der dschihadistischen Ge-
genkultur in den Blick. Dies verweist allerdings auf einen uralten Topos, nämlich die
intime Verbindung von jugendlichem Aufbegehren, Gewalt und deren Romantisie-
rung (Klotter/Beckenbach 2012). Diese Verbindung lässt sich prominent etwa zu-
rückverfolgen in den Sturm und Drang oder die Ästhetisierung des RAF-Terroris-
mus,  allen  voran  der  charismatisch-romantisch  überladenen  Projektionsfigur
Andreas Baader. Im vorliegenden Fall vermischt sich dieses Schlüsselmotiv noch mit
einer Spur Backpacker-Romantik und einer gehörigen Portion von z. T. wohl sehr
gezielt aufgerufenen Orientalismen, wie etwa die Inszenierung des bekannten Inter-
views veranschaulicht, das Jürgen Todenhöfer im Dezember 2014 in Mossul mit dem
IS-Kämpfer Christian Emde führte. Insbesondere die heroische Verklärung des
Selbstopfers hat schließlich eine lange Tradition, die manchem Beobachter nur allzu
gerne »oriental« scheint, dabei aber auch tief in das »okzidentale« Denken eingetra-
gen ist – und zwar nicht obwohl, sondern gerade weil sie in krassem Gegensatz zum
vermeintlich sicher geglaubten Credo der Moderne steht (vgl. Kermani 2002).13 Wo
das neoliberale Regime als Wirtschaftsordnung, Kultur und Existenzweise eine
bizarre Verknüpfung aus marktkonformer Selbstoptimierung und depressivem He-

12 Sofern dessen Finanzierung für junge europäische RekrutInnen überhaupt ein nennenswertes Thema
sein  sollte,  stellt  das  Deutungsschema  eines  globalen  »Robin  Hood-Terrorismus«  (Krueger/
Malečková 2003: 137) überdies wohl eine veritable (und wiederum genuin kapitalismuskritische)
Rationalisierungsformel bereit.

13 Nicht zufällig betont Weber (1988 b: 548) die quasi-religiösen Qualitäten der Gewalterfahrung im
Kriegseinsatz in seiner Zwischenbetrachtung, die den Widersprüchen der durchrationalisierten Mo-
derne gewidmet ist.

Daniel Witte

ZeFKo 5 (2016): 1 73

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


donismus privilegiert (Ehrenberg 2008; Fisher 2013; Verhaeghe 2013), wird die
Selbstaufgabe im Dienste »höherer« (nicht-ökonomischer) Zielsetzungen geradezu
zum Inbegriff von Absurdität – und damit von potenziellem Gegenhandeln. Nichts
scheint dem gegenwärtigen Zeitgeist naheliegender und »natürlicher«, als sich dem
Markt zu unterwerfen – nichts unwahrscheinlicher und fremdartiger als das Selbst-
opfer und die Unterwerfung unter ein Kollektiv und seine Ziele. In diesem Sinne bil-
den Dschihadismus und IS-Kult als jugend- und gegenkulturelle Protestformen wohl
nicht zuletzt auch eine Reaktion auf den fortgeschrittenen Kapitalismus und einen
darin kulturell tief verwurzelten Konformismus. Um noch einmal mit Seeßlen (2015)
zu sprechen hat dieses Phänomen seine »Wurzeln zugleich in der westlichen Pop- und
Alltagskultur und dem Versprechen der radikalen Alternative dazu« (meine Her-
vorh.).

Auch für Seeßlen (2015) verweist das vielschichtige Rätsel europäischer »Dschi-
had-Touristen« damit letztlich auf »eine Erfahrung von Fremdheit, der mit den Mit-
teln, die diese Gesellschaft zulässt, nicht zu begegnen ist«. Damit wird aber schluss-
endlich auch deutlich, dass Kriegseinsätze (sei es in Syrien oder anderswo) als
Antwort auf die Gefährdung europäischer Gesellschaften durch den IS wohl noch
offensichtlicher auf falschen Prämissen beruhen als die ohnehin schon fragwürdigen
militärischen Reaktionen auf die al-Qaida der 1990er- und 2000er-Jahre. Mit Blick
auf seinen europäischen Nährboden – und damit wesentlich auch auf die neuen,
massiver gewordenen Bedrohungen in Europa selbst – ist der IS längst nicht mehr
in der dichotomen Kategorisierung von »wir gegen sie«, »Innen« und »Außen« zu
verstehen, auf der die klassische Reaktionsformel »Krieg« beruht. Diese neue Be-
drohung ist nicht zuletzt auch eine Bedrohung von innen. Genau hier – im Inneren
westlicher Gesellschaften und an ihren internen Widersprüchen – müsste der Kampf
gegen den Dschihadismus auch ansetzen, um Rekrutierungsräume zurückzugewin-
nen und damit auch langfristig Erfolg zu versprechen.

Literatur

Atran, Scott 2015: The Role of Youth in Countering Violent Extremism and
Promoting Peace (address to UN Security Council, 23. April 2015), in: http://
blogs.plos.org/neuroanthropology/2015/04/25/scott-atran-on-youth-violent-
extremism-and-promoting-peace/; 3.2.2016.

Baschek, Nicklas 2015: Hip-Hop führt keinen heiligen Krieg, in: http://www.zeit.
de/kultur/musik/2015-03/hiphop-pop-dschihad-gewalt; 3.2.2016.

Bauman, Zygmunt 2005: Verworfenes Leben. Die Ausgegrenzten der Moderne,
Hamburg.

Forum: Krieg gegen den Terror?

74

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


Berliner Verfassungsschutz [Senatsverwaltung für Inneres und Sport, Abteilung
Verfassungsschutz] 2014: Denis Cuspert – eine jihadistische Karriere, in: http://
www.berlin.de/sen/inneres/verfassungsschutz/publikationen/lage-und-
wahlanalysen/lageanalyse_denis_cuspert.pdf; 3.2.2016.

BfV – Bundesamt für Verfassungsschutz 2014: »Gefahr für unser Land«. Verfas-
sungsschutz-Präsident Hans-Georg Maaßen über deutsche Syrien-Kämpfer
und die künftige Kooperation mit den US-Geheimdiensten, in: https://www.
verfassungsschutz.de/de/oeffentlichkeitsarbeit/interviews/int-20140428- focus;
3.2.2016.

BKA – Bundeskriminalamt/BfV – Bundesamt für Verfassungsschutz/HKE – Hes-
sisches Informations- und Kompetenzzentrum gegen Extremismus 2015: Ana-
lyse der Radikalisierungshintergründe und -verläufe der Personen, die aus isla-
mistischer Motivation aus Deutschland in Richtung Syrien oder Irak ausgereist
sind, Wiesbaden.

BPB – Bundeszentrale für Politische Bildung 2011: Dschihadismus im Internet, in:
http://www.bpb.de/politik/extremismus/islamismus/39442/dschihadismus-im-
internet; 3.2.2016.

Boltanski, Luc/Chiapello Ève 2003: Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz.
Bourdieu, Pierre et al. 1997: Das Elend der Welt. Zeugnisse und Diagnosen all-

täglichen Leidens an der Gesellschaft, Konstanz.
Brisard, Jean-Charles/Martinez, Damien 2014: Islamic State. The Economy-Based

Terrorist Funding, in: https://risk.thomsonreuters.com/sites/default/files/
GRC01815.pdf; 3.2.2016.

Buchta, Wilfried 2015: Terror vor Europas Toren. Der Islamische Staat, Iraks Zerfall
und Amerikas Ohnmacht, Frankfurt a. M.

Castel, Robert 2000: Die Fallstricke des Exklusionsbegriffs, in: Mittelweg 36 9: 3,
11-25.

Dabashi, Hamid 2012: The Arab Spring. The End of Postcolonialism, London.
Deutscher Bundestag 2015: Terror-Strafrecht. Experten uneins, in: https://www.

bundestag.de/presse/hib/2015_03/-/366658; 10.2.2016.
Dietrich, Marc 2015: HipHop und Islam. Rap-Dschihadisten?, in: http://allgood.

de/meinung/kommentare/hiphop-und-islam-rap-dschihadisten/; 3.2.2016.
Diez, Georg 2015: Terror in Paris. Hedonismus und Hass, in: http://www.spiegel.

de/kultur/gesellschaft/paris-terror-hedonismus-und-hass-a-1063818.html;
3.2.2016.

Durkheim, Emile 1984: Die Regeln der soziologischen Methode, Frankfurt a. M.
Eckert, Andreas 2008: Der Kolonialismus im europäischen Gedächtnis, in: Aus Po-

litik und Zeitgeschichte 1-2, 31-38.

Daniel Witte

ZeFKo 5 (2016): 1 75

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


Ehrenberg, Alain 2008: Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der
Gegenwart, Frankfurt a. M.

Farin, Klaus 2011: Jugendkulturen in Deutschland, Bonn.
Fisher, Mark 2013: Kapitalistischer Realismus ohne Alternative? Symptome unse-

rer kulturellen Malaise. Eine Flugschrift, Hamburg.
Frankenberger, Patrick/Glaser, Stefan/Hofmann, Ingrid/Schneider, Christiane

2015: Islamismus im Internet. Propaganda – Verstöße – Gegenstrategien, Mainz.
Gezer, Özlem/Gorris, Lothar/Leick, Romain/Rapp, Tobias/Schmitter, Elke 2014:

Bruder, Kämpfer, Dschihadist, in: Der Spiegel 47, 58-68.
GFDS – Gesellschaft für deutsche Sprache e.V. 2014: GfdS wählt »Lichtgrenze«

zum Wort des Jahres 2014, in: http://gfds.de/wort-des-jahres-2014/; 10.2.2016.
Hitzler, Ronald 1998: Posttraditionale Vergemeinschaftung. Über neue Formen der

Sozialbindung, in: Berliner Debatte INITIAL 9: 1, 81-89.
Hitzler, Ronald/Honer, Anne/Pfadenhauer, Michaela (Hrsg.) 2008: Posttraditionale

Gemeinschaften. Theoretische und ethnografische Erkundungen, Wiesbaden.
Hitzler, Ronald/Niederbacher, Arne 2010: Leben in Szenen. Formen juveniler Ver-

gemeinschaftung heute, 3. Auflage, Wiesbaden.
ICM Unlimited 2014: ISIS poll for Rossiya Segodnya, in: http://www.icmunlimi

ted.com/media-centre/press/isis-poll-for-rossiya-segodnya; 10.2.2016.
Kaddor, Lamya 2015: Zum Töten bereit. Warum deutsche Jugendliche in den

Dschihad ziehen, München.
Kermani, Navid 2002: Dynamit des Geistes. Martyrium, Islam und Nihilismus,

Göttingen.
Klotter, Christoph/Beckenbach, Niels 2012: Romantik und Gewalt. Jugendbewe-

gungen im 19., 20. und 21. Jahrhundert, Wiesbaden.
Kron, Thomas 2015: Reflexiver Terrorismus, Weilerswist.
Kron, Thomas/Reddig, Melanie (Hrsg.) 2007: Analysen des transnationalen Terro-

rismus. Soziologische Perspektiven, Wiesbaden.
Krueger, Alan B./Malečková, Jitka 2003: Education, Poverty and Terrorism. Is

There a Causal Connection?, in: Journal of Economic Perspectives 17: 4,
119-144.

Müller-Hillmer, Rita 2006: Gesellschaft im Reformprozess, Friedrich-Ebert-
Stiftung/TNS Infratest Sozialforschung, in: www.fes.de/inhalt/Dokumente/
061017_Gesellschaft_im_Reformprozess_komplett.pdf; 3.2.2016.

Probst, Maximilian 2008: Als Rebellion noch möglich war, in: http://www.zeit.de/
2008/36/Jugend-Beist-ck; 3.2.2016.

Ramsauer, Petra 2015: Die Dschihad-Generation. Wie der apokalyptische Kult des
Islamischen Staats Europa bedroht, Wien.

Forum: Krieg gegen den Terror?

76

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


Rooijen, Jeroen van 2014: Rebellion war gestern. Die Jugend hat ausgedient, in:
http://www.nzz.ch/lebensart/stil/die-jugend-hat-ausgedient-1.18320414;
3.2.2016.

Schneider, Wolfgang L. 2007: Religio-politischer Terrorismus als Parasit, in: Kron,
Thomas/Reddig, Melanie (Hrsg.): Analysen des transnationalen Terrorismus.
Soziologische Perspektiven, Wiesbaden, 125-165.

Seeßlen, Georg 2015: Beginnend mit Worten, endend mit Blut, in: http://www.
zeit.de/kultur/2015-02/islamischer-staat-dschihadisten-aus-europa-essay;
3.2.2016.

Steinbach, Guido (Hrsg.) 2012: Jihadismus und Internet. Eine deutsche Perspektive,
SWP-Studien 2012/S 23, Berlin.

Tibi, Bassam 2003: Die fundamentalistische Herausforderung. Der Islam und die
Weltpolitik, 4. Auflage, München.

Tietze, Nikola 2006: Ausgrenzung als Erfahrung. Islamisierung des Selbst als Sinn-
konstruktion in der Prekarität, in: Bude, Heinz/Willisch, Andreas (Hrsg.): Das
Problem der Exklusion. Ausgegrenzte, Entbehrliche, Überflüssige, Hamburg,
147-173.

Uslar, Moritz von 2015: Die Lust am Krass-Sein. Wie viel Pop steckt im Terrorkrieg
des "Islamischen Staates"? Ein Erklärungsversuch, in: Die Zeit 5, 29.1.2015,
43-44.

Verhaeghe, Paul 2013: Und ich? Identität in einer durchökonomisierten Gesell-
schaft, München.

Waldmann, Peter 1998: Terrorismus. Provokation der Macht, München.
Weber, Max 1988 a: Die »Objektivität« sozialwissenschaftlicher und sozialpoliti-

scher Erkenntnis, in: ders. (Hrsg.): Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftsleh-
re, 7. Auflage, Tübingen, 146-214.

Weber, Max 1988 b: Zwischenbetrachtung. Theorie der Stufen und Richtungen re-
ligiöser Weltablehnung, in: ders. (Hrsg.): Gesammelte Aufsätze zur Religions-
soziologie I, 9. Auflage, Tübingen, 536-573.

Weinzierl, Rupert 2000: Fight the Power! Eine Geheimgeschichte der Popkultur und
die Formierung neuer Substreams, Frankfurt a. M.

Witte, Daniel 2005: Terrorismus und Rationalität. Zur Rational-Choice-Analyse des
11. September, Münster.

Witte, Daniel 2007: Zur Rational-Choice-Analyse des transnationalen Terrorismus.
Potenziale und Grenzen ökonomischer Erklärungsansätze, in: Kron, Thomas/
Reddig, Melanie (Hrsg.): Analysen des transnationalen Terrorismus. Soziolo-
gische Perspektiven, Wiesbaden, 17-44.

Daniel Witte

ZeFKo 5 (2016): 1 77

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65


Yinger, John M. 1960: Counterculture and Subculture, in: American Sociological
Review 25: 5, 625-635.

Yinger, John M. 1982: Countercultures. The Promise and Peril of a World Turned
Upside Down, New York, NY.

Der Autor

Dr. Daniel Witte ist wissenschaftlicher Koordinator des Käte Hamburger Kollegs »Recht als
Kultur« an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn.
E-Mail: witte@uni-bonn.de

Forum: Krieg gegen den Terror?

78

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 23:33:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2016-1-65

