
»Paranoia vor der Natur«1

Über naturwüchsig erfahrene Verhältnisse

Lukas Barth

1 Die letzten Tage der Menschheit?

In seinemHauptwerkÖkologie derAngst –DasLebenmit derKatastrophe (im

Original 1998 unter dem Titel Ecology of Fear: Los Angeles and the Imaginati-

on of Disaster) schreibt der US-amerikanische Ökonom und Umweltwis-

senschaftler Mike Davis mit Blick auf eine Häufung von Naturkatstro-

phen in den 90er Jahren in Los Angeles: »Sind dies vielleicht die letz-

ten Tage, wie sie so oft in Katastrophenromanen und -filmen […] vor-

weggenommenwurden? Oder erwacht in Südkalifornien die Natur jetzt

nur aus einem langen Schlaf? Wie auch immer – Millionen Einwohner

[…] haben wirklich Angst vor ihrer Umwelt bekommen.« (2004: 17) Die-

se »Paranoia vor der Natur« (ebd.) scheint zum grundlegendenWeltver-

hältnis in der Spätmoderne zu werden, das sich als das Ergebnis der

schleichenden Erfahrung eines radikalen Bruchsmit den klassisch-mo-

dernen Naturkonzepten lesen lässt:

»Natur ist ein Etwas, das in der Vorstellungswelt der europäisch ge-

prägten Kultur unabänderlichen und mathematisch darstellbaren

Gesetzen folgt. Natur bestimmt sich im Rahmen dieser Kultur letzt-

lich genau durch den abstrakten Gesetzescharakter, dem der Stoff

unterworfen ist. Natur ist, was dieser Gesetzesform gehorcht. Und

1 Vgl. Davis (2004).

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


162 Natur und Bildung

diese Form prägt das wissenschaftliche Denken auch über die Na-

turwissenschaft hinaus. […]. Natur als ein Gesetzeszusammenhang.«

(Exner 2020: 18)

Das Ende dieser berechnenden Logik der Verfügbarkeit ist inzwischen

(innerhalb weniger Jahre) Teil der Alltagserfahrung vieler Menschen

geworden. Täglich erreichen unsNachrichten überWaldsterben,Dürre,

Sturzfluten, brennende Meere, Extremwetter jeder erdenklichen Art

und Rekalkulationen vorhergesagter tiping points (vgl. Friedrichs 2022)

–Natur droht zu etwas Unberechenbarem zu werden:

»Wir haben heute das Gefühl, dass alle Hilfsmittel und Kunstgriffe zur

Bekämpfung von Krisen und Gefahren, die wir bis vor kurzer Zeit noch

für wirksam oder gar narrensicher hielten, ihr Verfallsdatum erreicht

beziehungsweise überschritten haben. Und uns schwebt kaum noch

etwas oder eigentlich gar nichts mehr vor, das an ihre Stelle treten

könnte. Die Hoffnung, den Lauf der Geschichte unter die Vormund-

schaft des Menschen stellen zu können, ist mitsamt den sich aus ihr

ergebenden Bestrebungen so gut wie verschwunden, da die Zivilisati-

on nach einer Reihe von Entwicklungssprüngen nicht nur mit den Na-

turkatastrophen gleichgezogen hat, sondern sie in puncto Unerwart-

und Unbeherrschbarkeit inzwischen sogar übertrifft.« (Bauman 2017:

38)

Dieses »Technologiedefizit« (vgl. Luhmann/Schorr 1982) der Natur lässt

auch die politischen Systeme nicht unberührt, im Gegenteil: »Der bo-

denlose Liberalismus derModerne stößt an seine Grenzen, insbesonde-

re an die Grenzen, die ihm die Natur aktuell aufzeigt. Die neuzeitliche

Idee der Emanzipation verfolgte das Ziel, die Menschheit gänzlich von

ihrer Gebundenheit an die Natur zu befreien« (Moulin-Doos 2020: 183).

In vielen Bereichen der Gesellschaft wird – zumindest diskursiv – auf

diese Tendenzen reagiert:

Im politisch-ökonomischen Diskurs wird prominent und »häufig

die Annahme vertreten, dass Mensch und Natur unabhängig vonein-

ander seien und sich folglich auch Produktion von Naturzerstörung

trennen lassen, wenn nur flächendeckend grüne Technologien in ei-

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Lukas Barth: »Paranoia vor der Natur« 163

ner Art grünen Kapitalismus eingesetzt werden würden.« (direction f

2022: 266) In den Diskursen der Bildungswissenschaften scheint die

Erkenntnis, dass es die gesamte Lebensweise desMenschen2 ist, die zur

Debatte steht, zu einem unvergleichlichen Wandel geführt zu haben.

So werden dort seit den 90er Jahren Ansätze der Ökopädagogik, derzeit

vorrangig unter dem Topos Bildung für nachhaltige Entwicklung, verhan-

delt. Viele dieser Diskussionen und Entwürfe, – das gilt für Politik und

Ökonomie wie für die Bildung zugleich – zeichnen sich dadurch aus,

dass »Könnensformeln […] die sach- und gegenstandsbezogene Analyse

[überdecken]« (Hamborg 2023: 158) und sie zehren – gleichsam unbe-

wusst – von einem klar abgrenzbaren Naturbegriff. Mit dem Schutz

derselben scheint die Aufgabe der kommenden Jahre klar erkannt. Die

Schritte auf dem Weg dahin, die zugleich auch als Lösungen im Sin-

ne einer problemorientierten Didaktik verstanden werden, sind auch

vermittelbar: nachhaltiger Konsum,Mobilitätswende, Achtsamkeit… Die

notwendigen Schritte erscheinen glasklar:

»Im Entwurf einer Bildung für nachhaltige Entwicklung finden auf

verschiedenen Ebenen Vereindeutigungen statt, die alternative Deu-

tungen und Perspektiven dethematisieren. Sie suggerieren damit,

die Problemlagen der sozial-ökologischen Krise sowie die Wege und

Mittel zu ihrer Bearbeitung ließen sich klar bestimmen. Die Bewäl-

tigung sozial-ökologischer Krisenverhältnisse stellt sich so vor allem

2 Zur Kritik dieser und ähnlicher Verallgemeinerungen vgl. etwa Hürtgen (2018):

»Der Witz an der (Alltags-)Praxis ist aber gerade, dass sie nie nur Abklatsch

der herrschenden Verhältnisse ist, sondern diese in je eigener Weise variiert

und transzendiert. Eben dieses Potenzial der Transzendenz (und seine kon-

krete Stärke und Ausrichtung) ist entscheidend für die Frage progressiver ge-

sellschaftlicher Veränderung – und auch nach der Orientierung einer »Bewe-

gung«. Wie weit dieses Potenzial real vorhanden ist, wie weit es reicht, ob

und in welcher Weise es progressiv ist, wie genau widersprüchlich – das ist je-

weils nur konkret historisch zu untersuchen und zu beantworten. Entsprechend

sollten theoretische Verallgemeinerungen über Subjektivierungsformen nicht

vorschnell von den herrschenden Normen und Strukturen auf die Alltagspra-

xis schließen.« (S. 129) Insofern gilt es immer zu fragen, inwiefern die vorherr-

schende Lebensweise unsere ist, und wer dieses konstatierte »Wir« denn ist.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


164 Natur und Bildung

als ein Vollzugsproblem dar, dass sich mit der Verwirklichung der

Leitidee einer nachhaltigen Entwicklung − zu der Bildung wiederum

einen zentralen Beitrag leisten könne − lösen ließe […].« (Hamborg

2020: 173)

In diesem »krisendiagnostischen Narrativ wird Nachhaltigkeit als eine

Konsensfiktion beschworen […].« (Ebd.) Damit ist zunächst nichts ge-

gen Versuche und Bestrebungen des Naturschutzes oder verwandten

Ansätzen der Ökologie gesagt: Die Krise des Anthropozäns wäre ohne

diese noch wesentlich schärfer und würde uns viel unvorbereiteter tref-

fen. Dennoch: »Yet, even as environmentalism continues to spread, the

global environmental crisis continues to escalate. In this sense environ-

mentalism is failing« (Dauvergne 2016: 140).Der hegemonial gewordene

Konsens eines »Envirmomentalism of the Rich« (ebd.) wirkt zugleich

seltsam ergebnislos: In Zukunftswerkstätten wird ein anderes Morgen

ausgemalt, obwohl dieses zunehmend und grundlegend ungewiss ist,

und in der Politik werden die letzten Reste progressiver Entwürfe im

Kampf zwischen »Technologieoffenheit« und »Erziehungswahn« zerrie-

ben, bis amEndeKompromisse stehen, an denen die vorausgegangenen

Probleme und Konfliktlagen nur noch schwer zu erkennen sind.

»Die Fragmentierung und geringe Eingriffstiefe aktueller Politiken

gegen die ökologische Krise spiegeln sich in den meisten wissen-

schaftlichen und gesellschaftspolitischen Beiträgen zur Nachhaltig-

keitsdebatte, denen trotz der radikalen Rhetorik ein unterkomplexes

Verständnis der gesellschaftlichen Ursachen und Dynamiken ökolo-

gischer Krisenphänomene zugrunde liegt.« (Brand/Görg 2022: 37)

Es gilt also heute noch ganz ähnlich: Weite Teile der transformato-

rischen Entwürfe ignorieren die Prozesse und Strukturen, die »die

konkrete Formbestimmtheit der […] herausgestellten zerstörerischen

»Bedürfnisnatur« des Menschen erst hervorgebracht hat.« (Bernhard

1995b: 33)

Es scheint damit – dem tosenden Stillstand der Diskurse – vor dem

Hintergrund dieses Sammelbandes interessant, ohne »das Phantasma

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Lukas Barth: »Paranoia vor der Natur« 165

der Zukunft« (Friedrichs 2022: 15) die Grundannahmen zu überprüfen

und nicht der »pädagogische[n] Hybris einer Plan-, Mach- und Verfüg-

barkeit des Anderen und Künftigen« (Hamborg 2023: 159) zu verfallen.

Auffällig ist, dass sowohl der politisch-ökonomische Diskurs als

auch die krisenbegründeten3 Bildungsdiskurse scharf zwischen Natur

undMensch unterscheiden (müssen) – letztgenannter tritt als Zerstörer

derErstgenannten auf. ImweiterenVerlauf diesesBeitrages soll imSinn

einer fachdidaktischen Theorie der Politischen Bildung – verstanden

als »theoretische Praxis der Fachdidaktik selbst« (Rößler 2019: 521) –

mit diesen naheliegenden, internalisierten Verständnissen gebrochen

werden. Wovon wird in Bildungskontexten ausgegangen, wenn von

Natur gesprochen wird? Und lässt sich das Konzept derart anpassen,

politisieren und zum Ende auch noch vermitteln, dass darin selbst

Potential zur Veränderung der vorherrschenden Lebensweise steckt?

2 Natur-Recht

Das Sprechen über Natur, als das Gegenüber schlechthin des Menschen

(neben dem Tier), ist als Unterscheidung konstitutiv für die Moderne

und ihre politischeTheorie:

»Homo homini lupus. Hier konstituiert sich frühes, doch folgenrei-

ches bürgerliches Bewußtsein im Spiegel der Selbstdestruktion des

Feudalismus. Aber indem sich die Aussage durch den ihr immanen-

ten Anstoß zu rationalem Handeln um des Überlebenswillen als

ewige Wahrheit an die Vernunft vermittelt, wird beides falsch: Das

Wölfische des Konkurrenten wird als Natur gesetzt und die Vernunft

zur rationalen Technik des Überlebens in der Konkurrenz verkürzt.«

(Koneffke 1981: 163)

Hier zeigt sich eine doppelte Denkbewegung zwischen erster und zwei-

ter, innerer und äußerer Natur. Der Mensch wird im Vertragsdenken

3 »Die Notwendigkeit und Ziele des Ansatzes werden also aus der Krisendiagno-

se selbst hergeleitet.« Hamborg (2020: 171).

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


166 Natur und Bildung

und darüber hinaus einerseits selbst als wölfisches Naturwesen gedacht

und gesetzt. Wenngleich die Natur, die hier als äußeres Gegenüber

installiert wird – neben der wölfischen Natur des Menschen selbst –

vielleicht zunächst als nebensächlich erscheint, ist genau dieser Ge-

danke zentral: »Der Mensch […] war ein rein denkendes Wesen, das

Subjekt war klar vom Objekt Natur abzutrennen. Gleichzeitig galt die

Natur, etwa in der Tradition des neuzeitlichen Naturrechts, als das

Maß aller Dinge, von dem aus sich die Ansprüche der Subjektivität

bewältigen ließen.« (Moulin-Doos 2020: 183) Die Natur tritt immer als

etwas Statisches auf: ruhig, im Gleichgewicht, Ort des Rückzugs und

der Kontemplation. Oder aber als Rohstoff: der Bearbeitung bedürftig,

unfertig, formbar: »als Quelle von Erkenntnis, als Verheißung von Un-

schuld« (Haraway 1995: 36) zugleich. Die Begriffe mögen hier vielleicht

zunächst als selbstverständlich – geradezu natürlich – erscheinen, sie

lassen sich aber bis in ihre Tiefe, als Ergebnis des kulturellen Gedächt-

nisses verstehen: Natur vs. Mensch, Naturbeherrschung als Überleben

(innere sowie äußere), werden als Produkt der »Tradition in uns, die

über Generationen, in jahrhunderte-, ja teilweise jahrtausendelanger

Wiederholung gehärteten Texte, Bilder und Riten, die unser Zeit- und

Geschichtsbewußtsein, unser Selbst- und Weltbild prägen« (Assmann

2006: 70) gelesen. Schon in der begrifflichen Scheidung war hierbei das

destruktive Potenzial angelegt: »Was die Menschen von der Natur ler-

nen wollen, ist, sie anzuwenden, um sie und die Menschen vollends zu

beherrschen. Nichts anderes gilt.« (Horkheimer/Adorno [1944] 2019: 10)

Die – am Ende kontingente – Scheidung »steht auch für eine Praxis der

Entfremdung, die für die Hegemonie des Kapitalismus ebenso grund-

legend ist wie die Entfremdung in den modernen Arbeitsbeziehungen.

Die Rede von Gesellschaft versus Natur fetischisiert die entfremdeten

Herrschaftsverhältnisse im Kapitalismus.« (Moore 2022: 24) Was viel-

leicht zunächst aphoristisch überspitzt erscheinen mag, hat eine ganz

alltägliche, unbewusste Wirkung. Begriffe dienen als Werkzeug zur

Weltwahrnehmung:

»Die Mittel, durch die der gesellschaftlicheMensch die wahrnehmba-

re Welt geformt hat, sind nicht bloße Begriffe, sondern praktische In-

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Lukas Barth: »Paranoia vor der Natur« 167

strumente. […] Aber unsere Sinne haben sich durch unsere Tätigkeit

verändert. DasmenschlicheAuge, das bestimmteGanzheiten und For-

men zu erfassen vermag, ist ein anderes Organ. als das natürliche Au-

ge eines höheren Wirbeltiers […]. Die »Welt« ist so der Spiegel des

Menschen, weil sie seinWerk ist: dasWerk seines praktischen, alltäg-

lichen Lebens.« (Lefebvre 1977: 167)

Der Begriff der Natur als Werkzeug zur Erfassung, zur Deutung und

Bearbeitung von Welt prägt den Blick auf dieselbe und das gesamte

Verhältnis des Menschen mit seiner Umwelt. Am Ende ist damit ein

grundlegender Irrtum verbunden. Natur als solche existiert nicht, viel

eher haben wir es »mit gesellschaftlichen Naturverhältnissen zu tun,

die sich in einer ständigen prozesshaften Mensch-Umwelt-Verbindung

befinden und selber Teil der gesellschaftlichen Auseinandersetzun-

gen und Kämpfe um Teilhabe sind.« (Solty 2020: 16) Selbst mit dem

kritischen Begriff des Anthropozäns werden dieselben Aporien fort-

geschrieben: Er »legt nahe, die planetarische Krise sei eine natürliche

Folge der menschlichen Natur – als rührte die daher, dass Menschen

halt handeln wie Menschen, so wie Schlangen Schlangen sind und Ze-

bras Zebras. Die Wahrheit ist offensichtlich nuancierter: Wir leben im

Kapitalozän. im Zeitalter des Kapitals. Wir wissen ziemlich genau, wer

für die heutigen und vergangenen Krisen verantwortlich ist.« (Moore

2022: 21) Natur und Naturrecht können damit nicht als »gesellschaftlich

unberührte Wildnis« (Brand/Görg 2022: 39) begriffen werden; die unter

dem Konzept der Ökologie gefassten Problemlagen können »nicht mit

Leitvorstellungen eines Natur-, Biodiversitäts- oder Klimaschutzes

oder einer vermeintlichen Natürlichkeit bestimmter schützenswer-

ter Landschaften begegnet werden.« (Ebd.) Vielmehr geht es um eine

Politisierung der Naturverhältnisse.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


168 Natur und Bildung

3 Natur als gesellschaftliches Verhältnis

Bereits Mitte der 90er-Jahre formulierte Armin Bernhard zu den Un-

zulänglichkeiten der sog. Ökopädagogik und ihren politischen Implika-

tionen: »In Kombination mit den (verständlichen) Gefühlen politischer

Ohnmacht neigenwir angesichts des objektiv vorhandenenHandlungs-

drucks dazu, über die Veränderung des individuellen Verbraucherver-

haltens politische Lernprozesse auszulösen […]. Die Mängel einer po-

litischen Ökologie liegen wesentlich in der fehlenden Verbindung na-

turphilosophischer, gesellschaftstheoretischer und sozialanthropologi-

scher Überlegungen zum bestehenden Zustand gesellschaftlich vermit-

telter Mensch-Natur-Verhältnisses begründet.« (Bernhard 1995a: 79) In

dieser Logik bleiben nachwie vor viele ökologische Entwürfe, Forderun-

gen aus den sozialen Bewegungen, Praktiken der Politik aber auch Bil-

dungsentwürfe stehen. Exemplarisch sei auf die Aufnahme einer Demo

der Freiburger »Transformationsuni«4 verwiesen (Abb. 1).

4 Ein Bündnis verschiedener sozialer Bewegungen, das vor allem mit der Beset-

zung eines Hörsaales auf sich aufmerksammachte.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Lukas Barth: »Paranoia vor der Natur« 169

Abb. 1: Die Front des Demonstrationszuges der »Transformationsuni« in Frei-

burg am 27. Juni 2022.

Quelle: https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1 (letzter

Zugriff: 15.08.2023).

Hier wird, und das gilt für weite Teile der politischen Diskussionen

um die Frage des anthropogenen Klimawandels, auf die naturwissen-

schaftliche Forschung5 verwiesen, auf die nun endlich gehört werden

sollte. Ganz ohne die Ergebnisse dieser Forschung selbst hier in Frage

zu stellen, sind damit bestimmte Probleme verbunden: »In Wahrheit

hing der Fortschritt der Naturwissenschaft von der Isolierung ein-

zelner Gegenstände aus ihren Zusammenhängen ab.« (Koneffke 1981:

176) Gesellschafts- und sozialwissenschaftliche Erkenntnisse werden

marginalisiert und bilden kaum den Ausgangspunkt des Streitens und

Denkens. Krisen sind alle auch sozial aber nie zuerst, immer erst in

ihren Auswirkungen, aber nie im Kern. Alle diese Probleme sind dem

5 Zu dieser wiederholten Forderung vgl. bezeichnend Mattick (1976): »Die Ent-

faltung der kapitalistischen Produktivkräfte oder, was dasselbe ist, die Erzeu-

gung der ›ökologischen Krise‹ war ein durch die Wissenschaft geförderter Pro-

zeß,war inwachsendemMaße ein direktes Resultat derWissenschaft und ihrer

Einwirkung auf die Technik.«

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1
https://twitter.com/TUF2_0/status/1541456459455676418/photo/1


170 Natur und Bildung

hegemonialen instrumentellen Denken in der bürgerlichen Gesellschaft

eingeschrieben6:

»Die wichtigsten dieser problematischen Dualismen sind Selbst/

Andere, Geist/Körper, Kultur/Natur, männlich/weiblich, zivilisiert/pri-

mitiv, Realität/Erscheinung, Ganzes/Teil, Handlungsträgerln/Res-

source, Schöpferin/Geschöpf, aktiv/passiv, richtig/falsch, Wahrheit/

Illusion, total/partiell, Gott/Mensch. Das Selbst ist der Eine, der nicht

beherrscht wird, und dies durch die Knechtschaft der Anderen weiß.

Die/der Andere ist die/derjenige, der/dem die Zukunft gehört und

dies durch die Erfahrung der Herrschaft erkennt, die die Autonomie

des Selbst als Lüge entlarvt. Der Eine zu sein, heißt autonom, mäch-

tig, Gott, aber auch eine Illusion zu sein, und damit in eine Dialektik

der Apokalypse mit den Anderen gezogen zu werden.«

(Haraway 1995: 67)

Durch die moderne Trennung von Kultur und Natur installiert sich die

Herrschaft über dieselbe erst. Fachlichkeit im sozialwissenschaftlichen

Unterricht heißt dann zunächst und ganz grundlegend sich diesen Auf-

werfungenanzunehmen,wenngleich sie inGänze schwerüberschaubar,

geschweige denn vermittelbar sind.

4 Ein Bruch mit der Logik – Kapitalozänisierung?

Im Sinne einer fachdidaktischen Theoriebildung geht es hier weniger

um konkrete (Unterrichts-)Entwürfe, sondern vielmehr um die unbe-

wussten Axiome,die jeder Konzeption von organsierter Bildung voraus-

gehen. Die Trennung von Mensch und Nicht-Mensch bzw.Mensch und

6 Vgl. hierzu auch schon Horkheimer (1974: 94): »Der Mensch teilt im Prozeß

seiner Emanzipation das Schicksal seiner übrigen Welt. Naturbeherrschung

schließt Menschenbeherrschung ein. Jedes Subjekt hat nicht nur an der Un-

terjochung der äußeren Natur, der menschlichen und der nichtmenschlichen,

teilzunehmen, sondern muß um das zu leisten, die Natur in sich selbst unter-

jochen.«

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Lukas Barth: »Paranoia vor der Natur« 171

Natur, die hierThema war, soll quasi exemplarisch brüchig werden. Zu-

nächst entlang des Begriffs des Kapitalozäns:

»Kapitalozän ist also kein neuer Begriff, der das Anthropozän ablösen

soll. Es ist eine Einladung, demGegeneinander vonMensch undNatur

zu entkommen und der Tyrannei analytisch wie praktisch Grenzen zu

setzen. Um dem planetarischen Inferno einen Sinn zu verleihen und

deutlich zu machen, dass mit der Klimakrise eine geohistorische Ver-

schiebung einhergeht, die nicht auf Treibhausgasmoleküle reduzier-

bar ist, sondern mit der Klassenfrage, mit Patriarchat und Rassismus

verknüpft ist.« (Moore 2022: 27)

Was hier mit Jason Moore angesprochen wird, weist in Richtung einer

Logik der Politisierung.Mit dem Anspruch, dem »planetarischen Infer-

no einen Sinn zu verleihen«, ist das Kampffeld des Politischen, der Ago-

nistik, der Provokation bestehender Konzepte betreten. Am Ende bean-

sprucht der Begriff des Anthropozäns nämlich exakt dasselbe, nämlich

demChaos um den anthropogenen Klimawandel, der »Paranoia vor der

Natur«, einen Sinn zu geben.

Es geht hier zuvorderst um die Effekte, die ein Denken entlang der

Grenze Natur/Kultur birgt, die so erst beginnen deutlich zu werden.

Die Logik Natur vs. Mensch beginnt unter diesem Eindruck, jegliche

Selbstverständlichkeit zu verlieren, statt einer Logik der Ordnung(en)

wird einer Logik der Unordnung Platz gemacht, die am Ende weit

über den Naturbegriff hinausweist: »Die Politisierung der Natur lädt

dazu ein, diese Dichotomisierung von Natur und Menschheit, von

Objekt und Subjekt, zu überwinden. Die Menschheit wird dann zum

Bewohner einer neu verstandenen Natur und tritt Seite an Seite mit

den nichtmenschlichen Lebewesen in einenKampf umdas gemeinsame

Überleben auf der Erde ein.« (Moulin-Doos 2020: 183) Am Ende ist das

auch ein Kampf um entscheidende Differenzen: Politik für eine diffuse

»Natur an sich« führt in weiten Teilen der westlichen Gesellschaften zu

»Gleichgültigkeit oder offener Ablehnung. Wenn dagegen ein franzö-

sischer Aktivist unlängst proklamiert, ›wir verteidigen nicht die Natur,

wir sind die Natur, die sich verteidigt‹, wird damit nicht länger eine Po-

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


172 Natur und Bildung

litik der Natur zuliebe angestrebt, sondern eine Politik,« (ebd.: 167) die

mit der bürgerlichen Differenz gebrochen hat und einen anderen Weg

ökologischer Politik aufweist: Es geht nicht mehr um den Schutz von

Pflanzen, Amphibien und Kleinstlebewesen vor der kapitalozänischen

Naturvernutzung, sondern um einen gemeinsamen Kampf, um den

Widerstand einer »ökologischen Klasse« (vgl. Latour 2022).

Politischer Unterricht muss »die Gewißheit der Bestimmung des-

sen, was als Natur […] betrachtet werden kann [unterhöhlen], und dies

wahrscheinlich auf endgültige Weise.« (Haraway 1995: 36) Dass der Na-

turbegriff wie er heute, auch in weiten Teilen der transformatorischen

Bildungsbestrebungen, verwendet wird, immer auch bürgerliche Herr-

schaft meint, ist ein Ansatzpunkt für emanzipatorische Konzepte und

Ausweis von Fachlichkeit zugleich, der allerdings gewisse Hürden mit

sich bringt:

»This alternative path can, of course, only be followed through class

struggle − but a class struggle understood as a contest over the config-

uration of the oikeios. This is class struggle as the relation of produc-

tion and reproduction of power and wealth in the web of life. In this

respect, the barriers to a new agricultural revolution are not limited

to biophysical natures as such; they are also co-produced through the

class struggle, itself co-produced through nature.« (Moore 2015: 275)

Um aufzuhören, wo es angefangen hat: Mit den dichteren Einschlägen

müssen sich also nicht die letzten Tage derMenschheit ankündigen, die

»Paranoia vor der Natur« muss nicht zum permanenten Zustand wer-

den. Dafür bedarf es allerdings mehr als einer Bildung, die für Nach-

haltigkeit ist und diese vermittelt – wer wäre denn da noch dagegen?

Vielmehr muss Politische Bildung sich als eine »Kulturwissenschaft der

Weltverhältnisse« (Friedrichs 2022: 21) verstehen. Damit tritt mehr und

mitunter auch anderes ins Feld der Wahrnehmung, als der fast schon

banale Fakt, dass unsere Lebensweise derzeit auf Ausbeutung (und eben

nicht nur »der Natur«) basiert und nicht zuletzt ist so auch ein neues

Mensch-Werden angesprochen, das »alle gegenwärtigen und zukünfti-

gen Schritte in Richtung individueller, kollektiver und institutioneller

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Lukas Barth: »Paranoia vor der Natur« 173

Veränderungen strukturieren, verändern und ausrichten kann.« (Gabri-

el et al. 2022: 71) Der Streit darüber ließe sich als Praxis der Poltischen

Bildung selbst begreifen.

Literatur

Assmann, Jan (2006): Thomas Mann und Ägypten. Mythos und Mono-

theismus in den Josephsromanen,München: C.H.Beck.

Bauman,Zygmunt (2017): »Symptome auf der Suche nach ihremNamen

undUrsprung«, in:HeinrichGeiselberger (Hg.),Die großeRegressi-

on. Eine internationale Debatte über die geistige Situation der Zeit,

Berlin: Suhrkamp Verlag.

Bernhard, Armin (1995a): »Ökologische Krise und politisch-pädagogi-

sche Bildungsarbeit. Zu Grundlagen und Ansatzmöglichkeiten ei-

ner ökologischen Fundamentaldidaktik«, in: Armin Bernhard (Hg.),

ÜberlebendurchBildung.Vorarbeiten zu einer ökologischenFunda-

mentaldidaktik,Weinheim: Deutscher Studien Verlag, S. 74–97.

Bernhard, Armin (1995b): »Ökologische Pädagogik. Die Gegenposition

zur Umwelterziehung und ihre politisch-pädagogische Perspekti-

ve«, in: Armin Bernhard (Hg.), Überleben durch Bildung. Vorarbei-

ten zu einer ökologischen Fundamentaldidaktik, Weinheim: Deut-

scher Studien Verlag.

Brand, Markus/Görg, Christoph (2022): »Gesellschaftliche Naturver-

hältnisse«, in:DanielaGottschlich/SarahHackfort/Tobias Schmitt et

al. (Hg.), Handbuch Politische Ökologie, Bielefeld, Germany: tran-

script, S. 37–50.

Dauvergne,Peter (2016): Environmentalismof theRich,Cambridge,MA,

Baltimore,Md.: MIT Press; Project MUSE.

Davis,Mike (2004): Ökologie der Angst. Das Lebenmit der Katastrophe,

München, Zürich: Piper Verlag.

direction f (2022): »Vom Klassenkampf zum Atomkompromiss«, in: Va-

leria Bruschi/Moritz Zeiler (Hg.), Das Klima des Kapitals. Gesell-

schaftliche Naturverhältnisse und Ökonomiekritik, Berlin: Dietz,

S. 262–277.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


174 Natur und Bildung

Exner,Andreas (2020): »Verhängnis ohnePerspektive?Die planetarische

Beziehungskrise der Ökologie«, in: Streifzüge, S. 11–18.

Friedrichs, Werner (Hg.) (2022): Atopien im Politischen. Politische Bil-

dung nach dem Ende der Zukunft, Bielefeld: transcript.

Gabriel, Markus/Horn, Christoph/Katsman, Anna/Krull, Wilhelm/

Lippold, Anna L./Pelluchon, Corine/Venzke, Ingo (2022): Auf dem

Weg zu einer Neuen Aufklärung. Ein Plädoyer für zukunftsorien-

tierte Geisteswissenschaften, Bielefeld: transcript.

Hamborg, Steffen (2020): »Bildung in der Krise. Eine Kritik krisendia-

gnostischer Bildungsentwürfe am Beispiel der Bildung für nachhal-

tige Entwicklung«, in: Helge Kminek/Franziska Bank/Leon Fuchs

(Hg.), Kontroverses Miteinander. Interdisziplinäre und kontroverse

Positionen zur Bildung für eine nachhaltige Entwicklung, Frankfurt

a.M.: Fachbereich Erziehungswissenschaften der Goethe-Universi-

tät Frankfurt a.M.

Hamborg, Steffen (2023): »Zuviel des Guten. Proklamationen und Reali-

täten der Bildung im Spiegel von Nachhaltigkeit und Transformati-

on«, in: DDS –Die Deutsche Schule 2023, S. 153–161.

Haraway, Donna J. (1995): »Ein Manifest für Cyborgs. Feminismus

im Streit mit den Technowissenschaften«, in: Carmen Hammer/

Immanuel Stieß (Hg.), Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cy-

borgs und Frauen, Frankfurt a.M.: Campus Verlag, S. 33–72.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. ([1944] 2019): Dialektik der Auf-

klärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt a.M.: Fischer Ta-

schenbuch Verlag.

Horkheimer, Max (1974): Zur Kritik der instrumentellen Vernunft. Aus

denVorträgenundAufzeichnungen seitKriegsende,Frankfurt a.M.:

Fischer Taschenbuch Verlag.

Hürtgen, Stefanie (2018): »Das nördliche »Wir« gibt es nicht«, in: LU-

XEMBURG 2, S. 124–129.

Koneffke, Gernot (1981): »Überleben und Bildung. Zur Neufassung des

Bildungsbegriffs bei H.-J. Heydorn«, in: Isabel Fleischhut (Hg.), Die

Wertfrage in der Erziehung, Berlin, S. 163–194.

Latour, Bruno (2022): Zur Entstehung einer ökologischen Klasse, Berlin:

Suhrkamp Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Lukas Barth: »Paranoia vor der Natur« 175

Lefebvre, Henri (1977): Kritik des Alltagslebens, Kronberg/Ts.: Athenä-

um-Verlag.

Luhmann,Niklas/Schorr, Karl-Eberhard (Hg.) (1982): Zwischen Techno-

logie und Selbstreferenz. Fragen an die Pädagogik, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp Verlag.

Mattick, Paul (1976): Kapitalismus und Ökologie. Vom Untergang des

Kapitals zum Untergang der Welt, Urspr. veröffentlich in Jahrbuch

Arbeiterbewegung 4, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt a.M.,

1976, https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okolo

gie.htm.

Moore, Jason (2015): Capitalism in the Web of Life. Ecology and the Ac-

cumulation of Capital, London: Verso.

Moore, Jason (2022): »Planetarische Gerechtigkeit im Kapitalozän. Es

ist nicht »die Menschheit«, die die Klimakrise verursacht, es ist die

Weltökologie des Kapitalismus«, in: LUXEMBURG 3, S. 20–27.

Moulin-Doos, Claire (2020): »Zur Rolle des politischen Ungehorsams im

Anthropozän«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie (AZP) 45,

S. 136–189.

Rößler, Sven (2019): Rationalität, Krise, Gewalt. Prolegomena zu einer

Didaktik derModerne nachMotiven impolitischenDenkenHannah

Arendts, Oldenburg: BIS-Verlag der Carl von Ossietzky Universität

Oldenburg.

Solty, Ingar (2020): »Menschliche Freiheit/kapitalistische Unfreiheit.

Einführung in die Grundbegriff e des Marxismus«, in: Nora Diet-

rich (Hg.), »Ask themwhy«.Ausgewählte Beiträge der Ferienuni Kri-

tische Psychologie 2018, Hamburg: Argument, S. 15–35.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm
https://www.marxists.org/deutsch/archiv/mattick/1976/okologie.htm


https://doi.org/10.14361/9783839472743-009 - am 13.02.2026, 07:22:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

