Der Punkt.

Vom Sinn des reinen Fiirsichseins

CHRISTIAN BENNE

In Entweder-Oder schildert Kierkegaard einen alten Gelehrten, der,
tief in seine Studien versunken, nicht reagiert, als er zur gewohnten
Zeit zu Tisch gerufen wird. Seine Frau findet ihn schliesslich im Stu-
dierzimmer tiber einem Satz briitend: ein vorher nie bemerkter Punkt
verindert den sicher geglaubten Sinn zur Unverstindlichkeit. Der
Gelehrte ist der Verzweiflung nahe. Die hollindische Textausgabe ist
iiber jeden Zweifel erhaben. Lichelnd angesichts dieser Lappalie (und
die Bedrohung der geregelten Nahrungsaufnahme vor Augen) beru-
higt ihn die junge Gattin — und siehe da, den Punkt pustet sie ein-
fach hinweg; es war ein Schnupftabakskorn.' Der Ausdruch fiir das
Blasen (blese ad), den Kierkegaard ihr in den Mund legt, ist uniiber-
setzbar und bezeichnet im damaligen Dénisch sowohl das Pusten als
auch das unbekiimmerte Darauf-Pfeifen, wie man auf Deutsch wohl
sagen konnte. Kierkegaards ironische Lehre von der Uberlegenheit
des Ehestandes interessiert hierbei weniger als der Akt des Pustens
selbst. Das Entfernen des Punktes 16st das hermeneutische Problem,
das durch ihn erst entstanden war. Die lebenskluge Performanz bietet
der Schrift Paroli und macht sie buchstiblich gegenstandslos.

1 | Seren Kierkegaard: Enten-Eller, in: Samlede Verker, hg. v. A.B.
Drachmann, J.L. Heiberg und H.O. Lange (Anden Udgave), Bd. 2, Kopen-
hagen 1920, S. 333f.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | CHRISTIAN BENNE

Zweifellos vertritt Kierkegaards Punkt metonymisch die Schrift
selbst und alles, was daraus folgt. Die Analyse des Punkts rithrt an
das Wesen von Philosophie. Der Punkt ist das einzige typographisch
perfekte, gestalterisch nicht mehr optimierbare Satzzeichen — weit er-
haben tber derlei Spielereien. Er ist das Gegenteil von nichts/Nichts:
geometrische und zeitliche Metapher fiir die geringste Ausdehnung
bzw. den Augenblick. Verwandt allen Vorstellungen des Unteilbaren
— dem Atom der Physiker, der Monade der Metaphysiker, der Grund-
einheit der Mathematik — markiert der Punkt in der Philosophie die
kleinste Denkeinheit, ndmlich die Aussage. Wo in philosophischen
Texten unseres Schriftsystems ein Punkt steht, zeigt er wie ein Pfeil
rickwirts auf den Ort, an dem sich Denken ereignet hat. Selbst der Be-
griff, dem man diese Eigenschaft sonst wohl auch zusprechen méchte,
existiert nur kraft einer Aussage, in die er einbindbar ist. Philosophi-
sche Verstindigung besteht eben nicht — obgleich man zumal in der
deutschen Tradition bisweilen diesen Eindruck gewinnen mag — im
Jonglieren und gegenseitigen Hin- und Herwerfen gewichtiger Worte.
Der Punkt definiert, was gesagt und gesetzt wird. Was eine Aussage
ist. Sein konnte. Oder sein soll.

Der Punkt, um den es in Entweder-Oder geht, ist zugegebener-
massen nicht das Satzschlusszeichen, das man zunichst assoziiert,
sondern die Notation einer Vokalisation (Kierkegaards Gelehrter ist
Orientalist). Freilich dndert das wenig am Tief- und Hintersinn der
Anekdote, im Gegenteil: deutet sie doch eine zusitzliche Schwie-
rigkeit des Punktes an, die es bei keinem anderen Satzzeichen gibt.
Scheinbar schlicht und harmlos ist er das bei weitem geheimnisvollste
und schwierigste Satzzeichen nicht zuletzt wegen seiner Mehrdeutig-
keit. Er kann eine Abkiirzung signalisieren oder eine Ordnungszahl,
ein musikalisches oder phonetisches Symbol. Seine Aneinanderrei-
hung fithrt paradoxerweise nicht zu einer Verstirkung (wie bei !!!
oder ?77), sondern zu einer Abschwichung der Aussage... Man muss
ihm schon die satzinitiale Majuskel zur Seite stellen, um ihn mit Ge-
wissheit einen Satz abschliessen zu lassen; gleichwohl enthilt er auch
dann noch immer weitere Bedeutungen. Ein Satz wie [Die Frage kam
doch noch.] kann auch mit einem schlichten Punkt und, gleichsam
als Default-Fall, selbst ohne vereindeutigende Intonierung eine Un-
zahl von Bedeutungen aufrufen, einschliesslich fragender statt aus-
sagender. Der Punkt steckt grob das Gebiet ab. Seine philosophische
Potenz liegt nicht in der Nuance. Dies scheint zumindest die einzige
Erklirung der zunichst unerklirlichen Tatsache, dass Adorno in sei-
nem bekannten Essai iiber die Satzzeichen, der als einer der ersten

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 43

ihr philosophisches Potential ernst nahm, auf eine Behandlung des
Punktes verzichtete.

Der Sprichworter und festen Wendungen, die sich auf den Punkt
beziehen, sind Legion. Von alters her sprach auch das Recht in Punk-
ten (die erst spiter von den heute tiblichen Artikeln und Paragraphen
abgel6st wurden). Dies und all die Redensarten (auf den Punkt brin-
gen usf)) belegen, dass der Punkt zur immer konzentrierteren Form
der Aussage dringt, wenn man ihn unkontrolliert sich vermehren
ldsst: zur Negation von Artikulation und Schrift gar, zu einer Lakonie
niamlich, die erst in der vollstindigen Wortlosigkeit Erfiillung findet.
Schon die pure Geste gilt dann als Aussage, als »Punkt<. In diesem
Sinne ersetzt die junge Frau bei Kierkegaard einen Punkt durch einen
anderen, unausgesprochenen: Nun mach mal einen Punkt! scheint sie
ihrem Gatten zu bedeuten.

Cogito ergo sum ist jedenfalls schon geschwitzig. Sum hitte es
auch getan, da die Form des Satzes, ausgedriickt durch den Punkt,
die Reflexion des cogito bereits enthdlt — und sich die kausale (resul-
tative) Beziehung daraus von selbst ergibt. Fichtes absolutes Ich und
der Begriff der Setzung reduzierten noch radikaler. Im Grunde ist der
Punkt hochster Ausdruck der Transzendentalphilosophie. Eine leere
Seite mit einem einzigen Punkt reprisentierte die Letztbegriindung,
den archimedischen Punkt des Idealismus. Ein Satz ohne Punkt ist
entweder Uberschrift oder Fragment. Eine mit Punkt abgeschlossene
Wortfolge ist womdglich bereits These.

Nun liesse sich berechtigterweise einwenden, dass der Punkt den Ab-
schluss (einer syntaktischen, phonologischen, semantischen Einheit)
nur kommuniziert. Sitze hat es gegeben, bevor es Punkte gab, in der
antiken scripta continua genauso wie vor Erfindung des Alphabets. Als
die karolingische Minuskelschrift einen gewaltigen Schritt hin zur
modernen Interpunktion tat, indem sie durch Leerzeichen zwischen
Wortern und Absitzen, sowie Kommatierung und Punktierung An-
satze der lautlichen, aber auch der syntaktischen und pragmatischen
Gliederung unternahm, war die Philosophie deshalb nicht gerade auf
einem hoheren Stand als bei Platon, dem Schrift nur Abbildung des
Lautstroms war, ohne die spezifische Leistung, diskrete Einheiten
zu abstrahieren. Der Punkt als satzidentifizierendes Strukturprinzip

2 | Theodor W. Adorno: »Satzzeicheny, in: Ders., Noten zur Litera-
tur I, Frankfurt/Main 1958, S. 163-174.

3 | Vgl. etwa Ernst Blochs vergniigliche Vignette »Einen Punkt ma-
chen, in: Ders., Spuren, Frankfurt/Main 1985, S. 171f.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | CHRISTIAN BENNE

wird durch die mittelalterliche Reflexionsleistung nicht erfunden,
sondern erkannt. Als der Punkt von der Mittellinie, auf der er sich
urspriinglich noch befand, allmihlich nach unten sinkt und in eine
systematische Arbeitsteilung mit der Virgel bzw. dem Komma gerit,
revolutioniert er das Denken nicht auf einen Schlag.+

Die formale Ausdifferenzierung des Systems, das wir nicht um-
sonst als Interpunktion bezeichnen, war mit Fragezeichen, Klammer,
Doppelpunkt, Semikolon und Bindestrich bereits zu Beginn des Buch-
druckzeitalters weit fortgeschritten. Eine Philosophie als scripta conti-
nua ist nach dem 16. Jahrhundert nicht mehr vorstellbar (selbst Molly
Blooms héchst irdische und héchst interpunktionslose Philosophie
am Ende von James Joyce’ Ulysses ist nicht konsequent und verwendet
neben Spatien eben dennoch einen finalen Punkt). Die stilistische Be-
deutung des Punktes kann seither nur aus dem komplexen Gefiige von
Differenzen und Funktionsiiberschneidungen rekonstruiert werden
— und unter Berticksichtigung der tatsichlichen Verwendung. Leider
werden wir nie wissen, ob Platon ein ebenso miserabler Kommasetzer
gewesen wire wie Goethe oder wie er den Punkt eingesetzt hitte.

Ein wichtiger Grund hierfiir ist eine weitere Entwicklung des Mit-
telalters. Die Dichtung der europiischen Volkssprachen ging in die-
sen Jahrhunderten nimlich nicht allein den Weg vom Intonatorischen
zum Syntaktischen, den wir aus der Zeichensetzung erschliessen,
sondern auch den umgekehrten. Buchstaben und Satzzeichen glichen
anfangs eher der musikalischen Notensprache, die ebenfalls in dieser
Zeit enstand. Fiir die Komposition von Dichtung waren Worter und
Interpunktionen als linguistische Sequenz nur ein Faktor neben an-
deren, mindestens ebenso bedeutenden wie Stimme oder Rhythmus
wihrend ihrer Auffithrung; Punkte markierten zunichst Pausen und
Zisuren der Modulations Gerade die Verbindung der musikalisch-

4 | Vgl. generell Schrift und Schriftlichkeit: Ein interdisziplinires
Handbuch internationaler Forschung/Writing and its use: An interdisci-
plinary handbook of international research, zus. m. Jiirgen Baurmann u.a.
hg. v. Hartmut Guinther und Otto Ludwig, Berlin, New York 1994-1996.
Das beste Buch zur Rechtschreibung (inklusive Zeichensetzung) im Deut-
schen nach wie vor Utz Maas: Grundziige der deutschen Orthographie,
Tiibingen 1992. Allerdings stellt sich die Frage, ob Satzzeichen iiberhaupt
primir Gegenstand der Sprachwissenschaft (in ihrem gegenwirtigen Zu-
stand) sein sollten — oder nicht eher der Literaturwissenschaft und Philo-
sophie.

5 | Paul Zumthor: La poésie et la voix dans la civilisations médié-
vale, Paris 1984, v.a. S. 38&f.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 45

intonatorischen und syntaktisch-ordnenden Aufgaben verliehen dem
Punkt seine geradezu unheimliche Plastizitit und sprachliche Macht.
Er ist nun nicht mehr gezwungen, nur Sitze im grammatischen oder
nur Phrasen im modulatorischen Sinn abzutrennen, sich also gleich-
sam zum Vasallen der Syntax oder der Rezitation zu machen. Der
orthographische Satz wirft sich selber zum Herren iiber Syntax und
Stimmfithrung auf. Der Punkt setzt die Periode zusammen, er ist der
Baumeister des Sinns. Das eben konnte Platon noch nicht; er konnte
es noch nicht einmal ahnen, auch wenn er schon Sitze formulierte.
Jede Verteidigung der Schrift gegentiber seiner vernichtenden Kritik
miisste bei diesem Verhiltnis ansetzen; hier ist dafiir nicht der Ort.

Als Schopenhauer den Verfall der Interpunktion, d.h. ihrer die-
nenden Rolle fiir die »Logik jeder Periode« beklagte®, hatte er wohl
in erster Linie seinen Lehrmeister Kant vor Augen, einen meisterli-
chen Periodenbauer. Schopenhauer wendete sich sowohl gegen die
tibertriebene Kiirze mystifizierender Kurzsitze als auch gegen brisige
Abschweifungen. Sein Stilideal entsprach der alten rhetorischen Vor-
stellung der Einkleidung des Gedankens. Ginge es hier nicht um Pro-
blem-, sondern um Philosophiegeschichte, miisste nun ausgehend von
einer beliebigen Stillehre eine ausfiihrliche Typologie philosophischer
Systeme anhand ihrer Verwendung des Punktes, womdglich gar an-
hand der Punktdichte ihrer Texte erfolgen. Zwar giben die einschlagi-
gen Lehrmeister a la Eduard Engel oder Ludwig Reiners nicht viel her;
traditionellerweise wird der Punkt ja als unproblematisch abgetan und
allenfalls der kurze, klare Satz angemahnt. Dennoch liesse sich ohne
grossere Schwierigkeiten eine Taxonomie von Punktabstinenzlern wie
Nietzsche bis Punktextremisten wie dem frithen Wittgenstein erstel-
len. In einer Art Wiederholungsschleife wiirde ein derartiges Unter-
fangen dann erneut im Ausgangspunkt der herkémmlichen Stillehre
miinden.

Der Witz istindes —und in ihm erst gibt sich die unendlich tiefergehen-
de Fragwiirdigkeit des philosophischen Punktes zu erkennen —, dass
Punkte und andere Satzzeichen eben nicht wie noch bei Schopenhau-
er und seinen spitberufenen Schiilern, einen Gedanken oder Sach-
verhalt mehr oder weniger angemessen ausdriicken, sondern dass ihr
Gebrauch immer schon sinnkonstruierend wirkt. Das ist nicht nur der
Witz, sondern der Punkt. Seit dem Mittelalter ist Schrift nicht mehr
primir Medium des Konservierens gesprochener Gedanken, sondern

6 | Arthur Schopenhauer: Werke in fiinf Binden. Nach den Ausga-
ben letzter Hand hg. v. Ludger Liitkehaus, Bd. 5, Ziirich 1999, S. 473.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | CHRisTIAN BENNE

Medium des Denkens, das sich in der Schrift selbst vollzieht. Einem
Anhinger griechischen Geistes wie beispielsweise Heidegger hitte es
nichts geniitzt, Biicher ohne Punkte und Spatien zu schreiben, um
dergestalt auch in der Form den grossen Ahnen niher zu riicken. Sein
hochreflexives Schriftdenken konnte ungriechischer nicht sein, wie
bereits der Gebrauch des Punktes beweist.

Nehmen wir nur das erste Blatt (ohne Seitenzahl), das Heidegger
als Einleitung zur Einleitung an den Beginn von Sein und Zeit stellt’.
Aus einem Platon-Zitat formt er einen Satz, der im Original eigentlich
keiner ist (im Sinne traditioneller Stillehren). Gleich darauf benutzt
er mehrfach sowohl den Ein-Wort-Satz »Keineswegs.« und schliesst
daran Sitze an, die mit der Kopula »Und« beginnen — nach herkémm-
licher Lehrmeinung ja eine Todsiinde. Heidegger erreicht durch diese
variable Punktierung eine Spannung verheissende Rhythmisierung.
In seinen Texten verbindet er Sitze — der Gebrauch der Kopula ist nur
ein unbedeutendes Exempel — gerne iiber die Satzgrenze hinweg; sein
Punkt wirkt hdufig wie ein Komma oder ein Semikolon. Tatsichlich
erweist sich Heidegger als ein sehr bewusster und geschickter Punk-
tierer, was auf die Anziehungskraft seiner Texte durchgehend Einfluss
hatte und hat. Sitze, die auch bei Heidegger naturgemiss mit Punkten
abgeschlossen werden, sind nicht mehr notwendigerweise vom pro-
positionalen Gehalt diktiert. Man konnte dies geradezu als wichtigstes
Kennzeichen der phinomenologischen Schule vis-a-vis dem zeitgenos-
sischen Neukantianismus oder der dominierenden angelsichsischen
Philosophie behaupten.

Seit wann ist das so? Nehmen wir die Antike aus, spricht vieles dafir,
dass es die nachidealistische Philosophie ist, die zuerst die Vorherr-
schaft des Punktes bricht, weil sie nicht mehr an die schlechthinnige
Erkenntniskraft von Propositionen glaubt. Niher zu untersuchen wire
allerdings schon die Rolle Hamanns, Herders und Schillers und ihrer
vollig neuartigen philosophischen Prosa, in der philosophische Ein-
sicht nicht mehr von ihrer Darstellungsweise getrennt werden kann.
Schon hier verliert der Punkt Terrain gegeniiber dem rhetorischen
Fragezeichen, dem empfindsamen Ausrufezeichen, dem ebenso viel-
sagenden wie vielverschweigenden Gedankenstrich. Das Morgentor
der Schonheit auch der philosophischen Literatur, das sich damit
gleichsam zur Mitte hin des Idealismus auftut, wire damit die steti-
ge Abkehr vom Punkt als dominantem philosophischem Strukturie-
rungselement. Die Aufnahme und Wiedergabe von Affekten, die auch

7 | Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tibingen 71993, S. 1.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 47

rhetorischen Widerhall in der Interpunktion fand, hat nachweislich
die Sprache der Philosophie verindert. Eine spite Reaktion darauf, die
zugleich eine wichtige Quelle des neuen Uberschwangs freilegt, findet
sich in Feuerbachs Erklirung religiéser Phinomene:

»So rufen auch wir im Affekt bei einer tiberraschenden Erscheinung aus:
»Es ist unglaublich, es geht tiber alle Begriffel«, ob wir gleich spiter, wenn
wir zur Besinnung gekommen, den Gegenstand unsrer Verwunderung
nichts weniger als unbegreiflich finden. Die religiése Unbegreiflichkeit ist
nicht das geistlose punctum, welches die Reflexion so oft setzt, als ihr der
Verstand ausgeht, sondern ein pathetisches Ausrufungszeichen von dem
Eindruck, welchen die Phantasie auf das Gemiit macht.«®

Die Stelle ist nicht einfach zu interpretieren, weil Feuerbachs Sympa-
thie durchaus nicht, wie man auf den ersten Blick vermuten konnte,
dem Ausrufezeichen gehért. Wichtig ist vor allem der Wink auf die
Geistlosigkeit der bloss abschliessenden Funktion des Punkts. Der
Punkt reduziert Komplexitit auf philosophisch uninteressante Weise.
Hingegen bringt die Verwendung anderer Satzzeichen den Leib, fiir
dessen Komplexitit das 19. Jahrhundert sich immer mehr zu interes-
sieren beginnt, ins Spiel — und mit ihm folgen in neuem Gewand die
rhetorischen Kniffe der alten Affektenlehre.

Den reduktiven Charakter des Punktes veranschaulicht schén ein
weiteres Beispiel aus dem nun freilich schon fortgeschrittenen 19.
Jahrhundert, nimlich Friedrich Albert Langes Definition des katego-
rischen Imperativs: »wirklich ist, was wirklich fiir den Menschen ist;
d.h. weil wir von den Dingen an sich nichts wissen kénnen, so wollen
wir auch von ihnen nichts wissen, und damit Punktum!«® Der Punkt
musste in dem Moment in Verruf geraten, als er geistige Barrieren
errichtet. Scheu vor dem Punkt lisst sich insofern auch als Versuch
interpretieren, die Philosophie wieder ins rechte Geleise zu fithren.
Wenn die Philosophie nicht erst seit Sokrates mit dem Fragezeichen
begann (Sokrates will ja gerade zeigen, dass man keinen >Punkt« set-
zen solle — d.h. keinen Satz ewig abzuschliessen vermag), konnte sie
nicht mit einem schnéden Punkt fiir beendet erklirt werden. Gerade
angesichts der aufstrebenden Naturwissenschaft schien die Gefahr

8 | Ludwig Feuerbach: Das Wesen des Christentums, in: Gesam-
melte Werke, hg. v. W. Schuffenhauer, Bd. 5, Berlin 1973, S. 360.

9 | Friedrich Albert Lange: Geschichte des Materialismus und Kri-
tik seiner Bedeutung in der Gegenwart, hg. v. Alfred Schmidt, 2 Bde., Bd.
2, Frankfurt/Main 1974, S. 5406.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | CHRISTIAN BENNE

gross, ihren Anspruch, iiber gesicherte Erkenntnisse zu verfiigen, auf
die Moglichkeit endgiiltig formulierter — und d.h. natiirlich mit Punkt
abzuschliessender Sitze zu tibertragen.

Seit seiner Geburt veridnderte der Punkt seine Funktion also in einem
ersten Schritt dahingehend, Sitze nicht mehr einfach abzugrenzen,
sondern beliebige Aussagen als Thesen festzulegen. Der zweite Schritt
bestand darin, Sitze in philosophischen Texten nicht mehr simtlich
als Thesen zu behaupten, da an der Erkenntniskraft von Propositio-
nen, von Sprache iiberhaupt zunehmend Zweifel aufkommen. Von
Herder, Hamann, Schiller her, tiber Novalis und Friedrich Schlegel,
bis zu Kierkegaard und anderen erreicht diese Uberzeugung sowohl
theoretisch wie auch praktisch ihren Gipfelpunkt bei Nietzsche — in
der phianomenologischen Tradition dann, wie angedeutet, nur inso-
fern noch einmal gesteigert, als ihre Sitze nur scheinbare sind, keine
Propositionen mehr, sondern Reflexionen tiber die Moglichkeit von
Propositionen. Der Punkt blieb nur als Lesekonvention erhalten.

Nietzsche also. Der Virtuose der Satzzeichen®™ setzt diese nicht
zuletzt strategisch zur stindigen Retardierung des Punktes ein.” Die
beliebig ausgewihlte, aber typische Stelle strebt gerade in ihrer Punkt-
abstinenz den grosstmoglichen polemischen Gegensatz zu den im
Text angegriffenen Naturwissenschaftlern und positivistischen Philo-
sophen seiner Gegenwart an:

»Man vergebe es mir als einem alten Philologen, der von der Bosheit nicht

lassen kann, auf schlechte Interpretations-Kiinste den Finger zu legen:
aber jene »Gesetzmaissigkeit der Natur«, von der ihr Physiker so stolz re-
det, wie als ob — — besteht nur Dank eurer Ausdeutung und schlech-
ten »Philologie«, — sie ist kein Thatbestand, kein »Text«, vielmehr nur
eine naiv-humanitire Zurechtmachung und Sinnverdrehung, mit der ihr
den demokratischen Instinkten der modernen Seele sattsam entgegen-
kommt!«=

10 | Vgl. schon Hans Martin Gauger: Nietzsches Stil. Beispiel »Ecce
Homo, in: Ders., Der Autor und sein Stil. Zwolf Essays, Stuttgart 1988,
S. 81-110.

11 | Fir Adorno war das Aufschieben des Punkts geradezu Abzei-
chen von Brillanz; der Niedergang der Periode dagegen bereits Kapitula-
tion vor dem niichtern-funktionalen Geist des Kapitalismus (a.a.0.).

12 | Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse 22., in: Simt-
liche Werke. Kritische Studienausgabe, hrsg. v. Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Bd. 5, Miinchen, Berlin, New York %1988, S. 37.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 49

Man gonne sich einmal den harmlosen Spass und formuliere diesen
Text, der iibrigens Ton und Interpunktionsweise bis zum Ende durch-
hilt, dergestalt um, dass ein Punkt immer dort gesetzt wird, wo er
rein grammatisch moglich oder geboten wire.3 Das hat zwar etwas
von kontrafaktischer Geschichtsschreibung, aber das Resultat zeigt
doch, wie stark die spezifische Qualitit von Nietzsches Texten von
einer Zeichensetzung abhingt, die auf Punktierung weitgehend ver-
zichtet. Der Punkt wiirde viele der Sitze zu Aussagen umformen, als
die sie gar nicht gemeint sind — nur als Dilatorik des Punktes kommt
Nietzsches ganze boshafte Skepsis zu ihrem Recht, die nicht zufillig
ausgerechnet ein Philologe der Sprache als einem Medium scheinbar
objektiver Erkenntnis entgegenbringt.

Dass all dies sehr bewusst geschieht, lisst sich nicht nur implizit
durch die minutiése Lektiire von Nietzsches Schriften nachweisen,
sondern auch explizit an mehreren Stellen zumal des Nachlasses.
Nietzsche machte sich tiber die Schwierigkeiten seiner wenig diskur-
siven Texte keine Illusionen; das Missverstindnis setzte er bewusst
zur Selektion seiner Leser ein. Noch in den spiten 8oer Jahren notiert
er eine aus vielen Griinden dann doch nicht umgesetzte Absicht, seine
wichtigsten Einsichten noch einmal im Klartext zu diktieren (wenn
man hierunter nicht den Antichrist verstehen will, den Nietzsche am
Ende als sein eigentliches Hauptwerk ansah):

»Ich gebe meine Argumentation in allen wesentlichen Schritten, Punkt
fur Punkt. Mit etwas Logik in dem Leibe und einer mir verwandten Ener-
gie, mit einem Muth zu dem, was man eigentlich weif} ... hitte man diese
Argumentation auch schon meinen fritheren Schriften entnehmen kon-
nen. Man hat das Umgekehrte gethan und sich dartiber beschwert, daf es
denselben an Consequenz fehle: dieses Mischmasch-Gesindel von heute
wagt das Wort Consequenz in den Mund zu nehmen!«4

13 | Etwa so: *Man vergebe es mir als einem alten Philologen, der
von der Bosheit nicht lassen kann, auf schlechte Interpretations-Kiinste
den Finger zu legen. Jene »Gesetzmissigkeit der Natur«, von der ihr Phy-
siker so stolz redet, besteht nur Dank eurer Ausdeutung und schlechten
»Philologie«. Sie ist kein Thatbestand. Sie ist kein »Text«. Vielmehr ist
sie nur eine naiv-humanitire Zurechtmachung und Sinnverdrehung, mit
der ihr den demokratischen Instinkten der modernen Seele sattsam ent-
gegenkommt.

14 | F. Nietzsche: Simtliche Werke, Bd. 13, S. 370.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | CHRISTIAN BENNE

»Punkt fir Punkt« — damit ist das Satzzeichen natiirlich nur in zwei-
ter Linie gemeint, nach der systematischen Entfaltung von einander
abgeleiteter Argumente, aber diese werden logischerweise als Sitze
mit Punkten prisentiert, kaum zufillig ein Fall von Begriffsiiberla-
gerung. Die Affinitit zwischen systematischer, diskursiver Entfaltung
und Ubergewicht der Punktsetzung gegeniiber anderen Satzzeichen
liegt auf der Hand. Nietzsche sieht darin lediglich gedankenlose Kon-
vention und konventionelle Denkbequemlichkeit, die die wahre argu-
mentative Sorgfalt einer nuancierten Darstellungsweise (zu erkennen
u.a. an der nuancierten Zeichensetzung) nicht zu erkennen vermag
und sich deshalb auch nuancierten Inhalten verweigert.

Punkt fiir Punkt: der Punktabstinenz der Lebensphilosophie (zu der
Nietzsche freilich nur sehr bedingt zu zdhlen ist) sagte im 20. Jahr-
hundert u.a. der Neukantianismus den Kampf an. Allerdings war er
noch lange nicht trocken genug. Wenn Nietzsche den einen Pol dar-
stellt, so wird das andere Extrem von Wittgensteins Tractatus logico-phi-
losophicus besetzt, einschliesslich jener Entwicklungen des logischen
Positivismus und der analytischen Philosophie, die daran anschlos-
sen. Hellsichtig schrieb Hans Blumenberg: »Bei Wittgenstein stehen
Sitze, von denen keine Philologe einer fernen Zukunft jemals glauben
wird, dafl sie in der Philosophie nach Nietzsche und gleichzeitig mit
Heidegger geschrieben sein konnten.«’s Obwohl Blumenberg Wittgen-
steins Methode und Ansichten nicht unbedingt teilt, spiirt man deut-
lich Sympathie fiir Wittgenstein gegeniiber Nietzsche und Heidegger.
Es ist eine Sympathie fiir die Knappheit, die wiederum eine Askese
gegeniiber allen nur rhetorischen Tricks darstellt, als die der vielsei-
tige Gebrauch unterschiedlicher Satzzeichen bei Philosophen gern
gilt. Punkt fiir Punkt — niemand hat dies so masslos durchgefiihrt
wie Wittgenstein, bis ins Satzbild hinein. Der Tractatus ist jener phi-
losophische Text mit der bei weitem hochsten Punktdichte. Das geht
soweit, dass Ordnungszahl und Satzschlusszeichen nahezu ununter-
scheidbar werden (die Punkte und Unterpunkte bilden Sitze ab); ja,
der Begriff des Satzzeichens, der im Tractatus selbst verwendet wird,
erstreckt sich ausschliesslich auf Sitze selbst und damit auf Punkte (s.
z.B. 3.11. 0. 3.21).

15 | Hans Blumenberg: Ein Satz Wittgensteins, in: Ders., Lebensthe-
men. Aus dem Nachlass, Stuttgart1998, S. 129-131, hier: S.129.

16 | Zitiert wird nach der Standardnummerierung der Erstveroffent-
lichung: Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, London
1922. Der Manuskriptentwurf des Tractatus weist tibrigens erheblich

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 51

Die Tatsache der Punktdichte verblasst allerdings angesichts der
Art von Sitzen, die mit Hilfe des Punkts gebaut werden. »Die Welt
ist alles, was der Fall ist.« (1.) — »Wovon man nicht sprechen kann,
dartiber mufl man schweigen.« (7.) Wer kénnte nicht den ersten und
letzten Satz des Tractatus aus dem Gedichtnis zitieren? Wer vermag
dasselbe bei der Kritik der reinen Vernunft oder der Phinomenologie des
Geistes? Der Punkt stellt das Zitat bereit, erméglicht indes auch die
Verkiirzung des Gesamtbauwerks auf einige wenige Highlights. Weil
die Lakonie des kurzen Aussagesatzes als Konzentration auf wesent-
liche Aussagen fehlgedeutet werden kann — dies hat nicht nur dem frii-
hen Wittgenstein zum Nachteil gereicht, der dieser Fehldeutung selbst
aufgessen war — 16st das punktgeschwingerte Schreiben das Denken
selbst in einzelne Punkte auf, die dann in immer neuen Zusammen-
hingen immer neuen (durchaus auch produktiven) Missverstindnis-
sen zugefithrt werden. Mehr Schaden als die Philosophie von Hegel
oder Marx, Nietzsche oder Derrida, haben wenige kurze Sitze ihres
umfangreichen, hochkomplexen Werks angerichtet, die sich aufgrund
der Punktierung leichter als andere herausfiletieren liessen.

Damit eréftnet sich das letzte und problematischste Kapitel einer Phi-
losophie des Punkts. Sobald der Punkt erfunden war, war auch das
Exzerpt erfunden, die Spruchsammlung, die Zusammenstellung der
besten Stellen: erst aus den Alten, spiter unterschiedslos. Zumindest
wurde es viel einfacher und praktikabler, denn Vorldufer hat es nattir-
lich schon in der antiken Doxographie gegeben. Der durch den Punkt
abgeschlossene Satz wird zur in sich geschlossenen Welt (vermeiden
wir den Begriff der Ware!), die man frei im- und exportieren kann,
ohne Riicksicht auf den lokalen Kontext. Waren Poetik und Rhetorik
der Antike immer am Gesamtzusammenhang der Rede ausgerichtet,
konzentriert sich die Stillehre der Neuzeit zunehmend auf den einzel-
nen Satz; auch die Grammatik wird auf Satzlehre verkiirzt, statt Text-
wissenschaft zu bleiben (grammatike bezeichnete im Altertum noch

weniger Punkte auf; selbst in die Transkription des edierten Manuskrip-
tes sind diese nachgetragen worden (vgl. Prototractatus. An early version
of Tractatus Logico-Philosophicus by Ludwig Wittgenstein, hg. v. B.F.
McGuiness, T. Nyberg und G.H. von Wright, London 1971). In seiner spa-
teren Phase hat Wittgenstein eine andere Richtung eingeschlagen. An-
gesichts der Vielfalt der Sprachspiele scheint der Abschlusscharakter des
Punkts eher unangemessen (vgl. D.Z. Phillips: Wittgenstein’s Full Stop,
in: Perspectives on the Philosophy of Wittgenstein, hg. v. Irving Block,
Oxford 1981, 179-200).

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | CHRiSTIAN BENNE

Philologie im weitesten Sinne). Metaphysische und orthographische
Bedeutung des Punktes kénnen nun ununterscheidbar zusammen-
fliessen. Wihrend unsere Vorstellung von Kontinuitit und Zusam-
menhang keine Unterscheidungen und Abgrenzungen vorsehen (vi-
sualisieren wir Linien, die gerichtete Zeit usf. als Ansammlung von
Punkten?), gilt gerade das Gegenteil fir den Punkt. Er steht fir die
Absonderung, das Auseinanderfallen des angeblichen Kontinuums,
potentiell bedrohlich fiir unsere eigentlich auf Zusammenhang abge-
stellte Auffassung der Realitit: »Die Sichselbstgleichheit, Kontinuitit
ist absoluter Zusammenhang, Vertilgtsein alles Unterschiedes, alles
Negativen, des Fiirsichseins; der Punkt ist hingegen das reine Fiirsich-
sein, das absolute Sichunterscheiden und Aufheben aller Gleichheit
und Zusammenhangs mit anderem.«?

Das Zitat stammt von Hegel. Zwar geht es an dieser Stelle nicht
um den Punkt als Satzzeichen, aber tibertragbar ist die Analyse alle-
mal. Indem ich Sitze (Aussagen, Propositionen) voneinander trenne,
weise ich auf ihre relative Autonomie im gegebenen Zusammenhang
hin, die immer neue Kombinationen in anderen Zusammenhingen
erlaubt. Durch den Punkt nehme ich sie metaphorisch gesprochen
selbst als einzelne Punkte wahr, die die Linie vergessen machen. Her-
ausgerissen aus einem langwierigen Zusammenhang in Hegels philo-
sophiehistorischen Vorlesungen, verdeutlicht der Umstand der Zitier-
barkeit des Zitats im vorliegenden Kontext die uns heute so vertraute
und bedenkenlos praktizierte Vorgehensweise. Der Zusammenhang
des Originalzitats kiimmert wenig oder gar nicht, sondern nur, was
der Satz an potentieller Erklarungskraft fiir den neu gewihlten Zu-
sammenhang enthilt, in den er sich mehr oder weniger nahtlos ein-
figt. Man kann diese Praxis aus Griinden intellektueller Redlichkeit
ablehnen. Die Tatsache ihrer weiten Verbreitung nicht. Das Resultat
des punktuellen Lesens und Neu-Kombinierens ist punktuelles, nicht
mehr vorrangig am ewigen Zusammenhang aller Dinge interessiertes
Denken. Ohne auf eine Ursichlichkeit der Interpunktion zu insistie-
ren und ohne an gewisse torichten Theorien anzukniipfen, fillt doch
auf, in welchem Ausmass mit dem Ausgang des Mittelalters das Inte-
resse an den einzelnen Gliedern auf Kosten der Great Chain of Being
wichst.

Reiner Zufall, liesse sich einwenden. Gewichtiger wire wieder
der Hinweis auf das Altertum, wo auch ohne Interpunktion aus dem

17 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke in 20 Binden, hg. Eva
Moldenhauer und Karl Markus Michel, Bd. 18, Frankfurt/Main 1986, S.
306.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 53

Kontext gerissene Zitate keineswegs ungewohnlich waren. Beginnen
die platonischen Dialoge nicht regelmissig mit einer Behauptung, die
irgendjemand irgendwann aufgestellt hat? Sind nicht verschiedene
Stellen aus dem Homer schon bei den Vorsokratikern im Umlauf? Ge-
wiss. Der Unterschied ist indes ein gewaltiger: Sokrates 16st die noch
nicht vorhandenen Punkte in lauter Fragezeichen auf. Er analysiert die
Zitate bis ins kleinste Detail, um ihren universalen Anspruch einer ge-
nauen Priifung zu unterziehen. Er rekontextualisiert sie mit Blick auf
das miindlich Gemeinte. Das punktuelle Zitat der Neuzeit hingegen
beldsst das von Majuskel und Punkt Eingegrenzte weitgehend unan-
getastet und bezieht es als Ganzes auf den jeweils neuen Umstand.
Ein gutes (und schlimmes) Beispiel eines modernen Philosophen wire
wiederum Nietzsche, der selbst die Kunst des aus dem Zusammen-
hang genommenen Zitats zur Perfektion beherrschte — und bekannt-
lich Freund sowohl dunkler (Vorsokratiker) wie heller (franzésische
Moralisten) Spriiche war. Wie heute leicht an der begonnenen Teilfak-
similierung der Kritischen Gesamtausgabe nachpriifbar ist, verwendet
Nietzsche in seinen Notizbiichern und Kladden Punkte nur selten, um
seine Aufzeichnungen voneinander abzugrenzen oder um sie als Sitze
zu notieren. Im Gegensatz dazu steht eine lange Editionstradition, die
in dieser Hinsicht selbst noch in Collis und Montinaris heutige Stan-
dardausgabe hineinreicht, nimlich den Nachlass als Sammlung von
durch Punkten abgegrenzte Spruch- und Aphorismensammlung wie-
derzugeben. Dies erzeugte schon den beriichtigten Wille zur Macht,
der als Nietzsches vermeintliches Hauptwerk auch rein iusserlich in
nichts mehr von den eigenhindig publizierten Werken zu unterschei-
den war (fiir Heidegger steckte ja allein in Nietzsches unpubliziertem
Spitwerk dessen wahre Philosophie). Bis heute haben viele diesem
»Werk« entnommene >Punkte« ihren Sokrates nicht gefunden.

Auf Nietzsche und noch vor Wittgenstein folgt die kunsthistori-
sche Epoche des Pointillismus, dem nach Uberzeugung der meis-
ten Kunsthistoriker eine entscheidende Rolle fiir den Ubergang von
gegenstindlich-mimetischen Darstellungsformen zur abstrakten,
konstruktivistischen Kunst zufillt. Die Gewissheiten von Linie und
Fliche 16sen sich in einzelne Punkte auf — zunichst nur, um sie auf
neuer Grundlage wieder zusammenzufiigen. Wer darin eine Reaktion
auf Nietzsche und einen Vorgriff auf Wittgensteins Methode sehen
mochte, mag an einen Zufall im Sinne des surrealistischen hasard
objectif glauben. Ist die Auflosung des exakten Wissens in einzelne
Punkte nicht der Versuch, zwischen dem exakt Benennbaren einen
noch nicht exakt erfassten Nexus herzustellen? Der philosophische

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | CHRISTIAN BENNE

Pointillismus Wittgensteins hitte aus dieser Perspektive den gegentei-
ligen Effekt: als eine Spielart abstrakter Kunst, als radikaler Bruch mit
einer rationalen Weltsicht, deren Rettung zu sein er vorgibt. Wie der
Pointillismus Georges Seurats wire Wittgensteins Pointillismus dann
eine frithe Form des digitalen Denkens, das durch Steigerung des ma-
thematischen Rationalismus (bei Seurat der optischen Theorien von
Helmbholtz u.a.) ins Gegenteil umschligt — der Ausblick auf mystische
Erkenntnis wird ja am Ende des Tractatus bekanntlich durchaus an-
gedeutet.”® Das erstmalige Setzen des Punktes markierte damit den
Anfang vom Ende des Abendlandes als Dialektik der Aufklirung.

Das klingt abwegig bis verstiegen. In seinen Biichern Krise der Li-
nearitdt (1988), Die Schrift (1989) sowie Gesten. Versuch einer Phinome-
nologie (1994) hat Vilém Flusser freilich eine Medienphilosophie der
europdischen Zivilisation entworfen, die genau in diese Richtung geht
—und die als Gedankenspiel nicht ohne Reiz ist. Zwar beriicksichtigte
er noch nicht den Punkt als Satzzeichen. Holt man dies weiterdenkend
nach, sind die Konsequenzen so weitreichend, dass sie hier nicht igno-
riert werden diirfen. Da eine Kenntnis von Flussers recht klandestinen
Texten nicht ohne weiteres vorausgesetzt werden kann und ihr Inhalt
sich schlechter nachschlagen lisst als bei Nietzsche oder Wittgenstein,
ist zunichst eine etwas ausfiihrlichere Darstellung geboten.

Flusser geht von einer Fundamentalanalyse der Alphabetschrift
aus. Im Unterschied zu den einschligigen Thesen Marshall McLu-
hans hilt er sie fiir ein auditives, kein visuelles Medium. Als Erfin-
dung sei sie ungleich folgenreicher als der Buchdruck gewesen: die-
ser setzte den vom Alphabet begonnenen Prozess der Typisierung
und Standardisierung lediglich konsequent um. Die Geschichte der
Erkenntnis- und Kommunikationsmedien lasse sich beschreiben als
Entwicklung von (analogen) Bildern, d.h. Piktogrammen und direkten
Symbolen menschlicher Einbildungskraft, iiber das Alphabet und das
Zahlensystem, die beide die Flichigkeit und Unmittelbarkeit der Bil-
der durch die lineare Anordnung von Symbolen ersetzten, hin zu tech-
nischen, kérnigen Bildern, wie die frithe Photographie sie bereitstellt,
und schliesslich zu kalkulierten, digitalen Bildwelten. Aktuell befinde
sich die Menschheit in einer Krise, nimlich der Ubergangszeit vom
linearen, alphanumerischen zum digitalen Code, der die Zerlegung
der Bilder in Punkte immer weiter vorantreibe.

Die Bewertung dieser Krise ist bei Flusser ambivalent: Der lineare,
alphanumerische Code ist im Vergleich zu den Bildern einerseits ein

18 | »Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das
Mystische.« (6.522) Im Prototractatus wird dies noch deutlicher.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 55

reduzierter, eindimensionaler, der Funktionsweise der menschlichen
Einbildungskraft nicht entsprechender. Er entstand aus dem Bedurf-
nis der Kritik der Bilder und bediente sich der Linearitit des Codes,
der schon existierte, nimlich der miindlichen Sprache mit ihrem li-
nearen Lautstrom, der nun mithilfe der Alphabetschriften sukzessive
abgebildet wurde. Das Alphabet erscheint als nicht einmal nichstlie-
gende Kodierungsform des Denkens, die bedauerlicherweise zu un-
recht dominant wurde. Andererseits lisst sich bei Flusser angesichts
der rasanten Entwicklung technischer neuer Medien bisweilen auch
eine Art Nostalgie nach dem unangefochtenen Status des alphanu-
merischen Codes herausspiiren. War die alphabetische, sprachliche
Kritik der Bilder eine Umkodierung von der Zweidimensionalitit der
Fliche in die Eindimensionalitit der Zeile, so resprisentiert der abs-
trakte Kode der digitalen Computerwelten schliesslich die Endstufe
der Nulldimensionalitit. Honni soit qui pense a Spengler.”

Der Wechsel vom urspriinglichen Denken in Bildern zum — immer
starker gestisch, also aus der Performanz des linearen Schreibens her-
aus gedachten — Denken in Schriftsprache ist auch der Wechsel kreis-
formigen, rituellen Wiederkehrdenkens zu an Zeilen ausgerichtetem,
d.h. logischem und historischem Denken, das durch die Linearisie-
rung zu einer Art Weltentzauberung des magischen, phanatastisch-
mythischen Denkens und Handelns fiithrt und dieses durch Kausalitit
und Teleologie ersetzt. Werden 16st das Sein ab; und das historisch-
teleologische Denken entstehe deshalb auch erst zu einer Zeit, da
Schreiben nicht mehr allzu mithsam und zeitaufwendig ist, also nach
dem Zeitalter der Inskriptionen. Die miindliche Sprache figuriert
bei Flusser fast nur noch als Vorstufe des alphabetischen Schreibens
(letztlich mit der unausgesprochenen Folgerung, dass mit der Schrift
auch die Sprache verschwindet und allein Bilder und nonverbale Sym-
bolpraktiken tibrigbleiben). Die Krise des alphanumerischen Codes
atomisiert alles, womit sie in Berithrung kommt: »wihrend die Buch-
staben die Oberfliche des Bildes in Zeilen einteilen, zerbréckeln die
Zahlen diese Oberfliche zu Punkten und Intervallen. Wihrend das
buchstibliche Denken die Szenen zu Prozessen aufrollt, kalkuliert das

19 | Vilém Flusser: Krise der Linearitit, Bern 1988; Vilém Flusser:
Die Schrift. Hat Schreiben Zukunft?, Géttingen 31990; Vilém Flusser:
Gesten. Versuch einer Phinomenologie, Frankfurt/Main 1994. Vgl. schon
die kritische Rezension von Aleida Assmann in Poetica 20 (1988), S.
284-288, ferner Elizabeth Neswald: Medien-Theologie. Das Werk Vilém
Flussers, Kéln, Weimar, Wien 1998.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | CHRISTIAN BENNE

Zahlendenken die Szenen zu Kérnern.«*° Die lange Periode mehr oder
weniger friedlicher Koexistenz zwischen Buchstabe und Zahl neige
sich deshalb dem Ende zu, denn je besser und genauer die Bilder ana-
lysiert werden, desto stirker wende sich das Zahlendenken gegen die
bisher tonangebende Welt der Buchstaben. Das »Punktdenken« siege
schliesslich tiber das historisch-prozessuale* — Flusser scheut nicht
das Pathos der Dystopie.

Kurz und gut: Fotos, Film und Fernsehen sind nur Ubergangs-
phinomene hin zu jenem Zustand, wo Erkenntnisse immer seltener
in Buchstaben und immer stirker in mathematischen Codes ausge-
driickt werden. Nicht die prozessorientierte Arbeit an der Linie wird
mehr im Zentrum unseres Wertesystems stehen, sondern die Kreativi-
tit als Manipulation bzw. Komputation von Information. Auf geradezu
visionire Weise leitete der bereits 1991 tédlich verungliickte Autor, der
schon damals das E-mail-Zeitalter und den Tod der Briefkultur voraus-
sah, daraus einen grundlegenden Wandel der Lebensauffassung ab,
die sich tiber kurz oder lang einstellen wiirde.>> Beobachtbar ist derzeit
weltweit die wachsende Schwierigkeit jener jiingeren Generationen,
die tiberwiegend durch Computer und Internet sozialisiert wurden,
zusammenhingendene, »lineare« Texte zu verfassen und zum Ab-
schluss zu bringen. Diese Fihigkeit wird durch das zweifellos ebenso
kreative Verfahren des copy-and-paste ersetzt, das ganz richtig bereits
vorhandene Information punktuell aussucht und neu komputiert bzw.
manipuliert. Nur die Matrix gehorcht noch dem Muster der Linearitit,
wohl aus Griinden des Systemzwangs — aber wie lange noch?

Beim copy-and-paste fillt auf, dass fast ausschliesslich ganze Sitze
kopiert und neu zusammengefiigt werden, und zwar nicht im syntak-
tischen, sondern im orthographischen Sinn. Die Integritit des durch
Punkte Abgetrennten scheint tabu. Wie ist das zu erkliaren? Ist letzt-
lich der Punkt jenes Instrument, das den alphanumerischen Code von

20 | V. Flusser: Krise der Linearitit, S. 22.

21 | Ebd.

22 | Inder digitalen Welt des Punktdenkens, so Flusser lingst bevor
dies zum banalen Topos wurde, sei der Begriff der Gesellschaft nicht mehr
als Beziehung zwischen Menschen und Gruppen ausdriickbar, sondern
nur als Netz, dessen stindige neue Verkniipfungen dann die soziale Reali-
tit ausmachen: »Politisches Engagement kann nicht mehr der Versuch
sein, die Gesellschaft oder den Menschen zu dndern, sondern das soziale
Relationsfeld zu programmieren (Technokratie) oder zu deprogrammie-
ren (Terrorismus).« (V. Flusser: Schrift, S. 107f)

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 57

innen zerstorte, weil er als erster das Punktdenken in die scripta con-
tinua der reinen Alphabetschrift zwang? Das Satzzeichen Punkt wire
der bei Flusser fehlende Link zwischen alphanumerischem Code und
kérnigem Bild, denn erst Punkte schaffen Satzbilder, die als Ganzes
wahrnehmbar und manipulierbar sowie komputierbar sind. Wir kén-
nen nun den Niedergang des Abendlandes noch genauer datieren als
Flusser: er beginnt im Frithmittelalter.

Ein Punkt entsteht auch dort, wo zwei Linien sich kreuzen — Fre-
ge erliuterte daran ja den fundamentalen Unterschied zwischen Sinn
und Bedeutung. * Wo Flusser nur das Problem des Punktdenkens
sieht, muss ihm dessen Stirke entgegengesetzt werden: eine antitheti-
sche Interpretation, die das Denken des Punktes auf den Punkt bringt.
Die Preisgabe mythischer, kreisférmiger Denkmuster muss nicht not-
wendigerweise als Katastrophe angesehen werden, Individualiserung
nicht als Atomisierung. Beides kénnte auch fiir eine Befreiung stehen.
Man muss sich doch die Frage stellen, warum der Punkt seit der Frii-
hen Neuzeit eben keine Kola oder Klauseln markiert (was man sich
wegen der starken rhetorischen Tradition ja auch hitte vorstellen kon-
nen), sondern Sitze erzeugt. Der Punkt sondert ab und produziert Dif-
ferenz, das ja. Aber dadurch hebt er das Gedachte und das zu Denken-
de erst heraus, um auch in der Schrift die Gegenrede zur Rede zuzu-
lassen. Zum orthographischen Satz kann man sich philosophisch und
kritisch verhalten, an ihn lisst sich anschliessen. Die Erleichterung
beim Auseinanderreissen von Textzusammenhdngen, um sie agonal
neu einander entgegenzustellen, ist eine Stirke, und was fiir eine: in
einem vornehmlich von der Schrift gepragten Denken ermdéglicht erst
der Punkt Dialektik. Sitze wiren damit nicht mehr Punkte im Sinne
von Monaden, sondern eben immer auch Kreuzungen von Argumen-
tationslinien. Das Herausfiletieren von Sitzen mithilfe des Punktes
wird zur eigentlich charakteristischen Denkoperation der Schrift, weil
es die Linearitit des Textes, die Flusser so beschiftigte, einfach unter-
lauft. Punkte wurden die wichtigsten Elemente einer Einteilungs-
maschinerie (zu der auch Absitze, Kapitel usf. gehéren), die genaues
und wiederholtes Lesen von Texten forderte, das als Gegenbewegung
zur immer umfangreicheren Masse an Texten insgesamt zwingend
geboten war. Philosophie musste zumindest teilweise zur Philologie
werden, und zwar nicht im abschitzigen Sinne Senecas aus dem 108.
Brief an Lucilius.>+

23 | Gottlob Frege: Uber Sinn und Bedeutung, in: Kleine Schriften,
hg. v. Ignacio Angelelli, Hildesheim 1967, S. 143-162, hier: S. 144.
24 | »Itaque quae philosophia fuit, facta philologia est« — »So ist das,

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | CHRISTIAN BENNE

Hier, bei dieser wichtigsten Leistung des Punktes, die inhirente Li-
nearitit des alphanumerischen Kodes aufgehoben zu haben, hitten
die Dekonstruktivisten ihre Rehabilitierung der Schrift recht eigent-
lich ansetzen sollen, hier liegt die unhintergehbare Stirke der Schrift
im Vergleich zum Lautstrom der Miindlichkeit. Leider findet sich bei
ihnen dazu genauso wenig wie bei Adorno, es sei denn wir zihlen
bereits Laurence Sterne zur Postmoderne, deren Wesentliches er ja
— darf man sagen »bekanntlich?« — bereits lingst vorweggenommen
hatte. In seiner bertthmten Parodie auf das »>lineare« Erzdhlen im Tris-
tram Shandy gibt es eine Stelle, die sich abschliessend ausfiihrlich zu
zitieren lohnt. Im Lichte eines Missverstindnisses, das sich durch eine
fliichtige, oberflichliche Lektiire ergeben hat, schilt Sterne’s Erzihler
eine unaufmerksame Leserin: »and as a punishment for it, I do insist
upon it, that you immediately turn back, that is, as soon as you get to
the next full stop, and read the whole chapter over again.«* Der Punkt
dient hier zur Orientierung in einem ohnehin schon untibersichtli-
chen Text, als Meilenstein, der es tiberhaupt erst erlaubt, auch abseiti-
ge Wege zu beschreiten — und wieder zuriickzufinden. So begriindet
Sternes Erzihler seine Strafe:

»I have imposed this penance upon the lady, neither out of wantonness or
cruelty, but from the best of motives; and therefore shall make her no apo-
logy for it when she returns back: —— "Tis to rebuke a vicious taste which
has crept into thousands besides herself, — of reading straight forwards,
more in quest of the adventures, than of the deep erudition and knowledge
which a book of this cast, if read over as it should be, would infallibly im-
part with them. —— The mind should be accustomed to make wise reflecti-
ons, and draw curious conclusions as it goes along [...]«*

Witzigerweise scheint der Erzihler geradezu auf dem Meilenstein des
Punktes zu sitzen und darauf zu warten, dass die sdumige Leserin
wieder vorbeikommt: treffliches Bild fiir die Steuerung der Aufmerk-

was Philosophie war, zur Philologie geworden.« (Seneca, Ad Lucilium.
Epistulae Morales LXX-CXXIV, [CXXV], in: Philosophische Schriften —
Lateinisch und Deutsch, hg. v. Manfred Rosenbach (lat. Text v. F. Préchac),
Bd. 4, Darmstadt 1984, S. 650/651.)

25 | Laurence Sterne: The Life and Opinions of Tristram Shandy,
Gentleman, The Text: Volume 1, hg. v. Melvyn New und Joan New, The
University Press of Florida 1978 (The Florida Edition of the Works of Lau-
rence Sterne, 1), S. 64.

26 | Ebd., S. 64f

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 59

samkeitsckonomie durch Punktsetzung. Sternes »full stop« retardiert
die vorwirts hastende Aufmerksamkeit und stellt der Zeitkonomie
den Leseertrag entgegen. Die Funktion des Punktes ist damit eine dop-
pelte. Sie setzt die Linearitit sowohl aus der Perspektive des Schreibers
wie des Lesers ausser Kraft. Indem sie die Linie des Schreibflusses
segmentiert, eréffnet sie die Moglichkeit, an einzelnen Punkten in die
Tiefe zu gehen, statt weiter fortzuschreiten: to make wise reflections as it
goes along. Grammatisch gesprochen stirkt der Punkt das Paradigma
gegeniiber dem Syntagma. Der Interpret muss dies nur noch nutzen.
Der orthographische Satz, den der Punkt erschafft, ist ein Vergrosse-
rungsglas, um tiefer in einen Text hineinschauen zu kénnen. Anders
gesagt: die Eigenleistung des Lesers von Texten ohne Punkte miisste
sehr viel grosser sein, da er der Aufmerksamkeitssteuerung durch den
Autor entrdt. Wenn man das nur noch einmal mit Platon diskutieren
kénnte!

Die Philosophie des Punkts hat drei Arten des Philosophierens
mit dem Punkt identifiziert: jene, die den Punkt ernst nimmt und mit
seiner Hilfe Denkbewegung strukturiert — und jene, die auf ihn ver-
zichtet, um das philosophische Problem selbst zu beseitigen. Die erste
Kategorie unterteilt sich noch einmal in Punktretardierer (bis hin zur
Punktabstinenz) und Punktanhinger (bis hin zum Punktfetischis-
mus), mit allen méglichen Zwischenstufen. Gemeinsam ist ihnen in
jedem Fall die Einsicht in die Operationsmacht des Punktes, seinen
Beitrag — im Guten wie im Schlechten — zur Epistemologie. Allein
auch die vollstindige Ablehnung des Punkts verbirgt eine philosophi-
sche Haltung, die wir bloss als solche nicht immer anerkennen. Kier-
kegaards eingangs angefiihrte junge Frau lehnt Probleme ab, die der
Punkt tiberhaupt erst geschaffen hat. Darin ist sie der antiken Philo-
sophie niher als ihr Ehemann in seiner staubigen Stube. Wahre Phi-
losophie wiirde sich um die lebenspraktischen Probleme kiimmern,
die unmittelbare existentielle Bedeutung haben, nicht um ephemere
Schriftspuren.

Kierkegaard, den manche zum Existentialisten stilisert haben, war
vor allem auch der Lieblingsphilosoph jenes modernen Autors, an den
auch im philosophischen Gehalt nur wenige moderne Philosophen
heranreichen — Franz Kafka (er war tibrigens auch der Lieblingsphilo-
soph des spiteren Wittgenstein, der seinetwegen extra Dinisch lern-
te). Man kann nicht sagen, dass Kafka in seinen Texten sparsam mit
dem Punkt umgegangen sei; im Gegenteil. Seine Sitze sind eher kurz
und prignant als lang und mit vielen Satzzeichen geschmiickt. Nichts-
destoweniger hilt er im Anschluss an einen philosophischen Vortrag
Rudolf Steiners in seinem Tagebuch fest:

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o | CHRisTIAN BENNE

»Auslassen des Schluflpunktes. Im allgemeinen fingt der gesprochene
Satz mit seinem groflen Anfangsbuchstaben beim Redner an, biegt sich
in seinem Verlaufe, so weit er kann, zu den Zuhérern hinaus und kehrt
mit dem Schlufpunkt zu dem Redner zuriick. Wird aber der Punkt ausge-
lassen, dann weht der nicht mehr gehaltene Satz unmittelbar mit ganzem
Atem den Zuhorer an.«*”

Im Unterschied zur Anekdote Kierkegaards wird der Punkt hier
gleichsam nicht von aussen, vom Leser oder Nichtleser, sondern aus
dem Inneren des Textes selbst hinweggeblasen. Was eigentlich meint
Kafka genau, da es ja offensichtlich um eine Redesituation und nicht
um einen geschriebenen Text geht? Kafka hat hier wohl einfach eine
Beobachtung gemacht, die unsere Analyse des Punktes unterstiitzt.
Wird ein gesprochener Satz nicht mit fallender Intonation, dem miind-
lichen Korrelat zum Punkt, beendet, ist die Eigenleistung des Zuho-
rers viel stirker gefragt, da er nicht mehr von der Steuerung durch den
Redner in Atem gehalten wird. Kafka, der wohl als erster auch bemerkt
hat, dass der Punkt nichts ohne die satzinitale Majuskel ist, hilt damit
nicht zuletzt eine Lehre fiir den Redner und Schreiber bereit: nicht
manipuliert uns der Punkt, sondern wir ihn und mit seiner Hilfe. Das
lasse man sich von keinem Neurobiologen ausreden. Punktum.

Grenzen kann man nur iiberschreiten, wenn es sie gibt. Uber den
Punkt sich hinwegzusetzen, geht schlecht ohne ihn. Deshalb noch
eine Koda, ein letztes Zuletzt: der Punkt ist immer auch ein Einstich,
eine Verletzung des Schrifttrigers (gottlob nicht des Textkérpers). Je-
des Kind weiss: manchmal hilft Pusten. Aber nicht immer.

27 | Franz Kafka: Tagebiicher 1910-1923, Frankfurt/Main 1986, S.
4of (Eintrag vom 26. Mirz 1911). Roland Reuf, der diese Stelle zitiert, be-
merkt zu Recht den inkonsequenten Umgang mit Kafkas Interpunktion,
der die Editionsgeschichte geprigt hat (»genug Achtung vor der Schrift«?
Zu: Franz Kafka: Schriften Tagebiicher Briefe. Kritische Ausgabe, in: Text.
Kritische Beitrige, 1995:1, S. 107-128).

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-005 - am 14.02.2028, 09:43:45. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - Xz


https://doi.org/10.14361/9783839409886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

