
Rezensionen

Anthropos  110.2015

265

bigen trotz der Religionsfreiheit in Kuba kontrollieren 
zu wollen. In Kuba gibt es bis heute einen kontrollierten 
Kontakt zwischen Ausländern und Kubanern. Die “Aso-
ciación Yoruba de Cuba” nütze den exklusiven staats
nahen Status der Vereinigung dazu, die an den afrokuba-
nischen Religionen interessierten Ausländer (Touristen, 
Wissenschaftler oder Studierende) einseitig an religiöse 
Experten der Assoziation heranzuführen. Die Yoruba-Ver-
einigung vergibt an ihre assoziierten Priester und Pries-
terinnen Ausweise, die sie berechtigen mit Ausländern 
in religiösen Angelegenheiten in Kuba zusammenzuar-
beiten. Weiterhin vergibt sie visa religiosa, welche die 
Ausreise von kubanischen Priestern zu Initiationszwe-
cken ermöglichen – gewissermaßen eine Antwort auf den 
wachsenden transnationalen Religionstourismus.

Damit ist eine weitere Qualität dieser Untersuchung 
klar erkennbar. Durch diese multiperspektivische Metho-
dik wird die vorhandene Literatur zum Thema der Rol-
le lokaler Interessensgruppen als wichtige Informations-
träger und Akteure ergänzt. Die Studie bietet eine längst 
fällige Übersicht zu neuen Formen der Partizipation an 
Prozessen der Globalisierung und Transnationalisierung 
einerseits und den Bemühungen, die eigene Souveränität 
und Tradition nicht zu verlieren, anderseits.

Claudia Rauhut legt mit dieser Dissertation ein 
Stück kubanische Religionsgeschichte vor, das jeder 
angehende/n Kuba-Forscher/in ein neue und unverzicht-
bare Einführung in die afrokubanische Religionsfor-
schung eröffnet und in jeder Fachbibliothek zu religions-
soziologischen Fragestellungen vorhanden sein sollte.

Adelheid Pichler

Rhani, Zakaria : Le pouvoir de guérir. Mythe, mys-
tique et politique au Maroc. Leiden : Brill, 2014. 182 pp. 
ISBN 978-90-04-25792-4. (Studies in the History and So-
ciety of the Maghrib, 5) Prix : € 69.00

Il est plutôt rare que le titre d’un livre nous met sur le 
mauvais pied ; cependant tel est le cas ici avec “Le pouvoir 
de guérir”. Dès l’introduction, l’auteur – d’abord formé 
comme biologiste avant de bifurquer dans l’anthropolo-
gie – partage son enthousiasme pour comprendre l’effi-
cacité thérapeutique des rituels effectués sur un lieu saint 
spécifique du Maroc, à savoir le sanctuaire de Sidi ‘Abdel̔  
azīz Ben Yeffu. Il expose, en effet, sa volonté de vouloir 
“travailler sur les rituels de guérison au Maroc” (3). Mais 
son projet s’avère très vite être plus ambitieux et au-delà 
des rituels et de la mythologie qui les fonde, il se donne 
comme objectif de comprendre “… l’épaisseur culturelle 
et les structurations symboliques et sociopolitiques” (3) 
dans la société marocaine par une comparaison du culte 
de Sidi ‘Abdel̔  azīz Ben Yeffu avec des rituels sur d’autres 
lieux saints (Buya ‘Omar, Sidi Raḥḥāl, Sidi ‘Abdellah Ben 
Ḥsein, Sidi ‘Abderraḥmān etc.). Chemin faisant, le lec-
teur découvre que le sous-titre couvre mieux le contenu 
du livre et guide ainsi la trame de la réflexion centrale de 
l’ouvrage.

Basée sur une recherche de terrain ethnographique 
(2005–2006, et plusieurs séjours ultérieurs jusqu’en 
2010), l’auteur combine de façon intéressante des des-

criptions empiriques détaillées du culte voué à Sidi 
‘Abdel̔  azīz Ben Yeffu, avec une analyse de documents 
publiés et non publiés et une revue sélective de la littéra-
ture (française, américaine et marocaine). La richesse des 
données recueillies a grandement profité du statut d’endo-
ethnologue de l’auteur. Au cœur de sa réflexion se trouve 
la tension tout au long de l’histoire du Maroc entre l’au-
torité temporelle des sultans/rois et le pouvoir spirituel 
des saints. La légitimité de l’autorité temporelle s’inscrit 
avant tout dans la généalogie chérifienne, tandis que le 
pouvoir spirituel trouve son origine dans l’initiation mys-
tique, l’élection djinniesque, ou la filiation spirituelle. 

La particularité de l’accès au pouvoir est, qu’il s’agisse 
du champ de la royauté ou de celui des saints (et parfois 
des djinns), que sa légitimité est à chaque fois mise en 
récit. Les modalités de mise en récit sont élaborées par 
Rhani de façon originale. Si, d’une part, il existe une do-
cumentation écrite riche pour témoigner des lignages dy-
nastiques chérifiens et de reconnaissance par la royau-
té de certains grands maîtres mystiques, d’autre part, il 
y a un grand nombre de saints dont la renommée n’est 
connue qu’à travers la tradition orale. Tel est le cas de Sidi 
‘Abdel̔  azīz Ben Yeffu, que l’auteur étudie. Le chercheur 
se trouve devant le dilemme de transformer le récit oral 
en texte écrit et y consacre une réflexion très intéressante 
dans le chapitre 3.

Ce sont ces modalités de mise en récit de la légiti-
mité du pouvoir qui permettent de comprendre la spé-
cificité du champ sociopolitique de Maroc, où l’autori-
té temporelle et sa légitimité dynastique a toujours dû 
composer avec les détenteurs du pouvoir spirituel arti-
culé autour de la baraka. Dans ces interactions, l’autorité 
temporelle a toujours puisé dans la symbolique du culte 
des saints (notamment la baraka, mais également par la 
construction de sanctuaires/mausolées), et inversement, 
les saints ont recouru à l’instauration de chaînes de filia-
tion pour revendiquer le statut de chérif. Dans la littéra-
ture sélectionnée, des exemples sur les tensions entre sul-
tans et saints abondent. Rhani critique les chercheurs qui 
ont avant tout valorisé les textes écrits (parfois appelés 
“real texts” ; Munson) au dépens de la tradition orale. Ces 
chercheurs n’auraient pas saisi la dialectique entre le pou-
voir souverain et temporel des sultans, et l’engagement 
pour la justice sociale des saints. Les saints ont cherché 
auprès du sultan la reconnaissance de leur statut de chérif 
(par décret) et les sultans ont cherché à dompter les dons 
surnaturels et le charisme personnel (miracles, guérisons) 
des saints. Dans cette ligne d’idées, Rhani soulève le défi 
d’explorer dans son dernier chapitre, par analogie, le face-
à-face entre le Roi Hassan II et Yassine.

Par la richesse des descriptions et de la documenta-
tion, l’ouvrage de Rhani complète la vaste collection 
d’ethnographies sur le culte des saints au Maroc. A sa 
lecture, on sent cependant qu’il s’agit ici d’une conver-
sion d’une thèse de doctorat en un livre grand public. Il en 
résulte que les passages théoriques sont parfois mal inté-
grés et coupent la fluidité du propos principal. De plus, 
les propos auraient gagné en profondeur si les caractéris-
tiques socio-démographiques des acteurs principaux du 
culte des saints étaient problématisées. Il est connu que 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-265 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:56:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-265


266 Rezensionen

Anthropos  110.2015

le culte des saints mobilise avant tout les “exclus de l’or-
thodoxie”, tels noirs, femmes, pauvres urbains et ruraux. 
La symbolique du sultan noir et la place que se forge la 
guérisseuse Bouchra ne doivent pas seulement être com-
prises comme anti-mythe ou contre-rituel (chapitres  4 
et 6), mais aussi comme stratégies de reconnaissance de 
groupes subalternes dans des rapports de pouvoir inégali-
taires.  Fenneke Reysoo 

Rieger-Jandl, Andrea (ed.): Tradition in Transition. 
Reflections on the Architecture of Ethiopia; with a Spe-
cial Focus on the Afar Region. Wien: Institut für Verglei-
chende Architekturforschung, 2013. 278 pp. ISBN 978-3-
900265-26-7. Price: € 38.90

Divided into two parts, this book focuses in its first 
part on northern Ethiopian architecture and in the second 
part on traditional architecture of the partly nomadic liv-
ing ethnic group of the Afar people in the remote north-
eastern area of Ethiopia called Afar region.

In 2011, the Austrian architect and ethnologist An-
drea Rieger-Jandl led an interdisciplinary excursion to 
Ethiopia in which international professional staff from 
Ethiopia, South Africa, and Austria as well as students 
from both fields – architecture and cultural anthropolo-
gy – participated. The long-term aim of this project was 
to build a school with only local building material in the 
Afar region. Keeping this in mind, the second part of the 
book has been created while the first part focuses on tra-
ditional and modern Ethiopian architecture mainly in the 
north of the country in its different varieties. The excur-
sion members, several staff members of the University 
of Addis Ababa, a South African architect as well as a 
local NGO leader make a total of 20 authors who accu-
mulated their expertise and their research findings inside  
this book.

Following an introduction by the editor, the first part 
consists of eight chapters dealing with several kinds of 
architecture which can be found in Ethiopia. Alice Deix 
starts into the project with a contribution about Ethiopia’s 
history and building culture, while Irmengard Mayer sub-
sequently works out the peculiarities of the historically 
unique and famous Christian church architecture in the 
northern Ethiopian places Lalibela, Aksum, Gondar, Lake 
Tana, Debre Damo, and Gheralta where several churches 
lie high up on a mountain range. Peter Rich develops in 
his contribution a master plan for the city of Aksum for 
future touristic development, followed by Asgedom Haile 
et al. who focus on indigenous Tigrayan architecture. Pe-
tra Gruber then describes the back side of Bole Road in 
the emerging capital Addis Ababa, where she found a va-
riety of different buildings and housing projects. Renate 
Bornberg makes a sidestep to the city of Awasa that lies 
southwest of Addis Ababa, showing traditional dwellings 
as well as “modern” building while concentrating on city 
development and urban identity. Marianne Schweigkofler 
devoted herself to the moving history and livings of the 
Beta Isra’el, the Ethiopian Jews. Prefacing the second part 
of the book, Konstanze Elbel analyses school buildings 
from Karlheinz Böhm’s successful NGO “Menschen für 

Menschen,” their used building materials, comfort, plan-
ning, construction, and costs.

The second part of the book that comprises six chap-
ters commences with a cultural anthropological contribu-
tion from Rafaela Liendl and Jutta Leithner focusing on 
politics, religion, economy, social structure, and educa-
tion of the Afar people compared to the rest of Ethiopia. 
This is followed by a contribution from Valerie Browning 
explaining her nonprofit-earning work for the Afar and 
the daily challenges that she, her team, and the people 
face. Barbara Weber et al. describe the traditional archi-
tecture and settlement structure of the still nomadically 
living Afar of Ali Adayto. Subsequently, the editor Andrea 
Rieger-Jandl focuses on the transition from nomadic mo-
bile structures to earth architecture in the developing cit-
ies of the region. Emilia Chocian et al. describe their find-
ings of clay samples taken at different places in the Afar 
Region and afterwards analysed in Austria. Finally, Rafa-
ela Liendl et al. provide a theoretical approach and con-
siderations on participating in building projects in less de-
veloped regions. This chapter and the book as well close 
with five plans for potential school buildings in the Afar 
region developed by students of architecture.

On 278 pages and in 14 chapters plus introduction this 
book contains a high range of sketches and pictures, some 
of them even in colour. It is aimed not only at architects, 
anthropologists, and historians but as well to the passion-
ate and interested reader or traveller who wants to douse 
into the topics of traditional architecture, rock-hewn ar-
chitecture, clay building, and/or architecture on the Horn 
of Africa, respectively Ethiopia, but also on the practice 
of a nomadic lifestyle or the challenges of nonprofit work.

Patric Kment

Robin, Cynthia: Everyday Life Matters. Maya Farm-
ers at Chan. Gainesville: University Press of Florida, 
2013. 244 pp. ISBN 978-0-8130-4499-6. Price: $ 74.95

The importance of everyday practice is without doubt; 
it is not the Wedgwood china but the Corning Ware that 
is a better measure of the economy. If you ask anyone 
what they use often they are likely to talk plastic over 
crockery, and prized china only on special occasions. The 
long tradition of emphasizing the inventories of the exotic 
and the elite in the description of civilizations is hardly 
unique and the Maya case is one of the prominent exam-
ples. Calls for notice of common contexts date back to 
the post-World War II era when W. W. Taylor levied his 
harsh critique of Maya studies in American Antiquity. We 
have come a long way since then, there has been much 
attention to the things of everyday life, those aspects that 
are most common and play a role for all participants in 
the society whether administrative elite or the common  
farmer. 

Robin’s contention is that she is marking new ground 
in her attractively title “Everyday Life Matters. Maya 
Farmers at Chan.” Using what seems a bit of a laundry list 
of writers who have touched upon what she calls “every-
day life theory,” she concludes this opening with six fram-
ing points she tells us she will address in her archaeology 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-265 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:56:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-265

