
https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paul Helfritzsch
Als Andere unter Anderen

Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für uns Andere
 
Für eine andere Gesellschaft

Paul Helfritzsch, geb. 1994, lehrt Philosophie mit methodischem Schwerpunkt 
in Phänomenologie und Poststrukturalistischer Theorie an der Friedrich-Schil-
ler-Universität Jena. Er forscht in den Bereichen Sozialphilosophie und radika-
le Demokratietheorie sowie zum performativen Verhältnis von Versammlungen 
und Politik.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paul Helfritzsch

Als Andere unter Anderen
Darstellungen des Füreinander als Weg zur Solidarität

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zugl.: Dissertation, Friedrich-Schiller-Universität Jena, 2020. 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.   

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld

© Paul Helfritzsch

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Lektorat: Dr. Matthias Warkus 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5245-1
PDF-ISBN 978-3-8394-5245-5
https://doi.org/10.14361/9783839452455

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Danke! ................................................................................... 7

Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen ......................................... 11

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit .............................................. 23

Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue ......................... 41

Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen ........................... 97

Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse ...................... 211

Literaturverzeichnis.................................................................... 251

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danke!

An alle, die es ausgehalten haben, in den letzten zweieinhalb Jahren mit mir an

einem Tisch zu sitzen, mit mir spazieren zu gehen oder mit mir zusammen zu

wohnen (ganz viel Dank gebührt dir, Johannes), während ich immer wieder mal

kurz oder länger am Stück über den Inhalt des folgenden Buches gesprochen habe

… Es war sicher nicht immer einfach. Aber diese Gespräche waren und sind mir

immer mehr Anregung gewesen als das bloße Lesen, Verarbeiten und Aushandeln

eines Textes allein mit mir selbst. Im einsamen Diskurs mit mir selbst komme ich

auch auf Ideen, aber sinnvoll werden sie erst im Austausch mit Anderen, ohne die

sie manchmal sehr komische Auswüchse annehmen. Deshalb möchte ich also allen

danken, die in den letzten Jahren zum Austausch mit mir bereit waren. Besonders

möchte ich mich bei den Teilnehmer*innen des Forschungskolloquiums für Bild-

theorie und Phänomenologie der FSU Jena unter der Leitung von Prof. Lambert

Wiesing bedanken.

Spezieller Dank gebührt auch meiner Familie, da sie mich sowohl finanziell wie

auch persönlich bei dieser Arbeit unterstützt hat, obwohl wir nicht immer und

auch sicher nicht in allen Punkten die Meinung der jeweils Anderen teilen. Danke,

ohne euch und das Privileg relativer finanzieller Unabhängigkeit wäre das Arbeiten

in dieser Form nicht möglich gewesen. Danke auch den Sekretärinnen am Institut

für Philosophie der FSU Jena Frau Örtel, Frau Dorn und Frau Huber, die mir mit

Ihrem Wissen um die Strukturen der Universität immer wieder freundlich halfen

und ohne die ich wohl manchmal in die Untiefen der Bürokratie geraten wäre. Ein

weiterer Dank geht an meine Kolleg*innen im Quirinus die mich, wenn es nötig

war mit Bier, Sekt oder Rotweinschorle versorgten, und mit denen zusammen zu

arbeiten, während ich zusätzlich noch an der Dissertation saß, immer wieder ein

Erlebnis war. Ich danke euch ganzherzlich für die schöne Zeit! Bis bald. Ein Dank

auch den unendlich freundlichen und geduldigen Mitarbeitern der Bücherstube

Jena, die mit mir einige sehr lange Buchbestellungen herausgesucht haben. Bei ih-

nen Bücher zu bestellen macht aus dem reinen Konsum ein Ritual, bei dem die

Gedanken der Autor*innen den Leser*innen anvertraut werden. Mein aller herz-

lichster Dank geht an Jörg, Johannes, Wiebke (für die Fluchten nach Bremen und

die tollen Gespräche), Sophie, Jens, Toni,Thomas, Micha, Michi, Mariana und Cin-

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Als Andere unter Anderen

dy (mit euch beiden Skat zu spielen, war und ist mir ein Vergnügen). Ohne eure

Freundschaft, die Aufmunterungen, die vielen Diskussionen und die langen ge-

meinsamen Abende hätte mir wohl manchmal die Pause und damit die Energie

gefehlt, weiter zu schreiben. Ich danke auch ganz herzlich Prof. Andreas Schmidt,

der meine Dissertation mit guten und immer hilfreichen Ratschlägen betreut hat,

obwohl sie nicht zu seinem Fachbereich gepasst hat und der mir mit Lehraufträ-

gen die Möglichkeit geboten hat, auch ohne Stelle Erfahrungen in der Lehre zu

machen und das immer zu Themen, die ich selbst auswählen durfte. Danke da-

für und für die wirklich großartige Betreuung und ihre Zeit. Außerdem danke ich

allen für ihre Zeit, die meine Arbeit gegengelesen haben, für ihre Anmerkungen,

vor allem, wennmeine Sprache sich mal wieder selbst hermetisch abgedichtet hat-

te und unverständlich geworden ist, ohne euren Blick und eure Genauigkeit beim

Nachfragen, wäre diese Arbeit eine andere. Und unter diesen danke ich besonders

Dr. Matthias Warkus für das großartige Lektorat und Anke Poppen für die sehr

freundliche und ausgezeichnete Zusammenarbeit an der Veröffentlichung.

Lisa Gleis (dir einen besonderen Dank für die vielen Gespräche, Anregungen und

die umfassende Unterstützung in den letzten Monaten) und Dr. Peggy Breiten-

stein danke ich für Diskussionen, die meinen Horizont für Kritische Theorie und

dieTheorie von Karl Marx erweitert haben, auch wenn diese Überlegungen –wenn

sie zu finden sein sollten – nur implizit einenWeg in die Arbeit genommen haben.

Zuletzt möchte ich noch meinem Erstgutachter PD Dr. Jens Bonnemann ganz,

ganz, ganz herzlich für eine rundum kollegiale, verständnisvolle und wirklich un-

übertreffbare Betreuung danken: Danke Jens, ich sehe noch vielen tollen Diskus-

sionen und gemeinsamen freundschaftlichen Abenden entgegen – ohne Dich wäre

diese Arbeit und ihr Ausgang von existenzphilosophischen Überlegungen niemals

entstanden! Danke, danke, danke. Es gäbe noch so vielenmehr zu danken, die beim

Entstehen dieser Arbeit eine unverzichtbare Rolle gespielt haben: Ich hoffe ihr fühlt

euch auch ohne explizite Nennung angesprochen. Nochmal an alle: Merci!

Jena, den 04.02.2020

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

beim Schnipseln an einem Foto

als ich wegschnitt was mir nicht gefiel an mir

als die Zunge mir sprang und zersprang

weil ich zu viel verraten hatte von mir

kühner und leichter durch feuchten

Flieder der Fingerzeig leuchtet

als Weiszes unter der wilden Echse

ein Azaleenmund so hingepinselt

am Schmerzort als die Tränen mir flossen

am Morgen ohne dasz jemand mir Leides getan

doch dann pulsierten

Flüsse in Kristall und Hunde rodeten

das Springkraut während

von so viel Wirklichkeit verhext

der Gewitterbach vorübersprengte und

der leuchtende Feuerschein in denWolken

knisterte1

durchnelken

1 Friederike Mayröcker: »durchnelken«, in Marcel Beyer (Hg.): Friederike Mayröcker Gesam-

melte Gedichte 1939 – 2003, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2004, S. 516.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

Egal, was man betrachtet, berührt, worüber man nachdenkt, was man sich imagi-

niert, was man gerade tut und wie man sich dabei fühlt, immer befindet man sich

dabei in einer Situation. Man befindet sich im Kontext von Gegenständen und An-

deren; in einer Kulisse ihrer Gedanken,Gefühle,Wahrnehmungen, Imaginationen,

ihrer Verhaltensweisen und der Erzeugnisse ihrer Handlungen. Davon ausgehend

entstand dieses Projekt zunächst aus der Überlegung, eine erkenntnistheoretische

Betrachtung des Situationsbegriffs bzw. der Situiertheit desMenschen als notwen-

digen Baustein für eine phänomenologische Beschreibung herauszustellen. Damit

sollte ein Bezugspunkt in die Beschreibung mit aufgenommen werden, um der

Kontingenz, die alle Bereiche des Lebens durchzieht – denn wir sind zwar im-

mer in einer Situation, aber die Art und Weise, wie sie ist, ist nicht notwendig

– Rechnung zu tragen. Das ist ein Vorzug der phänomenologischen Methode; zu

beschreiben, wie man etwas erlebt, erlaubt es, die Kontingenz in ihren Formen dar-

zustellen, nicht nur zu sagen, dass es Kontingentes gibt. Dieses Vorhaben wandel-

te sich in den ersten Monaten nach der Lektüre von Judith Butlers Texten Körper

von Gewicht und Anmerkungen zu einer performativenTheorie der Versammlung und dem

Text Gilles Deleuzeʼ zuMichel Tourniers Freitag oder Im Schoß des Pazifiks: Es ist zwar

sinnvoll, zu versuchen, die erlebte Situation als Grundlage für eine phänomenolo-

gische Beschreibung zu wählen, aber von einer bloß subjektiven und vereinzelten

Person als Strukturgeber*in darin auszugehen – wie es der Phänomenologie oft

vorgeworfen wird –, führt zu einer verengten Beschreibung dessen, wie sich un-

sereWirklichkeit darstellt. Deshalb rückte die Situation selbst aus der vorrangigen

Betrachtung heraus. Sie wurde ersetzt durch die Beschreibung der Beziehungen

der Menschen zueinander in der Welt: Das Erleben in Beziehung zu Anderen, die

Art undWeise, wie es sich darstellt und welche Strukturen es präsentiert, stellt nun

den Ausgangspunkt dieser Arbeit dar. In den bisher verfassten Zeilen zeichnet sich

demnach schon die Veränderung ab: Ich schrieb, die Phänomenologie beschreibe,

wie man etwas erlebt. Diese Formel ist der Unterschied zur Subjektphänomeno-

logie, in der beschrieben wird, wie »ich« etwas erlebe. Eine These, die im Verlauf

dieses Buches (besonders im ersten Teil Der Vorzug des Erlebens) ausgeführt werden

wird, ist, dass schon dieses Subjekt nicht ohne Beziehung zu Anderen, nicht oh-

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Als Andere unter Anderen

ne Verbindung zu sozialen Strukturen gedacht werden kann, dass es ihnen nicht

vorausgeht. Die Konzeption der Arbeit transformierte sich also von einer erkennt-

nistheoretischen Bestimmung des Wesens der Situation hin zu einer Strukturbe-

schreibung des Erlebens und der Eigenheiten desMiteinanders (auf welche Art und

Weise man dadurch sowohl sozial in Beziehung zum Erlebten steht, als auch wie

sich dieses Erleben selbst verkörpert). Das erkenntnistheoretische Interesse, mit

dem ich angefangen hatte zu recherchieren, ist einem sozialphilosophischen ge-

wichen. Nicht aus reiner Willkür, sondern aus dem bewussten Entschluss heraus,

dass eine Betrachtung des Sozialen – also eine Beschreibung der Bedeutung der

Anderen füreinander – einen sinnvolleren Beitrag zur Beschreibung der Wirklich-

keit leisten kann.1

Geht es also darum, die Situation zu beschreiben, dann beschreibt man kein

abstraktes Konzept, sondern eine konkrete Situation, die sich immer als soziale

Situation darstellt, also als ein Miteinander von Anderen unter Anderen. In diesen

sozialen Situationen, so die Vermutung, der ich hier nachgehen werde, können wir

uns gegenseitig genau in dem Maße gegenseitig verstehen, wie wir uns missver-

stehen können, weil wir uns jeweils (selbst) als Andere erleben. So gibt es für die

soziale Situation also nicht eine eindeutige Bestimmung durch den Standpunkt

eines weltlosen bzw. idealistischen Subjektes, sondern es ist gerade die Pluralität

der Menschen, die untereinander in Beziehung stehen, die zu jener Betonung des

Sozialen führt. Diese Beziehungen können direkt (Face-to-Face-Interaktion), indi-

rekt (gemeinsames Erleben), unmittelbar (man fühlt wie es jemandem geht) oder

vermittelt (Gespräche) sein. Alle Formen bedingen die Wirklichkeit und lassen sich

nicht gänzlich voneinander unterscheiden, da sie im Erleben zumeist miteinander

verworren auftreten: Schaut man sich um, hört man sich um, tastet man umher,

stellt man sich etwas vor, versucht man etwas zu tun, an etwas zu denken: Immer

liegt in dem, worauf wir gerichtet sind eine Beziehung zu Anderen. Ich richte also

zum Ausgang eine Frage an Sie, die Lesenden: Erleben Sie irgendetwas, das nicht

eine Verbindung zu Anderen oder einen Verweis auf Andere bedeutet? Ich werde

dafür argumentieren, dass alles für uns in Bezug zu Anderen steht und dass die-

1 Vgl.: Burkhard Liebsch: Einleitung, in ders. (Hg.): Sozialphilosophie, Freiburg/München Alber,

1999, S. 45. Liebsch diskutiert in dieser Einleitung dieMöglichkeit, dass die Sozialphilosophie

zur Ersten Philosophie aufgerückt sein könnte, ohne dieser These eine eindeutige Antwort

zu geben.Wenn dem so sein sollte, konstatiert er, dann wegen der Erfahrung der Gewalt. Ich

werde hier versuchen, die Bedeutung des Sozialen nicht ausschließlich an den Aspekt der

Gewalt zu knüpfen, sondern gerade daran, dass das Erleben selbst ohne Andere nichts wäre,

man füreinander immerWiderfahrnis und Zumutung ist. Dabei ist zu beachten, dass einem

nicht nur negatives widerfährt und man Anderen nicht nur Negatives zumutet.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen 13

ser Bezug deshalb notwendig vieldeutig ist, sich der Bezug aber immer auch als

solcher darstellen muss.2

Die Vieldeutigkeit bestimmt somit alle unsere Interaktionenmit Anderen zu ei-

ner generellen Offenheit. Diese Offenheit ist es, die die Richtung der Arbeit von ei-

nem vorrangig erkenntnistheoretischen Interesse zu einem sozialphilosophischen

hin verrückt hat. Im Rahmen dieser Verrückung ist es auch nicht mehr eine Fra-

ge des Wissens, die hier betrachtet wird, sondern die Frage nach dem Verstehen

von Anderen aus den sozialen Situationen heraus. Es ist vielmehr der Gang einer

Bewusstwerdung hin zu und zurück zu Anderen. Diese Einsicht hat also nicht zur

Verwerfung des Projektes geführt, sondern zur Formulierung folgender, radikal

anmutender Hauptthese: Unsere Wirklichkeit ist es, uns als Andere unter Anderen dar-

stellen zu müssen. Das heißt: Wir erleben die Welt, darin die Gegenstände und die

Anderen, immer schon durch und in soziale Situationen, wodurch wir die Struk-

turen, die in diesen Situationen wirken, miteinander dadurch teilen, dass wir sie

darstellen. Dies kann man als die Zumutung des Sozialen verstehen: Die Anderen

sind die formgebende Bedingung unserer Wirklichkeit. D.h., die Anderen und unsere

Verbindung zu ihnen bestimmen die Form des jeweiligen Umgangs miteinander

und in der Welt. Warum diese These über eine triviale Einsicht in das Miteinander

hinausgeht, wird am Ende dieser Vorbemerkung im Hinblick auf den Begriff der

Darstellung ausgeführt werden.

Je mehr ich also darüber nachgedacht habe, in welchem Umfang der Begriff

der Situation innerhalb dieser Arbeit betrachtet werden kann und soll, umso mehr

wurde aus dem Erkenntnisinteresse ein Fokus auf die sozialen Gegebenheiten und

Bedingungen, die unsere Wirklichkeit untereinander darstellen. Alle bewussten

Fähigkeiten der Menschen, das Denken, das Fühlen, das Handeln, das Imaginie-

ren und das Wahrnehmen bilden ein Prisma im Erleben der sozialen Situation,

das alle eigenen (zumeist als innerlich angenommenen) Bereiche als mit anderen

Menschen verbundene Bereiche bestimmt, die die sozialen Situationen durch die

grundlegenden Verbindungen mit Anderen beschreibbar machen. Und was durch

alle diese Brechungen im Erleben immer deutlicher wurde, ist eben, dass die Si-

tuationen, die wir als unsereWirklichkeit erleben, egal, wie sie erlebt oder bewusst

erfahren werden, nicht ohne Andere bestehen können.Deshalb ist diese Arbeit eine

Hinführung zum Begriff der Situation in ihrer radikalsten Denkform: der sozialen

Situation, einer Zumutung unter Anderen.

Ich spreche in dieser Arbeit deshalb auch nicht, wie es für die meisten Arbeiten

über die Gesellschaft oder Interaktionen mit Anderen üblich ist, von dem anderen

2 Vgl. ebd. S. 9: Liebsch betont ganz zu Beginn seiner Einleitung einen eher biologischen As-

pekt: »Nachkommen, die nicht in die Gemeinschaft derer, die bereits da sind, aufgenommen

werden, haben kaum Überlebenschancen. […] Selbst das physische Überleben hängt vom

Aufgenommenwerden in eine ›soziale‹ Gemeinschaft ab.«

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Als Andere unter Anderen

im Singular, sondern von den Anderen im Plural. Von den Anderen zu sprechen

bzw. zu schreiben meint dabei, zum einen die Anderen selbst in ihrer Vielheit zu

betonen und zum anderen die Anderen, die wir je selbst für uns und Andere sind,

nicht aus dem Blick zu verlieren: Dies bedeutet über alle Rollen und Institutionen,

die das Miteinander strukturieren, hinweg, die je eigene Position nicht zu über-

gehen, sie also als das zu betrachten und wissenschaftlich zu beschreiben, was sie

ist: bloß eine Perspektive unter Anderen. Das meint es, als Andere unter Anderen

zu sein; eine doppelte Zumutung, eine für Andere und eine durch Andere. Dabei

wird das Wort »die Anderen« also fast durchgängig im Plural und großgeschrie-

ben verwendet, womit der Unterschied aufgezeigt werden soll, den es schon alleine

sprachlich macht, in einer Theorie von den Anderen auszugehen und nicht von dem

Anderen, sei es eine Verallgemeinerung anderer Menschen, der große Andere als

Sinnbild der Gesellschaft oder eine andere Reduktion der menschlichen Vielhei-

ten. Zum Begriff der Anderen soll es also gehören, immer im Plural zu stehen.

Und Plural meint dabei nicht eine Konstellation aus »Subjekt, Anderem und Drit-

tem«3, die suggeriert, dass die einzelnen Aspekte bei unterschiedlichen Subjekten

zu finden wären, dass manche durch die Interaktion zu Anderen und manche zu

Dritten würden, während mein Betrachtungsstandpunkt immer der des Subjekts

bliebe, sondern zu schreiben, dass es um die Anderen im Plural geht, bedeutet nicht

nur Andere als mögliche Dritte zu sehen, sondern sich selbst als Andere*n zu ver-

stehen. Dadurch wird die Kategorie des Dritten in der Beschreibung der Pluralität

der Anderen ein reflexives Ergebnis, das die erlebbare Pluralität auf die sozialen

Rollen verengt, die zwar auch erlebt werden, aber nicht zuerst oder ausschließ-

lich, sondern auch. So steht diese Arbeit einer Definition des Sozialen entgegen,

die Thomas Bedorf in Verkennende Anerkennung gibt: »Daß sich auf der Ebene des

Sozialen nicht Andere, sondern Dritte begegnen, bedeutet, daß die Ko-existenz

des Sinns sich nicht so friedlich darbietet […], sondern die Ebene des Dritten von

normativen Konflikten durchzogen ist«.4 Das Soziale wird damit jedoch auf seine

Konflikte beschränkt, die zwischen unterschiedlichen Rollen und damit sozialen

Bedürfnissen bestehen. Ohne in Frage stellen zu wollen, dass diese konflikthafte

Seite besteht, zwängt aber gerade das alltägliche Erleben die Vermutung auf, nicht

nur die Konflikte – aufgrund der Verschiedenheiten der Ansprüche – zu beschrei-

ben, sondern eben auch die Ähnlichkeiten der Ansprüche zu betrachten, die Andere

für Andere darstellen. Diesem zweiten Bereich Rechnung tragend, ist der des So-

zialen auch der Bereich des Dritten, aber ebenfalls der der Anderen unter Anderen,

die diese Rollen füllen. Bspw. können sich Konflikte zwischen Lehrpersonen und

Student*innen ergeben, aber ebenso ähneln sich Ansprüche wie die angemessene

3 Thomas Bedorf:Andere–Eine Einführung in die Sozialphilosophie, Bielefeld: transcript 2011, S. 11.

4 Thomas Bedorf: Verkennende Anerkennung – Über Identität und Politik, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2010, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen 15

Bezahlung von studentischen Hilfskräften und Dozent*innen und persönliche In-

teressen an einer sinnvollen Gestaltung der Lehre: So stehen sich nicht nur Dritte

im Sozialen gegenüber, sondern Andere unter Anderen mit verschiedensten Rol-

len. Es gilt also durch die nachstehenden Beschreibungen explizit zu zeigen, auf

welche Art und Weise die Anderen konstitutiv für unsere Wirklichkeit sind, um so

die Frage nach Subjekt und Drittem implizit in der Beschreibung der Anderen als

Andere umzuformulieren.

Überlegungen zur Metapher des Spiegelns Für diese begriffliche Überlegung über den

Plural des Begriffs der Anderen wird in dieser Arbeit eine Metapher zur Veran-

schaulichung genutzt: Sie sind Spiegel. Nicht für ein im Zentrum der Spiegel ste-

hendes einzelnes Subjekt, sondern alle für alle sindwir Spiegel. Dies bedeutet, dass

gerade das Subjekt,was gerne als Zentrumaller Fähigkeiten betrachtet wird, in die-

ser Arbeit ebenfalls als Spiegel für wieder Andere beschrieben werden wird. Jede*r

ist für jede*n Andere*n ein Spiegel, der die Darstellung auf die darstellende Per-

son zurückwirft, weil die Darstellungen aufeinander antworten: Wir beschreiben,

zeigen auf und stellen gegenseitig füreinander die Möglichkeiten undWirklichkei-

ten der Anderen dar. Wir inszenieren etwas und werden von Anderen inszeniert.

Im Anschluss an die hier vertretene These heißt das, dass unsere Wirklichkeit nur

durch die Anderen in sozialen Situationen beschrieben und verstanden werden

kann, dass wir uns in einem unentwirrbaren Miteinander, Füreinander und Gegen-

einander befinden. Der Anfang des Beschreibens dieser Verknüpfungen kann nicht

ohne eine willkürliche Setzung ausgemacht werden, da es jeweils plurale Verbin-

dungen zu Anderen in die Vergangenheit, die Zukunft und in der Gegenwart gibt,

die wir nicht abbrechen können. Hinter den Spiegelungen von Anderen ist nichts,

was uns selbst darstellen kann, deshalb muss die Beschreibung an einem kontin-

genten Punkt beginnen. Kurz:Wir sind Andere unter Anderen und damit entweder

für-, gegen- oder nebeneinander und immer miteinander; man kann das Soziale

verschieden unterteilen und analysieren, aberman kann es nicht hintergehen.Dies

ist der Grund dafür, diese Arbeit wie bisher geschehen einzuleiten: mit einer Re-

flexion über das eigene Projekt, nachdem es abgeschlossen wurde.

Ein offensichtlicher Einwand gegen diese Überlegungen der permanenten Ver-

bindung zu Anderen könntemit dem Fall des Robinson Crusoe oder anderer Robin-

sonaden –wie Deleuze Geschichten des Entzugs von Anderen nennt – vorgebracht

werden.5 Dabei vergäße man jedoch, dass diese Erzählungen niemals ahistorisch

funktionieren, wenn sie auch nur einen Absprung in der Wirklichkeit nehmen.

Was soll das nun heißen? Es bedeutet, dass selbst Crusoe in den Jahren auf der

Insel nicht von den Auswirkungen »verschont« bleibt, die seine Sozialisation und

5 Vgl. Gilles Deleuze: Die Logik des Sinns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S. 383.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Als Andere unter Anderen

die gelebten Jahre mit Anderen verursachen. Außerdem löst sich Crusoes Lage ge-

nau in dem Moment auf, wo statt der Kokosnuss, die als imaginärer Ersatz für die

Anderen dient, tatsächlich wieder ein Anderer, nämlich Freitag, in sein Leben tritt.

Selbst in dieser Situation der – und es lohnt sich dies zu betonen – gezwungenen

Isolation sind die Anderen als Abwesende Teil seiner Wirklichkeit und der Art und

Weise, wie er sich verhält.

Die Frage, die man sich im Anschluss an das gerade Beschriebene und in Bezug

auf die Metaphorik des Spiegels und des Spiegelns bzw. des Reflektierens stellen

sollte, ist weder »Ist das Gesehene im Spiegel ein Äußeres?« noch »Wo oder wie

beginnt das Spiegeln?«, sondern: »Wie ist es, dass wir uns durch Andere spiegeln

und selbst Andere spiegeln?«.6 Die Spiegel zeigen füreinander an, wie es wäre, das

Gespiegelte zu sein, und damit werfen sie den Anderen zurück, wie das Erlebte für

den jeweils anderen Spiegel ist. Die Spiegel – und in Auflösung der Metapher al-

so die Anderen – vertauschen weder oben und unten, noch rechts und links, noch

verzerren siemich. Sie stellen etwas Anderes bzw. jemand Anderen dar; sie ermögli-

chen denWechsel der Perspektiven.Umberto Eco beschreibt diese Transferleistung

des Spiegelns dahingehend, dass intuitiv ein Übertragungsproblem aus Sicht der

den Spiegel betrachtenden Person besteht, das jedoch ganz und gar nicht notwen-

dig für das Blicken in einen Spiegel ist; noch ist es hinreichend um zu bestimmen,

wie es ist, in die Spiegel zu blicken. Dieses Problem besteht darin, anzunehmen,

dass der Spiegel, oder eben die andere Person, mir zeigen müsste, wie es für mich

ist, sich auf diese oder jene Art zu verhalten, doch die Spiegel zeigen, wie es für

sie ist, dieses Verhalten zu spiegeln (zu erleben). Der Spiegel und das Spiegelka-

binett der Anderen verzerren nicht was ich bin; sie zeigen wie wir uns in einer

bestimmten Situation zueinander verhalten hatten, haben oder haben könnten.

Es ist der Betrachter […], der sich qua Identifikationmit seinemAbbild vorstellt, er

wäre derMensch imSpiegel, und der dann,während er sich betrachtet, auf einmal

entdeckt, daß er, sagen wir, die Uhr am rechten Handgelenk trägt. Tatsache ist

aber, daß er sie dort nur tragenwürde, wenn er derjenigewäre, der sich im Spiegel

befindet (Je est un autre!).7

Die Funktion der Spiegelmetaphorik, wie ich sie in dieser Arbeit verwende, liegt

zwischen den Klammern des letzten Zitats: »Ich ist ein Anderer!« Dieser Satz, den

Eco aus dem zweiten Seherbrief (Brief an Paul Demeny, 15.Mai 1871) von Arthur Rim-

baud übernimmt, fasst meine Vorstellung des Spiegelns zusammen. Die Spiegel

sind die Anderen und jedes »Ich« ist eine*r dieser Anderen für sich selbst. Von

Spiegeln zu sprechen, bleibt dabei natürlich eine Metapher, jedoch ist es eine Me-

tapher, die bildlich sehr genau das ausdrückt, was die Anderen für uns sind, was

6 Vgl. Umberto Eco: Über Spiegel, München/Wien: Hanser 1988, S. 29.

7 Ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen 17

sie für uns ausmacht und was wir als Andere für Andere ausmachen: Wir geben uns

wieder; oder besser, wir zeigen, wie wir etwas tun. Indem Andere darstellen, wie

wir uns verhalten würden, und auch wie wir uns verhalten, wenn wir sie wären

und wenn sie wir wären, stellen Andere sich gegenseitig dar. Erleben wir Andere,

dann sind es gemeinsam vermittelte Handlungen, Gefühle, Gedanken, Geräusche,

Wahrnehmungen und Imaginationen, die wir bei Anderen und durch sie erleben

können. Damit nehmen wir es als Andere auf uns, uns je selbst als Andere zu ver-

stehen und zu verändern: Denn die Anderen sind jeweils ein »Duplikat des Reiz-

feldes«8 und damit selbst eigenständige Personen, die – und das soll im Verlauf

dieser Arbeit bewiesen werden – jeweils nur durch die geteilte Wirklichkeit in so-

zialen Situationen Eigenständige sein können; d.h., dass die Anderen nur durch

die Relationen der Ähnlichkeit und Verschiedenheit zu Anderen als jeweils Andere,

d.h. als Individuen, verstanden werden können.

Die mit Eco beschriebene und problematisierte Metaphorik des Spiegels und

Spiegelns läuft zusammengefasst eben nicht darauf hinaus, dass die Spiegel das

was ist scheinbar kopieren wöllten und dabei scheiterten.9 Denn der dargelegte

Widerspruch zeigt, dass es eher der Wirklichkeit entspricht, wenn man den Spie-

geln zuspricht, dass sie zeigen, wie etwas von einem anderen Standpunkt aus ist.

Sie sind als Andere ein »Kanal«10 zu den Weltverhältnissen und Sichtweisen der

Anderen. Das heißt, sie zeigen, wie man für Andere ist oder wie man für Andere

erscheint, ohne dass man genau diese*dieser Andere sein muss, der*die einem ge-

zeigt wird. »Das Spiegelbild ist […] anwesend, und zwar in Präsenz eines Referenten,

der nicht abwesend sein kann.«11 Es »ist nicht mit einem allgemeinen Inhalt korrelierbar«,

weil es »immer nur zwischen Einzelfällen« besteht.12 Stellt man sich hier die Frage,

was im Alltäglichen – also ohne metaphorische Ausmalung – die Stelle der Spiege-

lung besetzt, so ist es die Darstellung, die Art undWeise, wie wir mit der Welt und

mit Anderen umgehen, und die Stelle des Spiegels wird durch andere Menschen

eingenommen. In der Spiegelung durch Andere liegt also unsere konkrete Bezie-

hung zu den anderen Menschen, liegt unsere Notwendigkeit, immer mit Anderen

in derselbenWelt zu leben.Kontingent zusammengestellt, sindwir füreinander die

Bedingung unserer Wirklichkeit. Oder anders: Wir befinden uns in einem Spiegel-

kabinett zwischen Anderen.

Die soziale Situation als Spiegelkabinett der Anderen zu bezeichnen, bedeutet,

dass dabei sowohl die Jahrmarktimplikation, sich in Spiegeln anders zu sehen als

gewöhnlich, intendiert ist, als auch der negative Beigeschmack, das Unbehagen,

das einen bei dem Gedanken an ein Spiegelkabinett ohne Ausweg beschleicht.

8 Ebd., S. 38.

9 Vgl., ebd. S. 34.

10 Vgl., ebd. S. 36.

11 Ebd., S. 45.

12 Ebd., S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Als Andere unter Anderen

Denn wenn wir von Anderen so abhängig sind, wie ich es darstellen werde, dann

gibt es auch immer das Problem, sich in der Allgemeinheit der Anderen, im man

und unter den sozialen Strukturen zu verlieren, sich im Spiegelkabinett zu verlau-

fen oder etwas zu erleben, was man nicht erleben wollte: Es besteht ein perma-

nentes Risiko im Miteinander. Vergrößern uns die Spiegel, ziehen sie uns in die

Breite, strecken sie uns in die Höhe oder zeigen sie uns sogar zwei sich wider-

sprechende Spiegelungen von uns, dann verzerren sie uns nicht, sondern stellen

Perspektiven auf uns dar, mit denen wir umgehen müssen. Eine Verzerrung wäre

am ehesten als absichtliche Täuschung zu bestimmen, die das Risiko im Mitein-

ander noch vergrößert. Aber, und darauf kommt es mir besonders an, es besteht

auch immer die Möglichkeit, gerade durch die verschiedenen Perspektiven auf die

Darstellung durch andere Darstellungen sich und die Anderen zu verstehen, gera-

de weil man nie aus dem antwortenden Bezug der Spiegel zueinander ausbrechen

kann.

Dieses metaphorische Spiegelkabinett zu beleuchten ist die Aufgabe, die ich

mir für diese Arbeit gestellt habe. Dabei soll es nicht darum gehen, eine klare und

deutliche Struktur in das Spiegelkabinett zu bringen; sondern, ich werde versu-

chen, verschiedene Relationen aufzuzeigen, die jeweils miteinander in Verbindung

stehen. Angefangen bei dem Erleben als Relation in der Welt zu Anderen wird sich

der Fokus der Beschreibung verschiedentlich erweitern und verengen, um über die

Sorge und die parrhesia (das freimütige Für-wahr-Sprechen, welches ich im Verlauf

des Abschnitts Parrhesia als Darstellungsform des Füreinander zu einem freimütigen

Für-wahr-Darstellen überführen werde) als Verhältnisse des Füreinander zu An-

deren zu einer möglichen Solidarität miteinander zu gelangen, die gerade deshalb

möglich sein muss, weil wir nicht ohne einander auskommen. Deshalb soll auch

die parrhesia nicht als Weg zu einem authentischen Selbst gesehen werden, da dies

postulieren würde, dass es neben der Darstellung, die für alle durch einander er-

lebbar ist, noch etwas gäbe, das als ein eigentliches Selbst gelten könnte. Diese

Arbeit beschreibt unsere Wirklichkeit als Andere unter Anderen und hat somit keinen

Ort für einen Bereich, der hinter, vor oder jenseits des Sozialen läge und an dem

unser »authentisches« Selbst darauf wartete, entdeckt zu werden.

Methodenreflexion Was bedeutet die gerade beschriebene Motivation aber für me-

thodische Gesichtspunkte, für die Art und Weise, in der die Arbeit geschrieben

wird? In aller Kürze bedeutet sie Folgendes: Ich werdemich in dieser Arbeit imwei-

testen Sinne auf phänomenologische Beschreibungen stützen. D.h. hier speziell,

dass ich beschreiben werde, was im Alltag, was in unserem Erleben der Wirklich-

keit geschieht, um explizit zu machen, wie sich dieser Alltag jeweils gestaltet und

was er zur Darstellung bringt. Dazu nehme ich nicht Bezug auf einzelne Theoreti-

ker*innen, um aufzuzeigen, wie diese sich dem Problem genähert haben, sondern

ich nehme die Sache selbst, den Alltag mit Anderen als Grundlage für die Analyse.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen 19

Die Theoretiker*innen, die im Verlaufe der Arbeit erscheinen, treten fast durch-

gängig als Argumentationspartner*innen auf, die in bestimmten Teilen ihrer Wer-

ke einen systematischen Gewinn, eine produktive Transformation in der Betrach-

tung Anderer vollzogen haben. Diese produktiven Transformationen werde ich in

die hier vorliegende Arbeit einbeziehen, auch wenn sich andere Teile meiner Arbeit

mit Stellen der zitierten Autor*innen möglicherweise nicht überschneiden, ihnen

vielleicht sogar widersprechen. Diese Widersprüche – wenn vorhanden – werden

nur in wenigen Fällen Teil meiner Rekonstruktion und Bezugnahme werden, näm-

lich genau dann, wenn sich an ihnen zeigen lässt, inwiefern die vorliegende Arbeit

eine produktive Veränderung für vorhandene Begriffe liefern soll. Man könnte also

sagen, dass der methodische Umgang mit anderen Texten demjenigen folgt, den

Deleuze für den Umgang mit seinen eigenen Texten empfiehlt: Es wird sich hier

gefragt, wie die zitierten Stellen mit dem hier Geschriebenen funktionieren, wie

sie interagieren und wie sie für die Beschreibung der Wirklichkeit mit Anderen als

zielführend erscheinen.13

Eine dieser Transformationen, oder vielleicht besser: ein methodischer Weg,

der anders gedacht werden soll, ist die oft behauptete Unvereinbarkeit poststruktu-

ralistischerThesenmit der Phänomenologie. Die Gemeinsamkeit beider Denkwege

ist die Bezugnahme auf die Form, auf dasWie etwas ist und die damit verbundene

Offenlegung der Prozesshaftigkeit, in der sowohl die Intentionalität (als Größe der

Phänomenologie), als auch historisch gewachsene soziale Strukturen (als Größe

der poststrukturalistischen Theorien) gedacht werden müssen. Dass diese beiden

Richtungen methodisch miteinander eng verknüpft sind, soll sich in dieser Arbeit

implizit im gesamten Verlauf zeigen, indem sie gemeinsam genutzt werden und

so produktive Ergebnisse liefern; implizit deshalb, weil das Hauptthema der Ar-

beit, Menschen als Andere unter Anderen zu bestimmen, um zu den sozialen Be-

dingungen der erlebten Wirklichkeit zu gelangen, nicht durch methodische oder

philosophiehistorische Überlegungen in den Hintergrund treten soll. Aus eben je-

nem Grund gibt es diesen der Hauptarbeit vorgelagerten Teil zur Eröffnung des

Rahmens. Dass diese Überlegungen nun nicht losgelöst von einer aktuellen phi-

losophischen Debatte stattfinden, zeigen Publikationen, die in den letzten Jahren

das Verhältnis von Judith Butlers Denken und der Phänomenologie nachgezeich-

net haben. Richtungsweisend sind bspw. die Monographie Existenz – Differenz –

Konstruktion von Silvia Stoller sowie die Sammelbände Feministische Phänomenologie

und Hermeneutik und Phänomenologie und Geschlechterdifferenz, die sie mit herausge-

geben hat, und der 2018 veröffentlichte Sammelband von Gerald Posselt, Tatjana

Schönwälder-Kuntze und Sergej Seitz Judith Butlers Philosophie des Politischen.

Durch die dadurch angeregte gemeinsame Betrachtung von Struktur und Phä-

nomen, die in Verbindung als die Form des wirklich Erlebten beschrieben werden

13 Vgl.: Gilles Deleuze & Félix Guattari: Rhizom, Berlin: Merve 1977, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Als Andere unter Anderen

kann, wird in dieser Arbeit versucht, diese Verbindung im Alltag miteinander auf-

zuzeigen. Der Alltag wird somit als der Ort dargestellt, in dem wir uns wirklich

in sozialen Situationen befinden und dies nicht nur, weil wir quantitativ häufiger

im Alltäglichen sind als im Besonderen, sondern deshalb, weil qualitativ das Be-

sondere nur als Kippphänomen im Alltag verstanden werden kann. Die Übergänge

zwischen Alltag und Besonderem sind – und auch das ist eine methodische Über-

legung – nicht im Extrem, nicht in einer Kontradiktion zu finden, sondern im

Kleinsten, eben im Umkippen zwischen Alltag und Besonderem selbst: Dadurch

gibt es jedoch nicht eine Sphäre des Alltags und eine des Besonderen, sondern es

gibt alltägliches Erleben und das Erleben besonderer Phänomene. Sitztman imZug

und liest die Zeilen, die man auf eine Postkarte geschrieben hat, noch einmal, um

diese Karte am nächsten Bahnhof einzuwerfen, dann fließt dies alles ohne beson-

dere Vorkommnisse dahin.Doch in demMoment, in demman den Gruß »Bis bald«

liest und einem –metaphorisch – schwer ums Herz wird, bekommt die alltägliche

Situation eineWendung, die Gedanken springen zu der Person, für die diese Karte

bestimmt ist; zu dem Großvater, der im Krankenhaus liegt. Das Wiedersehen, auf

welches das »Bis bald« verweist, ist ungewiss: Der Alltag des Zugfahrens kippt in

die Besonderheit, an jemanden zu denken, den man vielleicht nicht wiedersieht.

Anders sieht das für eine*n Beschäftigte*n auf einer Palliativstation im Kranken-

haus aus, woMenschen genau aus demGrund liegen, dass ihr Tod begleitet werden

soll. Man hat es also nicht mit getrennten Seiten und Dualismen zu tun, wennman

dieWirklichkeit beschreiben will, sondernmit einer Pluralität, in der die Zuschrei-

bung, was alltäglich ist und was besonders von der Situation abhängt, und nicht

intrinsisch bestimmt werden kann. Sucht man für diese Beschreibung eine griffi-

ge begriffliche Bestimmung, dann bietet sich möglicherweise an, es als Plurallektik

zu bezeichnen. Nicht nur die Bestimmung, was These und was Antithese ist, un-

tersteht einem Wandel, sondern gerade der Bezugspunkt, von dem aus etwas als

These oder Antithese betrachtet wird, ist in Bezug auf das Soziale nicht in einem

zweipoligen Schema zu denken, selbst dann nicht, wenn es sich in einer Synthese

aufhebt. Im Sozialen gibt es keine Aufhebung, sondern Wechselverhältnisse, die

den Alltag als Interaktionsort bestimmen, der zwischen allen Dualismen steht und

somit Schattierungen des Miteinanders bildet, die immer schon plural sind. Aus

eben diesem Grund finden sich auch in den Beispielen, die ich zur Veranschauli-

chung beschreiben werde, immer wieder Wechsel der Perspektiven zwischen den

Pronomina der Einzahl, der Mehrzahl und dem »man«.

Methodisch ist diese Arbeit insgesamt eine Vermischung aus Phänomenolo-

gie und bestimmten poststrukturalistischenTheorieansätzen (oder zumindest sol-

chen, die so benannt wurden). Diese Arbeit gliedert sich also selbst zwischen ver-

schiedenen Strömungen ein, um die Gedanken und Ausformulierungen, die in die-

sen zu Anderen gemacht wurden, aufzunehmen. Damit kann hier aber kein voll-

ständiger Überblick über alle Theorieansätze gegeben werden, in denen es um die

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen 21

Anderen geht. Die Lücken, die für manche Leser*innen als allzu offensichtlich er-

scheinen, stellen deshalb keine Abwertung oder Nichtbetrachtung aus Gründen

der Vermeidung dar, sondern sind aus dem Grund entstanden, dass die Zusam-

menführung der hier vertretenen Autor*innen und Systematiken sich auf die Fra-

ge konzentriert, wie sich ein Miteinander und davon ausgehend ein Füreinander

produktiv und ungeachtet der unterschiedlichen Positionen herausarbeiten lässt.

Methodisch erscheint diese Arbeit deshalb als ein Teil unter anderen, der von mir

beschrieben werden konnte und zu dem andere hinzutreten können. So versteht

sich diese Arbeit als eine Aufgabe, die man in der Philosophie als gemeinschaftli-

ches Projekt mit Anderen, die man kennt, und solchen, die man nicht kennt, aus-

führt, nicht um zu einem universellen Ziel zu gelangen, sondern um die Beschrei-

bungen aktuell und an die wechselnden Verhältnisse wie an die Fortbestehenden

anzupassen. Philosophie ist also in meinen Augen ein Gemeinschaftsprojekt aller

Personen, die philosophische Gedanken anstellen. Die hier zu beweisende These,

um es zuwiederholen, ist, dass sich die Anderen nicht als die vonmir völlig Verschie-

denen, sondern als Andere unter Anderen darstellen, zu denen man je selbst gehört

und von denen wir uns unterscheiden, aber denen wir eben auch ähneln, gerade

weil wir die Bedingung der Wirklichkeit füreinander sind.

Man könnte schon hier einwenden, dass es zutiefst offensichtlich ist, dass die

Anderen für unsere Wirklichkeit eine entscheidende Rolle spielen: Wenn das so

ist, dann ist diese Arbeit eine einzige Wiederholung von Wiederholung, damit es

offensichtlich bleibt, dass wir als Andere unter Anderen leben. – Die fragende Er-

gänzung sei erlaubt: Spiegelt sich dies – wenn es so offensichtlich seien sollte –

auch in den Begriffen wider, die benutzt werden, um den Bereich des Sozialen zu

beschreiben? Der Titel »Als Andere unter Anderen – Füreinander zwischen sozialen

Strukturen und Erleben« der hier vorliegenden Arbeit drückt also einen Vorschlag

für die Deskription aus, in der die Anderen unter Anderen als solche zur Darstel-

lung kommen. Diese Beschreibung soll sich dabei gerade auf diejenigen Phänome-

ne im Sozialen beziehen, in denen wir als Andere unter Anderen füreinander sorgen

– was in dem Abschnitt Die Modi der Fürsorge explizit geschehen wird. Es werden

also solche Verhaltensweisen bestimmt, in denen die Bedingung unserer Wirklich-

keit – sich gegenseitigmit Anderen im Zusammenleben darstellen zumüssen – am

deutlichsten zur Geltung kommt.

Was damit jedoch nicht argumentiert werden kann, ist eine unabhängige Grö-

ße, weder in Form einer moralischen Norm noch einer epistemischen Gewissheit,

die nicht selbst aus den Interaktionen entsteht. Wenn jedoch in pragmatischer

Hinsicht in späteren Teilen der Arbeit von einer gelingenden Interaktion gespro-

chen wird, dann ist die Frage nach demMaßstab des Gelingens nicht zu umgehen.

Die Antwort, die ich vorschlage, ist, die Interaktion nicht durch denMaßstab eines

Subjekts als gelingend oder nicht zu bestimmen, sondern den Maßstab selbst zur

Verhandlung zu stellen, ihn dadurch zu bestimmen, dass im Verhalten ein gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Als Andere unter Anderen

seitiges Verstehenmöglich und wirklich ist. Kurz: DerMaßstab ist nicht festgelegt,

sondern er entsteht, wenn sich Andere Anderen zuwenden, um miteinander für-

einander zu wirken.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

Sind wir als Andere unter Anderen? Oder anders gefragt: In welchem Verhältnis

stehen wir als Menschen in der Wirklichkeit zueinander? Was sind die Bedingun-

gen unserer Wirklichkeit? Diese Fragen sind der Ausgangspunkt für die hier vor-

liegende Arbeit – sowohl in methodischer als auch in systematischer Hinsicht. Es

geht also darum, eine Beschreibung zu versuchen, die darstellt, wie die gelebte

Wirklichkeit zur Erscheinung kommt: Ich blicke mich um, ich höre hin, tippe auf

die Tasten meines Laptops, denke daran, wie der Satz weitergehen kann und da-

bei spüre ich die Blicke auf meinem Rücken, an meiner Seite. Eine unbehagliche

Situation? Nicht notwendigerweise! Denn ich sitze in der Bibliothek zwischen Bü-

chern und technischen Hilfsmitteln gemeinsam mit Anderen: Wir sind miteinander

hier, ob absichtlich gemeinsam, um zusammenzuarbeiten, zufällig oder gezwun-

genermaßen. Bezieht man diese Situationsbeschreibung auf die gerade gestellten

Fragen, dann lassen sich in der Philosophie, aber auch in der Soziologie unter-

schiedliche Ausgangspunkte in der Methodik und der Systematisierung für eine

Sozialphilosophie vorfinden. Sie unterscheiden sich vor allem danach, unter wel-

chem Aspekt das Miteinander betrachtet werden soll. Bevor ich also in der Ein-

leitung einige Abgrenzungen zu ähnlichen Theorien aufzeigen möchte, folgt eine

kurze Bestimmung dessen, welche Perspektive inmeiner eigenen Arbeit besonders

hervorgehoben wird: Ausgehend von Beschreibungen, wie wir etwas erleben, wird

sich hier der Darstellung des Erlebens zugewendet, denn sie ist es, die im Mit-

einander erscheint. Die Darstellung des Verhaltens ist weder die eines einzelnen

»Ichs«, noch die eines einzelnen »Dus« oder einer »Wir«-Gruppe, sie gehört nie-

mandem persönlich, sondern sie ist die Form, in der das Miteinander zwischen An-

deren in Erscheinung tritt. Dieser These werde ich im Verlauf der gesamten Arbeit

Ausdruck verleihen. Damit steht der Fokus nicht in der Perspektive eines Subjekts,

eines »Ichs«, »Dus« oder »Wirs«, nein, der Fokus liegt auf der Art und Weise, wie

sich Andere als Andere darstellen.

Ich stelle in dieser Arbeit deshalb nicht in üblicher Weise die Frage danach,

ob das Soziale als »Wir«, als »Ich« und »Du« oder durch »signifikante« und »nicht

signifikante« Andere konstituiert wird oder durch die Internalisierung eines »ver-

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Als Andere unter Anderen

allgemeinerten Anderen«.1 Ich gehe davon aus, dass wir als Andere mehr sind als

das, was durch die Pronomina »ich«, »du«, »wir« oder »sie« bezeichnet werden

kann; wir sind mehr als das, was man durch die Frage nach einem »Wer« erfah-

ren kann. Die Struktur, die all diesen Pronomina gemeinsam ist, ist, dass sie für

Andere stehen. Andere sind also eine Komplexität, die sich durch die Beziehungen

zueinander auszeichnet. Die Darstellung dieser Beziehung ist die Aufgabe, der sich

diese Arbeit widmet.

Dabei kann man die Bedeutung der Anderen bspw. nicht allein durch den Be-

griff der Signifikanz erklären. Aus den unterschiedlichsten Gründen kann irgend-

jemand für jemanden signifikant werden, also für die Darstellung der eigenen Per-

son ausschlaggebend sein: Sei es durch den Beruf (ein*e Ärzt*in, die einer*m Aus-

kunft über die Krankheit gibt und damit für das jeweilige Verhalten signifikant

wird), durch familiäre Beziehungen (die Eltern, die einen mit den Regeln der Ge-

sellschaft bekannt machen), durch Zufall (die Person, die auf der anderen Stra-

ßenseite steht und sieht, wie man stolpert, wodurch man vielleicht peinlich be-

rührt ist); sobald man von »signifikanten Anderen« spricht, schreibt man aus der

exklusivierenden Subjektperspektive und steht vor den Fragen, für wen, warum

und wofür diese andere Person signifikant ist. Damit gerät die Fokussierung der

Darstellung selbst aus dem Blick. Es wird nicht mehr nach der Darstellungsart ge-

fragt, nicht, wie das Verhalten zueinander ist, sondern danach, als was sich die

andere Person identifizieren lässt. Es geht um eine Erklärung, nicht mehr um ei-

ne Beschreibung. Der größte Unterschied zwischen den Vorhaben, die sich durch

die Verwendung von Begriffen wie »signifikanter Anderer« und »verallgemeinerter

Anderer« zu dem vorliegenden Vorhaben ergibt, ist also, dass dieseTheorien versu-

chen, Erklärungen dafür zu geben,warumman so oder so reagiert – sie bestimmen

vorrangig denWeg der Sozialisation und ihre Folgen –während hier versucht wird,

zu beschreiben, wieman sich zueinander verhält.

Das methodische Vorgehen, durch eine Summierung der Subjekte zum Sozia-

len zu gelangen, verdeckt jedoch die primäre Stellung, die das Soziale, das Mit-

einander für die Darstellung, also für die vielfältigen Verhaltensweisen hat. Denn

1 Alfred Schütz spricht von der »signitiven Erfassung« von Anderen in Der sinnhafte Aufbau der

sozialenWelt–EineEinleitung in die verstehendeSoziologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 141,

was von Peter L. Berger und Thomas Luckmann in der Beschreibung des Sozialisationsprozes-

ses durch den Begriff »signifikante Andere« auf den Punkt gebracht wird. Vgl. Peter L. Berger

& Thomas Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit – Eine Theorie der Wis-

senssoziologie, Frankfurt a.M.: Fischer 1980. In diesem Zuge ist auch George H. Mead zu nen-

nen, der imHinblick auf die Internalisation der Gesellschaft, also die Rollen, die von Anderen

übernommenwerden, vom »verallgemeinerten Anderen« spricht; dieser Begriff spiegelt das

abstrakte Vermögen wieder, anzunehmen, was Andere tun könnten, und sich darauf einzu-

stellen. Vgl. George H. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus Sicht des Sozialbehaviorismus,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 25

wenn die hier vertretene These – notwendig im gesamten Erleben in Bezug zu An-

deren zu stehen – zutrifft, dann kann nur sinnvoll von einem Subjekt gesprochen

werden, wenn man dieses Subjekt nicht als Ausgangspunkt für eine Beschreibung

nimmt, sondern als ein Ergebnis, da die Darstellung jedes Subjektes von dem Um-

gang mit Anderen abhängt. Das Soziale steht damit vor dem Subjektiven. Nimmt

man also das Subjekt zum Ausgang, ergibt sich im Hinblick auf die Theorie von

Berger und Luckmann bspw. eine ähnliche These, nämlich dass die Wirklichkeit

gesellschaftlich konstruiert wird, nur liegt ein nicht marginaler Unterschied in der

Art undWeise, wie man zu dieserThese gelangt. Aus meiner Beschreibung soll sich

eine Ebene des Sozialen ergeben, hinter die man nicht blicken kann, sondern von

der man notwendig ausgehen muss. Bei Berger und Luckmann gibt es neben der

Gesellschaft noch andere Sphären, in denen nur das Subjekt eine Rolle spielt.2 Die

Beschreibung kann demnach vom Ergebnis nicht völlig entkoppelt werden. Denn

es soll nicht nur bestimmt werden, dass die Wirklichkeit sozial konstruiert wird,

sondern auch wie diese Konstruktion erlebt wird und was dieses Erleben bedeu-

tet, um grundlegend zu verstehen, was die Andersheit der Anderen füreinander

bedeutet.

Es soll deshalb auch nicht die Figur des Dritten spezifisch fokussiert werden,

wie dies bspw. in den Sammelbänden Die Figur des Dritten – Ein kulturwissenschaft-

liches Paradigma von Eva Eßlinger, Tobias Schlechtriemen, Doris Schweitzer und

Alexander Zons undTheorien des Dritten – Innovationen in Soziologie und Sozialphiloso-

phie von Thomas Bedorf, Joachim Fischer und Gesa Lindemann getan wird.3 Ge-

nauer gesagt sind die Anderen in dieser Arbeit die konkreten Anderen, die das

Soziale als Miteinander konstituieren, und damit widerspricht diese Darstellung

bspw. derjenigen von Thomas Bedorf – um auf die schon zitierte Stelle auf Seite

iv zurückzukommen –, der in Verkennende Anerkennung das Soziale ohne konkrete

Andere bestimmt, dafür aber durch denDritten.4 Er tut dies, wie dargelegt, um die

Konflikthaftigkeit des Sozialen zu betonen. Diese Position ergibt sich aus seiner

Rekonstruktion der Levinasʼschen Theorie, in der der Andere an das Subjekt einen

2 Vgl. Berger& Luckmann:Die gesellschaftlicheKonstruktion derWirklichkeit, S. 25: »DieWirklich-

keit der Alltagswelt stellt sich ferner als eine intersubjektive Welt dar, die ich mit anderen

teile. Ihre Intersubjektivität trennt die Alltagswelt scharf von anderenWirklichkeiten, deren

ich mir bewußt bin. Ich bin allein in der Welt meiner Träume.« Damit kommt man jedoch in

das Problem, wie man mit der Trennung dieser Welten umgeht und ggf. welche davon die

eigentliche ist, also in welcher das Selbst wirklich beheimatet ist. Dieses Problemwird in der

vorliegenden Arbeit im Blick auf Heidegger untersucht werden. (Vgl. in dieser Arbeit Erleben

und »Dasein«)

3 Eva Eßlinger, Tobias Schlechtriemen, Doris Schweitzer & Alexander Zons (Hg.): Die Figur des

Dritten – Ein kulturwissenschaftliches Paradigma, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010, sowie Tho-

mas Bedorf, Joachim Fischer & Gesa Lindemann (Hg.): Theorien des Dritten – Innovationen in

Soziologie und Sozialphilosophie, München: Wilhelm Fink 2010.

4 Bedorf: Verkennende Anerkennung, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Als Andere unter Anderen

unhintergehbaren ethischen Anspruch stellt.5 Diese »singulären Forderungen« –

wie Bedorf sie nennt – stellen jeweils einen Anspruch an die Anderen durch ein

Medium, durch eine Rolle, durch den Dritten.6 Nun greift dieses »Medium« zwar

auf, dass der Anspruch nicht ohne Formung durch Andere in Erscheinung tritt; was

durch diesen Begriff jedoch nicht mitrepräsentiert ist, sind Situationen, die offen-

sichtlich sozial sind, die aber nicht aus singulären Ansprüchen bestehen. Auf einer

Demonstration stehen nicht singuläre Ansprüche gegeneinander, sondern ein ge-

meinsamer Anspruch miteinander für oder gegen etwas. Hier zeigt sich wieder,

warum das Ausgehen bei einem Subjekt problematisch ist, denn dann kann der

singuläre Anspruch nur von einer Person ausgehen und kann dann, wenn »singu-

lär« wirklich »einzigartig« bedeuten soll, nicht von Anderen geteilt werden. Man

stünde immer allein, auch wenn davon ausgehend vom Sozialen gesprochen wird.

Diesen sozialen Atomismus kritisiert bspw. Kurt Röttgers in Kategorien der Sozial-

philosophie: »Sozial sind die Menschen eben keine Individuen, sondern Dividuen:

Sie sind immer schon geteilt.«7 Wenn »singulär« – im Hinblick auf das Zitat – al-

so bedeutet, aus einer kontingenten, nicht wiederholbaren Situation heraus einen

Anspruch an Andere zu stellen, dann können sowohl Mehrere einen Anspruch an

Andere stellen als auch nur eine Person. Diese Beschreibung scheint den vielfälti-

gen Schattierungen des Sozialen gerecht werden zu können. Außerdem kann der

Anspruch einer Person, beachtet zu werden, so einfach es klingen mag, nicht nur

durch ein Medium oder eine Rolle vermittelt werden, selbst wenn der Anspruch

darin besteht, bspw. als Wissenschaftler*in anerkannt zu werden. Es ist der kon-

krete Anspruch einer Person im Gespräch mit einer oder mehreren Anderen, den

diese Personen bspw. auf einer Tagung miteinander teilen, ohne dass daraus ein

Konflikt entsteht oder die Forderung ausschließlich singulär –wenn dies bedeuten

sollte: nur von einem Subjekt ausgehend – wäre. In dieser Situation sind konkrete

Andere unter Anderen in einer Konstellation, die man als Miteinander und damit

auch als sozial bestimmen kann. Die jeweils konkrete Alterität wird in der vorlie-

genden Arbeit also als Struktur des Miteinanders bestimmt, die sich nur zwischen

den konkreten Anderen verorten lässt, wodurch jede erlebbare Situation radikal als

soziale Situation verstanden werden muss, was im dritten Hauptteil Soziale Situa-

tion: Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse genauer dargelegt werden wird.8

5 Vgl., ebd. S. 138.

6 Vgl., ebd. S. 226.

7 Kurt Röttgers: Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg: Scriptum 2002, S. 17.

8 Außerdemwird hier auch nicht der Frage nachgegangen, wie viele Menschen es braucht, um

eine Gruppe zu formieren, was ein anderer Grund wäre, über die Figur des Dritten – im Hin-

blick auf Sartres »fusionierende Gruppe« – zu sprechen. Es geht nicht um eine bestimmte

Reihenfolge, in der die Anderen zuerst das Individuum, dann das Du und dann das Wir bzw.

der Dritte sind, sondern darum, dass die Anderen immer alle diese Perspektiven bedeuten

und das direkt in demMoment, in dem sie erlebt werden. Alle sind zugleich Ich, Du und Teil eines

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 27

Wirft man einen Blick in die bestehende Forschung, so zeichnet sich darin ab,

dass es hauptsächlich drei Ausgangspunkte sind, die bisher für ähnliche Untersu-

chungen benutzt wurden. Zum Ersten gibt es das schon erwähnte Ausgehen von

einer Person, einem Subjekt als Grundlage für jede Aktion, aber auch Interaktion:

DieWirklichkeit wäre unter diesemAspekt vorrangig durch einen je selbst geprägt.

Die Liste derer, die diese Konzeption vertreten haben, reicht in der Philosophie

über Heidegger, Husserl, Hegel, Fichte und Kant bis zu Descartes. Zweitens gibt

es in den Forschungen französischer Phänomenolog*innen, wie bspw. Simone de

Beauvoir, Paul Ricœur, Emanuel Levinas und Jean-Paul Sartre, ein Ausgehen von

der Ich-Du-Beziehung, die direkt erlebt werden kann –bei Sartre in der Schamund

dem Blick, bei Levinas und Ricœur im Antlitz und bei de Beauvoir im objektivie-

rendenwie subjektivierenden Blick.9 Für die Darstellung derWirklichkeit bedeutet

dieser Ansatz, dass sie sich nicht mehr nur durch jede*n selbst erschafft, sondern

sie entsteht immer imMiteinander »signifikanter Anderer«.10 Die Verschiebung im

Gegensatz zum ersten Typus ist offensichtlich: Jede*r ist nicht nur selbst das Zen-

trum derWirklichkeit, sondern es gibt mindestens zwei Zentren der Bezugnahme,

nicht nur ein Zentrum mit zwei Teilen. Der dritte Typus stellt gegen diese beiden

einen systematischen Schnitt dar, da in ihm gerade nicht mehr von einem Subjekt

oder von einer Person ausgegangen wird, sondern von der Gesellschaft bzw. den

gesellschaftlichen Strukturen, die sowohl die Wirklichkeit als auch die einzelnen

Personen hervorbringen. Zu finden ist diese Form der Darstellung sehr deutlich

im poststrukturalistischen oder postmodernen Denken oder beispielhaft auch in

der Gesellschaftstheorie Niklas Luhmanns. Die Frage, was unsere Bedingung der

Wirklichkeit ist, wird in den drei Herangehensweisen also 1. mit »das Subjekt«, 2.

mit »Ich und signifikante Andere« und 3. mit »die Gesellschaft« beantwortet. Dies

Wir; d.h. es als Andere unter Anderen zu (er)leben. Und genau dies soll in der vorliegen-

den Arbeit ausformuliert werden. Vgl. Jean-Paul Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, Bd. I,

Theorie der gesellschaftlichen Praxis, Reinbek b. H.: Rowohlt 1967, S. 397ff.

9 Vgl. Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht – Sitte und Sexus der Frau, Reinbek b. H.: Ro-

wohlt 1992, S. 25/Jean-Paul Sartre: Der Idiot der Familie – Gustave Flaubert 1821 bis 1857, Band

I, Die Konstitution, Reinbek b. H.: Rowohlt 1977, S. 19f./Emanuel Levinas: Die Spur des Ande-

ren –Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg/München: Alber 2012,

S. 207./Paul Ricœur: Das Selbst als ein Anderer, München: Wilhelm Fink 2005, S. 205f. Solche

Theorien, die nicht von einem komplexen Dialog als Wechsel von Darstellungsformen (Mi-

mik, Gestik, Sprache, Berührungen) ausgehen, sondern den Primat auf die Sprache, genauer

auf einen rationalen Diskurs legen, wie es bspw. Habermas tut, können hier nicht gesondert

betrachtet werden, da das Forschungsfeld der Sprachtheorien selbst solche Ausmaße an-

nimmt, dass eine umfängliche Behandlung, die dieses Feld bedarf, verdient und schon er-

fahren hat, hier nicht möglich sein wird.

10 Vgl. Berger& Luckmann:Die gesellschaftliche Konstruktion derWirklichkeit, S. 142: »DerMensch

wird, was seine signifikanten Anderen in ihn hineingelegt haben. Das ist jedoch kein einsei-

tiger, mechanischer Prozeß.«

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Als Andere unter Anderen

führt dazu, dass auch die Rolle oder Bedeutung der Anderen für dieWirklichkeit in

diesen Bereichen unterschiedlich aufgefasst werden muss. Für die erste Herange-

hensweise können die Anderen nicht auf einer primären Stufe für die Wirklichkeit

bedeutend sein. In der zweiten sind es einige Andere, die von Bedeutung sind, und

in der dritten sind die Anderen genauso unbedeutend wie man je selbst. Diese Po-

sitionen sind sicherlich nicht mit der Absicht entwickelt wurden, sich gegenseitig

auszuschließen, sondern um zwei Facetten der Wirklichkeit besonders zu fokus-

sieren, zum einen die Interaktion zwischen zwei Personen (Ich und Du) und zum

anderen die gesellschaftlichen Strukturen. Stellt man aber die Frage danach, wie

die Anderen unter Anderen etwas erleben, so liegt darin schon eine Komplexität

vor, von der nur einzelne Aspekte benannt werden können, wenn man den Blick

auf persönliche Interaktionen oder die Strukturen der Gesellschaft lenken und von

einem Aspekt den gesamten Bereich bestimmen will.

Alle drei hier skizzenhaft aufgegriffenen Herangehensweisen geben also eine

andere Antwort auf die hier gestellte Frage. Meine Arbeit soll sich nun nicht in ei-

ne der drei Herangehensweisen einordnen. Sie stellt vielmehr in Frage, dass der

Ausgangspunkt für eine solche Untersuchung vom Standpunkt des Subjekts oder

von dem der Gesellschaft aus gemacht werden sollte. Beide Ansätze fokussieren zu

stark die Extrempole, um etwas darüber auszusagen, wie man die soziale Wirk-

lichkeit zwischen Gesellschaft und individualistischen Perspektiven als Interaktion

vonMenschen zwischenMenschen erlebt.Der Ansatz der Ich-Du-Beziehung scheint

dahingehend geeigneter, da sie ebensolche Interaktionen zwischenMenschen mit-

beschreibt und damit diese Menschen zueinander in Beziehung setzt. Dabei ent-

steht jedoch eine Fixierung auf direkt anwesende Andere, so wie man es bei Alfred

Schütz in Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt sehen kann:

Wir können also die umweltliche Dueinstellung definieren als die besondere In-

tentionalität der Akte, in denen das Ich, solange es in ihnen lebt, von dem Dasein

eines Du im Modus des originalen Selbst Erfahrung hat. Jede äußere Erfahrung

imModus des originalen Selbst setzt aber die leibhaftige Vorgegebenheit des Er-

fahrenen in zeitlicher und räumlicher Unmittelbarkeit voraus.11

Die Anderen bekommen hier nur unmittelbar eine Bedeutung, wenn sie als ande-

res Ich, also als Du unmittelbar anwesend sind. Das heißt, sie sind von Bedeutung,

wenn ich sie direkt bzw. fokussiert erleben kann. Verschwinden sie aus meinem

Erleben, dann habe ich mit dieser Beschreibungsform keine Möglichkeit mehr, sie

sinnvoll mit einzubeziehen. Sie verschwinden aus meinem Fokus und damit ver-

lieren sie ihre Bedeutung.

Dass demwirklich so ist, scheint in der ersten Intuition nicht widersprüchlich,

da es ja tatsächlich meist konkrete und einzelnen Andere sind, die einem als be-

11 Alfred Schütz: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 29

deutend für das eigene Leben widerfahren: Eltern, gute Freunde etc., die man mit

Berger, Luckmann und Mead wohl als »signifikante Andere« und relevant für die

Sozialisation bezeichnen kann. Aber es gibt auch die anonyme, nicht anwesende

Person, die meine Überlegungen, mein Arbeiten in der Bibliothek dadurch stört,

weil sie genau das Buch ausgeliehen hat, das ich gerade jetzt exzerpieren wollte.

Wenn man also – so wie auch Schütz in seiner Arbeit – als Ziel hat, das Mitein-

ander zu verstehen, oder wie es hier bisher hieß, die Bedeutung der Anderen für

unsere Wirklichkeit zu bestimmen, dann muss sich dieser Fokus vom tatsächlich

anwesenden Du verschieben lassen. Schütz verschiebt ihn dadurch, dass er das Du

multipliziert und so ein Wir erhält, das die Sicherung für den schon bestehenden

Sinnzusammenhang bietet.12 Er füllt, vomStandpunkt derWirklichkeit betrachtet,

das Abstrakteste, das isolierte Ich immer mehr an, um es zu verstehen.

Dieser Bewegung möchte ich hier eine Alternative entgegenstellen. Ich wer-

de den Weg vom Ich zum Du und dann zum Wir nicht einzeln vollziehen. Das

soll heißen, dass ich nicht betrachten möchte, ab wann ein Ich zu einem Du oder

zu einem Wir wird; sondern ich werde beschreiben, welche Bereiche des Erlebens

immer schon von der Darstellung Anderer durchzogen sind, oder noch stärker:

dass jede Rede von einem Ich notwendig die Andersheit der eigenen Person, also

mein Erscheinen als Andere*r vor Anderen und die implizite oder explizite Abhän-

gigkeit von den Verhaltensweisen und Selbstdarstellungen Anderer bestimmt. Ich

werde mich also der Beschreibung der Intentionalität als Darstellungsverhältnis

(wie wir uns Anderen zeigen) in sozialen Situationen zuwenden. Die Anderen und

die Beziehung zu ihnen soll hier also nicht als Kategorie wie bspw. die des »verall-

gemeinerten Anderen« von Mead bestimmt werden, von der aus man das Soziale

ableiten kann, sondern das Soziale ist das Zwischen-den-Anderen. Als Wirklichkeit

muss es nicht abgeleitet werden, sondern kann nur beschrieben werden.13

Um für diese These zu argumentieren, werde ich mich bei zwei unterschied-

lichen philosophischen Methoden und Vertreter*innen der daraus resultierenden

Strömungen bedienen. Diese sind 1. die Phänomenologie als Beschreibungspra-

xis dessen, wie es für einen ist, etwas zu erleben; und 2. Autor*innen, die unter dem

Label des Poststrukturalismus oder der Postmoderne zusammengefasst werden

könnten. Die Methode dieser Autor*innen ist die Bestimmung der strukturhaf-

ten Bedingungsverhältnisse, die auf das Erleben und Leben in sozialen Situatio-

nen einwirken, ohne dabei zu einem Universalismus einer Struktur zu gelangen.

Die Konstruktion der Strukturen aufgrund ihrer kontingenten Entstehung steht

12 Vgl., ebd. S. 231.

13 Damit entgeht man der Darstellung der Alterität als Problem des Sozialen, was laut Kurt

Röttgers eine »Erblast der rationalistischen Ursprünge der neuzeitlichen Philosophie« ist

(Röttgers: Kategorien der Sozialphilosophie, S. 121.) Die Alterität muss nicht erst ins Soziale ein-

geführt oder von ihm ausgehend bestimmt werden: Alterität und das Soziale sind untrenn-

bar miteinander verwoben.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Als Andere unter Anderen

dabei im Fokus dieser Arbeiten. Konkret bedeutet das folgende methodische Mi-

schung: Die Arbeit setzt sich aus der Beschreibung der wirklich erlebten Situation

und den reflexiven Schlussfolgerungen darüber zusammen, was dieses konkrete

Erleben der Situation für die Bedingungen der sozialenWirklichkeit bedeutet. Der

verbindende Punkt zwischen Phänomenologie und Poststrukturalismus liegt dabei

im Angeben der Art und Weise, in der Frage nach dem Wie. Sowohl die phänome-

nologische Beschreibung als auch die Bestimmung von Strukturen zeichnen sich

dadurch aus, dass sie bestimmen,wie (unter welchen Bedingungen) etwas sich prä-

sentiert. Beides richtet den beschreibenden Fokus auf die Darstellung, eben auf die

Art und Weise, wie eine soziale Struktur das Erleben formt und wie einem dieses

Erleben gegeben ist. Für die hier vorliegende Arbeit bedeutet dies, dass die alltäg-

lichsten sozialen Situationen in den Fokus der Beschreibung genommen werden,

um an der Art und Weise, wie sie in Erscheinung treten, zu bestimmen, welche

Strukturen sie mitbestimmen und wie durch sie ein Verständnis der Anderen und

von sich je selbst als Andere*m unter Anderen ermöglicht wird. Illustrieren lässt

sich diese methodische Verschmelzung anhand von Erving Goffmans Bestimmung

der Unsicherheit, die notwendig darin liegen muss, wenn man eine Situation und

mit ihr die Anderen vollständig verstehen wollte:

Vollständige Informationen solcher Art sind nur selten zugänglich; in ihrer Abwe-

senheit stützt sich der Einzelne gern auf Ersatzinformationen – Hinweise, Andeu-

tungen, ausdrucksvolle Gesten, Statussymbole usw. – als Mittel der Vorhersage.

Kurz, da die Realität, mit der es der Einzelne zu tun hat, im Augenblick nicht of-

fensichtlich ist, muß er sich statt dessen [sic!] auf den Anschein verlassen; und

paradoxerweise muß er sich desto mehr auf diesen konzentrieren, je mehr er um

die Realität besorgt ist, die der Wahrnehmung nicht zugänglich ist.14

Die Formulierung Goffmans, dass vollständige Informationen »nur selten zugäng-

lich« sind, kann schon an dieser Stelle als zu zurückhaltend herausgestellt wer-

den: Niemals wird jemand alle sozialen Aspekte einer Situation komplett erfassen

können, einen solchen Standpunkt könnte man selbst nur außerhalb jeder Situ-

ierung einnehmen, da schon meine eigene Situation meinen Horizont und Fokus

einschränkt und es mir unmöglich macht, die Perspektive einer anderen Person

vollständig einzunehmen. Ich besetze jeweils nur eine Perspektive. Goffman liefert

jedoch einen guten Anhaltspunkt dafür, wie man vorgehen kann, wenn es einen in-

teressiert, warum auf dieser Grundlage nicht jede Konversation oder Interaktion

mit anderen in einer unverständlichen Katastrophe endet. Man muss das Offen-

sichtliche beschreiben, es in den Fokus nehmen, um die Teile der Wirklichkeit, die

14 Erving Goffman:Wir alle spielen Theater –Die Selbstdarstellung im Alltag, München: Piper 1969,

S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 31

sich einen nicht direkt aufzwängen – wie bspw. implizit wirkende soziale Struk-

turen –, bestimmen zu können.

Diese Beschreibung des Offensichtlichen, also der Art undWeise, wie man sich

selbst und Andere sich im Umgang miteinander darstellen, ist die Beschreibung

der Performativität der Körper, durch die sowohl eigene Vorhaben als auch soziale

Strukturen in Erscheinung treten.15 Oder, anders formuliert: Wir alle erleben die

Welt auf eine bestimmte Art und Weise und dadurch werden wir auf diese Art und

Weise erlebbar.Weil wir fühlende, denkende, handelnde, wahrnehmende und ima-

ginierende Menschen sind, sind wir fühlbar durch Anderen, interaktionsfähig mit

Anderen, Teil der Gedanken Anderer, in der Wahrnehmung von Anderen und ima-

ginative Projektionsflächen für Andere. Und da diese Fähigkeiten nicht gesondert

auftreten, sondern immermehr oder weniger vernetzt miteinander, fasse ich diese

Fähigkeiten für die Beschreibung in dieser Arbeit unter den Begriff des Erlebens,

um zu zeigen, dass wir soziale Strukturen als Verkörperung auf den »Fassaden«

Anderer erleben.

Bevor ich zur Beschreibung des Aufbaus der Arbeit komme, möchte ich noch

auf einen Begriff eingehen, den man sicherlich in einer Arbeit über das Soziale

erwarten kann: Es ist jener der Anerkennung. Er wird in dieser Arbeit nicht vor-

kommen, nicht weil er irrelevant wäre, sondern weil er – und das hat Bedorf sehr

deutlich gezeigt – immer in Verbindung mit einer Identität steht, als die man je-

manden anerkennt.16 Doch es gibt keine Identität. Sie zu erkennen ist deswegen

immer ein Verkennen und Anerkennung bedeutet eine Limitierung der Anderen

auf eine Rolle, die zwar notwendig ist, um überhaupt jemanden anerkennen zu

können, jedoch nicht, um sich zueinander zu verhalten. Auch ohne die Anerken-

nung einer Rolle – die nichtsdestoweniger einen Teil des menschlichen Miteinan-

ders ausmacht, aber einen, der eher in ein konflikthaftes Gegeneinander führt, so

ließe sich zumindest Bedorfs Ausführung zuspitzen, weil er im Zusammenhang

von Identität und Rollen von der »Konkurrenz der Ansprüche« spricht, ohne die mög-

liche Ähnlichkeit dieser Ansprüche zu benennen17 – ist es möglich, einander zu

verstehen und miteinander in funktionierenden Beziehungen zu stehen, die ein

Füreinander bedeuten können. Warum bestehe ich also auf einer Beschreibung

15 Den Begriff der Performativität verstehe ich in dieser Arbeit in der Form, in der ihn auch Ju-

dith Butler in ihrem Essay Performative Akte und Geschlechterkonstitution – Phänomenologie und

feministische Theorie begreift: »Als intentional organisierte Materialität ist der Körper immer

eine Verkörperung vonMöglichkeiten, die durch historische Konventionen sowohl konditio-

niertwie beschnitten sind. Anders gesagt, der Körper ist eine geschichtliche Situation […] und

er ist eine Art des Tuns, der Dramatisierung und der Reproduktion einer geschichtlichen Si-

tuation.« Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution in UweWirth (Hg.) Performanz

– Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S. 305.

16 Vgl. Bedorf: Verkennende Anerkennung, S. 146.

17 Vgl., ebd. S. 211f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Als Andere unter Anderen

vor jedem Erkennen oder Anerkennen? Weil dadurch das Phänomen, sich Ande-

ren durch das Erleben notwendig darzustellen, in den Blick genommen werden

kann, ohne dafür einen dahinter liegenden Grund anzugeben. Man stellt nicht nur

dar, was anerkannt oder erkannt werden soll. Das würde den Fokus auf eine aktive

Darstellung des Subjekts richten. Die Darstellung ist aber nicht nur eine Aktivi-

tät, sie ist auch das, was einem widerfährt, wenn man mit der Welt umgeht. Be-

dorf hat demnach Recht, wenn er folgendes über Identität schreibt: »Die Identität

gibt es nicht – und es gibt hinter diese Einsicht kein Zurück. Darin ist der dis-

kurstheoretischen wie der postmodern-ironischen Entzauberung ohne jede Ein-

schränkung beizupflichten.«18 Doch in dem Versuch, die Bedeutung von temporä-

ren oder Quasi-Identitäten aufzuzeigen, dieman anerkennen kann, beschneidet er

die Bedeutung der Aussage, dass es keine Identität gibt: Keine Identität bedeutet

Kontingenz und das wiederum bedeutet Pluralität. Eine Identität kann durch alle

möglichen Faktoren immer auch anders sein. So birgt eine Identitätsanerkennung

nicht nur die Gefahr der Verkennung, indem die Person nicht in all ihren Facet-

ten abgebildet wird, sondern auch die Gefahr der Aberkennung von Facetten und

der beschneidenden Überstülpung einer Identität, die nicht nur Konkurrenz von

Ansprüchen, sondern Unterdrückung zur Folge haben kann.19 Dadurch verstellt

man sich den Blick auf die Anderen als Andere: Kontingenz und Pluralität erfor-

dern ein sich beständig wandelndes Verstehen, das beschrieben werden, aber nie

auf Identitäten, nicht einmal auf Quasi-Identitäten verkürzt werden kann, außer

um damit genau diese Konkurrenz zu erzeugen und ein offenes Verstehen abzu-

brechen, denn man weiß ja zumindest für den Moment wer der*die Andere ist oder

die Anderen sind; eine Illusion. Auf die Thematik des Verstehens und der Offenheit

durch Pluralität werde ich im zweiten Hauptteil ausführlich eingehen.

Nach diesen Abgrenzungsversuchen und dem stückweisen Aufbauen dessen,

was das Hauptanliegen der vorliegenden Arbeit ist – die Darstellungen Anderer als

Andere zu beschreiben, soll als Nächstes genauer auf das sozialphilosophische In-

teresse dieser Arbeit eingegangen werden. Dazu lohnt sich ein Blick in die Zusam-

menfassung Sozialphilosophie: Eine Einführung von Rahel Jaeggi und Robin Celikates.

Sie halten fest, dass sich neben der Sozialphilosophie auch die Moralphilosophie

und die Politische Philosophie, »mit der Frage befass[en], was wir tun sollen (und

18 Ebd. S. 9.

19 Man könnte einwenden, dass Anerkennung bei Charles Taylor und Axel Honneth anders be-

stimmt wird als bei Bedorf, doch eine detaillierte Untersuchung der Verhältnisse zwischen

den Anerkennungstheorien würde den Fokus der Arbeit verändern und die Darstellungswei-

se imMiteinander als Perspektive verlieren. Somuss diese kurze Stellungnahme ausreichen,

um plausibel zu machen, warum der Begriff der Anerkennung hier nicht expliziter verhan-

delt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 33

warum)«.20 Die Antwort, die ich hier auf diese Frage geben werde, ist folgende:

Statt zu fragen,was wir tun sollen, stelle ich die Frage,wiewir das tun können, was

wir tun, und welche Alternativen sich dadurch darstellen, dass wir erleben, wie

Andere sich verhalten. Man könnte nun meinen, dass dadurch das kritische Poten-

zial der Sozialphilosophie, das Jaeggi und Celikates hervorheben, verloren geht.21

Und das stimmt zum Teil, da in dieser Arbeit zwar Kritikansprüche vorgetragen

werden können, aber nicht eindeutig geklärt oder vorgeschrieben werden kann,

welche Art und Weise zu leben die eine richtige ist. Diesen Anspruch zu formulie-

ren, wäre, auf Grund der Beschreibung der Pluralität des Sozialen, eine Hybris. So

ist die Kritik, die Jaeggi und Celikates vorschlagen, eine immanente Kritik: »Dabei

muss sie sich nicht an das faktische Selbstverständnis der Akteure binden, son-

dern geht vom wesentlichen Doppelcharakter von Krisen aus, der sich einerseits

in objektiven Problemlagen und Fehlentwicklungen, andererseits in den Erfahrun-

gen und dem Leiden der Akteure an sozialen Funktionsstörungen manifestiert.«22

Diese immanente Kritik ist aber nicht die einzige Möglichkeit der Sozialphiloso-

phie, denn durch die Frage danach,wiewir gemeinsamals Andere erleben, eröffnet sich

eine produktive Dimension der Sozialphilosophie, die nicht nur aufzeigt, welche

»Krisen«, »Fehlentwicklungen« und »Leiden an Funktionsstörungen« vorhanden

sind, sondern auch, welche positiven, unterstützenden und akzeptierenden Ver-

haltensweisen im Miteinander zum Füreinander führen können. Dabei ist es kein

Widerspruch, vom gemeinsamen Erleben und von Alterität im Sinne von konkre-

ten Anderen zu sprechen: Man erlebt bestimmte Situationen gemeinsam, man ist

am selben Ort oder zur selben Zeit und dadurch trifft man die Anderen und ihre

alterierenden Perspektiven auf die Welt an. Es geht also, um es nochmals zu wie-

derholen, darum, Andere als Andere zu verstehen. Und damit schließe ich mich

Detlef Horster an, der für die Sozialphilosophie festhält: »Darum kann man […]

sagen, dass die sinnverstehende Methode für die Sozialphilosophie unverzichtbar

ist, ganz gleich, in welchem theoretischen System man sich befindet.«23

Aus der Bestimmung, dass wir immer schon für Andere in einer bestimmten

Art undWeise (Darstellung) erlebbar sind, ergibt sich der Aufbau der vorliegenden

Arbeit wie folgt. Im ersten Hauptteil Der Vorzug des Erlebens werde ich mich dem

Begriff des Erlebens direkt zuwenden, um den Grundstein für die These der ge-

nerellen Erlebbarkeit Anderer und von einem selbst als Andere*r unter Anderen zu

legen. Dazu wird der Begriff des Erlebensmit den Begriffen Bewusstsein – in Form

des husserlschen Verständnisses als theoretisierendes Bewusstsein – und Dasein –

so wie es Heidegger bestimmt – kontrastiert. Dies bedeutet konkret, dass sowohl

20 Rahel Jaeggi & Robin Celikates: Sozialphilosophie: eine Einführung, München: C.H. Beck 2017,

S. 8.

21 Vgl., ebd. S. 111.

22 Ebd., S. 116f.

23 Detlef Horster: Sozialphilosophie, Leipzig: Reclam 2005, S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Als Andere unter Anderen

der Begriff des »Daseins«, als auch der Begriff des Bewusstseins ins Erleben einflie-

ßen werden, jedoch nicht vollständig. Das Bewusstsein wird als Art undWeise, wie

einem etwas gegeben ist, zu einer attributiven Zuschreibung der im Erleben verei-

nigten Fähigkeiten des Denkens, Fühlens,Wahrnehmens, Handelns und Imaginie-

rens überführt, wohingegen vom Dasein die praktische Eingebundenheit in eine

durch Gegenstände geformte Umwelt aufgegriffen wird. Dabei werde ich jedoch

gegen die Vorstellung Heideggers argumentieren, dass das Dasein genau dann ei-

gentlich sei, wenn es isoliert ist.24 Erleben bedeutet im Gegensatz dazu, niemals

isoliert, also von Anderen losgelöst zu sein. Nach diesen Schritten wird durch die

Übernahme und Ausformulierung der radikalen These Deleuzeʼ, dass die Anderen

die Kategorie desMöglichen konstituieren, aufgezeigt, dass eben diese Bedingtheit

des Erlebens durch Andere nicht nur darin besteht, dass Andere mit mir die erleb-

ten Situationen teilen, sondern dass die Andersheit eine notwendige Struktur die-

ses Erlebens ausmacht. Dadurch, dass die Kategorie des Möglichen durch die An-

deren konstituiert wird, trifft dies auch auf das jeweilige Selbstbild zu und macht

uns je selbst zu Anderen. Damit steht diese Arbeit im ersten Hauptteil in Oppositi-

on zu jederTheorie des Erlebens oder des Sich-bewusst-Werdens-der-Anderen, die

rein vom Subjekt ausgeht. D.h. – in aller Deutlichkeit –, diese Arbeit befasst sich

damit, zu zeigen, dass eine Theorie über die Bedingung der Wirklichkeit, die die

Anderen nicht von Beginn anmit einschließt, einen Ausschluss derMöglichkeit be-

deutet, die Anderen anzuerkennen und selbst von Anderen anerkannt zu werden.

In theoretischer Hinsicht gibt es im Verhältnis zu Anderen entweder eine Mitbe-

trachtung oder einen Ausschluss, der sich nachträglich nicht mehr auflösen lässt.

Das Erleben, in der hier beschriebenen Form als bewusstes, intentionales, nicht an

ein transzendentales Ego gebundenes, sich leiblich verschiebendes Feld, bildet durch

diese Struktur gerade eine Vielstimmigkeit ab, in der wir mit Anderen zusammen

in Erscheinung treten, wodurch auch das eigene Selbst jeweils als Andere*r und

Andere als Selbst anerkannt werden können.

Diese Beschreibung des Erlebens erreicht im ersten Hauptteil ihren Höhe-

punkt, wenn in der Rekonstruktion des cartesianischen Cogito durch Husserl nicht

nur die phänomenologische Beschreibung auf die Evidenz der Unanzweifelbarkeit

des eigenen Selbst gestellt wird, sondern auch die immer schon vorhandene

Existenz Anderer, also die Sozialität, in diese Gewissheit einbezogen wird: Es ist

also nicht nur gewiss, dass ich Bewusstsein habe oder dass ich Bewusstsein von

etwas habe, sondern dass mein Erleben von etwas Erleben mit Anderen notwendig

macht. Oder kurz: Erleben bedeutet immer, sich als Andere*r unter Anderen zu

erleben.

Diese komplexe Evidenz ergibt sich durch eine Übertragung der existenzphilo-

sophischen Maxime, dass die Menschen zur Freiheit verurteilt sind, in eine Form,

24 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 2006, S. 188.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 35

die von Anderen abhängig ist: Meine Freiheit ist nicht die Unableitbarkeit eines

Wesens, sondern mein Mangel oder Leck an Wesenhaftigkeit ergibt sich gerade

daraus, dass Andere mich mitbestimmen. Wie sollte man auf die Idee kommen,

etwas anderes sein zu können als man ist, wenn es nicht Andere gäbe, die einem

genau diese Veränderung spiegeln, indemwir uns zueinander unterschiedlich ver-

halten, indem wir Andere für Andere sind? In anderen Worten ist unsere Frei-

heit das Sich-zur-Welt-verhalten-Können, weil wir unsere Darstellung gegenüber

Anderen aufs Spiel setzen. Die Möglichkeiten, wie man sich in der Welt verhält,

entstehen deshalb nicht ex nihilo, sondern sie sind vorrangig die Verhaltenswei-

sen von Anderen, die unter Anderen leben und deshalb Möglichkeiten präsentiert

bekommen. Es sind strukturierte Umgangsweisen, gesellschaftliche Ablaufpläne,

in denen man einen bestimmten Freiraum hat, wenn man sie annimmt, oder die

Möglichkeit, diese Strukturen zu verändern: Die Freiheit ist immer auf und durch

Andere gerichtet. All diese Darstellungen der Andersheit im Erleben lassen den

ersten Hauptteil in einer Zurückweisung des Solipsismus enden. Durch diese Be-

schreibung wird es nicht nur möglich zu bestimmen, wie sich ein Füreinander

einstellen kann, sondern es werden auch Phänomene beschreibbar – die in die-

ser Arbeit zwar nicht dezidiert untersucht werden sollen – wie Opportunismus,

Gruppenzwang und Terrorbrüderlichkeit.25

Im zweiten Hauptteil Das Erleben der Anderen wird mit der Doppeldeutigkeit,

die dieser Titel bietet, gespielt: Es geht also darum, das eigene Erleben in Verbin-

dung mit dem Erleben, das Andere von einem selbst haben, zu beschreiben. Dabei

wird im ersten Kapitel Miteinander in sozialen Räumen auf die Bedeutung der leib-

lichen Bewegung verwiesen, um im Erleben den eigenen Horizont, den Bereich

bewussten Erlebens durch andere Perspektiven zu verschieben. Diese Verschieb-

barkeit des Horizontes führt dazu, die Bestimmungen »Drinnen« und »Draußen«

für das Erleben der Welt und damit auch der Anderen nicht als starre Seiten einer

Grenze zu verstehen. Drinnen und Draußen sind relationale Kategorien, die eine

Perspektive voraussetzen und damit variabel sind. Diese Beschreibung ist notwen-

dig, um die gegenseitige Erlebbarkeit von Anderen unter Anderen nicht dadurch

zu beschränken, dass einige Fähigkeiten zwar aktiv ausführbar sind, aber nicht in

einer angemessenen Weise von Anderen erlebt werden können. Speziell geht es

hier um die Gedanken und Gefühle Anderer, die intuitiv nicht als von Anderen er-

lebbar gelten. In dieser Arbeit soll jedoch dafür argumentiert werden, dass trotz

einer erstpersonalen Autorität in der Deutung der Gefühle und im Denken kei-

ne erstpersonale Exklusivität folgt. Dies soll heißen: Nur weil es meine Gedanken

sind, die ich denke, sind es nicht nur meine. Sie stellen sich durch meine Haltung,

25 Vgl. Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, S. 468. Sartre führt auf dieser Seite die möglichen

negativen Konsequenzen unseres Seins unter Anderen sehr detailliert aus.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Als Andere unter Anderen

meine Gesten und meinen Ausdruck für Andere und damit auch erst für mich dar,

oder, wie es Goffman beschreibt: Ich trage eine »Fassade«.26

Dieser Begriff ermöglicht es, in Verbindung mit der Relationalität des »Drin-

nen und Draußen« zu bestimmen, dass meine Gedanken für Andere in Erschei-

nung treten und dass sie nicht einmal nur meine sind, sondern dass Teile eines

Gedankens, wenn nicht sogar der gesamte Gedanke, von einem Anderen außer-

halb meiner Gedanken mitbestimmt werden. Neben Goffman werden in diesem

Kapitel auch Maurice Merleau-Ponty, Bernhard Waldenfels und Judith Butler als

Argumentationspartner*innen auftreten. Diese vier Autor*innen vereint der Ge-

danke der sichtbaren Verkörperung, der Performanz sozialer Strukturen im Ver-

halten bzw. als Fassade. Ausformuliert bedeutet dies, dass man in der hier vorge-

schlagenen Beschreibung von sozialen Räumen, sowohl auf die eigenen als auch

auf die Gedanken und Gefühle Anderer durch die Eigenheiten von sozialen Räu-

men zu sprechen kommen kann. Die Fassaden der Anderen bilden nämlich soziale

Strukturen und Hierarchien ab, die auf die Menschen einwirken, die in ihnen le-

ben. Diese Beschreibung soll so weit getrieben werden, dass es nicht bloß Räume

sind, die diese Strukturen abbilden, sondern dass in einigen Fällen die Strukturen

so stark durch eine Person verkörpert werden, dass diese Person die Strukturen als

Teil der eigenen Fassade – wortwörtlich – zur Schau stellt.

Im zweiten Kapitel dieses Hauptteils Der Alltag mit Anderen im Fokus geht es

dann, auf dieser Bestimmung der Verkörperung von Gedanken, Gefühlen und so-

zialen Strukturen aufbauend, darum, wie diese Strukturen – und damit auch die-

jenigen, die sie verstetigen – verstanden werden können. Dazu wird sich auf den

Begriff der Sedimentierung gestützt, den Merleau-Ponty benutzt, um zu beschrei-

ben, wie die eigenen Handlungen und die Handlungen Anderer nicht einfach im

Nichts verschwinden oder aus dem Nichts heraus in Erscheinung treten. Auch

minimale Handlungen hinterlassen Spuren in der materiellen Wirklichkeit, ob es

Verhaltensweisen sind, die sich ritualisieren und so den eigenen Leib betreffen,

oder ob es tatsächlich materielle Umformungen der Welt in Form von Kulturobjek-

ten sind. Ein Beispiel, an dem beides besonders deutlich aufgezeigt werden kann,

lässt sich in der Kulturtechnik des Schreibens finden: Die Handhabung der ver-

schiedenen Schreibwerkzeuge und diese Werkzeuge selbst sind konkrete Beispiele

für Sedimentierungen. Diese Sedimentierungen werden nun also herangezogen,

um zu beschreiben, inwiefern uns der Sinn, den Andere in ihren Erlebensweisen

ausdrücken, zugänglich ist, obwohl wir – wie schon mit Goffman angesprochen –

nicht die Gesamtheit aller Bedingungen kennen, um zu hundert Prozent sagen zu

können, warum, was und wie jemand anderes etwas tut.

Diese Beschränkung des Verstehens auf eine Wahrscheinlichkeit führt dazu,

in diesem Kapitel eine pragmatistische Position dem Verstehen gegenüber einzu-

26 Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 37

nehmen. Das heißt: Verstanden ist das, was ein funktionierendes Verhalten mit-

einander eröffnet.27 Dabei soll aber explizit darauf verwiesen werden, dass funk-

tional nicht mit effektiv gleichzusetzen ist. Funktional kann auch ein Umweg, et-

was Unsinniges oder etwas völlig Uneffektives sein, was jedoch nicht ausschlie-

ßen soll, dass nicht auch das Effektive funktional sein kann. Wenn das Miteinan-

der also funktional verstanden werden kann, dann ergibt sich die Möglichkeit, als

Hauptthese dieser Arbeit mit Recht zu formulieren: Die Anderen sind die Bedin-

gung unserer Wirklichkeit; was bedeutet, dass alle füreinander die Wirklichkeit

konstituieren. Diese These beruht auf einer Überlegung, die wohl in weiten Teilen

der Sozial-, Verhaltens- und Geisteswissenschaften als evident angenommen wird:

Unsere Wirklichkeit baut sich konstitutiv auf den Sedimenten anderer Menschen,

Generationen und direkt erlebbarer Anderer auf, weil ohne diese Pluralität an An-

deren weder ein Sinn in der erlebbaren Wirklichkeit existieren würde, noch etwas

verstanden werden könnte.

Durch diese konstitutive Leistung, die aus der Pluralität der Anderen erwächst,

ergibt sich nun auch klarer der Titel »Der Alltag mit Anderen im Fokus« dieses Ka-

pitels: Das Verstehen ist eine Form, die Anderen zu fokussieren und von Anderen

fokussiert zu werden. Damit erreicht die Arbeit in diesem Kapitel den Punkt, an

dem nicht mehr vorrangig beschrieben wird, dass die Anderen unsere Bedingung

der Wirklichkeit sind. Bestimmt werden – neben dem Erleben der Darstellung der

Anderen und der Beschreibung des Verstehens – zwei weitere Formen des Mitein-

anders, die die Grundlage für ein Verhalten bilden, das auf ein Füreinander aus-

gerichtet ist. Diese sind zwei miteinander verknüpfte Fokussierungsformen: die

Sorge und die parrhesia (das Freimütige-für-wahr-Sprechen/sich-Darstellen). Mit

ihnen soll aufgezeigt werden, welchen Unterschied es macht, von den Anderen

als Bedingung der Wirklichkeit auszugehen. In Bezug auf die Sorge bedeutet dies

im Speziellen eine Auseinandersetzung mit der Bestimmung dieses Begriffs durch

Heidegger: Neben den von ihm angegebenen zwei Formen der Sorge – 1. der des

Einspringens (ich erkenne dein Problem und löse es für dich) und 2. der des Voraus-

springens (ich erkenne dein Problem und zeige es dir auf) – kann noch eine dritte

Sorgeform bestehen. Dies wird offensichtlich, da in den ersten beiden Sorgefor-

men immer nur ein Subjekt der Ausgangspunkt für die Sorge ist: Es ist immer

»meine« Sorge. In der von mir vorgeschlagenen Sorgeform wird im Gegensatz da-

zu eine soziale Struktur als Ausgangspunkt genommen, über die man gemeinsam

stolpert. Man wird sich gemeinsam darüber klar, wie es ist, unter einer bestimmten

Struktur zu leben. Diese dritte Form zu bestimmen, bedarf der Kombination der

Kritik an der heideggerschen Beschreibung mit den Ausführungen Foucaults zur

parrhesia: denn es ist das Aussprechen, wie es für einen tatsächlich ist, in dieser

27 Sowohl »Miteinander« als auch »funktional« sind hier keine normativen Kategorien. Es sind

Beschreibungsdimensionen für die Wirklichkeit, als Andere unter Anderen zu leben.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Als Andere unter Anderen

oder jener Situation zu sein, das es ermöglicht gemeinsam auf die beschriebene

Situation und durch sie hindurch auf die sozialen Strukturen einzuwirken. In der

parrhesia als Ethos, als Art und Weise, miteinander umzugehen, zeigt sich außer-

dem offensiv die Verbindung zu Anderen: Parrhesia ist ein beständiges Risiko. Man

tritt vor die Anderen und beschreibt die eigene Situation aus der eigenen Perspekti-

ve. Dabei trifft man auf die Perspektiven Anderer, die Situationen, in denen andere

leben, und damit die Ansichten undMeinungen Anderer, die mit Verständnis, aber

auch Unverständnis reagieren können. Die parrhesia ist im besten Fall der Grund-

stein für Verständigung, sie kann jedoch auch der Grund dafür sein, zu bemerken,

dass man miteinander unvereinbare Ansichten hat.

Das Für-wahr-Sprechen stellt gleichzeitig auch die Überleitung in das dritte

und letzte Kapitel des zweiten Hauptteils Im Horizont mit Anderen dar. In diesem

Kapitel soll nämlich dasjenige in den Fokus der Beschreibung rücken, was einem

selbst nicht ohne Zutun von Anderen erscheinen kann: Es sind die Perspektiven,

die Licht auf die Verhaltensweisen von mir und Anderen werfen, die also jedem*r

aufzeigen,wieman selbst erlebt wird.Durch diesen Perspektivwechsel hin zu dem,

was Andere in und an mir erleben, können für jede*n selbst Teile des eigenen Um-

gangs mit der Welt und Anderen aus dem Horizont in den eigenen Fokus rücken.

An einem alltäglichen Beispiel aufgezeigt, bedeutet dies Folgendes: Wir sitzen zu-

sammen in einer Diskussionsrunde. Jemand stellt gerade den eigenen Text vor,

über den imNachhinein diskutiert werden soll. Der Vortrag beginnt in einem Tem-

po, das ihn gut nachvollziehbar macht, doch die Person wird immer schneller und

das gleichzeitige Mitlesen des Textes dadurch nahezu unmöglich. Die lesende Per-

son scheint dies jedoch nicht zu bemerken. In dieser Situation kann jede vom Le-

sen abweichende Geste (jeder Ausdruck oder auch eine hinweisende Handlung, bis

hin zum Unterbrechen der lesenden Person) dazu führen, dass diese ihr schneller

werdendes Lesen erfasst. Es wäre eine Fokusverschiebung von einer potentiellen

Aufregung hin zum schnelleren Lesen, um es zu verändern. Die Anderen haben

etwas angezeigt, was einem selbst nicht offensichtlich zugänglich war.

Diese Beschreibung eröffnet nun den Übergang zum letzten Hauptteil der vor-

liegenden Arbeit, dem Teil, der überschrieben ist mit »Die sozialen Situationen«.

In ihm wird der Begriff des Risikos wieder aufgegriffen, der im Zuge der Beschrei-

bung der parrhesia schon im zweiten Hauptteil eine Bedeutung hat. Durch den

Begriff Risiko soll damit ein Phänomen beschrieben werden, das den Übergang

zwischen verschiedenen sozialen Situationen markiert. Das Risiko, das man ein-

geht, wenn man aktiv eine Situation erlebt, ist nicht nur das Risiko der Person, die

offensichtlich eine Handlung wie bspw. sprechen ausführt, sondern auch jenes der

Personen, die eher passiv wirken. Sie tragen bspw. das Risiko, zu hören, was ge-

sagt wird. Das Risiko ist damit nicht meines, deines, eueres, es ist ein gemeinsam

geteiltes Maß dafür, ob die Situationen gewohnt ablaufen oder sich in Richtung

absurd verändern. Diese beiden Kategorien (gewohnt und absurd) stellen für die

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 39

Beschreibung die zwei Pole dar, unter denen eine soziale Situation mit Anderen

erlebt werden kann; als gewohnt freundlich, harsch, uninteressant oder gewohnt

langweilig im Gegensatz zu absurd, also außerhalb dessen, wie man die Situation

aufgrund der durchlebten und mitgeschaffenen Sedimente erwartet hätte.

In diesem letzten Kapitel kommen also alle Punkte zusammen, die bisher be-

sonders hervorgehoben wurden: Die Gebundenheit des Erlebens an die Anderen

ermöglicht uns soziale Situationen auf Grundlage von sedimentiertem Verhalten

als gewohnt (egal in welcher Art gewohnt) oder als absurd zu verstehen, weil wir

durch jedes aktive oder passive Erleben ein Risiko in einem gemeinsam geteilten

Raum eingehen. Wir können immer Andere oder zumindest deren Spuren in den

Dingen und unserem eigenen Verhalten bemerken, wenn wir hinhören oder hinse-

hen. Diese Arbeit gipfelt also in der Behauptung der generellen Anwesenheit von

Anderen, entweder direkt oder vermittelt.

Im allerletzten Schritt führen die verschiedenen Darstellungen davon, wie die

erlebte Alterität unsere Wirklichkeit konstituiert, zu folgender These: Einander als

Andere und sich selbst als Andere*n seiner*ihrer selbst zu verstehen, ist die Aufgabe, die die

Wirklichkeit den Menschen stellt. Diese kann mit Merleau-Ponty wie folgt paraphra-

siert werden kann: »Es trifft lediglich zu, dass sie [die Wirklichkeit, P.H.] meinen

Verpflichtungen als eines einzelnen jene Verpflichtung hinzufügt, andere Situa-

tionen als die meine zu verstehen, zwischen meinem Leben und dem der anderen

einenWeg zu bahnen, das heißt mich auszudrücken.«28 Diese Grundlage ist es, die

mich zum Schluss dieser Arbeit für eine mögliche Solidarität plädieren lässt: Sehen

und hören wir genau genug hin, dann spiegeln sich die Anderen in unseren Ver-

haltensweisen und wir uns in ihren, dann erleben wir uns aktiv als Andere unter

Anderen.

Was gilt es also in dieser Arbeit zu beweisen? Es gilt durch die Beschreibung

dessen, was erlebt wird, aufzuzeigen, dass das Erlebte eine Wirklichkeit darstellt,

die ihre Konturen dadurch erhält, dass sie im Miteinander von einer Pluralität von

Anderen konstituiert wird. Dafür sollen die Folgen unserer Wirklichkeit, mit An-

deren in derselben Welt zu leben, bestimmt werden, indem die Art und Weise, wie

sich das Miteinander im Erleben darstellt, beschrieben wird. Diese Arbeit schließt

damit an Lambert Wiesings Überlegungen zur Wahrnehmungsphilosophie an, die

er in Das Mich der Wahrnehmung entwickelt: Seine dort vorgestellte inverse Transzen-

dentalphilosophie soll die Folgen der Wahrnehmung, eine Zumutung für die wahr-

nehmende Person zu sein, darlegen. Ich transformiere also Wiesings Argumenta-

tion über die Wahrnehmung durch eine Fokusverschiebung auf das gesamte Er-

leben: Nicht nur in der Wahrnehmung, sondern auch im Handeln, Imaginieren,

Denken und Fühlen gibt es Formen der Zumutung, die gesondert bestimmt wer-

den können. Darüber hinaus – so die These dieser Arbeit – gibt es jedoch eine ge-

28 Maurice Merleau-Ponty: Zeichen, Hamburg: Felix Meiner 2007, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Als Andere unter Anderen

meinsame Zumutung dieser Fähigkeiten, die sich nur darstellen lässt, wenn man

Denken, Fühlen, Handeln, Wahrnehmen und Imaginieren zusammen beschreibt,

da sie alle zum Erleben der Wirklichkeit gehören: Ihnen ist gemein – so soll es sich

im Verlauf der Arbeit herausstellen –, dass man nicht erleben kann, ohne sich An-

deren darzustellen, sowie auf die Darstellungen Anderer zuzutreffen. Oder kurz:

Man kann sich nicht nicht miteinander darstellen und jede Darstellung wirkt sich

aus; ist Teil der Wirklichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens –

eine historisch-systematische Revue

Wie wir leben können und leben wollen – so die These, die sich durch die gesamte

vorliegende Arbeit zieht –, lässt sich nur in Beziehung zu Anderen beschreiben.

Hier geschieht also die Darstellung dessen, was es für die Wirklichkeit bedeutet,

dass wir gezwungenermaßen mit Anderen zusammenleben.1 Diese Art und Weise

zu leben werde ich in dieser Arbeit mit dem Begriff des Erlebens bestimmen, da

durch ihn all das gefasst werden kann, was für uns darlegt, wie man sich verhält,

und dadurch auch, wie es in Erscheinung tritt. Dies erfordert jedoch nicht nur eine

Beschreibung des Notwendigen oder des Wesenhaften, wie es in der Phänomeno-

logie durch die eidetische Variation erreicht werden soll. Es erfordert vielmehr ei-

ne Fokusverschiebung auf dasjenige, was in der eidetischen Variation als kontingent

beiseitegelassen bzw. ausgeklammert wird (also nicht für eineWesensbestimmung

zu rechtfertigen ist). Es ist demnach die Aufgabe dieser Arbeit, aufzuzeigen, dass

das Erleben notwendig bzw. wesenhaft mit nicht zu Rechtfertigendem beschäftigt

ist, um auf dieser phänomenologischen Basis eine Bestimmung der sozialen Struk-

turen, unsere Abhängigkeit von Anderen, aufzuzeigen. Oder kurz: Wie kann das

Zusammenspiel von kontingenten sozialen Strukturen und den Bedingungen un-

serer Wirklichkeit dargestellt werden? Um diese Frage zu beantworten, werden in

dieser Arbeit phänomenologische Positionen mit poststrukturalistischen Bestim-

mungen der sozialen Strukturen zusammengebracht.

In diesem ersten Hauptteil wird dafür der Begriff des Erlebens in Abgrenzung

zum Begriff eines theoretisierenden Bewusstseins beschrieben, durch welches vor

1 Mit dieser Fixierung auf dieWirklichkeit schließe ich mich einemWunsch von Petra Gehring

an, den sie in Ist die Phänomenologie eine Wirklichkeitswissenschaft? formuliert und unter der

Bezugnahme auf Deleuze, Foucault und Merleau-Ponty darlegt. Die Verbindung dieser Au-

toren wird auch in dieser Arbeit benutzt, um phänomenologisch auf die Wirklichkeit Bezug

zu nehmen. Vgl. Petra Gehring: Ist die Phänomenologie eineWirklichkeitswissenschaft? – Überle-

gungen zur Aktualität der Phänomenologie und ihrer Verfahren, in Mathias Flatscher, Iris Laner

u.a. (Hg.): Neue Stimmen der Phänomenologie, Band 1, Die Tradition, das Selbst, Nordhausen:

Traugott Bautz 2011, S. 31, 36 & 46.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Als Andere unter Anderen

allem ein Erkenntnisinteresse im Umgang mit der Welt bestimmt ist. Diese Ab-

grenzung – die bei Weitem keine neue Beschreibung darstellt – geschieht hier, um

begrifflich den Alltag miteinander im Erleben zu beschreiben. Dies bedeutet, die

sozialen Strukturen im Alltag phänomenologisch zu thematisieren, um damit die

volle Bedeutung der Anderen für das Erleben und die je eigene Stellung als Ande-

re*r für Andere nicht zu unterschlagen, sondern sie explizit zu machen.

Dazu werden in der gesamten Arbeit verschiedene Theorien und Theoreti-

ker*innen miteinander ins Gespräch gebracht, wobei sowohl die unterschiedliche

Metaphorik, als auch die abweichende Schwerpunktsetzung beim systematischen

Gebrauch von Begriffen beachtet werden muss: Bspw. meint präreflexiv bei Sartre,

dass man in einem nicht reflexiven Bezug zu sich selbst steht, man sich also

jeweils als einzigartig im eigenen Erleben erfährt, ohne dies reflektieren zu müs-

sen.2 Merleau-Ponty betont hingegen die Anonymität des Präreflexiven, weil nicht

ich wahrnehme, sondern man.3 Beide Aspekte gehören – folgt man den beiden

Autoren – zum Präreflexiven; man ist bei sich selbst, ohne beständig auf sich

reflektieren zu müssen, man hat dadurch noch kein feststehendes Ich, sondern was

man erlebt, ist eine anonyme Beziehung zwischen der Welt und den Menschen.

Erst in der Reflexion wird das Ich thematisch als eine bestimmte Einheit gesetzt.4

Aus der Reflexion, die sich auf etwas Präreflexives richtet, leitet Merleau-Ponty

ab, dass die Wahrnehmung, die präreflexiv abläuft, anonym geschieht, und Sartre

bestimmt aus demselben Phänomen, dass schon das Präreflexive jeweils einzig-

artig sein muss, da die Einzigartigkeit der reflektierenden Person sich auf das

präreflexive Erleben richtet. Eine einzigartige Anonymität ist das Ergebnis, wenn

man beide Beschreibungen verbindet, und erscheint auf den ersten Blick wie

ein begriffliches Paradox. Diese augenscheinlich paradoxe Struktur löst sich aber

auf, wenn man keinen Extremfall daraus macht, sondern die Wirklichkeit im

Alltag betrachtet: Ein Beispiel dafür kann ein Gang durch die Stadt sein. Man

verlässt das Café am Markt und läuft zurück ins Büro, den gesamten Weg lang

ist man es selbst, der*die läuft, aber man denkt nicht darüber nach, dass man

läuft, noch wie, noch welchen Weg man einschlagen muss. Man geht ihn einfach.

Man kann im Nachhinein darauf reflektieren, dass ich es war, und niemand sonst

(Singularität) aber erst dann erkenne ich auch, was ich abweichend (Aufhebung

der Anonymität) von den Anderen gemacht habe. Habe ich einen kleinen Hüpfer

gemacht, als ich die Treppen hinunterlief, bin ich Anderen ausgewichen etc. Das

Erleben ist vor der Reflexion einzigartig und anonym. Anonym ist das präreflexive

2 Vgl. Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts – Versuch einer phänomenologischen Ontologie, Ro-

wohlt: Reinbek b.H. 2012, S. 21.

3 Vgl. Maurice Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003,

S. 39.

4 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 43

Erleben also deshalb, weil keine permanente Reflexion abläuft, die bestimmt, was

man in diesen Momenten macht. Man antwortet mit den Verhaltensweisen auf

die Situation; im Beispiel durch das Gehen ins Büro. Singulär ist es, weil es zwar

theoretisch jede Person sein könnte, die die Stelle des Man ausfüllt, aber es ist

immer nur eine, die sich in der Reflexion als eine bestimmte Person herausstellt.

Schwierigkeiten dieser Art, beim Versuch verschiedene Theorien in Bezug auf die

Aussagen über die Bedeutung von Anderen für unsere Wirklichkeit zu verbin-

den, werden die gesamte Arbeit begleiten. Sie im Alltag anhand von Beispielen

aufzulösen, entspricht der Methodik dieser Arbeit.

Um zumThema des Erlebens und dessen Bedeutung für uns Andere als Andere

überzuleiten, beginnt die Beschreibung hier mit einem historischen Blick auf eini-

ge phänomenologische und poststrukturalistische Positionen: Den Anfang macht

dabei die Beschreibung eines auf Erkenntnis ausgelegten Modells des Bewusst-

seins von Husserl. Diese Beschreibung markiert auch den Beginn der phänome-

nologischen Forschung im Allgemeinen. Dieses Konzept wird in der Phänomeno-

logie selbst und erstmals umfassend durch Heideggers Konzeption des »Daseins«

kritisiert. Diese kritische Haltung gegen den vorrangig erkennenden Weltumgang

begründet eine Linie der Phänomenologie, die über Sartre, Gurwitsch, de Beauvoir

und Merleau-Ponty zum hier verwendeten Begriff des Erlebens führt.

Das Erleben wird hier als die Verbindung der Menschen untereinander in der

Welt aufgefasst und ist damit die komplexe Verkörperung der Intentionalität. Es

soll die Strukturen des Handelns, Fühlens, Imaginierens,Wahrnehmens und Den-

kens als Einheit darstellen.5 Die Argumentation für diese These führt also durch

einen kurzen historischen Überblick, in dem auch Positionen betrachtet werden,

die sonst eher unbeachtet bleiben, hin zu einer systematischen Aussage und The-

se. Das Erleben umfasst die intentionalen Fähigkeiten, die uns einen bewussten

Teil der Welt in unseren Empfindungen, unserem Fühlen, Denken, Handeln, Vor-

stellen und unserer Wahrnehmung erschließen:Durch diese Fähigkeiten teilen wir das

Erlebte miteinander. Oder, um es in der Terminologie der Einleitung im Anschluss

an Wiesing zu sagen: Die Zumutung des Erlebens ist es, das Erlebte immer mit

anderen zu teilen. Es wird also in doppelter Hinsicht von einer grundlegenden Ge-

meinsamkeit ausgegangen: erstens von einer Gemeinsamkeit, die allen bewussten

Fähigkeiten der Menschen zukommt; und zweitens von einer, die bedeutet, dass

den Menschen als Andere durch das gemeinsame Erleben eine Wirklichkeit offen-

bar wird, in der wir nie getrennt von Anderen sind, sondern wir einen Bereich

erleben, der zwischen uns geteilt ist.6

5 Vgl. Maurice Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin: de Gruyter 1966,

S. 254.

6 Vgl. Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, S. 36. »Ich werde niemals wissen, wie Sie

Rot sehen, und Sie werden nie wissen, wie ich es sehe; aber diese Trennung der Bewusst-

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Als Andere unter Anderen

Zu den eher unbeachteten Positionen zählt dabei u.a. die von Aron Gurwitsch,

die er in Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt darlegt. In diesem Werk

zieht er in Zweifel, dass ich nichts über das sogenannte Innenleben der Anderen er-

fahren kann.7 Der historische Überblick gliedert sich dafür in verschiedene Unter-

abschnitte, die den Begriff des Erlebens immer mehr spezifizieren, in denen aber

auch klar werden wird, dass der Begriff gerade durch seine Beziehung zu Anderen

nicht vollständig durch eine analytische Definition bestimmt werden kann. Es ist

ein Begriff, der die Geltung der Genese innerhalb der Wirklichkeit bestimmt. In

allen Unterpunkten werden sich die Anderen als miteinander in Verbindung ste-

hende darstellen,wobei sich die Bedeutung der Anderen in diesem erstenHauptteil

in den verschiedenen hier betrachteten Positionen verschieden stark ausprägt. Be-

sonders deutlich wird dies im zweiten und dritten Sinnabschnitt. In ihnenwird vor

allemHeidegger den Part des Argumentationspartners einnehmen, dessen Plädoy-

er für eine Vereinzelung desMenschen als eigentliches Weltverhältnis in der Angst

zurückgewiesen wird, um davon ausgehend die Abhängigkeit jedes Erlebens von

anderen Personen zu bestimmen. Dafür werden einige kurze Passagen von Sartres

Studie zu Gustave Flauberts Leben aufgegriffen, da durch sie gezeigt werden kann,

dass die Anderen nicht nur mein Auftreten in der Welt beeinflussen, sondern auch

das Erleben, das ich von mir selbst habe. Diese Überlegung bildet die Grundlage

der gesamten folgenden Arbeit.

Nach dieser Beschreibung der Bedeutung der Anderen für das Erleben wird ge-

zeigt werden, dass gerade die Form desMiteinander-Erlebens darauf schließen lässt,

dass das Erlebte im Sozialen geteilt werden kann, da es keinen notwendigen oder

hinreichenden Grund dafür gibt, warum etwas Erlebtes nur einem*r Einzelnen zu-

gänglich sein sollte. Diese Theorie des Erlebens lässt sich vervollständigen, indem

das Konzept der Intentionalität mit Aron Gurwitsch und Maurice Merleau-Ponty

im fünften Abschnitt Intentionalität raum-zeitlich gedacht überdacht wird: Aus einer

als Strahl metaphorisierten und zur Erkenntnis bestimmten Intentionalität wird

eine intentionale Darstellung werden, die den Horizont für die Fokussierung von

Anderen und Gegenständen eröffnet. Das Besondere dabei ist der Bezug zur Bewe-

gung des eigenen Leibes, diemanmit Emanuel Levinas folgendermaßen ausführen

kann: »Das Subjekt verharrt nicht länger in der Unbeweglichkeit des idealistischen

Subjekts, sondern findet sich in Situationen fortgerissen, die sich nicht in Vorstel-

lungen, die es sich von diesen Situationen machen könnte, auflösen.«8

seinströme wird erst nach dem Scheitern der Kommunikation erkannt, und unsere erste Re-

aktion besteht darin, an ein Seiendes zu glauben, das zwischen uns ungeteilt ist. Es gibt kei-

nen Grund, diese ursprüngliche Kommunikation als Täuschung anzusehen«.

7 Aaron Gurwitsch:DieMitmenschlichen Begegnungen in derMilieuwelt, Berlin/New York: de Gru-

yter 1977,

S. 50.

8 Emanuel Levinas: Die Spur der Anderen, S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 45

In den Abschnitten Erleben ist nicht Erlebnis und Der Solipsismus ist keine Möglich-

keitwird der so entwickelte Begriff des Erlebensmit demBegriff des Erlebnisses bei

Husserl verglichen, um zu bestimmen, welche anderen Möglichkeiten sich durch

diesen transformierten und im Vergleich zu Husserl erweiterten Begriff des Er-

lebens ergeben, durch den eine Beschreibung des Solipsismus notwendig falsch

sein und aus der Wirklichkeit herausführen muss. Um zu diesen Punkt zu gelan-

gen, wird nun aber zuerst beschrieben, wieso überhaupt eine Untersuchung zum

Begriff des Erlebens einer Arbeit zur Sozialphilosophie vorausgeht.

Der Weg zum Erleben Die Frage danach, wie einem Menschen etwas gegeben ist,

wird in der Phänomenologie durch die Beschreibung beantwortet, dass Menschen

Bewusstsein von etwas haben bzw. auf etwas gerichtet sind. Dieser Bestand wird

mit dem Begriff Intentionalität bezeichnet.9 Wie genau jedoch die Intentionalität

strukturell beschaffen ist, ist eine Frage, die in der Phänomenologie selbst unter-

schiedliche Beantwortungen erfahren hat: Das intentionale Bewusstsein von etwas,

das Husserl von Brentano ausgehend beschreibt, ist ein rein auf Erkenntnis ausge-

richtetes.10 Denn wennman Intentionalität als Gerichtetheit auf einen Gegenstand

versteht, den ich entweder in der »natürlichen Einstellung« oder in der »Epoché«

seinemWesen nach erkennen will, so wie es Husserl in den Ideen I vorsieht, geht es

vor allem darum,Wissen über etwas zu erlangen.11 Diese Art, das Bewusstsein zu

denken, wird schon von Heidegger in Sein und Zeit durch einen größeren Praxisbe-

zug ersetzt. Er beschreibt dazu den Begriff »Dasein« als Gegenentwurf zu dem des

Bewusstseins,weil ersterer keine rein theoretischeBeziehung zumGegenstandmehr

haben soll, sondern den Handlungsbezug des Menschen im Leben fokussiert.12

Das »Dasein« soll – laut Heidegger – eine grundlegende Neubestimmung für

die Phänomenologie bedeuten, einenWechsel vomPrimat der Erkenntnis, hin zum

Primat des Handelns, so schreibt Heidegger: »Das theoretische Verhalten ist un-

umsichtiges Nur-hinsehen.«13 Das heißt, dass der Vorrang des Erkennens selbst

eine Reduktion der menschlichen Fähigkeiten auf das theoretische Weltverhältnis

darstellt: denn statt die Bedeutung des Handelns oder Fühlens mitzubeschreiben,

wird alles auf ein Erkenntnisinteresse reduziert. Diese methodische Reduktion auf

das Erkennen der Welt führt zu einer sachlichen Beschränkung des Erlebten auf

das Erkennen. Damit ist man aber aus dem Bereich des tatsächlichen Lebens in

9 Vgl. J. N. Mohanty: Intentionality. In Dreyfus, Hubert L. (Hg.): A companion to phenomenology

and existentialism, Malden, Mass: Blackwell, 2007, 69f.

10 Vgl. Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, Band I, Prolegomena zur reinen Logik (Text nach

Husserliana XVIII), Hamburg: Felix Meiner 1992, S. 7.

11 EdmundHusserl: Ideen zu einer reinenPhänomenologie und phänomenologischenPhilosophie (Text

nach Husserliana III/1 und V), Hamburg: Felix Meiner 1992, S. 201.

12 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, S. 69.

13 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Als Andere unter Anderen

den Bereich einer modellierten Theorie übergegangen, in dem es ein erkennendes

Subjekt in Beziehung zu Erkenntnisobjekten gibt.14 Der Vorzug des Erlebens ist es,

dass das Erkennen als Ergebnis des Nachdenkens, als Reflexion über etwas Wahrge-

nommenes, eine Handlung etc. beschrieben und somit nicht losgelöst vom Leben

gedacht wird. Ähnlich konstatiert auch Bernhard Waldenfels den Wechsel der Per-

spektive von Husserl zu Heidegger in In den Netzen der Lebenswelt: »Bekanntlich hat

Heidegger in Sein und Zeit die Perspektive Husserls verschoben: die pure Vorhan-

denheit [das Erkannte, P.H.] ist ein derivater Modus gegenüber einer ursprüngli-

chen Zuhandenheit [einer Bindung an praktische Handlungen, P.H.], die auf einer

spezifischen Vorhabe beruht.«15 Waldenfels bezieht sich mit seinen Ausführungen

auf den hier ebenfalls schon kurz erwähnten Gurwitsch.16 Diese Kritik und Analyse

Gurwitschs an Heideggers, und der Phänomenologie Husserls wird im Weiteren

immer wieder Impulse für die Transformation dieserTheorien bieten. Die hier mit

Waldenfels bestimmte Transformation des Primats der Erkenntnis hin zum Primat

des Handelns soll dabei aber keinesfalls besagen, dass das Handeln losgelöst von

jeder Theorie oder losgelöst von jeder Erkenntnis und schon gar nicht gelöst vom

Denken verliefe, sondern nur, dass es auf der Ebene des Mit-der-Welt-Umgehens

einen Vorrang des Praktischen gibt, weil durch die aktive Bewegung in der Welt

erlebt wird, was im Erkennen als Wissen von etwas festgestellt werden kann.17 Die

Bewegung ist ein Prozess, dem gegenüber das Erkannte als Endpunkt des Erkennt-

nisprozesses einen statischen Bezugspunkt darstellt.Dieser erkannte Bezugspunkt

liegt nach dem Erlebten, ohne das es wohl nichts Erkanntes und keinen Erkennt-

nisprozess geben könnte. Ich nenne das Erkannte deshalb Bezugspunkt, weil es

von dem Zeitpunkt seines Erkannt-Seins oder Erkannt-Scheinens auf das Erlebte

einwirkt.

Diese Kritik am Primat des Erkennens findet sich auch bei Gurwitsch in dem

schon erwähnten Text Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt,mit dem er

sich 1931 habilitierte. Gurwitsch führt – ebenso wie Heidegger – das Problem, wie

dasWeltverhältnis in der BewusstseinsphänomenologieHusserls gedacht wird, auf

die Art zurück, wie man das Bewusstsein beschreibt: »Wie weit die Wahrnehmung

des Mitmenschen auch gehen und wie viele Einzelheiten sie auch umfassen mag,

niemals kommen wir über den Bereich physischer Qualitäten und Veränderungen

hinaus, niemals stoßen wir in der Wahrnehmung auf Fremdseelisches.«18 So be-

nennt Gurwitsch in kritischer Absicht, wohin Husserls reines Erkenntnisinteresse

14 Vgl. Aron Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 62f.

15 Bernhard Waldenfels In den Netzen der Lebenswelt Frankfurt a.M., Suhrkamp 2016, S. 21.

16 Vgl. ebd.

17 Die Bedeutung der Bewegung wird im UnterkapitelMiteinander in sozialen Räumen noch wei-

ter expliziert.

18 Gurwitsch:Mitmenschliche Begegnung in der Milieuwelt, S. 5f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 47

führt. Dieser Befund stellt sich in Gurwitschs Analyse als einseitig heraus.19 Wen-

detman sich den Sachen selbst zu, in diesem Fall den anderenMenschen, die erlebt

werden, so stellt er sich nicht nur als einseitig, sondern als fragwürdig heraus. Die

Bewusstseinsphänomenologie Husserls stößt nämlich auf ein Problem: Die An-

deren begegnen einem – im Gegensatz zu Steinen, Teer etc. – in jeder Situation

mit Ausdruck. Wir zeigen uns gegenseitig immer auf eine bestimmte Art und Wei-

se, weil wir uns aktiv darstellen. Oder, wie Gurwitsch sagt: »Niemals kommt uns

im Alltagsleben der Gedanke, daß wir das, was in unseren Mitmenschen vorgeht,

nicht unmittelbar in der Wahrnehmung selbst haben.«20 Denn die Unterschiede

und Ähnlichkeiten, die uns im Erleben der Anderen widerfahren, sind schon das

»Fremdseelische« schlechthin. Genau diese Alltagserfahrung, die Anderen verste-

hen zu können, bildet einen Ausgangspunkt der hier vorliegenden Arbeit. Damit

steht dasThema dieser Arbeit in einer Linie mit Gurwitsch, de Beauvoir, Sartre und

Merleau-Ponty. Letzterer schreibt in Die Abenteuer der Dialektik in einem ähnlichen

Wortlaut wie Gurwitsch: »Die Anderen brauche ich nicht erst anderswo zu suchen:

ich finde sie innerhalb meiner Erfahrung, sie bewohnen die Nischen, die das ent-

halten,wasmir verborgen, ihnen aber sichtbar ist.«21 Es soll hier dementsprechend

nicht gefragt werden, warum ich die Anderen als Andere verstehe, sondern wie die

Nischen selbst erlebbar sein können.

Dabei zeigt sich deutlich der Unterschied zwischen dem hier beschriebenem

Projekt und der anfänglichen Auffassung der Phänomenologie, da die eben be-

schriebene Alltagserfahrung von Husserl als »natürliche Einstellung« bezeichnet

wird, genauer als »natürlich theoretische Einstellung«.22 Die alltägliche Welt ist

bei Husserl also schon durch eine erkenntnistheoretische Fragestellung überformt

und wird dann noch weiter durch die Epoché umgewandelt, in der alles vorher Be-

kannte, das Alltägliche ausgeklammert werden soll: »Ich darf ihn [einen evidenten

Satz] nur annehmen, nachdem ich ihn die Klammer erteilt habe. Das heißt: nur im

modifizierenden Bewußtsein der Urteilsausschaltung«.23 Doch das ausgeschaltete

Urteil der Alltagswelt ist vor jeder Epoché die Grundlage, auf der aufbauend eine

Erkenntnis erst möglich wird. Oder noch radikaler: Die Anderen in der Epoché aus-

zuklammern, würde dazu führen, nichts mehr zum Untersuchen zu haben, da für

uns nichts ohne Bezug zu Anderen besteht. Die Sozialität wird in dieser Arbeit zu

einem unhintergehbaren Faktum erklärt.

Um fortzuschreiten, soll in diesem ersten Kapitel ausgehend von der gerade zi-

tierten Kritik an einer Phänomenologie, die ein Erkenntnisinteresse als primäres

Weltverhältnis setzt, gezeigt werden, dass es einen Vorteil bringt, die Menschen

19 Vgl. ebd.

20 Ebd., S. 6.

21 Maurice Merleau-Ponty: Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 166.

22 Husserl: Ideen I, S. 10.

23 Ebd., S. 65f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Als Andere unter Anderen

als einander im Handeln, Wahrnehmen, Fühlen, Imaginieren und Denken Begeg-

nende zu verstehen. Die Menschen sind also Andere, die einander gemeinsam im

Erleben begegnen. Dies führt zum Begriff des Erlebens, der alltagssprachlich un-

problematisch verwendet wird, in der Philosophie jedoch als Terminus technicus

eine explizite Ausformulierung verdient. Das Erleben ist im besonderen Fall dieser

Arbeit immer das Erleben der Anderen. Es taucht als Begriff – neben der Lebensphi-

losophie Henri Bergsons undWilhelmDiltheys – in der Phänomenologie vorrangig

in der existenzphilosophischen Umformung dieser Philosophie bei Sartre auf. Dies

geschieht in jener Phase seines Schreibens auf, in der er sich mehr als zuvor der

sozialen Welt und ihrer Bedeutung für die einzelnen Menschen zuwendet.24 Dabei

beginnt er, immer noch ausgehend von einer phänomenologischen Beschreibung,

dialektische Prozesse in den Blick zu nehmen; den Wechsel der sozialen Struktu-

ren, denen man je selbst in der Gesellschaft begegnet.

Zum Erleben und zu einem Begriff, der diesem Erleben auch im Alltag gerecht

wird, gelangt man also nicht, wenn man durch ein reines Erkenntnisinteresse die

Komplexität des Verhältnisses der Menschen zueinander und damit zurWelt redu-

ziert. Man erfasst das Erleben, indem man versucht, der Komplexität des Alltags

gerecht zu werden, seine verschlungenen, und gegenläufigen Bedeutungen aufzu-

nehmen und in Wechselverhältnisse zu setzen: Schon während ich hier sitze und

schreibe, mich für diese Beschreibung aufs Schreiben konzentriere, fallen Berei-

che des Erlebens in den Hintergrund; dass ich mit Freunden am Tisch einen Kaffee

trinke, verliere ich bei dieser Bezogenheit aufs Schreiben fast völlig aus dem Blick.

Anders das Ginger-Baker-Solo, das am Nebentisch abgespielt wird: Es lässt meine

Füße und auch meinen Kopf und langsam auch mein Tippen in den Rhythmus und

Takt der Trommelschläge miteinstimmen. Doch d.h. nicht, dass die befreundeten

Personen am Tisch oder die Musik in diesemMoment ihre konstitutive Bedeutung

für die Situation verlören.Die Anderen stehenmitmir und dem Solo vonMr. Baker

in einer für den Moment nicht auflösbaren konstitutiven Relation. Die Arten un-

serer Einflüsse aufeinander sind plural. Diese Beschreibung führt zu der Frage, ob

das Erleben dialektisch beschrieben werden kann, als Wechselspiel vonThesen und

Antithesen. Dies wäre eine Möglichkeit, im Erleben nicht nur unmittelbar auf die

Welt bezogen zu sein, sondern sinnvoll auf soziale Strukturen und die Bedingtheit

durch Andere Bezug zu nehmen, ohne zusätzliche Konstruktionen anzunehmen.

Geformtes Erleben? Die Plurallektik der Darstellung Nachdem, wie in der Überleitung

des letzten Abschnitts angekündigt, das Erleben mit sozialen Strukturen durch

24 Vgl.: Jean-Paul Sartre: Fragen der Methode, Reinbek b.H.: Rowohlt 1964, S. 144, ders.: Entwürfe

für eine Moral, Reinbek b. H. Rowohlt, 2005, S. 753. & ders.: Kritik der Dialektischen Vernunft,

S. 823.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 49

die Dimension der Darstellung verbunden wurde, ist dieser Abschnitt eine Schlüs-

selstelle für das vorliegende Projekt, da hier gezeigt wird, inwiefern die Darstel-

lung des Erlebens schon durch Andere strukturiert ist. Dieses Vorhaben klingt für

eine phänomenologische Beschreibung im ersten Moment nicht einlösbar, da es

in einer solchen um das subjektive Bestimmen einer Wesenheit geht – zumin-

dest, wenn man Husserl folgt. Doch mit Levinas lässt sich hier eine argumenta-

tive Brücke schlagen, um im Ausgang von Sartre soziale Strukturen phänomeno-

logisch zu beschreiben. Levinas überschreibt die phänomenologische Praxis wie

folgt: »Die Rückkehr zu den Akten, in denen sich die intuitive Gegenwart der Ge-

genstände enthüllt, ist die wahre Rückkehr zu den Sachen.«25 Levinas formuliert

in diesem Satz Husserls Diktum für die Phänomenologie »Zu den Sachen selbst«

um.Es ist eine Umformung in der schon beschriebenen Linie der Phänomenologie,

die den nur auf das Erkenntnisinteresse abzielenden UntersuchungenHusserls die

Beschreibung des praktischen Umgehens in der Welt gegenüber- oder zumindest

beiseitestellt. Das Diktum könnte hier also – im Sinne Levinas´ – »Zu den Verhal-

tensweisen mit den Sachen selbst« heißen, wenn es hier um eine Phänomenologie

der Gegenständlichkeit ginge. Doch es braucht noch einen weiteren Schritt hin zu

»Zu den Verhaltensweisen der Menschen in der sozialen Welt selbst«, wenn abge-

bildet werden soll, was in diesem Abschnitt bestimmt werden wird. Hinzu kommt

durch die Perspektive von Levinas die Betonung, dass diese Verhaltensweisen nicht

aus dem Nichts entstehen, sondern eine Geschichte, ein Vorher und ein Nachher

haben. Mit der Beschreibung der Verhaltensweisen kann man – laut Levinas – die

»Zugangswege aller durchlaufenen und vergessenen Evidenzen wieder[finden]. An

ihnen bemißt sich das ontologische Gewicht des Gegenstandes, der über sie hin-

auszugehen scheint.«26 Diesemodifizierte, häretisch anmutende Beschreibung der

phänomenologischen Methode ist es, in der die Prozesse und die sozialen Struk-

turen zu Tage treten, die der Alltagswelt Gewicht verleihen.

Die Verhaltensweisenmüssen also durch die Beschreibung, »wie sie in Erschei-

nung treten«, in der Situation verortet werden, in der man sich so oder so verhält.

Die Beschreibung, von der hier ausgegangen wird, muss damit im Alltag begin-

nen, in dem dann soziale Strukturen, die das Verhalten formen, bestimmt werden

können. Die Geltung dieser Strukturen verändert sich somit im Laufe der Zeit. Die

Geltung wechselt hin und her, sie nimmt zu oder ab; sie kann sich ganz auflösen

und wieder neu entstehen, wodurch sich zeigt, dass die Strukturen sich darstel-

len müssen, sich wieder verlieren und – am wichtigsten –, sich stetig verändern.

Gäbe es keine Form, in der sich die Wechsel und die Beständigkeit der Strukturen

darstellen würden, dann gäbe es auch keine Möglichkeit überhaupt, auf überindi-

viduelle Strukturen zu verweisen. Nun versteht man jedoch die Anderen und de-

25 Levinas: Die Spur des Anderen, S. 88.

26 Ebd., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Als Andere unter Anderen

ren Verhaltensweisen als ähnlich oder unähnlich, als absurd und gewohnt, als die

Wiederholung von Normen, die einem*r selbst im eigenen Verhalten begegnen.

Will man diese Phänomene nicht verdecken, so müssen sie in ihrer Darstellung

beschreibbar sein. Es sind also diese Wechsel der Geltungen bzw. der Evidenz, die

ein bestimmtes Verhalten leiten, die phänomenologisch beschrieben werden kön-

nen, um das »Gewicht« (die momentane Bedeutung der sozialen Strukturen), mit

dem wir Gegenstände und andere Menschen erleben, aufdecken zu können.

Durch diese Wechsel könnte man nun auf den Gedanken kommen, dass sich

eine beständige dialektische Bewegung im Erleben zeigt. Die bestehenden Struk-

turen bilden eine These: Bspw. zeichnet sich darin ein Leistungsprinzip ab, dass

man, wenn man sich an die Arbeit setzt – wenn man keine festen Arbeitszeiten

hat –, es nicht schafft, sinnvoll Pausen einzulegen oder nachmehreren Stunden Ar-

beit einen Abschluss zu finden. Man erlebt sich selbst als unruhig oder unleidlich,

nicht in einer Reflexion, sondern im Umgang mit Anderen, in ihren Reaktionen

auf das eigene Verhalten, aber man macht weiter. Die Antithese bzw. der Wider-

spruch, der von einer befreundeten Person eingelegt wird, drückt sich in dem Satz

»Du machst dich selbst kaputt!« aus. Die Antithese könnte sich weiter durch ein

Verhalten ausformen, das auf die Unruhe mit Aufforderungen zur Pause reagiert,

oder darin, Ruhe erzeugen zu wollen, indem man die Produktivität aufzeigt und

die Möglichkeit, sich Zeit lassen zu können, gerade, weil man schon genug getan

hat. Das Leistungsprinzip, das die eigenen Verhaltensweisen leitet, wird mit ei-

nem Widerspruch konfrontiert, der dieses Prinzip hinterfragt und der somit als

Antithese verstanden werden kann.

Eine Synthese dieser Verhaltensweisen könnte man darin sehen, dass das Leis-

tungsprinzip hinterfragt wird und man sich neu zu ihm verhalten muss, folgt man

ihm implizit weiter oder versucht man explizit dagegen vorzugehen. Soweit die

Möglichkeiten, eine dialektisch anmutende Beschreibung des Erlebens zu geben.

Doch diese Beschreibung ist klar und eindeutig. Wenn man die Beschreibung an

die Darstellung der Personen knüpft, dann zeigt sich, dass in einem momentanen

Verhalten nicht eine einzelne These vorgestellt, sondern beständig eine Pluralität

verkörpert wird. Das Erlebte ist nicht klar und eindeutig oder eine bloße Verbin-

dung zwischen Zweien, es ist ein Wirrwarr an Relationen zueinander mit vielfäl-

tigen Gesichtern. D.h., übersetzt in die Rede von These und Antithese: Man kann

ein Verhalten als These kategorisieren, genauso gut kann man dasselbe Verhalten

jedoch auch als Antithese bestimmen. Die Unruhe ist für jemanden, der die gerade

beschriebene Hegemonie schätzt, kein negatives Verhalten, sondern ein Anzeichen

für Zielstrebigkeit, Effektivität, Leistungsbereitschaft etc., also sicher keine Anti-

these zum eigenenMiterleben der Person (es sei denn,mit der Unruhe ginge eben-

so ein ablehnendes Verhalten einher, das jedoch dann nicht auf die Ablehnung von

übermäßiger Leistung bezogen werden muss, sondern auch darauf bezogen wer-

den kann, was diese Person gerade selbst tut).

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 51

Im Erleben, so kann man das eben Geschriebene zusammenfassen, gibt es ei-

ne Vielzahl an Perspektiven, von denen ausgehend man eine Situation beschrei-

ben kann, deshalb ist eine Anwendung der dialektischen Terminologie sinnvoll, bei

der Beschreibung einer Position und eines Widerspruchs, nicht jedoch bei der Be-

schreibung der Darstellungen die plurale Positionen umfassen, aber keine Kontra-

diktionen oder vollständige Widersprüche aufzeigen. So werden die Unruhe und

die Unleidlichkeit für eine andere Person Anlass, sich ebenfalls nicht gut zu füh-

len, aber bspw. aus demGrund, sich selbst nicht in dieser Form unter Druck setzen

zu können, um mit bestimmten Deadlines anders umgehen zu können. Hier wird

das Erlebte zu einer Antithese zum eigenen Arbeitsverhalten, aber nicht zur Mei-

nung darüber, dass man Leistung erbringen sollte. Doch auch zu diesem Punkt

kann das Erleben der Darstellung von Unruhe und Unleidlichkeit führen, nämlich

dann, wenn man eine andere Vorstellung davon hat, wie der Wert von Arbeit be-

urteilt werden sollte. Die soziale Struktur des Leistungsprinzips formt demnach

das Erleben der Darstellung der Anderen in Bezug auf die Arbeit. Und was durch

diese Vielfalt an Perspektiven zum Ausdruck kommen sollte, ist, dass die eindeu-

tige Zuordnung von These und Antithese im Erleben nicht getroffen werden kann.

Manmuss also, wennman die Formung des Erlebens durch Andere und Strukturen

bestimmen will, die Beschreibung einer pluralen Perspektivität in Angriff nehmen.

Diese abzubilden, ist der Zweck davon, den Bereich des Miteinanders in einer

Plurallektik zu denken, denn die plurale Perspektivität kann nicht als Mangel bzw.

Schwäche oder Stärke gesehen werden: Sie ist die Form, in der sich das Erleben für

Andere darstellt. Jede dargestellte Perspektive ist zugleich These als auch Antithe-

se, nicht in Form einer Synthese, sondern in einer konkreten Beziehung zu einer

oder mehreren Anderen und deren Verhalten. Das jeweilige Verhalten mutet ei-

nem*r die Anderen also in unterschiedlichen Gegebenheitsformen zu: zum einen

als direkte Interaktionspartner*innen, die im Verhalten aufeinander antworten;

zum anderen als Prinzipien oder als gelernte Normen, kurz als soziale Strukturen,

die man nicht selbst hervorgebracht hat, die aber Teil dessen sind, wie man selbst

auf Situationen antwortet. Im Fall, dass man sich über die eigene Reproduktion

des Leistungsprinzips mit Anderen beschwert, ist es also sowohl ein Antworten

auf das Verhalten der Anderen, auf die Situation, in der man das Prinzip reprodu-

ziert, als auch auf die Performativität der sozialen Struktur in der Reproduktion.

Diese Beschreibung ist deshalbmöglich,weil das Erleben nicht für sich allein steht,

sondern in mehrfacher Hinsicht für Andere eine Zumutung ist:27 Eine Zumutung,

27 Vgl. Wiesing: Das Mich derWahrnehmung, S. 124ff. Dort beschreibt Wiesing die fortwährende

Zumutung der Anwesenheit von etwas durch die Wahrnehmung. Die hier geschehene Aus-

weitung auf das Erleben bedeutet, dass die Formen der Zumutung, die das Wahrnehmen

zum Wahrnehmen machen, nämlich Anwesenheiten zu präsentieren, hier ergänzt werden.

Die Wahrnehmung präsentiert nicht nur Anwesenheiten, sondern Anwesenheiten auf eine

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Als Andere unter Anderen

die durch das Erleben der Darstellung der Anderen eine Antwort auf Verhaltens-

weisen ist, die von diesen Anderen schon dargestellt wurden, gerade dargestellt

werden, oder die man als mögliche Darstellung der Anderen imaginiert. Damit ist

die Zumutung des Erlebens kein Inhalt, kein vorgegebenes Etwas – es konnte ja

zu Beginn des Hauptteils gezeigt werden, dass das Erleben bedeutet, kontingente

Verhaltensweisen zur Darstellung zu bringen –, sondern die grundlegende Form,

in der man etwas darstellt: Die Zumutung des Erlebens ist es, nichts darstellen

zu können, was nicht in Bezug zu Anderen stünde. Es ist also für das vorliegende

Projekt nicht vorrangig von Bedeutung, was das Ziel meiner Handlungen ist, was

das Objekt meiner Wahrnehmung, das Sujet meiner Imagination, der Grund da-

für, dieses oder jenes zu fühlen, oder was der Gegenstand meines Denkens ist. Der

Fokus liegt in dieser Arbeit, wie bereits erläutert, auf der Darstellung des Erlebens

(Zumutung für Andere) und dem Erleben der Darstellung von Anderen (Wider-

fahrnis der Anderen); als Andere muten wir Anderen Darstellungen zu und ebenso

widerfahren sie uns.

In dieser Art und Weise lese ich auch Butler als Theoretikerin der Darstellung

des Erlebens für und durch Andere, wenn sie von Ekstase spricht, was durch das

folgende längere Zitat unterstützt werden soll:

Wir neigen zumBeispiel dazu, die Geschichte der feministischen, der Lesben- und

Schwulenbewegung so zu erzählen, daß die Ekstase in den sechziger und siebzi-

ger Jahren und bis in die Mitte der achtziger Jahre eine große Rolle spielte. Viel-

leicht ist aber die Ekstase viel ausdauernder als gedacht; vielleicht begleitet sie

uns die ganze Zeit. Ek-statisch sein bedeutet buchstäblich, aus sich herausgetre-

ten sein, und kann daher mehrere Bedeutungen haben: von einer Woge der Lei-

denschaft aus sich herausgetragen zu werden, aber auch vor Wut oder Schmerz

außer sich zu sein. Ich denke, wenn ich immer noch ein »wir« ansprechen kann

oder mich selbst darin einschließen kann, spreche ich zu denjenigen von uns, die

in bestimmtenHinsichten außer sich leben, sei es in sexueller Leidenschaft, emo-

tionaler Trauer oder politischer Wut.28

Diese Bestimmung des Außer-sich-Seins ist eine Beschreibung des Erlebens, in

der man die Wirkung einer sozialen Struktur erfährt. In der politischen Wut, der

Trauer oder der sexuellen Leidenschaft stellt sich die Ablehnung einer bestehenden

Struktur dar, die gerade dieses Verhalten als außerordentlich bestimmen würde.

Auf theoretischer Ebene erschließt dieses Zitat außerdem implizit das Außer-sich-

Sein als Form, in der sich das Erleben darstellt. Damit ist nicht gesagt, dass man

bestimmte Art undWeise. Die Transformation ist es nun, die Art undWeise daran zu binden,

wie wir uns miteinander verhalten.

28 Judith Butler: Gefährdetes Leben – politische Essays, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 53

notwendig von einemDrinnen startend sich aus sich heraus bewegt – dieser Meta-

phorik von Drinnen und Draußen ist das Kapitel Miteinander in sozialen Räumen

dieser Arbeit gewidmet. Was damit gesagt ist, ist, dass man sich explizit und of-

fen den Anderen darstellt, außer sich bei Anderen ist. Ohne die Bedeutung dieser

intensiven Ekstase als Bruch mit bestehenden Strukturen schmälern zu wollen, ist

die Ekstase jedoch nicht nur da zu finden, wo in voller Deutlichkeit das Empfinden

auf Andere trifft, sondern jedes Verhalten ist eine Darstellung dessen, wie etwas

erlebt wird und kann somit nur außer sich – oder noch genauer: bei Anderen sein.

So kann auch Helmuth Plessner verstanden werden, wenn er über den Menschen

als eine exzentrische Positionalität spricht.29 So kann mit Butler und Plessner ein

»Dass« bestimmt werden. Es ergibt sich aus dem Verhalten der Menschen zuein-

ander, dass sie nicht bei sich – also getrennt von Anderen – existieren, sondern,

dass sie außer sich bei Anderen sind, solange sie etwas erleben.Woher kommt nun

diese Gewissheit? Sie wird dadurch nachvollziehbar, indem man sich, wie es hier

in den Beispielen geschehen ist, der Beschreibung widmet, wie sich das Erleben

darstellt.

Frage ich mich, um noch ein Beispiel anzubringen, wie ich dazu gekommen

bin, zu promovieren, dann steht kein einzelner Entschluss dafür als abstrak-

te Grundlage meines Handelns, sondern das Promovieren ist eine präreflexive

Einheit verschiedenster Verhaltensweisen (vergangenen, momentanen und zu-

künftigen), also verschiedensten aktiv entschiedenen genauso wie widerfahrenen

Begebenheiten: Es sind implizit gespürte Erwartungen meiner Eltern und Groß-

eltern, eigene Ambitionen, die sich während des Studiums entwickelt haben

und die Unterstützung verschiedener Dozent*innen und von Freunden und den

sozialen Strukturen, die sich bei mir bspw. in einem akademischen und finanziell

abgesicherten Elternhaus verkörpern. All diese Punkte spielen in die Evidenz hin-

ein, dass es möglich ist, diese Dissertation zu schreiben, an ihr weiterzuarbeiten.

Dabei sind jedoch nicht alle Bestimmungen immer gleich intensiv erlebt: Während

man schreibt, ist es wohl (reflexiv betrachtet) vor allem die Lust am Text, die ei-

ne*m auch nach einer langen und ablenkungsreichen Nacht am nächsten Morgen

fortfahren lässt und weniger ein Gefühl des Drucks, den man auf sich selbst

ausübt. Doch genau diese Beschreibung kann sich in der Reflexion unter einem

anderen Fokus als nicht mehr evident herausstellen, wenn man die Schreibpraxis

selbst in den Blick nimmt und ihre obsessive Form erkennt. Die Lust am Text und

das obsessive Schreiben gehen Hand in Hand und bedingen den Arbeitsprozess

gegenseitig. Zusätzlich verleihen die Anderen und die sozialen Strukturen, die sie

und man selbst verkörpern, der Entscheidung Gewicht, wodurch eine Reflexion

auf das Vorhaben aus verschiedenen Perspektiven erst ermöglicht wird. Erzählt

29 Vgl. Helmuth Plessner: Elemente menschlichen Verhaltens in ders., Gesammlte Schriften VIII,

Condition humana, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, S. 190ff. & 195.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Als Andere unter Anderen

man jemandem, dass man promoviert, wird dadurch eine Erwartungshaltung

geschaffen, die von der eigenen verschieden ist. Durch diese Reflexionen auf das

Vorhaben kann also erkannt werden, welches Gewicht die einzelnen Bereiche für

einen und Andere haben. Es wird explizit, was vorher im Präreflexiven implizit

ablief. Genau durch diese Reflexion kann sich dann aber das tatsächliche Gewicht

des Erlebten verändern: Die Geltung schwankt im Sozialen hin und her. Diese

ganze Beschreibung ist hier deshalb notwendig, um verstehen zu können und ex-

plizit zu machen, welche Übergänge und Dimensionen man in einer Beschreibung

des Erlebens nicht fokussiert und nicht fokussieren kann, wenn man etwas nur

durch sein Erkenntnispotential bestimmt.

In diesem Beispiel findet sich die Verbindung der gerade eingeführten Plural-

lektik als Abbildung der mehrdeutigen, pluralen Bedeutungen, die die Verhaltens-

weisen und Darstellung der Anderen zueinander konstituieren. Denn von dieser

Ebene ausgehend –die in SartresWorten präreflexiv ist – kann durch die Reflexion

festgehalten werden, was man gerade getan hat und wie. Präreflexiv ist das durch

die Plurallektik Bestimmte deswegen, weil die Verhaltensweisen zwar reflexiv ge-

plant sein können und man auf sie reflektieren kann, es aber keine Notwendigkeit

darstellt, auf sie zu reflektieren. Damit ist das präreflexive Erleben, wenn man an

den Anfang dieses Hauptteils zurückdenkt, der Ort, an dem man sich zueinander

verhält. Er ist nicht ein Ort der Einheitlichkeit, gerade weil jede Person, die sich zu

Anderen verhält, eine Perspektive darstellt, die, ohne darüber reflektieren zu müs-

sen, auf die Perspektiven von Anderen trifft, und deshalb kann der Bereich dieses

Erlebens nur als Pluralität verstanden werden. In diesem Bereich gibt es keine rei-

ne Erste-Person-Perspektive und keine reine Dritte-Person-Perspektive, weil das

Erleben weder nur meines noch das von Anderen ist; es ist Zumutung und Wider-

fahrnis zugleich.

Sartre beschreibt nun anhand dessen, was er das Erlebte nennt, den Prozess,

wie man sich selbst und Andere versteht. Es ist ein Wechsel zwischen dem Präre-

flexiven, also dem In-das-was-man-tut-engagiert-Sein, und dem Reflexiven, dem

dieses Engagiert-Sein-Überdenken, während man in dieses Überdenken engagiert

ist. An einem Beispiel: Während ich schreibe, denke ich nicht darüber nach, welche

Tasten gedrückt werden müssen, um meine Gedanken in geschriebene Worte zu

überführen. Ich drücke sie einfach. Wenn ich aber gefragt werde, was ich mache,

kann ich antworten: Ich schreibe. Ich verstehe mich also als ein Schreibender.30 Ich

kann aber auch antworten, dass ich arbeite, dass ich tippe, dass ich denke. Dann

verstünde ich mich als arbeitend, tippend, denkend:

30 Dieses Beispiel findet sich in Form des Zigarettenzählens bei Sartre. Ich werde gegen Ende

dieses Hauptteils darauf zurückkommen. Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 55

Was ich le vécu, das Erlebte, nenne, ist nun aber gerade das Ganze des dialekti-

schen Prozesses des psychischen Lebens [der bewussten Fähigkeiten, P.H.], ein

Prozeß, der sich selbst notwendig weitgehend verborgen bleibt [vergessene,

schon durchlebte Evidenzen, P.H.], weil er eine ständige Totalisierung ist, und

zwar eine Totalisierung, die sich ihrer nicht [in Gänze] bewusst sein kann. […] Das

Erlebte führt also immer zum Verstehen, nie zum Erkennen.31

Hier finden sich die gerade beschriebenen plurallektischen Prozesse wieder. Sie

zeigen sich beim Versuch, Andere zu verstehen: denn, wenn man an das Beispiel

anknüpft, kann ich mich beim Schreiben nicht nur als Schreibender verstehen,

sondern auch als arbeitende Person. Dann hieße die Antwort: Ich arbeite; oder

aber: Ich schreibe ein Beispiel. Man kann aber auch sagen, man habe bis eben pro-

krastiniert. Die andere Person kann den Sinn verstehen, den man kommuniziert

oder durch das Verhalten darstellt: denn ich erlebe nicht nur mein Verhalten und

die Anderen nicht nur ihres; wir erleben die Darstellungen der jeweils anderen.

Man erlebt, dass sie einen auffordern,mit zu handeln, oder dem ablehnend gegen-

überstehen. Diese Aufforderung oder Ablehnung verstehen zu können, geschieht

meistens, ohne dass man darauf reflektierenmuss. Der Sinn des Verhaltens ist mir

schon präreflexiv gegeben. Dies ist dadurch möglich, dass ich die Anderen durch

ihr Verhalten erlebe, oder wie man es alltäglich darstellen kann: Man erlebt die An-

deren als Menschen, die jeweils selbst Andere sind und einen selbst als Andere*n

erleben.

So kann, wie gerade gezeigt, über das Erleben, welches Sartre in seinem spä-

ten Denken einführt, eine Brücke zwischen Sartres Überlegungen vom Prärefle-

xiven und Reflexiven zur Plurallektik geschlagen werden.32 Begibt man sich vom

Standpunkt des Erlebens der Pluralität aus, wieder zurück zu Sartres existenzphi-

losophischer Dialektik, dann sieht man, dass sie sich zwischen den beiden Polen

»präreflexiv« und »reflexiv« hin und her bewegt, aber jeder dieser beiden Bereiche

eine Pluralität an möglichen Thesen und Antithesen umfasst. Eine endgültige Be-

stimmung, was These und was Antithese ist, ist nicht möglich. Im Pluralen gibt es

nur die Aushandlung von (Anti-)Thesen, die je nach persönlicher Perspektive das

eine oder das andere am Selben darstellen können. Deshalb müssen die Perspekti-

ven aber auch nicht erkannt worden sein, um mein Erleben zu bestimmen. Die im

Beispiel der Promotion aufgeführten Punkte sind nur jene, die ich für mich selbst

31 Jean-Paul Sartre: Sartre über Sartre: InterviewmitPerryAnderson,Ronald Fraser undQuintinHoare

in Sartre über Sartre, Reinbek b. H.: Rowohlt 1977, S. 151.

32 Eine Ausarbeitung zur »Spätphilosophie« Sartres findet sich u.a. im Text Alfred Betscharts:

Sartres politische Spätphilosophie – vomMarxismus zum Anarchismus. Frankfurt a.M.: Peter Lang

2017. & besonders in demAufsatz von Jens Bonnemann: Sartre und dieMacht derDinge.Überle-

gungen zumWeltverhältnis zwischenHandlung undWelt, in Lembeck, Karl-Heinz;Mertens, Karl;

Orth, Ernst Wolfgang (Hg.): Phänomenologische Forschung, Hamburg: Meiner, 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Als Andere unter Anderen

erkannt habe, aber es sind weder alle möglichen noch alle wirklichen Bezugspunk-

te: Ihre Menge ist plural und kontingent. Damit ist schon die Dialektik Sartres,

eben wie die Plurallektik des Erlebens, weder in der Geschichte noch in der Natur

zu finden, sondern nur im Erleben der Menschen. Metaphorisch könnte man also

sagen: Die Dialektik von Reflexivem und Präreflexivem, die den Selbsterkenntnis-

grad der plurallektischen (Anti-)Thesen bestimmt, bleibt beim Bodensatz der idea-

listischen Dialektik stehen. Es gibt nur 1. den durch sich selbst erlebbaren Prozess

der Bewusstwerdung und 2. den durch die Anderen angestoßenen Erkenntnispro-

zess, der selbst wieder erlebt wird. Sartre bleibt dabei dennoch einer idealistischen

Sprache verhaftet, die er durch die Vorsicht gegenüber einer absoluten Synthese

derDialektik auszugleichen versucht.Durch die phänomenologisch-existenzphilo-

sophische Beschreibung deckt er eine fortlaufende, syntheselose Struktur der Dia-

lektik auf. Dies kann hier nun genauer bestimmt werden, weil die Synthese genau

deshalb ausbleiben muss, weil es keine eindeutige Zuordnung mehr gibt, was als

These und Antithese zu synthetisieren wäre (siehe das Leistungsprinzip-Beispiel

weiter oben in diesem Abschnitt). In Sartres Terminologie bleibt deshalb der Pro-

zess, sich und andere zu verstehen unabschließbar, bzw. die Totalität, die wir laut

Sartre jeweils sind, ist nie abgeschlossen, sondern nur als Prozess zu verstehen.

Kurz: Wir verändern uns beständig und sind nicht aus einem höheren Prinzip ab-

leitbar.

Warum soll – in Sartres Worten – diese unfertige »Totalität«, oder, wie es in

dieser Arbeit heißen wird, die Andersheit jedesMenschen nun aber nicht komplett,

d.h. in jeder Situation, völlig erkannt werden können? Es liegt daran, dass man

selbst ein*e Andere*r für sich selbst ist, während man Andere und die Welt erlebt.

So bleibt eine Lücke, die zwar erlebt wird, die aber wegen ihrer Alltäglichkeit erst

wieder in den Fokus der Reflexion genommen werdenmuss. Es ist gerade die Dop-

pelbeziehung zwischen präreflexivem Erleben und reflexivem Nachdenken, die die

Schwierigkeiten bedingt, die Anderen in ihrer Alterität explizit zu erleben, denn

es kann schwierig sein, ihre selbstständige Andersheit zu verstehen, wenn diese

durch soziale Rollen (im Beruf, durch Erwartungen an Geschlechterrollen oder die

Herkunft) überdeckt wird. Keine dieser Rollen, keine Selbstdarstellung ist jedoch

eine Totalität.

Mit dem Begriff der Totalität ist neben der Unfertigkeit noch eine weitere

Schwierigkeit verbunden, der ich mit Butler versuchen werde, aus dem Weg zu

gehen. Eine Totalität zu sein, ob abgeschlossen, abschließbar oder nicht, impli-

ziert immer, ein klares Ziel zu haben, was der pluralen Auffassung dieser Arbeit

widersprechen würde. Butler schreibt zu dieser Art, die Totalität zu fassen, in

ihrem Kapitel Sich mit dem Realen anlegen aus Körper von Gewicht Folgendes: Es

ist die Kontingenz, die dazu führt,

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 57

daß es demDiskurs selbst ausnahmslos mißlingt, das soziale Feld zu totalisieren.

Tatsächlich ist jeder Versuch, das soziale Feld zu totalisieren, als ein Symptom

zu lesen, als Wirkung und Überrest eines Traumas […]. Dieses Trauma existiert

weiter als die dauernde Möglichkeit, jegliche diskursive Formation aufzubrechen

[…], die den Anspruch erhebt auf eine kohärente oder nahtlose Darstellung der

Wirklichkeit. Es besteht weiter als das Reale, wobei das Reale stets das ist, was

einzuschließen jeder Darstellung von »Wirklichkeit« mißlingt. Das Reale macht

die Kontingenz oder den Mangel in jeglicher diskursiven Formation aus.33

Butler bezieht sich in diesem Zitat auf die Probleme, die sich einstellen, wenn man

versucht, das Reale auf irgendeine Art und Weise in einem bestimmten Diskurs –

und sei es dem, wie man sich selbst innerhalb der Gesellschaft verortet – zu to-

talisieren bzw. es abzubilden. Ihr Bezugspunkt ist dabei eine diskurstheoretische

Überlegung. Der Befund lässt sich jedoch auf totalisierende Darstellungsversuche

des Realen gleich welcher Art übertragen. Denn das Ziel von totalisierenden Erklä-

rungen oder Beschreibungen des Lebens ist eine durchgängige und damit kohä-

rente, eine mit sich identische Darstellung. Es ist das Schreiben einer Geschichte

hin zu einem Ziel oder unter einem bestimmten Motto gefasst. Es spielt damit

keine Rolle, ob innerhalb eines Diskurses durch ein bestimmtes und eingegrenztes

Begriffsrepertoire Phänomene nicht mitbeschrieben werden können, weil sie den

begrifflichen Rahmen sprengen, oder ob es sich um das Beschreiben einer Per-

son und deren Verhaltensweisen mit einem eher idealistisch geprägtem Vokabular

handelt, das durch phänomenologische und existenzphilosophische Begriffe sys-

tematisch erweitert wurde – so wie es bei Sartre der Fall ist –, um einen Prozess

besser zu beschreiben.34 Beiden tritt das entgegen, was Butler halb metaphorisch,

halb systematisch ein »Trauma« nennt: Es ist die Erfahrung, dass sich das Erleben

der Wirklichkeit nie in eine kohärente Geschichte zwängen lässt. Was erlebt wird,

ist selbst immer nur ein Teil der Wirklichkeit, eine Perspektive; und schon diese

Perspektive ist immer mehr, als man mit einer Erzählung erfassen könnte, die ei-

ne kohärente Darstellung zum Ziel hat. Jede Perspektive auf die Wirklichkeit ist

mehr als eindeutig. Sie sind, wie durch die Beispiele bisher gezeigt werden konn-

te, plural. Deshalb legt sich jede Vereinseitigung und jeder Totalisierungsversuch

mit der Wirklichkeit an. Dies bedeutet, dass das Erleben der Anderen undmein ei-

genes Erleben die Geschichten schon in der alltäglichen Erfahrung widerlegt, mal

deutlicher, mal undeutlicher: Hält man sich für einen großen Schriftsteller, hal-

ten Andere einen für eine*n Dieb*in oder eine*n Stümper*in etc. Die einzelnen

Perspektiven lassen sich nicht eindeutig für diese oder jene Erzählung benutzen,

es ist immer eine Frage, wie viele Perspektiven einbezogen werden und wie sich

33 Judith Butler: Körper von Gewicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 264f.

34 Beispiele für dieses Vokabular sind bei Sartre u.a. An-sich, Für-sich und eben Totalität.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Als Andere unter Anderen

die Beschriebenen weiter darstellen. Sie können einen permanent überraschen.

Wenn hingegen etwas total wäre, erschiene es so, als gäbe es neben dieser Totalität

nichts Weiteres, selbst wenn die Totalisierung noch abläuft. Neben den Menschen

stehen aber immer Andere, weswegen der Versuch einer kompletten bzw. totalen

Beschreibung unzureichend bleiben muss. Deshalb werde ich im weiteren Verlauf

auf den Begriff der Totalität fürmeine eigene Systematik verzichten, da er ein Telos

beinhaltet oder bestimmen soll, das in dieser Eindimensionalität den polyvoken,

den vielstimmigen, kontingenten Bedingungen des menschlichen Lebens und Er-

lebens nicht gerecht werden kann.

In diesem Sinne kann man – ausgehend von der phänomenologisch-existen-

zialistischen Dialektik und der butlerschen Kritik an der Form und dem Zweck,

Totalisierungsprozesse als Beschreibung zu nutzen – also sinnvoll von einer Plu-

rallektik sprechen, da das Erleben nicht nur als klare Thesen oder Antithesen ge-

geneinandergestellt werden kann. Das Antithetische und Thetische verteilen sich

durch die Perspektivität plural und ermöglichen so immer neue »Synthesen«, oder

besser: immer neue Zwischenfazite als Meinungen über einen und denselben Mo-

ment des Erlebens. Die Vieldeutigkeit stammt dabei aus der Verbindung mit an-

deren Menschen und deren Verhaltensweisen.Was sich für den*die eine*n als eine

These darstellt, ist für jemand anderen eine Antithese und natürlich gibt es nicht

nur jeweils eineThese oder Antithese, es sind vieleThesen; im Leben verfolgenMen-

schen zwar auf vielfältige Weise Ziele, doch lassen sie sich nicht notwendig auf ein

einziges Bild, ein einziges Ziel der Ziele reduzieren, das alle unterschiedlichen Zie-

le und Geschichten vollständig zusammenfassen kann. Denkt man zurück an das

Beispiel des Promovierens, gibt es vieles, was dafür spricht, also als These gewertet

werden kann, dem, was ich gerade erlebe, die Bedeutung zugeben, dass ich pro-

movieren sollte.35 Für eine andere Person können aber dieselben erlebten Punkte

gegen eine Promotion sprechen oder ein anderes Gewicht innerhalb des Erlebens

haben: Die Möglichkeiten sind plural. Das Leben stellt sich – metaphorisch ge-

sprochen – weniger als ein durchgehend geschriebenes Tagebuch dar, in dem das

jeweils aktuelle Ziel berichtet und mit Anderen geteilt wird, als durch eine Karte,

die an allen Seiten ausfranst und eine Vielzahl kontingenter Wege aufzeigt, die alle

unterschiedlichweit von verschiedenen Zentren entfernt sind.36 Das bedeutet, dass

35 Vgl. zur Beschreibung von Ordnungen: »Insofern wären sämtliche Situationen aus Sicht der

Organisation immer schon offene Situationen, weil Organisationen nur sehr indirekt Einfluss

auf eine Lösung in ihrem Sinne haben.« Stefan Meißner: Immer wieder Neues. Neuheit als ko-

gnitiver Erwartungsstil in Arbeitssituationen, in: Ziemann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Phi-

losophie und Soziologie der Situation,Wiesbaden: Springer 2013, S. 217.

36 Vgl.: Thomas R. Flynn Sartre, Foucault, andHistorical Reason – a poststructuralist mapping history.

Vol. II, Chicago/London: The University of Chicago Press 2005, S. 307f. & Gilles Deleuze& Felix

Guattari Rhizom, S. 21: »Die Karte reproduziert nicht ein in sich geschlossenes Unbewusstes,

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 59

wir zwar auf dieselbe Karte schauen können, aber immer aus unterschiedlichen,

wenn auch nicht gänzlich unähnlichen Richtungen.

Wegen dieser Uneindeutigkeit, die aus den pluralen Perspektiven erwächst,

verlieren die Anderen nie die Fähigkeit, sich gegenseitig durch die Darstellungen

des Erlebten zu verwundern oder absurde Dinge zu tun. In der konkreten Form des

alltäglichen Handelns geht es nicht um ein komplettes Erkennen: Es kommt nicht

darauf an, ob ich alles von bestimmten Menschen weiß oder nicht. Wir interagie-

ren gemeinsam, ob wir wollen oder nicht.37 Wenn wir etwas einkaufen, jemanden

grüßen, auf der Straße ausweichen, telefonieren etc., kommt es immer nur darauf

an, den Anderen zu begegnen, sie als Menschen zu erleben, ummit ihnen gemein-

sam zu handeln; nicht in dem Sinne, ein gemeinsames Ziel zu erarbeiten, aber

dennoch miteinander zu interagieren.

Dabei entsteht eine Differenz in der Auslegung des Erlebens zwischen dem An-

liegen des bis hier ausschlaggebenden Autors Jean-Paul Sartre und dem hier Be-

stimmten, das Alltägliche des Miteinanders zu beschreiben; Sartres Anspruch ist,

das gesamte Leben einer Person zu verstehen, der hier vertretene ist, vom Verhal-

ten ausgehend die soziale Situation zu verstehen: Sartre geht es also vorrangig um

das Verstehen des Lebens einer anderen Person, weshalb er sich dem Projekt der

Künstler*innenbiographien verschrieben hatte. Mir geht es in dieser Arbeit hinge-

gen um die alltägliche Interaktion mit den Mitmenschen. Diese Arbeit hat deshalb

eine andere Aufgabe, einen anderen Anspruch an das Verstehen der Anderen, da

es bei der Interaktion mit Anderen beim Einkaufen, in der Bibliothek oder in ei-

ner Bar nicht notwendig ist, das ganze Leben einer Person zu verstehen, sondern

die unterschiedlichen Perspektiven nicht als defizitär, sondern durch das Erleben

geformt zu bestimmen. Selbst bei einem Streit ist die andere Perspektive nicht not-

wendig als defizitär zu erleben, sie ist anders, ungewohnt, zu gewöhnlich, absurd,

unangenehm; nichts davon ist jedoch defizitär.

Der Anspruch, ein ganzes Leben zu verstehen, das nicht meines ist, erscheint

aus einer phänomenologischen Perspektive als Aufgabe, die über das Erlebbare und

evident Erfahrbare hinausgeht und damit den Bereich der Phänomenologie über-

schreitet. Diesen Weg soll die hier vorliegende Arbeit nicht aufgreifen, sondern

bei dem phänomenal gegebenem, perspektivisch sich unterscheidenden Umgang

mit Anderen bleiben. Dennoch ist es der Begriff des Erlebens, der auch für das

alltägliche Handeln mit Anderen eine angemessene Beschreibungsdimension lie-

fert, gerade, weil dieses Erleben immer schon geformt auftreten muss. Dies zu

sondern konstruiert es. […] Die Karte ist offen, sie kann in allen ihren Dimensionen verbun-

den, demontiert und umgekehrt werden, sie ist ständig modifizierbar.«

37 Vgl. zur Unterscheidung von verschiedenen Handlungstypen (kooperativem, individuellem,

sozialem Handeln) Karl Mertens: Die Bedeutung der Situation im kooperativen Handeln. Zie-

mann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie der Situation, Wiesbaden

Springer, 2013. S. 81ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Als Andere unter Anderen

zeigen, ist – nach dieser Hinführung zu dem Begriff des Erlebens – die Aufgabe

der nächsten Sinnabschnitte, in denen nun in Abgrenzung zu anderen Beschrei-

bungsdimensionen – wie dem »Dasein« Heideggers – der Begriff dessen geschärft

wird, was man unter dem Erleben der Anderen in der Welt verstehen kann. Be-

vor aber der nächste Abschnitt beginnt, könnte man hier zusammenfassend noch

anschließen, dass die hier vorgestellte Theorie, das Miteinander zu beschreiben,

beim oberflächlich Gegebenem bleibt. In dieser Beschreibung zeigen sich sowohl

das präreflexive als auch das reflexive Weltverhältnis, die vergessenen, die schon

durchlebten, die je eigenen Evidenzen und die Evidenz, auf die uns Andere auf-

merksam machen, bspw. jene, die sich aus den sozialen Strukturen ergeben. Oder

kurz: Die Oberfläche stellt sich plural dar.

Erleben und »Dasein« Wie Sartre geht es auch Heidegger – durch den der Begriff

»Dasein« geprägt ist – darum, den Menschen als Einheit, als Totalität darzustel-

len. Sein Ansatz liegt dabei darin, den Moment des Lebens zu untersuchen, den

man nicht hintergehen kann und der eine Singularität für die einzelne Person auf-

zeigt: den Tod. Damit will Heidegger nicht denMenschen vom jeweiligen Ende des

Lebens herdenken, sondern das Leben in Bezug auf das Ende. Es ist also auch an

dieser Stelle sinnvoll, die Kritik Butlers an einer durch ein einheitliches Ziel gepräg-

ten Darstellung des Menschen weiterhin ernst zu nehmen.38 Für die historische

und systematische Eingliederung der heideggerschen Thesen in das vorliegende

Projekt, ist nämlich ebenso wie bei Sartre eine Transformation durch eine grund-

legende Betonung des Miteinanders notwendig. Deshalb wende ich mich in den

nächsten Abschnitten überblicksartig dem Erleben der Angst und der Todesanaly-

se Heideggers zu. Diese beiden Aspekte sind es, die der von mir vertretenenThese,

dass die Bedingung unserer Wirklichkeit als Andere unter Anderen nur durch die

Bezugnahme auf uns selbst als Andere erfolgen kann, am ehesten ein Problem be-

reiten könnten.

Das Erleben der Angst vor dem Tod löst uns – laut Heidegger – aus einer un-

eigentlichen Alltagswelt heraus und lässt uns eigentlich werden, d.h. isoliert. Es

geht bei dieser Untersuchung der Isolation nicht darum, Heideggers Ansatz völ-

lig zurückzuweisen, es soll aber darum gehen, zu zeigen, dass man nicht von ei-

nem isolierten Menschen ausgehen muss, um das Phänomen des Sterbens sinnvoll

zu beschreiben. Stattdessen ist es jedoch für eine Beschreibung des Miteinanders

notwendig, von eben jenem Alltag auszugehen, den Heidegger verneint, weil wir

in ihm gerade nicht isoliert sind, sondern unter Anderen. Heidegger stellt seine

Position, wie folgt, dar:

38 Vgl. Butler: Körper von Gewicht, S. 264f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 61

Die Angst vereinzelt und erschließt so das »Dasein« als »solus ipse«. Dieser exis-

tenziale »Solipsismus« versetzt aber so wenig ein isoliertes Subjektding in die

harmlose Leere eines weltlosen Vorkommens, daß er das »Dasein« gerade in ei-

nem extremen Sinne vor seine Welt als Welt und damit es selbst vor sich selbst

als In-der-Welt-sein bringt.39

Hier wird die Isolation durch Heidegger also selbst explizit benannt. Das »Dasein«

kommt in der Angst vor dem Nichts zu seiner Eigentlichkeit und diese ist der So-

lipsismus, nicht in der Form des völligen Von-der-Welt-getrennt-Seins, jedoch so,

dass wir komplett von Anderen getrennt sind. Die Welt in der Beschreibung Hei-

deggers greift uns an, sie macht uns betroffen, aber jeden*jede allein. Hier zeigt

sich die Problematik, dass eine Theorie der Anderen, die mit einem starken Be-

griffsdualismus, mit festgezogenen Grenzen arbeitet – wie hier mit jener von Ei-

gentlichkeit und Uneigentlichkeit – immer einen Bereich postulieren muss, der

von dem anderen Bereich unüberbrückbar getrennt ist. Ob dies im Dualismus von

Immanenz und Transzendenz ist, oder es um den Dualismus von Eigentlichkeit

und Uneigentlichkeit geht, bleibt dabei zwar inhaltlich ein Unterschied, aber nicht

strukturell. In allen Fällen geht es um eine klare Abgrenzung von zwei Begriffen,

die sich unvereinbar gegenüberstehen.

Die Ebene des Eigentlichen, die Heidegger beschreibt, ist ein abgetrennter Be-

reich, der nur durch die besondere Erfahrung der Angst vor demNichts (dem eige-

nen Tod) erreichbar ist.40 Problematisch daran ist nun nicht, dass Heidegger diese

als Phänomen erfahrbare Isolation benennt, denn es ist evident, dass die Angst vor

dem Tod einen beschleichen kann, einen überfällt und aus dem alltäglichen Tun

herausreißt. Doch warum soll dieses Extremphänomen einen allgemeinen Stel-

lenwert im Leben einnehmen? Warum ist es nicht das Erleben der Freude oder die

Liebe, dieMenschenmiteinander verbinden, die diese Position des Eigentlichen er-

halten? Darauf lässt sich auch mit Heidegger keine notwendige Antwort geben. Er

setzt ein Extremphänomen des Lebens als das Ganze und verliert dabei die Mög-

lichkeit, die anderen Bereiche in ihrer eigenen Komplexität in die Beschreibung

einzubeziehen.

In § 48 von Sein und Zeit findet sich eine Explikation dessen, was Heidegger

als Grund für die Betonung der Vereinzelung angibt. Es ist die schon erwähnte

Ganzheit des Menschen: »Die existenziale Klärung des Seins zum Ende gibt auch

erst die zureichende Basis, den möglichen Sinn der Rede von einer Daseinsganz-

heit zu umgrenzen, wenn anders diese Ganzheit durch den Tod als ›Ende‹ kon-

39 Heidegger: Sein und Zeit, S. 188.

40 Die Gleichsetzung von Nichts und Tod lässt sich bei Heidegger nicht explizit finden, doch an

einigen Textstellen lässt sich dies implizit aufweisen. Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 184, 187

& 266.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Als Andere unter Anderen

stituiert sein soll.«41 Das »Dasein« ist also, wie eingangs erwähnt, als Begriff die

Beschreibung einer Totalität, einer Ganzheit, bei der man sich alleine zum Ende

hin bestimmt. Es ist der Versuch einer kohärenten Darstellung, bei der man allein,

nur für sich stirbt. Mit Butlers Kritik an solchen Ganzheitsvorstellungen kannman

hier sagen, dass die Vereinzelung die Grundlage für die »kohärente oder nahtlose

Darstellung«42 des Menschen bei Heidegger ist. Die Überlegungen Heideggers zur

Ganzheit erscheinen durch die früheren Ausführungen zur Totalität bei Sartre und

der Kritik daran bekannt; nur mit dem Unterschied, dass Sartre die Isolation des

Menschen nicht betont.

Um Klarheit in diese Frage zu bringen und den Blick wieder auf das Haupt-

thema dieser Arbeit zu lenken, betrachtet man am besten die Sache selbst, also bei

Heidegger die Beschreibung der Phänomene Sterben und Tod: Geht mein Leben

zu Ende und mir wird durch die Anzeichen einer Krankheit, die Androhung von

Gewalt, des Alters oder anderer Umstände bewusst, dass der Zeitpunkt des Todes

– zwar noch ungewiss – in absehbare Nähe rückt, dann sind die Reaktionen darauf

nicht vorherzusehen. So viele mögliche Situationen vorgestellt werden können, in

denen jemand stirbt, so viele Reaktionen kann es auf den nahenden Tod geben.

Was aber alle diese Reaktionen gemein haben, ist die Gerichtetheit des Erlebens,

die Intentionalität. Ob ich über das nahende Ende weine, weil es mir zu früh er-

scheint, ob ich es willkommen heiße, ob ich einen religiösen Trost empfinde, ob ich

die letzten Tage genießen will oder ob ich Angst habe, all dies sind Ausdrücke des

Verhaltens zumSterben, von denen keinem eine offensichtliche Sonderstellung zu-

kommt.43Was ihnen allen zukommt, geradeweil es Ausdrucksverhalten in derWelt

ist, ist, dass sie gesehen werden können, dass man miterleben kann, wie jemand

mit dem Sterben umgeht. Sie stellen das Sterben dar. Selbst der Wunsch nach Iso-

lation oder die unfreiwillige Isolation beim Sterben lassen noch die Anderen dabei

sein, zum einen als Auszuschließende und zum anderen als Herbeigewünschte.

Für den Menschen, der stirbt, gibt es also selbst in diesem intimsten Moment des

Bei-sich-Seins, wie Heidegger das bewusste Erleben der eigenen Endlichkeit be-

schreibt, kein Entkommen vor den Anderen. Es besteht keine Distanz auf einer die

Situation konstituierenden Ebene, selbst wenn niemandwirklich anwesend ist. Die

Anderen bleiben auch hier die Bedingung unserer Wirklichkeit.

Wechseln wir nun den Blick, vom Erleben der eigenen Endlichkeit zum Erleben

der Anderen, zu den nicht Sterbenden. Bin ich ausgeschlossen von dem Fakt, dass

sterbende Menschen dabei weiterhin etwas erleben, weil ich in diesem Moment

41 Ebd.: S. 245.

42 Vgl. Butler: Körper von Gewicht, S. 264.

43 Man könnte hier einwenden, dass man auch in einem komatösen oder schlafenden Zustand

sterben kann, und ich mich dann nicht zum Sterben verhalten kann. Dies mag sein, doch ist

dies kein Einwand dagegen, dass ichmich zum Tod verhaltenmuss, wenn ich ihn imWachen

erlebe.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 63

nicht sterbe? Nein. Man kann das Sterben miterleben, und dadurch kann man den

Wechsel von belebten Handlungen des Leibes hin zum leblosen Sein des toten Kör-

pers erfahren.Deshalb ist eine Vorstellung des Todes als Ende des Sterbens und des

Lebens für die Lebenden allererst möglich.

Zuerst sehenwir, wie sich amOrganismus desMitmenschen ein gewisses Gesche-

hen vollzieht. Hier ist er uns wesentlich als lebender Leib gegeben: […]Wir wissen

sehr wohl, dass die geliebte Person als solche noch existiert. […] Aber die herr-

schende Tatsache ist diese: Ein lebender Leib leidet; der unsere sympathisiert in

seinen Lebenstiefen mit seinem gequälten Genossen. Und dann ein Augenblick,

wo alles ruhig wird, wo alles zu Ende scheint, wo die verzogenen Züge des gelieb-

ten Gesichtes sich entspannen. Genau nun, in diesem Augenblick, wo das Lebe-

wesen uns abhandenkommt [.]44

Es gibt zumTod keinen privilegierten Standpunkt,weder einen der ersten, noch ei-

nen der dritten Person. Besuche ich meinen Großvater vor einer schwierigen Ope-

ration, so hat nicht nur er eine Gewissheit des möglichen Todes, auch ich habe

in diesem Moment Angst um ihn, Angst davor, dass er aufhört, mit der Welt und

damit auch mit mir zu interagieren. Kurz: Er und ich haben Angst, dass dieses

letzte In-den-Armnehmen tatsächlich das letzte sein wird. In diesem Sinne kann

man hier die kontraintuitive Formulierung des Miteinander-Sterbens gebrauchen:

Es stirbt also nicht jede*jeder für sich, sondern wir sterben im sozialen Raummit-

einander. Im Leben wie im Sterben sind wir nie isoliert von den Anderen, sie kon-

stituieren das Erleben wie man selbst das ihre. Wir konstituieren das, was wir er-

leben, miteinander.

Diese Beschreibung des Phänomens Sterben zeigt deutlich die Bedeutung der

Anderen für das Erleben auf. Wir Andere sind füreinander mögliche und wirkliche

Verhaltensweisen – im hier beschriebenem Fall, wie wir mit dem Sterben umge-

hen und umgehen könnten. Im Gegensatz dazu beschreibt das »Dasein« – als on-

tologisch verstandener Begriff – eine Theorie des vereinzelten Menschen, obwohl

Heidegger die Vermittlung des Todes durch die Anderen im Sterben nicht ausge-

blendet hat: »Daß das Ableben als vorkommendes Ereignis ›nur‹ empirisch gewiß

ist, entscheidet nicht über die Gewißheit des Todes.«45 Nur durch das Sterben An-

derer taucht für die lebenden Menschen die Bedeutung des Phänomens Tod auf.

Heidegger verweist selbst auf diese Bedeutung der Anderen, wenn er den Tod »em-

pirisch gewiß« nennt. Den Tod erfährt man also durch das Sterben anderer Men-

schen in der Wirklichkeit. Was man hier aber mit Heidegger hinzufügen kann,

ist, dass ich dadurch nie meinen eigenen Tod erfahre, weswegen überhaupt erst

die »empirische Gewissheit« herhalten muss, um durch das Ableben der Anderen

44 Paul Ludwig Landsberg: Die Erfahrung des Todes, Luzern: Vita Nova 1937, S. 35.

45 Heidegger: Sein und Zeit, S. 257.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Als Andere unter Anderen

Kenntnis über den Tod zu erlangen. Aber auch in der Angst vor dem Tod erlange ich

kein Wissen über den Tod oder darüber wie es ist, tot zu sein. Es bleibt notwendig

ungewiss.

Diese Ungewissheit ist es, die Heidegger an der Angst festhalten lässt, weil

dieses Gefühl eine genuin andere Erfahrung ist als alle anderen. Dennoch ist sie

nicht von einer anderen Welt, die mir abhandenkommt, wenn ich den Menschen

im Alltag beschreiben will; sie ist nicht eigentlicher als der Alltag, gerade weil auch

die Angst am Anderen hängt. Für die Analyse des Todes gilt also, dass Heidegger

zu abstrakt arbeitet, weil er vom Erleben der Angst oder des Todes die Anderen

abzieht, obwohl diese konstitutiv für ein solches Erleben sind. Für den Tod gilt

eben unzweifelhaft, dass kein lebender Mensch wissen kann, wie er ist. Für das

Sterben gilt diese Isolation allerdings nicht, und auch nicht für den Wechsel vom

Leben zumTod, denman als lebende Person durch Andere erleben kann.Man erlebt

das Sterben Anderer bis zum Tot-sein als Ende des Sterbens mit, weshalb man

nicht isoliert stirbt. Etwas überspitzt könnte man also tatsächlich sagen: Wir sind

Miteinander-Sterbende.

Die Anderen und wir selbst sterben nicht für uns allein. Wir sterben in einer

Welt mit Anderen (ob wir wollen oder nicht). Dass Heidegger gerade diesen Punkt

ausklammert, erscheint umso unwahrscheinlicher, als er selbst das »Mit-Dasein«

als konstitutiven Bestandteil für die Welt jedes Menschen bestimmt.46 Doch diese

Unwahrscheinlichkeit löst sich auf, wennman sich folgende systematische Aussage

Gurwitschs zu Sein und Zeit ansieht: »Heideggers Untersuchung hatte es auf das

›Dasein‹, ›das ich je selbst bin‹, abgesehen.«47 Es geht Heidegger also, trotz des Ver-

weises auf die Anderen, die »Mit-Daseienden«, nur um das Individuum. Dass es

dabei zu Problemen der Beschreibung kommt, ist nicht verwunderlich, vor allem,

da der Mensch nie ein isoliertes Individuum ist. Mit MichaelTheunissen kannman

dieses Problem noch genauer fassen. Er führt die Heideggersche Analyse des »Mit-

Daseins« zurück auf eine subjektivistische oder individualistische Deutungshoheit

des »Daseins« über das »Mit-Dasein«, die sich schon bei Husserl findet: »Indemder

Andere gleich dem übrigen innerweltlich Seienden in meinemWeltentwurf einge-

fangen wird, beraubt ihn Heidegger genauso wie Husserl seiner Befremdlichkeit

und Widersätzlichkeit. Dies aber folgt bei Heidegger gerade aus der Ursprüng-

lichkeit, die er dem Mitsein zubilligt.«48 Weil bei Heidegger das »Mit-Dasein« rein

konstitutiv für die Welt des »Daseins« betrachtet wird, verliert das »Mit-Dasein«

selbst die Qualität, die einem »Dasein« als eigenständig und individuiert zukommt;

oder in nicht heideggerschenWorten: Die Anderen verlieren ihre Alterität. Sie sind

46 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 120f.

47 Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 55.

48 Michael Theunissen: Der Andere – Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin/New York:

de Gruyter 1977, S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 65

nicht andere Menschen, sondern mit und durch das jeweilige Subjekt bestimmt.

Die Behandlung dieser Thesen Heideggers ist hier deshalb notwendig gewesen, da

seine Ausführungen zur Sorge an einer späteren Stelle noch großen Einfluss auf

die Beschreibung des Miteinanders haben werden.

Die Ganzheit desMenschen, zu der Heidegger über die Analyse des Todes kom-

men wollte, verliert sich gerade in der daraus folgenden Isolation des Individu-

ums. Gegen diese Isolation spricht auch die von Heidegger selbst beschriebene

Erfahrung des Sterbens, doch Heidegger setzt diese Erfahrung herab, da sie nicht

meinen Tod für mich zeigt: »Der Tod enthüllt sich zwar als Verlust, aber mehr als

solcher, den die Verbleibenden erfahren. […] Wir erfahren nicht im genuinen Sin-

ne das Sterben der Anderen, sondern sind höchstens immer nur ›dabei‹.«49 Aus

einer ähnlichen Beschreibung wurde hier das Miteinander-Sterben bestimmt, al-

so eine gegensätzliche Ausweitung der heideggerschen Position aufgezeigt. Diese

Differenz erklärt sich gerade durch den mit Gurwitsch betonten Fokus: Heideg-

ger will das Individuum bestimmen, ich möchte hier das Miteinander unter An-

deren beschreiben. Der Mensch ist unter diesem zweiten Gesichtspunkt auch im

Tod oder im Hinblick auf den Tod nicht allein. An dieser Stelle wird zur Gänze das

sozialphilosophische Interesse dieser Arbeit offensichtlich: Es geht darum, welche

Bedeutung die Anderen im Leben der Anderen haben bzw. wie wir die erlebten

Situationen konstituieren, die wir miteinander erleben.

Niemand ist nur bei sich Das eben Beschriebene ist ein Widerfahrnis, dass selbst im

Sterben verschiedene und ähnliche Blickrichtungen vereint. Sie sind Darstellun-

gen der verschiedenen möglichen Perspektiven auf die erlebten Phänomene des

Sterbens und des Todes Anderer. Ich schreibe hier von verschiedenen Blickrich-

tungen, da es nicht nur zwei, nicht nur eine eigene und eine andere Blickrichtung

gibt, sondern – offensichtlicher weise – verschieden viele, je nachdem, wie viele

Anderen etwas zusammen erleben. Es bezeichnet die Perspektive der Menschen,

für die die Anderen Andere sind. In dieser Ungleichheit gleichen wir uns. Und auf

dieser Grundlage stellt sich das Problem des Fremdpsychischen nicht: Die Anderen

sind keine Dinge und werden auch theoretisch – folgt man dem hier Bestimmten

– niemals als solche erlebt. Wir erleben zum Beispiel nichts gemeinsam mit ei-

nem Stein. Der Stein selbst erlebt nichts; die Anderen erleben aber, und so erleben

wir miteinander etwas, das nie nur einem Subjekt gehört; das nie nur von einem

einzelnen Subjekt konstruiert sein kann.

Diese Form des Miteinander-Erlebens findet eine implizite Vorform in

Merleau-Pontys § 34 in der Phänomenologie der Wahrnehmung: »Immer sind

wir in der Fülle, im Sein, so wie das Gesicht auch in gänzlicher Ruhe, auch im

Tode noch immer dazu verurteilt ist, etwas auszudrücken. […] Meine Freiheit ist

49 Heidegger: Sein und Zeit, S. 239.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Als Andere unter Anderen

so wenig ständig mit sich allein, daß sie vielmehr niemals ohne Mittäter ist«.50

Wir erleben sogar das Sterben im Spiegel der Anderen, in ihren Gesichtern.

Immer sind die Anderen dabei und stellen, ebenso wie man selbst, etwas dar.

Wir sind in diesem Sinne Mittäter*innen, weil wir im Erleben miteinander han-

deln, wahrnehmen, fühlen, imaginieren und denken. Wir sind Komplizen. Diese

Beschreibung ermöglicht es, den Gedanken der Aufteilung des menschlichen Erle-

bens in Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit – wie es bspw. Heidegger beschreibt –

abzuweisen, da die Isolierung, die daraus folgen würde, nie erreicht werden kann,

bzw. besteht. Gerade das Miteinander ist es, das den Tod als absurdes Ende des

Lebens erfahrbar macht. Dadurch schließt sich diese Arbeit einer Sichtweise auf

den Tod an, die von einer Reihe existenzphilosophischer Autor*innen – besonders

Camus und Sartre – bereits beschrieben wurde.51 So schreibt Sartre:

Man hat oft gesagt, wir befänden uns in der Situation eines Verurteilten unter

Verurteilten, der den Tag der Hinrichtung nicht kennt, aber sieht, wie täglich Mit-

gefangene hingerichtet werden. Das stimmt nicht ganz: Manmüßte uns eher mit

einem zum Tode Verurteilten vergleichen, der sich tapfer auf die Hinrichtung vor-

bereitet […] und unterdessen von einer Grippeepidemie dahingerafft wird.52

Sartres Kritikpunkt an Heidegger ist damit nicht der hier vorgeführte, dass der

Tod uns nur durch das Sterben Anderer und damit uneigentlich vermittelt werde,

sondern er fügt der Beschreibung hinzu, dass die Kontingenz bei Heidegger nicht

in entsprechender Weise berücksichtigt wurde. Die Situation stellt sich also in fol-

gender Weise dar: Man ist sich durch den Tod Anderer bewusst, dass es ein Ende

des Lebens gibt undman alsMensch auch endlich ist. Doch ist diese allgemeine Be-

stimmung nicht nur das Warten auf einen Tag, an dem man stirbt, sondern selbst

im vollen Bewusstsein des möglichen Todes ist es ein Fall von Kontingenz, der ei-

ne*n und Andere überfällt, überrascht. Es ist keine gewählte Möglichkeit. Ich habe

keinMitspracherecht dazu wie der Tod sein wird. Er begrenzt mein Leben und ver-

schließt alle möglichen Verhaltensweisen.53 Bis zu diesem Punkt stehen wir aber

untereinander in Verbindung und in Abhängigkeit zueinander.

Es ist also, um ein letztes Mal auf Heideggers Todesanalyse zurückzukommen,

ein Charakteristikum der Angst vor dem Tod, dass ich sie immer in einer Situation

mit Anderen erlebe und diese Situation von den Anderen abhängt. Sie kann nicht

losgelöst von jedem Verhältnis zu anderen Menschen gedacht werden. So kann ich

50 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 513.

51 Vgl.: Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 917. & Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos, Reinbek

b.H.: Rowohlt 1999, S. 18.

52 Sartre: Das Sein und das Nichts S. 917.

53 Auch wenn an dieser Stelle mit der Möglichkeit des Selbstmordes ein Gegenargument for-

muliertwerden sollte, so ist hier einUnterschied, zwischenderWahl zu sterbenundderWahl

des Todes, zu machen. Vgl. ebd. S. 914ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 67

mich noch so gut auf den Tod vorbereiten und ihn als Ende meines Lebens anneh-

men, er ist immer mit einer Ungewissheit behaftet, die ich nicht einkalkulieren

kann, eben weil er das Ende meiner Möglichkeiten darstellt und selbst keine ist.

Bleibt man bei der Beschreibung des Sterbens, wie hier getan, so kommt man zu

einem Miteinander. Will man aber den Tod analysieren, dann kann es sein, dass

man bei einer Isolation endet, aber nur deshalb, weil der Tod für die Lebenden

absurd ist, denn wir leben miteinander in der Welt.54

Nachdem nun in Abgrenzung zuHeidegger bestimmt wurde, dass wir sogar im

Erleben des Sterbens Andere unter Anderen sind, gilt es nun, sich, da niemand nur

bei sich ist, dem Ausmaß zuzuwenden, das die Anderen bei der Schaffung »meiner

selbst« haben. Dies lässt sich sehr gut an einem Zitat aus Sartres vierten Band der

Flaubert-Studie zeigen, auch wenn das Beispiel Flauberts ein Negatives ist: »Eine

Idee fasziniert ihn [Flaubert] bei einem andren, sie setzt sich in ihm fest, und da er

die Vorgänge, die für den Neben[menschen] eineWahrheit daraus gemacht haben,

nicht wiederholen kann, glaubt er daran […] undmacht daraus eine unentbehrliche

Struktur des Erlebten.«55 Flaubert erhält seine Bestimmung also von einem anderen

Menschen. Er bringt sie nicht aus sich selbst hervor. Diese nicht selbstbestimmte

Zuschreibung einer Seinsweise und deren Übernahme findet sich nicht nur bei ei-

nemMenschen wie Flaubert, der von Sartre als passive Existenz beschrieben wird;

sie ist die Darstellung einer Bedingung der Wirklichkeit der Menschen. Wenn wir

Menschen nämlich kein Wesen haben, wir es uns selbst in einem nie vollständig

abgeschlossenen Prozess schaffen müssen, dann müssen wir es uns immiteinander

erlebten Bereich schaffen. Der hier transformierte existenzphilosophische Grund-

gedanke expliziert eben auch, dass, wenn wir kein festes Wesen, keine Identität

haben, es nicht nur durch einen selbst, sondern durch alles Gegebene und Vor-

gestellte bedingt werden kann. Das heißt, es wird insbesondere – bzw. bis in das

Besondere – durch die Anderen bedingt.

Es schleichen sich bei jedem Menschen Verhaltensweisen ein, die durch An-

dere und den Umgang mit ihnen entstehen. Kein Verhalten entsteht ex nihilo: Es

sind Weisen, mit der Welt umzugehen, die durch die Erziehung, das Lernen und

durch Erfahrungen in unserem Verhalten wieder in Erscheinung treten; also durch

andere Menschen entstehen. Diese Verhaltensweisen festigen sich vor allem dann,

wenn sie eine adäquate Antwort auf die Welt darstellen: »[A]uch hier […] müssen

wir eine Art Sedimentierung unseres Lebens anerkennen: ein Verhalten zur Welt,

das uns, nach oftmaliger Bestätigung, zum Privilegierten geworden ist.«56 Oder,

54 Was noch dazu kommt: Der Umgang mit dem Tod kommt – wie man es mit Merleau-Ponty

sagen könnte – »von weiter her als ich selbst«. Was heißt, er ist durch die Anderen mit- und

vorgeformt. Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 500.

55 Sartre: Flaubert Band IV, S. 54.

56 Merleau-Ponty:Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 501.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Als Andere unter Anderen

wie Sartre es formuliert: »[D]ie Idee ›geht ins Fleisch über‹, das ist die unwider-

stehliche und sanfte Gewalt der Evidenz«,57 eine Evidenz, die nicht vom Himmel

fällt, sondern eine Evidenz, die den erlebten Beurteilungen gerecht wird, die ich

durch und mit den Anderen erlebe, so wie es schon zu Beginn dieses Kapitels mit

Levinas bestimmt wurde.58 Es ist eine Evidenz, die durch soziale Strukturen ge-

prägt ist;59 eine Evidenz, die dem tatsächlichen sozialen Erleben gerecht wird und

keine nur metaphorisch bestimmbare Glocke der Gewissheit, dass etwas so und

nicht anders sein kann.

Daraus lässt sich hier für die These, dass die Menschen als Andere unter An-

deren leben, Folgendes festhalten: Die eigene Person, die Verhaltensweisen, mit

denen man auf die Welt reagiert, und auch wie man die Welt erlebt, all das ist von

Anderen geprägt; davon, wie sie sich verhalten, sich verhalten haben und wie sie

sich verhalten werden, und auch davon, ob ihr Verhalten funktioniert, ob es eine

passende Reaktion auf die Welt bedeutet: »Die Person ist nämlich weder ganz und

gar erlitten noch ganz und gar konstruiert.«60 Erlitten werden soziale Strukturen,

der Ort, an dem man, und die Zeit, in der man lebt, konstruiert wird der »Rest«,

aber nicht von einem allein, sondern von Anderen und eigenen Entwürfen. Die so-

zialen Strukturen und die anderen Menschen sind damit das bindende Element

zwischen der Welt, den Gegenständen und unserem Verhalten; weil wir in beiden

Fällen Andere unter Anderen sind, bestimmen wir die sozialen Strukturen, so wie

wir durch sie mitbestimmt werden.61 Sartre beschreibt im zweiten Band von Der

Idiot der Familie,wie Flaubert zu seinem Schriftsteller-sein gekommen sein soll. Diese

Beschreibung wird hier als Beispiel dienen: »Daß [er Schriftsteller ist,] heißt, daß

er sich in den Augen der Öffentlichkeit personalisiert hat durch den von ihm publi-

zierten Roman.«62 Hierbei zeigt sich deutlich wie eigene Aktivität und der Blick

der Anderen zusammen die Personalisation, also die Zuschreibung von bestimmten

Eigenschaften zu einem Menschen hervorbringen. Dieses Beispiel könnte genau-

so gut mit Studierenden, Ärzten, prekär Beschäftigten, einer Funktion innerhalb

einer Familie etc. umgeschrieben werden.

Um im Beispiel der Schriftstellerei zu bleiben: Niemand ist durch irgendein

Wesen bestimmt, Schriftsteller*in zu werden. Aber wenn man zum Schreiben mo-

57 Sartre:Flaubert, Band IV, S. 54.

58 Vgl. Levinas: Die Spur des Anderen, S. 244.

59 Vgl. Eribon: Das Urteil der Gesellschaft, S. 119f.

60 Jean-Paul Sartre: Der Idiot der Familie Gustav Flaubert Band IIDie Personalisation 1. Reinbek b.H.

Rowohlt 1977. S. 14.

61 Zur konkreten Bedeutung der sozialen Struktur empfehlen sich besonders die Bücher Erinne-

rungen einesMädchens,Die Jahre,Der Platz& Eine Frau von Annie Ernaux, sowie die zwei Bücher

von Didier Eribon: Rückkehr nach Reims & Gesellschaft als Urteil, genauso wie die Bücher Das

Ende von Eddy, Im Herzen der Gewalt&Wer hat meinen Vater umgebracht von Eduard Louis.

62 Sartre: Flaubert, Band II, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 69

tiviert ist, ist es für die Tätigkeit, auf welche Weise auch immer man motiviert

ist, egal, man wird für diesen Moment zum*zur Schriftsteller*in, indem das Ge-

schriebene rezipiert wird und die Anderen einem den Stempel Schriftsteller*in

aufdrücken, mit dem man dann umgehen muss. Sartre expliziert dies in Band

I der Flaubert-Studie: »Der Sinn eines Lebens geschieht dem Lebenden durch die

menschliche Gesellschaft, die ihn trägt, und durch die Eltern, die ihn hervorbrin-

gen: deshalb ist er immer auch ein Unsinn.«63 Der Sinn, den das Leben von Flaubert

bekommen hat, ist also, Schriftsteller*in zu sein. Dabei ist Flaubert natürlich nicht

vollständig passiv. Der Sinn entsteht auch dadurch, dass sich Flaubert als Schrift-

steller darstellt, indem er schreibt. Diese Darstellung trifft wiederum auf Andere, ver-

ändert sich dadurch und verändert, wie die Anderen einen erleben; eine Wiederholung der

Veränderung. Sie besteht zwischen Sinn und Unsinn, ohne dass jenes was von An-

deren über eine*n geurteilt wird, völlig unsinnig wäre oder die eigene Darstellung

vollkommen sinnvoll.

Der Unsinn besteht bspw. deshalb, weil Flaubert nicht nur Schriftsteller war;

er war es auch, aber nicht nur. Der Sinn ist also mit Unsinn durchzogen, weil der

Mensch, den man auf diese Weise bestimmt hat, um weiterhin Schriftsteller zu

sein, weiter publizieren muss. Der Unsinn ist die Darstellung der Kontingenz, weil

der Sinn ja eben von Menschen und ihrer Umwelt erst erzeugt wurde. Wahr kann

also nur genannt werden, was schon gewesen ist.64 Dass etwas gewesen ist, wird

zur Wahrheit; welche Bedeutung oder welchen Sinn das Gewesene jedoch hat, ist

nicht eindeutig festgelegt und behält dauerhaft seine Geltung, es ist vieldeutig und

Teil einer plurallektischen Aushandlung. Diese Aushandlung zwischen der Plurali-

tät an Meinungen und Urteilen, die sich im Erleben und für das Erleben Anderer

darstellen, kann hier als das Zusammentreffen verschiedener Darstellungen be-

stimmt werden, die sich sowohl widersprechen als auch zustimmen, einander ver-

stärken, abmildern und alle weiteren Möglichkeiten hervorbringen, die zwischen

einander bestehen. Dieser Bereich ist das Miteinander, in dem sich die verschie-

denen Verhaltensweisen als ein Gegen- oder Füreinander ausdrücken.

Vergleicht man dieses weit ausgeführte Beispiel mit Merleau-Pontys Beschrei-

bung der Konstitution des Selbst, so zeichnet sich die Ähnlichkeit deutlich ab: »Ein

Bewusstsein, dafür dass die Welt ›sich von selbst versteht‹, dass sie als ›schon kon-

stituiert‹ und gegenwärtig bis in sich selbst hinein vorfindet, wählt nie schlechthin

sein Sein und seine Art undWeise zu sein.«65 DieMenschen finden sich also in eine

Welt geboren, die sie nicht erschaffen haben, und in eine Zeit, die sie sich nicht

ausgesucht haben, in der sie sich nicht selbst als Ursprung aller ihrer Vorhaben und

Entwürfe erkennen können: denn die Entwürfe werden –wie schon gezeigt – nicht

63 Sartre: Flaubert, Band I, S. 142.

64 Jean-Paul Sartre:Wahrheit und Existenz, Reinbek b.H.: Rowohlt 1998, S. 141f.

65 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 514.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Als Andere unter Anderen

aus dem Nichts erschaffen, sondern in Bezug auf Andere; die Anderen beurteilen,

verurteilen und/oder bestärkenmich, und auch die Gegenstände bieten einem ein-

geschriebene Möglichkeiten an, die man ergreifen kann oder nicht.66 Diese sind

von Anderen in sie eingeschrieben. Die Gegenstände tragen die Codes von Ande-

ren.67 Ein Mensch bspw., der immittelalterlichen Paris geboren wurde, kann nicht

wählen, Pilot oder Astronaut zu werden, noch kann man sich aussuchen, in wel-

chem Stand man geboren wird. Man muss deswegen bspw. beginnen, das eigene

Leben in den sozialen Strukturen des Standes zu leben, selbst wenn man aus ih-

nen ausbrechen möchte.68 Es sieht also so aus, als ob die Welt und die Anderen

uns nicht freier machten, sondern einschränkten. Dieser mögliche Einwand muss

die gesamte Arbeit hindurch im Horizont der Argumentation bleiben, um nicht in

einen gesellschaftlichen Determinismus abzudriften, denn Andere unter Anderen

zu sein soll ja gerade bedeuten, sich selbst und damit die eigene Freiheit immer

wieder aufs Spiel setzen zu müssen.

Ein Ausdruck dieser Einwände zeigt sich bspw. darin, dass Sartre in Das Sein

und das Nichts von einem objektivierenden Blick der Anderen spricht, einem Blick, der

denMenschen, die –wie gezeigt wurde – kein festesWesen haben, durch den Blick

der Anderen ein ebensolches aufzwingt: Die Pariserin aus dem Mittelalter, die in

zerschlissener Kleidung am Seine-Ufer entlangläuft, wird wohl kaum für eine Da-

me gehalten, die einen Spaziergang macht: Niemand hält sie für eine Flâneuse. Sie

wird von den Anderen angeblickt und zur Bettlerin, zur Armen, zum Teil des Pöbels

gemacht. Sie sieht die Anderen und deshalb kann sie auch von den Anderen gese-

hen werden. »[M]eine fundamentale Verbindung mit dem Subjekt-Andern [muß]

auf meine permanente Möglichkeit zurückgeführt werden können, durch Andere

gesehen zu werden.«69 Natürlich geht es im Rahmen der hier bestimmten Struktur-

äquivalenz zwischen den bewussten Fähigkeiten der Menschen nicht nur um ein

Sehen, es geht auch um ein Hören, ein Denken, ein Mit- oder Gegeneinander-

Handeln etc. So schränken die Anderen meine Möglichkeiten ein, indem sie mir

ein Wesen zusprechen. Doch ist dies wirklich die einzige Möglichkeit, diese Be-

schreibung zu beurteilen? Nein. Sartre selbst beschreibt in der Flaubert-Studie einen

subjektivierenden Blick.70

Subjektivierender und objektivierender Blick sind nun aber zwei Seiten des

Blicks, und dieser Blick ist nicht abstrakter, es ist immer der Blick einer ande-

ren Person, und manchmal sind Subjektivierung und Objektivierung in demselben

Blick, derselben Person vereint. Gilles Deleuze kritisiert in Die Logik des Sinns nun

66 Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts, S. 757.

67 Vgl. Eribon: Die Gesellschaft als Urteil, S. 111.

68 Auch hier lässt sich für ein noch konkreteres Beispiel auf Didier Eribon verweisen. Vgl. Eribon:

Die Rückkehr nach Reims, S. 27ff. & ders. Gesellschaft als Urteil, S. 21.

69 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 463.

70 Vgl. Sartre: Flaubert, Band I, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 71

die Form des nur objektivierenden Blickes, durch die die Anderen als Ausdruck ei-

nes Dualismus gedacht werden müssen. Was er kritisiert, ist, dass ganz gleich, ob

der Blick subjektiviert oder objektiviert, dadurch ein Dualismus zwischen Selbst

und Anderen bestimmt wird. Es wird sich im Verlauf der gesamten Arbeit zeigen,

warum diese Kritik von Deleuze hier so wichtig ist, um eine genaue Vorstellung

dessen bekommen zu können,was als dasMiteinander des Erlebensbeschriebenwird,

nämlich eine radikale Änderung der Beschreibungsstruktur; es soll nicht von irgend-

einem Ich bzw. von einem Bewusstsein aus gedacht werden. Im Gegenteil kann

das Erleben nur von einer grundlegenden Teilbarkeit mit Anderen aus beschrieben

werden. Deleuze schreibt also Folgendes:

Der Irrtum der philosophischen Theorien besteht in seiner Reduktion entweder

auf ein besonderes Objekt oder auf ein anderes Subjekt (und selbst eine Kon-

zeption wie die Sartres in Das Sein und das Nichts begnügte sich damit, die beiden

Bestimmungen zusammenzuführen, indem sie aus dem anderen ein Objekt un-

ter meinem Blick macht, um den Preis, daß er seinerseits mich betrachtet und in

ein Objekt verwandelt). Doch der andere ist weder ein Objekt in meinem Wahr-

nehmungsfeld noch ein Subjekt, das mich wahrnimmt: Er ist zunächst eine Struk-

tur des Wahrnehmungsfeldes, ohne die dieses Feld in seiner Gesamtheit nicht so

funktionieren würde, wie es funktioniert. […] Doch welches ist diese Struktur? Es

ist die des Möglichen.71

Mit anderen Worten: Die Anderen begrenzen meine Möglichkeiten nur deshalb, weil sie sie

allererst erschaffen. Ich habe deshalb die Möglichkeit, mich zu entwerfen, weil ich

durch die anderen Menschen und die Gegenstände nicht nur jeweils meinen Sinn

erlebe, sondern einen Sinn, der sich durch mich als Andere*r für Andere und die

Anderen mitbestimmt hat. Wenn wir zusammen in einem Zimmer sitzen, bekom-

men die Gegenstände eine Limitierung dadurch, dass auch die Anderen sie zuerst

in die Hand nehmen könnten. Doch diese Limitierung schafft ebenso erst die Mög-

lichkeit, eines der Bücher als besonders wichtig für mich zu entdecken. So ist es

nicht nur mit den Büchern zuhause, in der Bibliothek oder im Geschäft. Alle Ge-

genstände ordnen sich im Raum nicht nur neu, wenn man selbst den Raum betritt,

sondern in Hinsicht auf die An- und Abwesenheit von Anderen und damit auf die

plurallektische An- oder Abwesenheit von Möglichkeiten. Selbst wenn ich gänzlich

allein bin, muss ich mich schon in eine Geschichte denken, die ähnliche Gegeben-

heit wie die über Robinson Crusoe aufweist, um die Anderen zu verlieren: Selbst

allein zu Hause ist der Raum noch durch Andere geprägt. Die Gegenstände tragen

die Herstellungsspuren von Anderen in und an sich. In diesem Sinne könnte man

mit Sartre von einer Entfremdung von meiner Welt durch die Anderen sprechen.72

71 Deleuze: Die Logik des Sinns, S. 370.

72 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 475.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Als Andere unter Anderen

Doch was würde das bedeuten? Es bedeutet, dass die Kategorien, oder besser: die

Strukturen der Andersheit und Fremdheit erst mit und durch die Anderen in die

Welt kommen.

An dieser Stelle lässt sich ein Beispiel Sartres anführen, das zeigen kann, dass

in seiner Konzeption diese Art, die Anderen zu denken, schon angelegt ist. Es ist

das bekannte Café-Beispiel, das die Negation als realen Akt beschreibt, der nichts

anderes ist als das (Er)leben – nicht dasWählen! – einer Möglichkeit, die durch die

Anderen in der Welt besteht. Die Welt kann anders erscheinen, weil niemand nur

für sich ist:

Sicher ist das Café, durch sich selbst, mit seinen Gästen, seinen Tischen und Stüh-

len, seinen Spiegeln, seinem Licht seiner verrauchten Atmosphäre, den Geräu-

schen von Stimmen, von klappernden Untertassen, von Schritten, die es erfüllen,

eine Seinsfülle. […] Wenn ich in dieses Café eintrete, um dort Pierre zu suchen,

bildet sich eine synthetische Organisation aller Gegenstände des Cafés als Hin-

tergrund, auf dem Pierre gegeben ist als der, der erscheinen soll. Und diese Orga-

nisation des Cafés als Hintergrund ist eine erste Nichtung.73

Diese erste Nichtung ist die Andersheit des Cafés, die sich durch die Abwesenheit

von Pierre als fremd, als ganz anders als erwartet, bestimmt. Pierres Anwesenheit

war also die Möglichkeit dieses Cafés, die nicht eingetreten ist. Es wirkt anders als

erwartet. Was jedoch in diesem Beispiel untergeht, ist der umgekehrte Weg: Wä-

re dieses Café in seiner »Seinsfülle«, den Stimmen, dem Rauch, den Geräuschen

durch Stühle und Tassen nun auch noch mit Pierre angefüllt, so würde daraus nicht

weniger resultieren, dass dort Möglichkeiten und konkrete Nichtungen bestehen.

Hat er gute Laune? Verzeiht er mir das Zuspätkommen? Hat er vielleicht gar nicht

daran gedacht? Was trinken wir zusammen? Wird die Unterhaltung gut? Wird die

Anwesenheit der Anderen den Gesprächsfluss stören oder die Lautstärke erhöhen?

Werden wir zusammen wieder mehr rauchen, als ich es allein tun würde? All diese

Möglichkeiten, noch nicht eingetretene Handlungen und Verhaltensweisen, liegen

in dieser Situation und werden nur deshalb möglich, weil Piere anwesend ist. Und

sie werden erst dadurch aktuell, dass wir sie zusammen erleben, sie ergreifen.

So sind also die Anwesenheit und die Abwesenheit von Anderen immer Darstel-

lungsformen von Andersheit: einer Andersheit, die fremd sein kann, aber weder

sofort negativ noch positiv zu bewerten ist. Sie offenbart eine grundlegende Kon-

stitution bzw. die Struktur der Andersheit jedes intentionalen Erlebens. In dieser

Weise ist die einteilende Überschrift Niemand ist nur bei sich zu verstehen: Sowohl

im Abwesend- als auch im Anwesend-Sein im selben Raum erlebe ich die Anderen

73 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 59f. Man braucht also nicht die Angst vor dem Tod um eine

Erfahrung von Nichts zu haben. Das alltägliche Beispiel, jemanden oder etwas zu suchen,

der oder das nicht da ist, reicht vollkommen aus.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 73

mit und wir erleben miteinander das Gegebene. Im nächsten Sinnabschnitt wird

gezeigt, dass gerade wegen dieser Strukturierung des Erlebens durch und mit den

Anderen das Erleben selbst nicht an ein schon vorhandenes transzendentales Ich

gebunden sein kann. Im nächsten Abschnitt wird einem systematischen Einwand

vorweggegriffen.

Erleben ohne transzendentales Ich Anhand der Beschreibung des Erlebens an den Bei-

spielen des Sterbens und der Konstitution des eigenen Selbst durch Andere gege-

ben wurde, erscheint die Transformation der Begriffe Bewusstsein und »Dasein«

in den vom Leben mit Anderen bestimmten Begriff des Erlebens für die weitere

Beschreibung als sinnvoll. Wir sind nicht erst bei uns, sondern wir erleben durch

und mit Anderen. Der bisher herausgestellte Vorzug des Erlebens ist es also, ex-

plizit aufzuzeigen, dass wir direkt an die Anderen gebunden sind. Wie eben be-

stimmt, bleibt durch die Beschreibung jedoch ein Einwand offen: in welcher Form

die Kontinuität des Erlebens, das durch die Struktur der Andersheit konstituiert

wird, gedacht werden muss. Wenn wir Andere unter Anderen sind, kann das Er-

leben nämlich nicht von einem dahinterliegenden transzendentalen Ich – denn

wohinter sollte dieses ich sein? – zusammengehalten werden. Ein transzenden-

tales Ich wäre unter den hier beschriebenen Bedingungen nur als feste Identität

möglich. Das Vorhandensein eines solchen Wesenskerns wurde hier aber wider-

legt. Damit ist es nicht möglich, dass das Erleben durch etwas anderes als sich

selbst Kontinuität erhält, da es sonst die Verbindung unter den Anderen als Ande-

ren wieder auf getrennte Bereiche zurückführte. Die Andersheit wäre nicht mehr

grundlegend für das Erleben. Um dieserThese nachzugehen, soll im Folgendenmit

Sartre und Gurwitsch dafür argumentiert werden, dass das transzendentale Ego

oder Ich weder eine notwendige noch eine hinreichende Bedingung für ein zusam-

mengehöriges Erleben darstellen, sondern dass ein Ich maximal ein notwendiges

Erzeugnis der Reflexion auf das Erlebte darstellen kann. Im Erleben, wie es hier

beschrieben werden soll, muss die Einheit gerade durch den Bezug zu Anderen

beschreibbar sein.

Sartre argumentiert schon in seinen frühen Schriften, besonders in Die Tran-

szendenz des Ego, gegen eine damals vorherrschende Vorstellung innerhalb der Phä-

nomenologie: die eines Ich oder Ego, das hinter den Bewusstseinsmomenten als

einheitsstiftendes Zentrum steht.74 Er beschreibt in Abgrenzung zu Husserl, dass

ein Bewusstsein ohne »transzendentales Ich« folgende vier Punkte bedeuten wür-

de: 1. Dieses Bewusstsein wäre vorpersonell, also noch nicht von anderen aktiv

abgegrenzt. 2. Das Ich könnte dann nur als Objekt erscheinen. 3. Das Ich würde

74 Vgl.: Manfred Frank: Fragmente einer Geschichte der Selbstbewusstseinstheorien von Kant bis Sart-

re, in: Selbstbewusstseinstheorien von Fichte bis Sartre,Manfred Frank (Hg.), Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1991, S. 518.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Als Andere unter Anderen

immer noch, wie bei Kant, alle Vorstellungen begleiten, wäre aber nicht mehr der

Grund dieser Einheit, sondern ihr Ergebnis als Reflexionsobjekt.75 Diese Differenz

zeigt sich auch, wenn man die Begriffe transformiert und mit Bedorf konstatiert,

dass es stets nur Identifizierungen, niemals Identität gibt.76 Die Identität ist nur

ein Inszenierungsziel, niemals der Beginn oder Auslöser für die Inszenierung. Und

4. kann dadurch in Frage gestellt werden, ob das transzendentale Ich überhaupt

notwendig für die Vorstellung eines Bewusstseins ist.77

Diesen Vorstellungen von einem non-egologischen Bewusstsein schließt sich

Gurwitsch nicht nur in eigenen Texten an, sondern verteidigt sie auch in Brie-

fen an seinen Freund Alfred Schütz.78 Das Hauptargument gegen Husserls These

des egologischen Bewusstseins ist, mit Sartre gesprochen, das Folgende: »[E]s ist

gewiß, daß die Phänomenologie es nicht nötig hat, auf dieses vereinigende und

individualisierende Ich zu rekurrieren. Das Bewußtsein definiert sich ja durch die

Intentionalität.«79 Das Argument ist also, dass ein Bewusstsein, das intentional

auf die Gegenstände und die Anderen bezogen ist, keine dahinterliegende Struk-

tur braucht, die die verschiedenen Erlebnisse zueinander in Verbindung setzt und

dadurch das Bewusstsein isoliert (denn nichts anderes heißt individualisieren).

Diesem Argument kann sich die vorliegende Arbeit anschließen, da hier gerade

die Intentionalität als Bezug auf die Anderen und die Gegenstände bestimmt wur-

de, wodurch sie die Kontinuität des Bewussten notwendig von allein leistet: denn

wenn man das Sich-mit-einander-Verhalten im Alltag als primär bestimmt, hat es

das bewusste Erleben nicht mehr mit abgegrenzten Gegenständen zu tun, son-

dern mit Gegenständen und Anderen in »Verweisungszusammenhängen«80. Die-

se durch die Anderen ins Erleben eingebundenen Gegenstände sind also sowohl

räumlich als auch zeitlich nicht isoliert. Sie hängen zusammen.Warum sollten also

die bewussten Fähigkeiten, die intentional auf diese Gegenstände und die Anderen

bezogen sind, selbst eine weitere Struktur brauchen, die sie räumlich und zeit-

lich verortet aneinanderbindet? Sie teilen ja gerade die Intentionalität als Struk-

turmerkmal, weswegen sie unter dem Begriff Erleben zusammengefasst wurden.

Die Antwort ist: Die bewussten Fähigkeiten der Menschen brauchen keine zu-

sätzliche Vereinigung von einem transzendenten Punkt aus, denn sie sind nichts

75 Vgl.: Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974, B 132,133 – B

135,136.

76 Vgl. Bedorf: Verkennende Anerkennung, S. 109ff.

77 Vgl. Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 43.

78 Vgl. Alfred Schütz, Aron Gurwitsch Briefwechsel 1939-1959, Richard Grathoff (Hg.), München:

Wilhelm Fink 1985, S. 95ff.

79 Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 44.

80 Ich entlehne diesen Begriff Heideggers Sein und Zeit, da er präzise ausdrückt, wie die Gegen-

stände zu einander in Beziehung stehen, obwohl er dabei den Menschen nicht als ebenfalls

durch die Verweisung eingebunden mitdenkt. Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 75

anderes als das, was auf unterschiedliche Weisen intentional erlebt wird. Sie sind

ein schon verbundener Strukturzusammenhang. Die je eigene Wirklichkeit ist

nicht zerstückelt und damit nicht etwas anderes als das Erleben; dieses Erleben

ist bewusst. Damit wird hier das Bewusstsein, des in seiner durch das Erkennt-

nisinteresse bestimmten Form vom Alltag losgelöst war, von einer Quasientität

und einem nicht bestimmten Platzhalter zu einem Attribut des Erlebens, d.h. zu

einer Bestimmung, wie das Denken, Handeln, Imaginieren, Wahrnehmen und

Fühlen strukturell beschaffen sind und deshalb miteinander in Verbindung stehen.

Damit wird hier Husserls These aus den Ideen I widersprochen, die von einem

prinzipiellen Unterschied von »Bewusstsein und Realität« handelt.81 Das heißt,

dass bspw. das liebende Bewusstsein in Bezug auf einen geliebten Menschen

intentional ist. Das Lieben ist ein bewusstes Fühlen, Handeln,Wahrnehmen, Ima-

ginieren und Denken. Es ist die wirklich erlebte Liebe, die in der Realität bewusst

erlebt wird. Damit ist das bewusste Erleben kein isolierter Erkenntnismodus des

Menschen, sondern ein komplexes Handelndes-Wahrnehmendes-Imaginierendes-

Denkendes-Fühlendes-mit-den-Gegenständen-und-den-Anderen-Umgehen, also

ein In-Verweisung-mit-der-Welt-Stehen. Deshalb ist es notwendig, diese Bezie-

hung als Prozess zu denken, der sich seine Kontinuität eben durch das Erleben der

Anderen schafft, mit denen man auf verschiedene Weisen agiert und interagiert.82

Die Bedeutung der Anderen fällt jedoch für den Beweis der Überflüssigkeit ei-

nes transzendentalen Egos unter den Tisch: Die Anderen erleben mit mir die Welt

und wir erleben sie miteinander. Diese These ist es, an die hier erinnert werden

muss. Denn obwohl im letzten Abschnitt schon besonders auf das Miteinander

Wert gelegt wurde, musste mit Sartre auch auf den objektivierenden Blick der An-

deren verwiesen werden: Der Blick steht dabei, wie man aus dem hier Argumen-

tierten deutlich vermuten kann, für eine metaphorische Chiffre, die das eigene

Erlebt- und Bewertetwerden durch Andere charakterisieren soll. So können der

Blick, die Berührung und die Ansprache der Anderen, die an mich gerichtet sind

oder mich ignorieren, die Kontinuität des Erlebens garantieren. Alle diese Mög-

lichkeiten sind in ihrer genauen Ausprägung kontingent und dennoch bedeutsam

für die Kontinuität des Erlebens: Um das eigene Bild zu konstituieren, kann man

keine Zahl angeben, wie oft mir durch Andere gespiegelt werden muss, was sie

von mir halten. Diese Blicke und Urteile können verglichen werden mit dem ICH,

das von Mead bestimmt wird, als »jene Gewohnheiten, jene Reaktionen in sich ha-

ben, über die auch alle anderen verfügen«, und gleichwohl sind sie auch Ausdruck

des »Ich«, das »neuartige Antworten auf die gesellschaftliche Situation« gibt.83 Sie

81 Husserl: Ideen I, S. 88.

82 Vgl. Matthias Gillisen: Philosophie des Engagements. Bergson – Husserl – Sartre – Merleau-Ponty,

Freiburg i.Br.: Alber 2008, S. 15.

83 Mead: Geist, Identität und Gesellschaft, S. 241.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Als Andere unter Anderen

sind immer gleichzeitig, deshalb steht diese beschriebene Trennung beiMead zwar

für Zweipole, aber es gibt sie nur gemeinsam: Konventionen und das Brechen der

Konventionen. Deshalb ist diese begriffliche Trennung für die vorliegende Arbeit

als Beschreibungselemente nicht von Vorteil. Im Alltäglichen sind »Ich« und »ICH«

das Erleben, ohne eine Trennung, die reflexiv wohl gezogen werden kann. Beson-

ders eindrucksvoll schildert Sartre dies in einer anderen Künstlerstudie,SaintGenet,

Komödiant oder Märtyrer. Er schreibt dort über Jean Genet, der als besonderer Fall

aus den Konventionen hervorgeht und sie bricht:

Festgenagelt durch einen Blick, auf einem Korken aufgespießter Schmetterling,

ist er nackt, alle Welt kann ihn sehen und anspucken. Der Blick der Erwachsenen

ist eine konstituierendeGewalt, die ihn in konstituierteNatur verwandelt hat. [Genet

als Kind] hat gewählt, zu leben; e[r] hat gegen alle gesagt: Ich werde der Dieb

sein.84

Die Kontinuität von Genets Leben beginnt sich also durch die Blicke und Bezeich-

nung Anderer zu konstituieren. Die Zuschreibung »Dieb« und die Zeigegeste auf

den »Dieb« Genet lassen ein Selbstbild entstehen, entweder, wie im Fall Genets

durch eine Affirmation: »Ja, ich bin ein Dieb.«85 Oder eine Ablehnung dieser Zu-

schreibung und damit eine Negation: »Nein, ich bin kein Dieb«. Ausgangspunkt

ist dennoch die Zuschreibung durch die Anderen; und damit wird eine Aufgabe

gestellt, die durchlebt werden muss, um sie auf sich zu nehmen oder abzuwenden,

oder um sie zu vergessen.

Diese dritte Möglichkeit steht natürlich auch offen – nicht alle Zuschreibun-

gen treffen mich oder animieren mich zum sofortigen aktiven Umgang. Manche

Urteile fallen auch unbeachtet ins Vergessen, tauchen dann wieder auf oder blei-

ben vergessen. Was jedoch bei allen drei Varianten die Gemeinsamkeit ist, ist der

Bezug zu Anderen und darin das Erleben des eigenen Bildes von sich durch die

Anderen: Ob ich die Zuschreibung auf mich nehme, indem ich dafür oder dagegen

arbeite, oder ob mich die Zuschreibung nicht trifft, weil ich ein anderes Bild von

mir selbst habe – immer sind es Andere, die dieses Bild vermitteln. Somit entsteht

eine Kontinuität der Selbstzuschreibung (und das sollte das transzendentale Ich ja

gerade leisten) durch die Anderen und die von ihnen übercodierten Gegenstände,

wodurch die Notwendigkeit einer konstitutiven transzendentalen Ich-Ebene hinter

dem bewussten Erleben entfällt. Dass ich ein*e Dieb*in oder Autor*in oder beides

bin – wie es bei Genet der Fall ist –, wird durch die Zuschreibung, die Akzeptanz,

die Ablehnung, eben durch die Anderen aufrechterhalten. Es ist eine immer wie-

derkehrende Spiegelung in und durch die Anderen, die die Kontinuität des nun-

mehr rein empirischen Ichs ausmacht. Auch in dieser Beschreibung klingt es nicht

84 Jean-Paul Sartre: Saint Genet, Komödiant oder Märtyrer Reinbek b.H. Rowohlt, 1982, S. 85.

85 Vgl. Eribon: Die Gesellschaft als Urteil, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 77

nur angenehm oder positiv, dass unsere Wirklichkeit durch die Anderen bestimmt

wird. Diese Deskription beinhaltet dabei jedoch noch keine moralische Wertung.

Zu einer Bestimmung der Wirklichkeit gehört es, eine Grundlage zu bieten, von

der aus sowohl angenehme als auch unangenehme,moralisch als gut oder schlecht

empfundene Verhaltensweisen beschrieben werden können. Was diese Deskripti-

on nicht leisten kann, ist eine Vorschrift dafür, wie man sich verhalten sollte. Das

Verhalten im Sozialen ist immer sowohl angenehm als auch unangenehm. Man ist

unausweichlich untereinander als Andere unter Anderen.

Kontinuität darf dabei aber nicht mit Identität verwechselt werden, denn wenn

es in dieser Art, das Erleben zu beschreiben, ein Ich gibt, so ist dieses eben ein Ob-

jekt für die Reflexion. Dieses Objekt hat dann eine Identität, die aber nur in der

Reflexion darauf Bestand hat, was Andere mir zugeschrieben haben. Diese Iden-

tität des Objekt-Ichs oder empirischen Ichs ist für die Menschen, selbst wenn sie

sich darin wiederfinden, immer nur eine Quasi-Identität, wohingegen eine ideale

Identität keinen Bezug zur aktuell verlaufenden Zeit, zur Vergangenheit und Zu-

kunft hat. Sie ist keine Form in der Zeit, die gelebt werden könnte, und hat damit

keine Kontinuität, sondern sie ist eine aus der Zeit gefallene Idee, ein herausge-

stanztes Konstrukt. Denn alle Eigenschaften und alles Erlebte, was diesem Ich in

der Reflexion fest zugeschrieben wird, sind veränderbare Konstruktionen. Diese

Veränderbarkeit bringt es mit sich, dass die Quasi-Identität durch die Zuschrei-

bung von Anderen oder mir je selbst nie abgeschlossen sein kann. Das Leben läuft

durch die bewussten Prozesse währenddessen weiter und bringt so neue Erlebnis-

se und Taten hervor, die in dem alten Objekt-Ich schon nicht mehr eingefasst sind.

Sartre zieht aus dieser Teilung durch die Reflexion eine begriffliche Trennung, die

sich in die hier benutzte Terminologie systematisch einbetten lässt: 1. Das auf die

Anderen und die Gegenstände bezogene Erleben ist präreflexiv, das bedeutet, es be-

gleitet sich selbst bei Erleben, durch die Gegenstände und die Anderen (es ist sich

selbst bewusst); und 2. gibt es das bewusste Nachdenken, das sich reflexiv auf die-

ses präreflexive Erleben richtet, das jedoch selbst ein präreflexives Denken ist (in

Sartres Worten erkennt dieses zweite sich selbst).86

Was aber bei den Beschreibungen von Sartre auffällt ist – und damit wechsele

ich hier explizit vom systematischen Teil der Frage nach dem transzendentalen Ich

hin zu einem historischen Aspekt –, dass in den frühen Texten bis Das Sein und das

Nichts vomBewusstsein gesprochen wird, ein Begriffskonzept, gegen dessen starke

historische Verbindung zum Erkenntnisinteresse als primäres Weltverhältnis sich

in dieser Arbeit gewendet wurde, eben weil der Begriff den praktischen Bezug und

die Bedeutung der Anderen für das Leben der Menschen verschleiert.

Ein Autor, der den Bereich des Präreflexiven, des nicht vollständig durch Er-

kenntnis Vorstrukturierten untersucht hat und sich völlig gegen die Vorstellung

86 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Als Andere unter Anderen

eines bewussten Kerns ausspricht, ist der schon erwähnte Gilles Deleuze, durch

dessen Text Logik des Sinns die Anderen als Struktur der Möglichkeit im Erleben

festgehalten werden konnten. Er äußert – eben aus diesem Grund – eine Kritik

am Begriff des Bewusstseins, die jedoch zugleich auf positive Aspekte der sar-

treschen Theorie verweist. Das Erleben als Strukturbegriff umreißt ein Feld des

Handelns, Denkens, Imaginierens,Wahrnehmens und Fühlens, der bewussten Fä-

higkeiten der Menschen: »Dieses Feld kann nicht wie das Bewußtsein bestimmt

werden: Trotz Sartres Versuch kann man nicht am Bewußtsein als Mitte festhalten

und zugleich die Form der Person und den Gesichtspunkt der Individuation zu-

rückweisen.«87 Deleuze kritisiert in diesem Zitat das Konzept des Bewusstseins als

solches: denn das Bewusstsein kann ihm zufolge nur personal, also nicht anonym

vorgestellt werden.88 Verständlichwird dies dann,wennman sich vergegenwärtigt,

dass das Bewusstsein eine Seite einer dreiteiligen Relation ist: Das Bewusstsein ist

intentional auf die Welt gerichtet. Damit hält man an einem erkenntnistheoreti-

schen Interesse fest, was zu einer Trennung zwischen Subjekt bzw. Bewusstsein

undWelt oder Objekt führt. Hier wird, sich bewusst zu sein im Gegensatz dazu als

eine Zuschreibung an die Intentionalität des Erlebens verstanden, was bedeutet,

dass das Erleben kein Zentrum hat. Man kann hier also ein Zwischenfazit festhal-

ten; was das Erleben beschreibt, ist kein Kern oder Zentrum des Menschen. Es ist

jedes Verhalten, jedes Umgehenmit derWelt: Das Erleben ist die Darstellungsform

der Menschen.

Sartre selbst scheint auf diese Kritik zu reagieren, denn er erklärt in einem

späten Interview folgendes: »[Ich habe den] Begriff ›Bewußtsein‹ durch das er-

setzt, was ich le vécu [das Erlebte] nenne. [Es umschreibt] den Bezirk, in dem das

Individuum immerfort von sich selbst und seinen Reichtümern [bewussten Fähig-

keiten P.H.] überwältigt wird«.89 Damit erschließt Sartre selbst den Übergang in

der Terminologie vom Bewusstsein zum Erleben. Dadurch kann daran festgehal-

ten werden, die Menschen als Individuen zu erleben, ohne damit auszuschließen,

dass auf der Ebene des Miteinanders zwei getrennte Bereiche (Subjekt und Ob-

jekt) aufeinandertreffen. Wir erleben Andere nicht als Objekte, sondern als andere

Menschen, als Andere unter Anderen, die sich in ihrem Erleben darstellen: Im Er-

leben ist man immer schonmit und durch die Anderen konstituiert. Wir sind somit

immer schon miteinander unter anderen.

Ein Beispiel, um diese abstrakte Darstellung zu veranschaulichen, kann man

sich wie folgt vorstellen: Es geht um das Gefühl, in einer Handlung oder Wahrneh-

87 Deleuze: Die Logik des Sinns, S. 134.

88 Damit kritisiert Deleuze nicht nur Sartre, sondern, auch andere Denker*innen, die in diesem

Text als wichtige Gesprächspartner*innen auftreten, wie bspw. Merleau-Ponty oder Simone

de Beauvoir.

89 Sartre: Sartre über Sartre, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 79

mung oder auch imDenken bei Anderen aufzugehenwie in den gelesenen Gedanken

Anderer: Wenn man zum Beispiel im Zug sitzt, liest, von dem Gedicht durchnelken

von Friederike Mayröcker aufgesogen, aus dem Fenster auf die vorbeirauschende

Welt schaut, dann zeichnet sich ein unscharfes Bild in Grün, Grau und Blau immer

wieder aufs Neue ab. Man achtet nicht auf die einzelnen Bäume, die Straße oder

den Himmel, auch nicht auf die Geräusche und Menschen um einen herum, son-

dern man ist ganz in den Worten und dem Draußen aufgegangen. Es rauscht eine

nicht genau differenzierte Welt an einem vorbei und obwohl man nicht die Ein-

zelheiten unterscheidet, erlebt man diesen Moment. So ist man selbst auch nicht

darauf gerichtet, dassman die Person ist, die dies alles beim Lesen erlebt.Das heißt

also: Obwohl man nicht immer alle Anderen und alle Dinge genau und trennscharf

als einzelne erlebt, ist man nicht getrennt von diesem sich ständig neu schaffen-

den Bild, sondern man ist mitten in diesem Erleben, weil all das erlebt wird. Ge-

rade durch die verschwimmende Trennung zwischen den Anderen, den Dingen

und meinem Erleben sind die Spuren der Anderen immer noch in den Dingen und

als sie selbst in meinem Erleben gegeben.90 Ob im Aufgehen in Handlungen und

Wahrnehmungen oder im Abstand dazu in der Reflexion –die Anderen sind immer

schon Teil des Verhaltens der Menschen. Und ich erscheine im Beispiel als lesender

Träumer (fühle mich gut oder schlecht dabei) vor den Blicken der Anderen.

Intentionalität raum-zeitlich gedacht Bis hierhin konnte beschrieben werden, dass das

Erleben als Begriff eine Verbindung der Menschen miteinander bedeutet, wodurch

rein aufs Erkenntnisinteresse ausgerichtete Theorien in ihrer Priorität hinterfragt

wurden, da sie nur auf einen Aspekt der Welt ausgerichtet sind. Der praktische

Bezug mit den Anderen und den Gegenständen ist aber als gegebene Wirklich-

keit nicht von der Hand zu weisen und, wie sich in diesem Abschnitt noch stärker

zeigen wird, nicht vom Erkennen der Welt her abzuleiten. Fragt man sich dar-

an anschließend, warum die gebräuchlichen und tradierten phänomenologischen

Begriffe wie bspw. der des Wahrnehmens und der des Bewusstseins im Erleben

zusammengeführt wurden, dann ist die Antwort folgende: Es geschieht, um die

Strukturäquivalenzen zwischen den bewussten Fähigkeiten der Menschen (Han-

deln, Denken, Wahrnehmen, Fühlen, Imaginieren) in einem Begriff zu vereinen.

Das vereinende Moment ist die bewusste Intentionalität als die Verbindung zu An-

deren. Egal welche bewussten Fähigkeiten der Menschen man sich anschaut, alle

sind intentional, also mit den Anderen und den Gegenständen verbunden. Man

kann an dieser Stelle eine These aus Lambert Wiesings Das Mich der Wahrnehmung

90 Vergleichen kann man diese Aussage unter anderem mit der folgenden von Levinas: Vgl.:

»Das Werk ist weder bloßer Erwerb von Meriten noch blanker Nihilismus. […] Das Werk ist

daher eine Beziehung zum anderen, der erreicht wird, ohne sich als berührt zu erweisen.«

Levinas: Die Spur des Anderen, S. 216.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Als Andere unter Anderen

erweitern. »Die Wirklichkeit meiner Wahrnehmung läßt mich unbezweifelbar si-

cher wissen, daß es mich in der Wahrnehmung gibt«.91 Es ist nicht nur die Wahr-

nehmung, wegen der es mich in der Wahrnehmung gibt, sondern es ist unser Den-

ken, Fühlen, Imaginieren, Handeln und Wahrnehmen, also unser Erleben, in dem

wir uns mit Anderen vorfinden. Oder kurz: Weil wir erleben, erleben wir uns als

Andere. Die Andersheit ist unsere radikalste Zumutung: Sie ist die Bedingung un-

serer Wirklichkeit. Somit wird es hier möglich, die Beziehung zu Anderen nicht

nur unter einem Gesichtspunkt des Wahrnehmens, des Denkens oder des Han-

delns zu betrachten, sondern die Gemeinsamkeit zwischen ihnen auszunutzen,

um eine möglichst plurale Betrachtung der Beziehung zu Anderen zu beschreiben.

Das Augenmerk wird dabei darauf liegen, dass das – im praktischen Umgehen

mit der Welt – Erlebte nicht eindeutig oder klar bestimmt ist; im Verhalten mit An-

deren spielen eine Pluralität von Einflüssen und Bedingungen eine Rolle, von denen

weder jede eine Erkenntnis zur Folge haben soll noch alle gleichermaßen erkannt

werden können, was dazu führt, dass das Bild der Intentionalität als Gerichtetheit

auf die konkreten Anderen und die Gegenstände anders gedacht werdenmuss. Die

Beschreibung der Intentionalität wechselt von derMetaphorik eines »Suchstrahls«,

die für das Erkennen des Objekts durch das Subjekt steht, hin zu der des Feldes,

das sich bewegt und durch Relationen bestimmt ist: Um dieses Feld genauer zu be-

stimmen, sollen Gurwitschs Ausführungen zur Intentionalität, die er in Bezug auf

Husserl entwickelt, nochmals untersucht werden. In diesem Sinnabschnitt begin-

ne ich also mit einem historischen Schritt. Die dafür aufschlussreichste Passage

ist folgende:

Bin ich in irgendeinem Bestandteil meiner Umgebung thematisch beschäftigt, so

sind mir mit diesemmeinem Themamannigfache Hintergrundbestände »mitge-

geben«, von denen einige zumeinem Thema nur hinzukommen, während andere

in verschiedenerWeisemit dem Thema »verflochten« sind, sachlich zu ihm gehö-

ren und so ein thematisches Feld bilden.92

Was hier beschrieben wird, ist das Feld des objektsetzenden Bewusstseins. Indika-

toren dafür sind zum einen Begriffe wie »sachlich« und »thematisch« bzw. »The-

ma«. Denkt man zurück an die auch im Briefwechsel zwischen Gurwitsch und

Schütz vorliegende Zustimmung Gurwitschs zu Sartres Theorie des non-egologi-

schen, präreflexiven Erlebens, dann stehen diese Begriffe im Zusammenhang mit

dem reflexiven, also dem zur Erkenntnis fähigen Nachdenken.93 Das Thematisie-

ren, durch das der reflexive Fokus von etwas gerichtet wird, ist dabei nicht nur für

ein erkennendes Bewusstsein der Ausgang, sondern auch im geplanten Handeln.

91 Lambert Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S. 123.

92 Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.

93 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 81

In den Fällen, in denen dieMenschen zweckrational handeln, spielt dieThematisie-

rung eine wichtige Rolle, da eine zweckrationale Handlung nicht ohne (zumindest

vermeintlich) erkannte Strukturen einen Plan für den Umgang mit einer kontin-

genten Welt ausführen kann. Diese Form des zweckrationalen Handelns ist aber

nicht die einzige Möglichkeit, sich in der Welt zu verhalten. Es ist eine unter an-

deren.

Kommt man nun zu der raum-zeitlichen Bestimmung, dann zeigt sich, dass

sich der erlebte Bereich durch die Begriffe Horizont, Fokus und durch die reflexi-

ve Thematisierung von Horizont oder Fokus intern bestimmen lässt. Aus den be-

wussten Fähigkeiten der Menschen greift sich Gurwitsch als Beispiel das Schauen

von einer zur anderen Sache heraus.94 Dadurch wird metaphorisch eine vorrangig

kontemplative Haltung impliziert, die nicht in und mit den Anderen und den Ge-

genständen umgeht, sondern sie überblickt. Dieses Nur-Überblicken lässt uns hier

den Punkt der Kritik wieder aufgreifen, den Heidegger an dem rein theoretischen

Zugang zurWelt formuliert hat.95 Das Überblicken oder Schauen steht metaphorisch

in der Tradition für ein Erkennen, eine Kontemplation, also gerade nicht für eine

Involvierung ins Praktische. Dabei vergisst dieser Standpunkt des Schauens, dass

das Theoretisieren nicht allein ist, sondern nur eine Fähigkeit der Menschen ne-

ben anderen. Gurwitsch beschreibt also in seinem Beispiel einen theoretisierenden

Umgang mit den Gegenständen und den Anderen, der hier auf alle bewussten Fä-

higkeiten übertragen werden soll.

Nachdem also festgehalten werden kann, dass in dem Zitat Gurwitschs vor al-

lem von einem Erkenntnisinteresse, von einem Schauen die Rede ist, kann auch

gesehen werden, dass in seiner Beschreibung des Themas als reflexiven Fokus in-

nerhalb eines Horizontes ein Strukturmerkmal aufgedeckt wurde, das sich in allen

bewussten Fähigkeiten äquivalent finden lässt, obwohl er es nur auf die Erkenntnis

anwendet: denn man handelt in einem erlebten Horizont, in dem die in die Hand-

lung einbezogenen Gegenstände und die Anderen im Fokus stehen. Dabei kann

entweder dieser erlebte Horizont reflexiv thematisiert werden, man fragt sich al-

so nach dem Ort der Handlung, oder man thematisiert den Fokus und fragt so

nach den beteiligten Anderen oder Gegenständen. Beispielhaft lässt sich das wie

folgt beschreiben: Wir treffen uns in einem Café, begrüßen uns und setzen uns an

einen Tisch. Diese Beschreibung ist hier die Thematisierung des Fokus, den wir

in der tatsächlichen Situation hatten, das Begrüßen, das Setzen, im weiteren Ver-

lauf das Miteinanderreden und Kaffeetrinken. Dabei kannman jetzt aber auch den

Horizont thematisieren: die Anderen um uns herum, die*den Kellner*in, der*die

schon auf unsere Bestellung wartet, der Hund unter demNachbartisch, um nur ei-

niges imHorizont zu nennen,wasman thematisieren kann.DerWechsel zwischen

94 Vgl. Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.

95 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Als Andere unter Anderen

Thematisierung des Fokus und des Horizonts ist nun gerade deshalb möglich, weil

die ganze Situation in einem Erlebt wird, das Erleben nicht nur intentional auf das

eine oder das andere gerichtet ist, sondern auf den gesamten Bereich.

Dennoch stellt sich hier die Frage: Ist dieser thematische Bereich des Erkennens

wirklich als der Beweis zu sehen, so wie es Gurwitsch für die Bewusstseinsphäno-

menologie – alsWiedergabe eines Standpunktes – formuliert, dass »das Primat der

Sacheigenschaften vor den Nützlichkeits-, Gebrauchs- und anderen […] Werten«

steht?96 Diese Stelle würde dann einen Widerspruch, oder zumindest ein Problem

für die hier vorliegende Arbeit bedeuten, da sich die Teilung des intentionalen Be-

reichs inHorizont, Fokus und eine sich reflexiv auf einen dieser Bereiche richtenden

Thematisierung auf die – laut Gurwitsch – nicht primären »Werte« ausweiten soll.

Dabei stellt sich folgendes Problem: Wären die Sacheigenschaften primär, würden

die Anderen wieder zu Sachen oder zu Objekten unter dem reinen Erkenntnisin-

teresse. Bisher wurde das Erleben aber eben durch das Umgehen mit den Anderen

als Anderen charakterisiert. Nun scheint durch die bewusstseinsphänomenologi-

sche Beschreibung der Intentionalität durch Gurwitsch das Gegenteil wieder in

den Vordergrund zu rücken. Doch betrachtet man Gurwitschs Darstellung der In-

tentionalität genauer, so fällt auf, dass er diese schon implizit mit Begriffen anrei-

chert, die auf ein nicht ausschließlich oder primär theoretisierendes Bewusstsein

hinweisen oder besser: auf ein bewusstes Erleben hinauslaufen.

Diese Begriffe sind dasMitgegebene und vor allem das Verflochtene. Jene erlebba-

ren Phänomene der Uneindeutigkeit bestimmen erst, was erkannt werden kann.

Liest man Gurwitsch so, dann wird aus der Bestimmung der thematischen Inten-

tionalität die Bestimmung eines ganzen Bereichs, woraus die Notwendigkeit er-

wächst, die vorthematische, präreflexive Intentionalität ebenfalls als einen solchen

Bereich zu denken. Denn durch den raum-zeitlichen Charakter der Intentionalität ist es

möglich, den Unterschied zwischen Reflexion und Präreflexivem genauer zu fassen, nämlich

als ein Verhältnis der Fokussetzung und der reflexivenThematisierung in einem erlebten Ho-

rizont: In der Reflexionwird der Fokus von den reflektierendenMenschen als Zweck

(als Thema), um etwas zu erkennen, gesetzt. Der Fokus ist im Präreflexiven nicht

auf einen Aspekt gerichtet, weil er nicht nur von den Menschen ausgeht, sondern

sich durch die Gegenstände und die Anderen als diese oder jene Möglichkeit oder

Wirklichkeit darbietet; wie man es im Beispiel des Cafébesuchs sehen konnte. Der

Fokus wird im präreflexiv Erlebten nicht unabhängig und losgelöst ausgewählt.

Dies bedeutet aber rückwirkend auch, dass das vollständigeÜberfliegen oder Über-

schauen, das Über-den-Dingen-Stehen des Erkennens eine Illusion der Abstraktion

96 Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 83

vom lebendigen Erleben ist.97 Auch das Erkennen ist an die Möglichkeiten gebun-

den, die uns durch Andere im Umgang mit der Welt widerfahren.

Sitzen wir bspw. in einer Diskussionsrunde, sprechen miteinander, wechseln

Blicke, dann sind wir in einer sozialen Situation, die aufzeigt, dass die verschiede-

nen bewussten Fähigkeiten nicht voneinander getrennt ablaufen, sondern gemein-

sam. Denn wer würde verneinen, dass ich während des Zuhörens die Kaffeetasse

mit meinem Blick fixieren kann, und jemand anderes sich während des Sprechens

eine Zigarette dreht und dennoch beide auf das Gesagte fokussiert sind? Und wäh-

rend wir einander zuhören undmiteinander sprechen, nehmen wir nicht nur wahr

und handeln, wir fühlen auch die aufkommende Spannung, weil das Gespräch an

Fahrt aufnimmt, und denken über den Inhalt nach. Die Gemeinsamkeit dieser Fä-

higkeiten ist nun also zum einen, dass sie einem je selbst bewusst sind; und –

und das ist der wichtigere Aspekt – alle diese Fähigkeiten sind intentional, durch,

gegen oder mit Anderen und Gegenständen gerichtet. Da sie nun aber alle zusam-

men aufkommen, so sind sie nicht getrennt voneinander, sondern sie spannen ei-

nen gefühlten, wahrgenommenen, gedachten, handlungsbezogenen, imaginierten

Bereich auf, durch das man sich bewegt und in dem man je selbst leiblich unter

Anderen verortet ist. Die Intentionalität ist also raum-zeitlich zu bestimmen als

Miteinander.

Ein weiteres Beispiel für die Verknüpfung der bewussten Fähigkeiten im inten-

tional erlebten Bereich lässt sich unter der Betrachtung von fokussierten Vorhaben

und denen, die im allgemeineren Horizont liegen, folgendermaßen geben: Um ei-

nen Baum zu fällen, brauche ich das richtige Werkzeug und die richtige Technik,

auf die ich fokussiert gerichtet bin.98 Wenn ich in der Lage bin, mit einer schar-

fen Axt genügend Kraft aufzuwenden, dann kann ich diesen Baum fällen. Die-

se Beschreibung ist jedoch nicht der Vorgang, der beim fokussierten Erleben des

Fällens abläuft, sondern vielmehr eine nachträgliche thematische Konzeptbildung.

Dennoch bin ich beim Fällen des Baumes mit der Axt auf eben diese Tätigkeit und

Wahrnehmung fokussiert. Ich drücke mit meinem ganzen Leib das Baumfällen

aus. Dabei gibt es Bereiche des intentionalen Erlebens, die den Rahmen für die

Handlung bilden. Es sind die im Horizont befindlichen Zwecke, die denkend die

Handlungen und Wahrnehmungen bestimmen können; bspw. das Feuerholz be-

reitzustellen oder etwas aus dem Holz zu bauen. Es sind also auch solche, die von

Erwartungen an die Darstellung des Fällens gebunden sind: Wie geschickt stelle

ich mich dabei an, wie schnell kann ich mich im Rhythmus der Schläge bewegen

etc.?

97 Vgl. Jens Bonnemann: Fliegen oder Springen, in: Hartmut Rosa & Klaus Vieweg (Hg.): Zur Archi-

tektonik praktischer Vernunft – Hegel in Transformation, Berlin: Dunker & Humblot 2014, S. 134.

98 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 499.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Als Andere unter Anderen

Das Fokussieren einer Sache bedeutet also, aus einem weiteren, vieldeutigen

Bereich in einen eindeutigeren, engeren Bereich überzugehen. Auf diese Weise ist

das Fokussieren eine Fähigkeit derDifferenzierung im intentionalen Erleben.Denn

dadurch lässt sich erst gänzlich explizieren, um die Probleme des Primats der Er-

kenntnis zurückzuweisen, was Gurwitsch meint, wenn er über das Blicken folgen-

des schreibt: »Wenn ich als freies Wesen in der Welt bin, besagt das mithin […],

daß ich in der Welt freie Umschau halten kann. […] [B]ald blicke ich auf das gegen-

überliegende Haus, dann auf die Baumgruppe dort, dann wieder auf einen vor-

bei fahrenden Wagen [usw.].«99 Ich kann hin- und herschauen und verschiedene

einzelne Gegenstände fokussieren und ihnen Eigenschaften oder Begriffe thema-

tisch zuweisen. Doch dieses Fokussieren ist ein Herausgreifen von Einzeldingen

aus den mit ihnen verflochtenen Zusammenhängen, die entweder als zu ihnen ge-

hörig erkannt werden oder als bloß Mitgegebene im Bereich der mannigfachen

Hintergrundbestände bleiben. Wenn aber die Fokussierung innerhalb der Inten-

tionalität geschieht, so muss das Intentionale aus einer Breite, einer Pluralität an

Widerfahrnissen undMöglichkeiten in derWelt eingeengt bzw. fokussiert werden.

Damit kann aber die grundlegende Verbindung zu Anderen und der Welt, die In-

tentionalität nicht bloß ein Strahl sein, der Objekte – sei es ein Einzelnes oder

eine Gruppe – aus der Welt heraushebt. Die Intentionalität muss vielmehr, damit

eine erkennende Thematisierung überhaupt geschehen kann, ein intentionales Feld

mit in ihm liegender Schärfe (Fokus) und darin liegenden Unschärfen (Horizont)

sein. Das bedeutet aber auch, dass die Intentionalität immer einen Horizont des

Fokus hat. Dieser Horizont ist also vor und mit jedem Erkennen im bewussten

Erleben gegeben und nicht durch die Thematisierung abzuleiten. Horizont, Fokus

und Thema sind die Beschreibungsdimensionen des intentionalen Erlebens, die

untrennbar miteinander verbunden sind. Sie stellen – neben dem Bezug zu Ande-

ren – die zweite Strukturäquivalenz der bewussten Fähigkeiten dar, die im Erleben

zusammengefasst worden ist.

Nachdem bisher vor allemThematisierung und Fokussierung beschrieben wur-

den, kann man die Rede vom Horizont mit Bernhard Waldenfels spezifizieren. Im

Antwortregister schreibt er – auch noch auf die Erkenntnis bezogen – ausgehend von

Husserl: »Der Begriff des Horizonts [umfasst das], was an einer gemeinten Sache

mitgemeint ist, und den äußeren Horizonten, die alles das einschließen, was über

die gemeinte Sache hinaus mitgemeint ist«.100 Waldenfels beschreibt hier den Ho-

rizont des Gesagten undGehörten. Bevor ein Bereich des Erkennens durch das hin-

und herwechseln des Erkenntnisinteresses thematisch bestimmt wird, muss ein

intentional erlebter Horizont diesen Bereich umfassen, in dem man etwas erken-

nen kann.Das Erkennen ist nicht losgelöst von demOrt, an dem sich dieMenschen

99 Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.

100 Bernhard Waldenfels: Antwortregister, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 2007, S. 271.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 85

leiblich mit Anderen und Gegenständen verhalten. Der hier bestimmte Horizont

ist also der Bereich, in dem wir aufeinandertreffen, gemeinsam das Café mit al-

len anderen Menschen erleben, die Kühle und die salzige Meeresluft spüren, den

Tag genießen etc. In dieser Weise sollte man auch Gurwitsch verstehen, wenn er

am Ende seiner Auseinandersetzung mit Husserl sinngemäß schreibt, dass es ihm

nicht um eine »natürlicheWelt« der Sachfelder geht, sondern um das Leben in dieser

Welt.101

Der intentional erlebte Bereich lässt sich also durch die drei bisher genutz-

ten Begriffe Horizont, Fokus und Thema beschreiben, die sich in einer äquivalenten

Struktur bei allen bewussten Fähigkeiten der Menschen finden lassen. Hier wurde

bisher vorrangig auf das Handeln, das erkennende Denken und in Andeutungen

auf das Wahrnehmen Bezug genommen. Der Horizont bildet die undifferenzier-

te Ausformung der erlebten Pluralität, in dem sich, gerichtet durch die Welt, ein

Fokus verzeichnen lässt, der eine größere Differenzierung bedeutet, aber eine Ver-

minderung der Pluralität. Sowohl der Fokus als auch der Horizont können dann

reflexiv als Thema des Handelns, Denkens, Wahrnehmens, Imaginierens und Füh-

lens oder des ganzen Erlebens gesetzt werden.

Damit lässt sich dieThese vom Anfang dieses Kapitels beweisen, dass es im all-

täglichen Umgang mit den Anderen und den durch uns überformten Gegenstän-

den einen Vorzug (keinen Primat) des Erlebens gibt, weil das Erleben als Begriff,

wie er in dieser Arbeit bestimmt wurde, immer schon sozial bestimmt ist: denn

diese pluralistische Auffassung der bewussten Fähigkeiten der Menschen ist eine,

von der aus die Primate der Wahrnehmung (bspw. Merleau-Ponty), des Handelns

(bspw. Sartre), des Erkennens (bspw.Husserl), des Fühlens (bspw. Levinas) und des

Imaginierens erst möglich werden, da sie alle untereinander interagieren.102 Der

Vorzug des Erlebens ist die Betonung der je eigenen Andersheit, die jedem*r im Er-

leben durch Andere zugänglich ist. Der Vorzug ist die fokussierte Darstellung der

Sozialität.

Beispiel einer anderen Metapher für das Erleben Möchte man in der metaphorischen

Beschreibung nicht nur auf überschaubare Gegenstände und den Sehsinn als Adels-

sinn des Menschen – wie es Hans Jonas nennt – verweisen, dann erscheint der Be-

griff des Polyvoken als sinnhafte Ergänzung:103 denn polyvok bedeutet eine Vielstim-

migkeit in der Univozität der Welt, in der uns sowohl die Gegenstände, als auch vor

allem die Anderen ansprechen, uns auffordern, herausfordern, zustimmen oder

101 Vgl.: Gurwitsch, Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 68.

102 Beispielhaft zeigt sich das bei Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, S. 36, bei Sartre:

Wahrheit und Existenz, S. 42, Husserl: Ideen I, S. 98 und Emanuel Levinas: Totalität und Unend-

lichkeit – Versuch über die Exteriorität, Freiburg/München: Alber 1987, S. 156.

103 Hans Jonas: Der Adel des Sehens: Eine Untersuchung zur Phänomenologie der Sinne, Frankfurt

a.M./Leipzig: Insel 1994, S. 233-264.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Als Andere unter Anderen

absprechen, etwas zu können.104 Kurz: Die Beschreibung des Erlebens der Ande-

ren und der Gegenstände als polyvok umfasst all jene Möglichkeiten, durch und von

Anderen, aber auch Gegenständen gewertet zu werden, uns mit Sinn zu überflu-

ten. Die Welt ist ein Geschrei von Wertungen und Sinn.105 In der Undifferenziertheit

des Horizontes ist es schwierig, die Appelle der Anderen und der Dinge zu un-

terscheiden, die Appelle erscheinen einstimmig, ein Geschrei (Univozität). Dieses

Geschrei ist jedoch nie undifferenziert, sondern immer durch die verschiedenen

Fokusse strukturiert, also nicht univok, sondern polyvok. Man hat es mit verschie-

denen Appellen zu tun, sowohl von Gegenständen, als auch von Menschen, die das

Erleben richten. Die Türklinke bietet sich einem (einem jeden Menschen, also einer

anonymen Menge) zum Drücken an, genauso wie der Tisch die Laptoptastatur etc.

sie appellieren an alle und damit an niemanden speziell. Anders sieht es bei Men-

schen aus, sie können sowohl anonym appellieren oder Andere direkt ansprechen.

Aus diesem Grund ist die Metapher des Polyvoken eine passende für den prärefle-

xiven Teil des Erlebens, aber sie ermöglicht es auch, die Grundlegung des Thema-

tisierens aufzugreifen: in einer polyvok erlebten Welt ist die Thematisierung das

Herausgreifen einiger Stimmen, das Antworten auf sie. Ich öffne die Tür, beginne

zuzuhören etc. In und durch diese mannigfachen Apelle, die Geschrei erzeugen-

den Hintergrundbestände, auf die die Menschen leben und antworten, lässt sich

die Prozesshaftigkeit des Lebens beschreiben, ohne dabei auf ein Ich als dahinter

liegende Struktur verweisen zu müssen, weil sich die Kontinuität im Antworten

und Ablehnen von Angeboten der Gegenstände und Anderen erzeugt. Das Erleben

ist also ein intentionales, non egologisches (präreflexives) und prozesshaftes Feld,

das sich durch die leibliche Bewegung des Menschen verschiebt, neue Bereiche

aufdeckt und damit selbst so polyvok ist wie die Welt.106

104 Ich stimme hier der These von Deleuze zu, dass sich die Welt als eine Einheit von Vielhei-

ten darstellt, wenn sich die Identität als wandelbar herausstellt. Diese Wandelbarkeit, oder

Uneindeutigkeit der Identität ist eine Folge der existenzialistischen These des Vorrangs der

Existenz vor der Essenz der Menschen: Nicht nur die Menschen sind dann nicht festgestellt,

auch die sozialen Strukturen und die Formen der Gegenstände unterstehen dann einerWan-

delbarkeit; und auch das Vorhandensein einer nicht kulturell überformten Welt bietet kein

Gegenargument, denn gerade in dieses Gebieten stellt sich das Vorhandene für die, die es

erleben, als einheitlich unbestimmt. Weitere Ausführungen zur Vielheit in der Immanenz

finden sich im Kapitel II. i. Ein Verweis findet sich in aller Kürze in folgendem Zitat Deleuzes:

»Wenn die Identität der Dinge aufgelößt ist, entweicht das Sein, erlangt es Univozität und

beginnt das Differente zu umkreisen.« Deleuze Differenz und Wiederholung, München: Fink

1992, S. 95.

105 Die Idee zu diesen zusammenfassenden, zugespitzten Formulierungen bietet Alain Badiou

in Deleuze »Das Geschrei des Seins«, Zürich/Berlin: diaphanes 2003.

106 Vgl.: Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 87

Die Gewissheit des Erlebens Mit diesem systematischen Ergebnis, dass das Erleben

eine Strukturäquivalenz der bewussten Fähigkeiten bedeutet –was in die Nähe von

WilhelmDiltheys Beschreibung des Erlebens als »Strukturzusammenhang« gestellt

werden kann,107 da keine dieser Fähigkeiten ohne Beziehungen zu Anderen aus-

kommt und sich alle durch Horizont, Fokus und Thematisierung beschreiben lassen

–, kann hier eine Unterscheidung zwischen dem Begriff des Erlebens als Prozess

und dem Begriff des Erlebnisses bei Husserl getroffen werden. Damit endet die-

ses Kapitel also ausgehend von einem systematischen Punkt bei einer historischen

Differenzierung. Die Differenzierung liegt in der Art, wie durch die beiden Begrif-

fe (Erleben und Erlebnis) eine verschiedene Bezugnahme auf die Intentionalitäts-

struktur und die Anderen dargestellt werden kann.

Es ergibt sich, dass das Erlebnis in zwei entscheidenden Punkten vom Erle-

ben abweicht: Zum einen ist das Erlebnis bei Husserl an ein transzendentales Ich

gebunden, wobei im Gegensatz dazu das Erleben in der hier gegebenen Beschrei-

bung seine Kontinuität nicht in Bezug zu einem idealen Ich, sondern durch die

Verbindung zu Anderen konstituiert. Und zum anderen ist das Erlebnis punktuell

beschrieben und hat damit nicht die Möglichkeit, den vollen Charakter der Pro-

zesshaftigkeit und die Verbundenheit mit Anderen als Plurallektik abzubilden. Es

verbleibt im Primat der Erkenntnis, in einer Hierarchie, in der das Erkenntnisin-

teresse über allem anderen steht. Diese Unterschiede genau herauszustellen, soll

auf den folgenden Seiten erfolgen.108

Husserl entfaltet seine Überlegungen zum Erlebnis im Hinblick auf die Refor-

mulierung des cogito als sich selbst die eigene Wirklichkeit beweisendes Bewusst-

sein.109 Diese Struktur des cogito stellt sich als eine individualistische, vom empi-

rischen Ich auf das absolute Ich schlussfolgernde dar. Husserl bestimmt das em-

pirische Ich und die Beziehung zur Welt wie folgt: »Jedenfalls erfüllt es [das un-

reflektierte Erlebnis] sie [die Bedingung als Ausgangspunkt der Reflexion] allzeit

durch die bloße Weise seines Daseins, und zwar für dasjenige Ich, dem es zu-

gehört, dessen reiner Ichblick ev. ›in‹ ihm lebt.«110 Das Erlebnis wird von einem

»reinen Ichblick« thematisiert. Im Folgenden steht der Begriff »Erlebnis« also für

107 Wilhelm Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Frankfurt

a.M. Suhrkamp, 1993, S. 169.

108 Es wird hier keine vollständige Analyse des husserlschen Denkens geben, da diese Arbeit in

erster Linie eine Phänomenologie der Anderen oder des Miteinanders ist und keine Meta-

theorie zu Husserls eigenem Denken. Vorrangig wird die Unterscheidung hier anhand des

§ 46 aus den Ideen veranschaulicht. Außerdem wendet sich Husserl mehrmals verschieden

stark zwischen der Einbindung desMenschen in dieWelt und der Distanz einer transzenden-

talen Erkenntnistheorie hin und her. Ob dies, wie Ricoeur imAnschluss an Levinas formuliert,

eine Stärke oder eine problematische Unentschiedenheit ist, sei hier dahingestellt. Vgl. Paul

Ricoeur:Wege der Anerkennung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 86.

109 Vgl.: Husserl: Ideen I, S. 97.

110 Ebd., S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Als Andere unter Anderen

die Theorie Husserls, im Gegensatz zum von mir herausgearbeiteten Begriff des

»Erlebens«. Dieser »reine Ichblick« verbürgt für Husserl die Notwendigkeit, dass

dieses thematisierte Erlebnis ist, und nicht, das, sondern auch, dass es ist, wie es

durch die jeweilige Reflexion aufgedeckt wird. Der Blick steht hier also metapho-

risch für das richtige Erkennen. Diese Notwendigkeit entsteht für Husserl deshalb,

weil das Erlebnis nicht wie die Wahrnehmung oder das Handeln auf die Welt be-

zogen ist, sondern von vornherein nur auf das jeweilige Ich. Weil das Erlebnis also

nur für mich vorhanden ist, ist bei ihm das, was ist, auch nur durch meinen Blick

zu enthüllen.

Ein anderer Autor, der das Erleben ebenfalls ohne direkten Bezug zu Ande-

ren beschreibt (weil es rein subjektiv sei), ist Wilhelm Dilthey. Er geht so weit zu

behaupten, dass das eigene Erleben nicht von Anderen oder unterschiedlichen Per-

spektiven beeinflusst sei. Laut ihm können diese Perspektiven erst durch die Re-

flexion hinzutreten: »Es gibt hier keine verschiedenen Stellen im Raum, von denen

aus das, was in ihm [dem Erleben] da ist, gesehen würde. Und verschiedene Ge-

sichtspunkte, unter denen es aufgefaßt würde, können nur nachträglich durch die

Reflexion entstehen und berühren es selber in seinem Erlebnischarakter nicht.«111

Doch die Anderen »berühren« mich schon im Erleben, sie sind Teil der Art und

Weise, wie einer*m das Erlebte erscheint. Ein Auto bspw. ist nie nur ein Auto, son-

dern etwas, dass als Statussymbol für mich wichtig ist, weil es Unabhängigkeit

von Anderen bedeutet, oder es ist ein unnötiger Besitz, weil man innerhalb einer

Stadt wohnt, in der alles zu Fuß erreichbar ist oder mit dem Nahverkehr, oder es

ist wertvoll, weil man auf dem Land wohnt und der Ort nicht gut an den Nahver-

kehr angeschlossen ist. Diese Perspektiven sind es, die als Luxus, Bürde oder Le-

bensgrundlage erlebt werden und deshalb immer als Relation zu und durch andere

bestehen. Für Dilthey wie für Husserl muss das Erlebnis also rein subjektiv sein.

In ihm selbst liegt keine Differenz, keine Unterschiede und damit keine Alterität.

Genau diese Vorstellung ist es, der ich hier durch einen anders gefassten Struktur-

begriff des Erlebens widerspreche: Das Erleben selbst ist perspektivisch und durch

die Standpunkte der Anderen als Möglichkeiten sich zu verhalten gegliedert.

Aus der Perspektive des »reinen Ichblicks« muss das Erlebnis also notwendig

sein,was es ist, weil es durch nichts anderes als das jeweilige Ich bedingt ist. Dieses

Fundament wird Husserl weiter ausführen:

Der Erlebnisstrom, der mein, des Denkenden, Erlebnisstrom ist, mag in noch so

weitem Umfang unbegriffen, nach den abgelaufenen und künftigen Stromgebie-

ten unbekannt sein, sowie ich auf das strömende Leben in seiner wirklichen Ge-

genwart hinblicke undmich selbst dabei als das reine Subjekt dieses Lebens fasse

111 Dilthey:Der Aufbau der geschichtlichenWelt in den Geisteswissenschaften, S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 89

[…], sage ich schlechthin und notwendig: I c h b i n, dieses Leben ist, Ich lebe: co-

gito.112

An dieser Gewissheit ist seit Descartes schwer zu rütteln, und es ist auch nicht

meine Absicht, die Gewissheit zu hinterfragen, die durch das Selbstbewusstsein

gesetzt wird. Ich hinterfrage nicht, dass ich mich nicht täusche, jetzt gerade die-

sen Text zu schreiben. Was ich aber anmerken möchte, ist, dass diese These eine

Verkürzung darstellt, durch die eine wesentliche Struktur des bewussten Erlebens

verdeckt wird: Es ist die Bedingtheit des bewussten Erlebens durch Andere.

Genau diese Verbindung zu Anderen und der Welt lässt sich nämlich auch

aus dem cogito nicht verbannen; die abstrakte Verkürzung des »reinen Ich-blicks«

deckt eine Struktur des bewussten Erlebens besonders deutlich auf, um den Preis,

dass eine andere Struktur – die der Verbundenheit mit Anderen – verdeckt bleibt.

Dass mein Erleben als meines erlebt wird, ist nämlich nicht nur – in den Worten

Husserls – eine »evident unaufhebliche […] D a s e i n sthesis«.113 Erst durch meine

Verbindung zu und mit Anderen verstehe ich mein Erleben nicht als das eines*r

Anderen, sondern als meines. Diese Struktur kann nicht durch ein immer schon

individuiertes Selbst allein entstehen, sie hängt notwendig mit der Wirklichkeit

der Anderen zusammen. Ohne die Anderen gäbe es ja keinen Grund, warum die

Betonung des Erlebens alsmeineswichtig wäre; es gäbe ja nurmeines. Hier lässt sich

also für den I. Hauptteil abschließend zeigen, dass die Grundthese dieser Arbeit,

dass die Anderen die Bedingung unsererWirklichkeit sind, nicht auf wackligen Fü-

ßen steht, sondern durch den Alltag und durch theoretische Überlegungen gestützt

werden kann.

Zurück zur Auseinandersetzung mit dem Primat der Erkenntnis: Entgegen

Husserl wurde hier festgehalten, dass das Erleben geteilt werden kann. Dies lässt

sich daraus erschließen, dass der intentional erlebte Bereich eine Strukturäquiva-

lenz zu allen bewussten Fähigkeiten der Menschen darstellt und diese deshalb nur

in Interaktion mit den Anderen und den Gegenständen eine sinnvolle Geltung be-

sitzen.114 Das heißt im Umkehrschluss aber auch, dass alles Erlebte nicht nur der

jeweiligen Introspektion zugänglich ist, sondern dass wir zusammen etwas erle-

ben, wenn wir in der leiblichen Anwesenheit von Anderen sind, und damit jede*r

jeweils auch das Erleben der Anderen miterleben kann. Durch die permanente,

notwendige Gerichtetheit auf etwas oder jemanden, ist dieses etwas oder dieser

jemand nicht nur für mich erlebbar, sondern für alle Menschen. Kurz: Wir verkör-

pern unsere Wirklichkeit. Weil dies so ist, ist das Ich kein absolutes oder reines, von

der Welt abgelöstes Phänomen, sondern immer ein empirisches Ich, das von eige-

112 Husserl: Ideen I, S. 96f.

113 Ebd. S. 98.

114 Vgl. Mertens: Die Bedeutung der Situation im kooperativen Handeln. S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Als Andere unter Anderen

nen Entwürfen und der Zuschreibung Anderer als Eigenschaftspol bestimmt wird,

wodurch es sich auch immer wieder verändern kann.

Damit rücken in die Grundgewissheit des cogito auch die Gewissheit der ei-

genen Kontingenz und die Gewissheit über die Anwesenheit von »Fremdpsychen«

bzw. Anderen. Denn entgegen Husserls Annahmen, dass das Ich in der Reflexion

absolut wird, weil es sich auf ein nur introspektiv zugängliches Erlebnis stützt,

wird hier behauptet, dass durch das Erleben diese Gewissheit in der Reflexion

erlangt werden kann, gerade weil es nicht absolut ist. Gerade, weil man sich je

selbst kontingenterweise als Andere*r unter Anderen erleben kann, wird gewiss,

dass man selbst die Person ist, die ihr Erleben erlebt, und nicht eine andere Person.

Um dies zu verdeutlichen, lässt sich eine Frage von Julia Kristeva aufgreifen, in

der sie nach dem Stellewert des Fremden fragt: »Wie könnte man einen Fremden

tolerieren, wenn man sich nicht selbst als Fremden erfährt?«115 Für diese Arbeit

lässt sie sich dies, wie folgt umformulieren: Wie könnte man die Anderen erle-

ben, wenn man sich nicht selbst als Andere*r erlebte? Die Anderen sind nämlich

nicht nur Fremde, sondern auch Ähnliche, wodurch die Frage nach den Fremden

und der ihnen gegenüber zu erbringenden Toleranz in der Frage nach dem Erle-

ben der Anderen fußt.116 Was hat aber diese Umformulierung genau zu bedeuten?

Sie bedeutet, dass das Phänomen, auf das hier verwiesen wird, das folgende ist:

Im Extremfall kann man sich, wenn man das eigene Verhalten beschreibt, nicht

mehr verstehen, warum man dies oder jenes getan hat oder warum man das eine

oder das andere gelassen hat. Man ist sich fremd. Weniger extrem sind es kleine

Momente der Verwunderung, des Kopfschüttelns und des Darüberhinwegsehens,

wennman sich dabei erlebt, etwas darzustellen, das einen nicht an sich selbst erin-

nert; den Zigarettenstummel wegzuschnipsen, währendman denMülleimer schon

sieht, das vegetarische Gericht zu bestellen, obwohl man Lust auf Fleisch hat. Man

wundert sich über sich selbst, weil man sich selbst als anders erlebt. Wenn man

den Fokus darauflegt, dann erlebt man sich selbst als Andere*n unter Anderen, als

jemanden, der nicht mit sich selbst identisch ist.

Welche Schwierigkeiten mit der Beschreibung der Anderen auftauchen, wenn

man sie nicht sofort in die Konzeption des Erlebens als integralen Bestandteil auf-

nimmt, wurde in einem kursorisch historischen Überblick der von Descartes aus-

gehenden Theorie Husserls über die kritisch dazu stehenden Theorien von Hei-

degger, Gurwitsch, Merleau-Ponty, Sartre und Butler dargestellt, um zu einer sys-

tematischen Bestimmung des Vorzugs des Erlebens vor allen nur theoretisierenden

115 Julia Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S. 198.

116 Damit steht die hier sehr kurze Darstellung des Fremden als Beispiel für Andersheit im Ge-

gensatz zu Kurt Röttgers Interpretation des unendlich Fremden bei Levinas. Vgl. Röttgers: Ka-

tegorien der Sozialphilosophie. S. 162. Diese Formdes Fremden lässt sichmit der hier gewählten

Beschreibungsmethodik nicht einholen.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 91

Verbindungen zu den Anderen und der Welt zu gelangen. Will man also wissen,

warum diese kurze Auseinandersetzung mit Husserl für diese Arbeit wichtig ist,

dann lassen sich darauf zwei Antworten geben: 1. Mit dem soeben Dargelegten

soll die Differenz zwischen der husserlschen Begrifflichkeit (Bewusstsein, Epoché

und Erlebnis) gegenüber der hier verwendeten (Erleben, Andere, Pluralität) aufge-

zeigt werden. 2. Es sollte dadurch die besondere Bedeutung der Anderen in der

Ergänzung des cogito besonders herausgestellt werden: denn so führt die als These

reformulierte Frage, dass die Gewissheit des cogito nicht durch einen Selbstbezug

entsteht, sondern durch den immer gegebenen Bezug zu Anderen – mit Kristevas

Worten – dazu, »in uns die Differenz in ihrer entwaffnendsten Form [einzufüh-

ren] und [diese] als unerlässliche Voraussetzung für unser Sein mit den anderen

[zu benennen]«:117 Wir sind uns als Andere unter Anderen durch sie unserer selbst

und ihrer im Erleben gewiss.

Keine Möglichkeit zum Solipsismus So schließt sich in diesem Kapitel mit einer weite-

ren systematischen und historischen Betrachtung ein Kreis: Schon zu Beginn wur-

de mit Gurwitsch darauf hingewiesen, dass das Erleben der Anderen nicht richtig

beschrieben wird, wenn man ausschließt, dass man »Fremdseelisches« oder bes-

ser Gefühle und Gedanken nur in den Bereich verschiebt, der durch Introspektion

zugänglich sein soll. Der Unterschied zuHandlungen liegt dann darin, dass Gedan-

ken undGefühle dieWelt nicht direkt betreffen und sich zeigen.Doch eswurde hier

die Strukturäquivalenz bestimmt, die allen bewussten Fähigkeiten des Menschen

zukommt; mit Anderen zusammen erlebbar zu sein, da sie sich durch ein geteiltes

intentionales Erleben auszeichnen. Weil das Erleben bewusst ist und alle bewuss-

ten Fähigkeiten der Menschen intentional sind, stehen wir beständig in Relation

mit Anderen.Umgekehrt bedeutet dies, dass wir als Andere unter Anderen gemein-

sam die Bedingung der Wirklichkeit unserer Welt bilden. Denn wenn die Anderen

nicht konstitutiv für unsere Wirklichkeit wären, gäbe es keinen Grund überhaupt,

von Anderen als uns Ähnlichen oder Unähnlichen auszugehen, und man würde

dem Solipsismus eine Tür öffnen – also einer Theorie, gegen die jede sinnvolle Be-

trachtung der Welt spricht, vor allem wenn die Beschreibung zur Oberfläche der

Sachen selbst geht – bzw. sich dem Solipsismus-Vorwurf aussetzen müssen, der

gegen eine phänomenologisch-existentialistische Betrachtung häufig vorgebracht

wurde.

Mit Gurwitsch argumentierend kann dieser Vorwurf jedoch unproblematisch

ausgeschlossen werden: »Ob die anderenMenschen […] bewussteWesen sind, wird

uns ebenso wenig fraglich, wie der Umstand, daß wir der Anderen unmittelbar

ansichtig werden. [E]s [bedarf] keiner theoretischen […] Überlegungen, […] um

117 Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Als Andere unter Anderen

zu dieser ›Überzeugung‹ zu gelangen«.118 Der Solipsismus ist also nie eine Mög-

lichkeit, wenn man beim Phänomen des Erlebens der Anderen, eben an der phä-

nomenologisch-existenzialistischen Beschreibung der Oberfläche der Phänomene

bleibt. So käme der Solipsismus, in dem die Anwesenheit oder die Geltung anderer

Menschen für das eigene Erleben derWelt geleugnet wird,weil ich keine Erfahrung

von Fremdpsychischen haben kann, dem gleich, was »quining« als Wortneuschöp-

fung von Daniel Dennett in seinem AufsatzQuiningQualia bezeichnet:119Man leug-

net die Wichtigkeit und die Bedeutung einer Tatsache, die offensichtlich wichtig

und bedeutend ist – so wie in diesem Fall die Bestimmtheit durch und mit Ande-

ren. Man würde leugnen, dass die Anderen unsere Wirklichkeit bestimmen. Dass

dies nicht nur eine Annahme ist, sondern man die Anderen im Erleben als bewusst

erlebende Andere erlebt, ist eine der leitendenThesen dieser Arbeit, die, wie schon

erwähnt, in Anschluss an Gurwitsch getroffen werden kann. Wenn man dem Er-

leben zuschreibt, dass sich in ihm ein Sinngehalt der Welt ausdrückt, kann man

nicht behaupten, dass man über das, was erlebt wird – so wie die Anderen – hin-

weggehen kann, ohne dabei eine Reduktion der Wirklichkeit hinzunehmen.120

Die Anderen bzw. das Erleben der Anderen kann aber nicht nur beschrieben

werden. Die Anderen sind, wie mit Deleuze festgestellt wurde, nicht nur immer

schon als Andere erlebt, sie sind auch eine notwendige Struktur im Erleben der

Wirklichkeit, da sie den Horizont um die Kategorie des Möglichen erweitern.

Durch sie verschließen sich mir Verhaltensweisen, die sie ausführen, weil sie

sie ausführen, weil ich daran die Schwierigkeit sehe und für mich als zu hoch

einschätze oder ich sehe, dass ich es auch kann, ober was noch zu tun ist. Die

Möglichkeiten zeigen sich als Andere. Um es mit Merleau-Ponty zu sagen: »[Die]

Erfahrung [der Anderen, P.H.] ist nichts, oder aber sie muß total sein«.121 Dieses

von mir erweiterte Zitat zeigt die Gefahr, ebenso wie den Vorteil, den das gemein-

same Erleben mit Anderen mit sich bringt.122 Entweder das Erleben gibt allen

Menschen die Anderen, die sie erleben, in ihrer Komplexität; das heißt, bezogen

auf die Strukturäquivalenz des Denkens, Wahrnehmens, Handelns, Fühlens und

Imaginierens und der Bezogenheit auf und durch die Anderen, durch die Beschrei-

bung darzustellen, dass anders zu sein zu einem selbst und zu anderen gehört.

Die Menschen als Andere unter Anderen sind Teil unserer gemeinsamen Welt und

betreffen alle Aspekte menschlichen Lebens, oder das Erleben der Anderen ist

nichts.

118 Gurwitsch:Mitmenschliche Begegnungen in der Milieuwelt, S. 6.

119 Vgl.: Daniel C.Dennett,QuiningQualia. In:Marcel, A.&Bisiach, E. (Hg.)Consciousness inModern

Science, Oxford Oxford University Press, 1988.)

120 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 511.

121 Ebd. S. 301.

122 Im Französischen steht in diesem Zitat »l´expérience« was ins Deutsche sowohl mit »Erfah-

rung« als auch mit »Erleben« übersetzt werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 93

Damit ist das Erleben – im Gegensatz zu Husserls Erlebnis – nicht bloß ein

Objekt oder der Ausgangspunktmeiner erkennenden Reflexion über etwas, was nur

mich betrifft, sondern der Ausgangspunkt für unsere Verbindung zu Anderen. Sei

diese Verbindung durch Gegenstände, Orte, Fassaden, Freund*innen, Gegner*in-

nen, Bekannte, Familie oder zufällige Treffen, man steht in einem Kabinett aus

Spiegeln, in denen man Verhaltensweisen wiedererkennt (in Ermangelung eines

Verbs, das in derselben Richtung nichts mit Erkennen zu tun hat), neuen begeg-

net und die eigenen Anderen darstellt. Das Bild, welches ich mit dieser Form der

Beschreibung erzeugen wollte, ist das eines halbdurchsichtigen Netzes der Lebens-

welt – umWaldenfels aufzugreifen –, in das man aus Versehen geraten ist und von

demman dann überall Fäden an sich spürt oder vermutet, sie aber nicht genau ver-

orten kann. Damit ist das Erleben selbst aber nicht – wie von Husserl behauptet –

in der Introspektion ohne Bezug zu den Anderen zugänglich, sondern durch unser

intentional geteiltes Erleben in derWelt. Das Erleben ist also in diesem Sinne alles,

alles mit Anderen.

So schließt sich der Solipsismus im alltäglichen Erleben selbst aus. Diese Ar-

beit ist damit durch die Definition des Erlebens ein Anschluss an folgendes Motto

Merleau-Pontys für eine Phänomenologie:

Aufgabe einer radikalen Reflexion, einer solchen, die sich selbst verstehen will,

ist es paradoxerweise, die unreflektierte Welterfahrung wiederzuentdecken, um

in ihren Zusammenhang auch die Einstellung auf Verifikation und alle reflexiven

Operationen zurückzuversetzen und also die Reflexion auch selbst als eine der

Möglichkeiten meines Seins erscheinen zu lassen.123

Im Ansatz von Lambert Wiesing für die Wahrnehmungsphilosophie lässt sich dies

wie folgt explizieren: »Weil ich in einer wahrnehmbaren Welt bin, bin ich in ei-

ner Welt, deren Existenz nicht von meiner Partizipation abhängt. […] Die Wahr-

nehmung bestimmt die Daseinsform«.124 Er expliziert dadurch die unreflektierte

Art und Weise, auf die die Wahrnehmung uns mit etwas konfrontiert. Wenn nun

die Wahrnehmung, wie in dieser Arbeit herausgestellt, ein Teil des Erlebens ist

und dieses Erleben sich dadurch auszeichnet, dass es mit Anderen geteilt ist, dann

lässt sich dies wie folgt aussagen: Weil sich das Erleben darstellen muss, ist man

immer in einer Welt mit anderen Darstellungen, die nicht notwendig von der ei-

genen Darstellung abhängen. Das Erleben bestimmt die Form des Miteinanders.

123 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 282. Auch hier möchte ich noch einmal

darauf hinweisen, dass es für diese Arbeit kein Problem ist, dass Merleau-Ponty von Erfah-

rung und nicht von Erleben spricht, da im Französischen sowohl ›vécu‹ als auch ›expérience‹

als Erleben übersetzt werden können, wobei auch eine kombinierte Form von beiden Wör-

ternmöglich ist (›expérience vécue‹), die einen herausgegriffenen Punkt aus demErleben als

Erlebnis beschreibt.

124 Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S. 172f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Als Andere unter Anderen

Dies ist das Ergebnis einer Beschreibung, die die Anderen radikal von der erlebten

sozialen Situation her verstehenwill: Die Anderen tauchen nicht nur als Hüllen auf,

die beseelt werden müssen, sondern als Andere, die ihr Erleben immer schon mit

mir teilen und deshalb als andere Menschen mit mir in der Welt sind. Dieser letz-

te Aspekt, das gemeinsame In-der-Welt-Sein, ist die Überleitung in den nächsten

Hauptteil, genauer gesagt in das erste Unterkapitel dieses Hauptteils: Miteinander

in sozialen Räumen.

Zwischenbilanz In diesem ersten Kapitel stand das Erleben als Begriff für die Struk-

turäquivalenz der bewussten Fähigkeiten der Menschen (Handeln, Fühlen, Den-

ken, Wahrnehmen, Imaginieren) im Vordergrund. Doch schon in dieser Beschrei-

bung gelang es nicht, den Begriff des Erlebens zu beschreiben, ohne die Bedeutung

der Anderen für das Erleben offenkundig zu machen. Dies geschah in den letzten

Sinnabschnitten explizit durch eine Argumentation in Bezug auf Husserls Ausle-

gung des Erlebnisses, die sich auf das transzendentale Ego als unhintergehbarer

Gewissheit stützt: Nicht nur, dass ich es bin, der schreibt, ist gewiss, sondern auch,

dass ich für Andere und in der Gegenwart von Anderen schreibe (Form und Inhalt

sind somit beide in der ursprünglichen Gewissheit, mit Anderen die Welt zu erle-

ben, gegeben). Somit ist auch die argumentative Aneignung und Ausformulierung

der radikalen These von Deleuze, dass die Anderen die Kategorie des Möglichen

konstituieren, nicht mehr eine absurde Erweiterung des Erlebens, sondern eine

konsequente Beschreibung der Bedeutung der Anderen. So kann die Hauptthe-

se dieser Arbeit, dass die Anderen die Bedingung unserer Wirklichkeit sind, dadurch

Bestätigung finden, dass die Möglichkeit, etwas aus einer anderen Perspektive zu

betrachten, aus dem Erleben der Anderen erwächst.

Die Anderen können nicht nurmit mir das Erleben teilen, sondern sie sind eine

notwendige Struktur dieses Erlebens selbst. Dadurch, dass die Kategorie des Mög-

lichen durch die Anderen konstituiert wird, trifft dies auch auf das jeweilige Selbst-

bild zu und macht uns je selbst zu Anderen. Hier zeigt sich also auch nochmals in

aller Kürze die Verbindung zu dermit Kristeva formulierten Frage:Wie könnteman

die Anderen verstehend erleben, wenn man sich nicht selbst als Andere*r erfährt?

Deren Beantwortung hier heißt: Wir erleben uns und die Anderen notwendig als

Andere, wenn wir den Fokus auf den Horizont unseres Erlebens zu wenden. Damit

können Andere sich selbst und Andere als Andere verstehen. Diese Arbeit steht so-

mit in Opposition zu jeder Theorie des Erlebens oder des Sich-bewusst-Werdens-

der-Anderen, die rein vom Subjekt ausgeht. Sie schließt aus, dass ein Erleben ohne

Andere wirklich sein kann. Deswegen geht diese Arbeit von den Darstellungen aus,

die die einzelnen Anderen aufführen, mit all ihren Ähnlichkeiten und Unähnlich-

keiten in den Verhaltensweisen, die diese Anderen erleben.

Das Erleben als Begriff ist also eine Abwendung vom Primat des erkenntnis-

theoretischen Bewusstseins und von demBegriff des »Daseins«. Beide Punkte sym-

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorzug des Erlebens – eine historisch-systematische Revue 95

bolisieren eine Verdopplung des Konkreten, entweder durch eine Trennung des be-

wussten Erlebens in Bewusstes und Sein, wobei das Bewusste das Sein überfliegt

und in diesem Überfliegen die Dinge erkennt, aber nicht im Konkreten verste-

hen kann und will. Oder wie im »Dasein« reduziert sich ein*e die Frage nach dem

Sein Stellende*r auf das Zwangsläufigste, was es im Konkreten gibt: den Tod. Da-

bei verliert das »Dasein« in der Ontologie alle Möglichkeiten, weil sie im Zwang

enden. Vor dem Hintergrund der deleuzeschen Theorie lässt sich dies wie folgt

aufschlüsseln: Der Zwang entsteht durch die Abwesenheit von Möglichkeiten und

diese Möglichkeiten stellen sich für uns nur im Bezug und durch die Anderen ein,

wodurch eine Darstellung, die im Zwang des Todes endet, keinen Blick für die

Möglichkeiten, also die Anderen, haben kann.125 Der Begriff des »Daseins« bleibt

demnach, trotz seiner praktischen Wende, hinter dem hier dargestellten Erleben

mit den Anderen zurück.

Die Anderen sind immer schon miteinander in der Welt. Oder anders formu-

liert: Ohne Andere gäbe es in der Wirklichkeit keine Möglichkeiten, kein Abstand-

nehmen von etwas Gegebenem. Andere nehmen damit Bezug auf alle im Erleben

gefassten Fähigkeiten des Menschen. Ohne sie gäbe es keine imaginierende Ab-

weichung von dem, was ist, keine Handlungen und keine Möglichkeit, sich selbst

durch oder auch gegen sie zu entwerfen. Meine Wahrnehmung und mein Den-

ken wären ein Aufgehen in und ein ausschließlicher Bezug zu den vorhandenen

Objekten, die keine Spuren einer vergangenen Bearbeitung oder eines möglichen

Gebrauchs aufweisen würden. Kurz: Eine Wirklichkeit ohne Andere ist ein bloßes

Gedankenexperiment, das ein Vakuum erzeugt, in dem niemand leben kann. In

ihm gäbe es die repressiven Strukturen, die durch Andere (zu denen alle je selbst

zählen) aufrechterhalten werden, genauso wenig wie die Freude, das Schöne und

die Freiheit der gemeinsamen Gestaltung. Robinsonaden sind Dystopien, die nie

in einer gänzlichen Eliminierung der Anderenmünden können, ohne dieWirklich-

keit zu leugnen.126

125 Vgl. Deleuze Logik des Sinns, S. 385.

126 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in

sozialen Räumen

Es wurde im letzten Hauptteil gezeigt, dass durch den Begriff Erleben eine Be-

schreibungsdimension geschaffen ist, die die Menschen zusammen als Andere

unter Anderen erfassen kann. Das Erleben ist ein Begriff, der die gemeinsame

Struktur der Wahrnehmung, Handlung, Imagination, des Denkens und Fühlens

als bewusste Fähigkeiten an die Lebenswirklichkeit mit Anderen, an die Sozialität

knüpft. Somit beschreibt das Erleben die Form, in der wir uns durch Andere in

und mit der Welt verhalten. In dem vorliegenden zweiten Hauptteil wird diese

Beziehung zu Anderen untereinander und den Gegenständen in der Welt an drei

Formen explizit charakterisiert: Es wird erstens die Komplexität der sozialen

Räume aufgezeigt, indem bestimmt wird, dass das Erleben die Darstellungsform

der Intentionalität ist und damit Anderen als erlebbar widerfährt. Zweitens wer-

den vor allem direkte Fokussierungen der Anderen in Form der Fürsorge und

der parrhesia beschrieben, die es ermöglichen, den geteilten Bereich im Erleben

als sinnhaft zu deuten. Und drittens wechselt die Perspektive von der direkten

Fokussierung auf den Horizont, den man selbst je darstellt und den Andere jeweils

darstellen.

Das Erleben, das mit Anderen geteilt ist, bestimmt die Intentionalität nicht

nur als Erkenntnisgrundlage, sondern als eine Form der Relationalität, wodurch

sich das intentional Erlebte strukturieren lässt: in einen Randbereich, einen Ho-

rizont, der das Erlebte vom Nicht-Erlebten trennt, und Bereiche, die in diesem

erlebten Horizont liegen und in diesem fokussiert werden können. Hierfür wird

nun diese Teilung des Erlebens in Horizont und Fokus genauer bestimmt: Der Ho-

rizont ist sowohl der Bereich, der das Erlebte vom Nicht-Erlebten trennt, als auch

der Bereich, in dem Fokussiertes und nicht Fokussiertes vorkommen. Die Bedeu-

tung der Anderen zeigt sich darin, dass Fokus und Horizont sowie der Übergang

von einem Fokussierten zum anderen erst durch die Anderen als Wechsel der Per-

spektive erlebt werden. Sie stoßen diese Wechsel an. Wir bewegen und verhalten

uns mit Anderen in und durch die Welt, wodurch Horizont und Fokus entstehen,

sich verschieben und aufeinandertreffen. Mein Fokus liefert also eine Perspekti-

ve, die sich in meinen Handlungen, Gefühlen, Gedanken, meiner Wahrnehmung

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Als Andere unter Anderen

und Imagination widerspiegelt. Diese Perspektive ist es nun, mit der Andere kon-

frontiert werden, denen ich sie aussetze, einfach nur, weil ich eine bestimmte Per-

spektive habe, genauso, wie jede Person den Perspektiven Anderer ausgesetzt ist.

Man kann mit der Intentionalität also einen weiteren Begriff verbinden, den der

Darstellung, so wie es schon im ersten Hauptteil gemacht wurde.1 Meine Inten-

tionalität konfrontiert Andere mit meinen Gedanken, Gefühlen, Imaginationen,

Handlungen und Wahrnehmungen, was heißt, dass die Intentionalität sich dar-

stellt, oder in Verbindung mit den Worten Erving Goffmans: Die Intentionalität

stellt sich Anderen für Andere als körperliche »Fassade« dar.2 Sie verkörpert sich in

jeder unserer Gesten etc. und stellt sich somit als Konstellation von sozialen Struk-

turen und eigenem Erleben dar; oder um es mit Judith Butler zu sagen: »An unse-

rem Körper überkreuzen sich eine Reihe von Perspektiven, die sich keineswegs alle

mit unseren eigenen decken.«3 Deshalb spreche ich hier auch metaphorisch von

»Fassade«, obwohl das Wort einen pejorativen Beigeschmack hat: Es ist alles nur

»Fassade«, nichts davon hat einen Anspruch darauf, exklusiv zu sein, völlig sich

selbst zu gehören oder unhinterfragt zu bleiben.

Um diese These zu stützen, wird sich das erste Unterkapitel mit dem Begriffs-

paar »Drinnen und Draußen« beschäftigen: denn wenn sich die Intentionalität als

Fassade darstellt, braucht es keinen Bereich mehr, der feststehend innerhalb oder

außerhalb der Fassade liegen würde. Es ist eine Frage der Perspektive. In der Be-

schreibung, etwas sei drinnen, kann nämlich eine alltägliche Beschreibungsform

dafür gesehen werden, was in der Philosophiegeschichte als immanenter Bereich

des Bewusstseins bestimmt wurde. Es soll hier dem widersprechend gezeigt wer-

den, dass ein solcher Immanenzbereich nicht hinter der Fassade vermutet werden

muss, um Andere zu verstehen. Vielmehr wird dieses Begriffspaar benutzt, um das

Fokussieren innerhalb eines Horizonts der Intentionalität genauer zu bestimmen:

Etwas liegt entweder im Fokus oder imHorizont des Erlebens und stellt sich somit

auf der Fassade bzw. der Oberfläche dar, hinter der oder in der nichts anderes liegt

als sie selbst.

Um diesen Punkt plausibel zu machen, wird hier ein Beispiel folgen, auf das

ich mich im Verlauf des ersten Kapitels dieses zweiten Hauptteils immer wieder

beziehen werde. Es ist die Beschreibung eines Weges von zuhause in die Universi-

tät: Man verlässt das Haus. Man ist unausgeschlafen, hat nicht gefrühstückt, war

aber noch im Bad, um sich frisch zu machen. Draußen auf der Straße begegnen

einem die Geräusche der Stadt, der Lärm der Autos, die verworrenen Stimmen

1 Ein Begriff, der von einigen Theoretiker*innen benutzt wird, ist der des Ausdrucks. Doch die

Bewegung, die durch ihn impliziert wird, widerspricht jedoch dem Theorieansatz, der auf

den nächsten Seiten weiter expliziert wird.

2 Vgl. Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 23.

3 Judith Butler: Krieg und Affekt, Zürich/Berlin: diaphanes 2009, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 99

der Anderen, lauter als noch in der Geschlossenheit der eigenen Wohnung: Drin-

nen war es viel ruhiger. Beim Verlassen der Wohnung, genauer noch beim Treten

aus der Tür hat man eine Schwelle überschritten, die Stadt mit ihren Geräuschen

tritt für den*die Unausgeschlafene in den Fokus. Die Hintergrundgeräusche, die

drinnen im eigenen Zimmer und Bad noch im Horizont des Erlebens lagen, tre-

ten in den Fokus, ich muss mich mit Anderen und an Anderen vorbei durch sie

hindurchbewegen, um in den Raum zu gelangen, in dem das Seminar stattfinden

wird. Trete ich dann mit einem Kaffee von unterwegs in den Seminarraum ein,

wechselt der Fokus allein durch die Bewegung in den Raum von draußen, was nun

in meinem Horizont liegt, wieder in ein Drinnen, das ich fokussiere; ein Drinnen,

das anderen sozialen Gepflogenheiten entspricht, als es in meiner Wohnung der

Fall war. Auf dem Weg selbst ergeben sich neben diesem leiblichen Wechsel von

einem zum anderen Raum weitere Fokusverschiebungen durch die Gegenstände,

wie zum Beispiel dem Kaffee inmeiner Hand. Die Gründe für diese Fokusverschie-

bungen sind offensichtlich nicht notwendig, aber das Vorhandensein der Wechsel

ist es. Dadurch, dass ich bspw. den Kaffee in meiner Hand halte und keinen De-

ckel wollte, muss ich meine gesamten Bewegungen verändern. Beim Treffen auf

andere Menschen und Gegenstände muss ich mich darauf fokussieren, nichts zu

verschütten, obwohl ich in Gedanken schon bei der Seminarsitzung bin, die einen

weiteren Fokus darstellt. So verändert sich die gedankliche Fokussierung auf die

Seminarsitzung durch die widerfahrene Wahrnehmung möglicher Probleme, die

im Horizont meines Erlebens auftauchen, und zeichnet sich in meinem Verhalten

ab.4 Es soll hier im AbschnittMiteinander in sozialen Räumen also dargestellt werden,

warum es nicht möglich ist, die Meinungen anderer »in ihren Köpfen« vorzufin-

den, sondern dass die Meinungen und Gefühle sich durch einen Fokuswechsel in

der Beschreibung draußen in der Welt erleben lassen.

Miteinander in sozialen Räumen

Das Thema dieses ersten Unterkapitels ist es, zu bestimmen, dass man Anderen

dank ihrer Fassaden »ansehen« kann,was sie erleben.Besonders in den Fokus rückt

dabei die Frage danach, was sie denken und fühlen. Sie ist deshalb für das vorlie-

gende Projekt von Interesse, da es ein notwendiger Schritt ist, die Meinungen und

4 Es wird hier also nochmals deutlich, weshalb die Betrachtung des Erlebens als Strukturzu-

sammenhang der bewussten Fähigkeiten der Menschen eine nicht nur eine theoretische

Überlegung ist, sondern einen Zusammenhang und eine Verbindung von Denken, Fühlen,

Wahrnehmen, Imaginieren und Handeln im Umgang mit Anderen und damit auch mit der

Welt bietet.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Als Andere unter Anderen

Gefühle anderer (mit-)erleben zu können, wenn es darum geht, die soziale Situa-

tion, das Miteinander von Anderen unter Anderen verstehen – oder besser noch:

beschreiben – zu können. Diese Form des Verstehens und Beschreibens der Ge-

fühle und Meinungen Anderer hat natürlich nicht den kontraintuitiven Anspruch,

immer und vollkommen korrekt zu verstehen, was Andere denken oder fühlen;

aber die Beschreibung des Miteinanders, die im Folgenden gegeben wird, soll die

Möglichkeit aufzeigen, warum wir uns nicht immer nur missverstehen können.

Drinnen und Draußen werden dafür als relational bestimmt, was nichts anderes

heißt, als dass etwas oder jemand (so trivial dies auch klingen mag) nur aus jeweils

einer bestimmten Perspektive drinnen, sei es in einer Wohnung, sei es in einem

Fokus, oder »innerhalb« meines Denkens und Fühlens oder außerhalb davon ist.

Diesen Beschreibungen soll durch diesen anschließenden Abschnitt (Miteinander in

sozialen Räumen) das systematische Gewicht gegeben werden, das ihnen erlaubt,

nicht nur trivial zu bestimmen, dass es in der Welt irgendeine Form von Verbin-

dung mit Anderen gibt, sondern dass sich das je eigene Erleben nur durch die Be-

schreibung möglicher Perspektivwechsel durch Andere aufzeigen lässt. Bevor also

mit den beiden Unterkapiteln (Der Alltag mit Anderen im Fokus und Im Horizont mit

Anderen) zum Fokus und Horizont der Anderen begonnen werden kann, wird in

diesem Abschnitt darauf verwiesen, dass das Verhältnis von Fokus und Horizont

ein grundlegend soziales Wechselverhältnis bedeutet: von etwas, was imHorizont

ist, zu etwas, was im Fokus ist und zurück. Dieser Wechsel zwischen Fokus und

Horizont ist durch Andere bedingt, sei er gedanklich, gefühlt, wahrgenommen,

innerhalb einer Handlung oder imaginiert. Der Wechsel im Erleben stellt sich kör-

perlich dar. Er manifestiert eine Fassade.

Von der Bewegung durch die Welt zur »Fassade« Der Wechsel zwischen Drinnen und

Draußen ist nur als Form einer Bewegung zu verstehen, an deren Ende etwas je-

weils entweder im Fokus oder im Horizont ist. Dies zu betonen, ist aus dem Grund

wichtig, da eine Beschreibung der Fassaden, die die Körper der Anderen darstel-

len, meinem Erleben intentional zugänglich sein muss. Dies gilt zumindest dann,

wenn die Anderen (und damit auch jede*r von uns selbst) in allen Bereichen des

Erlebens (Imaginieren, Denken, Wahrnehmen, Handeln, Fühlen) die Bedingung

unserer Wirklichkeit sind. Mit Goffman kann man diese These folgendermaßen

unterstützen: Er führt den Begriff der Fassade, als die »Darstellung des Einzelnen

[…], der regelmäßig in einer allgemeinen und vorbestimmten Art dazu dient, die

Situation für das Publikum der Vorstellung zu bestimmen«5 ein. Die Fassade ist

damit eine Mischung aus dem, was 1. gewollter Weise für Andere dargestellt wer-

den soll, 2. dem, was dieser Darstellung widerfährt (auf welche Widrigkeiten man

in einer Situation reagieren muss, um weiterhin das darzustellen, was man will);

5 Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 101

und 3. der Form, in der die Darstellung geschieht. Dieser dritte Punkt kann auch

anders formuliert werden, um die konkrete Bedeutung der Form aufzuzeigen: Die

Darstellungsform zeigt die sozialen Strukturen an, die eine*n dazu bestimmen,

eine bestimmte Darstellungsweise im Miteinander einer anderen vorzuziehen.

An einem Beispiel verdeutlicht heißt das Folgendes: Wenn ich durch die Stra-

ßen laufe und nicht angesprochen werden will, weil ich eilig zum Seminar muss

und zusätzlich einen Kaffee zum Mitnehmen kaufen will, dann sind diese Gedan-

ken Anderen in einer bestimmten Art und Weise dargestellt. Blicken sie auf mich,

dann sehen sie meine schnellen Bewegungen beim Kaufen, beim Laufen und eben

keine umherschweifenden Blicke meinerseits, als würde ich schlendern oder fla-

nieren.Was darin nicht offensichtlich liegt, ist der Grund für mein Verhalten. Dass

ich zum Seminar muss, kann daran nicht eindeutig erkannt werden. Es liegt außer-

halb des Horizontes der meisten Menschen, die meine Darstellung des Weges von

Zuhause zum Seminarraum erleben konnten und damit ebenfalls außerhalb des-

sen, was sie fokussieren könnten. Doch durch meine Kleidung, die Büchertasche

über meiner Schulter und dem Fakt, dass Jena eine Universitätsstadt ist, kann der

Gedanke bei ihnen in den Fokus rücken, dass ich auf dem Weg zur Universität

bin, obwohl sie mich nicht kennen – zumindest, wenn sie daran interessiert sind,

die Person zu betrachten, die an ihnen vorbeieilt. Schon diese kurze Beschreibung

lässt die Komplexität anklingen, die der Wirklichkeit des Erlebens entspricht.

Wendet man sich innerhalb dieses Beispiels der Bewegung als Indikator für

Drinnen und Draußen zu, da sich nur in Bewegung (also in einem Vorgang von

bestimmter Dauer) verorten lässt, von welchem Punkt aus für uns etwas im Mit-

einander als drinnen oder draußen erlebt wird. Daher lässt sich hier bestimmen,

dass durch die dreifache Abhängigkeit der Fassade (von mir, von Anderen und von

sozialen Strukturen) die Bedingung dafür gefunden werden kann, warum Ande-

re an meinem Erleben partizipieren können, obwohl man intuitiv davon ausgehen

würde, dass besonders die Gedanken und Gefühle von Anderen einem selbst nicht

zugänglich sind. Diese dreifache Abhängigkeit ergibt sich daraus, dass die Fassade

immer eine Form der Darstellung ist, wie es im Beispiel gezeigt wurde: Ich bin

als eilend in Erscheinung getreten. Nicht weil ich als eilend in Erscheinung treten

wollte, sondern weil bestimmte Formen sich zu Verhalten schon in den Ablauf mei-

ner Verhaltensweisen eingeschrieben haben, egal wie stark diese intendiert oder

willkürlich geschehen. Die Darstellung ist also immer eine Darstellung 1. von et-

was, 2. für jemanden, und 3. auf eine bestimmte Art und Weise. Das heißt, egal

wie man etwas erlebt, man stellt sich dabei für Andere auf eine bestimmte Art und

Weise dar, selbst wennman die Konventionen übertritt und so Andere verwundert.

Ob man will oder nicht – wenn ich durch die Straßen laufe, stelle ich für Andere

bestimmte Teile meiner Gedanken, Gefühle, Handlungen, Wahrnehmungen und

Imaginationen dar. Meine Fassade ist die Darstellung meines Erlebens für Ande-

re und die Fassaden Anderer sind die Darstellungen ihres Erlebens für mich und

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Als Andere unter Anderen

Andere. Durch die Darstellung liegt der Fokus auf der Art und Weise, wie etwas,

passiert und stellt damit die Verbindung zwischen eigenem Erleben und sozialen

Strukturen dar. Dies geschieht, weil die sozialen Strukturen, die als sich wieder-

holende Ablaufpläne bestimmt sind, die Form angeben, in der etwas erlebt wird.

Die hier vertreteneThese, dass sich dasjenige,wasman intuitiv in den Innenbe-

reich einer Person legen würde – nämlich ihre Gedanken und Gefühle – als Teil ih-

rer Fassade erleben kann, bedeutet auch, dass es unnötig ist, sich auf einen eventu-

ellen Innenbereich zu beziehen.Das »Äußere«, unser Ausdruck, unsere Gesten, un-

sere Mimik stellen unsere Gedanken, unsere Gefühle und damit neben den Hand-

lungen auch den gesamten erlebten Bereich einer Person dar.Was wir erleben, ver-

körpert sich notwendig, aber die Form, wie es verkörpert wird, ist kontingent. Das

ist der Grund, aus dem man hier einen Blick auf die Performativität werfen sollte:

Sie beschreibt die sich wiederholenden Bewegungen, welche die kontingente Form

der notwendigen Verkörperung annehmen.6 Gestützt werden kann dies mit Judith

Butlers Bestimmung der Verkörperung bzw. der Performativität aus ihrem Essay

Performative Akte undGeschlechterkonstitution – Phänomenologie und feministischeTheorie:

»Als intentional organisierte Materialität ist der Körper immer eine Verkörperung

von Möglichkeiten, die durch historische Konventionen sowohl konditioniert wie

beschnitten sind.«7 Was wir erleben, stellen wir nicht durch willkürliche Gesten,

Handlungen, Mimik etc. dar, sondern durch solche, die sich zu einem bestimm-

ten Teil auf »historische Konventionen« (soziale Strukturen) zurückführen lassen.

Mein Durch-die-Stadt-Eilen geschieht durch schnelle Schritte, einen klaren Blick

in Wegrichtung, beim Einkaufen durchs Blicken auf die Uhr etc. Der Blick auf die

Uhr ist jedoch nicht nur meine Versicherung, dass ich noch Zeit habe. Für Andere

drückt er aus, dass die Zeit für mich eine wichtige Rolle spielt. Dadurch, dass ich

wiederholt auf die Uhr schaue, können Andere erleben, wie es für mich ist, auf

die Zeit achten zu müssen: Es hetzt mich. Sowohl meine Gedanken an die Zeit als

auch mein Gefühl, gehetzt zu sein, sind Teil meiner Fassade. Mein Innenbereich,

mein Drinnen, und meine Fassade, mein Draußen, stehen nicht fest voneinander

getrennt, sondern sie sind aufeinander bezogen und stellen deshalb eine Relati-

on zu Anderen dar. Meine Darstellung ist dabei aber keine exklusive Schöpfung

meines Selbst, sondern sie ist abgeschaut, Teil von Konventionen und gleichzeitig

Veränderungen davon.

Um diese Relationalität theoretisch einzubinden, lässt sich mit Merleau-Ponty

auf zwei Begriffe verweisen, die Bewegungsrichtungen beschreiben und damit die

Bedeutung der Bewegung nochmals hervorheben. Eine geht von uns als Menschen

6 Vgl.: Gerald Posselt: Politiken des Performativen – Butlers Theorie politischer Performativität, in

Gerald Posselt, Tatjana Schönwälder-Kuntze & Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie

des Politischen – Kritische Lektüre, Bielefeld: transcript 2018, S. 47.

7 Judith Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution, S. 305.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 103

aus, weil wir uns aktiv in der Welt darstellende Andere sind. Die andere Bewegung

kommt auf uns zu,weil wir auch immer passiv erlebende Andere sind, denen etwas

widerfährt: Die erste Bewegung beschreibt Merleau-Ponty als zentrifugal, also von

einer Person intendiert, die zweite als zentripetal. Sie kommt auf einen Menschen

zu und ist damit nicht selbst intendiert.8 Sie kann aber, und dies ist der wichti-

ge Punkt, von jemand anderem gewollt oder zumindest von jemanden (absichtlich

oder unabsichtlich) verursacht worden sein. Wir widerfahren uns somit jeweils als

aktive und passive Andere unserer jeweiligen Vorhaben. Während meine Fassade

als durch die Stadt Eilender anderen widerfährt, widerfahren diese Anderen auch

gleichzeitig mir in meinem Erleben. Ich bemerke die Person, die noch schneller

an mir vorbeihetzt, jene, die mir fröhlich musikhörend entgegenkommt und mich

kurz durch ihr fröhliches Antlitz aus meinem Eilen herausholt, und die Person,

die das Auto fährt, das mich von meinem Weg abbringt, da ich nicht sofort über

die Straße gehen kann. Drinnen und Draußen werden somit nicht nur von einem

Menschen bestimmt. Sie sind relationale Bestimmungen, die nicht als starre Sei-

ten einer Grenze bspw. für einen Innenbereich der Menschen verwendet werden

können, oder wie Butler schreibt: »Wenn ich überhaupt eine Grenze habe, oder

wenn man sagen kann, dass eine Grenze zu mir gehört, dann ist das nur so, weil

ich von anderen getrennt bin. Umgekehrt ist diese Trennung die Bedingung der

Möglichkeit, zu anderen in Beziehung zu treten.«9 Gerade, weil die Intentionalität

als Bezug zu Anderen und zur Welt nicht im Menschen liegt, sondern als Bestim-

mung der bewussten Fähigkeiten der Menschen in derWelt bei Anderen durch ihre

Performativität erscheint, erhält sie ihre volle Geltung durch die sich wiederholen

müssende Darstellung des Erlebens. Salopp gesagt: Drinnen und Draußen bedeu-

ten also nicht für alle immer die gleichen Seiten einer Grenze. Sie sind relational.

Gerade weil sich das Erleben durch die verschiedenen Bewegungen in derWelt,

die Wahrnehmungen, das Fühlen und die Handlungen und durch verschiedene

Meinungen, Imaginationen und Gedanken verändert, wird deutlich, inwiefern die

Horizonte und Fokusse und damit der Wechsel zwischen Drinnen und Draußen

gedacht werden können: Sie beschreiben räumliche und zeitliche Veränderungen,

die das Erleben der Anderen und das je eigene in Bewegung halten. Auch bei dem

Weg zur Universität, der als von mir ausgehender, als zentrifugaler Fokus bezeich-

net werden kann, stellt sich darin dar, wie ich mich durch die Stadt bewege. Sie

wird sowohl durch den offenen Kaffeebecher inmeiner Hand und nochmehr durch

die Anderen, an denen ich vorbeilaufe, gleichzeitig zentripetal verändert oder er-

halten. Das Ausweichmanöver, bei dem ich weder Kaffee verschütten noch eine

andere Person anrempeln will, ist eine Veränderung meines Fokus durch Andere,

8 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 499.

9 Butler: Krieg und Affekt, S. 26f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Als Andere unter Anderen

die einem im Horizont widerfahren. Der Fokus wird Nicht-Anrempeln und Nicht-

Verschütten, während der Horizont der Weg zur Universität wird. Auf meiner Fas-

sade stellt sich nun beides dar: Dass ich niemanden anrempeln will, zeigt sich in

geschickten Bewegungen zwischen Anderen hindurch, abrupte Stopps und ent-

schuldigende Gesten. Der Weg zur Universität bleibt, wie oben schon beschrieben,

jedoch auch durch meine Kleidung, die Wahrscheinlichkeit in einer Universitäts-

stadt zur Universität zu laufen, und mir vielleicht begegnende Freunde oder Be-

kannte, die wissen, wohin ich gehe, Teil meiner Fassade. Das eine ist mein Fokus

und das andere mein Horizont auf der erlebbaren Fassade. Was als Fokus oder

Horizont gesehen wird, hängt von der Stärke der Darstellung und der Intensität

dessen ab, was Andere sehen wollen.

Ein unbehagliches Beispiel dafür kann die Zuschreibung sein, dass die Fassade

abwertend als »schwuchtelig« aufgefasst wird.10 Die geschickten Bewegungen, die

beim Ausweichen vor Anderen ausgeführt wurden, sind dieselben oder ähnliche,

die dazu geführt haben, dass diese Fassade von Anderen als die einer »Schwuch-

tel« bestimmt wurde, um dadurch eine Distinktion und Abwertung zu erreichen.

Diese Zuschreibung geschieht dabei nicht notwendig, weil es eine offensichtliche

Vorliebe bei Sexualpartner*innen gibt, sondern weil es das Nicht-Einverstanden-

Sein mit der ganzen Person und dem gesamten Auftreten ausdrückt. Die Anderen

wollen im Gang, in der Haltung, den Gedanken und den Gefühlen, also auf der

Fassade, eine Schwuchtel erkennen. Sie fokussierten sich so sehr darauf, dass der

Horizont der sonstigen Tätigkeiten völlig verloren geht. Dieser Gedankengang und

die damit verbundene Beurteilung der Fassade können sich über die Zeit sowohl

bei einem selbst als auch bei anderen verändern und müssen nicht beständig Teil

des alltäglichen Erlebens und Erlebtwerdens sein. Gedanken, Fokusse und Hori-

zonte können wechseln, sich verschieben und genau deswegen miterlebt werden,

egal wie angenehm oder unbehaglich sie sind.

Die Fassaden sind deshalb nicht allein durch die Vorhaben und Entwürfe der

einzelnen Menschen zu erklären, sondern sie sind auch zu einem Teil durch so-

ziale Strukturen bedingt. Die Fassaden werden also dadurch zu Horizonten oder

zum Fokus für jemanden, weil Menschen sich durch die Welt bewegen, die Welt

leiblich gebunden erleben und dieses Erleben (und damit sich selbst) performativ

darstellen. Durch die Fokussierung dessen, was im Horizont liegt, sei es dadurch,

dass mich jemand anrempelt und ich fast meinen Kaffee verschütte, ich den Kaf-

fee also wieder stärker fokussiere und die Gedanken an das Seminar wieder in den

Horizont fallen, oder durch eigene Entwürfe wird die gegebene Welt zeitweise ge-

ordnet. Genauso geschieht es auch durch die Zuweisung der Fassade »Schwuchtel«

10 Dabei ist die Bezeichnung »Schwuchtel« ganz offensichtlich keine Deskription für ein be-

stimmtes und klares Verhalten, sondern eine Abwertung, eine Beleidigung für ein Verhalten,

das nicht klar und eindeutig in das Schema passt, wie man sich verhalten soll.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 105

und deren Zurückweisung. Es entstehen individuelle Fassaden aus Fokussen und

Horizonten in der kontingentenWelt. Die Bedingung dafür, dass Gedanken in den

Fokus rücken ist, dass die Welt und Andere sowohl Teil der je eigenen Darstellung

sind als auch, dass sie das Publikum sind, dem etwas dargestellt wird. Damit diese

Fassaden in einer Fokussierung durchdacht werden können, müssen die Anderen

und die Welt aber als Zuschauer auch diskret sein können, das heißt, dass sich das

einem Entgegenprallende bzw. das Zentripetale zeitweise zurückhält.

Für meine Darstellung der Intentionalität als Fassade heißt das zusammenfas-

send: Das Fokussieren versteht sich als Bewegung der Wahrnehmung (Intentiona-

lität) beim Berühren eines Steins (Darstellungsform), des Denkens beim Begreifen

eines Steins als Kieselstein, des Handelns beim Werfen des Steins, des Fühlens

beim Sich-Ekeln vor dem Stein und des Imaginierens bei der Vorstellung einer

Sandburg. Und schließlich wird hier auch das Thematisieren als Akt der Reflexion

als Bewegung verstanden, bei dem sich das Denken bspw. auf sich selbst richtet

und erkennen kann, dass man einen Kieselstein in der Hand hält, den man weg-

wirft, weil man sich vor ihm ekelt und sich dabei auch noch vorstellen kann, er träfe

eine Sandburg.11 Ob sie wohl einstürzt? Wird es die Erbauer*innen ärgern? Haben

wir ausgemacht, dass ich werfe? Unsere Darstellungen beziehen sich aufeinander.

Sie bilden Achsen zwischen uns.

Die Verschiebung von Denkachsen Anschließend an diese Überlegungen des Wechsels

zwischen Fokussen und Horizont möchte ich die gerade ausgeführte These erwei-

tern, dass sich alle Bereiche, die erlebt werden – also auch das Denken und die Ge-

fühle – performativ auf der Fassade der Menschen darstellen und damit von ande-

ren erlebt werden können: Hier soll es nun nicht mehr darum gehen aufzuzeigen,

dass wir Gefühle, Gedanken, Handlungen, Wahrnehmungen und Imaginationen

auf ihrer Fassade erleben können, sondern darum, Einstellungen, also Gedanken

und Gefühle von Anderen übernehmen zu können und Andere die eigenen. Es geht

also darum, zu bestimmen, wie sich Denkachsen verschieben, bzw. Perspektiven über-

nommen werden. Dies geschieht auf Grundlage der These, dass diejenigen, die

etwas erleben, die eigenen und anderen Fassaden selbst performativ mitstruktu-

rieren: Sie stellen dar, was erlebt wurde. Dadurch rufen sie Antworten hervor, auf

die sich bezogen wird. So entsteht aus der Darstellung der Intentionalität ein Hin

und Her von Antwort und Antwort: »Die Antwort liegt nicht fertig vor, sie ist mehr

oder weniger zu erfinden; sie wird gegeben oder verweigert, ausgehend von dem,

was mich affiziert oder ausdrücklich an mich appelliert.«12 Unter der Betrachtung

11 Diese Beschreibung wurde teilweise von Sartres Romanfigur Antoine Roquentin aus Der Ekel

inspiriert. Vgl. Jean-Paul Sartre: Der Ekel, Reinbek b.H.: Rowohlt 2013, S. 194.

12 Bernhard Waldenfels:Erfahrung, die zur Sprache drängt – Studien zur Psychoanalyse und Psycho-

therapie aus phänomenologischer Sicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019, S. 258.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Als Andere unter Anderen

der einzelnen bewussten Fähigkeiten zeigt sich dabei ihre Darstellungsform als

Bezug zu Anderen auf der Fassade; die Form der Fassade ist es, die appelliert und

affiziert. Somit schlägt sie eine unhintergehbare Brücke zu Anderen und deren

Fassaden und dadurch zu ihren Gedanken: Zwischen meinem Denken und dem

Denken Anderer bestehen verschiedene Achsen, die durch die Beziehung unserer

Fassaden zueinander entstehen. Sie antworten mal direkter, mal indirekter auf-

einander. Wir geben einander immer Antworten, nie vollständige Antworten, aber

Antworten; und im besten Fall im Wissen, nicht vollständig antworten zu können,

weil wir nicht wissen, was Andere hören wollen; wir verstehen zumeist aber die

Richtung.

Das Verhältnis von Antwort und Antwort ist deshalb eines, das sich verpasst.

Selbst wenn ich der Meinung bin, genau zu wissen, was jemand anderes hören

will und ich genau das sage oder mich dementsprechend verhalte, liegt doch so-

wohl mehr als auch weniger in der jeweiligen Antwort, als es müsste: mehr, weil

ich denke, die Gedanken der anderen Person vorwegzunehmen und sie ihr damit

auch erst mitgebe (ich erfahre durch meinen Umgang mit der Person nicht, ob

meine Ahnung wirklich ein Wissen war), und weniger, weil ich die Gedanken der

anderen Person dadurch auf schon bekannte Aspekte zurückführe. Oder, wie Wal-

denfels schreibt: »[Es] besagt, daß das, was uns überraschend widerfährt, zu früh

kommt, gemessen an unseren Vorwegnahmen und Vorkehrungen, und daß umge-

kehrt unsere Antworten zu spät kommen, gemessen an dem, was uns zustößt und

entgegentritt.«13 Die von mir gegebene Darstellung des Antwortens komplemen-

tiert diejenige von Waldenfels in diesem Zitat. Er beschreibt, warum das Antwor-

ten auf etwasWiderfahrenes zu spät kommt undmeine Darstellung zeigt an, wann

das Antworten in Bezug auf Andere zu früh kommt. Die Denkachsen als Beispiel

sind also Brücken zu Anderen, die sich schon deswegen in Bewegung befinden,

weil unsere Antworten sich in diesem Prozess jeweils verpassen. Ein Widerfahrnis

wie die Überraschung, die ich empfinde, wenn jemand in einer Situation, in der er

Schwuchtel genannt wurde, nicht einfach ignoriert, dass es passiert ist, sondern

sich umdreht und kusshandwerfend antwortet: »Hast du meinen Namen seit heu-

te Morgen schon vergessen, Mausi?«, zeigt, dass jede meiner Antworten in dieser

Situation zu spät kommt. Die Reaktion auf den Zuruf hingegen zeigt, dass diese

Schlagfertigkeit zu früh kommt, als dass die abwertende Zuschreibung unerwartet

wäre. Es ist vielleicht nie klar, wann genau sie eintritt, und sicherlich überrascht

sie je nach Ort und Umgebung mal mehr und mal weniger, aber diese Antwort

kommt in doppelter Hinsicht zu früh; zum einen für die Person, die diesen Ausruf

abwertend nutzt, weil dadurch ihr Ziel verfehlt wird, und zum anderen für alle, die

diese Darstellung erleben, da die Schlagfertigkeit bedeutet, in gewisserWeise »ein-

geübt« zu haben, auf Abwertung zu reagieren. Es kann als eine performative Ver-

13 Ebd., S. 258.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 107

körperung bestimmter Antworten, die häufig gegeben werden mussten, bestimmt

werden. Gerade dies zeigt jedoch, dass wir jeweils Standpunkte und Ansichten An-

derer im Antworten übernehmen müssen. Dieses Phänomen der Responsivität ist

eines, das sich ohne Andere nicht denken lassen würde.

Was es daran anschließend heißt, die eigenen Denkachsen zu verschieben,

zeigt sich sehr gut in Sissi Taxʼ Gedicht eine hergerichtete und fertiggemachte haltung.

In ihm beschreibt sie verschiedene Blickrichtungen auf sich selbst und – in der

Terminologie Goffmans – die Veränderung der eigenen Fassade in Bezug auf das

Denken Anderer:

OBWOHL ODER DA ICH ES ZU NICHTS GEBRACHT HABE, RICHTE ich mich

manchmal her oder gehe mich bisweilen einfach herrichten. vielleicht, um nach

etwas auszuschauen. daß ich es zu nichts gebracht habe, ist mir manchmal

anzusehen. bisweilen ist es mir auch nicht anzusehen. ob obwohl oder da ist

ebenso, doch anders, wiemanchmal oder bisweilen unentscheidbar. hergerichtet

schaue ich dann aus wie eine, die es zu nichts gebracht hat, oder wie eine, die es

doch zu etwas gebracht haben könnte, je nachdem, wie mein aussehen gerade

angesehen ist oder angeschaut wird. je nachdem, ob ich von denen angeschaut

werde, die selber gerne ein ansehen hätten oder gerne selber angeschaut werden

würden, oder ob ich von denen angeschaut werde, die selber ein ansehen haben

oder selber angeschaut werden würden, nach etwas ausschauen möchte, was

in deren augen dann so ausschaut, als hätte ich es zu etwas gebracht, richte

ich mich anders her als für diejenigen, die mich von vornherein anschauen wie

eine, die ausschaut, als hätte sie es zu nichts gebracht. in manchen momenten

versuche ich, weder von den einen noch von den anderen für eine von den einen

oder eine von den anderen gehalten werden zu können. das ist die schwierigste

aller haltungen. wenn es mir nicht gelingt, sie einzunehmen, halte ich mich

für eine, die glaubt auszuschauen wie eine, die nach nichts ausschaut. wenn es

mir nicht gelingt, sie einzunehmen, halte ich mich für eine, die glaubt wie eine

auszuschauen, die nach etwas ausschauen möchte. die einfachste haltung ist die

unhergerichtete. wie ich in ihr ausschaue, weiß ich nie. ich nehme sie ein, wenn

ich glaube, daß mich niemand sieht, ich nichts mehr vor mir, also alles schon

hinter mir habe und demgemäß schön aus der wäsche schaue. in dieser haltung

beginne ich, mich fertigzumachen fürs ausgehen. unhergerichtet fertiggemacht

gehe ich, trotzdemoder deshalb und obwohl oder da ich nieweiß, wie ichwirklich

ausschaue und wie es sich je ausgehen soll, sogar oft aus.14

Die in diesem Gedicht beschriebenenWechsel zwischen »Außen-« und »Innenper-

spektive« anhand des eigenen Darstellungsversuchs zeigen deutlich die Möglich-

keit, im eigenen Erleben und Denken – wenn sich das Entgegenprallen der Ande-

14 Sissi Tax:manchmal immer, Graz/Wien: literaturverlag droschl 1995, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Als Andere unter Anderen

ren und derWelt zurückhält – zwischen verschiedensten Perspektiven auf sich und

auf Andere hin und her zu wechseln; die Denkachsen zu verschieben. Sie werden

als Differenzen verstanden, wie sie Bernhard Waldenfels in Der Stachel des Fremden

beschreibt. Die Perspektivwechsel ermöglichen beim Verschieben der Denkachsen

dadurch, dass es nie nur einen Fokus oder Horizont auf der Fassade gibt, eine Viel-

heit an Unterschieden, die erlebt und gedacht werden können. Waldenfels schafft

es, in dem nachfolgenden Zitat in aller Kürze darzulegen, warum der Perspektiv-

wechsel zwischen Drinnen und Draußen in der Wirklichkeit eine Bedeutung hat.

Wir sind immer räumlich verortet, was heißt, dass wir immer in einem Hier und

Jetzt sind. Aber – und das meint Waldenfels, wenn er wie in dem nachfolgenden

Zitat davon spricht, dass wir nicht wie ein Ding, aber auch nicht wie eine Idee

existieren –: Wir sind zwar immer an einem bestimmten Ort, aber wir sind nicht

an ihn gebunden, wir können uns bewegen und von einem Hier zu einem Dort

gelangen. Genauso beweglich ist nun auch das Denken und die Darstellung des

Erlebens auf der Fassade: Man stellt niemals etwas so vollständig dar wie ein rei-

nes Objekt, aber man kann auch nicht nicht in Erscheinung treten, wie es einer

reinen Idee vielleicht möglich wäre. Oder noch anders – die Wirklichkeit, die sich

durch Andere manifestiert, ist das Vorfinden von Unterschieden, auf allen Ebenen

des Erlebens:

Ein leibliches Wesen, das sich in einer Welt befindet und bewegt und sich auf

dieseWeise eineWelt schafft, ist niemals im Raumwie ein Ding, noch außerhalb

des Raumes wie eine bloße Idee. Reines Ding und reine Idee sind nur als Grenzfäl-

le denkbar; mit der Aufhebung der Differenz von Drinnen und Draußen würden

Selbst und Welt auf ein Nichts zusammenschrumpfen.15

Es ist der Unterschied zwischen dem Erleben von unbelebten Gegenständen und

unbelebter reiner Ideen im Gegensatz zum Erleben der Anderen, durch den Drin-

nen und Draußen als Beschreibungsdimensionen für die Wirklichkeit notwendig

werden. Der Unterschied tritt doppelt zu Tage: Zum einen unterscheiden sich das

Erleben von Gegenständen und das von Anderen dadurch, dass erstere starr und

unbeweglich das sind, was sie sind, während die Anderen sich in derWiederholung

erst ihre Darstellung schaffen und beständig neu erschaffen.DieWiederholung en-

det nie dort, wo sie begonnen hat. Sie ist instabil.16 Zum anderen ergibt sich, wie

im letzten Sinnabschnitt und durch das Gedicht von Sissi Tax gezeigt wurde, eine

Vielzahl an Unterschieden in der Darstellung der jeweiligen Körper und der Per-

spektiven auf sie. Dies führt bei einer Fokussierung dieser Unterschiede dazu, dass

15 Bernhard Waldenfels: Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S. 37.

16 Vgl. Silvia Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion. Phänomenologie der Geschlechtlichkeit bei

Beauvoir, Irigaray und Butler, München: Wilhelm Fink 2010, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 109

die erlebten Unterschiede mein je eigenes Denken bestimmen. Sie rufen Zustim-

mung, Ablehnung oder Neutralität hervor und geben somit Anlass, die eigenen

Denkachsen zu verschieben: Man antwortet auf Antworten.

Um diese Beschreibung ergänzt, versteht sich nochmals besser, warum Drin-

nen und Draußen Relationen sind, die die Differenzierung in Fokus und Horizont

durch Bewegungen im Erleben darstellen: Drinnen und Draußen beschreiben Dif-

ferenzen, die sich in einer »chaotischen«, mannigfaltigen, miteinander geteilten

Welt abzeichnen. Die Welt charakterisiert sich gerade deshalb durch ein Überan-

gebot möglicher Perspektiven, weil es nicht nur den Horizont und den Fokus einer

Person in der Welt gibt, sondern die Horizonte und Fokusse aller anderen Men-

schen, die sich auf ihrer Fassade darstellen. Aus der Betonung der Sozialität lässt

sich an dieser Stelle auch bestimmen, dass die unterschiedlichen Fokusse, die ei-

ne Person haben kann, nicht nur aus ihren zentrifugalen Absichten entstehen; im

Gegenteil ist jede Absicht und jeder Fokus immer auch direkt (im Gespräch) oder

indirekt (wenn ich erlebe, wie mich jemand erlebt) durch Andere mitbestimmt. So

ist die hier bestimmte Vielheit der Fokusse und Horizonte unsere Wirklichkeit.

D.h. – um auf die Bestimmung der Fassade vom Beginn dieses Kapitels zurückzu-

kommen –, dass sich auf unseren Fassaden eineMischung aus Fokussierung durch

Andere, eigener Fokussierung und dem jeweiligen Horizont unter sozialen Struk-

turen darstellt.Goffman beschreibt dies folgendermaßen: »Von anderen durchsetzt

der Einzelne gewöhnlich seine Tätigkeiten mit Hinweisen, die bühnenwirksam ihn

bestätigende Tatsachen illustrieren und beleuchten, welche sonst unbemerkt oder

undeutlich bleiben könnten.«17 Der notwendige Darstellungsprozess der eigenen

Intentionalität, den es braucht, um an Anderen erleben zu können, was sie erle-

ben, gestaltet sich durch eine Rücksichtnahme darauf, wie das eigene Erleben für

Andere wirkt und wirken soll (direkte Bezugnahme), wobei diese Wirkung nicht

durch rein subjektive oder völlig spontane Verhaltensweisen geschieht, sondern

durch »bühnenwirksame Hinweise«. Es geht also um Verhaltensweisen, die wie-

derum nicht aus einer reinen Spontaneität oder aus dem Nichts heraus entstehen,

sondern sich an schon erlebte Verhaltensweisen Anderer anschließen (indirekte Be-

zugnahme durch soziale Strukturen), die etwas ähnliches darstellen wollten. Auf

allen Ebenen der Fassade finden sich damit die genannten direkten und indirek-

ten Bezüge zu Anderen als Differenzen; als Differenzen, die dennoch Antworten

auf Andere sind.

Differenzen zeigen somit nicht notwendig unüberwindbare Grenzen an, son-

dern Wechselverhältnisse, die Grenzen überschreiten: Durch die Bewegungen des ei-

genen Leibes ist jede Grenze, die sich am Horizont des Erlebens abzeichnet oder im Fokus

erscheint, auch eine die – wortwörtlich – überschritten werden kann. (Wie groß die An-

strengung dafür auch sein mag, es bleibt möglich.) Gehe ich aus dem Haus, so be-

17 Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Als Andere unter Anderen

wegt sich der Bereich der Welt, den ich in meinem Horizont erlebe, aus den Gren-

zen des Zimmers hinaus auf die Straße. Mit jedem Schritt rückt etwas Hörbares

(das Vogelgezwitscher, das Quietschen eines nicht geölten Rades), etwas Sichtbares

(die Anderen, das Café), etwas Riechbares (der Duft von frischem Kaffee, der Ge-

stank von abgestandenem Frittierfett), etwas Denkbares (der Stress Anderer, die

an mir vorbeieilen, die Gedanken über Politik, die auf einem Plakat stehen) aus

der Welt außerhalb meines Horizontes in mein Erleben. Etwas, was vorher noch

nicht in meinem Horizont war, wird zu etwas, das ich fokussieren, was ich refle-

xiv zum Thema machen kann. Dieser Bezug in den Wechseln der Horizonte und

Fokussierungen muss sich – der These dieses Abschnitts nach – auf meiner Fassade

darstellen. Genau dies geschieht durch das Zusammenzucken bei bestimmten Ge-

räuschen, das Naserümpfen bei Gerüchen, die in Falten gelegte Stirn, das abrupte

Stehenbleiben, um nur einige Darstellungsformen zu nennen.Doch dieThese trägt

sogar noch weiter, denn es geht nicht nur darum, dass sich das Erlebte darstellt,

sondern darum, dass in der Art und Weise des Erlebens immer schon die Ande-

ren mit dargestellt werden. Die Art und Weise, in der ich zusammenzucke – die

Schultern hochziehen und den Kopf nach vorne schieben, ohne mich umzudrehen

–, deutet an, dass ich keine »Gefahr« hinter mir erwarte, sondern nur vor dem

Geräusch in Deckung gehe. Darin sind die Anderen nicht nur als geräuscherzeu-

gende Teil meiner Erwartung, nein, dieses Zusammenzucken findet sich genauso

auch bei meiner Mutter wieder, sie ist als Andere Teil meines Verhaltens.

Und genau dies geschieht auchmit geringerer oder höherer Intensität, je nach-

dem, wie stark sich das neu Erscheinende in den jeweiligen Fokus drängt. Formen

der Darstellungen sind demzufolge so variabel wie die Arten und Weisen, durch

die bewussten Fähigkeiten auf die Welt Bezug zu nehmen. Es können 1. emotiona-

le Darstellungen wie Verwunderung oder Abscheu, 2. ausweichende Bewegungen

als Handlungsdarstellungen, 3. Änderungen der Blickrichtung als Darstellung des

Wahrnehmens, 4. die Vorstellung eines Unheils oder einer mythischen Erklärungs-

form als imaginative Äußerung oder 5. das Denken an eine bestimmte These sein.

Sich hier vorzustellen,wie ein verändertes Erleben die ersten drei benannten Punk-

te auf der jeweiligen Fassade zur Darstellung bringt, ist relativ trivial. Beim Den-

ken und Imaginieren ist es nicht so offensichtlich, doch auch diese intentionalen

Beziehungen in der Welt zu Anderen lassen sich in Mimik und Gestik vorfinden,

wenn auch nicht so offensichtlich wie bei den anderen drei Formen. Die Eigenheit

von Imagination und Denken ist, dass sie Vermittlungsformen sind, die selbst nur

als Vermittlung dargestellt werden können. Wo Handlungen, Gefühle und Wahr-

nehmungen als direkte Antworten auf die Welt erlebt werden, erlebt man die Ge-

danken und Imaginationen vermittelt durch die Verhaltensweisen. Diese sind aber

immer eine deutliche Bezugnahme zu Anderen. Es zeigt sich hier, warum die Be-

schreibung der bewussten Fähigkeiten in einem Strukturbegriff (dem Erleben) zu-

sammengeführt wurde: Nur durch die verschlungene Bezugnahme der bewussten

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 111

Fähigkeiten aufeinander lässt sich das Verhalten als komplexe Darstellung verste-

hen, die die jeweils Anderen füreinander in ihrer Eigenständigkeit erlebbar macht.

Sieht man ein trauriges oder fröhliches Gesicht, dann ist die Vermutung, dass

auch die Gedanken oder Vorstellungen der Person gerade einen solchen Bezug ha-

ben, nicht weit hergeholt. Natürlich kann man diese Form der Vermittlung ver-

bergen, jedoch ist allein die Möglichkeit, in der indirekten Mitteilung über Gestik

und Mimik die Gedanken und Imaginationen Anderer mitzuerleben, eine Wirk-

lichkeit, die nicht geleugnet werden kann; und nicht darzustellen, was man gerade

denkt oder imaginiert, ist immer noch eine Darstellungsform. Dass diese indirek-

te Form im Gespräch direkt dargestellt werden kann, unterstützt außerdem die

These, dass die intentionalen Strukturen immer in einer bestimmten Struktur er-

scheinen müssen. So ist jedes Erleben das Überschreiten des davor vorhandenen

Horizontes zu einem anderen. Oder anders formuliert: Man überschreitet mit je-

der Bewegung den Horizont des Erlebens, wobei man den Anderen, denen man

begegnet, die eigene Perspektive entgegenbringt und diese wiederum ihremir, wo-

durch eine Wechselwirkung zwischen einander unvermeidlich wird.

Dadurch, dass das Erleben also nicht nur meines ist, weil es sich immer in Be-

zug auf Andere darstellt, gibt es unzählige Perspektiven, die mehr oder weniger

auf andere antworten; oder wie Butler in Bezug auf die Geschlechtszugehörigkeit

schreibt: »Meine Situation hört nicht auf, meine zu sein, bloß weil sie auch die Si-

tuation von jemand anderem ist, und meine Handlungen, so individuell sie auch

seinmögen, reproduzieren doch auf verschiedeneWeisen die Situationmeiner Ge-

schlechtszugehörigkeit.«18 Die Geschlechtszugehörigkeit exemplifiziert nochmals

sehr deutlich den Gedanken der dreifachen Abhängigkeit der Fassade: Wie mei-

ne Geschlechtszugehörigkeit erlebt wird, hängt von meiner Darstellung innerhalb

sozialer Strukturen ab, die ich reproduziere, und wie diese Fassade durch die Per-

spektiven Anderer und deren Fassade gespiegelt wird. Die Komplexität, die daraus

für die alltäglichsten Situationen unseres Lebens erwächst, zeigt auf, wie man von

der Annahme, das Erleben Anderer erleben zu können, zu einer Einsicht in die so-

zialen Strukturen und die Bedingtheit der Intentionalität durch Andere kommt:

Mein Erleben ist mein Erleben für mich und für Andere, weil jedes Erleben sich als

intentional in der Welt verortet verkörpern muss. Das Erleben jeder Person stellt

sich in der Welt dar und steht somit zwischen Anderen und wird von ihnen beein-

flusst. Diesen Aspekt habe ich hier mit Goffman und Butler als performative Dar-

stellung der Intentionalität als Fassade bezeichnet und durch Waldenfels als Form

des Antwortens bestimmt. Diese These soll am Beispiel des Denkens im nächsten

Sinnabschnitt exemplifiziert werden und wird damit wie folgt umformuliert: Das

Denken einer Person ist nicht notwendigerweise und nicht vollständig vomDenken

18 Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution, S. 307.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Als Andere unter Anderen

einer anderen Person getrennt, da sich das Denken jeweils füreinander darstellt,

damit voneinander abhängt und aufeinander antwortet.

Die eigenen Gedanken besetzt von Anderen Nach dieser Vorarbeit ist es nun sinnvoll,

noch weiter zu spezifizieren, wie die Erlebbarkeit der Gedanken Anderer, die von

uns verschieden sind, beschrieben werden kann. Ein besonderes Augenmerk liegt

dabei auf den permanent präsenten Veränderungen, die durch die Gedanken An-

derer im eigenen Erleben eintreten. Sie können als Phänomene alltäglich erlebt

werden, weil es stimmt, was Waldenfels in seinem Aufsatz Im Labyrinth des Alltags

schreibt: »Die Welt des Alltags gehört jedem und keinem.«19 Es sollte somit in-

nerhalb einer Theorie, die sich mit den Bedingungen der Wirklichkeit in sozialen

Situationen beschäftigt,möglich sein zu bestimmen, inwiefern die eigenen Gedan-

ken durch Andere bedingt sind, da sie – folgt manWaldenfels – im Alltag allen und

keiner*m gehören. Denn im Denken lassen sich vorhandene Meinungsdifferenzen

zwischen Anderen sowohl verfestigen als auch abbauen:Manwertet etwas als nega-

tiv, als positiv, akzeptiert oder verurteilt andere Standpunkte oder überwindet die

Differenzen der Meinungen. All diese Möglichkeiten bestehen als Antworten im

Miteinander. Hier wird nun beschrieben, was es bedeutet, dass sie bestehen und

dass sie sich auf der Fassade darstellen. Mit Waldenfels lässt sich dieser Gedan-

kengang durch die Bezugnahme auf die schon ausgeführten Wechselbeziehungen

zwischen Drinnen und Draußen folgendermaßen beginnen:

Die Denkachsen verschieben sich, sobald wir Drinnen undDraußenwirklich beim

Wort, das heißt, im räumlichen Sinne nehmen. Denn alsbald zeigt sich, daß bei

zwei Wesen, die im Raumewie in einem Behälter vorkommen und sich voneinander

abgrenzen oder aneinandergrenzen, niemals das eine drinnen, das andere drau-

ßen ist.20

Wendet man dieses Zitat auf das Denken Anderer an, dann bedeutet dies, dass

die Gedanken der Anderen niemals komplett außerhalb meines Erlebens sein kön-

nen, weil sie ausschließlich in ihnen, bspw. »in ihrem Kopf«, im »Unterbewusst-

sein« oder ähnlichen Chiffren für unzugängliche Orte wären. Entgegen Theorien,

die eine Unzugänglichkeit oder einen Pessimismus gegenüber der Erlebbarkeit der

Gedanken Anderer postulieren, wird hier von gelingenden und positiven Formen

ausgegangen, die das Erleben der Gedanken Anderer imMiteinander plausibel ma-

chen.Die pessimistischen Perspektiven sind inmehreren Philosophien bereits aus-

formuliert.21 Dieser optimistische Standpunkt hingegen gründet sich darauf, dass

19 Bernhard Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 153.

20 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 29f.

21 Welche Theorien zeichnen ein pessimistisches Bild? Von den bisher hier genannten vor allem

Sartre in Das Sein und das Nichts. Sein sieht die Anderen als Abflüsse unserer Freiheit, die

eine*n objektivieren. Vgl. Weismüller: Zwischen analytischer und dialektischer Vernunft, S. 18f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 113

wir immer schon durch das Erleben in der Welt mit Anderen sind, wie es sowohl

im ersten Hauptteil der Arbeit als auch in diesem Kapitel schon betont wurde.

Wir leben in bestehenden, kontingenten Grenzen und sozialen Strukturen, weil

wir immer mit anderen Menschen und ihren Gedanken in derselben Welt leben.

Diese gemeinsame Welt ist der Ausgangspunkt, von dem aus etwas in unseren

Horizont tritt, fokussiert wird oder in den Fokus drängt, zum Thema einer Re-

flexion werden kann und uns deshalb zugänglich ist, weil die Intentionalität als

Fassade zur Darstellung kommt. Es mag also noch so kontraintuitiv für manche

klingen, aber auch das Denken und die Gedanken einer Person schreiben sich auf

der Fassade der Körper ein. Dies geschieht dabei nicht auf eine willkürliche, ei-

ne von Anderen unbegreifbare Art und Weise, sondern durch sich wiederholende

Verhaltensweisen, Gesten und Mimik. Die Urheber*in dieser Verhaltensweisen ist

nun nicht jede*r selbst, sondern sie sind vorgefunden und wiederholt. Die hier be-

schriebene performative Darstellung der Gedanken und des Denkens auf der Fas-

sade »ist demzufolge kein einmaliger »Akt«, denn sie ist immer die Wiederholung

einer oder mehrerer Normen; und in dem Ausmaß, in dem sie in der Gegenwart

einen handlungsähnlichen Status erlangt, verschleiert oder verbirgt sie die Kon-

ventionen, deren Wiederholung sie ist.«22 Es geht also nicht um eine direkte Zu-

ordnung bestimmter Gedanken zu eindeutigen Darstellungsformen, sondern um

die generelle Verkörperung von Gedanken.

Die direkteste Form dieser Verkörperung ist das Aussprechen oder Aufschrei-

ben der Gedanken, die man hat. An dieser Stelle muss dazu wohl keine lange Be-

schreibung hinzugefügt werden, die erläutert, wie Gedanken in Schrift dargestellt

werden können, da die Tatsache, dass ich diesen Text schreibe, mit ihm meine Ge-

danken darstelle und mitteile, ein ausreichendes Beispiel sein sollte. Man hat also

ganz offensichtlich die Möglichkeit, sich Anderen direkt mitzuteilen. Worauf hier

jedoch in der Beschreibung durch die Betonung der Performativität besonders ge-

achtet werden soll, ist der Fakt, dass sich die Gedanken auch implizit mitteilen,

dass sie in den Gesten, der Mimik, in der Art und Weise wie ich handle, und der

Tatsache, dass ich handle, vermittelt erscheinen und sich somit auf der Fassade der

Menschen darstellen. Aus dieser Beschreibung lässt sich nun nicht herleiten, dass

ich, wenn man nur genau genug beobachten würde, jeden Gedanken Anderer ken-

nen könnte. Es braucht aber auch in der alltäglichen Interaktion keinen Sherlock

Holmes, um in den meisten Fällen richtig zu vermuten, was und woran jemand

denken könnte. Wir verstehen uns sehr häufig, auch wenn dies durch die Male

Ein anderes Beispiel ist Heidegger, bei ihm gestaltet sich jedoch der Pessimismus anders.

Er beschreibt den Menschen, wie gesehen, als eigentlich solipsistisch, was uns im Angesicht

derWirklichkeitmit Anderen zusammen zu leben, nur eine pessimistischeHaltung erlauben

würde.

22 Judith Butler: Körper von Gewicht, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Als Andere unter Anderen

verdeckt wird, in denen man sich eindeutig missversteht. Man bemerkt bspw. im

Augenwinkel das traurige Gesicht einer anderen Person. Ich höre ein entferntes,

fröhliches Pfeifen und bekomme so einen Eindruck davon, wie jemand anderes

sich verhält, wie das Denken dieser Person zur Welt eingestellt ist. Es ist im All-

tag zumeist kein Problem, Vorstellungen und Gedanken mit Anderen zu teilen,

miteinander sinnvoll zu kommunizieren oder zu interagieren. Die Gedanken der

Anderen sind einem, gerade weil wir in derselbenWelt leben, einerseits nicht völlig

unzugänglich; sie können einander direkt bspw. in Sprache und Schrift mitgeteilt

werden, genauso wie man die Gedanken Anderer durch ihr Verhalten antizipie-

ren kann; andererseits sind sie deshalb aber auch nie in ihrer ganzen Komplexität

und in nur einemMoment zugänglich. Hier offenbart sich wieder die Struktur des

Antwortens, die mit Waldenfels bestimmt wurde, als immer mehr oder weniger

und zu früh oder zu spät als nötig. Und es kann nun hinzugefügt werden, dass

genau dieses Sich-immer-ein-Stück-weit-Verpassen das Antworten als Form der

Wiederholung offenbart. Es eröffnet sich daraus ein Bereich der sich wiederho-

lenden gegenseitigen Mitteilungen, durch die einem selbst immer mehr gegeben

wird, die eigenen Gedanken sich mit den Gedanken von Anderen verbinden. Mit

Merleau-Ponty lässt sich hieran anschließend ein Phänomen anführen, das es bei

der direkten Interaktion, beim Diskutieren mit anderen gibt:

Im gegenwärtigen Dialog werde ich von mir selbst befreit, die Gedanken des An-

deren sind durchaus die seinigen, die nicht ich etwa hervorbringe, wiewohl ich

sie schon in statu nascendi erfasse, ja ihnen vorweg bin; und Einwände meines Ge-

sprächspartners entreißen mir sogar Gedanken, von denen ich nicht wußte, daß

ich sie hatte, so daß also der Andere ebenso sehr mir zu denken gibt, wie ich ihm

Gedanken zuschreibe.23

Diese wortwörtliche Dialogszene, die Merleau-Ponty beschreibt, lässt sich ohne

Probleme auf Gespräche und Treffen mit mehreren Interaktionspartner*innen

übertragen, da die Struktur hinter dem Wechsel und der damit gemeinsam

geschaffenen Situation sich nicht gravierend verändert, wenn das Gespräch oder

Treffen mit mehr als zwei Personen abläuft. Der Unterschied liegt dabei nur in

der Intensität, mit der man sich auf eine bestimmte andere Person fokussieren

kann. Das Zitat zeigt somit auf, dass sich die Gedanken Anderer im Miteinander

des Dialogs in den Äußerungen und Gesten darstellen. Die Anderen haben damit

nicht nur Teil an meinen Gedanken, viele von ihnen entstehen überhaupt erst

durch ihre Anregungen, ihre Handlungen, dasjenige, was sie mir von ihrer Welt

offenbaren, und dasjenige, was sie verborgen halten. Genau dieser letzte Aspekt

bringt einen zur Imagination darüber, was nicht mitgeteilt wird und warum. Man

macht sich ein Bild der anderen Person anhand dessen, was man über ihre Fassade

23 Merleau-Ponty:Die Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 406.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 115

schon erlebt hat. Die Anderen besetzen meine Gedanken durch die Darstellung

ihres Erlebens auf den Fassaden ihrer Körper.

Ein Beispiel für die Besetzung der eigenen Gedanken durch Andere, selbst

wenn sie nicht direkt anwesend sind wie in der Dialogszene, die Merleau-Ponty

beschreibt, liefert Max Frisch in Mein Name sei Gantenbein:

So einer ist Dolf. Denn in den Gesprächen, die ich auf demHeimweg erfinde oder

wenn ich im Bad liege, in Gesprächen ohne mich ist dieser Dolf ein wahrer Aus-

bund vonHumor, ein Verschwender vonWissen, das er vormir stets verhehlt.Wie

kommt das? Oft gehe ich nur darum nicht in eine Gesellschaft, weil ich dabei sein

werde, und wenn ichmich noch so still verhielte; es ist, sobald ich dabei bin, nicht

die Gesellschaft, die mich interessiert, sondern eine Gesellschaft von Larven, die

ich verschulde –

Daher das Tonband!24

Der Hauptcharakter Enderlin ist von den Gedanken, die Andere haben können,

ohne dass er siemitbekommen könnte, besetzt. Er kann es nicht aushalten, dass die

Menschen so sein sollten, wie sie ihm erscheinen, wenn er anwesend ist. Deshalb

hört er sie heimlich ab und wird maßlos enttäuscht, da sie sich nicht viel ändern.

Das heißt damit aber auch, dass er die Larven (oder Masken), die Fassaden der

Anderen nicht allein verschuldet, es ist die Runde, in der sie sich treffen, in der sie

alle die Fassade der Anderen mitverschulden.

Damit möchte ich nicht ausschließen, dass wir uns auch vollständig missver-

stehen können, aber wir können uns eben auch sinnvoll miteinander unterhalten

oder zusammen handeln. Die Wirklichkeit des Miteinanders in der Welt und das

daraus resultierende Phänomen des erlebten Verstehens reichen hier aus, umdafür

zu argumentieren, dass unsere Gedanken nie völlig unzugänglich für Andere sind

und es reicht sogar so weit, dafür zu argumentieren, dass sie sie regelrecht beset-

zen. Wir sind also jeweils abgegrenzt von den Anderen und sie von uns, da wir für

sie Andere sind, aber wir grenzen auch aneinander (im Gespräch, im unerwarteten

Ausweichen, beim Hören von Schluchzern) und können diese Grenze verschieben,

überschreiten und uns in den Gedanken Anderer festsetzen, sie verändern.

Genau wie sich Fokus und Horizont durch unsere Bewegungen verschieben,

bewegen sich auch die Grenzen zwischen uns und Anderen durch die Bewegun-

gen unseres Denkens, Handelns, Imaginierens etc. Die vermeintlichen Grenzen

zwischen unseren Gedanken – für den Moment ist es nicht ausschlaggebend, ob

die Grenzen wegen der sozialen Herkunft bestehen, oder nur eine alltäglich lapi-

dare Meinung widerspiegeln, bspw. welcher Kaffee besser schmecke – lassen sich

auf zwei verschiedenen Wegen überschreiten. Dass die Überschreitung sozialer

Grenzen im Denken bedeutend schwieriger bis manchmal aussichtslos erscheinen

24 Max Frisch:Mein Name sei Gantenbein, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1975, S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Als Andere unter Anderen

und man sich auch über den Kaffeegeschmack zerstreiten kann, möchte ich damit

nicht unter den Tisch fallen lassen. Aber die Möglichkeit zu einer überschreiten-

den Bewegung bleibt gleich, egal wie intensiv und anstrengend diese Bewegung

ist. Hier können die Bewegungsrichtungen wieder aufgegriffen werden, die mit

Merleau-Ponty bestimmt wurden: Zum einen gibt es den Weg, dass ich mich auf

die Gedanken Anderer zubewege (zentripetal) und zum anderen widerfahren mir

ihre Horizonte und Fokusse inmeinem intentional erlebten Bereich (zentrifugal).25

DieGrenzen innerhalb der erlebtenWelt strukturieren sich,wie gerade gezeigt,

also durch die Gedanken und Handlungen der Anderen und durch die Gegenstän-

de, in denen sich diese Gedanken und Handlungen darstellen können (Transpa-

rente, Kleidung, Designobjekte, Kunstgegenstände etc.). Das im Horizont Liegen-

de unseres Erlebens, seien es Artefakte oder andere Sedimentierungen, die durch

die Kultur und damit durch Andere geformt wurden, widerfahren uns nicht nur in

den Dingen, sondern auch in den Handlungen und Gefühlen anderer Menschen.

Diese Sedimentierungen in den Gegenständen und Handlungen wiederum ver-

weisen und bezeugen – ob es nun Felsen, Wälder, Gebäude, Straßen, Kleidung

oder andere Menschen sind – die sozialen Strukturen. Merleau-Ponty schreibt zu

diesem Punkt der Verkörperung des Denkens und der Handlungen in den Din-

gen Folgendes: »Wenn es aber nun nicht überrascht, daß sinnliche und perzeptive

Funktionen eine natürliche Welt gleichsam vor mir niederlegen, da sie schließlich

vorpersonaler Art sind, so kann es doch erstaunlich scheinen, daß spontane Akte,

durch die Menschen ihrem Leben Gestalt geben, sich äußerlich sedimentieren und

alsdann die anonyme Existenzweise der Dinge sich zueignen.«26 Man könnte ihm

mit der Einschätzung recht geben, dass es erstaunlich ist, dass sich die Gedanken

und Handlungen durch ihre Produktivität den Dingen angleichen. Dass Handlun-

gen direkt auf die Gegenstände einwirken,mit denen sie umgehen, erscheint dabei

sehr offensichtlich; wie aber schreiben sich Gedanken und Gefühle in die Materia-

lität ein? Dies geschieht durch ihre Wiederholung in den Verhaltensweisen: Ein

eindrückliches Beispiel ist die Materialisierung der Nichtgleichberechtigung der

Menschen anhand ihrer Hautfarbe.Manche Seifenspender mit Sensoren reagieren

nicht auf Benutzer*innen mit dunkler Hautfarbe, was unterschiedliche technische

Ursachen haben kann, jedoch anzeigt, dass beim Test der Geräte keine Persons of

Color einbezogen wurden.27 In diesem Produkt verliert die Produktion ihre Beweg-

lichkeit und wird zu einem starren Objekt, in dem sich jedoch eine soziale Struk-

tur verfestigt zeigt. Somit ist die Grundlage für die Entstehung von Horizonten

25 Vgl. Merleau-Ponty:Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 499.

26 Ebd. S. 399.

27 Vgl. https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19 (zuletzt abgerufen am

6.10.2019 um 17:46.)

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 117

durch und mit den Anderen, in denen dann verschiedene Fokusse liegen, gleichzei-

tig auch der Grund dafür, dass sie sich verfestigen und wie starre immerwährende

Strukturen wirken. Die leiblichen Bewegungen der Menschen und die intentiona-

le Beziehung zur Welt muss sich performativ als Fassade der Körper darstellen.28

Dabei kann – metaphorisch gesprochen – die Fassade aus demselben Grund be-

weglich und plural sein, aus dem sie auch starr und eindeutig wirken kann: Das

Erleben kann sich nicht nicht darstellen.

Um kurz die Thematik der letzten Sinnabschnitte zusammenzufassen: 1. Drin-

nen und Draußen sind also relationale Bestimmungen, die an die Bewegung und

Veränderung des eigenen Leibes gebunden sind. 2. Sie bestimmen, was in einem

Horizont oder Fokus liegt und was nicht. 3. »Drinnen und Draußen« ist eine Struk-

tur, die unser Erleben der Welt differenzierbar macht, weil sie zur Beschreibung

der Fassaden als verkörperte Darstellungsformen des Erlebens dienen. Damit sind

drinnen und draußen Bestimmungen von Horizont und Fokus, also Teile der Be-

schreibungsdimension, in der die Intentionalität konkret in ihrer Erscheinung be-

stimmt werden kann. 4. Die Intentionalität bestimmt uns zur Erscheinung in der

Welt und diese Erscheinung in der Welt ist als Darstellung für Andere struktu-

riert, die sich im Fokus und im Horizont der jeweiligen Personen befinden. 5. Die

Möglichkeit, sich zu bewegen, aneinander vorbei und aufeinander zuzugehen, bringt

auch die Möglichkeit mit sich, (Denk-)Grenzen zu überschreiten, die sich immer

im Konkreten verändern lassen, egal wie lange es dauert, oder wie schwierig es er-

scheint, weil wir aufeinander antworten.Bspw. hat sich meine Meinung und Ein-

stellung zum »Gendern« in Texten grundlegend verändert. Aus der weitverbreite-

ten Meinung, es störe den Lese- und Sprachfluss und dass dies problematisch sei,

wurde durch das Lesen von Texten, in denen »gegendert« wurde, und die Beschäf-

tigung mit dem Grund für das »Gendern« durch theoretische Texte und Gespräche

mit Befürworter*innen dieser sprachlichen Erzeugung von Aufmerksamkeit für ei-

ne Ungerechtigkeit führte bei mir zu einerMeinungsänderung.Diese Veränderung

manifestiert sich nun in meinem eigenen Schreiben, ist jedoch von Anderen ange-

stoßen geworden. 6. Drinnen undDraußen ergeben deshalb nur in einermiteinan-

der geteilten und nicht in einer getrennten Welt einen Sinn für die Beschreibung.

Man findet Drinnen und Draußen nur dort, wo man sich sowohl drinnen als auch

draußen aufhalten kann, man also von einer Seite zur anderen gelangt oder auf

der Schwelle dazwischen bleiben kann. 7. Diese drei Bereiche – Drinnen, Draußen

und die Schwelle dazwischen – sind nicht solitär für eine Person gegeben, sondern

sie sind besetzt von Anderen und der Darstellung ihrer Intentionalität.

28 Vgl. zu den Schwierigkeiten undMöglichkeiten der gemeinsamenVeränderung derWelt und

der Vorstrukturierung durch Andere: Jean-Paul Sartre Kritik der dialektischen Vernunft, Rein-

bek b.H. Rowohlt 1967, S. 382 (fusionierende Gruppe) & S. 240ff. (Gegenfinalität).

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Als Andere unter Anderen

Soziale Räume als widerfahrende »Fassaden« Statt harte unüberwindliche Grenzen zu

den Gedanken von Anderen anzunehmen, können wir im Hinblick auf das bis hier

Beschriebene gar nicht anders, als immer wieder erlebte Grenzen hin zu Anderen

zu überschreiten; man wird beständig von den Gedanken Anderer, genau wie von

ihren Handlungen und Gefühlen, die auf der Fassade ihrer Körper dargestellt sind,

getroffen. Jedoch gibt es im sozialen Bereich nicht nur die Grenzen der Horizonte,

die sich überschneiden können und die man überschreitet.29 Es gibt auch solche

zwischen unterschiedlichen sozialen Räumen, »die man überschreitet, indem man

sich durch den Eintritt in eine andere Ordnung selbst ändert und gleichsam über

seinen Schatten springt. Hierbei handelt es sich um Schwellen, die nicht mit wan-

dern wie die Grenzlinie unserer Horizonte«.30 Hier kann also mit Waldenfels eine

neue Beschreibungsdimension hinzugefügt und das sozialphilosophische Vorha-

ben weiter ausgeführt werden: Zum einen können nicht nur durch den Horizont,

der sich leiblich in, durch und mit den Anderen in der Welt bewegt, Grenzen über-

schritten werden, sondern, es können und müssen dafür auch Schwellen übersprun-

gen werden. Der Begriff der Grenze ist also an die Beweglichkeit des Horizon-

tes gebunden. Es gibt keinen Horizont ohne eine Grenze, die seine Ränder aus-

macht. Die Schwellen bewegen sich hingegen nicht einfach mit, sondern sie sind

starr, aber porös. Man vollzieht dabei einen Einstellungswechsel, oder Sprung.31

Die Schwellen der sozialen Räume sind damit Darstellungsformen von verschie-

denen Ordnungssystemen, und als solche werden sie in dieser vorliegenden Ar-

beit als soziale Strukturen bestimmt, die Menschen durch ihr Verhalten auf- und

umbauen; in denen wir miteinander leben müssen. Darstellungsformen sozialer

Strukturen sind bspw. Räume wie ein Seminarraum, eine Bank, ein Krankenhaus,

aber auch die eigene Wohnung etc. Man kann die sozialen Strukturen dieser Räu-

me erleben, indem man über die Türschwellen tritt, die die verschiedenen sozialen

Räume voneinander trennen.32

Trete ich bspw. in den Seminarraum ein, so erlebe ich ein strukturell geordne-

tes System, in dem man sich so oder so verhält, in dem ich mich selbst auf diese

Weise verhalte und damit die Fassade des*der Seminarleiter*in darstelle. Der so-

ziale Raum (Seminarraum) kann mit Goffman deshalb als »Bühnenbild« bestimmt

werden, das »Möbelstücke, Dekorationselemente, Versatzstücke, die ganze räum-

liche Anordnung umfaßt – die Requisiten und Kulissen für menschliches Handeln,

das sich vor, zwischen und auf ihnen abspielt.«33 Die sozialen Strukturen verän-

dernmeine Sitzhaltung,mein Sprechen,mein Denken (man achtet mehr als üblich

auf alle Äußerungen, um sie in den Rahmen und die Fragestellung des Seminars

29 Vgl.: Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 31.

30 Ebd. S. 31.

31 Vgl. ebd. S. 37.

32 Ebd. S. 38.- 40.

33 Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 119

einzubinden) und auch die Art, wie ichmich angezogen habe.Nackt zu erscheinen,

wäre gewöhnlich ein Bruch innerhalb dieser sozialen Struktur, der den Seminar-

teilnehmer*innen auf ziemlich deutliche Weise widerfahren würde, wohingegen

es kein Bruch ist, nackt in einer Sauna zu liegen. Dort wäre eher Kleidung un-

angebracht.34 Die Schwellen bewegen sich für gewöhnlich nicht mit, sondern sie

widerfahren uns an verschiedenen Orten, an denen man sich so oder so verhalten

soll.35 Dennoch ist es möglich, gerade wenn eine Person innerhalb einer Institu-

tion eine wichtige Stellung einnimmt – und damit widerspreche ich Waldenfels

in diesem Punkt –, dass sich die Verhaltenscodes mit dieser Person mitbewegen,

solange man in irgendeiner Form noch im gemeinsamen institutionellen Kontext

ist.36 Ein Beispiel dafür kann eine gemeinsame Betriebsfeier sein, bei der ab dem

Moment, in dem der*die Chef*in den Raum verlässt und nach Hause fährt, die

Gesprächsthemen leichter, beschwingter oder intimer werden.

Was mit dem Begriff der Schwelle auch mitgedacht werden kann, ist ein Sich-

»Aufhalten auf der Schwelle«.37 Man kann sich also weder einer noch der anderen

Seite der Schwelle zugehörig fühlen und so entsteht die schon beschriebene Plu-

ralität oder Vielheit der Perspektiven. Wird auf der Feier nur dann, wenn der*die

Chef*in schon gegangen ist, über Probleme gesprochen, oder sich über sie*ihn lus-

tig gemacht, muss dies nicht für alle behaglich sein. Manche verspüren vielleicht

ein Unbehagen und stehen dann zwischen den beiden sozialen Ordnungen und

Strukturen auf der Schwelle.38

Diese sichmitbewegende Schwelle, die sich daraus ergibt,wennMenschen sehr

stark ihre institutionelle Bindung, den sozialen Raum dieser Institution und da-

mit die sozialen Strukturen und Ordnungen mit sich führen, kann mit Goffman

noch weiter illustriert werden: »Nur unter außergewöhnlichen Umständen folgt

das Bühnenbild [der soziale Raum, P. H.] den Darstellern; wir finden das bei Lei-

chenzügen, Paraden und den Festzügen von Königen und Königinnen.«39 Neben

diesen Festakten kann es aber auch alltäglich geschehen, wie oben bei der*dem

Chef*in beschrieben, dass ihre Fassade selbst schon als Bühnenbild oder sozia-

ler Raum ausreicht. Das bedeutet jedoch auch, dass bestimmte soziale Räume be-

34 Vgl. Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 1991, S. 198.

35 Zum Begriff des Widerfahrnis vgl. Jens Bonnemann:Wahrnehmung als leibliches Widerfahrnis.

Eine Phänomenologie des Leib-Welt-Verhältnisses. Münster Mentis 2016, S. 181f.

36 Mit Simone Weil kann man hier auf das Bestehen von Privilegien verweisen, die durch »die

Natur der Dinge« bestehen. Vgl. Weil, Simone: Über die Ursachen von Freiheit und gesellschaft-

licher Unterdrückung, Zürich: Diaphanes 2012. S. 45.

37 Bernhard Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 39.

38 In diesem Sinne kann auch Butlers Unbehagen der Geschlechter und die Parodie gedeu-

tet werden. Das Unbehagen und die Parodie beschreiben ja gerade das Zwischen-den-

Geschlechtern-Stehen. Es sind Schwellen verschiedener Identitäten. Vgl. Butler: Das Unbe-

hagen der Geschlechter, S. 203.

39 Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Als Andere unter Anderen

stimmte Fassaden ermöglichen und damit zur Erscheinung bringen können; oder

wie Goffman schreibt: »Ein Bühnenbild [sozialer Raum] ist meist unbeweglich im

geographischen Sinne, so daß diejenigen, die ein bestimmtes Bühnenbild als Teil

ihrer Vorstellung verwendenwollen, ihr Spiel nicht beginnen können, bevor sie sich

an den geeignetenOrt begeben haben, und ihre Vorstellung beendenmüssen,wenn

sie ihn verlassen.«40 Im Sinne dieses Zitates kann damit auf einen Aspekt der Fas-

saden besonders Rücksicht genommen werden, der schon im ersten Sinnabschnitt

dieses Kapitels behandelt wurde, aber zurückgestellt werdenmusste, um zuerst die

direkte und indirekte Abhängigkeit der Fassade von Anderen beschreiben zu kön-

nen. Hier tritt nun deutlich das dritte Abhängigkeitsmoment der Fassade – also

der verkörperten Darstellungsform des Erlebens – zu Tage: Es ist die Abhängig-

keit von sozialen Strukturen, die es erst ermöglichen, auf diese oder jene Weise zu

erscheinen bzw. sich darzustellen. Diese Abhängigkeit des Erscheinens hat posi-

tive wie negative Auswirkungen: Positiv ist, dass dadurch ermöglicht wird, besser

zu verstehen, wie Andere die Situation erleben, weil sie zum Teil sedimentierten

Verhaltensweise folgen müssen, die auch meine sein könnten. Negativ daran ist,

dass dadurch nur bestimmte Verhaltensweisen und Gestiken aktiv auf der Fassade

dargestellt werden können. Man muss also die Anderen sehr genau fokussieren,

wenn man die nicht aktiv dargestellten Bereiche der Fassade, also den Horizont

des Erlebens der Anderen selbst erleben will, um sie besser zu verstehen.

Nimmt man den Begriff der Schwelle von Waldenfels an dieser Stelle ernst, so

erschließt sich hier die Möglichkeit, sowohl die Grenzen des Erlebens von Ande-

ren durch eine leibliche Bewegung zu überschreiten als auch die Schwellen zwischen

verschiedenen sozialen Strukturen und verschiedenen institutionalisierten Räu-

men zu überspringen oder auf ihnen zu verweilen. So kann bspw. ein Bankfiliale

im Winter ein Unterschlupf für frierende Menschen jeder sozialen Schicht sein.

Waldenfelsʼ Terminologie des »Drinnen und Draußen« lässt sich also in einem Ne-

beneinander fassen, in dem wir miteinander in unterschiedlichen sozialen Struktu-

ren,Meinungen oder Ansichten leben, die leichter oder beschwerlicher ineinander

übergehen oder von einer zur anderen kippen können:

Was jenseits der Schwelle lockt und erschreckt [Unbehagen erzeugt, P.H.], gehört

nicht mehr zum Spiel mit eigenenMöglichkeiten, sondern bedeutet eine Heraus-

forderung der eigenen Freiheit durch Fremdartiges, das in der jeweils bestehen-

den Ordnung keinen Platz findet.41

Wie oben gesehen, kann dasjenige, was jenseits der Schwelle »lockt«, eine andere

soziale Struktur sein, die nicht meinem aktuellen Verhalten entsprechenmuss,mir

vielleicht nicht mal als mögliches Verhalten erscheint. Man wird aber auch von den

40 Ebd.

41 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 121

sozialen Strukturen herausgefordert, besonders von denen, die dem Eigenen nicht

ähnlich sind.42 Die sozialen Strukturen widerfahren uns in gemeinsam geteilten

Räumen, die uns zu unterschiedlichen Verhaltensweisen bewegen.

Dies geschieht, gerade weil uns die sozialen Strukturen im Verhalten von An-

deren (deren Fassade) und durch die Beschaffenheit der Gegenstände im sozia-

len Raum, dem Bühnenbild, widerfahren. Betritt man ein Bankgebäude, tragen

alle Mitarbeiter*innen Anzüge oder Kostüme, die Sitzgelegenheiten sind zumeist

hochwertige Ledermöbel, alles soll zeigen: Hier ist Ihr Geld in guten Händen, denn

wir haben schon genug. Diese Zurschaustellung von Sicherheit und Geld wider-

fährt einem Menschen, der kein Geld verdient, anders, sie kann einen überrum-

peln, verunsichern oder Unbehagen erzeugen; mehr als dies bei jemanden der

Fall wäre, der*die gerade aufgrund ihres*seines Geldes dort willkommen gehei-

ßen wird. Ein und dieselbe Bank kann gerade aufgrund der spezifischen sozialen

Struktur, die sie ausdrückt, ein unbehagliches oder ein willkommen heißendesWi-

derfahrnis darstellen.43

Das bedeutet also, dass durch die erlebbare Differenz der sozialen Strukturen

an verschiedenen Orten gerade die Möglichkeit zu unterschiedlichem Verhalten

und damit unterschiedlichen Darstellungen des Erlebens als Fassade geschaffen

wird. Durch das jeweils verschiedene Verhalten im Spiegel der Anderen bekommt

man demnach auch verschiedene Perspektiven auf dieselben Gegenstände und die

sozialen Strukturen innerhalb der sozialen Räume vorgeführt. Die Anderen stellen

uns dar, wie man die Welt erleben kann, weil uns ihre Fassaden widerfahren. In

einer anderen Terminologie formuliert dies auch Simone de Beauvoir, derenWorte

die Unterschiedlichkeit zwischen den Menschen (Gegner und Komplizen) stärker

betonen: »Und selbst wenn der Gegner sich irrt, wird durch seinen Irrtum eine

Wahrheit offenbar: nämlich daß auf dieser Welt der Irrtum, die Subjektivität ei-

nen Platz haben. [Hervorhebung P.H.]«44 Die Anderen – so wie ich – erleben also

miteinander dieselbe Welt aus verschiedenen Perspektiven, der Irrtum eines anderen

Menschen, sei es ein*e Gegner*in oder nicht, lässt uns das Miteinander erleben.

42 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 81: »Das Sein, durch das das Nichts in die Welt kommt,

muß das Nichts in seinem Sein nichten, und auch so liefe es noch Gefahr, dass Nichts als ein

Transzendentes innerhalb der Immanenz zu etablieren, wenn es nicht das Nichts in seinem

Sein im Hinblick auf sein Sein nichtet.«

43 Ebd., S. 787. Sartre beschreibt auf diesen Seiten, wie die Müdigkeit die Wahrnehmung der

Welt verändert und die Welt die Wahrnehmung, weil uns die Anstrengung in der Welt uns

müde werden lässt.

44 de Beauvoir: Eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 154f. Warum besteht dieser sprachliche Unter-

schied? Weil es Simone de Beauvoir um die Beschreibung und Bestimmung politischer Wi-

dersacher*innen geht und die Differenz zwischen den Verhaltensweisen des Objektivierens

und des Anerkennens der Alterität der Anderen.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Als Andere unter Anderen

Bspw. erleben wir es als unbehaglich, überraschend, langweilig oder uns willkom-

men heißend. Nochmals: Ihre Fassaden widerfahren uns.

Die These dieser vier Abschnitte, dass die Gedanken, Gefühle, Imaginationen,

Wahrnehmungen und Handlungen einander durch die Verkörperung der Intentio-

nalität in der Fassade zugänglich sind, obwohl wir uns unterscheiden, kann also

abschließend damit begründet werden, dass man sich selbst als Andere*r unter

Anderen in den sozialen Strukturen immer mit einer bestimmten Fassade wider-

fährt, die das Erleben darstellt. Im ersten Sinnabschnitt des nächstenUnterkapitels

wird auf dieser Grundlage beschrieben, wie sich gerade aus dieser geteilten Welt

ein geteilter Sinn bestimmen lässt. Es wird der Alltag mit Anderen in den Fokus

genommen.

Der Alltag mit Anderen im Fokus

Ich möchte an dieser Stelle nochmals den sozialphilosophischen Standpunkt mei-

ner Arbeit hervorheben: Es werden Aussagen über Möglichkeiten innerhalb der

Wirklichkeit des Miteinanders getroffen. Dies geschieht in dieser Arbeit durch

Verbindung einer phänomenologischen Beschreibung des sozialen Raumes mit

Überlegungen des Poststrukturalismus und einigen Ideen des Pragmatismus. So

wird die phänomenologische Beschreibung durch Begriffe (Funktionalität, Struk-

tur, Über-, De-, Codierung) ergänzt, die es ermöglichen, die Oberfläche sozialer

Situationen mit Anderen zu bestimmen. Ab dem dritten Sinnabschnitt wird bspw.

durch die Verbindung der Sorgestruktur Heideggers mit Foucaults Beschreibung

der parrhesia ein Versuch unternommen, eine dritte, nicht einseitig objektivieren-

de Möglichkeit der Sorgebeziehung darzustellen. Diese soll ein gemeinsames Er-

leben und ggf., ein gemeinsames Beheben von Strukturproblemen bedeuten; ein

Zusammen-Stolpern über die sozialen Strukturen. Wodurch hier gezeigt wird, dass

es möglich ist, eine Sorge zu bestimmen, die nicht nur jeweils einer Person, son-

dern allen Anderen, die im Erlebenshorizont dieser sozialen Struktur stehen, zu-

gänglich ist. Dabei muss beachtet werden, dass durch die phänomenologische Be-

schreibung – trotz ihrer Erweiterung durch poststrukturalistische und pragma-

tistische Elemente – keine begründete normative Wertung vorgenommen werden

kann. Das heißt: Gemeinsam über ein Strukturproblem zu stolpern, ist noch kei-

ne moralische Aussage. Es hat aber ethische Konsequenzen, da es zum Handeln

anregt, das Verhalten verändert.

Da ich meine eigenen Ansichten nicht völlig von der Beschreibung trennen

kann, möchte ich hier jedoch nicht verhehlen, dass ich eine starke moralische

Meinung habe, wenn es darum geht, gegen Unterdrückung und für Solidarität zu

schreiben. Es gibt deshalb einen nicht völlig intendierten Wechsel zwischen neu-

traleren und normativ wertenden Passagen, die bspw. durch die Auswahl meiner

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 123

Beispiele offen zu Tage tritt. Den Ausgang nimmt die Beschreibung an dieser Stel-

le jedoch bei einem alltäglichen Telefongespräch, um gerade im Alltag die Sphäre

des Miteinanders in der Welt weiter zu bestimmen und dabei die individuelle Dif-

ferenz der Personen als jeweils Andere nicht in einer hypostasierten oder idealen

Andersheit zu verlieren – da selbst bei einem Telefonat, wenn das Erleben durch

die mediale Vermittlung eingeschränkt erscheint, die Perspektiven der Sprechen-

den und Hörenden ineinander übergehen können, sich gegenseitig beeinflussen

– oder allererst hervorbringen –, oder sich deutlich voneinander abgrenzen. Auch

beim Telefonieren widerfährt uns dasMiteinander unterschiedlicher Perspektiven.

Widerfahrene Andersheit, geteilter Sinn & Sedimentationen

Die Sprechweise eines Freundes am Telefon gibt ihn uns selbst, als wenn er ganz

da wäre in jener Art, wie er uns anredet und sich verabschiedet, wie er seine Sätze

beginnt und beendet, wie er durch die ungesagten Dinge voranschreitet. Der Sinn

ist die ganze Bewegung des Sprechens [.]45

Man erlebt die Anderen also ganz in ihren Äußerungen, der Art und Weise wie

sie sprechen. Sie widerfahren uns in den Äußerungen, denn – zugespitzt formu-

liert – sind sie ihre Äußerungen. Ihre Fassaden sind die Darstellung einer intensiv

erlebten Situation. Dadurch ergibt sich nicht nur die Möglichkeit, die Gedanken,

Gefühle und Handlungen Anderer zu erleben, sondern auch sie zu verstehen: Die

Anderen zeigen sich selbst, wie sie sein können, selbst wenn der Kontext dieses Spre-

chens vorrangig auf das Hören beschränkt ist, oder nur Allgemeinplätze ausge-

tauscht werden.46 Immer ist das Gesagte eine Darstellung von Sinn. Dies heißt,

dass die Menschen ihren Sinn und sich selbst im Erleben und Erlebtwerden dar-

stellen, in dem, was sie tun, reden etc., oder, wie Sartre es sagt: »Den Anderen

wahrnehmen heißt sich durch die Welt anzeigen lassen, was er ist. […] Stirnrun-

zeln, Erröten, Stottern, leichtes Zittern der Hände, versteckte Blicke, die gleichzei-

tig ängstlich und drohend aussehen, drücken dieWut nicht aus, sie sind dieWut.«47 An

diesen Aussagen über das Telefonieren und der allgemeineren über das Verhalten

des Menschen wird implizit die Problematik der immer schon anwesenden Ande-

ren offengelegt (sei die Anwesenheit direkt oder indirekt), denn es zeigt sich, dass

es zu erfahrende Weltanschauungen oder besser Weltverhältnisse gibt, die durch

Gesten, Sprechen oder andere Handlungen zum Vorschein kommen. Und damit

45 Merleau-Ponty: Zeichen, S. 58.

46 Möchte man an dieser Stelle als Gegenargument auf die Fähigkeit zum Lügen oder der Un-

aufrichtigkeit verweisen, so muss man bedenken, dass es hier nur um die Möglichkeit zu

verstehen geht, was zwar auch heißen kann, sich nicht zu verstehen oder getäuscht zu wer-

den; aber auch die Täuschung kann immer aufgedeckt werden, gerade weil wir in unserem

Verhalten uns selbst zeigen.

47 Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 609ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Als Andere unter Anderen

ist eben auch überhaupt erst erlebbar, dass es mehrere Weltverhältnisse gibt. Das

schlagfertige Verhalten einer Person, wie es im letzten Kapitel durch das Antwor-

ten auf den abwertend gemeinten Zuruf »Schwuchtel« dargestellt wurde, lässt in

der Antwort zwei Weltverhältnisse aufeinander treffen: ein im weitesten Sinne ho-

mophobes und eines, das Beleidigungen nicht auf sich beruhen lässt und dadurch

das homophobe Weltverhältnis durch ein bspw. feministisches Geschlechterver-

ständnis kontert. Beide zeigen sich im Aufeinandertreffen der Antworten und der

Situation, in der sie sich begegnen.

In diese Form können die Thesen aus Der Solipsismus ist keine Möglichkeit über-

führt werden, denen zufolge das Selbstverhältnis des Cogito ein Selbstverhältnis

durch Andere ist. Weil es Andere gibt, kann ich in die Buchhandlung gehen, in den

Worten Brücken zu den Gedanken Anderer bauen. Ich gehe in die Buchhandlung,

weil ich von einer anderen Person ein Buch kaufen möchte, das wiederum von ei-

ner Anderen geschrieben wurde. Ich bezahle mit Bargeld, das schon durch andere

Hände ging. Ich bin an diesem Ort unter Anderen und sie sind dort mit mir, als

Andere unter Anderen. Füreinander sind wir immer Andere, die wir im Alltag in

ihrem Erleben erleben können, wie sie uns erleben. Weil man Andere erlebt, wird

man angeregt, über sich selbst zu reflektieren.

Mit Merleau-Ponty lässt sich im Anschluss daran auf ein Problem aufmerksam

machen, das entsteht, wenn man die Anderen nicht als Andere sähe. Er beschreibt

das Problem aus der Sicht der rein subjektiven Konstitution der Welt durch ein

diese vollständig konstruierendes Ich: »Konstituiere ich selbst die Welt, so kann

ich kein anderes Bewußtsein denken, denn dieses müßte alsdann gleichfalls die

Welt konstituieren, und zumindest für diese andere Weltauffassung wäre nicht

ich konstitutiv.«48 Die Anderen können also nicht durch mich mit mir gleichge-

stellt werden. Es ist kein Verhältnis der Vorherrschaft, indem ich den Anderen ihr

Bewusstsein mitgebe, oder aushändige. Diese Kritik an einer reinen Konstitutions-

leistung irdendeines isolierten Subjekts verhindert es, dass bei den Überlegungen

über die Anderen, die Vorstellungen von ihnen ausschließlich von mir hervorge-

bracht werden und sich deshalb notwendig in einem Abhängigkeitsverhältnis zu

mir befinden. Die Anderen müssen sich nicht erst aus meiner Konstitution hin-

auskämpfen, um selbst intentionale und bewusste Menschen sein zu können, ge-

rade weil unsere Konstitutionen sowieso nur im Miteinander vollständig sein kön-

nen. Im Gegenteil würden wir die Anderen in unsere Konstitution hineinzwingen,

wenn wir die Anderen nicht als Andere verstünden. Andere nicht als Andere zu

verstehen, ist damit eine ebenso aktive »Leistung«, wie sie als Andere zu erleben

und diese plurale Perspektivität durch die eigenen Gedanken, Handlungen, Wahr-

nehmungen, Imaginationen und Emotionen darzustellen. Hier verbinden sich die

Ebene des Faktischen, die rechtfertigungslose Vorstellung davon, dass man selbst

48 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 401.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 125

Andere erst als Andere konstituieren muss, um sie als Menschen zu verstehen, mit

einer Beschreibung, die versucht – trotz der Vorhandenheit solcher Beschreibun-

gen von Anderen – Dimensionen zu explizieren, die dem widersprechen, dass ein

Ich Andere als Andere konstruiert: Das hier beschriebene Weltverhältnis, Andere

als Andere und sich selbst als Andere*n darzustellen, ist die Beschreibung einer

Haltung zur Welt.49

In dem Fall, dass man doch der Vorstellung verfällt, dass man die Anderen her-

vorbringt,mussman sich aus dieser herauskämpfen, umwirklichmit den Anderen

dieWelt zu erleben.Das heißt also, dass die Anderen es verhindern, dass ein Ich die

Welt allein konstituiert: aus dem einfachen Grund, dass man die Wirklichkeit der

Anderen nicht mitkonstituieren kann, obwohl wir unsere Selbsterfahrung wech-

selseitig bestimmen. Weil ich also nicht in der Lage bin, die Anderen als Andere

zu konstituieren, die mir gleich sind im Konstituieren der Welt, müssen einem die

Anderen als Andere widerfahren. Die Welt muss mehr sein als meine Konstitution,

und es muss die Anderen unabhängig von einem jeweiligenMir in der Welt geben.

Wenn es die Anderen aber unabhängig vonmir gibt, dann haben ihre Handlungen,

ihr Denken und ihr Fühlen auch eine je eigene Bedeutung für mich undmeine eine

für sie. InWahrheit sind die Anderen also nie in meinen perspektivischen Ausblick

auf die Welt eingeschlossen, weil meine Perspektive selbst keine klar bestimmten

Grenzen hat; sie gleitet vielmehr an den Perspektiven der Anderen vorüber und bei-

de sind gemeinsam in einer einzigenWelt versammelt, an der wir alle als anonyme

Individuen im Erleben teilhaben.50

An diesem Punkt kann ein kurzer Einschnitt gemacht werden, denn dadurch,

dass die Möglichkeit geschaffen wurde, in den Perspektiven hin, und herzuglei-

ten, oder sie zu übernehmen – wie im Abschnitt Miteinander in sozialen Räumen

beschrieben – lässt sich durch die Perspektivität alleine nicht mehr bestimmen,

was eine*n Andere*n komplett von mir abtrennt. Diese Aufweichung des Begriffs

ist jedoch ganz im Sinne dieser Arbeit: Die Unterschiede in der Perspektive er-

klären noch nicht, warum eine andere Person jemand gänzlich anderes sein sollte

als man selbst. Es lässt sich nicht von vornherein bestimmen, warum jemand zu

mir im Gegensatz stehen sollte, warumwir nicht gemeinsam eine ähnliche Perspek-

tive auf die Welt haben sollten. Die Hervorhebung der Perspektivenunterschiede

49 Daran anschließend, dass als Andere unter Anderen zu sein eine Haltung zurWelt bedeutet,

kann man daraus nicht nur eine Beschreibung generieren, sondern auch eine »plurale, vieldi-

mensionale Kritik« formulieren, die das Bestehende nicht nur nachzeichnet, sondern hinter-

fragt; wobei dieses Hinterfragen nicht nur eine Richtung des Fragens kennt, sondern plurale

Richtungen, die nicht in ein einheitliches Bild der Kritik überführt werdenmüssen oder kön-

nen. Vgl. Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 174, Tatjana Schönwälder-Kuntze:Haben

philosophische Methoden politisches Gewicht?, in Posselt, dies. & Seitz: Judith Butlers Philosophie

des Politischen, S. 39.

50 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 404.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Als Andere unter Anderen

tritt also nach dieser Theorie erst bei größeren oder intensiver erlebten Differen-

zen zu Tage; wobei dies nicht bedeutet, dass man mit einer Person nicht, sowohl

gemeinsame Aspekte haben kann als auch solche bei denen man sich stark, oder

zumindest merklich voneinander unterscheidet. Die Unterschiede zu Anderen tre-

ten also dann vermehrt in den Fokus, wenn sie mir deutlich widerfahren oder man

sich thematisch in der Reflexion darauf bezieht. Sitze ich im Seminarraum und

jemand kommt nackt durch die Tür, dann widerfährt mir die Andersheit sehr di-

rekt, sie rückt in den Fokus. Ist die Person hingegen angemessen gekleidet, dann

muss man schon stärker einen Unterschied erkennen wollen, um dies auch zu tun.

Man muss etwas, das sich unterscheiden soll, reflexiv, etwas, was einem nicht als

Unterschied widerfährt, thematisieren. Selbst wenn ich dies träumen sollte, trifft

weiterhin zu, dass einer*m die Anderen als Vorstellung anderer Weltverhältnisse

widerfahren.

Die vor dem Einschnitt gemachte Bestimmung der unscharfen Grenzen zwi-

schen den Perspektiven kann in dieser Arbeit generell ins Erleben transferiert wer-

den, was dazu führt, dass diese plurale, ineinander übergehende Perspektivität

nicht nur in der Wahrnehmung gegeben ist. Sie besteht im Gegenteil auch beim

Denken, beim Handeln, beim Fühlen, eben allen jenen in der Strukturäquivalenz

verbundenen Fähigkeiten, die sich aus dem Erleben derWelt durch Abstraktion be-

stimmen lassen. So sind die Perspektivunterschiede, die Differenzen, die durch die

Anderen als Ähnliche und Unähnliche auftauchen, der Ausgangspunkt, um die An-

deren als solche zu erfassen; einen Fokus auf sie zu setzen, durch den sie nicht zu

reinen Objekten meiner Erfahrung oder zu reinen Subjekten, die mit mir in Kon-

kurrenz stehen, weil wir als Andere sowohl Ähnliche als auch Verschiedene sind,

lässt sich der je eigene Sinn des Verhaltens in Bezug auf das Erleben beschreiben.

Die Anderen sind der Grund, aus dem einem klar wird, dassman dieWelt nicht

nur allein konstituiert haben kann, dass der Sinn, den einen Moment des Erlebens

für jede*n hat, zwar von einem selbst kommen kann, aber auch von den Anderen

abhängt. Hier kommt der schon erwähnte Begriff der Sedimentierung zum Tragen.

Das Verständnis dieses Begriffes erweitert sich an dieser Stelle, denn wie beschrie-

ben konstituiert kein Subjekt die Welt alleine und kann dies auch nicht: Die Welt

ist ein Konglomerat aus den Sedimenten vergangener, momentaner und geplanter

Verhaltensweisen, und kein Mensch alleine kann diese nur durch sein bewusstes

Erleben selbst erschaffen. In den Sedimentierungen lagern sich die Fragmente der

Anderen und auch die meiner Handlungen in verschiedenen Schichten ab. Diese

Schichten liegen nicht in einem leeren Raum zwischen uns, sondern sie verkör-

pern sich,wie im letzten Kapitel gezeigt wurde, auf unseren Körpern: Sie bilden die

Struktur unserer Fassade, also der Art undWeise, wie wir uns in Bezug zu Anderen

darstellen; was dazu führt, dass in ein und derselben Handlung zugleich mehrere

Sedimentschichten und damit undurchsichtige Perspektivunterschiede vorhanden

sein können, die den Sinn des jeweiligen Verhaltens mitbestimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 127

Um dies zu veranschaulichen, kann man hier die Ausführungen von William

James heranziehen und erweitern, in denen er vom ununterbrochenen Übergang

spricht.51 Sie schließen an die sedimentierten Unterschiede und Gemeinsamkei-

ten an, um das »Sowohl-als-auch« von Differenz und Kontinuität im Verhalten zu

beschreiben. Mit diesen Beschreibungen lässt sich für das Erleben der Anderen

bestimmen, warum es durch und von den Anderen bedingt ist und trotzdem ein

Erleben der je eigenen Kontinuität darstellen kann. Wir sind anonyme Indivi-

duen. Dieser Abschnitt stellt also eine Erweiterung des Abschnitts Erleben ohne

absolutes Ich aus Hauptteil I dar. James bezieht sich damit auf die »Einigkeit« eines

Menschen im Bewusstseinsstrom bzw. der Kontinuität im eigenen Erleben, die

durch dasjenige, was und wie es erlebt wird, jeweils singulär bestimmt ist, sich

aber nicht notwendig abschottet. »Kontinuität ist hier eine bestimmte Art von

Erfahrung, die ebenso bestimmt ist wie die Erfahrung der Diskontinuität, die ich

schlechterdings nicht vermeiden kann, wenn ich versuche, einen Übergang von

meiner Erfahrung zu der Ihrigen zu bilden.«52 Dabei ermöglicht es das Erleben

der ununterbrochenen Übergänge, sowohl die Veränderung der jeweils Anderen

und des jeweiligen Selbst als auch deren Kontinuität zu erfassen: Die erlebte

Kontinuität ist das erlebte »Fehlen eines Bruchs«53, wohingegen das Erfassen der

Diskontinuität uns jeweils ohne Rücksicht vor die Anderen stellt. Somit lassen sich

die Anderen und man selbst als voneinander unterschiedene Menschen denken

(wie sie im letzten Unterkapitel beschrieben wurde), die responsiv aufeinander

Bezug nehmen.

Durch die Hinzunahme der Überlegungen zum Erleben ununterbrochener Über-

gänge von James kann hier also dem letzten Rest einer idealistischen, abstrakten

Vorstellung des menschlichen Erlebens entgangen werden – denn die ununterbro-

chenen Übergänge verbinden das Erleben der Welt mit den Anderen, durch die die

Übergänge zwischen den Unterschieden erlebt werden. Dies bedeutet die Singu-

larität der Menschen: also unseren endlichen Standpunkt in der Welt und die Auf-

einanderfolge von Übergängen, die ununterbrochen aus jeweils einzigartigen, aber

nie exklusiven Perspektiven (immer mit Anderen) gemacht werden. Die verschie-

denen Perspektiven wären ohne Andere nicht möglich und damit können sie auch

nicht exklusiv sein. Sitze ich an meinem Schreibtisch oder sitzt dort eine andere

Person? Blicke ich in die Bücher oder jemand anderes? Die Perspektiven auf das

Geschriebene und auf die Utensilien, den Laptop, den Kugelschreiber, die Blätter

mit Notizen sind verschieden und doch ähnlich: Für mich sind sie Grund, über

Solidarität nachzudenken, für die andere Person der Anstoß, um Ungerechtigkeit

zu thematisieren. Für mich sind sie Antrieb zu schreiben, für jemand Anderen der

51 William James:Pragmatismus und radikaler Empirismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 32.

52 Ebd. S. 33.

53 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Als Andere unter Anderen

Auslöser für Entsetzen über das, was Anderen durch Andere widerfahren ist. Es

ist nie ein und derselbe universelle Standpunkt, es sind nicht nur unterschiedliche

Abschattungen desselben. Es sind komplexe Darstellungen des jeweiligen Erlebens

mit Überschneidungen und Unterschieden; es sind ununterbrochene Übergänge

von einer Perspektive zur Nächsten und zu denen von Anderen, seien sie geschrie-

ben, direkt erlebt, nachträglich im Aufeinandertreffen diskutiert oder dass man es

ihnen »ansieht«. Die anderen Perspektiven halten die eigene fest und gemeinsam

lassen sie sich verändern. Diese Perspektivität ist demnach eine Verbindung zu

Anderen, nicht eine Abschottung von Ihnen.

Die Rede von den ununterbrochenen Übergängen ist damit Jamesʼ Terminus, um

seiner eigenen Theorie gerecht zu werden, dass man weder nur Kontinuität noch

ausschließlich Diskontinuität erfährt. Eine Position, die das eine auf das Andere

zurückführt, nennt er »kapriziös wetterwendisch«.54 Dieser Überlegung schließe

ich mich in Bezug auf das Erleben an, da es zwar niemals von Anderen her abge-

leitet werden kann, aber auch ohne sie nicht gedacht werden könnte. Die Anderen

sind die Bedingung unserer Wirklichkeit. Für die hier vorgestellte sozialphiloso-

phische These bedeutet dies, dass eine Theorie, die das Erleben nur in der eigenen

Kontinuität ohne die Erfahrung von Brüchen durch die Anderen denkt, genauso

verkürzt wäre wie der Versuch, das Erleben nur im Modus des Unpersönlichen zu

beschreiben. Beide Verkürzungen sollen hier in der Betonung des Miteinanders

ausgeschlossen werden, in dem Gemeinsamkeiten und Unterschiede liegen.

In dieser Form, die Singularität/Einzigartigkeit der Menschen durch die Diffe-

renzen und Kontinuität, im Miteinander zu denken, entgeht man den Problemen

der Reduktion der Anderen auf ein Ich eben dadurch, dass jede*r Andere auf eine

Vielzahl von Anderen trifft. Bleibt man dafür im Beispiel des Telefonierens, lässt

sich verstehen, warum die Gleichzeitigkeit von Differenzen/Diskontinuitäten und

Kontinuität im Alltäglichen in denminimalen Übergängen von dem einem zum an-

deren kein Problem darstellt: Man erlebt beim Telefonieren (generell in gemeinsam

erlebten sozialen Situationen) gleichzeitig die eigene Kontinuität, wie die Konti-

nuität der anderen Personen. Gerade die wechselnde Stabilität der Verhältnisse

zu Anderen ermöglicht es, in der eigenen Kontinuität Differenzen zu bestimmen.

Kontinuität bedeutet demnach nicht eine kohärente Erzählung, die durch ein über-

greifendesThema klassifiziert wäre. Es ist mein Leben, aber es ist keine vollständig

zueinander passende Erzählung. Gerade, wenn Andere längere Zeit keine Nähe zu

mir haben, kann ich erleben, dass sie mir Veränderung spiegeln, die man selbst

nicht erwartet hätte. Oder umgekehrt: Sie spiegeln diese Veränderungen, weil sie

die Kontinuität der eigenen Veränderung nicht miterlebt haben. Dieses Phänomen

ist nun nicht für lange Zeitabstände reserviert, sondern eine Möglichkeit aus dem

Fakt, dass die Beziehungen zu Anderen unterschiedlich intensiv sind; sowohl in

54 Ebd., S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 129

der Nähe zueinander als auch in der Häufigkeit der Anwesenheit. Dadurch wird

eine Erfahrung von Ähnlichkeit und Unterscheidung allererst beschreibbar, wenn

man die Perspektiven Anderer als Verhandlungsbasis über die eigene Darstellung

akzeptiert. Um auf das Telefonat zurückzukommen: Selbst wenn sich die geäußer-

ten oder gedachten Antworten und Reaktionen von Beginn des Telefonats bis zum

Ende nur nuanciert voneinander unterscheiden – wir erleben uns darin jeweils als

Andere.55

Ist es ein Gespräch zur Klärung eines Konflikts und man geht mit der Meinung

in das Gespräch, man hätte sich selbst vollständig akzeptabel verhalten und diese

Sichtweise kippt während des Telefonats, man versteht also besser, warum sich die

andere Person verhalten hat, wie sie es tat, dann schleicht sich eine Diskontinui-

tät in das eigene Verhalten ein. Ich bin nicht mehr mit meinen anderen Gedan-

ken identisch. Diese Diskontinuität oder Differenz innerhalb meines Verhaltens

ist dabei jedoch kein Problem für das Erleben meiner Kontinuität als Kontinuität,

vielmehr ist sie die Vorausetzung dafür. Nichtsdestoweniger müsste man an die-

ser Stelle davon sprechen, dass man zum*r Andere*n ihrer*seiner selbst geworden

ist. Als vollständige Abgrenzung zu einem vorherigen Selbst taucht diese Differenz

oder Alteritätserfahrung des eigenen Selbst selten auf. Genau diese starke Form

der Veränderung sucht und beschreibt bspw. Sartre in all seinen Biographien.56 Er

nennt genau den Punkt Konversion, an dem man durch die Anderen und die so-

ziale Situation, durch die man jemand wurde, ein*eine Andere*r wird. Damit ist

diese Konversion der Punkt, an dem man Anderen darin zustimmt, dass nicht sie

sich verändert haben, sondern man sich selbst. In einer Situation, in der man mit

langjährigen Freund*innen zusammensitzt, die man häufig trifft und zu denen

man eine enge Bindung hat, auf einmal Insidersprüche und Witze nicht mehr als

lustig gewertet werden, sondern man sie problematisch findet, kann die Aussage

einer der anwesenden Personen, dass man sich selbst verändert habe und nicht die

andern Anwesenden, eine plötzliche und unhintergehbare Evidenz haben.

Damit wird hier eine konfuse und zumeist undurchsichtige Situation im sozia-

len Miteinander als Ausgangspunkt für die Betrachtung des Alltäglichen beschrie-

ben. Erst durch die aktive thematische Setzung eines Fokus orientiert sich die Be-

trachtung der sozialen Situation hin zu einer Theorie, die uns je selbst als Andere

unter Anderen bestimmt. Die Anderen widerfahren mir zwar, aber es ist ein be-

wusster Prozess, sich nicht auf die Diskontinuität oder Kontinuität zu fokussieren

55 Möglich ist auch ein Gespräch, das nur aus einemWort als Antwort besteht: »Ja, ja, hmm, ja,

ja ….«

56 Beispiele finden sich dafür in all seinen biographischen Schriften angefangen bei Baudelaire,

Reinbek b. H. Rowohlt, 1978 über Marllarmés Engagement, Reinbek b. H. Rowohlt, 1983/Saint

Genet bis zur fünfteiligen Flaubert Studie.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Als Andere unter Anderen

und dabei einseitig eine Identität mit dem Unterschiedenen oder dem Gemein-

samen zu behaupten; denn dieser Reduktionismus stellt einen immerwährenden

Prüfstein für eineTheorie über das Miteinander dar: Je besser man die Anderen als

Andere beschreiben kann, umso umfassender ist das Verständnis der Anderen als

Andere unserer Selbst.

Das vorherrschende Gefühl von Kontinuität beim Erleben des eigenen Selbst

ergibt sich dabei indirekt durch die Sedimente im Vergleich mit der eigenen Ver-

gangenheit und direkt in der Gegenwart durch die Unterschiede und Gemeinsam-

keiten, die ich mit Anderen in meinem Horizont oder Fokus erlebe. Die Sedimen-

tierungen und die erlebte Andersheit durchdringen sich jeweils an verschiedenen

Punkten.57 Die Welt ist mehr, als ein einzelnes, ideales Ich geschaffen haben oder

in sie hinein konstruiert haben könnte. Die Sedimentation der Handlungen zeigen

permanent – auf indirekte Weise – die Übergänge zwischen eigenen Vorhaben und

dem Vorhandenen sowie den Vorhaben Anderer an, entweder indem sie darauf

aufbauen, sich dagegen wenden oder davon abspringen, also etwas Neues produ-

zieren.58 Der Sinn, den das Erleben hat, steht also nicht für sich alleine, er kommt

nie nur von mir und ist nie nur mir zugänglich: Der Sinn, den ich während des

Telefonats in der Sprache und Sprechweise eines*einer Freund*in höre, ist mir zu-

gänglich, weil es nicht nur ihr*sein subjektiver Sinn ist, der vermittelt wird, und

es nicht nur mein subjektiver Sinn ist, den ich in dem Gehörten erlebe. Die Sedi-

mente setzen sich in der jeweiligen Sprache, dem Gesagtem und dem Gehörten,

fest, und so sind sie Mittler des Sinns. Sedimente sind Vermittler eines Sinns, der

sie nicht selbst sind.

Die Sedimentierungen stellen in dieser Arbeit – nach dem hier Beschriebe-

nen und ausgehend von Merleau-Ponty – ein sprachliches Bild dar, mit dem das

Anwachsen, das Bestehen und das Fortwirken der sozialen Strukturen durch die

Handlungen der einzelnen Anderen beschrieben werden soll. So stellt sich die Se-

dimentierung als die Ansammlung von vergangenen, kontinuierlich und auch dis-

kontinuierlich wirkenden Gemeinsamkeiten und Unterschieden mit Anderen dar.

Es kann gerade durch die Undurchsichtigkeit der sozialen Sedimentation nicht

immer genau angegeben werden, welche sozialen Strukturen intensiver durch die

Sedimente nachwirken als andere. Ich weiß bspw. nicht immer, welche Normen in

57 Vgl. William James:Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 32: »Der radikale Empirismus

dagegen läßt sowohl der Einheit als auch dem Getrenntsein Gerechtigkeit widerfahren. Er

sieht keinen Grund dafür, eines von beiden für eine Illusion zu halten. Er weist beides einer

bestimmten Beschreibungsebene zu und versteht, daß tatsächliche Kräfte am Werk sind,

welche die Einheit im Laufe der Zeit vergrößern.«

58 Zum letzten Punkt der Neuproduktion kann weiterführend auf Deleuzes und Guattaris Anti-

Ödipus verwiesen werden, im Besonderen auf den Punkt desWunsches und seiner positiven,

Neues hervorbringenden Kraft. Vgl. Gilles Deleuze& Félix Guattari:Anti Ödipus – Kapitalismus

und Schizophrenie I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, S. 35.ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 131

meinen Handlungen zur Darstellung kommen, da die Sedimentationen durch den

je eigenen Sinn der Handlungen stetig verfestigt und verändert werden.

Dass der Sinn die schon vorhandenen Sedimente übersteigen kann, die in und

durch die Kultur und die Anderen festgelegt sind, lässt sich auf einem Seitenweg

mit Martin Heidegger argumentieren. Es ist der Weg, wie das »Dasein« zu den

Anderen kommt.59 Dieser Pfad wird im nächsten Sinnabschnitt zu einer generel-

len Betrachtung der Anderen und des Sinns, den sie in ihren Handlungen im Alltag

verkörpern, führen. Diese Betrachtung ist durch die Überlegungen Heideggers zur

Sorge motiviert, da sie einen Vorschlag für ein gemeinsames Weltverhältnis dar-

stellt. Dazu muss sich aber schon hier, in der Betrachtung des Alltags, in einigen

entscheidenden Punkten von Heidegger abgegrenzt werden, daman sonst, obwohl

der Solipsismus keine Möglichkeit ist, wie hier schon gezeigt wurde, in einen So-

lipsismus und eine Logik des »Andere-Besitzens« (eines idealen Ichs) zurückfällt.

Verstehen & Sinn im Alltag Heidegger schreibt über das Verhältnis von »Dasein« und

Welt Folgendes: »Das »Dasein« ist zunächst und zumeist von seiner Welt benom-

men.«60 Das heißt, das »Dasein«, der Mensch (die Verwendung der Einzahl ist in

diesem Fall notwendig, da Heidegger nur von Einzelnen spricht) benimmt sich in

der Welt, durch die er bewegt wird. Oder anders ausgedrückt: Wir (!) verhalten

uns in der Welt auf eine bestimmte Art und Weise, die auf die Welt reagiert und

sie verändert. Durch zunächst und zumeist wird ein apriorisches Perfekt ausgedrückt,

was heißt, dass diese Beziehung desMenschen zurWelt eine Struktur desMensch-

seins ausdrückt und nicht vom Menschen abstrahiert werden kann. Schon hier ist

jedoch bei Heidegger nicht von einer Welt, sondern von einer »jemeinigen« Welt

die Rede, was sich im Zitat durch das Possessivpronomen »seiner« ausdrückt. Für

Heidegger bin ich also in einer Welt, von der ich benommen bin, in dem Sinne,

dass sie sich mir, in der Art wie sie ist, zeigt, als eine Welt von Handlungsangebo-

ten und Geboten, in der die Dinge durch sedimentierteHandlungen vorgeformt sind

– um weiter Merleau-Pontys Begriff zu benutzen. Diese jemeinigeWelt scheint dem

zu widersprechen, wofür bisher argumentiert wurde. Dies trifft auch genau dann

zu, wenn damit eine Welt gemeint ist, die nur einem »Dasein« (einem Menschen)

zugänglich sein soll.

Hier offenbart sich ein deutlicher Unterschied in der Gewichtung des theo-

retischen Ansatzes: Heidegger argumentiert ausgehend von einem »Dasein«. Die-

ses »Dasein« steht für sich allein und ist nicht, wie im hier beschriebenen Ansatz,

ein Strukturmerkmal der Anderen. Die Anderen strukturieren sich durch einzel-

ne Iche. Heidegger argumentiert genau andersherum: Er geht von einem »Dasein«

aus, zu dessen Struktur die Anderen gehören. Das »Dasein« ist die Grundstruktur.

59 Zur Bedeutung der Anderen bei Heidegger vgl. Bedorf: Andere, S. 94ff.

60 Heidegger: Sein und Zeit, S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Als Andere unter Anderen

Heidegger bestimmt also die Anderen und die Dinge als konstitutive Momente für

das »Dasein«, nimmt aber die Reziprozität nicht explizit in seinen Argumentatio-

nen auf, wohingegen hier von der Vielzahl an Anderen ausgegangen wird, bei der

ein »Ich« als Strukturmerkmal der Andersheit auftaucht. Heidegger schreibt: »Die

Nachforschung in der Richtung auf das Phänomen, durch das sich die Frage nach

demWer beantworten läßt, führt auf Strukturen des Daseins, die mit dem In-der-

Welt-sein gleich ursprünglich sind: das Mitsein und Mitdasein.«61 Die hier vorge-

stellte Theorie widerspricht Heideggers damit also nicht, aber es gibt eine intensi-

ve Varianz in der Perspektive, die untersucht werden soll.62 Denn Heidegger bleibt

bei seiner Analyse des »Daseins« an der Frage haften, wer das (eine) »Dasein« ist.

Dies verweist auf einen Nominativ, also auf eine Bestimmung der Identität einer

Person, und lässt deshalb keine anonyme oder vieldeutige Antwort zu. Sie schließt

also eine; wie die, die hier gegebenwurde, aus.Heidegger verkürzt das Erleben also

auf die Seite der Kontinuität, wie man es mit James festhalten könnte, und ebnet

die Diskontinuitäten, die Unterschiede zu den Anderen, damit komplett ein.

Fragt man nach dem »Wer«, kann die Antwort, will man Gemeinsamkeiten und

Unterschiede zu den Anderen nicht außer Acht lassen, nur heißen: viele. Hier kann

man mit Günther Anders polemisch Folgendes hinzufügen: »[D]ie Selbstgefällig-

keit der Was- und Werfrage [ist] unüberbietbar.«63 »Selbstgefällig« kann man hier

zum einen polemisch verstehen, jedoch auch wörtlich: Nach dem Wer oder Was

fragen heißt nach einem Selbst fragen, für das es gefällig oder bequem ist, alles im

Bezug zu sich selbst und gänzlich ohne Bezug zu Anderen zu denken. Dies ist eine

Folge davon nach demWer oderWas zu fragen, ohne zu bedenken, dass alles, was,

und jede*r, der*die ist, immer auf eine bestimmte Art und Weise sein muss. Die

Frage impliziert also immer schon einWie, dass mit der Beschreibung der Darstel-

lung beantwortet werden muss, und nicht mit einem Rückgriff auf ein so oder so

bestimmtes, bestehendes Selbst.

Vor welchem Hintergrund fragt also Heidegger nach dem Wer, nach welcher

Identität (mit wem oder was), wenn er die Frage stellt? Er fragt nach dem Sub-

jekt, das diese Frage stellen kann, und nicht nach der Struktur des Fragestellens,

nicht danach, was es aussagt, die Frage stellen zu können, sondern danach, was

das »Dasein« zum »Dasein« macht, was ihm eine Sonderstellung, also eine Identi-

tät verleiht. Wie kann eine Antwort auf diese Fragen aussehen? In etwa wie folgt:

»Dasein« ist Seiendes, das je ich selbst bin, das Sein ist je meines.«64 Diese Ant-

wort gibt Heidegger in Sein und Zeit, aber das »jemeinigeDasein« ist ein exklusives.

Es ist durch seine Bestimmung als reine Selbstbeziehung vereinzelt, da es bloße

61 Ebd. S. 114.

62 Vgl. Michael Theunissen: Der Andere, S. 269:

63 Günther Anders:Die Antiquiertheit des Menschen II Über die Zerstörung des Lebens im Zeitalter der

dritten industriellen Revolution, München C.H. Beck, 1988, S. 129.

64 Heidegger Sein und Zeit S. 114.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 133

Übereinstimmung mit sich selbst bleibt. Wie sollte das »jemeinige Dasein« diese

Frage nach sich selbst stellen, wenn es immer schon nur jemeinig gewesen wäre,

wenn es nicht durch Andere die Unterscheidung erlebt hätte? Genau darin liegt

die Abgrenzung der Verfallenheit im Alltag und der Eigentlichkeit: Im Alltag bin

nicht ich bei mir selbst, sondern bei und mit Anderen, warum sollte diese Bestim-

mung aber erfordern, dass es eine Eigentlichkeit in der Vereinzelung gibt? Diesen

Punkt scheint auch Heidegger zu sehen, aber nicht für die Infragestellung der Ei-

gentlichkeit auszubauen, denn er führt weiter aus: »Es könnte sein, daß das Wer

des alltäglichen Daseins gerade nicht je ich selbst bin.«65 Es könnte also sein, dass

der Mensch sich nicht im Vereinzeln und Jemeinigen als man selbst findet, sondern

gerade durch und im Umgang mit Anderen, ohne eine Ebene der Eigentlichkeit.

Man sollte sich an dieser Stelle wieder an Deleuze erinnern, der die Kategorie

des Möglichen als Struktur der Anderen im Erleben ausgemacht hat: Da die Ande-

ren allererst die Möglichkeiten hervorbringen, kann auch nur in Bezug zu ihnen

die Frage nach egal welchem Sinn gestellt werden, als Frage nach der sinnhaften

Antwort des Erlebens der Anderen als voneinander unterschiedenen Personen. Der

erlebbare Sinn steht also immer im Plural. Es gibt nie nur einen Sinn des Erlebten

und er ist nie nur meiner. Fragt man an diesem Punkt nach der Stellung des vorlie-

genden Abschnitts in der Arbeit, also danach, welchen Zweck er erfüllt, dann ist es

folgender: Es wurde hier die Abhängigkeit jedes Menschen – selbst im Erleben der

Kontinuität des Selbst – als positive Bestimmung verstanden, die ein Besitzver-

hältnis im Bezug zu Anderen ausschließt. Dabei wechselt die Perspektive im Text

auf eine ähnlich fließende Weise hin und her, wie dies zu Beginn des Abschnitts

für denWechsel von Gemeinsamkeiten (die auf Kontinuitäten beruhen) und Unter-

schieden (die auf Diskontinuitäten beruhen) zu denen Anderer beschrieben wurde.

Außerdem konnte gegen die Position argumentiert werden, dass die Alltäglichkeit

eine negativ zu bewertende Verfallsform darstellt. Sie wurde hier als ein gemeinsa-

mer Ausgangspunkt bestimmt: Frage ich nach dem Sinn des Erlebens, dann frage

ich nach dem gemeinsamen Ausgangspunkt mit Anderen, dem als kontinuierlich

und diskontinuierlich erlebten Alltag, in dem uns der Sinn auf der Grundlage ge-

teilter Sedimentationen widerfährt, ohne davor in eine Eigentlichkeit zu fliehen.

Die allgemeinste Aussage über den Sinn des Erlebens ist mithin, dass uns im Er-

leben widerfährt, dass wir Andere unter Anderen sind.

Es ist also gerade der Alltag und nicht irgendein Grenzfall, der die radikale

Bedingung der Wirklichkeit des Menschseins als Andere unter Anderen offenbart.

Natürlich kann man in Grenzfällen, völlig vereinzelt in sich gesponnen sein, aber

diese Form des Lebens ist selbst wieder eingebettet in einen Alltag, aus dem sie

– metaphorisch gesagt– herausragt: Das Alltägliche ist die Art und Weise zu sein,

durch die sich die individuellen Besonderheiten als Andere erst abbilden können.

65 Ebd. S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Als Andere unter Anderen

Oder anders formuliert, um von der Zuspitzung der Andersheit, die Waldenfels

macht, nämlich das Fremde zu beschreiben, eine Bestimmung zu entlehnen: »Das

Fremdartige, das die Grenzen bestimmter Ordnungen überschreitet, setzt eine be-

stimmte Form von Normalität voraus.«66 Oder noch anders, mit Sartre formuliert:

Die Negation ist immer eine bestimmte Negation (fremd/anders), die etwas Posi-

tives (gewohnt/normal) voraussetzt, etwas, das gerade deshalb als normal angese-

hen werden kann, weil es nicht schon negiert ist, sondern negiert werden kann.67

In diesem Sinne ist das Alltägliche das Positive, in dem die Sedimente der Kul-

turen die Struktur des Überschreitbaren bilden. Ich wende mich hier also mit den

Worten von Peter Berger undThomas Luckmann der Alltagswelt als geteilter Wirk-

lichkeit zu: »Wennwir dieWirklichkeit der Alltagswelt verstehenwollen, somüssen

wir uns nach ihrem Wesen als Wirklichkeit fragen […].«68 Genau dieser Aufforde-

rung möchte ich nach dem Seitenweg über Heideggers Beschreibung des Alltags,

der als nächstes folgt, nachkommen. Es wird untersucht, was den Alltag verstehbar

macht. Somit ist esmöglich, die im letzten Sinnabschnitt begonnene Beschreibung

von Heideggers Bestimmung des Alltags fortzusetzen und sie von ihrer vorrangig

negativen Konnotation (»Verfallsform«) zu trennen.69

Der Alltag ist der Ort desMan und, wie Heidegger richtig sieht, ist es möglich,

sich hinter dem So-macht-man-das-eben zu verstecken.70 Aber das Man und die

Art, wie Andere etwas machen, sind auch die Sprungbretter, etwas anders zu ma-

chen, den bekannten und schon vorhandenen Sinn zu übersteigen, der die Grund-

lage des Verstehens bildet.Wie hilft der gezeichnete Seitenweg nun, den Sinn, den

Andere darstellen und der deshalb das Sedimentierte übersteigt, zu beschreiben

und dabei zu verstehen? Er hilft auf dem Weg, dass die Bedeutung der Anderen

für das Menschsein noch einmal deutlicher hervorgehoben wurde: Das Geboren-

werden in einen Alltag, in eine schon vorhandene Kultur mit Strukturen und se-

dimentierten Verhaltensweisen (wie aus einem Glas trinken, wie laufen, wie sich

kleiden, wie ein*eine guter*gute Arbeiter*in sein) sind keine Formen der Unei-

gentlichkeit, sondern sie gehören zu jedem sinnhaften Verhalten genau deshalb,

weil sie den Sinn einer Verhaltensweise oder Geste nie vollständig umfassen, aber

deren normierten bzw. alltäglichen Ausgangspunkt bilden. Sie sind die sich häufen-

denDarstellungsformen unserer Fassaden, die jedoch niemals die gesamte Fassade

ausmachen. Sie sind immer auch mehr als das.

66 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 59.

67 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 94.

68 Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 21. Die Bestimmung

zur Betrachtung der Wirklichkeit des Alltags kann deswegen von Berger & Luckmann über-

nommen werden, da sie, obwohl an einer Soziologie interessiert, auch von einer phänome-

nologischen Betrachtung ausgehen. Vgl. ebd., S. 23.

69 Heidegger Sein und Zeit S. 166ff.

70 Ebd. S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 135

Das Mehr, das den Sinn erst vervollständigt, ist die zusätzliche, die spontane

Komponente, die zu jeder der Gesten oder Handlungen hinzukommt, da wir durch

unser Verhalten und unsere Handlungen immer sowohl eine Kontinuität als auch

eineDifferenz darstellen.DasMehr ist also die begrifflicheDarstellung einer Lücke,

die sich im Alltag herausbildet. Es wird hier an das Gewesene und Vorhandene an-

geknüpft, aber mit der Betonung, nicht komplett durch es bestimmt zu sein. Der

Sinn, der sich dabei darstellt, ist ein Sich-Abarbeiten an der Welt, den Anderen

und an »mir« je selbst. Nehmen wir die Situation des Telefonierens wieder in den

Fokus, um dies zu verdeutlichen: »Hallo, wie geht es dir?« Diese Frage am Anfang

eines Telefonats ist sowohl Floskel als auch Lücke: Wird mir diese Frage gestellt

und ich antworte ebenfalls mit einer Floskel (gut, so lala, es könnte besser sein)

nimmt das Gespräch vermutlich die Form eines völlig belanglosen Austausches an.

Es wird langweilig. Hier zeigt sich ein Beispiel für dasMehr des Sinns, das sich so-

gar in bloßen Floskeln als Sedimente zeigt. DasMehr ist die Besonderheit des Sinns

des Gesagten, des Redens, des Telefonierens (der Handlung, der Geste), kurz, des

Verhaltens, in dem die Art und Weise dessen aufgenommen wird, wie der Allge-

meinplatz von den Telefonierenden performativ dargestellt wird: Dieses Gespräch

ist ein Allgemeinplatz (das Was), in dem eine Begrüßung formuliert wird, die die

Struktur des Verhaltens am Telefon darstellt (das Wie). Es ist die Langeweile oder

aber auch die Freude, das spontane Treffenmit jemandem, den*dieman schon lan-

ge nicht mehr gesehen hat. Der Sinn ist also, in Verbindung zu bleiben, auch wenn

dies bedeutet, ein langweiliges, floskelhaftes Gespräch miteinander zu führen.

Somit ist sogar ein Sinn, der als langweilig erlebt wird,mehr als eine bloße Vor-

handenheit, mehr als ein bloßes soziales Sediment. Die Langeweile bildet sich aus

den alleralltäglichsten Antworten. Siemacht dadurch die Langweiligkeit performa-

tiv zum Sinnbild von Alltäglichkeit. Damit ist das Antworten eine Überschreitung

der sedimentierten Floskeln. An dieser Stelle können die Begriffe Sedimentation,

Alltag und Sinn also in folgendes Gefüge gebracht werden: Der Sinn einer Ver-

haltensweise bildet sich durch die Überschreitung oder die Annahme sozial vor-

geprägter Verhaltensweisen, der Sedimentationen.71 Diese beiden Begriffe – Sinn

und Sedimentation – bilden die Grundlage dafür, was wir als den Alltag beschrei-

ben: denn das Verhalten ist immer eine Neubestimmung der Sedimente, entweder

durch einen vorrangig ablehnenden oder durch einen erhaltenden Sinn.

Nach der hier bestimmten Zusammengehörigkeit von Kontinuität und Diskon-

tinuität kommt keine Aussage, kein Sinn vollständig vomAlltäglichen, niemals voll-

ständig von den vorhandenen sozialen Strukturen los, in die man geboren wurde.

Aus dieser Überlegung scheint es, im Gegensatz zu Merleau-Pontys schon zitierter

Äußerung, nicht mehr erstaunlich, sondern erwartbar » daß spontane Akte, durch

71 Vgl. Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 24 & S. 72f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Als Andere unter Anderen

die Menschen ihrem Leben Gestalt geben, sich äußerlich sedimentieren und als-

dann die anonyme Existenzweise der Dinge […] zueignen«.72 Aber es bleibt – aus

denselben Überlegungen folgernd – auch kein Verhalten gänzlich von den sozialen

Strukturen verschluckt, was im Folgenden auszuführen ist. Die Frage »Wie geht

es dir?« wird in ihrer Alltäglichkeit durch einen gelangweilten oder abwesenden

Gesichtsausdruck oder Ton noch gleichgültiger; oder aber zu einer Darstellung von

Freude über das Treffen. Man sagt etwas immer mehrdeutiger oder eindeutiger,

alsman es sagen könnte. Das gleichgültige oder gelangweilte Verhalten ist mehr als

die Darstellung, dieman gegeben hätte.73 Die Langeweile ist selbst eine Darstellung

der Möglichkeit, sich zu verhalten, und damit mehr als eine bloße Sedimentierung

im Alltag. Andererseits wird diese einmal gemachte Überschreitung der Alltäglich-

keit beiWiederholung selbst wieder Sediment und kann damit zu einer alltäglichen

Bedeutung des Darstellens werden oder eben »[sich] die anonyme Existenzweise

der Dinge […] zueignen«.74 Die Schichten der Sedimentation überlagern sich: Man

bleibt ihnen verhaftet.

Es lässt sich damit folglich sagen: Ob das Telefonat langweilig ist, interessant,

traurig oder schön, gleich welche Bestimmung es hat, es gibt mindestens eine, die

man besonders bzw. intensiv erlebt, und diese verleiht dem Gespräch einen Sinn.

Dieser Sinn ist einem während des Gesprächs und auch noch danach gegeben, ob-

wohl er nicht durch eine Verbalisierung im Gespräch reflektiert werden muss. Er

kann aktiver Teil dessen sein, worüberman redet (durch die reflexive Setzung eines

»Meta«-Themas) oder er wird indirekt erlebt und fließt so in die Gesprächsführung

mit ein (durch die Bedingtheit des Fokusses – worüber geredet wird – durch den

Horizont). Der Sinn ist erschaffen und widerfahren: Er wird erlebt. Er »bedeutet

etwas. Und darunter verstehen wir nicht nur, daß sich [das Erlebte] als eine reine

Qualität darbietet: [Es] setzt sich als ein bestimmtes Verhältnis unseres psychi-

schen Seins zur Welt […], es ist eine organisierte und beschreibbare Struktur.«75

Der Sinn, der in dieser Darstellung des Alltags erlebt wird, kann somit struktu-

rell definiert werden, als die Art und Weise, wie das Etwas unter Anderen erlebt wird.

Damit umfasst der Sinn das Alltägliche in seiner kontinuierlichen und gleichsam

differenten Form. Einen Sinn hat damit alles, was in einer sozialen Situation auf

eine bestimmte Art erlebt wird (jede Handlung, Wahrnehmung, Imagination, ge-

nauso wie jedes Fühlen und Denken). Er ist ein Konglomerat aus den verschiede-

nen bewussten Fähigkeiten und den in jeden Leib eingeschriebenen Sedimenten

der sozialen Strukturen.

72 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 399.

73 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 127.

74 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 399.

75 Jean-Paul Sartre: Skizze einer Theorie der Emotionen in Die Transzendenz des Ego Philosophische

Essays 1931-1939, Reinbek b. H. Rowohlt, 1997, S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 137

Der Sinn des Sprechens, des Handelns, des Verhaltens ist mehr als die Bestim-

mung dessen, was etwas ist, was den Sinn darauf begrenzt, dass etwas erlebt wird.

Der hier beschriebene Prozess des Erlebens ist immer schon auf eine bestimmte

Weise; angenehm, unangenehm, verstörend, verständlich oder auch absurd, und

dabei immer sozial strukturiert. Damit ist zudem auch der Sinn eines etwas (eines

Was) immer schon auf eine bestimmte Art (ein Wie) durch die Anderen gegeben.76

Hier lässt sich also die Bestimmung des Erlebens aus dem ersten Hauptabschnitt,

als auf das Wie bezogen, auf den erlebten Sinn übertragen. Die Vermittlung von

Erleben und Sinn geschieht dabei, wie im Beispiel des Telefonats zu sehen war,

sofort im Gespräch, während wir es erleben; es wird nicht erst danach in einem

Bewertungsverfahren ein Sinn hinzugestellt.

Sinn und Erleben sind zwei Aspekte der Bedingung derWirklichkeit,mit Ande-

ren unter Anderen zu sein.77 Der Sinn ist somit mehr als das Alltägliche, aber ohne

die Alltäglichkeit als geteilte Grundlage für das Verstehen nicht zu denken. Er ist

gleichzeitig als gegeben und verändert erlebt. »[D]er Alltag [ist] mehreres zugleich,

Stätte kontingenter Sinnbildung, Sinnverteilung und Sinnablagerung und Stätte

von Sinnentstellung und Sinnverdrängung, von Schein und Gewalt und all dies in

labyrinthischer Mischung.«78 Der Alltag bietet somit den notwendig kontingenten

Ausgangspunkt für das Verstehen, da er eben der Ort des Sinns in den verschie-

densten Facetten ist. Er ist die Stätte von Sinnentstellung undVerdrängung,Gewalt

und Schein einer Fülle an negativen Beschreibungen und Erfahrungsmöglichkei-

ten, aber auch von positiver Vieldeutigkeit, die es ermöglicht, aufeinander Bezug

zunehmen. Oder ganz banal: Nur, weil wir einen alltäglichen Sinn teilen und ge-

meinsam verändern können, können wir gelingend miteinander telefonieren: Wir

sind responsiv. Ich möchte an dieser Stelle noch betonen, dass ich hier absicht-

lich die positiven Aspekte des Alltags fokussiere, da negative Bestimmungen schon

reichlich in der Literatur vorzufinden sind. Es ist eine produktive Sichtweise auf

den Alltag miteinander. Es ist die positive Bestimmung der Vieldeutigkeit, der Be-

stimmung, dass wir Andere unter Anderen sind.

So entsteht kein Problem aus der Vieldeutigkeit. Sie ist die Bedingung der

Wirklichkeit für das Verstehen und das Überschreiten des bloß Sedimentierten hin

zu einem persönlichen und teilbarenMehr. Es gibt in der hier beschriebenen Form

nichts bloß Sedimentiertes (keine reine Determination) oder ein reinesMehr (abso-

lut freie Neubestimmung); beides sind Extreme desselben alltäglichen Verhaltens.

Durch die bisher gemachte Beschreibung des Sinns und die Betonung der Notwen-

digkeit der Vieldeutigkeit für das Verstehen ist es sinnvoll, auf die Unterscheidung

76 Vgl. Silvia Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion, S. 118.

77 Vgl. Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 26.

78 Bernhard Waldenfels, In den Netzen der Lebenswelt, S. 176.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Als Andere unter Anderen

zwischen Verstehen und Erkennen noch einmal zurückzukommen, denn der Un-

terschied tritt so deutlicher hervor. Ich kann den Alltag, in dem ich lebe, nicht

vollständig in Distanz setzen. Dies wäre aber notwendig für eine von der Vieldeu-

tigkeit getrennte eindeutige Erkenntnis. Es wäre dieThematisierung von etwas nur

Notwendigem ohne historische, soziale und damit kontingente Bezüge.

Die Distanz geht aber aus demselben Grund verloren, der es ermöglicht, den

Sinn zu teilen: Jedes Erkennen ist selbst durch alltägliche Strukturen (wie etwas

in einem bestimmten Bereich zu erkennen ist) vorgezeichnet. Das Erkennen des

Alltags richtet sich zurück auf einen bestimmten Punkt des Alltags, um einen Bei-

trag zur Erkenntnis dessen zu leisten, wie sich der Alltag zu einer bestimmten Zeit

dargestellt hat. Das Erkannte ist die reflexive Feststellung des Verstehens – des Er-

lebens eines sowohl widerfahrenen als auch mitproduzierten Sinns. Das Erkann-

te behält trotz des feststellenden Charakters eine relative Perspektive und verliert

diese nur scheinbar, wenn man das Erkannte als absolut erklärt. Vieldeutigkeit ist

also deshalb die Bedingung für das Verstehen, weil es nicht nur ein schon festge-

legtes und sicheres Gesicht des Sinns gibt, sondern die vielen Facetten dessen, wie

etwas erlebt wurde oder wird. Eine soziale Situation kann deshalb viele Sinne haben,

da sie zwar einen alltäglichen Umgang miteinander darstellt, aber tatsächlich un-

terschiedliche, differente oder auch diskontinuierliche Momente umfasst, die sich

von Anderen als sinnvoll oder unsinnig verstehen lassen. Vieldeutigkeit kann somit

nicht als Problem verstanden werden: Sie ermöglicht gerade erst etwas verstehen

zu können, Sinn zu verändern und sich bestimmte Bereiche des Erlebten als zu

erkennende zu wählen. Gäbe es keine Differenz, wie sie durch die Vieldeutigkeit

eröffnet wird, so wäre es nicht nachvollziehbar, wieso man etwas verstehen oder

nicht verstehen sollte. Es gäbe ja keine Unterschiede.

Die Frage, die sich daran anschließt, ist die nach der Art dieser Unterschie-

de: Ist es eine Unterscheidung in Kategorien, die durch Kontradiktionen getrennt

sind? Diese Ansicht würde implizieren, dass es genaue und eindeutige Grenzen

zwischen den verschiedenen erlebbaren Phänomenen gäbe, bzw. Gründe, solche

Grenzen für alles Erlebte anzunehmen. Doch wurde bisher gezeigt, dass es um

das Beschreiben und nicht um das Kategorisieren des Erlebten geht. Es geht um

ein Verstehen der Kontingenz des Miteinanders, um ein mögliches Füreinander

zu bestimmen. Einen Gegensatz zu dieser kontradiktorischen Begriffsgenese bie-

tet der Ansatz von Gilles Deleuze. Er beschreibt eine Möglichkeit für die Genese als

»Blockierung« des Alltags, die sich durch minimale Differenzen und nicht durch

Kontradiktionen im Extremen bestimmen lassen.79 Ich will hier die Bedeutung der

Kontradiktionen für die Differenzierung nicht verneinen, aber man muss ihr eine

andere Form der Distinktion zur Seite stellen. Dadurch versucht diese Arbeit der

Überlegung über den beständigen Wechsel im Erleben, die mit James bestimmt

79 Gilles Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 139

wurde, gerecht zu werden. Diese minimalen Übergänge, die Übergänge im Kleins-

ten nennt Gilles Deleuze Vize-diktion.80 Im Unterschied zur Kontradiktion sind sie

es, die die Grauzonen bestehen lassen, in denen etwas weder vollständig alltäglich

noch vollständig unalltäglich/besonders ist. In dem Bereich, der sich durch diese

vielen möglichen Kippphänomene bestimmen lässt, liegt eben dasMehr an Sinn, das

die Alltäglichkeit überschreitet, das selbst das Handeln in Strukturen nicht kom-

plett von ihnen ableitbar macht. Alltäglichkeit und Unalltäglichkeit sind deshalb

aber keine symmetrischen Pole einer begrifflichen Kontradiktion, sondern es han-

delt sich dabei um ein asymmetrisches Verhältnis.Wie schon beschriebenwurde, baut

ja das Unalltägliche und auch das Mehr auf einer vorhandenen Positivität auf, der

faktischen Gegebenheit von Alltag und Strukturen, die das Verhalten mitbestim-

men, oder, wie Waldenfels es ausdrückt: »Schließlich gehört das Alltägliche nicht

nur zum Leben im Ganzen, es durchdringt alle Lebensbereiche, auch solche wie Wis-

senschaft, Kunst und Religion, die bestimmt sind, den Alltag zu überschreiten.«81

Für die Philosophie selbst bedeutet dies, sich nicht auf Erklärungen zu reduzie-

ren, sondern vor allem die Beschreibung der Phänomene zu betreiben, um ihre

Eigenheiten darzustellen. Was bedeutet dies aber konkret? Es bedeutet, dass man

nicht danach fragt, was das Gegenteil von etwas ist, sondern wie das eine dem

anderen ähnelt, genauso wie es bisher in dieser Arbeit gemacht wurde, um die An-

deren nicht als Gegenteil des Ich zu verstehen, sondern als ähnliche wobei jede*r

für alle Anderen auch ein*e Andere*r ist. Nimmt man als Beispiel die Perspektiven

auf meinen Schreibtisch wieder auf, dann wird in der Beschreibung nicht danach

gefragt, wer auf den Schreibtisch sieht, sondern wie das erlebt wird, was man er-

lebt. Ich erlebe meinen Schreibtisch als und die Blätter als meine Aufgabe, als zu

Erledigendes. Andere erleben diese Perspektive nun vielleicht auch als Arbeit, als

Aufgaben, die erledigt werden müssen, und sie erleben es als etwas, das von je-

mandem erledigt werden muss. Der Unterschied ist die perspektivische Angabe

»meine« bzw. »deine« Arbeit, die unsere Perspektiven voneinander trennt. Es ist

meine Arbeit und die Andere verstehen dies, weil sie keinen Gegensatz zu mir bil-

den, sondern Ähnliche sind. Frage ich nun eine andere Person, ob sie mir ein paar

80 Vgl. ebd., 233: »Dieses Verfahren des unendlich Kleinen, das die Unterscheidung derWesen-

heiten aufrechterhält […], ist völlig verschieden von der Kontradiktion; man muß ihm daher

einen besonderen Namen, den Namen ›Vize-Diktion‹ geben. Im unendlich Großen steht das

Gleiche in Kontradiktion zum Ungleichen, sofern es dieses in essentia besitzt, und wieder-

spricht sich selbst, sofern es sich selbst negiert, indem es das Ungleiche negiert. Im unend-

lich Kleinen aber steht das Ungleiche in Vize-Diktion zum Gleichen, in Vize-Diktion zu sich

selbst, sofern es das, wodurch es in essentia ausgeschlossen wird, als Fall einschließt. Das Un-

wesentliche umfaßt das Wesentliche als Fall, während das Wesentliche das Unwesentliche

in essentia enthielt.«

81 Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 36. & vgl. S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Als Andere unter Anderen

Seiten zum Korrekturlesen abnimmt, dann wird auf einmal die Arbeit auf mei-

nem Schreibtisch auch in der Perspektive einer anderen Person zu »meiner« Arbeit

aus ihrer Perspektive. Es gibt also minimale Unterschiede, die nicht in eine be-

griffliche Kontradiktion münden, sondern in permanente Wechsel. »Mein« kann

zu »Dein« kippen und umgekehrt. Damit kann hier schon in der Beschreibung die

Trennung zwischen meinem Erleben und dem Erleben Anderer als variabel und

nicht als starre Grenze bestimmt werden. Das Erleben Anderer umfasst meines

wie das der Anderen: Zwischen Subjekt und Anderem liegt keine kontradiktori-

sche Entgegensetzung, sie sind Teile der Dimension des Erlebens.

Ein Blick auf das Erkennen Es lohnt sich, an dieser Stelle kurz innezuhalten und den

Prozess des begrifflichen Erkennens genauer zu beschreiben, der mir als Absto-

ßungspunkt gedient hat, um das Verstehen als Erleben der pluralen Sinne zu be-

stimmen. Das bedeutet, dass ich nicht jede Form, die bisher als Erkenntnistheorie

besprochen wurde, zur Abgrenzung heranziehe, sondern dass ich eine Theorie des

Erkennens bespreche, die in der Phänomenologie eine der deutlichsten Ausformu-

lierungen bedeutet. Es ist diejenige von Roman Ingarden, der in Zur Objektivität

der sinnlichenWahrnehmung die Vorstellung des Prozesses der Erkenntnis punktge-

nau beschreibt: »Das Erkennen kann nur dort stattfinden, wo [drei Elemente] auf-

treten: a) das Subjekt, das eine Operation vollzieht, b) diese Erkenntnisoperation

selbst und c) der Gegenstand, auf den die Operation sich bezieht«.82 Diese Relation

zwischen Subjekt undGegenstand in der Erkenntnisoperation ist keine ungewöhn-

liche Voraussetzung für das Erkennen, und er führt seine archetypische Vorstellung

vom Erkennen weiter fort: »Die Erkenntnisoperation ist die Gewinnung durch das

Subjekt eines Wissens über den durch diese Operation bestimmten Gegenstand;

ihr Zweck ist die Gewinnung einer ›Erkenntnis‹ dieses Gegenstandes, d.h. eines

wahrenWissens«.83 Das Erkennen ist also eine Operation mit dem Zweck der Erlan-

gung von »wahremWissen«. Diese Dopplung ist Ausdruck der Besonderheit dieser

Form, als Ausnahmeprodukt des menschlichen Denkens, als Feststellung des Ver-

standenen. Man kann durch das Erkennen also das Verstehen in eindeutige Aus-

sagen überführen: Die Relation zwischen Menschen und Welt ist die Bedingung

für das Erkennen, dessen optimales Ergebnis ein eindeutiger Begriff sein soll. Da-

mit ist das Erkennen jedoch eine Operation unter anderen Denkvermögen und

anderen bewussten Fähigkeiten. Die Relation Mensch-Welt, die schon immer un-

ablösbar als Alltag verflochten sind, besteht vor und mit jedem Versuch zu erken-

nen weiter. Die Kategorien, die dem Wissen, dem Erkannten entsprechen – wahr

und falsch –, sind keine Universalien, die auf alle Bereiche des Lebens angewandt

82 Roman Ingarden: Zur Objektivität der sinnlichen Wahrnehmung, Gesammelte Werke Band 8, Tü-

bingen: Niemeyer 1997, S. 161.

83 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 141

werden können –wer würde dies auch behaupten wollen –, sondern Beurteilungs-

zuschreibungen ausschließlich für das Erkannte. Dieser Blick auf das Erkennen ist

damit ein Schritt, zu bestimmen, wie das Verstehen des Sinns beurteilt werden

kann.

Liegt Paris in dieser Himmelsrichtung? Ist in dieser Tasse Kaffee? War Nietz-

sche ein Philosoph?84 Auf diese Fragen gibt es Antworten, die unter die Katego-

rien wahr und falsch fallen können, wenn man aus einer feststehenden Perspek-

tive auf sie blickt. Man versucht also die Welt immer von einem Standpunkt aus

zu erkennen. Solange ich hingegen nicht versuche, die Welt zu erkennen und un-

ter Erkenntniskategorien zu subsumieren, gibt es keine sinnhafte Möglichkeit, die

Kategorien wahr und falsch zur Beurteilung von etwas zu gebrauchen. Für die vor-

liegende Arbeit bedeutet dies, dass die Hauptthese, dass die Anderen die Bedin-

gung der Wirklichkeit ausmachen, eine Kategorisierung ist, die den Anspruch auf

Gültigkeit erhebt, da diese beschreibende Bestimmung mit den Kontingenzen der

Ausgestaltung umgehen kann, ihnen eine Struktur gibt. Die Bereiche des Erlebens,

die ich nicht in der Reflexion versuche zu erkennen, können nicht sinnvoll unter

wahr oder falsch subsumiert werden; aber diese Bereiche sind dennoch Teil des Ver-

stehens. Erst das, was ich versuche zu erkennen, wird wahr oder falsch sein. Aber

im Erleben derWelt haben wir es mit Sinn zu tun, den wir handelnd, fühlend, den-

kend, wahrnehmend und imaginierend miterschaffen und der uns durch Andere

widerfährt. Diese sind nicht wahr oder falsch. Man versteht etwas als langweilig,

interessant, schön, eklig, liebenswert etc. Die aufgezählten Sinngehalte sind rela-

tional und nur durch eine Verbindung von Menschen, Anderen und Welt zu ver-

stehen. Will man dies schematisieren, bedeutet es, dass das Verstehen des Sinns

das Korrelat des Erlebens der Welt ist und das Erkennen von etwas das Korrelat

zum Reflektieren auf etwas Erlebtes ist. Das Erkennen wird somit eine bestimmte

Form des Verstehens, bei der ein gerechtfertigter, wahrer Glaube entstehen soll.

Jedes Erkennen ist Verstehen, aber nicht jedes Verstehen ist Erkennen.

Damit mündet hier die im ersten Hauptteil begonnen Kritik an einer Vorstel-

lung der Phänomenologie, die sich mit einem rein theoretisierenden Bewusstsein be-

schäftigt, in eine differenzierte Beschreibung des Verhältnisses von Erleben und

Erkennen. Und es lässt sich – nochmals mit Gurwitsch – diese Vorstellung eines

rein theoretischen Bewusstseins, wie folgt, charakterisieren:

Der Gegenstand steht zwar in einer Beziehung zu mir, weil er Zielpunkt meiner

Zuwendung ist, aber diese Beziehung gehört wesentlich zur Distanz, diemich von

ihm abhebt. Diese Distanz des Gegenstandes, auf den ich mich richte, von dem

84 Diese letzte Frage ist eine geplante Stolperstelle, da schon die Frage, ob Nietzsche ein Philo-

soph war, nicht völlig eindeutig zu beantworten ist.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Als Andere unter Anderen

ich Bewusstsein habe, kann von keiner räumlichen Annäherung je überwunden

werden [.]«85

Anders als in diesem Zitat wird hier nicht von einer ursprünglichen Distanz aus-

gegangen, die zwischen Menschen und Welt liegt. Sondern ich gehe von einem

asymmetrischen Verhältnis aus, bei dem wir Andere und die Welt zusammen die

Sedimentierungen der sozialen Situation bilden, die dem Erlangen vonWissen ge-

nauso notwendig zu Grunde liegt, wie der Möglichkeit, den Alltag zu überschrei-

ten. Es ist ein Verhältnis von Nähe und Distanz, wodurch die Relationalität stärker

betont wird.Die hier benutzten Begriffe beschreiben also erlebbareWeltverhältnis-

se genauer, in denen keine kontradiktorischen Distanzen vorliegen, sondern Vize-

diktionen, kleine Differenzen, die auch die Nähe zwischen Begriffen anzeigen und

nur im Grenzfall wie Kontradiktionen erscheinen. Ein Beispiel für solch eine er-

lebbare, widerfahrene Kontradiktion im Alltäglichen wäre der im letzten Kapitel

beschriebene Fall des Nackt-ins-Seminar-Gehens. Bei ihm stellt sich ein Wider-

spruch zu der üblichen Kleidung im Seminarraum ein, denn alle Anderen tragen

konventionellerweise welche. Aber die Anderen sind keine Kontradiktionenmeines

Erlebens, sondern sie unterscheiden sich minimal bis maximal in der Intensität.

Wir sind in keinem Fall ganz und gar von Anderen unterschieden, und wenn es

doch in manchen Fällen so erscheint, dann sind es jene, in denen man mit einer

Andersheit konfrontiert ist, die einem als nicht realisierbare Möglichkeit erschei-

nen. Dies kann geschehen, weil die sozialen Strukturen vollkommen versteinert

sind, oder weil das grundlegendste Weltverhältnis in der Tat der Anderen negiert

wird.

Die beiden Pole Welt und Menschen bzw.Menschen und Objekten geraten also

erst dann zueinander in eine kontradiktorische Distanz – wie im Zitat bestimmt

–, wenn sie in von der Reflexion thematisch erfasst und etwas anderem entgegen-

gesetzt werden. Es lohnt sich hier noch einmal, Husserls Bestimmung der Phä-

nomenologie zu betrachten, um die Unterschiede in der Programmatik zwischen

dieser Phänomenologie und der hier vertretenen zu zeigen. Husserl verfolgt schon

zu Beginn seiner Reformulierung der Phänomenologie in den Ideen I eine einseitige

Betrachtung, die auf ein reines Erkenntnisinteresse abzielt. Dies zeigt sich bereits

in den ersten zwei Sätzen des ersten Paragraphen: »Natürliche Erkenntnis hebt

an mit der Erfahrung und verbleibt in der Erfahrung. In der theoretischen Ein-

stellung, die wir die ›natürliche‹ nennen, ist also der Gesamthorizont möglicher

Forschung […] bezeichnet: Es ist die Welt.«86 Warum Husserl, obwohl er von der

Erfahrung ausgeht, die theoretische Einstellung mit der natürlichen gleichsetzt,

kann nur im Hinblick auf sein rein erkenntnistheoretisches Interesse begründet

85 Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 59.

86 Husserl: Ideen I, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 143

werden. Es ist eine Setzung auf ein Ziel hin. Sonst hätte man bestimmen müssen,

dass es außer dem Erkennen noch andere Einstellungen zur Welt gibt und es nicht

in jedem Moment darauf ankommt, etwas von der Welt zu erkennen.

Das meint es, wenn ich davon spreche, dass das Erlebte, wie das Fühlen von

Ekel, sinnhaft ist: Das Erlebte zeigt keine abstrakten Erkenntnisformeln an, die das

reineWas einer Sache bestimmen, sondern sie zeigen,wie dasWas ist.D.h., das Er-

leben zeigt an, unter welchen Strukturen sich etwas oder jemand im Sozialen dar-

stellt. Das Gespräch, das langweilig ist, kann dennoch Informationen vermitteln,

die wahr oder falsch sind, doch die Fakten auf ihren Wahrheitswert zu überprüfen

ist etwas anderes, als ein Gespräch zu führen, das langweilig ist, und es ändert

nichts daran, ob das Gesagte wahr oder falsch ist, dass es langweilig war. Damit

soll aber nicht gesagt werden, dass dieses Sinn vermittelnde Verstehen einen unbe-

dingten Vorzug vor dem Wahren hätte. Es soll aber darauf insistiert werden, dass

das Erkennen ein Weltbezug der Menschen unter anderen ist, der in seinen beson-

deren Eigenschaften, das Wahre und das Falsche zu bestimmen, auf dem Erleben

der Welt aufbaut oder eher ein Teil des Erlebens ist. »Unter Anderen« ist hier also

doppeldeutig zu verstehen: 1. ist das Erkennen eine Fähigkeit neben anderen; 2.

besteht das Erkennen in Bezug auf Andere und durch Andere.

Wieso wird hier nun nochmals auf anderemWege betont, was schon im ersten

Hauptteil gezeigt wurde? Dies geschieht, um darauf hinweisen zu können, dass

es beim Erleben des Telefongesprächs und dem Verstehen des Sinns, den Ande-

re darstellen, nicht zuerst um ein Erkennen der Anderen geht, sondern dass das

Mehr an Sinn in jeder alltäglichen, sozialen Situation erlebt wird. Es geht in dieser

Wiederholung also auch darum, zu zeigen, dass ich den Sinn, der im Gespräch

ausgedrückt wird, verstehen kann, ohne ihn vorher erkannt haben zu müssen. An-

dersherum entstünde ein Problem der Beschreibung; Andere zu verstehen, wenn

dies notwendig auf Wissen gegründet wäre, erwiese sich als unmöglich.

Dies lässt sich in vier Schritten zeigen: 1. Wenn Wissen notwendig ist, um An-

dere zu verstehen,muss ich die Anderen notwendig schon zumObjekt gemacht ha-

ben. 2. Anders als bei Gegenständen ist die Kontinuität der Anderen durch immer

neue Differenzen in ihrem Handeln und Verhalten Anderen gegenüber bestimmt.

3.Wenn ich also die anderen Personen verobjektiviere, kann ich sie nur unter Kate-

gorien subsumieren, sie aber nicht als Prozess denken, der noch abläuft, weil eine

Kategorie zu benutzen ein abgeschlossenes Urteil ist. (Es geht aber beim Verstehen

Anderer nicht vorrangig darum, ob die Art, wie sie sich verhalten,wahr oder richtig

ist. Es geht darum wie wir gemeinsam leben.) 4. Leben als bloße Kategorie zu ver-

stehen, unterliefe das Verstehen der Anderen als Handelnde, Fühlende, Denkende,

Imaginierende und Wahrnehmende, kurz als Erlebende. Man wüsste dann zwar

vielleicht, was diese Person ist (z.B.: Ist X ein Mensch? Ist X lebendig oder tot?),

aber nicht was sie will beziehungsweise wie sie sich verhält. Dieser vierte Punkt ist

jedoch entscheidend dafür, z.B. demGespräch, schon währendman es führt, einen

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Als Andere unter Anderen

Sinn beimessen zu können. Und genauso erlebe ich ja auch ein Gespräch. Es hat

einen Sinn, den ich während des Redens erfasse, und auf den ich antworte oder

den ich selbst mit hervorrufe. Diesen geteilten Sinn erkenne ich aber nicht zuerst,

sondern ich erlebe ihn während des Prozesses.

Hier sei nun vorweggeschickt, dass genau diese Wendung hin zum Verstehen

als Grundlage des Erkennens eine Hinwendung zum Pragmatischen darstellt und

an William James anschließt. Für das Verstehen Anderer ist nicht das Erkennen

wichtig, sondern ob die Interaktion, das Verhalten in Bezug auf die Anderen funk-

tioniert. Dieses Funktionieren bildet sich auf dem Grund des Alltages und lässt das

Gewohnte entstehen und bestehen. Es bezieht sich aber nicht darauf, ob der ver-

folgte Zweck erreicht wird, sondern darauf, ob ich gelingend interagiere, ob sich

ein Sinn einstellt, egal welcher Art (Missverständnis, Ablehnung, Zustimmung,

Langeweile, Heiterkeit etc.). Es gibt damit keine Frage nach demGewinn oder dem

Erfolg gegeneinander. Der Sinn ist nicht meiner und nicht irgendjemandes, er ist

durch die Anderen als Andere. Er ist die Sphäre, die im Alltag Neues werden lässt

und Gewohntes weiter übermittelt.Der Sinn und das Verstehen sind immermiteinander

geteilt, weil sie nur in der sozialen Situation bestehen.

Daran anschließend kann mit de Beauvoirs Aussage aus Das Alter Folgendes

gesagt werden: »Die Gewohnheiten ersparen uns Anpassungsschwierigkeiten, sie

liefern Antworten, bevor man sich Fragen stellen muß.«87 Dieser Satz kann als

Übergang und Zusammenfassung für diesen Sinnabschnitt verstanden werden.

Die sozialen Strukturen sind der Modus dessen, wie man auf den Alltag reagiert.

Was im Alltag passiert, erscheint mir gewohnt. Jene als Gewohnheit erlebten Ant-

worten auf das Alltägliche sind also die sedimentierten und vergangenen sozialen

Strukturen der Verhaltensweisen der Anderen; die Normen, die Art und Weise wie

wir miteinander interagieren. Sie widerfahren uns in der sinnhaften Bezugnah-

me aufeinander: »Die Gewohnheit – das ist die Vergangenheit, soweit sie von uns

nicht repräsentiert, sondern in Form von Einstellungen und Verhaltensweisen ge-

lebt wird; es ist die Gesamtheit der ›Montagen‹ und Automatismen, die uns das

Gehen, Sprechen, Schreiben usw. ermöglichen.«88 Die Montagen des Alltags (Se-

dimentierung plus Überschreitung der Sedimente hin zu einem Mehr) münden in

unser Verhalten. Das Montierte stellt die inkorporierte Sammlung an vergangenen

Strukturen und sozialen Sedimenten dar, aus denen unser erlebter Alltag besteht.

So ist der Alltag also ein Teil unserer eigenen Körper und unseres Verhaltens.

87 Simone de Beauvoir: Das Alter, Reinbek b.H.: Rowohlt 1977, S. 400.

88 Ebd. (Für den Hinweis auf diese beiden Stellen in Simone de Beauvoirs Buch Das Alter be-

danke ich mich bei Hannah Chodura, ohne deren gleichzeitige Arbeit am Thema des Alters

diese Überlegungen wohl keinen Eingang in die vorliegende Arbeit gefunden hätten.)

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 145

Leibliches Verstehen und die Übercodierung des Leibes Wieder einmal beginne ich mit

Merleau-Ponty. An dieser Stelle soll eine Unterscheidung ausgearbeitet werden, die

den hier verwendeten Begriff des Verstehens weiter spezifiziert. Es ist die Unter-

scheidung zwischen »erotischem« und »verstandesmäßigem« Verstehen, die die

Bedeutung der Gewohnheit und deren leibliche Gebundenheit verdeutlicht. Für

diese Einschreibung wird der Begriff Codierung verwendet, wodurch bestimmt

werden kann, wie die Montagen89 – um diesen Begriff de Beauvoirs kurz aufzu-

greifen – aus Stift und Hand, Gangart und Beinen etc. ohne Subsumierung unter

allgemeine Kategorie sinnhaft sein können:

Es gibt ein erotisches ›Verstehen‹, das von anderer Art ist als das Verstehen des

Verstandes; der Verstand versteht, indem er eine Erfahrung unter einer Idee er-

faßt, der Begierde aber eignet ein Verstehen, das ›blindlings‹ Körper mit Körper

verbindet. So ist selbst die Geschlechtlichkeit, die man doch lange genug als ty-

pisches Beispiel einer bloßen Körperfunktion betrachtet hat, keineswegs ein pe-

ripherer Automatismus, sondern Intentionalität, die der Bewegung der Existenz

selbst folgt und mit ihr sich erhebt und zurückfällt.90

Was in diesem Zitat zum Tragen kommt bzw. zum Thema wird, ist die leibge-

bundene Verständlichkeit, ein Verstehen, das im Erleben liegt und nicht durch ein

Distanzverhältnis ausgedrückt wird. Körper und Körper – oder eher: Leib und Leib

– gehen in vielfältigen Gesten und Mimik aufeinander ein, die Montagen aus Leib

und Kleidung, Leib und Besteck u.a. haben aneinander Teil: Allein der Versuch,

die Hand oder die Schulter einer anderen Person zu berühren, spielt mit mehr im-

pliziten Faktoren, als es beschrieben werden kann. Was ich leiblich verstehe, ist

demnach die im letzten Kapitel beschriebene Fassade der Anderen, ihre performa-

tive Darstellung der Intentionalität unter sozialen Strukturen.91

89 Ähnlich der Montage (vgl. Beauvoir: Das Alter, S. 400) kann auch der Begriff der »Wunsch-

maschine« von Deleuze und Guattari verstanden werden: Deleuze & Guattari: Anti-Ödipus,

S. 7ff.

90 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 188. Vgl. dazu die Kritik von Judith But-

ler an der Beschreibung der Geschlechtlichkeit bei Merleau-Ponty: Geschlechtsideologie und

phänomenologische Beschreibung–Eine feministische Kritik anMerleau-Pontys Phänomenologie der

Wahrnehmung, in Silvia Stoller & Helmuth Vetter (Hg.): Phänomenologie und Geschlechterdiffe-

renz, Wien: WUV 1997, S. 166ff.

91 An diesemPunkt der Arbeit tritt zu der sozialphilosophischen Beschreibung eine unvermeid-

bare Nähe zu moralischen und ethischen Fragestellungen hinzu. Die Phänomene selbst und

dadurch auch die Thematik dieser Arbeit (die Anderen unter Anderen) kommen nicht oh-

ne moralische, ethische, also soziale Strukturierungen – wie man sich zu verhalten hat –

aus. Unsere Vorhaben werden durch sie codiert. Und so birgt der Fokus dieser Arbeit gera-

de durch die gegebenen Beispiele die Offenheit, meinemoralischen Vorstellungen in diesen

Beispielen vorzufinden, weil hier versucht wird, das alltägliche Miteinander unter den so-

zialen Strukturen zu bestimmen. Es wird hier in keinem Abschnitt dafür argumentiert, dass

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Als Andere unter Anderen

Das leibliche Verstehen hat jedoch nicht nur das Gesicht der Lust, hier im spe-

ziellen Textausschnitt Merleau-Pontys der sexualisierten Lust, sondern dieses Ver-

halten ist auch hilfsbereit, offen und nicht vollends definiert.Man kann jemanden durch

das Begehren (als Form leiblichen Verstehens) verstehen, aber es ist nicht nur po-

sitiv besetzt. Durch die Begierde kann man auch unterdrückend, gewaltsam und

einseitig feststellend sein. Das erotische – oder eben besser: das leibliche – Verste-

hen ist, wie oben schon für den Alltag bestimmt, nur im Angesicht von Vieldeutigkeit,

also einer generellen Offenheit möglich. Wenn etwas nicht die Möglichkeit lässt,

auch das Gegenteil oder abweichende Verhaltensweisen zuzulassen, dann wird von

der Person, der die Möglichkeiten genommen werden, gerade nicht gefordert zu

verstehen,was gerade getan werden soll oder nicht, sondern es wird gefordert, Fol-

ge zu leisten: Die Person, die nur folgen soll, muss nichts leiblich verstehen, aber

sie verliert dadurch nicht die Möglichkeit dazu: Das leibliche Verstehen bildet eine

grundlegende Fähigkeit, die nicht negiert werden kann.

Was aber passieren kann, ist, dass man in Situationen gerät, in denen das Mit-

einander ein Gegeneinander ist, bspw. wenn es von einer der beteiligten Perso-

nen als unerwünscht dargestellt wird, dass eine andere Person die Fähigkeit zum

Verstehen ausüben soll, oder es einem egal ist, ob verstanden wird, was man mit

dem eigenen Verhalten bezwecken will. Ein Beispiel dafür können Verhaltenswei-

sen sein, die als Ausübung von Gewalt verstanden werden. Sie werden verstanden,

aber sie lassen keine eigenen Deutungen zu, sondern zwingen die Deutung der

Gewalt ausübenden Person oder Gruppe anderen auf. Gewalt und einseitige Fest-

stellungen sind damit nicht vom Verstehen getrennt, zeugen aber von Desinteresse

daran, dass Andere verstehen können.Gewalt ist immer auch die Inkaufnahme von

Unverständnis.

Anders verhält es sich mit einem Verhalten, das Zuverlässigkeit bei Anderen

benötigt: Dass Andere zuverlässig sind, ist die Darstellung eines Verhaltens, das

sich auf Andere verlässt. Es ist ein Vertrauen darauf, dass sie ihre generelle Of-

fenheit, ihre verschiedenen Möglichkeiten einschränken, damit das Verhalten, was

man ausführen möchte, gelingt. Es ist ein Vertrauen dahingehend, dass Andere

eine beschriebene Form desMiteinanders einen notwendigen Vorrang vor einer anderen ha-

ben soll. Dies ist auch nicht die Bitte, die Beispiele unhinterfragt stehen zulassen, sondern

es ist die Explikation meiner eigenen Perspektive, die nicht aus dieser Arbeit zu verbannen

ist. Liest es sich an bestimmten Stellen so, als würde eine der Varianten bevorzugt, dann

deshalb, weil ich es nicht geschafft habe, meine eigene Vorstellung davon, wie man zusam-

menleben sollte, aus dem Text vollständig herauszuhalten. Sollte es solche Passagen geben,

und davon ist auszugehen, dann sind sie durch mein eigenes Ethos geprägt. Ich bitte also

darum, keine versteckte moralische Argumentation hinter dem Text zu vermuten, sondern

solche Passagen als Ausdruck eines Wunsches zu verstehen, der dennoch eine nachvollzieh-

bare Beschreibung liefern kann. So sind Offenheit und Eindeutigkeit zwei Begriffe, die nicht

mit »gut« und »schlecht« beurteilt sind.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 147

die Situation verstehen und deshalb in einer bestimmten Art und Weise darauf

antworten. Gebe ich einer anderen Person etwas zum Korrigieren, dann vertraue

ich darauf, dass sie versucht, den Text zu verstehen, und gleichzeitig darauf, dass

sie den Text gründlich korrigiert. Auf der anderen Seite bedeutet es aber auch,

dass die Kritik, die geäußert wird, als konstruktiver Hinweis verstanden werden

soll und nicht als Ablehnung des Inhaltes, denn mit Dissens ist immer zu rechnen.

Zuverlässigkeit ist also eine Form doppelten Vertrauens.

Beispielhaft zeigt sich das leibliche Verstehen am Zulassen oder Ablehnen von

Berührungen. Zieht man seine*ihre Schulter zurück oder »versteinert« einem der

Körper durch die Berührung oder den Blick einer anderen Person, dann verstehen

die Anwesenden das Verhalten als unbehaglich, ablehnend oder verärgert. Kommt

man auf die Zuverlässigkeit zurück, dann verlässt man sich in diesem Moment

darauf, dass Andere verstehen, dass diese Situation unangenehm ist und sich so

verhalten, dass diese Situation geklärt werden kann. Damit steht das leibliche Ver-

stehen auf dem Boden des Pragmatischen. Es ist situativ in soziale Strukturen des

Alltags eingebunden. Es unterscheidet sich deshalb vom verstandesmäßigen Ver-

stehen als Subsumieren von etwas unter einen Begriff, womit man im Bereich des

Erkennens angekommen wäre. Lehne ich eine Berührung ab, stelle ich mein Un-

wohlsein, mein Ablehnen dieses Verhaltens dar.

An diesem Beispiel lässt sich auch aufzeigen, warum ein gewaltvolles Verhal-

ten immer auch eine Inkaufnahme von Unverständnis ist: Wird die Berührung ge-

waltvoll ausgeführt, dann spielt es keine Rolle, ob die berührte Person oder die

Berührende verstehen, worauf die Interaktion abzielt, geschweige denn, ob sie da-

mit einverstanden sind. Das Ziel ist in der gewaltvollen Berührung schon endgültig

festgelegt, und zwar nicht als Möglichkeit, sondern als Notwendigkeit/Zwang ge-

gen Andere.92 Die Anderen sind dabei nur als Objekte Teile des Zu-Erreichenden,

und damit nicht Quell eigener Möglichkeiten, sondern nurMöglichkeit für den*die

Gewaltbereit*e selbst.

Will man sich dagegen unterstützend verhalten, steht der Sinn, den man mit

dem eigenen Verhalten jemand Anderem vermittelt, auf demSpiel. Es ist keine ein-

deutige Angelegenheit mehr, ob es als unterstützend aufgefasst wird oder nicht.

Unterstützung als solche zu verstehen, ist stärker von der Situation und damit von

den Anderen abhängig. Positives Verhalten vertraut auf die Perspektiven der An-

deren. Negatives Verhalten (im Extremfall Gewalttätiges) schließt die Perspektiven

der Anderen im eigenen Verhalten ein und die der der Gewalt ausgesetzten Person

in dem Sinne aus, dass sie nicht als eigenständige Person in Erscheinung treten

soll. Diese grobe Beschreibung von Gewalt soll hier nicht weiterverfolgt werden,

92 Zum Verhältnis von Zwang und Möglichkeit in Bezug auf die Anderen vgl. Deleuze: Logik des

Sinns, S. 367ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Als Andere unter Anderen

da sie den Ausschluss des Füreinander bedeutet, und deutlich weiter gefasst wer-

den müsste.93 Sie musste jedoch aufgegriffen werden, da eine Beschreibung des

Miteinanders ohne einen Verweis auf Gewalt ein Phänomen des Alltags ausklam-

mern würde, an dem nicht vorbeigeschaut werden sollte.

Hier lässt sich wieder betonen, was im ersten Unterkapitel Miteinander in so-

zialen Räumen schon argumentiert wurde. Das Erleben zeigt auf, dass wir in Be-

zug auf andere Menschen und die Gegenstände im Verhältnis eines Nebeneinan-

der und dadurch eines immer offenen Miteinander stehen, dessen Sinn durch ein

leibliches Verstehen erlebbar ist. Mit Merleau-Ponty kann man hier also Folgen-

des konstatieren: »Perspektiven und Gesichtspunkte sind […] als unser In-sein im

Welt-Individuum zu begreifen, und die Wahrnehmung [sowie das Erleben, P.H.]

nicht als Konstitution des wahren Gegenstandes, sondern als unser Sein-unter-

den-Dingen [und den Anderen, P.H.].«94 Was uns dazu führen kann, mit Walden-

fels den Bereich des »Logos der praktischen Welt« in der Kategorie des Leiblichen –

also des Verstehens als Erleben des Verhaltens in seinen eigenen Grenzen – zu

denken. Dieser Bereich ist »den Risiken der Erfahrung ausgesetzt« und deshalb

»nicht von vorneherein fest [gestellt]«.95 Dies stellt also eine Loslösung von jegli-

chemAbsolutheits- oder Universalitätsanspruch des Verstehens im erotischen bzw.

leiblichen Bereich des Erlebens dar. Das Verstehen ist nie abgeschlossen.

Die Welt ist nie nur meine Welt.96 Und sie muss, so trivial es auch klingt, des-

halb als soziale beschrieben werden. Sie ist also immer unsere. Diese unsere Welt

besteht auch in der Zeit vor der eigenen Geburt. Jene Zeit ist uns, vermittelt durch

Sedimentationen und Strukturen, in die wir eingebettet sind, die ich heute an mir

und den Anderen entdecken kann, ohne dass wir sie selbst neu erschaffen hätten,

zugänglich. Diese Strukturen und Optionen sind Teil des beschriebenen Alltags,

auf dem die Sinnkonstitution fußt. So geben mir das Besteck, der Löffel und mei-

ne Erziehung eine Möglichkeit an, wie ich mit dem Löffel Suppe löffeln kann, die

durch Andere vermittelt ist. Ich verstehe also den Löffel und das Löffeln durch die

Anderen und meinen codierten Leib hindurch. In dem Löffel zeigt sich implizit

die Zeit seiner Bearbeitung und Genese durch die Anderen inbegriffen, genauso

wie die Art ihn zu benutzen, die ich durch den Umgang der Anderen mit ihm ge-

lernt habe; seine Form, der Stiel, der sich zwischen meine Finger legt und so ei-

nen bestimmten Bewegungsablauf funktional macht. Es entsteht ein gemeinsamer

Sinn, ein gemeinsames Verhalten in der Handhabung des Löffels. Dieser allgemei-

ne Handlungscode wird aber durch die spezifische Art und Weise und sogar die

93 Einen Überblick zu Darstellungen und Strukturen von Gewalt bietet die Textsammlung Ge-

walt: Strukturen, Formen Repräsentationen von Mihran Dabag, Antje Kapust & Bernhard Wal-

denfels (Hg.), München: Fink 2000.

94 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 402.

95 Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 83.

96 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 397.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 149

Art des Löffels (Suppen-, Kaffeelöffel etc.) und durch sein Material (Metall, Plastik

etc.) und die »Etikette« übercodiert. Code meint also die Art und Weise, wie etwas

zu tun sein sollte, die sich durch eine beständige Wiederholung und die sozialen

Strukturen in einen Leib eingeschrieben haben. Gibt es also einen konventionellen

Code des Löffelns? Ja, einen, der einer*m wortwörtlich in der Hand liegt. Er ver-

ändert sich dadurch, ob man schnell oder langsam löffelt und obdie Schüssel oder

den Teller dabei festhält; er wird an bestimmten Stellen in der konkreten Situa-

tion übercodiert, auch wenn sich die Konvention dadurch noch nicht verändert.

All das zusammen garantiert das sinnhafteMehr aus Kontinuität und Diskontinui-

tät, dass je nach Kultur, aber auch je nach Person, einen unterschiedlichen Sinn

verstehend erlebbar macht. Aus diesem Verstehen kann nun die Benutzung nach

dem Code folgen, die Recodierung, ihn zum Eierlaufen zu benutzen, und die Über-

codierung, wenn man Löffel nicht mehr zum Essen benutzt, sondern ihnen einen

anderen Sinn einschreibt: bspw. durch die wiederholte Verwendung von Löffeln

als Aschenbecher, ohne sie danach wieder in ihrem konventionellen Gebrauch zu

verwenden.

Im Übercodieren liegt dabei stets eine Form der Machtausübung, des Beherr-

schens.97 Damit wurde hier, nachdem im vorherigen Kapitel die Notwendigkeit des

Alltäglichen für das gegenseitige Verstehen betont worden ist, die andere Seite, die

des Gegeneinanders, der Abgrenzung im Alltäglichen,mit in den Blick genommen.

Diese Codierungsprozessewerden imSinnabschnittVerstehen, Funktion,Wahrhaftig-

keitwieder aufgegriffen. Zusammenfassend für diesen Sinnabschnitt kannman so-

mit sagen: Offenheit/Uneindeutigkeit ist die Bedingung dafür, eine Situation über-

haupt verstehen zu können,weil es nur bei einer Offenheit der Situation überhaupt

notwendig wird, sie zu verstehen.Wären Situationen beständig eindeutig, gäbe es

keine Varianz darin, wie man sich in einer Situation verhält. Die Pluralität von

Umgangsformen im Miteinander wäre nicht mehr sinnvoll beschreibbar, sondern

würde zu einer eindeutigen Skala für angebrachtes und unangebrachtes Verhalten

führen. Im nächsten Abschnitt soll nun auf eine Umgangsform im Miteinander

genauer Bezug genommen werden. Es ist das Verhalten der Fürsorge, welches aus-

gehend von Heidegger nun betrachtet werden soll. Die Fürsorge ist in dieser Arbeit

der Ausgangspunkt für die Fokussierung auf ein Füreinander als Möglichkeit des

Miteinanders.

Die Modi der Fürsorge An dieser Stelle, an der das leibliche Verstehen beschrieben

und konkretisiert wurde, laufen drei Stränge auseinander, die sich mit der Frage

der Funktion des Verstehens beschäftigen. Zum einen ist es eine Frage der Sorge

um Andere (einer Form der Fokussierung des Miteinander als Füreinander), die

97 Vgl. Gilles Deleuze & Félix Guattari: Gespräch über den Anti Ödipus (mit Felix Guattari), in: Gilles

Deleuze (Hg.): Unterhandlungen 1972- 1990, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Als Andere unter Anderen

Heidegger beschreibt. Zum anderen ist es eine Frage nach dem Begriff der Funkti-

on selbst, und zuletzt ist es eine Frage nach der Struktur bzw. den Codes, nach de-

nenman handelt, wie man sie überschreiben bzw. übercodieren kann, sie vielleicht

sogar decodiert. Der erste Strang wird in diesem Sinnabschnitt aufgenommen, da

er die Grundlage der Frage nach der Funktion des Sinns ist. Dieser zweite Strang

schließt im Abschnitt Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit direkt an diesen hier an.

Danach wird in Form der parrhesia die Beschreibung der Sorge komplettiert, um

schließlich zum dritten StrangMiteinander in sedimentiertenWelten zu gelangen, der

gleichzeitig den Abschluss dieses Kapitels bildet. Trotz dieser Teilung verlaufen die

Beschreibungen der Sinnabschnitte eng miteinander verwoben.

Zuerst soll also auf den Begriff der Sorge – Heideggers Versuch zu beschrei-

ben, wie Menschen aufeinander bezogen sind – eingegangen werden. Waldenfels

stellt die Frage in Form folgender Aussage: Die Sorge »tritt im alltäglichen Ver-

halten auf als Übung der Sorgfalt […]. Es fragt sich dann, was sich hinter dieser

Sorge verbirgt, wo und wie sie im Leben verankert ist, wie sie den Menschen prägt

und in welche soziokulturellen Gestalten sie sich kleidet.«98 Dieser Aufgabe, die

Waldenfels an eine Untersuchung der Sorge stellt, werde ich hier an ausgewählten

Beispielen nachgehen. Eine solche Beschreibung der Sorge ist deshalb sinnvoll, da

sie einen phänomenologischen Versuch darstellt, das Miteinander zu beschreiben,

von dem ausgehend die Strukturen dieses Miteinanders in den Fokus des Erlebens

treten können. Dazu werde ich mich den Beschreibungen Heideggers kritisch zu-

wenden, um eine weiterführende Bestimmung der Sorge im Miteinander, in der

sozialen Situation zu forcieren:

Die Fürsorge hat hinsichtlich ihrer positiven Modi zwei extreme Möglichkeiten.

Sie kann dem Anderen die »Sorge« gleichsam abnehmen und im Besorgen sich

an seine Stelle setzen, für ihn einspringen. […] Ihr gegenüber steht die Möglichkeit

einer Fürsorge, die für den Anderen nicht so sehr einspringt, als daß sie ihm in

seinem existenziellen Seinkönnen vorausspringt, nicht um ihm die »Sorge« abzu-

nehmen, sondern erst eigentlich als solche zurückzugeben.99

In dieser Form, eine Beziehung zwischen Menschen zu beschreiben, kommt es vor

allem auf den Begriff des Nehmens an, der sich in Abnehmen und Übernehmen (um

sie zurückgeben zu können) aufteilt. Thematisiert man diese Begriffe, so lässt sich

die Sprache Heideggers wie folgt übersetzen. In der Sorge geht es darum, sich den

Problemen und den Ansichten der Anderen anzunehmen. All diese Akte bestimmen

nur dasjenige, was das Subjekt tun kann, entweder um das Problem in Form ei-

ne*r Stellvertreter*in für die Anderen zu lösen, wodurch das Problem übernommen

wird, oder das Problem als Ratgeber*in aufzuzeigen, um der anderen Person ihr

98 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache drängt, S. 294.

99 Heidegger: Sein und Zeit, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 151

Problem zurückzugeben. Sowohl die erste Variante als auch die zweite zeugen von

einem Besitzverhältnis gegenüber Anderen. Entweder nehme ich den Anderen das

Problem und die Sorge ab, oder ich muss erst Wissen über das Problem besitzen,

um es zurückgeben zu können. Was aber soll diese Beschreibung des Besitzens für

das Miteinander bedeuten? Es bedeutet, dass hier ein Verhältnis zwischen Men-

schen beschrieben wird, bei dem immer eine Person als das Subjekt und die andere

Person als das Objekt bestimmt wird.100 Es ist also ein Verhältnis der Macht, denn

das Subjekt besitzt dann die Sorge der Anderen oder übernimmt sie.101

Dies wird allerdings in diesen beiden »positiven Modi« der Sorge – wie Hei-

degger sie nennt – durch die gewählte Sprache verdeckt. Nach dieser kritischen

Darstellung steht nun an, zu fragen, ob die Sorge mehr als diese beiden Möglich-

keiten birgt. Wird es ebenso möglich sein, zu versuchen, sie nicht ein Verhältnis

des Besitzes zu beschreiben? Darauf kann mit Karl Löwith geantwortet werden,

der sich der Terminologie Heideggers bedient, um jedoch deutlich klarer in seiner

Argumentation von der Welt zum Zusammenleben von Menschen zu kommen:

Weil das menschliche Dasein durch sein »In-der-Welt-sein«, das In-der-Welt-sein

aber durch »Mitsein« bestimmt ist, eigentlichesMitsein jedochMit-einander-sein

bedeutet, dasMiteinander-sein aber gleichbedeutend ist mit »Zusammenleben«,

ist von vornherein zu erwarten, daß ebenso wie die allgemeine »Welt« schon eo

ipso Mit-welt anzeigt, so auch das allgemeine »Leben« schon eo ipso Zusammen-

leben meint.102

Löwith hält an dieser Stelle fest, wie der Weg vom einzelnen Erleben der Welt zum

Zusammenleben führt. Dies steht in der Darstellungsform konsequent in Zusam-

menhang mit dem Titel seines Buches Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen.

Es geht ihm – ausgehend von Heidegger und der Subjektphilosophie verpflichtet

– darum, die einzelne Person so zu beschreiben, dass die Bedeutung für die Ande-

ren daran erkennbar wird. Oder um es noch expliziter zu sagen: Es geht Löwith um

das Individuum und sein Verstehen der Anderen. Er verstärkt dadurch die Beto-

nung der Bedeutung der Anderen im Vergleich zu Heidegger, aber auch in seiner

Beschreibung ist die Welt mit Anderen ein Aspekt der Welt; und erst durch den

Umgang mit der Welt erreichbar.103 In Löwiths Beschreibung ist es keine Frage des

Besitzens, die Anderen zu erleben, aber es ist eine Frage des aktiven Umgangs mit

der Welt, nur im Handeln, genauer: nur im Sprechen kommt man zu ihnen. Beide

100 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 450.

101 An dieser Stelle kann die Frage nach der Fürsorge für Pflegebedürftige aufkommen. Dieses

Thema ist jedoch viel zu diffizil, als dass es hier sinnvoll thematisiert werden könnte. Vgl.

Patrick Schuchter: Sich einen Begriff vom Leiden Anderer machen – Eine Praktische Philosophie der

Sorge, Bielefeld: transcript 2016, S. 51ff.

102 Karl Löwith: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Stuttgart: J.B. Metzler 1981, S. 31.

103 Vgl. ebd., S. 29 & 130.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Als Andere unter Anderen

Punkte wurden in der bisherigen Argumentation dieser Arbeit in ihrer Privilegie-

rung verkehrt: Dadurch, dass das Erleben immer darstellt und diese Darstellung

nicht ex nihilo entsteht, sondern sich aus der Wiederholung des Erlebens Ande-

rer entwickelt, muss man nicht erst zu den Anderen kommen, muss man keinen

Zugang zu ihnen finden, sondern man lebt immer schon miteinander und in ei-

ner geteilten Wirklichkeit. Die Frage, die sich in diesem Sinnabschnitt stellt, ist

nun die folgende: Wie kann man durch die Fokussierung der Anderen in der Für-

sorge einen Umgang miteinander beschreiben, der ein Füreinander bedeutet, das

nicht allein das konkrete Erleben der Anderen erfasst, sondern die Strukturen, die

einander verbinden und unter denen man gemeinsam leben muss?

Es geht also im Verlauf des Sinnabschnitts darum, ein Verhältnis zu bestim-

men, in dem erst durch das Füreinander die Probleme als Strukturprobleme deut-

lich werden: Man muss sie nicht zurückgeben, weil man sie nicht zurückgeben

kann.Das Problemwird gemeinsam erlebt, und durch seinenWiderfahrnischarak-

ter ist es, als würde man gemeinsam darüber stolpern. Die gemeinsame Sorge ist

nicht von einem Menschen allein intendiert, sie erwächst aus den sozialen Struk-

turen. So bedeutet die Sorge nicht die Übernahme der Probleme und eine privile-

gierte Stellung, sondern ein Miteinander; oder wie Waldenfels es ausdrückt: »Das

Ethos der Sorge beruht […] auf einer natürlichen Verwandtschaft zwischen den

Menschen.«104 Das Verhältnis zu Anderen erscheint in dieser Form der Sorge wie

das von Spiegeln, die nicht nur zurückwerfen, worauf sie gerichtet sind, sondern

durch ihre unterschiedlichen Perspektiven mehr zeigen,mehr in den Blick nehmen

können als ein Spiegel alleine.105 Dies ist eine Möglichkeit, die Sorge als leibliches

Verstehen darzustellen und von ihr ausgehend die Wirklichkeit des Miteinanders

zu beschreiben, das auf dem Erleben der Anderen unter Anderen fußt. So eröffnet

sich nicht nur ein Verhältnis von Subjekt und Objekt, sondern eine theoretische,

wie ebenso praktische Sichtweise, die die Anderen als Menschen mit eigenen und

fremden Möglichkeiten bestimmt.

Auf die eben beschriebeneWeise lässt sich auch verhindern, von einem eigentli-

chen bzw. einem verfallenen Teil des Lebens zu sprechen: Heidegger hat zwar recht,

wenn er beschreibt, dass das alltägliche Geschehen, die Codes, die unser Verhal-

ten mitbestimmen, das, worum wir uns Sorgen machen, verdecken kann. Aber

heißt das auch, dass man mit ihm konstatieren muss, dass es das eigentliche Le-

ben ist, in dem man sich der Sorge bewusst wird, und der Alltag als Verdeckung

dieser Sorge eine Verfallsform darstellt?106 Sieht man in dieser Weise auf das Pro-

blem, so ergibt sich eine Spaltung des Menschen in einen eigentlichen Bereich

104 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache drängt, S. 295.

105 Vgl. Eco: Über Spiegel, S. 30.

106 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 175.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 153

und einen verfallenen. Heidegger betont zwar, dass Verfallsform nichts Negati-

ves meinen soll, aber dennoch fällt es schwer, diese negative Konnotation völlig

zu ignorieren. Ungeachtet der Konnotation ist aber diese Teilung des Menschen

in zwei Bereiche auch schwerlich nachzuvollziehen: Wie könnte jemand für mich

einspringen, oder mir vorausspringen – zwei Formen des Umgangs miteinander, die

als Phänomene unproblematisch in derWirklichkeit aufzufinden sind –wennman

hauptsächlich, wie man es nach Heidegger annehmenmuss,mein alltägliches Ver-

halten und nicht mein Eigentliches erleben könnte? Andersherum: Wenn ich mir

schon selbst im Eigentlichen meiner Sorge bewusst wäre, wieso müsste man sie

mir dann zurückgeben oder abnehmen? Im Eigentlichen bedarf ich der Anderen

nicht, weil ich ganz bei mir bin, und im verfallenen Alltag, wo ich der Anderen

bedürfte, können sie sich nicht sinnvoll um mich sorgen, da sie meine eigentli-

chen Sorgen nicht tangieren können; sie sind ja nur »jemeinig« und ihnen nicht

zugänglich, da wir im Alltag niemand sind.107 Die Funktion dessen, das Leben in

»eigentlich« und »verfallen« zu trennen, liegt also im Unklaren. Sie ergibt nur in

einer Vereinzelung Sinn, jedoch sind wir immer unter Anderen. »Die Eigentlich-

keit wirkt als Filter.«108 Dieser Filter der Eigentlichkeit verstellt uns den Blick auf

den sozialen Aspekt, der für jede Situation und jede Sorge innerhalb dieser Situa-

tionen konstitutiv ist: Unsere Wirklichkeit zeigt sich nur in der sozialen Situation.

So stellt diese These sich Heideggers Argumentation durch die Ausschließlichkeit

entgegen, für die hier argumentiert wird. Nur in der sozialen Situation zeigt sich

die Wirklichkeit, nicht von ihr ausgehend in einem Bereich der Eigentlichkeit, in

dem ich zunächst bin und aus dem ich dann heraustreten kann. In dieser zweiten

Form bestimmt es Heidegger, wenn er schreibt: »Zunächst ist das faktische Da-

sein in der durchschnittlich entdeckten Mitwelt. […] Zunächst ist das Dasein man

und zumeist bleibt es so.«109 Damit wird ein Ausgang aus dem Alltag bestimmt,

der selten und exklusiv ist. Dass viele Verhaltensweisen alltäglich sind und von ei-

nem*r selbst und von Anderen ausgeführt werden, kann nicht bezweifelt werden:

Dies ist die Rolle, die soziale Strukturen durch ihre Wiederholung im jeweiligen

Verhalten auszeichnen. Warum aber einen Ausgang proklamieren, der einem*r in

der Angst etwas Eigentliches zeigt, als gäbe es nicht auch die Angst, die man hat,

wie alle Anderen? Wie im ersten Hauptteil bestimmt, ist die Angst und ihr Bezug,

die Gewissheit der eigenen Endlichkeit, nichts getrennt von Anderen, sondern ein

Bezug durch und mit Anderen auf die Vergänglichkeit des menschlichen Lebens;

und auch diese teilen wir miteinander. Diese Trennung ergibt also für die theo-

retische Beschreibung der Wirklichkeit zwei Probleme: 1. Wird die Wirklichkeit

dualistisch? Es gibt Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit, aber sie sind nur Produkt

107 Vgl. ebd. S. 128.

108 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache drängt, S. 298.

109 Heidegger: Sein und Zeit, S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Als Andere unter Anderen

der Vorannahmen Heideggers, nicht notwendiges Ergebnis der Beschreibung der

Wirklichkeit. Eine alternative Beschreibung der Wirklichkeit ohne Eigentlichkeit

wurde und wird in dieser Arbeit ausgearbeitet. Und 2.: Stellt die Eigentlichkeit ein

Beschreibungsproblem für die vorausspringendeunddie einspringendeSorge dar,weil

diese beiden Sorgen nur defizient funktionieren können, sobald man nicht aus der

Eigentlichkeit heraus sorgt? In der Eigentlichkeit werden sie jedoch unnötig, weil

ich klar vor mir selbst stehe, aber eben nur noch vor mir und nicht mehr bei, mit,

für oder gegen Andere.

Es gibt in unserer Wirklichkeit also sowohl die von Heidegger beschriebenen

zwei Formen der Sorge (einspringend und vorausspringend), wenn man sie von der

Beziehung zur Eigentlichkeit abtrennt, als auch das erlebbare Phänomen in der

hier hinzugefügten Form. Deshalb stellt sich die Frage, wie alle drei Formen ge-

meinsam auf dem Erleben aufbauen können. Um dies zu bestimmen, kann die Be-

schreibung der Alltäglichkeit aus den letzten Sinnabschnitten hilfreich hinzugezo-

gen werden: Die in der Alltäglichkeit ausgemachte Struktur von codiertem Verhal-

ten und sinnhaftem Mehr ist es, welche alle drei Formen des Sorgens ermöglicht.

Das Verhalten, das auf den alltäglichen Codes desWie-mit-dem-Gegebenen-umgehen

gründet, ist nicht nur mir eigen, sondern wird oder wurde notwendigerweise von

Anderen geteilt. Kurz bedeutet das: Wir verhalten uns ähnlich, weil wir unter ähn-

liche Strukturen vergleichbare Unterschiede erleben. So können wir uns umeinan-

der »sorgen«, weil wir den Sinn der Verhaltensweisen verstehen und gemeinsam

Probleme in der sozialen Struktur erleben können, gerade weil wir sie verkörpern,

d.h., weil wir sie zur Darstellung bringen.

Dieses geteilte Verhalten eröffnet die Möglichkeit, für Andere einzuspringen,

weil ich die Anforderungen erahnen kann, auf die sie reagieren müssen, oder ih-

nen deswegen vorausspringen und ihnen zeigen kann, welches Verhalten gelingen,

bzw. funktionieren könnte. Diese Abhängigkeit des Sorgens von Anderen ergibt

sich, »wenn der fremde Anspruch meiner Initiative vorausgeht und meine Bedürf-

nisse durchkreuzt, und zwar unausweichlich, was besagt, daß mein eigenes Wort

eine Form der Antwort ist und daß es von anderswoher kommt.«110 Unser Verhal-

ten und insbesondere das sorgende Verhalten ist also eine Form der Responsivität

auf die gemeinsamen sozialen Strukturen und die konkreten Anderen, um dieman

sich sorgt und die sich jeweils um einen selbst sorgen. Ich sorgemich also nicht um

Andere, weil es meine vollkommen subjektive Entscheidung ist, sondern weil der

Anspruch nach Sorge der Anderen (und damit auch meiner) schon in der geteilten

Situation besteht. Man antwortet also auf einen Anspruch, der selbst eine Antwort

auf die Situation ist.

Soweit die Beschreibung der Modi der Sorge, die Heidegger bestimmt hat. Sie

gründen sich bei Heidegger auf einemMiteinander, das dann in der Sorge verdeckt

110 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache drängt, S. 299.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 155

wird, in einem Verhalten, das die Anderen vollständig oder teilweise objektiviert.

Die Form des Sich-der-Sorge-zusammen-Bewusstwerdens baut aber ebenso auf

dem Alltäglichen auf: Es ist die gemeinsame Erfahrung des Mehr des Sinns, der

die Sedimente übersteigt und somit eine Sorge auftauchen lässt, die das alltäg-

liche Verhalten mitbestimmt und damit von uns gemeinsam erlebt wird. Es ist eine

gemeinsame Response (Reaktion und Aktion) auf soziale Strukturen, wie sie mit

Waldenfels schon im ersten Kapitel dieses zweiten Hauptteils bestimmt wurde.

An dieser Stelle scheint eine Veranschaulichung der drei Modi der Sorge ange-

bracht, um sie zugänglicher zu machen: Es geht bei der Sorge nicht ausschließlich

um banale Probleme, wie »Komme ich pünktlich zum Zug?« o.Ä. Dies wäre eine

Untertreibung. In Heideggers Text verweist nichts darauf, dass es auch um diese

Form von Problemen gehen könnte. Es ist eine Transformationmeinerseits, die die

Sorge besser in den Kontext des vorliegenden Textes einpasst. Es geht Heidegger

nicht um so offensichtliche Probleme wie das Verpassen eines Zuges, sondern um

Probleme, die sich als »existenzielle« bezeichnen ließen und als solche zuallererst

erkannt werden müssen. Da ich aber im Folgenden dafür argumentieren werde

und auch schon dafür argumentiert habe, dass es keinen eigentlichen Bereich in

denMenschen – oder sonstwo – gibt, in dem die existenziellen Probleme »warten«,

wurde die Struktur der SorgeHeideggers kurzerhand in den Alltag verlegt, um dort

zu bestimmen,wie sich im alltäglichenMiteinander Probleme zeigen. Ich weiche al-

so darin von Heidegger ab, dass nicht die Frage nach existenziellen Problemen für

ein alleinstehendes »Dasein« gestellt wird, sondern nach den Problemen, die alltäg-

lich im Miteinander unter bestehenden sozialen Strukturen erlebt werden. Sowohl die

alltäglichsten als auch die »existenziellen« Probleme zeigen sich im Erleben der

sozialen Situation.

Es geht hier also um solche Probleme, die so offen im alltäglichen Geschehen

vorhanden sind, dass man sie gerade deswegen im Horizont des eigenen Erlebens

übersehen kann. Beispiele dafür können – und das wirkt jetzt möglicherweise wie

eine slippery slope, da die nachstehenden Beispiele existenzieller »Natur« sind, aber

sie zeigen sich eben auch in den alltäglichstenUmgangsformen– struktureller Ras-

sismus oder verschiedenste andere Formen von Diskriminierung sein. Eine Sorge,

die diesen Punkten entspricht, ist die Frage danach, wie der menschliche Körper

sexualisiert wird. Mit Judith Butler lässt sich diese Frage wie folgt formulieren:

[G]anz sicher ist es so, daß Körper leben und sterben, essen und schlafen, Schmerz

empfinden und Freude verspüren, Krankheit undGewalt erleiden […]. [Aber] [v]on

welchen Zwängen werden Körper als »sexuierte« Körper materialisiert, und wie

haben wir die »Materie« des biologischen Geschlechts und die von Körpern all-

gemein als eine ständig wiederholte, gewaltsame Eingrenzung der kulturellen

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Als Andere unter Anderen

Intelligibilität zu verstehen? Welchen Körpern wird Gewicht beigemessen – und

warum?111

In Verbindung mit der Sorge kann man an dieser Frage aufzeigen, inwiefern die

drei Modi der Sorge sich unterscheiden und welche Implikationen sich für die sich

daraus ergebenden Strukturen des Einspringens, Vorausspringens oder – für die drit-

ten, von mir hinzugefügte Sorgestruktur – des gemeinsamen Stolperns ergeben.

Zum ersten Modus, dem Einspringen: Wenn »mir« auffällt, dass jemand sexuell

belästigt wird – sei es durch Worte oder Berührungen – dann kann man sich aus

Sorge um diese Person »einschalten«, sie »verteidigen« und »in Schutz nehmen«.

Damit nimmt man die Sorge auf sich und macht das, worum sich gesorgt wird,

zum eigenen Problem (ungeachtet, ob die andere Person dies möchte). Damit ver-

halte ich mich aber nicht so, als wäre die belästigte Person ein Subjekt, sondern

als wäre sie ein Objekt. Dabei zeigt sich hier der Widerspruch in diesem Verhalten

deutlich, da man dieses Verhalten einem Objekt gegenüber nicht zeigen könnte –

denn wie sollte es belästigt werden?Man benutzt die betroffene Person, um auf das

unhinnehmbare Verhalten der anderen Person hinzuweisen und diese zu konfron-

tieren und stellt sich selbst dadurch als die Person dar, die zugegen sein muss, um

zu helfen. Diese Sorge ist demnach nicht notwendig direkt an der sich sorgenden

Person interessiert; obwohl natürlich auch die Situation eintreten kann – bspw. bei

einer gewalttätigen Auseinandersetzung –, dass man die Person ist, die zugegen

sein muss, um zu helfen. Dabei werden nicht alle, sondern nur die belästigende

Person als Subjekt und aktiv bestimmt.112

Der zweiteModus der Sorge unterscheidet sich von demgerade Beschriebenem

in der Form,dass er nicht das Problemdirekt anspricht, sondern die betroffene Per-

son selbst. Statt einzuspringen und die betroffene Person zu »verteidigen«, springt

man – mit Heideggers Worten – voraus, damit sie sich selbst dieses Problems be-

wusst wird. Doch auch im Hinweisen auf eine geschehene Ungerechtigkeit birgt

sich die Gefahr, die anderen involvierten Personen nicht gänzlich als Andere zu

begreifen, da hier zwar ein Appell an die betroffene Person gerichtet wird, aber

dieser Appell ist selbst eine Aufforderung etwas zu tun, was in Gegenwart der be-

lästigenden Person eine Verdopplung des Drucks darstellen kann. Dabei wird die

belästigende Person zum Objekt, um von ihr ausgehend auf die Unterdrückung

hinzuweisen. Was dabei also stehen bleibt, ist, dass in beiden Modi der Sorge ein

Verhältnis von Subjekt und Objekt zwischen Menschen beschrieben wird.

Diese beiden Modi der Sorge bestimmen also weiterhin sehr begrenzt ein Für-

einander, denn dieses ist immer auch eine Form des Gegeneinanders. Man sorgt

111 Butler:Körper von Gewicht, S. 15ff.

112 Beim Einspringen für Sorgenmit Gegenständen fällt dieser Bereichweg und die Anderen spie-

len als Subjekte gar keine Rolle. Das Problem ergibt sich nur bei der Anwendung des Modus

der Sorge, wenn es um Andere geht.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 157

sich um jemanden, indemman sich gegen jemanden anderen stellt. Je schwieriger

oder gefährlicher die Situation ist, desto unproblematischer scheint dieses Verhal-

ten zu werden. Es soll hier demnach nicht festgestellt werden, dass diese Formen

der Sorge falsche oder unzureichende Beschreibungen des Phänomens darstellten,

sondern dass sie einen möglichen Bereich der Sorge ausschließen; den, in dem

man sich miteinander füreinander sorgt, man zusammen über eine problematische

Struktur stolpert und nicht auf der individuellen Ebene agiert: Wir laufen gemein-

sam auf einer Straße und man pfeift uns hinterher und ruft: »Du siehst scharf

aus!« Der Moment, in dem wir diese Catcalling hören, kann nun zum Einsprin-

gen oder Vorausspringen führen, wenn du dich meiner oder ich mich deiner Sorge

annehme und wir uns so gegenseitig die Chance zur eigenen Aktivität nähmen.

Was aber auch möglich ist, ist, dass wir beide zusammen über dieses Verhalten

stolpern und aus dieser Verunsicherung, diesem unangenehmen Erlebnis heraus

zusammen aktiv werden. Damit wird die alltägliche Struktur der Objektivierung

durch das Hinterherpfeifen aufgeworfen, wodurch es möglich ist, sich nicht nur

gegen diese Struktur zu wehren, indem jemand für eine andere Person einsteht

oder auf diese Objektivierung hinweist, sondern man das strukturelle Problem in-

nerhalb dieses Verhaltenscodes versteht. Damit weist das Problem über den kon-

kreten Einzelfall hinaus: Es ist weder allein meine Verantwortung, dein Problem

noch allein seine*ihre Schuld. Es wird durch diesen Blick zu unserem gemeinsamen

Problem, zu einer Struktur, die alle Perspektiven bedingt. Dies geschieht, weil wir

alle in und unter den Strukturen des Alltags leben, die als »normal« erlebt und

vorgelebt werden: Versucht man, die existenziellen Probleme auf diese dritte Art

zu verstehen, dann ist das Alltägliche auch nicht mehr dein oder mein Problem,

sondern unseres, weil uns gemeinsam gewahr wird, dass das Problem aus den ver-

schiedenen geteilten Codes stammt, die den Alltag prägen.113 Das Problem wird

als sedimentierte Struktur erlebt, und so wird ein implizites Phänomen explizit.

Es wird zum Ausgangspunkt gemeinsamen Verhaltens.

Die Formen der Sorge sind, so könnte man resümieren, Bewusstwerdungspro-

zesse, die die Verknüpfungen von Denken, Handeln, Fühlen, Wahrnehmen und

Imaginieren als von Anderen abhängig offenlegen: Sich zu sorgen ist das Wider-

fahrnis einer komplexen Verbindung der bewussten Fähigkeiten in einer sozialen

Situation, in dermanmiteinander füreinander ist. Diese Beschreibungen derModi

113 Eine Frage, die mir in der Diskussion über diese Idee gestellt wurde, ist, ob auch das Pöbeln

einer betrunkenen Person eine Darstellung sozialer Strukturen ist. Prinzipiell ja: denn auch

das Pöbeln stellt sich in einer bestimmten Art undWeise dar und wer im völlig betrunkenen

Zustand noch darauf kommt, sexistische, homophobe, rassistische oder antisemitische Äu-

ßerungen zu benutzen, um andere ab – oder sich selbst aufzuwerten, der*die wurde von die-

sen Strukturen so durchdrungen, dass sie zur natürlichen Haltung geworden sind. (Kommen

hingegen nur noch unverständliche Laute als Pöbelei an, dann ist es wohl auch die Darstel-

lung von Problemen, aber in einer anderen, impliziteren Form.)

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Als Andere unter Anderen

der Sorge wurden im Ausgang einer Beschreibung aufgeführt, welche Judith But-

lers Buch Körper von Gewicht entnommen ist. Doch ihre Darstellungen haben nicht

nur Beispielcharakter für die hier vorliegende Theorie. Um dies zu unterstreichen,

sei folgende Stelle angeführt, in der sie über mitfühlende Beziehungen zueinander

spricht:

Es kann auch sein, daß bestimmte Identifizierungen und Zugehörigkeiten zustan-

de gebracht, bestimmtemitfühlende Beziehungen ausgedehnt werden, um gera-

de eine Desidentifizierung mit einer Position zu stiften, die allzu sehr mit Verlet-

zung und Aggression gesättigt scheint, eine Position, die infolgedessen nur da-

durch besetztbar wäre, daß der Verlust lebbarer Identität im Ganzen imaginiert

werden würde. Daher die seltsame Logik in der mitfühlenden Geste, […] die ei-

nem/einer anderen angetan wird, um die Aufmerksamkeit von der Verletzung,

die einem selbst zugefügt wird, abzulenken. Eine Geste, die dann zum Vehikel

der Verschiebungwird, mit derman für sich selbst durch den anderen und als der an-

dere fühlt. Daran gehindert, die Verletzung im eigenen Namen vorzubringen […],

macht man die Klage im Namen des anderen.114

Diese verbergende Geste, in der man sich selbst hinter den Anderen zurückzieht,

ist es, die ich als eine problematische Möglichkeit in Heideggers Modi der Sorge

herauszustellen versucht habe. Man nimmt die Sorge der Anderen in Besitz, um

selbst aus dem Fokus zu rücken, in den man die Anderen drängt: Stehe nicht mehr

ich, sondern auf Grund meiner voraus- oder einspringenden Sorge die Anderen im

Fokus, dann wird der Raum erhalten, in dem sich ein Subjekt und ein Objekt ge-

genüberstehen. Es ist kein Platz für ein Verhalten, das jeweils andere Menschen in

den Anderen sieht.

In einen solchen Bewusstwerdungsprozess, in dem sich Menschen nicht in ei-

nen vor allem aktiven und einen vor allem passiven Part teilen, sondern jeweils

zugleich beides sein können, führen die beiden Modi der Sorge nur schwerlich, so

wie Heidegger sie beschreibt: Sie sind immer die Darstellungsform eines – imwei-

testen Sinne – vorschreibenden Verhaltens, das auf Grundlage einer Vorstellung

der Eigentlichkeit, in die man sich »zurückziehen« könnte, operiert. In der dritten

Form, in der wir zusammen stolpern, ist es nicht ausgeschlossen, dass sich jeweils

die Beteiligten auch hintereinander verstecken. Aber da das Stolpern die Möglich-

keit birgt, zusammen das Problem, das man mit der sozialen Situation hat, aus-

zustellen und Lösungsvorschläge auszutauschen, kann es der Weg in ein Mitein-

ander sein, in dem wir uns gegenseitig als Andere verstehen und nicht notwendig

gegeneinanderstehen. Dadurch ist das Sich-als-ein*e-Andere*r-Fühlen nicht mehr

Praxis eines einseitigen Schutzbedürfnisses, sondern das gemeinsame Arbeiten an

den Strukturen, dem ausgeübten Zwang. Nicht die Anderen oder ich sind diesem

114 Butler: Körper von Gewicht, S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 159

allein ausgesetzt, sondern wir alle als Andere der Anderen. Dabei können neben

den Strukturen, die man problematisiert, durch die gemeinsame Problematisie-

rung neue soziale Strukturen entstehen, die denselben Prozess des Stolperns an-

regen können, wenn sie zu unterdrückenden Mechanismen werden. Damit erhält

man am Ende dieses Sinnabschnittes eine Bestimmung des Miteinanders, in dem

soziale Situationen beschrieben werden können, die sowohl ein gegenseitiges, als

auch ein gemeinsamesMiteinander darstellen. Es kann aber kein Vorzug der einen

oder anderen Sorge bestimmt werden, da sie alle zur Beschreibung sozialer Situa-

tionen notwendig sind. (Dass sich dabei ein gemeinsames Abarbeiten an Struktur-

problemen nach einer angenehmen Form des Miteinanders anhört, wird zum einem

in meinen eigenen Vorstellungen eines angenehmenMiteinanders gründen, ande-

rerseits aber vielleicht auch an den Vorstellungen liegen, die die Leser*innen mit

mir teilen oder in denen wir uns unterscheiden.)

Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit Gibt es aber durch diese Beschreibung eine Form

der Sorge, die die richtige oder wahre Form wäre? Diese Frage muss als sinnfrei

erachtet werden, da es natürlich für verschiedene konkrete Formen von Proble-

men unterschiedliche praktikable Arten der Sorge gibt und keine einen generellen

Vorzug haben kann. Beurteilt man also die Modi der Sorge nicht nach wahr oder

falsch, so scheint es eine Frage der Angemessenheit zu sein, welche Form der Sorge

wann zu bevorzugen ist.115 Der Gesichtspunkt der Angemessenheit führt die Ar-

gumentation zu einer Beurteilung des Verhaltens durch pragmatische Kategorien.

Die Funktionalität eines Modus der Sorge kann nicht endgültig festgelegt werden,

sondern hängt vom konkret erlebten Moment, dem erlebten Problem im Alltag ab,

weshalb sich sorgend zu verhalten weder wahr noch falsch sein kann, sondern le-

diglich angemessener oder unangemessener.

Dabei muss berücksichtigt werden, dass Funktionalität nicht mit Effektivität

oder Erfolg gleichzusetzen ist.Man kann eine gelingende Problemlösungsstrategie

haben, und sich angemessen verhalten, auch wenn es nicht die effektivste Art zu

sein scheint, dieses oder jenes anzugehen. Die Frage danach, was effektiv ist, ist

nicht dieselbe Frage, wie die nach dem, was funktioniert! Denn eine pragmatische

Überlegung ist eine Frage danach, was funktioniert, und nicht danach, was am besten

funktioniert. Der Fokus liegt bei Ersterem darauf, die Strukturen in ihrer Funk-

tion zu beschreiben, bei Letzterem liegt der Fokus darauf, welche Möglichkeiten

offenstehen, sich bspw. gegen eine Unterdrückung zu wehren; kurz: Wie man sich

115 Für diese Betrachtung der Sorgephänomene unter dem Gesichtspunkt der Praktikabilität

werde ich argumentieren, ohne alle Fälle aufzeigen, oder auch nur eine Regel dafür ange-

ben zu können, wann welcher Fall praktikabel ist. Dafür stellen sich im konkreten Erleben

von Problemen in sozialen Strukturen zu viele mögliche Kontingenzen ein.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Als Andere unter Anderen

verhalten kann, ist nicht allein meine subjektive Entscheidung, sondern immer ei-

ne Antwort auf eine konkrete Gegebenheit. Mein Verhalten ist damit immer eine

direkte Verbindung zu Anderen, die diese soziale Situation mit mir teilen, egal wo

sie sich befinden. Ginge man bei dieser Struktur vom Effektivsten aus, so würde

man in eine Logik der Objektivierung und der klar feststehenden Handlungs- und

Verhaltensnormen fallen, in der die AnderenMittel zumeinemZweck sind.Das Ef-

fektivste funktioniert natürlich auch und es kann sich dafür entschieden werden;

oder sagen wir besser: man kann im Nachhinein verstehen, was wie effektiv war,

aber es ist eben auch nicht alles effektiv, was funktioniert. Effektivität und Prag-

matik sind keine Synonyme. Damit wird hier offensichtlich, dass es auf der Ebene

des Verstehens eine Verknüpfung der hier vorgestellten Verbindung von existen-

zieller Phänomenologie und den Theorieansätzen von Judith Butler und Gilles De-

leuze zum Pragmatismus gibt: Alle drei Strömungen treffen sich dadurch, dass sie

entweder explizit oder implizit die Beziehung zu Anderen zum Prinzip ihrer Phi-

losophie erheben. Der Vergleich zwischen phänomenologischer Methode und der

Theorie von Butler wurde sowohl weiter oben in dieser Arbeit sowie auch mehr-

fach in Arbeiten von Silvia Stoller gezeigt. Ich schließe mich ihrer These an, dass

»[a]nhand von Butler gezeigt werden [kann], dass der Poststrukturalismus so weit

von der Phänomenologie nicht entfernt ist.«116 Zusammengefasst werden kann die-

se Verbindung zwischen Phänomenologie und Butlers Ansatz für die vorliegende

Arbeit darin, dass ich ihrer Kritik dahingehend zustimme, »dass ein individuel-

ler Akt immer auch Teil eines sozialen Arrangements ist.«117 Die Phänomenologie

kann also, wenn sie die Kritik Butlers sinnvoll aufnimmt und sich damit zu einer

Beschreibung der kontingenten Strukturen verändert, nicht nur individualistisch

sein, sondern eine Beschreibung davon,wie sich die sozialen Strukturenwiederho-

len und was das für die Wirklichkeit bedeutet: Wir sind als Andere unter Anderen.

Die Frage, die hier im Folgendem behandelt wird, ist die nach der Art undWei-

se wie Funktion und Verstehen verbunden werden können. Dazu braucht es nun

einen Aspekt der pragmatischenTheorien: die Art undWeise, in der im Pragmatis-

mus der Sinn funktional ausgehandelt wird, nicht im rein theoretischen Diskurs,

sondern im Erleben der Anderen. Genauer aufzeigen kannman dies anWilliam Ja-

mes Beschreibung in Pragmatismus und radikaler Empirismus. Dieser Beschreibung

wird sich hier nun zugewendet, um sowohl den gedanklichen Anknüpfungspunkt

als auch die Differenz der Darstellung des erlebten oder erfahrenen Bereichs her-

auszustellen: Die Erfahrung bzw. das Erleben ist 1. »ihrer äußeren Form nach [eine]

chaotische«, in der wir verwebt sind, sich uns aber auch »Aufgaben« stellen; 2.weist

sie eine Ebene auf, die durch gelernte und unhintergehbare Strukturen bestimmt

116 Silvia Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion. Phänomenologie der Geschlechtlichkeit bei Be-

auvoir, Irigaray und Butler, München Wilhelm Fink, 2010, S. 363.

117 Ebd. S. 377.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 161

ist. (Sie bestimmt den Bereich, durch den die Körper an einem bestimmten Ort, ei-

ner Zeit etc. bedingt sind.Es ist die FormderMontage, auf die schonmit Simone de

Beauvoir verwiesen wurde). Und 3. Gibt es eine Ebene, die die Handlungsmöglich-

keiten und konkreten Handlungen umreist, »die den Bereich solcher Antworten

markieren, welche ihrer Form nach mit all unseren gegenwärtigen Bedürfnissen

am meisten übereinstimmen«.118 Diese Überlegungen erinnern stark an die Be-

schreibung des Erlebens aus dem ersten Hauptteil dieser Arbeit. Sie unterscheiden

sich aber aufgrund der augenscheinlichen Stufenfolge von Jamesʼ Betrachtung von

der hier absichtlich vermiedenen Hierarchisierung bestimmter Erlebensbereiche

deutlich in ihrer Form. Um es klar auszudrücken: Eine normierte oder ontologi-

sche Hierarchie im Erleben zerstört die Pluralität und damit auch die Komplexität,

die die Grundlage des hier bestimmten Verstehens der Anderen als Andere bietet.

James führt weiter aus: »Ihr [dieser Abfolge der Erfahrungsbereiche, P.H.] zu-

folge verbirgt sich Erfahrung ursprünglichster Reinheit heute unter historisch ent-

standenen Prädikaten, so daß wir in ihr kaum mehr als ein Anderes, ein Das, sehen

können«.119 In diesem Zitat wird zum einen die Hierarchisierung deutlich, was

die Ansichten Jamesʼ von den hier vertretenen unterscheidet, doch er weist auch

ausdrücklich auf die historische Formung der reinen Erfahrung hin. Dieser Aspekt

beschreibt die Sedimentierung im Verhalten, Alltag und Erleben. James nimmt also

Rücksicht auf die strukturelle Geformtheit aller Erlebensbereiche durch Andere,

wodurch sich nochmals augenscheinlich die Verbindung zum Poststrukturalismus

und zur Existenzphänomenologie zeigt. Silvia Stoller schreibt dazu folgendes: »In

der Tat wäre die Erfahrung ungedeutete Erfahrung genau dann,wenn zuträfe, dass

das Erfahrungssubjekt nicht interpretierend oder deutend in die Erfahrung ein-

greift, wenn sich also beispielsweise das Erfahrungssubjekt zum Erfahrungsobjekt

nur passiv […] verhielte.«120 Da James nun dem Selbst nicht bloß eine passive Hal-

tung zuweist, sondern die Aktivität betont, wenn er schreibt, dass das Erleben uns

Aufgaben stellt, kann man dieses Erleben, das er beschreibt, nicht als uninterpre-

tiert bestimmen. Liest man James auf diese Weise, muss man zwar die Hierar-

chisierung weiterhin zurückweisen, da sie als Ausgangspunkt eine Reinheit der

Erfahrung behauptet, die nicht bewiesen werden kann, aber die Prozesshaftigkeit

des Erlebens und die Verbindung von Menschen und Welt können hier problem-

los systematisch eingefügt werden, genauso wie der Aspekt der Aufgabenstellung

des Erlebens an uns. Diese Verbindung liegt, worauf hier immer wieder verwiesen

wurde, im Erleben selbst, da es eine Antwort von uns fordert. Die Überlegungen

von James können damit genutzt werden, um über den Begriff der Funktion, über

den pragmatischen Gehalt des Sinns nachzudenken.

118 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 92.

119 Ebd., S. 92.

120 Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion, S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Als Andere unter Anderen

Und dennoch muss auch Folgendes zur Abgrenzung gesagt werden: Dass das

Erleben »rein« ist, oder anders formuliert: dass für James unter dem Erlebten eine

Ebene des Reinen liegt, ist eine Prämisse, die ich mit dem hier Argumentierten ab-

lehnen muss. Denn was soll dieses Reine sein? Es steht wohl als Chiffre für einen

Bereich, der nicht durch die Beziehung zu Anderen geformt ist. Sie soll die Wahr-

haftigkeit des Erlebten verbürgen, um die Basis für einen Begriff der Wahrheit zu

schaffen. Doch genau diese Fundierung der Wahrheit oder Wahrhaftigkeit im Rei-

nen erscheint als unnötig: Gerade im Pragmatismus gibt es ja eine Wahrheitsvor-

stellung, die an keinen vorher angenommenen Prämissen festhalten soll, sondern

in einem Aushandlungsprozessmit Anderen besteht.Warum James diese Prämisse

einführt, bleibt unklar, da sie gerade nicht auf die Pragmatik von Wissen verweist:

denn dasWissen soll im Pragmatismus immer wieder praktisch überprüft werden,

um zu verifizieren, dass erreicht wird, wasman behauptet.121Wenn also jetzt keine

Erfahrung gemacht werden kann, die rein ist, dann ist es nicht funktional, davon

auszugehen, dass man einige oder auch nur eine reine Erfahrung machen könn-

te.122 Diese Vermutung einer Reinheit des Erlebens kann eben diesem nicht gerecht

werden, weil bereits in jedem »Blick« auf die Welt unsere Sozialisation mit einge-

bunden ist.123 Das Erleben ist nie rein, nie losgelöst von Anderen. Es ist immer ein

Komplex mit Anderen.

Dass dieser Zustand jemals ein »einfaches Das«124 wäre, ist schlichtweg auszu-

schließen und auch nicht notwendig, um eine Verbindung vonWelt undMenschen

zu beschreiben. James bezieht diese Aussage zwar darauf, dass es in der Erfahrung

keine erlebte Differenz zwischen mir und dem Entgegenstehenden gibt, was aber

nicht heißt, dass das Erleben selbst nicht gewertet wäre, dass es keinen differen-

zierten Sinn hätte.125 Erinnert man sich an die Bestimmung der ununterbrochenen

Übergänge, ist die Differenz genauso notwendig wie die Kontinuität. Man kann al-

so aufgrund der kontinuierlich wachsenden Sedimentierungen, die den gesamten

121 Vgl. James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 90.

122 Vgl. William James: Der Pragmatismus – Ein neuer Name für alte Denkmethoden, Hamburg Felix

Meiner, 1994, S. 125f.

123 Was aber festgehalten werden soll, ist, dass der Anfang der Betrachtung auch bei James ein

Bereich ist, in dem noch nicht durch einen Erkenntnisprozess unterschieden ist, was Objekt

ist. Es ist durch die thematische Reflexion imHorizont zu bestimmen, weil dieser die Grund-

lage für das Erkennen bildet. (Im Erkenntnisprozess weiterhin vomObjekt und nicht wie bis-

her vom Gegenstand zu sprechen, bringt sprachlich eine klare Trennung zwischen Erkennen

und Handeln: denn dadurch kann, wie oben geschehen, das Entgegenstehende ein weiteres

Feld abdecken, in dem auch andere Menschen und der eigene Leib eingefasst sind, ohne

ihnen ein festes Wesen, eine bloße Passivität zu attestieren, wie es der Begriff Objekt sug-

geriert.) Vgl. Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion, S. 224.

124 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 47.

125 Vgl. zur Gemeinsamkeit von Poststrukturalismus undPhänomenologie in Bezug auf ein nicht

a historisches Erleben Silvia Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion, S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 163

Bereich des Erlebens durch anwesende und abwesende, lebende und tote Andere

durchziehen, nicht sinnvoll von einer reinen Erfahrung sprechen. Die Sedimente

haben nur deshalb eine Kontinuität, weil sie die Differenzen aufnehmen und be-

stehen lassen. Dann ist das Geteilte-Miteinander von Menschen und Welt nicht

dadurch gefährdet, dass es soziale Strukturen und die Bedingtheit durch Andere

gibt, sondern es findet gerade darin seine Darstellung.

Diesem erlebten Prozess, der »Erfahrung zum Beispiel gerade dessen, was ich

hier niederschreibe« spricht James zu, dass er »den Geltungsstatus einer ›Wahr-

heit‹« habe.126 Diese sehr starke Behauptung, auf der Problematik in Bezug auf

die reine Erfahrung – denn auf jene bezieht sich James auch für diese Argumen-

tation – schon hingewiesen wurde, relativiert er im darauffolgenden Satz wieder,

indem er dort die Zeitlichkeit der Geltung der erlebten Sache unterstreicht: »Der

folgende Tag mag sie auf eine ›Meinung‹ reduzieren«.127 James wird dadurch indi-

rekt – da er ja immer noch von einer rein abstrakt zu nennenden reinen Erfahrung

ausgeht – dem Punkt gerecht, dass er zwar sein Schreiben direkt erlebt, dass die

Schreibpraktik selbst aber eine Kulturtechnik darstellt. Das Schreiben selbst wird

von einer sozialen Struktur bedingt, die aus einer Sedimentierung der Vergangen-

heit besteht.128 Dieser Fakt, dass die sozialen Strukturen unsere Körper codieren,

kann nicht einfach bei Seite geschoben werden. Er erschließt sich deshalb, da es

in unserer erlebten Wirklichkeit mit Anderen immer schon eine gewohnte bzw.

gelernte Form des Verhaltens und der Gegenstände gibt. Ein Stift ist nie nur ein

Stift und das Erleben ist ein Erleben der sozialen Strukturen und damit durch eben

diese sozialen Strukturen bestimmt. Sandro Zanetti führt dazu in der Einleitung

zu seinem Sammelband Schreiben als Kulturtechnik Folgendes aus:

Wer schreibt, bedient sich einer Technik, die kulturell vorgeprägt ist: Das Zeichen-

system ist weitgehend vorgegeben, die Bewegungen der Hand erfordern Übung,

die Schreibgeräte, zumal heute, sind Produkte eines Industriezweigs. Und doch

erschöpfen sich Schreibakte nicht in der Reproduktion kulturspezifischer Vorga-

ben. Schreiben ist eine Technik, durch die Kultur ihrerseits geprägt wird [.]129

Vom Schreiben als einer reinen Erfahrung zu sprechen, erscheint also deshalb ab-

wegig, weil das Erleben, das beim Schreiben gemacht wird, eben nicht für sich

alleine steht, sondern durch die Einübung der Handführung und der verwende-

ten Zeichen codiert ist. (Hier zeigt sich sehr deutlich die Dimension der leiblichen

Einschreibung von Normen – bspw. wie man schreibt – durch Codes.) Niemand

kann deshalb eine reine, uncodierte Erfahrung bzw. ein uncodiertes Erleben des

126 James Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 48.

127 Ebd. S. 48.

128 Vgl. de Beauvoir: Das Alter, S. 400.

129 Sandro Zanetti: Einleitung in ders. (Hg.): Schreiben als Kulturtechnik Suhrkamp Frankfurt a.M.

2012, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Als Andere unter Anderen

Schreibens haben. Dies würde bedeuten, dass man etwas erleben könnte, das sich

nicht darstellt und damit nicht für oder durch Andere wäre. Diese Bestimmung,

dass das Schreiben notwendig eine Darstellung von und für Andere ist, lässt sich

für das Erleben im Allgemeinen ausweiten, obwohl dabei berücksichtigt werden

muss, dass die Intensität, in der das jeweils Erlebte codiert ist, sich von Fall zu

Fall und von Verhalten zu Verhalten stark unterscheiden kann. Dennoch kann fest-

gehalten werden, dass die Codierung des Erlebten ein Teil dessen ist, was bisher

Sedimentierung genannt wurde und sich in jedem konkreten Erleben finden lässt.

Die Hinzunahme der Codierungsbegrifflichkeit für die Beschreibung der sozia-

len Strukturen erweitert die phänomenologische Begrifflichkeit, wodurch eine Be-

schreibung der sozialen Situation mit Anderen vom Miteinander ausgehen kann

und nicht nur von einer Ich-du-Beziehung ohne Gesellschaft.

Was aber von der Meinung, die James vermeintliche Wahrheit nennt, bleibt,

ist, dass man während des Schreibens einen Sinn erfasst, der sich aus Sedimenten

und einem eigenemMehr zusammensetzt. Dieser Sinn wird im Alltag erlebt, wes-

wegen er genauso wenig »rein« sein kann wie das Erleben. Da es sich dabei also

nicht um eine erkannte »Wahrheit« handelt, wie sie oben mit Ingarden bestimmt

wurde, muss diese Geltung der erlebten Wahrheit perspektivisch variabel sein. Es

ist für einen nicht immer gleich, zu schreiben, trotzdem ist es für jede*n immer

auf eine bestimmte Art und Weise. Wir können angeben, wie es für uns funktio-

niert oder eben nicht funktioniert, wie wir mit einer Situation leben können oder

nicht. Somit trifft hier in der Fokussierung des Verhaltens der Anderen auf den

Begriff der Funktion des erlebten Sinns: Das Verhalten wird sinnhaft erlebt und

kann nur unter dem Gesichtspunkt des Funktionierens, der Angemessenheit tat-

sächlich verstanden werden. Nur so lässt sich die permanente Betonung des Wie

in dieser Arbeit begreifen. Das Wie wir uns verhalten und das wie wir dieses Ver-

halten Anderer im Umgang mit der Welt erleben, bestimmt, ob es als gelingend,

misslingend, als angemessen oder einfach als unpassend verstanden wird. Unter

diesen Aspekten wird der erlebte Sinn Teil einer pragmatischen Beurteilung.

Dieser Aspekt ist die Ausformulierung der pragmatistischen Forderung, dass

der Sinn (das Wie-sich-etwas-darstellt) immer direkt im Erleben überprüfbar sein

muss und dabei zu einer erkannten Wahrheit werden kann, aber nicht muss. Die

Geltung dieser »Wahrheit« ist an das Weiterbestehen des Erlebens oder die Erin-

nerung daran gebunden. Sie ist in Gefahr.130 Dies bedeutet nicht, dass ich diese

Form der Wahrheit in jedem Erleben kontinuierlich erleben muss, sondern dass

sie im konkreten Fall wiederholt erlebbar sein muss. Ich kann behaupten, jemand

sei sympathisch, aber beim nächsten Treffen bekommenwir uns in die Haare, den-

noch bleibt es möglich, dass die Sympathie sich wiedereinstellen kann. Es ist die

Bestimmung einer Protreptik: denn, wenn ich jemandem mitteile, wie ich diese

130 Vgl. Sartre:Wahrheit und Existenz, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 165

oder jene Person erlebt habe, dann kann man das als Setzung verstehen – so ist

die Person –, oder als Aufforderung, sich selbst ein Bild zu machen. Es ist al-

so die Verlagerung von einer erklärenden wissenschaftlichen Methodik hin zu ei-

nem theoretischen Umgang, der zum Nachvollziehen und gemeinsamen Erleben

auffordert, um den sozialen Charakter des Erlebten zu beschreiben; oder wie es

Lambert Wiesing beschreibt: »Der protreptische Text […] ist eine Einladung, ei-

ne Wissenschaft selbst mitzumachen.«131 Man könnte diese Form der genetischen

Geltungshaftigkeit der »Wahrheit« – zur besseren Differenzierung und Beschrei-

bung – auch Wahrhaftigkeit nennen, weil es um die Passung der Aussage und des

Verhaltens zum eigenen Erleben und dem Erleben der Anderen geht. Diese Auffor-

derung zum Miterleben und Nachvollziehen ist demnach nicht nur für eine Wis-

senschaft sinnvoll, da sie Vergleichbarkeit, Falsifizierbarkeit und Verifizierbarkeit

ermöglicht. Weil man miterlebt, was behauptet wurde, ist das Erlebte vergleichbar

und muss sich dem Urteil stellen, ob wahrhaftig das erlebt wurde, was behauptet

worden ist.

In dieser Weise kann man hier also auch Sartres Aussagen zu Flaubert verste-

hen, die dafür als Beispiel dienen können. Sartre schreibt in dem Zitat Flaubert

eine Wahrheit zu; die Wahrheit, selbst die Passivität darzustellen, die er sich von

außen auferlegt fühlt. Ob dies nun zutrifft oder nicht, sei für den Fall Flaubert da-

hingestellt; worum es mir im Folgenden geht, ist die Zuschreibung einerWahrheit:

Diese unausgesprochene Absicht wird bei der Krise grundlegend: es geht nicht

mehr darum, einen Augenblick tatsächlich oder scheinbar in den Genuß seiner

»Natur« zu komme, sondern imGegenteil ihr zu gehorchen; sie ist es, die den Sturz

hervorbringt: es ist Flauberts Wahrheit, die, seit mehr als zwanzig Jahren, unwis-

sende oder böswillige äußere Einflüsse umsonst zu kaschieren versucht haben,

indem sie Gustave von außen Bewegungen aufzwangen, die er nicht durchhalten

konnte und die sich in ihm eben durch seine Passivität einige Zeit fortsetzen.132

Die Krise, von der die Rede ist, ist Flauberts Sturz in Pont lʼÉvêque. Flaubert wird

stark und lange dazu gedrängt, selbst aktiv sein Leben zu führen, so dass es für

ihn nur einen Ausweg gibt, handeln oder eben jener Sturz, die äußerste Darstel-

lung seiner Passivität: Er lässt sich fallen. Dieser Sturz ist, nach Sartre, Flauberts

eigene Wahrheit. Was bedeutet dieser Satz? Er bestimmt den Sturz zur Darstellung

von Flauberts Konstitution, verkörperten Wirklichkeit als Ergebnis der Codierung

durch die Familie und die Gesellschaft. Es ist die Konsequenz der Art undWeise, in

der Flaubert die Welt erlebt. Er fühlt sich wahrhaft als passive Person, die vollkom-

men von den Anderen und den Gegenständen bestimmt wird. In der Situation in

Pont lʼÉvêque lässt sich das Bestimmt-sein durch Andere, was Sartre als Zwang von

131 Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S. 96.

132 Sartre: Flaubert Band IV, S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Als Andere unter Anderen

außen beschreibt, nur noch dadurch leben und verarbeiten, so dass er sich selbst

stürzt. Die Situation fordert von ihm – trotz seiner von Sartre bestimmten Passivi-

tät – vehement eine eigene Aktion. Diese Wahrhaftigkeit für Flaubert bedeutet da-

mit keine notwendige Übereinstimmung dessen, wie Flaubert die Situation erlebt,

mit dem, was tatsächlich durch die Situation und all jene gesellschaftlichen Struk-

turen hervorgerufen wurde, die sie durchziehen. Der Sturz ist die Fassade eines

Bereichs dieser Strukturen, die für Flaubert im Erleben das intensivste Widerfahr-

nis darstellt. Diese zu benennen ist eben die Wahrhaftigkeit, die »Wahrheit«, die

in seiner Darstellung liegt. Dieser so mitgeteilte Sinn kann also etwasWahrhaftiges

vorstellen, dessen Quasi-Wahrheit in der Reflexion zum Thema gemacht werden

und damit erkannt werden kann.

Dieser Sinn wurde oben als Darstellung des Miteinanders bestimmt, auf den

sich das leibliche Verstehen bezieht. Man versteht die wahrhaftigen Ausdrücke des

Miteinanders durch die praktischen Konsequenzen, also die konkreten Verhaltens-

weisen. Damit stellen diese drei Begriffe Charakteristika des wahrhaftigen Erle-

bens dar, die sich nicht voneinander trennen lassen: Es gibt nur Sinn, wenn ich

ihn durch angemessenes (funktionierendes) Verhalten verstehe. Es gibt nur ange-

messenes Verhalten, wenn ich den Sinn leiblich verstanden habe. Etwas leiblich

verstanden habe ich nur dann, wenn ich auf den Sinn angemessen reagiere. Diese

dreifache Charakterisierung erlaubt es nun auch – im Hinblick auf die Performa-

tivität –, das Verhältnis zwischen sozialen Codes und leiblichem Verstehen aufzu-

zeigen. Ein Verhalten, das als Antwort auf Situationen mit ähnlichen Anforderun-

gen funktioniert, wiederholt sich und wird von anderen wiederholt. So wird aus

dem, was verstanden wurde, eine Verhaltenspraxis, ein Code, der das Verstehen

formt, und die Wiederholung des Verhaltens als Antwort auf ähnliche Situationen

als funktionierend darstellt.

Dieser Bestimmung wurde hier Halt gegeben, indem beschrieben wurde, in-

wiefern der verstandene Sinn als Grundlage für ein funktionierendes Verhalten

Geltung für das Erleben haben kann: Die Geltung dieses Sinns ist eine vorläufige,

wodurch das Verhalten Anderer wahrhaftig verstehbar wird und man mit ihnen

sinnvoll interagieren kann. So kann also die Frage nach der Verbindung von Funkti-

on und Verstehen durch den Blick auf Jamesʼ Pragmatismus wie folgt interpretiert

werden: Der funktionale Aspekt bei der Betrachtung des Verstehens liegt darin,

dass das Verstehen immer an das Konkrete gebunden ist, sich mit ihmmessen las-

sen muss - ; oder wie James es in seinen letzten Vorträgen Der Pragmatismus sagt:

»Die pragmatische Methode besteht […] in dem Versuch, jedes [Urteil] dadurch

zu interpretieren, daß man seine praktischen Konsequenzen untersucht.«133 Dies

bedeutet weiterhin, dass das Konkrete, das hier nun als die im Horizont und Fo-

kus des Erlebens befindlichen Anderen und Gegenstände definiert werden kann,

133 James: Der Pragmatismus, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 167

mich durch seinen Sinn bestärken oder umstimmen kann – alle Meinungen und

Ansichten, ob wahr oder nicht, ob meine oder die Anderer, stehen immer auf dem

Spiel:134

Der einzelne Mensch hat bereits einen Vorrat an a l t e n A n s i c h t e n. Jetzt

stößt er auf eine neue Erfahrung und dies setzt die alten Meinungen in Bewe-

gung. Jemand widerspricht ihnen, oder wir entdecken in einem Augenblicke des

Nachdenkens, daß sie einanderwidersprechen; oderwir hören von Tatsachen,mit

denen sie unvereinbar sind.135

Dieses Austauschen von Meinungen beruht auf dem Verständnis des Erlebens als

durch Andere Bedingtes und der Darstellung dessen als Fassaden, die den Anderen

als wahrhaftiger Sinn der Darstellung vermittelt wurden. Diese Position erlaubt

es, einer Kritik vorzugreifen: Das in dieser Arbeit vorgestellte Projekt muss keinen

Relativismus oder eine Willkür dabei bedeuten, was zu Entscheidungen und Mei-

nungen führt, solangeman eine Verbindung zumKonkreten, den Anderen und den

Gegenständen in der Welt für die Beschreibung von Erleben und sozialen Struktu-

ren als konstitutiv versteht. Was durch die Pragmatik auf Grund der Historizität

und Abhängigkeit von Anderen jedoch immer aufgezeigt wird, ist ein Bezug zur

Kontingenz, die eben das Aufs-Spiel-Setzen der je eigenen Position bedeutet. Man

kann das Erlebte nicht weit über die Gegenwart des Erlebten hinaus rechtfertigen.

Gerade weil es performativ ist, muss es sich beständig wiederholen und daraus

seine Geltung erhalten.

parrhesia als Darstellungsform des Füreinander An dieser Stelle möchte ich den Stand

der Arbeit kurz zusammenfassen: Es konnte gezeigt werden, dass durch die Be-

wegungen des Leibes in, zwischen und durch soziale Räume Kontinuitäten und

Diskontinuitäten innerhalb des Erlebens als Strukturäquivalenz des eigenen Han-

delns, Wahrnehmens, Fühlens, Imaginierens und Denkens und des Erlebens der

Anderen selbst erlebt werden können. Diese Diskontinuitäten und Kontinuitäten

können erlebt werden, da sie einen Sinn darstellen, der sich auf der Fassade verkör-

pert und den man verstehen oder missverstehen kann. All das sind Formen, in de-

nen Andere fokussiert werden. Um zu bestärken, dass die Verwendung der bisher

beschriebenen Methode nicht zu einem Meinungsrelativismus führt, wird sowohl

der Grund für den Verdacht kurz vorgeführt als auch seine Entkräftung durch die

parrhesia dargestellt: Es soll hier betont werden, dass der Sinn die Darstellung ver-

schiedener funktionierender Verhaltensformen ist, von denen keiner eine absolute

Wahrheit zukommt. Es wurde gezeigt, dass die Wahrheit des nicht thematisch re-

flektierten Erlebens einer Wahrhaftigkeit mit begrenzter Geltung entspricht. War-

134 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 496.

135 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Als Andere unter Anderen

um sollte es also nicht gleichwertig sein, also funktionieren, eine Bank zu über-

fallen, nicht wählen zu gehen, konservative Werte zu vertreten, Müsli zu essen,

jemanden zu helfen, oder jemanden, der mich dabei aufhalten will, die Bank zu

überfallen, als Gegner*in anzusehen. Wie kann eine Entscheidung mehr als will-

kürlich sein, wenn sie auf dem Erleben beruht, das sich im Angesicht der Anderen

immer wiederholen muss?

Die Antwort darauf finden wir in der Struktur des Erlebens selbst. Es ist be-

stimmt durch Sedimentierungen, Verhaltenspraxen und Gegenstände, die »älter

sind« als jeder von uns oder solche, die durch uns neu geschaffen werden.136 Diese

Sedimentierungen und sozialen Strukturen teilen wirmiteinander bspw. durch die

Fokussierung der Anderen in der Sorge, da die Anderen, zu denen wir je selbst gehören,

durch die Spiegelung des Erlebten die Sichtweisen und Schattierungen dessen,was

ist, mit unterschiedlichen Beschreibungen davon,wie es ist, bereichern. So können

wir gemeinsam die sozialen Strukturen des Alltäglichen, die uns bestimmen, auf-

decken. Die Entscheidungen sind also nicht willkürlich, da sie nicht von einem

nur für sich entscheidenden Subjekt, das seinen Willen kürt, getroffen werden.

Die Entscheidungen sind nie gänzlich relativ, aber auch nie gänzlich bestimmt:

Zwischen diesen Extremen liegt die Kontingenz; die Keimzelle der menschlichen

Freiheit als permanentes Sich-aufs-Spiel-Setzen. Dies gilt es hier im Folgendem

zu aufzuzeigen.

Das Erlebte ist niemals Notwendigkeit, aber es ist auch keine bloße Willkür.

Woran man nichts ändern kann, ist die Kontingenz. Rechtfertigungen, aus denen

heraus man etwas tut und zu dem das Getane selbst wird, haben immer einen kon-

tingenten Ursprung. Das Erlebte stellt als Handlungs- oder Verhaltensgrundlage

also die Form dar, in der wir die Kontingenz spezifisch erleben, als eine nicht not-

wendige Grundlage. Gerade aus dieser nicht Notwendigkeit und Rechtfertigungs-

losigkeit heraus erscheint die Verknüpfung mit Anderen als Bedingung unserer

Wirklichkeit, da sie unser Verhalten als jeweils Andere bestimmen. Diese Grund-

lage liegt deshalb auch nicht in verdeckten Schichten. Sie kann von jeder*m bei

jedem Verhalten bestimmt werden, da sie immer implizit und performativ mitvoll-

zogen wird. Deshalb kann diese Bedingung unserer Wirklichkeit sowohl fokussiert

als auch thematisiert werden: Sie ist in Form der oben beschriebenen Wahrhaf-

tigkeit mitteilbar, weil wir alle an der Kontingenz durch unser gemeinsames In-

der-Welt-Sein partizipieren. Sie widerfährt uns, wenn sie uns widerfährt, in der

Form, in sie von Anderen für uns dargestellt wird. Diese Praxis überschneidet sich

mit der Ausformulierung der parrhesia in Michel Foucaults Vorlesung Der Mut zur

Wahrheit – die Regierung des Selbst und der Anderen II; sie wird die entscheidende Er-

gänzung bilden, um die zwei Modi der Sorge, die mit Heidegger beschrieben wur-

den und den dritten hier hinzugefügten – das Zusammen-Stolpern – so darstellen

136 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 398.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 169

zu können, dass eine feste Hierarchisierung derModi (ob ethisch, ontologisch oder

theoretisch, die im letzten Abschnitt ausgeschlossen wurde) unmöglich wird.

Was vorher noch bestimmt werden muss, ist, dass die parrhesia historisch zwar

eine Form der politischen Rede darstellt, aber eine Einbettung in die konkrete

Lebenswelt hat. Man spricht in einer politischen Institution über das wahr, was

man erlebt hat. Politische Rede und Rede über das Erlebte unterscheiden sich da-

mit konkret entweder durch den*die Adresat*in, die Situation, in der man spricht

oder durch die Intention. Das Erleben lässt sich vom Politischen also nicht gänz-

lich trennen: Es wird hier aber keine Handlungsvorschrift für die Politik formu-

liert, sondern die Grundlage einer Möglichkeit des politischen Verhaltens in der

Lebenswelt als Bedingung für das wahrhaftige Verstehen der Anderen festgehal-

ten. Dabei zeichnet sich die parrhesia dadurch aus, notwendig ein Risiko mit sich

zu bringen; ein Risiko deshalb, weil das Freimütig-für-wahr-Sprechen und Sich-für-

das-Ausgesprochene-Verbürgen immer bedeutet, dass man in den Fokus tritt und

dort Ziel von Reaktionen sein wird, egal in welcher Form, ob freudig, ärgerlich,

heiter, böswillig oder ignorierend. Man steht frei vor den Anderen und setzt sich

ihrer Meinung aus und die eigene aufs Spiel. Die Anderen wiederum setzen sich

dem Gehörten unter demselben Risiko aus: sie sind es ja, die freimütig angespro-

chen werden und freimütig hören können. Das Risiko verbindet die Lebenswelt

und das Politische miteinander, gerade weil es immer ein Risiko darstellt, freimü-

tig zu berichten, wie es für einen ist. Politisches und die Lebenswelt sind damit

zwei Bereiche, die sich nicht voneinander trennen lassen, aber auch nicht gänzlich

in Eins fallen.137 Sie unterscheiden sich meist nur in der Intensität dessen, was

zu welchem Zweck und wie es geäußert wird. Somit hängen sie als Verschiedene

zusammen.

Die parrhesia, die Foucault, von der Tradition der Antike ausgehend, beschreibt,

stellt also eine Praxis im Umgang mit Anderen dar, die zum einen bedeutet »al-

les zu sagen«, alles darzustellen;138 zum anderen bedeutet sie, sich dem Urteil der

Anderen anzuvertrauen, so wie von ihnen zu erwarten, dass sie sich meiner Aus-

sagen annehmen, sie verstehen wollen.139 »Die parrhesia ist also, kurz gesagt, der

Mut zur Wahrheit seitens desjenigen, der spricht und das Risiko eingeht, trotz

137 An dieser Stelle würde sich eine Diskussion des Verhältnisses zwischen den hier bestimm-

ten sozialen Situationen anbieten. Doch diese Diskussion muss, gerade wegen der großen

Bedeutung den der Übergang vom Sozialen zum Politischen und zurück für das Leben hat,

hier ausgesetzt werden, weil der Umfang einer solchen Diskussion den Raum dieses Sinn-

abschnitts übersteigen würde. Eine solche Diskussion der Pluralität als Bindeglied zwischen

Politik und Sozialem könnte ihren Ausgang bei Hannah Arendt, Judith Butler und Chantal

Mouffe nehmen.

138 Vgl.: Michel Foucault: Der Mut zur Wahrheit – die Regierung des Selbst und der Anderen II, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2012, S. 26.

139 Vgl. ebd. S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Als Andere unter Anderen

allem die ganze Wahrheit zusagen, die er denkt, sie ist aber auch der Mut des Ge-

sprächspartners, der die verletzendeWahrheit, die er hört, als wahr akzeptiert.«140

Dieses Risiko kann im Extremfall, von dem die antike Form ausgeht, das Aufs-

Spiel-Setzen des eigenen Lebens oder der Anderen bedeuten.141 Unterhalb dieses

Extrems tummelt sich aber eine Vielzahl an unterschiedlich intensiven Risiken, die

sich durch unterschiedliche Privilegien und die Art und Weise der Darstellung des

Sich-aufs-Spiel-setzens staffeln.142 Parrhesia wird von Foucault und in der Traditi-

on vorrangig als Form der Rede verstanden; ich erweitere diese Verwendung in der

vorliegenden Arbeit in Blick auf die Notwendigkeit des Intentionalen, sich als Fas-

sade und damit für Andere darzustellen (Stil, Kleidung, Bewegungen, Emotionen,

Passionen, Aussagen etc.). Aus dem Mut zur Wahrheit bzw. Wahrhaftigkeit wird,

weil man damit vor Andere tritt, notwendig eine Darstellung dessen, was für wahr

gehalten wird; man bietet sich somit der Aushandlung – dem Urteil Anderer – dar.

Man setzt sich aufs Spiel.

Was die parrhesia aber außerdem noch bedeuten muss, ist eine Bindung an die

Anderen, damit sie nicht in einer „Steigerung ins Extreme“, damit sie nicht in „Ent-

fremdung oder Dekadenz“ umschlägt.143 Sie ist damit eine Praxis, die strukturell

sowohl in das Konzept der gesamten vorliegenden Arbeit passt als auch speziell an

das anknüpft, was mit Butler als negativer Aspekt der Sorge herausgestellt wer-

den konnte: das Sich-hinter-den-Anderen-Verbergen, um selbst nicht in den Fo-

kus zu rücken. Darauf lässt sich nun mit Foucault antworten: »[D]ie Praxis des

Wahrsprechens über sich selbst [stützt] sich auf die Gegenwart des anderen und

diese erforder[t] [ein Sich-Einlassen P.H.] auf den anderen, der zuhört, der zum

Sprechen ermahnt und selbst spricht«.144 Neben dem Sich-hinter-den-Anderen-

Verbergen gibt es also mit der parrhesia eine Praxis, die ein gegenseitiges »Sich-

Öffnen«, ein Den-Anderen-alles-Darstellen, wie man etwas erlebt, bedeutet. Was

140 Ebd. S. 29.

141 Vgl. ebd. S. 30.

142 Vgl. zur Verwendung des Risikos in dieser Arbeit Bernhard Waldenfels Ausführungen zur

Foucaults parrhesia Konzept aus Bernhard Waldenfels: Sozialität und Alterität. Modi sozialer

Erfahrung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015, S. 412. In diesem Text bestimmt Waldenfels ei-

ne mögliche Verbindung phänomenologischer Sozialtheorie und der parrhesia im Foucault-

schen Sinne, wenn die Alterität nicht gesetzt wird, sondern wir ihr ausgesetzt sind. Walden-

fels bestimmt dazu das Verhältnis von Response und parrhesia und kritisiert Foucault gleich-

zeitig: „Mir scheint, es gibt keine radikale Andersheit ohne die Andersheit des Anderen, die

wir gerade nicht setzen, sondern der wir ausgesetzt sind. […] Also nochmals Parrhesia und

Response, zwar nicht eines gegen das andere, aber doch eines nicht ohne das andere.“ Ebd.

S. 428. Den letzten Teil dieses Zitates werde ich versuchen im Verlauf der nächsten Seiten

auszuführen, nicht ohne dabei weiter zu betonen, dass es nicht „der Andere“ ist, dem wir

ausgesetzt sind, sondern den Anderen unter Anderen.

143 Ebd. S. 427.

144 Foucault: Der Mut zur Wahrheit II, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 171

damit eine Erweiterung der parrhesia über das Reden und Hören, worauf sich auch

Waldenfels bezieht,145 hinaus auf die gesamte leibliche Darstellung bedeutet. Die

gesamte eigene Darstellung in dieser Form der parrhesia aufs Spiel zu setzen, ist

in mehrfacher Hinsicht ein anstrengendes Unterfangen. Darauf werde ich im drit-

tenHauptteil unter demGesichtspunkt des Risikos zurückkommen.Den-Anderen-

alles-Darstellen, wie man etwas erlebt, ist – um es zu wiederholen – die Transfor-

mation der parrhesia, die für die vorliegende Arbeit benötigt wird; vom Sprechen

wird die parrhesia zur Praxis verschiedener Darstellungen dessen, was als Proble-

matisch in einer Situation mit Anderen erlebt wird, die dies wiederum in Frage

stellen können.

Durch diese Praxis ist es besser zu verstehen, was der dritte Modus der Sorge,

das Zusammen-Stolpern bedeutet: Dieser Modus hat schon den Ausgangspunkt des

Mit-Anderen-zusammen-etwas-Tun und bildet so eine mögliche Grundlage bspw.

für ein Gespräch, in dem man den Anderen alles sagen kann, was einen an der be-

stimmten Situation besorgt. Das Zusammen-Stolpern kann also der Ausgangspunkt

dafür sein, sich den (unangenehmen) Wahrheiten zu zuwenden, die die sozialen

Strukturen darstellen: denn Wahrheit heißt hier nicht absolute Wahrheit über das

was ist, sondern, im pragmatischen Sinn verstanden, ist hier wahr, was man tat-

sächlich, wahrhaftig erlebt hat. Wenn man sich diskriminiert fühlt, so ist der As-

pekt, auf dessen Wahrhaftigkeit es ankommt, über den gesprochen werden sollte,

ob man sich tatsächlich so fühlt. Diese Aussage, wie es für einen ist, ist immer der

Anfang einer Aushandlung, deren Ergebnis auf dem Spiel steht, weil dargestellt

wurde, wie man etwas erlebt hat. Mit der parrhesiastischenDarstellung ist das Für-

einander jedoch nicht abgeschlossen, es ist maximal sein Beginn: denn mit dieser

wahrhaftigen Aussage über das Erleben setzt man sich den Anderen aus, die eben-

so parrheseisch das Gegenteil oder eine Uneinigkeit über diesen Punkt anführen

können. So ist das Gemeinsame-Stolpern – ob man sich einig ist oder uneinig – die

Darstellung eines Sich-füreinander-Sorgens und nicht nur des Sorgens für jemanden.

Die parrhesia kann aber nicht nur mit dem Gemeinsamen-Stolpern einhergehen.

Die parrhesia ist generell eine Form des Umgangs miteinander (ein Ethos), in dem

die anderen zwei Modi der Sorge nicht mehr wie bei Heidegger Formen der Iso-

lation sind, sondern sich in Formen des Miteinanders zeigen: Durch die ehrliche

Aussage dessen, wie einem in einer Situation zumute ist, kann es sich ergeben,

dass die anderen Personen für mich einspringen oder mir vorausspringen können,

und zwar nicht mehr, weil die eine Person die Andere objektiviert, sondern gera-

de, weil das aktuelle Problem, um das man sich gemeinsam sorgt, und die Person,

für die ein- oder vorausgesprungenwird, ernst genommen werden.

Bestimmen lässt sich dies durch die Beschreibung Foucaults am Ende seiner

ersten Vorlesung zur*m parrhesiast*in damit Folgendes:

145 Vgl. Waldenfels: Sozialität und Alterität, S. 422.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Als Andere unter Anderen

Seine besondere Rolle besteht nicht darin, das Sein der Natur und der Dinge aus-

zusagen, ständig begegnenwir bei der Untersuchung der parrhesia diesemGegen-

satz zwischen dem nutzlosen Wissen, das das Sein der Dinge und der Welt aus-

sagt, und dem Wahrsprechen des Parrhesiasten der sich bemüht, in Frage stellt,

sich an die Individuen und Situationen hält, […] um den Individuen die Wahrheit

über sie selbst zu sagen, die sich ihrer eigenen Augen entzieht, um ihnen ihre ge-

genwärtige Situation, ihren Charakter, ihre Fehler, denWert ihres Verhaltens und

die möglichen Folgen ihrer Entscheidungen zu offenbaren.146

Diese Beschreibung ist die Verbindung der vorausspringenden Sorge mit dem davor

vorrausgehenden Alles-die-Situation-betreffende-Sagen, um einer anderen Person

zu zeigen,wie es auch sein könnte.Manwird zu einem Spiegel derMöglichkeiten, den

es ohne die Anderen für alle von uns nicht gäbe.147

Worauf schon hingewiesen wurde, ist die Problematik einer Ersten-Person-

Exklusivität. Auch die foucaultsche Beschreibung könnte dahingehend gelesen

werden, wenn man bei der parrhesia die Rede mit Aktion und das Hören mit Pas-

sivität gleichsetzt; dies wäre jedoch eine Einseitigkeit, die von einer Betrachtung

des einen Subjekts ausgeht und dieses mit der einen aktiven Person identifiziert.

In der Situation der parrhesia ist es aber schon angelegt, dass die beiden oder

die Gruppe der Anderen, die miteinander sprechen, einander zuhören; sich also

gegenseitig darstellen und damit ein Füreinander ermöglichen. Man ist immer

sowohl aktiv und passiv. Alle gehen ein Risiko ein, das sie verringern könnten:

Sie entscheiden sich, die Anderen als Andere ernst zu nehmen, sie als Andere zu

verstehen. Dies ist die Form des Füreinander, in die die parrhesia führen kann. Die

Anderen können dabei »sonst irgendjemand [, …] ein quidam (irgendwer)« sein.148

Dies ist keine negative Austauschbarkeit, sondern die hier schon bestimmte

Bedingung der Wirklichkeit der Menschen als Andere unter Anderen. Jede*r kann

für jede*n die Stellung eines Spiegels einnehmen, der die Wahrhaftigkeit dessen,

was durch einen selbst ausgedrückt wird, als das ausdrückt, wie es bei Anderen

angekommen ist. Man spiegelt uns unser Verhalten. Andere bringen es einem*r

selbst zurück.

Was ist also die parrhesia als Beschreibung des Miteinanders? Sie ist eine Le-

bensweise, ein Ethos, durch das die Anderen fokussiert werden.149 Sie werden je-

doch nicht in irgendeiner Form fokussiert, sondern als Andere, als solche, deren

146 Foucault: Der Mut zur Wahrheit II, S. 37.

147 Hier erscheintwieder der Argumentationsstrang, der bei Deleuzes Logik des Sinns seinenAus-

gang nimmt. Denkt man sich zurück an den ersten Hauptteil; wurde dort dargelegt, dass die

Anderen die Struktur der Möglichkeit bilden.

148 Foucault: Der Mut zur Wahrheit II, S. 19.

149 Vgl. Foucault: Der Mut zur Wahrheit II, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 173

Darstellung des Erlebens ebenso wiemeines auf dem Spiel steht.Man ist sich dem-

nach bewusst, dass es keinen festenHalt gibt, aus demman seine oder die Identität

eines*r Anderen ableiten könnte. Das heißt: man kann sich nicht nicht darstellen,

aber man kann sich auf eine bestimmte Art und Weise darstellen. In der parrhesia

ist diese Form das Füreinander. Dieses Ethos führt uns also zurück zu Butlers Be-

schreibungen, in denen sie festhält, dass eine komplette Identifizierung mit einer

Sache oder einer »Identität« eine phantasmatische Inszenesetzung, etwas Irreales ist;

denn das Ethos der parrhesia – in der hier beschriebenen Form – ist notwendig

verbunden mit einer offenen, Identifizierung, die keine Identität hervorbringt.150

Wenn die parrhesia nämlich wie ein Kabinett aus Spiegeln wirken soll, bei dem die

Menschen das Risiko auf sich nehmen, dasWahrhafte darüber,wie sie die Situation

erleben, darzustellen, dann sind die jeweils Anderen für diese Art des Sprechens,

für die eigene Wahrhaftigkeit und die Identifizierungen der jeweiligen Personen

konstitutiv. Die Identifizierung mit etwas als wahrhaftiges Erleben kann nicht ein

starrer Block sein, sondern muss sich – metaphorisch gesprochen – fluide in den

Spiegeln der Anderen zu einem Bild zusammenfügen, das sich mit jeder Person

wandelt, die an dieser Praxis beteiligt ist. So kann man mit Judith Butler konsta-

tieren:

Bezeichnenderweise kann niemals gesagt werden, sie [die Identifizierung P.H.]

habe stattgefunden; die Identifizierung gehört nicht zur Welt der Ereignisse. Sie

wird konstant als ein gewünschtes Ereignis oder eine Vollendung figuriert, die

aber letztlich niemals zustande gebracht wird; die Identifizierung ist das phan-

tasmatische Inszenesetzen des Ereignisses.151

Es geht Butler hierbei um die Identifizierung mit einer Geschlechtsidentität, doch

diese Offenheit gegenüber der Identität des Geschlechts lässt sich auch auf andere

Identitätsmuster übertragen, die zumeist zur Abgrenzung gegen Andere benutzt

werden. Deshalb kann Butler auch davon sprechen, dass die Identifizierung kei-

nen Ereignischarakter habe: Die Identifizierung ist nicht, sie tritt nie in die Realität

und ist damit auch kein eintretendes Ereignis. Sie wird nur als Prozess immer wie-

derholt und dadurch performativ dargestellt. Die parrhesia hingegen ist als Ethos

des Füreinander der Versuch, die Situation in all ihren Facetten und Kontingenzen

miteinander zu teilen, auch wenn dies bedeutet, den Anderen darzustellen, dass

man sich oder Andere als schüchtern, reserviert, arrogant, fröhlich usw. erlebt.

Diese Unmöglichkeit einer vollständigen Identifizierung, die die parrhesia als

Praxis erst notwendig macht, ist zugleich auch der Grundgedanke der hier in im

150 Man kann hier einen Vergleich zu Sartres »totalisierender Totalität« ziehen. Es sind Prozesse,

die auf ein Ziel hin ablaufen, dass sie nie erreichen können; Scheinprozesse einer Illusion von

Identität.

151 Butler: Körper von Gewicht, S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Als Andere unter Anderen

ersten Hauptteil im Abschnitt Der Weg zum Erleben transformierten Existenzphilo-

sophie. Die von dort ausgehende, in der gesamten Arbeit beschriebene Verkörpe-

rung der Menschen durch die Anderen findet sich in Sartres schon öfter herange-

zogener Flaubert-Studie wieder. Durch die folgende Stelle soll die Abhängigkeit der

Identität von Anderen und ihre damit verbundene Irrealität noch einmal aufge-

griffen und erweitert werden. Denn es ist eben diese Offenheit des eigenen Selbst,

die wahrhaftige Rede darüber, wie eine soziale Situation erlebt wurde, die die parr-

hesia so wichtig für das Miteinander sein lässt: »Ein Kind von sechs Jahren ist im

Allgemeinen bis in sein tiefstes Inneres durch die Anderen und durch sich selbst

bezeichnet: leben heißt Bedeutung hervorbringen; leiden heißt sprechen; es ist für

von außen kommende Sinngehalte durchlässig, weil es selbst sinngebend ist«.152

Sartre spricht hier über das Kind Gustave Flaubert; die Aussage ist an das Kind

geknüpft, da sein Werk eine Studie über die Konstitution von Flauberts Handlun-

gen, seines Schriftsteller-Seins ist. Ob diese Aussage aber auf den Menschen Flau-

bert zutrifft oder nicht, spielt für dieTheorie dieser Arbeit keine ausschlaggebende

Rolle. Was durch sie gezeigt wird, ist, dass die Bedeutung des Lebens durch die

Anderen gezeichnet ist. Dies kann aber nur deshalb so sein, weil auch die Anderen

durchlässig für die Bedeutungen sind, die ihnen von Flaubert bzw. von der in den

Fokus gerückten Person entgegengebracht werden.Wenn aber die Konstitution im

Fokus der Anderen (als Fokussierende und Fokussierte) liegt, dann kann die Kon-

stitution nicht durch die Identität mit einem Wesen oder einer Sache geschehen.

Die Identität ist entweder ein starres Erklärungsmuster, das nie zutrifft, oder sie

ist die Form des Verhaltens und damit nur als Beschreibung, wie es für eine Person

ist, sinnvoll denkbar.

Diesen Punkt kann man mit Sartre selbst wieder auf den Begriff des Sinns

zurückführen. Der Sinn wurde ja gerade als Erleben und Widerfahren dessen be-

stimmt, wie es für jemanden ist, weil der Sinn sich gerade im Alltag durch ein Über-

schreiten der Sedimentierungen hin zu einem Mehr konstituiert. »Der Sinn eines

Lebens geschieht dem Lebenden von und durch die menschliche Gesellschaft, die

ihn trägt, und durch die Eltern, die ihn hervorbringen: deshalb ist er immer auch

ein Unsinn.«153 Der Sinn oder Unsinn eines Lebens liegt also – wie eben schon mit

Butler beschrieben – nicht in einer festen Identität vor, von der man ihn ablei-

ten könnte, sondern er verändert sich stetig durch die Anderen, mit denen man

sich konfrontiert und in deren Gegenwart man verhält. So bekommt also auch der

Begriff des Unsinns eine Bedeutung: Nicht jeder Sinn, den die Fokussierung der

Anderen hervorbringt, ist mit den eigenen Verhaltensweisen vereinbar und so ent-

steht die Möglichkeit einer unsinnigen Zuschreibung: Eine solche kann mit But-

ler bspw. die Geschlechtsidentität sein. Diese Identitätszuschreibung kann damit

152 Sartre: Flaubert, Band I, S. 25.

153 Ebd., S. 142.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 175

als unsinnig bestimmt werden, da sie die Ausgrenzung dessen bedeutet, was ne-

ben oder außerhalb der Geschlechtlichkeit noch zu den Menschen gehört und das

Persönliche auf ein bloßes Sediment und oder ein allgemeines Schema reduziert,

wodurch die Identität in diesem Sinne eine Negation, ein reduzierter Abzug des-

sen ist, was einen Menschen ausmacht. Die Offenheit, die Pluralität und ein Teil

Selbstbestimmung gingen am eigenen Verhalten verloren. Man ist eben nicht eine

Frau, eine lsbtiqa*-Person oder ein Mann wie alle Anderen, denen eine solche Zu-

schreibungwiderfährt.Man ist immermehr als das und deshalb als Andere*r unter

Anderen.154

Damit kann man die Existenzphilosphie hier auf eine Weise beschreiben, die

sie in eine Theorie, die auf einer Negativität (dem Fehlen von feststehender Iden-

tität) aufbaut, zu einer Theorie transformiert, die von der positiven Vielheit aus-

geht, die durch den Fokus der Anderen und die eigenen Handlungen konstituiert,

beständig umgeschrieben und nie vollendet wird. So können – wie in dieser Ar-

beit geschehen – die phänomenologische Existenzphilosophie und die oft unter

dem Banner Poststrukturalismus bzw. Postmoderne zusammengefassten Theori-

en von Foucault, Deleuze und Butler in Bezug auf eine Theorie des Erlebens der

Anderen unter Anderen sinnvoll aufeinander bezogen werden. Das Erleben führt

zu den Strukturen und die Strukturen zum Erleben, sie bedingen sich gegensei-

tig, gerade weil die Darstellung performativ wiederholt und damit verändert wird.

Im Ausgang all dieser Theorien stellt sich unser jeweiliges Erleben als Erleben von

Anderen unter Anderen dar.Man kann hier also die Bestimmungen von Sylvia Stol-

ler zu Butler und der Phänomenologie ergänzen. Sie schreibt: »Wenn Butler also

sagen müsste: ›Man kann nicht nicht wiederholen‹, so wäre dem vor dem Hinter-

grund der phänomenologischen Forschung hinzuzufügen: ›Man kann nicht nicht

erfahren‹.«155 Hier lässt sich nun ergänzen: Weil man nicht nicht erleben kann und

nicht nicht wiederholen kann, ist es notwendig, sich unter Anderen darzustellen.

Wir können nicht nicht unter Anderen sein und jenes Sein-unter-Anderen kann

nicht nicht darstellend sein. An dieser Stelle fügen sich die Beschreibungen zur

Fassade und die Beschreibungen der Fokussierung der Anderen zusammen.

Durch diese Verbindung kann hier also vermieden werden, die Identität als

einen positiven Kern darzustellen, von dem unterschieden zu sein eine Negati-

154 Man könnte es ergänzen: Paul Helfritzsch ist zwar ein Mann, hat studiert und kommt aus

einem privilegierten Umfeld, aber ich bin das nicht nach dem Modus es zu sein, denn nicht

jeder studierte Mann aus einem privilegierten Umfeld ist Paul Helfritzsch. Dieser Satz ist

eine Hinzufügung zu Sartres Kritik an der Idee der vollkommen deterministischen Klassen-

zugehörigkeit, die sein Beispiel über Paul Valéry, zu einemmacht, dass man auf alle Lebens-

bereiche anwenden kann. Vgl. Jens Bonnemann:Der Spielraum des Imaginären–Sartres Theorie

der Imagination und ihre Bedeutung für seine phänomenologische Ontologie, Ästhetik und Intersub-

jektivitätskonzeption, Hamburg: Felix Meiner 2007, S. 464.

155 Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Als Andere unter Anderen

on bedeuten würde. Die Identität ist ein imaginäres Bild von einer*m, das eben

deshalb, weil es imaginiert ist, nicht existiert. Die Identität ist tatsächlich das, was

als Negation vom Wirklichen abgezogen wird. Das Wirkliche ist die Vielfältigkeit der

Eigenschaften, Interessen und Vorlieben (welcher Art auch immer), die sich nach

der Situation, also nach den Beschaffenheiten des Konkreten richten und damit so

wechselhaft sein können wie die Gegebenheiten und die gesellschaftlichen Struk-

turen, in denenman sich bewegt.Die Strukturen, über dieman stolpern kann, sind

also bspw. Identitätsvorstellungen, die erst entstehen, wenn Anderemich spiegeln.

Die parrhesia ist also die positive Möglichkeit, mit dem Leck an Identität umzuge-

hen, dass man je selbst als Anderer ist, um nicht aus demselben Grund Andere oder

mich in Identitäten zu zwängen, die die gesellschaftliche Struktur vorbereitet hält.

Im Vorausspringen, im Einspringen und im Gemeinsamen-Stolpern stellen sich meine

Sorgen und die Sorgen der Anderen erst in ihrer Gänze als sowohl persönliche als auch gesell-

schaftliche dar.Das Problem entsteht also erst durch die geteilte Welt mit Anderen,

so wie es in dieser Welt gelöst werden kann, wobei eine verpflichtende Aussage

darüber, wie die Probleme gelöst werden können, welchem Modus der Sorge ein

Vorrang eingeräumt werden soll, hier nicht gegeben werden kann.Was bis hierhin

aber mit Butler, Foucault, de Beauvoir und Sartre festgehalten werden kann, ist,

dass die parrhesia als Ausgangspunkt für die ein- und vorausspringende Sorge und als

das Ergebnis des gemeinsamen Stolperns eine Verhaltenspraxis ist.156 In ihr nehmen

156 Zusatz zum Begriff der parrhesia in der Darstellung von Foucault: Hier soll noch darauf hin-

gewiesen werden, was Michel Foucault in seiner letzten Vorlesung der Reihe Der Mut zur

Wahrheit zur parrhesia im christlichen Kontext beschreibt. In der zweiten Stunde der Sitzung

vom 28. März 1984 verweist Foucault darauf, dass das Verhältnis der parrhesia im christlichen

Glauben auch als eines zu Gott gedacht werden kann: Dabei verliert sich aber die horizontale

Bindung der die Wahrheit sprechenden Person zu den Anderen. Sie wird zu einer vertikalen

zwischen einer Person und Gott, wodurch gerade die für diese Arbeit interessante Beziehung

zu den Anderen in der parrhesia verloren geht, was auch dazu führt, dass das Vertrauen, wel-

ches die andere Seite des Risikos ist – über das schon gesprochen wurde – ebenso verloren

geht und zu einer Furcht vor der höherstehenden Macht wird, um in einem weiteren Schritt,

zu einem»arrogantenVertrauen« überführt zuwerden. Auf verschiedensteWeisewird damit

also alles untergraben, was hier an Positivem an der parrhesia festgehalten wurde. Deshalb

wurde auf diese Möglichkeit bisher nicht hingewiesen: Das vertikale Verhältnis der parrhesia

zu Gott stellt also ein Problem dar, das sich aus dieser Vertikalität ergibt, da sie entweder a)

das Verhältnis zu denAnderen verliert, b) das Vertrauen, aus demdas Risiko, allesNötigewahr

auszusprechen, eingegangen wird, sich in eine »Gottes«-furcht wandelt, oder c) das Vertrauen

als Arroganz ausgelegt wird, indem die höhere Macht nicht anerkannt wird und man sich

gerade deshalb traut, alles zu sagen und unnützes Geschwätz produziert. All diese Bestim-

mungen führen aber von dem Teil der Auslegung der parrhesiaweg, der wie eine phänome-

nologische Beschreibung des Selbst und Anderen klingt: parrhesia ist »der Mut, gegenüber

allem die Wahrheit über sich selbst zu offenbaren, sich so zu zeigen, wie man ist [Hervorhe-

bung P. H.]« (Foucault: DerMut zurWahrheit II, S. 436). Außerdem soll hier nicht vorenthalten

werden, dass die parrhesia – wie gerade schon gesehen – in ihren Ursprüngen nicht nur po-

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 177

alle die Anderen und über diese sich selbst als Andere*r in den Fokus, wodurch

wir uns in unserer nicht festgestellten Identität und unserer Wandelbarkeit ernst-

nehmen. »Es gibt keine Einsetzung der Wahrheit ohne eine wesentliche Setzung

der Andersheit; die Wahrheit ist nie dasselbe; Wahrheit kann es nur in Form der

anderen Welt und des anderen Lebens geben.«157 Dieses Zitat stellt an dieser Stelle

ein noch loses Ende dar, welches im letzten Kapitel Die soziale Situation –Widersprü-

che vielfältiger Weltverhältnisse wieder aufgegriffen wird. Aber schon hier lässt sich

sagen, dass die Differenzen der Perspektiven, ihre Andersheit gerade deshalb be-

steht, weil wir miteinander umgehen und so die Wahrhaftigkeit der Perspektiven

Anderer erleben und verstehen können.

Evidenz als soziale Gewissheit Nach diesen Ausführungen zur parrhesia wird sich die

Überleitung in das jetzt Folgende möglicherweise wie ein größerer Sprung anfüh-

len: Bis jetzt stand die Fokussierung der Anderen durch die Sorge und die parrhesia

direkt imMittelpunkt der Betrachtung, imWeiteren soll aber die Fokussierung der

Anderen nicht nur im direkten Umgang miteinander betrachtet werden, sondern

über die Vermittlung durch die Gegenstände, deren Bedeutung seit dem Anfang

dieses Hauptteils schon mitschwingt. Denn wie in Miteinander in sozialen Räumen

gezeigt werden konnte, sind die Anderen und man selbst als Andere*r Teil dersel-

ben Welt, in der auch die Gegenstände vorhanden sind und als Ganzes zur Fas-

sade der Körper gehören. An dieser Stelle wird der dritte Strang vom Anfang des

Abschnitts Die Modi der Fürsorge wieder aufgegriffen. Es wird sich zeigen, wie die

Codierung nicht nur als soziale Struktur in unseren je eigenen Leib, sondern auch

in die Gegenstände eingeschrieben ist:

sitiv besetzt war, sondern auch als bloßes »Alles-Sagen« (bspw. von Profanem, aber besser

Unwichtigem), man könnte es mit Heidegger Gerede nennen, benutzt wurde. Die Betrach-

tung dieserMöglichkeit, die die Anderen nicht ernstnimmt, werde ich inmeiner Betrachtung

ebenso wenig einbeziehen, wie es Foucault tat. Dass die Möglichkeit besteht durch nicht si-

tuativ verhaftetes Sprechen in ein belangloses Gerede zu geraten, ist zwar richtig, für die

Betonung der konstitutiven Bedeutung der Anderen allerdings nicht notwendig. Hinzutritt

Waldenfels Kritik am Pakt mit den Anderen, die Zuhören: „Der Andere, dem die Wahrheit

gesagt wird […],muß demWahrsprechenden Gehör schenken und dasWahrsprechen akzep-

tieren mit der Folge, daß der Mut zur Wahrheit vom Sprecher auf den Hörer überspringt –

wenn er die Rolle spielen will, die ihm zugedacht ist.“ (Waldenfels: Sozialität und Alterität, S.

418) Doch dabei muss – selbst wenn Waldenfels im Blick auf Foucaults Beschreibung Recht

habenmag –manmuss dasWahrsprechen akzeptieren als ein Modus, der den Anderen ver-

traut, gerade tatsächlich darzustellen, wie sie erleben, aber sie müssen dem Erlebten keine

absolute Geltung zusprechen, denn genau diese steht permanent auf demSpiel, da sie durch

Andere unter Anderen konstituiert wird.

157 Foucault: Der Mut zur Wahrheit II, S. 438.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Als Andere unter Anderen

Die Welt ist der Ort, an dem wir uns verständigen, und zwar durch das, was un-

ser Leben an Artikulationen aufbringt. Aus dieser Rasenfläche vor mir glaube ich

die Wirkung des Grüns auf das Sehen des Anderen erahnen zu können, durch die

Musik habe ich einen Zugang zu seiner musikalischen Empfindung, und das Ding

selbst verschafft mir Zutritt zur Privatwelt des Anderen.158

Diese Stelle aus Merleau-Pontys Das Sichtbare und das Unsichtbare greift die Verbin-

dung der Anderen untereinander durch die Gegenstände deutlich auf. Ich spreche

von den Anderen, um auch mich bzw. diejenigen mitzubeschreiben, die sich wei-

terhin, also während sie diesen Text lesen, als Ich verstehen; denn Andere sind wir

alle füreinander.Merleau-Ponty beschreibt anhand alltäglicher Phänomene des Er-

lebens von Rasen und vonMusik einigeMöglichkeiten dafür,wie ein Zugang zu den

Empfindungen der Anderen gegeben ist. Er erweitert diese Aussage dann, um zu

bestimmen, dass es die vorhandenen Gegenstände sind, die einen Zutritt zur Pri-

vatwelt der Anderen bieten. Damit lässt sich hier einlösen, was sich sowohl unter

der Betrachtung der Kulturtechnik des Schreibens als auch unter der Bestimmung

der Sedimentierungen und Fassaden schon implizit gezeigt hat: Nicht nur in die

Leiber der Anderen sind soziale Strukturen eingeschrieben, auch die Gegenstände

sind, wie das Beispiel des Schreibwerkzeugs gezeigt hat, sozial codiert.159

Dieser Aspekt stellt die Vermittlung zwischen den im KapitelMiteinander in so-

zialen Räumen beschriebenenWechseln zwischen den sozialen Räumen und der Fo-

kussierung einer impliziten Interaktionsform im Miteinander dar. Merleau-Ponty

beschreibt die Uneindeutigkeit der Gewissheit des Miteinanders wie folgt: »Nun,

diese nicht zu rechtfertigende Gewißheit einer gemeinsamen sinnlichen Welt ist

der Sitz derWahrheit in uns.«160 Die in diesem Zitat angesprocheneWahrheit wur-

de in der vorliegenden Arbeit als Wahrhaftigkeit bestimmt, die man sinnvoll im

Miteinander erleben kann. Es ist diese Gewissheit, einander sinnvoll im Miteinan-

der zu erleben, was die Anderen erleben, die laut Merleau-Ponty nicht absolut zu

rechtfertigen ist. Anders gesagt: Diese Gewissheit ist kontingent. Sie ist das Erleben

des kontingenten Sinns im Verhalten der Anderen, und wie hier ergänzt werden

soll, das Erleben des kontingenten Sinns, der auch in die Gegenstände eingeschrie-

ben ist.

Diese Gewissheit über das Hören, Sehen, Fühlen, Denken, Imaginieren, kurz

über das Erleben der Anderen und ihrer augenscheinlichen »Privatwelten« – wie

Merleau-Ponty es nannte – baut auf den wechselnden Bestimmungen der Anderen

um uns herum auf. Dies bedeutet also, dass es möglicherweise keine Rechtferti-

gung für eine spezielle empirische Gewissheit gibt, es aber dennoch möglich ist,

158 Merleau-Ponty:Das Sichtbare und das Unsichtbare, München: Wilhelm Fink, 2004, S. 27.

159 Ebd., S. 42.

160 Ebd., S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 179

die Struktur dessen, was ist, kategorisch zu beschreiben. Deshalb können wir kei-

ne Aussage ohne Bezug zu Anderen treffen. Andere widerfahren uns immer, sei

es direkt oder indirekt. Damit kann man die Struktur der Kontingenz als sozia-

les Phänomen bestimmen: Wir sind Andere unter Anderen, das ist die Bedingung

unserer Wirklichkeit und sie zeigt sich im Verhalten zu Anderen, zu Dingen und

im Umgang miteinander in der Welt. Denn wenn etwas kontingent ist, ist es ja

gerade etwas, was wirklich existiert – auch wenn es nicht gerechtfertigt werden

kann –, und damit kann man es beschreiben. Die Beschreibung dessen, wie das

Kontingente sich zeigt, kann hier aber nicht alleine ausreichen; es zeigt sich ja als

kontingent. Die Beschreibung des Kontingenten muss also weitergehen; sie weitet

sich aus, wenn man die Frage nach der konkreten Funktion stellt, also danach, wie

das Kontingente verwendet wird. Hier zeigt sich sehr deutlich der Stellenwert, den

die Beschreibung der pragmatischen Wahrhaftigkeit für das Verstehen der Ande-

ren hat; sie ist Teil einer Geschichte des Umgangs miteinander.

Als Beispiel dafür lässt sich auf das Schreiben als Kulturtechnik zurückkom-

men, das schon im Abschnitt Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit als Beispiel diente.

Zanetti bestimmt schließlich auch den Stift als Teil der Kulturtechnik des Schrei-

bens, undmit de Beauvoir kann gesagt werden, dass der Stift zur Montage Körper-

Gegenstand-Handlungscode gehört. Es lohnt sich also, die Bestimmung der Kul-

turtechnik noch einmal zu betrachten: »Das Zeichensystem ist weitgehend vor-

gegeben, die Bewegungen der Hand erfordern Übung, die Schreibgeräte, zumal

heute, sind Produkte eines Industriezweigs.«161 Das Schreibgerät ist schon eine po-

tentielle Leerstelle, in der es nicht zu entscheiden, nicht zu rechtfertigen ist, welches

Schreibgerät benutzt werden soll. Diese Frage lässt sich nur dadurch beantworten,

dass man darauf schaut, warum, also zu welchem individuellen Zweck, man das ei-

ne oder andere Gerät benutzt, um zu schreiben, und wieman schreibenmöchte. Ist

es ein Bleistift, ein Füller, ein Laptop etc.? Nehmen wir für das Beispiel weiterhin

an, es sei ein Bleistift. Dann ist es eben nicht zu rechtfertigen, ausschließlich vom

Bleistift auf das Schreiberlebnis der anderen Person zu schließen, die ihn benutzt,

es sei denn, man beschreibt den Stift in seiner durch die Kultur hervorgebrach-

ten Verbindung zu der Praxis des Schreibens, der Produktion des Stiftes etc. Diese

sozialen Einflüsse auf das Stück Holz und die Graphitmine sind es, die es ja eben

erst zu einem Stift machen und durch diese Sedimentierung die Grundlage für die

Gewissheit schaffen, das Erleben der Anderen über den Stift hinweg fokussieren

zu können. Daraus erwächst nun jedoch keine Rechtfertigung, sondern ein Ver-

stehen der Kontingenz. Das bedeutet, dass sich hier wie im alltäglichen Verhalten

die sozialen Strukturen als Sedimentierungen festsetzen und einen gemeinsamen

Ausgang bilden, um die sogenannten »Privatwelten« miteinander in Verbindung

zu bringen. Dies geschieht gerade deswegen, weil die »Privatwelten« gar nicht so

161 Zanetti: Einleitung, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Als Andere unter Anderen

privat sind,wieman es vermuten könnte. Sowohl im Verhalten als auch in den Din-

gen liegen – wie schon beschrieben – Sedimentierungen Anderer vor, die die »Pri-

vatwelten« eher als sedimentierte Welt miteinander auszeichnen und nicht als einen

abgeschotteten Bereich. Mit Sartre kann man diese Sedimentierungen des Sinns

in die Gegenstände wie folgt beschreiben, um das prozesshafte Entstehen der Se-

dimentierung vollständiger zu explizieren:

Der Sinn wird Materie: er gewinnt deren inerte Konsistenz. Nicht durch Evidenz:

durch Dichte. Die Idee verhärtet sich, erdrückt den Geist, der sie trägt: es ist ein

Stein, den man weder hochheben noch wegwerfen kann. Dennoch ist diese kom-

pakte Masse durch und durch Sinn geblieben.162

Hier zeigt sich derWeg des Sinns in dieMaterie und sein Fortbestehen in ihr. Denn

genau dasmeint Sartres Beschreibung: In einer pragmatisch-phänomenologischenBe-

schreibung ist die Gewissheit nicht durch eine ideale oder abstrakte Evidenz, son-

dern durch eine Evidenz, die ihre Geltung aus der Dichte erreicht, also durch eine

Schwere, die in unserem Erleben liegt. Die Evidenz in Bezug auf die kontingente

Gewissheit über das Erleben der Anderen ist also notwendig sozial vorstrukturiert

und erhält daraus gerade ihre Dichte. Diese Vorstrukturierung wurde schon in der

Beschreibung des Alltags mit Merleau-Ponty, Butler und Waldenfels als Sedimen-

tierung aufgedeckt und als gemeinsamer Ausgangspunkt für das Verstehen des

Sinns der Handlungen der Anderen herausgestellt.

Was bedeutet aberDichte? Dichte bedeutet, dass sich das Tun der Anderen in die

Dinge einschreibt, dass die Gegenstände codiert werden. Wer kann schon sagen,

wer das erste Schreibwerkzeug in der Hand hatte? Aber wenn ich heute meinen

Bleistift in der Hand halte, dann sind in ihm die Ideen und Handlungen implizit

oder explizit eingeschrieben, die zu seiner Produktion geführt haben. Soweit, so

klar; es besteht aber auch die Möglichkeit, diesen sedimentierten Code (die Bedie-

nungsanleitung), der in den Bleistift eingeschrieben ist, zu übercodieren. Die Rede

von Codierung,Übercodierung undDecodierung ermöglicht es an dieser Stelle, die

vage Aussage Sartres, dass sich die Ideen verdichten, detaillierter zu beschreiben.

Warum diese Einschreibung als Dichte bestimmt wird, zeigt sich nämlich beson-

ders gut daran,wie schwer es ist, die Einschreibung (Codierung), die als Sedimente

an den Dingen und dem Verhalten haften, wieder zu verändern. Dieses Überco-

dieren ist der Prozess, in dem ein Bleistift zu meinem bzw. er zu einem speziellen

Gegenstand gemacht wird. Was diesen Verhaltensweisen gemeinsam ist, ist, dass

durch sie eine verändernde Macht ausgeübt wird und man die Sedimentierungen

bestimmt, die bspw. den Stift bis dahin geprägt haben. Man überschreibt also den

Code und strukturiert ihn so um. Der Bleistift wird zum abgenutzten, verlänger-

ten, angekauten etc. Diese Veränderung am Gegenstand verweist auch auf die Art

162 Sartre: Flaubert, Band I, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 181

wie das Erleben der Person ist, die den Bleistift bspw. noch so lange benutzt, dass

eine Verlängerung benutzt werden muss. So verdichte ich aber auch den Code des

Bleistifts und manifestiere damit seinen Sinn als Etwas zum Schreiben, was mir

und Anderen evident erscheint und durchmeinen Gebrauch weiter verfestigt wird.

Neben derMachtausübung derÜbercodierung besteht aber auch die Möglichkeit

der Decodierung: Wie beim Übercodieren der sedimentierte Code im Gegenstand

überschrieben wird, wird der Code beim Decodieren nicht über – sondern vollstän-

dig umgeschrieben.163 Dieser Umgang mit Codes ist schwerer durchzuführen und

noch schwerer selbst zu institutionalisieren, da es nicht einfach ist, die Sedimente

einer Sache abzuschütteln. Bleiben wir beim Stift, so kann ich versuchen, ihn mit

einem gezielten Wurf in die Verkleidung der Zimmerdecke zu werfen. Bleibt er

dort stecken, verliert er seine eingeschriebene Bestimmung als Schreibwerkzeug

und sogar jeden praktischen Bezug. Aufgrund dieses Verlusts kann man behaup-

ten, dass der Stift decodiert wurde, weil sowohl seine tiefgehende Sedimentierung

als Werkzeug dadurch aufgelöst wird, als auch die Art,wie er gehalten werden soll,

um zu schreiben, nicht mehr sinnvoll ausgelesen werden kann. Kurzum: Er kann

nicht mehr dazu benutzt werden, wofür er gedacht und gemacht war, und ist da-

mit decodiert; was nicht heißt, dass er ohne Verwendung oder zerstört wäre, wobei

die Zerstörung sicherlich die umfangreichste Decodierung bedeutete.

DieDecodierung undÜbercodierung sind damit besondere Formenmit etwas um-

zugehen, was SartreWidrigkeitskoeffizient nennt.164 Dieser Begriff findet sich zuerst

inDas Sein und dasNichts und wird von Sartre in seinem späterenWerkDie Kritik der

dialektischen Vernunft um den Begriff der Gegenfinalität erweitert. Sowohl der Wid-

rigkeitskoeffizient als auch die Gegenfinalität beschreiben die Reibung, das Risiko

beim Umgang mit Anderen. Sie sind als Begriffe relational zwischen den Entwürfen

der Menschen und den Problemen bestimmt, die dabei durch und an den Gegen-

ständen und ebenso durch die Anderen auftreten können.165 Dabei ist die Unter-

scheidung der beiden Formen von Reibung so zu treffen, dass der Widrigkeitsko-

effizient direkt aus dem Verhalten entsteht. Wenn ich bspw. versuche einen Baum

zu fällen, dann ist der Koeffizient, des Widerstandes, den ich erfahre, zusammen-

gesetzt aus der Schärfe der Säge oder Axt, der Härte des Holzes, der Herstellung

der Axt durch Andere und der generellen Hilfe Anderer dabei usw. Ob der Baum

aber zu hart ist, die Säge zu stumpf, oder mir niemand hilft, diese Bestimmungen

ergeben sich erst bei dem Versuch ihn zu Fällen, also dem jeweiligen ausgeführten

Verhalten. So kommen in der jeweiligen Handlung direkt Welt und Mensch in ein

Reibungsverhältnis. Bei der Gegenfinalität handelt es sich dagegen um ein indirektes

Verhältnis. Das Beispiel, welches Sartre in der Kritik der dialektischen Vernunft gibt,

163 Vgl.: Deleuze & Guattari: Anti-Ödipus, S. 42ff.

164 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 791.

165 Vgl. ebd. S. 806f. & ders.: Die Kritik der dialektischen Vernunft, S. 240f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Als Andere unter Anderen

ist folgendes: Holzen ganze Generationen von Menschen die Wälder einer Region

ab, bis die Hänge der Berge soweit gerodet sind, dass beim Eintreten eines schwe-

ren Regenfalls Dörfer unter einer Schlammlawine begrabenwerden, so ist die Folge

des Handelns nicht direkt im Fällen eines Baumes zu sehen.166 Die Gegenfinalität

beschreibt also die indirekten, nicht intendierten und auch nicht abzusehenden

Folgen, die eine Handlung haben kann. Dabei ist nicht festgelegt, was unabsehba-

re Folgen sind; dies verändert sich mit jedem Wissen um die Beschaffenheit der

Welt und der anderen Menschen.

Was Sartre in seinen Beschreibungen desWidrigkeitskoeffizienten und der Ge-

genfinalität nur implizit mitbeschreibt, ist, dass sie sich nicht nur im Umgang

mit Dingen zeigen, sondern auch im Umgang mit den Anderen. Um sich dessen

bewusst zu werden, ist die Rückwende auf die Begriffe De- und Übercodieren inso-

fern hilfreich, als sowohl die Reibungen beschrieben werden können, die beim Ver-

such, bestehende soziale Strukturen zu verändern, sie umzuschreiben, entstehen

können, als auch die Tragweite der Reibungsbegriffe im Zwischenmenschlichen zu

bestimmen. Als konkretes Beispiel kann hier der Versuch aufgeführt werden, das

generische Maskulinum in einer Sprache durch Formen zu ersetzen, die »gegen-

dert« sind, sich an alle Menschen, egal welcher Sexualität, richten. Dies stellt den

Versuch dar, eine Sprache zu decodieren, in der eine strukturelle Ausgrenzung be-

stimmter Personengruppen zu einer gefestigten Unterdrückungsstruktur geführt

hat. Die direkten Widerstände gegen diese Sprachänderung (der Widrigkeitskoef-

fizient) sind nun nicht in den Worten selbst eingeschrieben, sondern in den Men-

schen, die diese Sprache verwenden, sie sprechen, sei es durch Unverständnis, das

Verweisen auf die Tradition der Sprache, die dadurch stockende Aussprache. Die

Widerstände lassen sich hier in vielfältigen Formen finden und denken. Sie ver-

weisen auf eine direkte Verantwortung der Sprecher*innen für ihren Umgang mit

der Sprache.

Die Gegenfinalität ist nun aber dasjenige, was den Ausgangspunkt der Deco-

dierung bedeutet. Denn es ist nicht überprüfbar, ob in der Verwendung des gene-

rischen Maskulinums eine Unterdrückungsabsicht vorhanden, oder ob diese das

Abbild einer schon bestehenden unreflektierten Unterdrückung ist, die in einer

stetigen Genese Einzug in die Sprache gefunden hat. Diese Unterdrückungs- bzw.

Ausgrenzungsstruktur der Sprache stellt also eine Gegenfinalität dar, die nun abge-

baut werden soll. Die Verantwortung liegt bei Gegenfinalitäten somit nicht darin,

dass man sie absichtlich hervorgerufen hat, sondern darin, sich ihrer bewusst zu

werden, um diese ungewollte Folge, zum Beispiel des Sprechens oder Schreibens,

nicht zu entwerten, sondern sie anzuerkennen, und im Anschluss daran zu deco-

166 Vgl. Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, S. 173f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 183

dieren.167 Die Decodierung richtet sich also nicht gegen Personen, sondern gegen

soziale Strukturen, die durch die Codes in die Körper eingeschrieben und perfor-

mativ durch Personen verkörpert werden. In der Sprache findet sich jedoch nicht

nur Gegenfinalität in Sinne einer impliziten Struktur, die unterdrückend wirkt.

Ebenso findet sich darin auch der Widrigkeitskoeffizient, eine Überwindung, die

es kostet, die Sprache zu benutzen oder mit Anderen zu sprechen, die die Spra-

che durch Schimpfworte und Beleidigungen schwerer aushaltbar machen. Somit

ist die implizite Unterdrückung in der Sprache ein Beispiel für Gegenfinalität und

die explizite Benutzung von Beleidigungen eines für denWidrigkeitskoeffizienten.

Im Versuch, Dinge oder soziale Strukturen durch De- oder Übercodierung zu

verändern, erschafft man also die neuen Strukturen oder Dinge nur im Ausgang

von den schon bestehenden und sieht sich deshalb mit der Widerständigkeit die-

ser Strukturen und den schon aktiven Gegenfinalitäten, von denen man ausgehen

muss, konfrontiert. Man reibt sich an ihnen ab. So entstehen neue Strukturen, die

nicht völlig von den alten abgelöst werden können und selbst Widerstände direkt

als Koeffizienten oder als Gegenfinalitäten erzeugen.

Die Gegenstände in ihrer sozialen Vorstrukturierung sind, wie es am Beispiel

des Stiftes gezeigt werden konnte, nicht nur durch die Herstellung und Verwen-

dung »auf den Leib zugeschnitten«.168 Sie »schneiden« auch den Leib der Anderen

durch die Codes ihrer Benutzung zu. Der Krampf in der Hand beim Schreiben

bezeugt sowohl die dreistündige Arbeit am Text, darüber hinaus aber auch, wie

sehr sich die Hand dem Schreibwerkzeug anpasst; der Gegenstand leistet »Wider-

stand«.169 Der Code, der im Stift eingeschrieben ist, lässt nur einige bestimmte

Handhabungen zu, um mit ihm zu schreiben. Der Stift selbst hat keinen Anteil

daran, was geschrieben wird, aber er bestimmt die Form der Handhaltung und

wie flüssig die Buchstaben aus der Handbewegung entstehen: Der Stift leistet al-

so direkten Widerstand, wenn man versucht, anders als vorgesehen mit ihm zu

schreiben. Dieser Code der Benutzung ist nun nicht nur durch den*die Produ-

zent*in, Designer*in oder andere aktiv an der Herstellung Beteiligte festgelegt.

167 Auch hier finden sich keine normativen Vorschreibungen. Diese Beschreibung der Macht-

ausübung und der Möglichkeit sich anders zu verhalten, sind Beschreibungen, die einen be-

stimmten Bewusstwerdungsprozess des sozialen Miteinanders darstellen und hier insofern

auch nicht fehlen dürfen, da es das Ziel dieser Arbeit ist, die Anderen als Bedingung unserer

jeweiligen Wirklichkeit auszuweisen.

168 Heidegger Sein und Zeit S. 117.

169 Eine andere Form der Codierung kann die durch die geschriebene und gesprochene Sprache

sein, wobei Sprache hier nicht mit einem Gegenstand gleichgesetzt werden soll, aber die

Ähnlichkeit in der Härte der Zuschneidung ist bemerkenswert, vergegenwärtigt man sich,

wie stark unterdrückende soziale Strukturen wie eine binäre Geschlechtsordnung durch die

Sprache erhalten bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Als Andere unter Anderen

Diese sozialen Strukturen, die den Alltag durchziehen, ließen sich mit Hei-

degger auch als der Bereich des man beschreiben. Die sozialen Strukturen sind

in Form des man personifiziert, es ist »überall dabei, doch so, daß es sich auch

schon immer davongeschlichen hat, wo das »Dasein« auf Entscheidung drängt.

[…] Es kann am leichtesten alles verantworten, weil keiner es ist, der für etwas

einzustehen braucht.«170 Die Strukturen haben keine genau bestimmbare Gruppe

an Verantwortlichen, die die Folgen oder momentanen Gesichter und Formen ih-

res Auftretens geplant hätten und deshalb an ihnen Schuld wären. Die Dichte der

Strukturen entsteht also durch ein – um es mit Butler zu sagen – performatives

Zitieren, eine beständige Wiederholung von Normen, Gesetzen und Zwängen, wie

etwas zu tun ist, oder eben, wie man etwas zu tun hat, aus der sich auch ein Evi-

denzgefühl ihnen gegenüber einstellen kann: »Die Performativität ist demzufolge

kein einmaliger »Akt«, denn sie ist immer die Wiederholung einer oder mehrerer

Normen; und in dem Ausmaß, in dem sie in der Gegenwart einen handlungsähnli-

chen Status erlangt, verschleiert oder verbirgt sie die Konventionen, derenWieder-

holung sie ist.«171 Deshalb ist es aber auch unsinnig, nach den Konstrukteur*innen

der Strukturen zu fragen; sie haben sich im man davon geschlichen, weil wir es

alle sind. Wobei man Heidegger aber genauer fassen muss, ist der letzte Teil des

Zitats, die Frage der Verantwortung. Es wurde zwar gezeigt, dass die Gegenfinali-

tät nicht Ausdruck einer direkten Verantwortung und Schuldzuweisung sein kann,

aber sie ist dennoch kein Leck an Verantwortung. Heideggers Formulierung ist die

negative Möglichkeit, von man zu sprechen, weil es niemand konkret seien kann.

Aber deswegen ist es nicht notwendig niemand. Das man ist ein Teil der sozialen

Strukturen, in denen wir uns alle als Andere vor- und wiederfinden, weswegen die

Verantwortung für die konkrete Form der Gegenfinalität bei uns allen liegt, sei es

bei einem durch Rodung erfolgten Erdrutsch oder wie hier beschrieben, bei einer

unterdrückenden soziale Struktur, wie sie die Sprache selbst sein kann. Dieser Ge-

danke der Verantwortung führt zur Solidarität und wird im nächsten Hauptteil im

Sinnabschnitt mögliche Solidarität als Ausgangspunkt dienen.

In diesemKapitel gab es, wie im letzten Sinnabschnitt deutlich wurde, eine un-

gewöhnliche Mischung verschiedenster Theorieansätze: Es wurden phänomenolo-

gische Sichtweisen mit der feministischenTheorie von Judith Butler, der Beschrei-

bung der Codierungspraxis von Deleuze und Guattari, der Neubeschreibung der

parrhesia von Foucault und der pragmatischenMethode vonWilliam James verbun-

den. Dadurch konnte eine Interpretation der Fokussierung der Anderen vorgelegt

werden, die Folgendes zumAusdruck bringt: In der Fokussierungspraxis der Ande-

ren, in der Sorge und der parrhesia zeigt sich der Alltag als derjenige Ort, an dem

das vielfältige Verhalten der Menschen im Umgang mit den Dingen ein Mehr an

170 Heidegger: Sein und Zeit, S. 127.

171 Butler: Körper von Gewicht, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 185

Sinn erschafft. Die Alltagswelten sind den Anderen deshalb zugänglich, weil diese

in der Alltagswelt einen geteilten Ausgangspunkt erfahren. Man ist in den sozia-

len Strukturen eingebunden, so wie sie in uns eingeschrieben sind. Diese Struktur

macht uns zu Anderen und stellt einen geteilten Ausgangsbereich dar. In diesem

Bereich beziehen wir uns aufeinander in verschiedenen Modi der Sorge. Als deren

funktionale, gelingende Form des gleichwertigen Miteinanders wurde die Praxis

der parrhesia bestimmt, in der man alles Nötige wahr ausspricht, um das eigene

und das Verhalten Anderer in einer konkreten Situation zu verstehen. Diese Be-

schreibung ist eine direkte Fokussierung der Anderen in der Sorge, die durch ein

wahrhaftiges Aussprechen mit ihnen umgeht. Sie wurde durch die indirekte Form

der Fokussierung der Anderen über die Gegenstände, ihre Sedimentierungen und

die sozialen Strukturen komplettiert, wodurch die Reibungskräfte (der Gegenfi-

nalität und des Widrigkeitskoeffizienten) an den Dingen und den Anderen beim

Versuch der Über- oder Decodierung als Veränderung der bestimmenden sozialen

Strukturen beschrieben werden konnten.

Im Horizont mit Anderen

In der Art undWeise wie hier die Beschreibung der Anderen als Andere erfolgt, sol-

len sowohl die Eigenheiten der Anderen als auch die Eigenheit des eigenen Selbst,

für mich und Andere ein*e Andere*r zu sein, verstanden werden. Dies kann nun

nicht nur in einer direkten Fokussierung der Anderen in der Sorge oder der parrhe-

sia erfolgen, sondern die Anderen zeigen sich auch indirekt; bspw. vermittelt über

Gegenstände imHorizont.Die Frage, die in diesemKapitel gestellt wird, ist also die

nach den scheinbar unbeteiligten Anderen. Oder anders formuliert: Wie können

andere Personen, die nicht direkt involviert sind, für das Erleben Anderer wichtig

sein? Ich verweise auf sie aus dem Grund, dass sie zwar unbeteiligt, aber dennoch

anwesend sind. Diese indirekte Anwesenheit ist sowohl über die Gegenstände als

auch durch die möglichen Verhaltensweisen vermittelt. Die unbeteiligten Anderen

im Horizont spielen für uns, genau wie umgekehrt wir für sie, immer auch eine

konstitutive Rolle: Insofern diese vorbeigehenden Anderen ein Potenzial darstellen,

dass sich jemand um uns sorgen könnte, bzw. wir uns um jemanden (Modus 1 und

2 der Sorge) oder wir uns gemeinsam füreinander sorgen (Modus 3).172 Die An-

deren sind die Möglichkeit der Sorge und damit zugleich auch Bedingung ihrer

Wirklichkeit, oder, allgemeiner mit Deleuze gesagt:

[I]n Wirklichkeit ist es eine Struktur, die die ganze Funktionsweise dieser Welt

insgesamt begründet und garantiert. Das kommt daher, daß die zur Beschrei-

172 Vgl. dazu den Abschnitt Die Modi der Sorge dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Als Andere unter Anderen

bung dieser Welt notwendigen Begriffe – Form/Untergrund, Umrisse/Objektein-

heit, Tiefe/Länge, Horizont/[Fokus, P.H.] usw. – leer und unanwendbar blieben,

wenn der Andere nicht da wäre [.]173

Diese allgemeine Bestimmung ist es, die in der vorliegenden Arbeit bis hierhin

plausibel gemacht werden sollte, oder, wie es speziell an dieser Stelle heißt: Ohne

diese Anderen imHorizont als permanenter Spiegel der Darstellung liefe sich auch

ein Konzept der Modi der Sorge in Verbindungmit der parrhesia nicht beschreiben;

denn diejenigen, die nicht aktiv teilhaben, sind zwar noch nicht im Fokus anderer

Verhaltenspraxen involviert, aber sie sind die permanente Möglichkeit im Hori-

zont. Ich zitiere im Anschluss hieran nochmals eine Stelle aus Deleuzes Anhang zu

Logik des Sinns: »[D]er andere ist weder ein Objekt [im] Wahrnehmungsfeld noch

ein Subjekt, das mich wahrnimmt: Er ist […] eine Struktur […], ohne die dieses Feld

[…] nicht so funktionieren würde, wie es funktioniert. […] Doch welches ist diese

Struktur? Es ist die des Möglichen.«174 Weil die Anderen die Struktur der Mög-

lichkeit nicht »nur« für die Wirklichkeit, sondern für alle bewussten Fähigkeiten

verkörpern, kann durch sie auch erst die parrhesia als Praxis bestehen. Aber noch

zwingender ist die Verbindung der parrhesiamit dem Fokus auf die Anderen in ih-

rer Andersheit; sie also als Andere zu erfassen, die bewusst erleben und dabei ihre

Verhaltensweisen aufs Spiel setzen. Denn in der parrhesia spricht bzw. stellt man

freimütig aus/dar, wie es einem ist, während man sich dessen gewahr ist, dass

dies ein Risiko für einen selbst und die Anderen bedeutet: Die parrhesia gibt es nur

dank der Anderen, und die parrhesia lässt die Anderen in ihrer Andersheit zu Wort

kommen und sie werden durch sie als solche gehört.

Es zeigt sich an dieser Stelle, worin eine intensiv erlebte Differenz liegt: nicht

zwischen mir und den Anderen, sondern darin ob wir anwesend oder abwesend, fo-

kussiert oder im Horizont sind: »Der wahre Dualismus liegt in der Struktur ›Ande-

rer‹ im [Erleben, P.H.] und denWirkungen seiner Abwesenheit.«175 Nimmtman al-

so dieThese Deleuzes ernst, so liegt darin eine Dualität, die permanent erlebt wird

und aus Anwesenheit der Anderen bei gleichzeitiger Abwesenheit Anderer entsteht:

Es ist die Dualität zwischen Zwang und Perspektivität. Die Anderen sind entweder

direkt (anwesend) oder indirekt (abwesend) in meinem Fokus, durch mein Verhal-

ten mit ihnen oder mit den Gegenständen, oder sie sind in meinem Horizont an-

bzw. abwesend. Sie stellen somit Möglichkeiten dar, oder ihre völlige Abwesenheit

173 Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 350.

174 Deleuze: Die Logik des Sinns, S. 370.

175 Ebd., S. 372. Im Zitat steht in der ersetzten Stelle »Wahrnehmungsfeld«. Wie im ersten

Hauptteil dieser Arbeit gezeigt werden konnte, ist das Wahrnehmen eine bewusste Fähig-

keit der Menschen untereinander und alle bewussten Fähigkeiten, die im Erleben zusam-

mengefasst sind, teilen das Strukturmerkmal, durch Andere bedingt zu sein. So war dieser

Austausch kein Problem innerhalb dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 187

– sei es durch Isolation oder objektifizierendes Verhalten – erzeugt das Gefühl,

gezwungen zu sein, da keine anderen Perspektiven erscheinen. Auch hier führt

die Frage also zurück zur Identifizierung als unabschließbare Praxis, wenn die Be-

schreibung der Menschen als Andere ernst genommen werden, weil sie die Bedin-

gung unserer Wirklichkeit sind: Ihre Perspektiven konstituieren unser je eigenes

Selbst mit.

Vielheitenmachen! Der folgende Sinnabschnitt dient dazu, an die Ausführungen zur

Identifikation anzuknüpfen, also an die Frage, ob wir mit uns oder jemanden iden-

tisch sein können.Die Antwort, die hier gegebenwerden soll, ist: Nein, dies können

wir nicht.Wir sind Vielheiten. So vermittelt sich aus der Fokussierung der Anderen

ihre An- und Abwesenheit besonders im Horizont, da dort beides zusammenkom-

men kann, ohne dass man die An- oder Abwesenheit von jemandem fokussierte

oder gar thematisierte. Die im Horizont befindlichen Anderen und die Bereiche

der Anderen, die im Horizont liegen, sind die permanente Darstellung unserer

leiblich gebundenen Perspektive hin zu denen Anderer; zu ihren gewohnten, an-

dersartigen und zu ihren fremden Verhaltensweisen, ihrem Denken, Fühlen, kurz:

Darstellungen zu ihrem Erleben. Es ist ein Horizont aus Fassaden, die ihm Kon-

turen geben. Treten diese Anderen aus dem Horizont in den Fokus, wird ihre An-

oder Abwesenheit erst direkt offenbar, man erlebt durch diesen Übergang, dass sie

schon imHorizont waren.Mit diesen erlebten Übergängen assimiliert man die An-

deren jedoch nicht, sie werden im eigenen Erleben nicht zu Gleichen (oder zu mir

selbst). Sie bleiben Andere, so wie man je selbst ein*e Andere*r für Andere ist. Wir

sind und wir bleiben viele, bleiben Ähnliche und Unterschiedene.

An dieser Stelle kann man über das nachfolgendeWaldenfels-Zitat eine Brücke

zurück zum ersten Kapitel dieses Hauptteils schlagen: »Was draußen ist, ist nicht

drinnen, nur so spricht uns Fremdes an.«176 Die Übergänge zwischen den sozialen

Räumen und jene zwischen Horizont und Fokussierung der Fassaden anderer Kör-

per sind erlebbare Wechsel des eigenen und des anderen Verhaltens. Arbeitet man

in einer Bar, ist es ein fundamentaler Unterschied, ob man dort bedient oder als

Gast an einem Tisch sitzt. Man verhält sich anders, die eigene Fassade ist freund-

licher, etwas gespielt freundlich, nicht fröhlich, aber mit nettem Gesicht. Als Gast

hingegen erlaubt man sich in gewissem Maße aktiv darzustellen, dass man heu-

te wenig Lust habe, oder sogar so unzufrieden ist, dass es unfreundlich wirkt. Es

wird in der vorliegenden Arbeit also weiterhin dafür argumentiert, dass Drinnen

und Draußen keine absoluten Grenzen bestimmen, sondern beide Begriffe Teil ei-

ner Bezugnahme auf die Welt sind. Sie geben einen konkreten Raum an: Wo befin-

det sich etwas aus der Perspektive von jemandem. Dies bedeutet aber keineswegs,

dass es zwischen Drinnen und Draußen keinen Unterschied gäbe. Etwas, das von

176 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Als Andere unter Anderen

meiner Perspektive verschieden ist, nehme ich genauso als verschieden wahr, wie

ich die Verschiedenheit und die Andersheit von Gedanken und Verhaltensweisen

durch die Fassade Anderer erlebe. Worauf hier insistiert wird, ist also, dass diese

Unterschiede durch das jeweilige Verhalten, Denken, kurz das Erleben der Fassa-

den dargestellt werden. Sie haben den gleichen Ort, dieselbe Welt als Ausgangs-

punkt, dieselbenGegenstände als Ziel und gemeinsamdie Struktur der Anderen als

Bedingung unserer Wirklichkeit. Deshalb werden die Anderen im Verstehen nicht

gleich gemacht, sondern man wird ihnen als Andere gerecht. Sie werden als Andere

behandelt, wodurch man ihnen eben dadurch gerecht wird, weil sie nur durch ihr

Anderssein oder auch das Fremde erlebbar sind.177 Diese Bedingung der Wirklich-

keit mag im Alltag unter Sedimenten verschüttet sein und deshalb nicht leicht in

den Fokus treten, doch im Horizont ist der Bezug zu Anderen immer beständig.

Die Anderen im Horizont meines Erlebens können also die »Fremden« sein, die

uns ansprechen, die zwar außerhalb meiner Perspektive stehen, weil sie sich an-

ders verhalten, aber die Möglichkeit haben, meine Perspektive zu verschieben, in

den Fokus des Erlebens einzutreten und mit ihnen die Möglichkeit unser Verhältnis

zu Anderen als Bedingung der Wirklichkeit zu bestimmen.

Diese als Fremde und Andere Bezeichneten sind damit nicht notwendig negativ

bestimmt. Die Anderen und die Fremden haben keine Verhaltensweisen, die nicht

mit denselben Gegenständen und den anderen Menschen, zu denen man je selbst

gehört, umgehen müssten. Man erlebt die Welt miteinander. Dieser gemeinsame

Umgang in derselben Welt bedeutet eben auch, auf unterschiedliche Umgangs-

formen zu treffen, zu denen man sich je selbst wieder verhalten muss. Schrecken

einen die Verhaltensweisen ab? Bleiben die Anderen draußen? Geht man auf sie zu,

sie auf einen selbst oder begegnenwir uns imNebeneinander zwischenDrinnen und

Draußen auf der Schwelle? All das sind mögliche Formen, in denen uns die Über-

gänge von Drinnen und Draußen widerfahren: Gerade, weil sich an den Gegen-

ständen und im Umgang miteinander der Raum der vermeintlichen »Privatwelt«

und der der »Fremden« – oder besser, der der anderen Welt – überschneiden, kön-

nen wir füreinander einspringen (Anderen Sorgen abnehmen), einander vorausspringen

(Anderen ihre Sorge direkt spiegeln) und miteinander bzw. gemeinsam stolpern (die

Strukturen bestimmen, unter denen wir leben). Die Anderen sind die Bedingung

für jedes sorgende Verhalten und Erleben.

Dabei eröffnet sich nochmals die Frage danach, woher wir wissen oder erahnen

können, was eine andere Person braucht, worüber wir uns für oder mit ihr sorgen

sollten: denn wovon man nicht ausgehen kann, ist, dass man eine andere Person

völlig verstanden oder »in ihr Inneres« bzw. hinter die Fassade geschaut hätte, denn

dort ist nichts; nichts, was sich nicht auch auf der Fassade darstellte. Unterstützen

kann man diese Aussage mit einer Überlegung von Bernhard Waldenfels, in der

177 Vgl. Bedorf: Andere, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 189

ein Ausgangspunkt aufgezeigt wird, der nicht vereinzelt oder einzeln ist, sondern

eine Vielheit bestimmt:

Es gibt nicht eine Sphäre der Eigenheit und dazu noch eine solche der Fremdheit,

sondern als leibliches Wesen ist jeder selbst für Andere da. Dem entspricht eine

genetische Betrachtungsweise, die ausgeht von einem adualistischen Anfangs-

stadium der »Konfusion« von Ich undWelt, von Ich und Andern und Ich, Welt und

Andere hervorgehen läßt aus einem Prozeß fortschreitender Differenzierung.178

Waldenfels beschreibt in diesem Zitat eine Konfusion von Bereichen, die oft abs-

trakt in eine dualistische Trennung gesetzt werden (Mensch und Welt, Ich und die

Anderen), wodurch er gerade dieser strengen Trennung entgegentritt. Diese Konfu-

sion aus Ichen, Anderen und der Welt, das Konglomerat aus vielem Verschiedenen

ist es, was in der vorliegenden Arbeit bisher funktional als soziale Situation be-

nannt wurde. Aus diesem Grund passt sich das Sprechen von einer Konfusion in

die Beschreibungen meiner Arbeit ein. Wenn also im weiteren Verlauf von einer

sozialen Situation die Rede ist, dann meint dies die Möglichkeit zu einem nicht

hierarchischen Aufeinandertreffen von Anderen unter Anderen in der Welt, zu ei-

ner horizontalen Ordnung (ohne Generäle – wie man mit Deleuze und Guattari

ergänzen könnte).179 Diese horizontale Ordnung ist es, die im Füreinander anvi-

siert werden soll. Denn nicht ein Dualismus steht hier als Ausgangspunkt, sondern

eine erlebte Vielheit von Anderen unter Anderen, von Gegenständen, von Verhal-

tensweisen, von Umgangsformen miteinander und von Sinnen (wie es ist, etwas zu

erleben), die dabei erlebt werden. Diesen Vielheiten in einer Beschreibung völlig

gerecht zu werden, gelingt nicht auf einen Schlag und vermutlich gar nicht, wenn

der Anspruch eine abschließende Definition ist: Es handelt sich um eine bestän-

dig wechselnde Menge und sich abwechselnde Andere, Gegenstände und soziale

Räume.

Es stellt sich somit in dieser Betrachtung eine Sichtweise auf die Wirklichkeit

mit Anderen dar, die an Deleuzes und Guattaris Bestimmung der Vielheit erinnern

kann. Sie schreiben, dass man »[d]as Viele (multiple) [m a c h e n] m u ß […], nicht

dadurch, daß man fortwährend übergeordnete Dimensionen hinzufügt, sondern

im Gegenteil ganz schlicht und einfach in allen Dimensionen, über die man ver-

fügt: jedesmal n-1«.180 Manmacht die Differenzierung also performativ im Erleben

und im Kommunizieren über dieses Erleben. Man macht die Vielheiten, weil sie

und das Erleben immer weniger als die Gesamtheit der Welt sind – denn es sind

erlebte Horizonte und Fokussierungen, die die Darstellungsräume (Fassaden) der

Intentionalität performativ eröffnen, aber nie alles zeigen können: Das bedeutet es,

178 Bernhard Waldenfels: Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, S. 70.

179 Vgl. Deleuze & Guattari: Rhizom, S. 35 & 41.

180 Ebd., S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Als Andere unter Anderen

wenn Deleuze und Guattari und ich hier mit ihnen »n-1« schreiben. Warum sollte

man aber Vielheiten machen? Vielheiten nicht zu verdecken, sondern sie explizit

zumachen, ist das, was in der parrhesia (darstellen wieman erlebt, selbst wenn sich

dies nicht kohärent darstellen lässt, sondern widersprüchlich erscheint) passiert:

Vielheiten explizit machen bedeutet demnach, das Füreinander performativ mit

hervorzubringen.

Im Sprechen über Vielheiten ist deshalb nicht die permanente Rückführung

des Erlebten auf etwas Abstrakteres und stets noch Abstrakteres gemeint. Es ist

als Sprechen die Form einer konkreten Vielheit. Man würde dadurch sonst die An-

bindung des Erlebens an das Konkrete derWelt und an die Anderen verlieren. Viel-

heiten zu machen ist das Blicken auf die konkrete soziale Situation, in der sich die

Anderen, mein Handeln und die Gegenstände erst dann als gesonderte Vielheiten

zeigen, wenn ich sie »abziehe«, wenn man erlebt, wie wir uns unterscheiden.

Die Bestimmung der Vielheit liefert an dieser Stelle ein Instrumentarium zur

Beschreibung der mit Waldenfels aufgezeigten sozialen Situation zwischen einem

Ich, der Welt und den Anderen, in der die Anderen in ihrer Andersheit als Andere

in Erscheinung treten können. Die Welt, in der wir Anderen mit den Gegenstän-

den sind, ist eine Vielheit, die wir miterzeugen und die wir deshalb nur adäquat

beschreiben können, wenn wir an der erlebten Vielheit als Maß festhalten, d.h. we-

der alles umfassende Einheitsprinzipien noch starre Dualismen zur Beschreibung

nutzen. Die Anderen und man selbst erleben die Gefühle, die Gedanken, also das

Erleben der jeweils Anderen durch die Differenz ihrer Fassaden im eigenen Erle-

ben. So kann man die Anderen und sich selbst auf dieselbe Weise beschreiben: als

Andere unter Anderen!

Dadurch kommt man, so scheint es, zu Uneinigkeiten mit den Theorien der

Eigentlichkeit und der Ersten-Person-Autorität. Denn klar ist, dass Gegenstände

wie Grashalme und Bücher sich nicht selbst zumute sind. Versucht man aber, die

Anderen in den Blick zu nehmen, so besagt der Common Sense, sieht man nur die

Oberfläche, die eigentlichen Aspekte der Anderen lägen verborgen. Die These die-

ser Arbeit widerspricht der üblichen Annahme nicht, dass man von Anderen nur

die Oberfläche erlebt, sie wendet sich aber dagegen, dass hinter dem Erlebbaren

noch eine weitere Ebene läge, nur weil Gefühle und Gedanken nicht eindeutig auf

der Oberfläche liegen, sondern als Verkörperung, als Fassade. Deshalb muss man

die Anderen als Vielheiten beschreiben, wenn man ihnen in einer theoretischen

Beschreibung gerecht werden will: Selbst, wenn man Andere als fremd empfin-

det, sollten sie in einer Beschreibung als die Vielheit dargestellt werden, als die

sie erlebt werden. Sonst würde man ihnen die abstrakte Maske des Fremden über-

stülpen, ohne sich auf die Unterschiede in ihrer Vielgesichtigkeit auf der Fassade

einzulassen.

Warum aber ist diese Offenheit in der Beschreibung wichtig? Nimmt man die

hier mit Butler aufgegriffene Theorie der Performativität ernst, dann ist auch jede

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 191

wissenschaftliche Beschreibung daran beteiligt, bestehende Strukturen zu repro-

duzieren. Dies ist der Grund, warum hier bestimmt wird, wie man die Vielhei-

ten, die Andere sein können, beschreibt, um nicht selbst bestehende Strukturen zu

reproduzieren: In einer Beschreibung, die die Formen des Füreinander im Alltag

betonen will, muss deshalb das Füreinander beschrieben werden, aber es bedarf

auch des begrifflichen Rahmens, der dieses Füreinander mitentstehen lässt, oder

zumindest kein Gegeneinander, genauso, wie durch die Beschreibung selbst keine

nur individualistische Perspektive reproduziert werden soll. Diese Überlegungen

schließen sich somit auch folgendem Schluss von Tatjana Schönwälder-Kuntzes

Aufsatz Haben philosophische Methoden politisches Gewicht? an:

Wenn also der »kritische Weg […] allein noch offen« ist, dann lässt er sich aktu-

ell dahingehend ergänzen, dass er neben der Analyse des Status quo immer auch

die eigene Verhaftung und deren Überschreitung in die transformative Dynamik

der Theoriebildung integrieren muss. Wenn Theorie zur Formierung des Gegebe-

nen beiträgt, weil die legitimiert und […] Handeln begründet, dann hat auch die

angewandte Methode politisches Gewicht – weil sie darüber entscheidet, wie frei

gedacht wird, ob die Grenzen der scheinbar unumstößlich Gegebenen gedanklich

überschritten werden.181

Hier wird die Arbeit also durch die Art und Weise, wie versucht wird, das Mit-

einander als Füreinander zu beschreiben, auf sich selbst und auf die eigene Me-

thodik zurückgeworfen, da die Beschreibung als Teil einer Methode – dasWie-wir-

miteinander-Umgehen zu fokussieren – selbst wieder eine Darstellung ist, die eine

bestimmte Form des Miteinanders offenbart. Somit trägt diese Arbeit selbst dazu

bei, zu bestimmen und darzustellen, was sie beschreiben will. Und deshalb kann

man mit Deleuze und Guattari – nicht um es als Gegebenheit zu formulieren, die

man nur einfach aufdecken müsste, sondern als Aufforderung an dieTheoriearbeit

selbst – Folgendes aussagen: »Seid nicht eins oder viele, seid Vielheiten!«182 Ihre

Forderung ist ein Appell daran, weder sich selbst noch die Anderen auf irgendei-

nen Aspekt oder eine bestimmte Menge bei der Beschreibung zu reduzieren und

diese Reduktion dann als Ausgangspunkt für die theoretische Betrachtung alles

Handelns, Denkens oder für das Erleben zu verstehen. Es ist eine Aufgabe für die

Theoriearbeit, die Wandelbarkeit der Menschen und ihrer Fassade mit einzubezie-

hen, sie nicht zu vergessen oder zu verdecken. Die Suche nach einem Quell der Ei-

gentlichkeit, einer Vereinheitlichung der Vielheiten, die durch das Offensichtliche

verdeckt sein soll, endet immer mit einer theoretischen Fokusverengung bei der

Beschreibung der Bedeutung der Anderen und deshalb auch mit einer Fokusver-

engung des eigenen Selbst, die mit Sartre als Unaufrichtigkeit gekennzeichnet wer-

181 Schönwälder-Kuntze: Haben philosophische Methoden politisches Gewicht?, S. 42.

182 Deleuze & Guattari: Rhizom S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Als Andere unter Anderen

den könnte.183 Dieser Punkt wird im Abschnitt Unaufrichtigkeit und parrhesiawieder

aufgegriffen werden.

Nach diesen methodischen Explikationen in der Zusammenführung von Wal-

denfels, Deleuze, Guattari und Sartre soll ein Beispiel dafür gegeben werden, wie

das »Machen von Vielheiten« in der sozialen Situation aus Welt, Anderen und Ich

nicht in eine Reduktion führt, sondern die Andersheit bestehen lässt: In einer Un-

terhaltung sagt jemand etwas, was durch seine Art oder durch seinen Inhalt eine

Verletzung hervorgerufen hat. Auf diese Verletzung kann man nun auf verschie-

dene Weisen reagieren. Ich gehe hier beispielhaft von Wut aus: Es wird also Wut

erlebt, die ein Nicht-einverstanden-Sein mit der verletzenden Aussage ausdrückt;

eine starke Abneigung gegen das Gesagte und die Art, wie es gesagt wurde. An

diesem Punkt ist es nun möglich, sich gegenseitig nicht auf die Wut oder darauf,

dass man verletzt wurde, zu reduzieren: denn die verletzte oder wütende Person

ist nicht nur wütend. Geschieht dies nicht, reduziert man im Gegenteil das Ge-

genüber auf einen einzigen intensiv erlebten Aspekt, man objektiviert die andere

Person und schließt die Vielheit aus. Mit Simone de Beauvoir kann man hier an-

schließend die Position der Person, die die Andere objektiviert, beschreiben:

Wenn der Unterdrücker sich der Forderung seiner eigenen Freiheit bewußt wä-

re, dann müsste er […] von sich selbst aus auf die Unterdrückung verzichten. Aber

er meint es nicht ehrlich: im Namen der Ernsthaftigkeit oder der Leidenschaften,

seines Machtwillens oder seiner Gelüste weigert er sich, seine Vorrechte abzutre-

ten.184

Das Problem, sich gegenseitig nicht auf eine Einzelheit zu reduzieren, ist also eine

Frage dessen, es »ehrlich«, oder, wie es oben bestimmt wurde, wahrhaftig zu mei-

nen und die eigene Position (wie es einem erscheint) darzulegen, ohne die Anderen

dadurch in feste Beschreibungen zu zwängen. Möchte man also die Anderen nicht

reduzieren, jemanden als nur wütend (verletzt) oder, auf die Perspektive der (ab-

sichtlich oder unabsichtlich) verletzenden Person bezogen, nicht nur ausschließlich

verletzend bestimmen, dann geht dies nicht, ohne dabei auf sich selbst und auch

auf die Anderen als Vielheiten zu reagieren.

Sie sind Vielheiten, weil sie frei sind und nicht reduzierbar auf eine bestimm-

te Struktur, von der aus man einander lückenlos erklären könnte. Dieselbe Argu-

mentation kann man auch in einer paradoxeren Form formulieren: Weil wir von

einander widersprechenden sozialen Strukturen determiniert sind, sind wir Viel-

heiten. Dass sich diese Strukturen widersprechen führt aber dazu, dass sie keine

eindeutigen Verhaltensweisen erzwingen können, sondern dass sie selbst auf dem

Spiel stehen. Dieses Auf-dem-Spiel-Stehen ist die Definition von Freiheit, die hier

183 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 120.

184 de Beauvoir: Für eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 193

beschrieben wurde. Ist also eine Verletzung eingetreten, so ist es an der Person, die

die Verletzung verursacht hat, von ihrem Standpunkt abzusehen und die nun wü-

tende Person nicht als unzurechnungsfähige*n Gesprächspartner*in darzustellen.

Es gilt im Gegenteil, der wütenden Person als Andere*r gerecht zu werden, indem

man sowohl bewusst einordnet, dass wütend zu sein eine Reaktion unter anderen

ist, als auch, dass die Person mehr ist als wütend. Umgedreht ist es an der wü-

tenden Person, die Verletzung nicht als alleinigen Ansatz für das weitere Mitein-

ander zu nehmen. Die verletzende Person kann in der Beschreibung weiterhin als

Vielheit gesehen werden. Auf diese Art und Weise würde man sich in einem Kraft-

akt gegenseitig nicht reduzieren.185 Denn die Anderen und sich selbst als Vielheit,

als Andere zu verstehen, ist eine Haltung, die eingenommen werden kann, aber

– und das will ich nicht verdecken – im konkreten Umgang beim Verletztwerden

Kraft und Überwindung kostet: umso mehr, je reduzierender die Verletzung auf

die eigene Andersheit wirkt.186 Was sind aber diese Vielheiten, die sich selbst alte-

rieren? Sie sind die wechselnden Horizonte und Fokussierungen der Fassaden der

Anderen.

Es soll hier aber, um nicht in einen »naiven Humanismus« zu verfallen, nicht

unbeachtet bleiben, dass Verletzungen passieren, die es unmöglich machen, die

verletzende Person nicht auf diese Tat zu reduzieren, und genauso umgekehrt; aus

dem Grund, dass die Verletzung selbst die Freiheit der Anderen absichtlich igno-

riert und damit von Beginn an kein Miteinander gewollt ist. In den Worten de

Beauvoirs lässt sich dies so beschreiben:

Auf die bloße Faktizität seines Daseins reduziert […], von seiner Zukunft getrennt

[…] und derWelt […] beraubt, scheint einMensch nichtmehr zu sein als eine Sache

unter Sachen, die man aus der Gesamtheit der anderen Dinge entfernen kann,

ohne daß seine Abwesenheit irgendeine Spur auf der Erde hinterläßt.187

Damit wird ex negativo aber auch die Möglichkeit aufgezeigt, dass man nicht re-

duktiv miteinander umgehen muss, sondern es eine Form des alltäglichen Um-

gangs im Miteinander darstellen kann, Vielheiten in der sozialen Situation aus Welt,

Anderen und Ich zu machen, die nicht in eine Unaufrichtigkeit führen. Verhält man sich

füreinander, ist dies jedoch auch kein Indikator dafür, dass nicht gerade dieses

Verhalten Anderen »aufstößt«, dass sie sich davon gestört, bedrängt oder ange-

feindet fühlen. Aus diesem Problem kommt man nicht heraus, da jedes Verhalten

185 Vgl. Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 46.

186 Dies soll jedoch nicht heißen, dass in der Reaktion auf die Verletzung keine Wut mitspielen

soll und dass ein wütendes Verhalten nicht selbst eine angemessene Reaktion sein kann.

Denn Wut kann eine sehr angemessene Reaktion auf strukturelle Probleme sein, die sich

wie bspw. Alltagssexismus oder Rassismus immer wiederholen.

187 de Beauvoir: Für eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Als Andere unter Anderen

das Risiko birgt, Anderen zu widersprechen. Die Bestimmungen de Beauvoirs zei-

gen hingegen die extremste Form, in der man die Anderen unter einen Blickpunkt

objektivieren kann. Sie ist das Gegenteil des Umgangs, den ich hier als Ausgangs-

punkt für die Wirklichkeit als Andere unter Anderen beschrieben habe. Ihre Beob-

achtung ist eine Beschreibung von Gleichgültigkeit gegenüber den Anderen, die sie

zu bloßen Objekten macht, wodurch ihnen und damit auch jedem je selbst die An-

dersheit abgesprochen wird. Man versteht die Menschen dann nicht mehr als An-

dere, die auch für sich selbst sind, sondern als starre Gebilde, die auf einen Moment

reduziert werden können. Die Menschen werden zu einer Sache, zu einer reinen

Faktizität mit abgeschlossener Identität degradiert. Diese Reduktion ist das häss-

lichste Gesicht der Unaufrichtigkeit.188 Doch sie bleibt nur ein mögliches Gesicht

und nicht das notwendige Ergebnis davon, jemanden für etwas zu halten. Versteht

man die Anderen als Vielheiten, die in einer sozialen Situation aus Welt, Anderen

und Ich erlebt werden, dann verschwinden die eingangs erwähnten Kategorien der

Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit.

Unaufrichtigkeit und parrhesia Durch die Bestimmung der Menschen als Vielheiten,

die wir sind und erleben, wird die ganze Tragweite des Konzepts des freimütigen

Darstellens, der parrhesia deutlich. Sie ist nicht nur eineMöglichkeit, auszudrücken,

wie es einem geht. Man kann durch sie über Bereiche der Fassaden der Anderen

(jede*n selbst eingeschlossen) sprechen, sie darstellen, die man bisher nicht fokus-

siert erlebt hat oder erleben konnte. Man kann durch das freimütige Darstellen,

wie es für eine*n ist, etwas zu erleben – so trivial es auch erscheint –, etwas über die

Anderen als Andere und sich selbst erfahren. Es ist die aktive Form, etwas explizit

darzustellen. Die parrhesia ermöglicht es deshalb, von der Teilung zwischen Eigent-

lichem und Uneigentlichem abzusehen und die Oberfläche, die Fassade in den Blick

zu nehmen, gerade weil sie expliziert.

Diese Kritik an der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit ähnelt strukturell jener,

die Sartre in Das Sein und das Nichts gegen die Teilung des Bewusstseins in Bewuss-

tes und Unbewusstes ausführt: dass eine Trennung in Bewusstes und Unbewusstes

im Geist dazu führt, dass ein Übergang vom einen zum Anderen nicht mehr als ak-

tiv gedacht werden kann, sondern durch eine nicht beschreibbare Kraft geschehen

muss, die die Menschen eindeutig bestimmen würde.189 Diese Kraft, die für den

Übergang sorgt, erscheint in einer Erklärung sinnvoll, doch sie widerspricht dem,

was erlebt wird oder wie Sartre es schreibt: »[D]ie Erklärung durch Magie [besei-

tigt] nicht die Koexistenz […], zweier kontradiktorischer Strukturen [Bewusstsein

188 Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts S. 159: »Wenn die Unaufrichtigkeit möglich ist, so weil sie

die unmittelbare, ständige Bedrohung jedes Entwurfs des menschlichen Seins ist, weil das

Bewußtsein in seinem Sein ein ständiges Risiko von Unaufrichtigkeit enthält.«

189 Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts S. 124ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 195

und Unbewusstes], die sich gegenseitig implizieren und zerstören.«190 Damit ist

gemeint, dass der Dualismus zwischen Bewussten und Unbewussten sich zwar be-

grifflich anbietet, da das bewusste Erleben auf etwas verweist, was nicht bewusst

ist. Aber – und das ist der entscheidende Punkt – es erscheint nur wegen dieser

Erklärungsform als Kontradiktion: Entweder das Unbewusste beherrscht das Be-

wusste oder das Bewusste kann mit dem Unbewussten nichts zu tun haben. Diese

Problematik entsteht nun nur, weil das Unbewusste in das Bewusstsein »gelegt«

wird, als wäre das Bewusstsein ein Ort. Doch es ist, wie im ersten Hauptteil ge-

zeigt, ein Bezug; ein intentionaler Bezug in der Welt, der keine Teilung erzeugt,

sondern eine Form, in der sich die bewussten Fähigkeiten darstellen.

Die Unaufrichtigkeit – so wie sie in dieser Arbeit verstanden wird – ist dem-

nach keine Teilung, die einen Ort der Eigentlichkeit bedingen würde, sondern sie

ist eine Form, in der man sich zueinander verhält. Zu zeigen sein wird, dass man

Sartres Beschreibung der Unaufrichtigkeit (mauvaise foi) in die hier verwendete Ter-

minologie als eine Fokusfixierung bzw. eineNicht-fokussierung dessen überführen

kann, was im Horizont der eigenen Fassade und der Fassaden anderer liegt.191 Es

lässt sich somit durch folgendes Zitat Sartres an die Beschreibung der mauvaise

foi als Möglichkeit des Miteinander und als Bedingung der sozialen Situation an-

knüpfen: »Die Möglichkeitsbedingung der Unaufrichtigkeit ist, daß die menschli-

che Realität in ihrem unmittelbaren Sein, in der [S]truktur des präreflexiven Co-

gito das ist, was sie nicht ist, und nicht ist, was sie ist.«192 Diese Struktur wurde

hier schon expliziter bestimmt, in der Form, als Andere durch Andere bedingt sein

zu müssen. Man geht jedoch nie völlig in einer Zuschreibung auf, die man erlebt

oder die einem widerfährt. Das ist es, was ich mit der Formulierung meinte, dass

man sich in einer unbestimmten Pluralität von Anderen, die aber notwendig plural

ist, zueinander verhält: Die Unaufrichtigkeit ist kein fester Teil des menschlichen

Bewusstseins. Sie ist eine Form, in der sich das Erleben einer Person dem Erle-

ben einer anderen Person darstellt. Diese Darstellung der mauvaise foi zeigt sich

im Umgang mit Anderen als Fokusfixierung: Die Anderen und man selbst sind für

eine Person, die unaufrichtig erlebt, nur das, als was sie schon erlebt wurden, oder

das, als was sie noch nicht erlebt wurden. Ein Beispiel im Sinne von Butler wäre

wohl Folgendes: Man erlebt sich als Mann, weil man als solcher erzogen wurde,

und reduziert sich und Andere damit auf ein bestehendes Bild von Geschlechtlich-

keit, ohne es zu hinterfragen. Es zeigt sich also, dass die Reduktion der Anderen

oder des eigenen Selbst gerade das ist, was Sartre als Unaufrichtigkeit bestimmt.

190 Ebd., S. 130.

191 Vgl. Ebd., S. 159: In Das Sein und das Nichts verweist Sartre in einer Fußnote darauf, dass die

Authentizität nicht Thema dieses Buches ist und in einem anderen verhandelt werde. Dieses

andereWerk sind die Cahier pour unemoral eine unfertige Ausarbeitung zu einer Existenzphi-

losophischen Moral der Authentizität.

192 Ebd., S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Als Andere unter Anderen

Die von ihm aufgedeckte Doppelstruktur der menschlichen Wirklichkeit, »zu sein

was man nicht ist und nicht zu sein, was man ist«, haben wir weiter oben schon

bei Simone de Beauvoir implizit vorgefunden.193 Nicht umsonst heißt der zitierte

Essay de Beauvoirs Für eine Moral der Doppelsinnigkeit; dort argumentiert sie, und

ich hier mit ihr und Sartre, dafür, dass die Freiheit der Menschen darin besteht,

die je eigenen Perspektiven, die aufs Spiel gesetzt werden, sich gegenseitig zu ver-

gegenwärtigen.

Dies ist die Verbindung zu der Überlegung, die ausgehend von Deleuzes ge-

macht wurde, dass die Anderen die Struktur der Möglichkeit bedeuten. Ob man

sie reduziert, man miteinander für eine Sache handelt, über den nächsten Tag

nachdenkt: die Möglichkeiten, sich so oder so zu verhalten, entstehen in Bezug

auf Andere, ob man sich dessen explizit bewusst ist oder nicht. Implizit sind un-

sere Verhaltensweisen immer Anderen ausgesetzt, und sie wiederum eben diesem

Verhalten.

Auf diesemWeg lässt die Verbindung von Existenzphilosophie in der in Haupt-

teil 1 bestimmten Form (die Existenz geht demWesen voraus,weil wir Andere unse-

rer selbst für Andere sind) und dem deleuzeschen Denken am deutlichsten zeigen:

Wenn Sartre davon spricht, dass wir nicht sind, was wir sind, und sind, was wir

nicht sind, dann bedeutet dies, dass wir für uns selbst jeweils schon Andere sind.

Man ist also nicht, was man ist, weil man sich in Bezug zu Anderen verhält. Das

bedeutet, dass man von den Verhaltensweisen beeinflusst ist, aber auch, dass man

sich anders verhält als sie; man ist also, was man nicht ist, denn das Verhalten, das

man darstellt, ist nicht gänzlich selbstgewählt und nicht völlig determiniert, weil

man sich beständig verändert. Man hat keine feststehende Identität, was nichts an-

ders bedeutet, als dassman sich verändert undman diese Veränderung als Alterität

des eigenen Selbst verstehen muss, die die Möglichkeiten sich zu verändern durch

Andere bedeutet. Damit ist auch in dieser von mir gegebenen Formulierung der

existenzphilosophischen These das Wesen nicht festgelegt, und dies gerade durch

die Bedeutung der Anderen, die hier als Möglichkeitsstruktur des gesamten Erle-

bens und deshalb als Bedingung der Wirklichkeit bestimmt werden konnte.

De Beauvoir beschrieb in einer der zitierten Stellen, dass die unterdrückende

Person nicht ehrlich zu sich selbst ist, wenn sie unterdrückt, gerade weil sie da-

durch die Freiheit der Anderen hintergeht, sich selbst darüber blendet, dass ande-

re Menschen, allem Erleben zum Trotz, nicht frei seien.194 Dieser Verweis auf die

Ehrlichkeit bringt uns zurück zum mit Foucault beschriebenen Konzept der parr-

hesia. Man spricht in der parrhesia etwas aus, in der Form wie es ist; dadurch wird

– ummetaphorisch zu sprechen – Licht in die Falten, Furchen und Schluchten der

Fassade geworfen, die bis dahin verdeckt waren. Es wird der Fokus auf Vielheiten

193 Vgl. ebd. & de Beauvoir: Für eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 82.

194 de Beauvoir: Für eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 197

oder Andersheiten gelenkt, die noch nicht thematisiert erlebt wurden. Auch mit

Sartre lässt sich diese Verbindung zwischen parrhesia und im Horizont verschwin-

denden »Eigenschaften«, Gefühlen etc. ziehen. Er schreibt: »Die Unaufrichtigkeit

ist nur möglich, weil sich die Ehrlichkeit bewußt ist, von Natur aus ihr Ziel zu

verfehlen.«195 Dieses Zitat bedeutet in aller Kürze, dass ehrlich zu sein eine reflexi-

ve Ebene einschließt, nämlich die, dass man nur dann unumstößlich ehrlich sein

könnte, wenn man eine eindeutige Identität hätte. Da dies – wie hier schon mit

Bedorf, Butler, Sartre und de Beauvoir gezeigt wurde – nicht der Fall ist, muss eine

ehrliche Aussage darstellen, was gerade ist, sich aber zugleich bewusst sein, dass

dies nur für den Moment gilt. Die Doppelstruktur der menschlichen Wirklichkeit,

die sich als Alterität durch die soziale Situation darstellt, ermöglicht demnach al-

lererst die Unaufrichtigkeit als Modus der Reduktion des Menschen auf das, was

er gewesen sein soll, oder auf das, was er nicht ist. In der Unaufrichtigkeit verliert

man durch die Setzung eines Fokus auf das Gewesene (sich in einer Situation feige

verhalten zu haben) oder auf das noch nicht Seiende (auch wenn ich jetzt verletzt

bin – ich kann auch wieder nicht verletzt sein) die Anderen als Menschen aus dem

Blick. Man fokussiert entweder, was war oder was wird: Der jeweils andere Modus

befindet sich jedoch immer als Möglichkeit im Horizont, der fokussiert werden

kann. Durch einen unumsichtigen, unaufrichtigen Fokus (den jede*r immer wie-

der haben kann, wenn der Fokus sehr stark ist) verliert man also die im Horizont

befindlichen Teile der Wirklichkeit aus dem Blick.

Die Ehrlichkeit hingegen hat diese Vieldeutigkeit im Blick. Ihr Problem ist es

nun, dass sich der Fokuswechsel nicht vermeiden lässt, da der Wechsel zwischen

Horizont und Fokus immer – wie im ersten Kapitel dieses Hauptteils gezeigt –

an einen zeitlichen Verlauf geknüpft ist. Außerdem lässt sich durch die strukturel-

le Teilung der Intentionalität (in Horizonte mit Fokus und Thema) nie die Gänze,

nie eine echte Totalität in den Blick nehmen, sondern nur die Darstellung der In-

tentionalität als Fassade. D.h., um den Gegensatz deutlich klarzustellen: Selbst,

wenn durch die Darstellung versucht würde, eine Ganzheit auszudrücken, wäre

dies nicht möglich. Ein Abgleich mit der Wirklichkeit wird immer zeigen, dass

es mehr auf der Fassade gibt, als eine totalitäre Bestimmung zeigen könnte. Hier

wiederholt sich die Kritik an der Totalität, die im ersten Hauptteil im Ausgang

von Butler geführt wurde: Total kann etwas nur dann sein, wenn man den Fokus

fest auf eine bestimmte Eigenschaft oder eine Reihe zueinander passender Eigen-

schaften setzt, von der aus sich »Alles« erklären lässt. Was dadurch jedoch nicht

explizit abgebildet werden kann, ist eine sich verändernde Pluralität mit wech-

selnden Verhaltensweisen, die sich widersprechen, sich jedoch nicht ausschließen.

Dadurch lässt sich eine teilweise Reduktion, die wieder revidiert werden muss und

dabei selbst teilweise reduktiv ist, nicht gänzlich vermeiden. Die Struktur, aus der

195 Ebd. S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Als Andere unter Anderen

die Phänomene von Unaufrichtigkeit und parrhesia entstehen, ist dem endlichen

Standpunkt der Anderen als Andere für sich je selbst geschuldet. Sie stellt eine

permanente Möglichkeit zur Unterdrückung genauso wie zur Befreiung dar: Die

Reduktion muss als Reduktion explizit werden, weil unser Selbstbild an die An-

deren als Andere gebunden ist. Diese Möglichkeiten der Selbstbilderzeugung sind

aber solche, bei denen die Freiheit jedes Mal wieder auf dem Spiel steht, wir uns

immer wieder im sozialen Miteinander zueinander verhalten müssen. Es sind also

Möglichkeiten, die mit einem Kraftakt, einem Kampf verbunden sind.

Was kann aber die parrhesia hier in der Diskussion der reduktiv wirkenden

Unaufrichtigkeit »ans Licht bringen«, wenn man freimütig die Wahrheit spricht

und auch in der Ehrlichkeit nicht ohne jegliche Form der Reduktion umhinkommt?

Um dies zu klären, folgt nun ein Zitat Sartres, in dem er das Ziel der Ehrlichkeit,

das gleichzeitig ihr Problem ist, formuliert:

Was ist ihr [der Ehrlichkeit] Ziel? Machen, daß ich mir das eingestehe, was ich

bin, damit ich schließlich mit meinem Sein übereinstimme; also machen, daß ich

nach dem Modus des An-sich bin, was ich nach dem Modus von »Nicht-das-sein-

was-ich-bin« bin. Und ihr Postulat ist, daß ich im Grunde schon nach demModus

des An-sich das bin, was ich zu sein habe. So finden wir am Grund der Ehrlichkeit

ein unaufhörliches Spiel von Spiegeln und Spiegelungen, einen fortwährenden

Übergang von dem Sein, das das ist, was es ist, zu dem Sein, das nicht ist, was es

ist, und, umgekehrt, von dem Sein, das das ist, was es nicht ist, zu dem Sein, das

das ist, was es ist. […] Damit es nämlich eine Ehrlichkeitsintention gibt, muß ich

ursprünglich zugleich das sein und nicht das sein, was ich bin.196

Hier steht in kompakter Formulierung der Ausgangspunkt, den die Untersuchung

der Unaufrichtigkeit in Verbindung mit der parrhesia in der vorliegenden Arbeit

genommen hat: Die parrhesia ist der Spiegel, den man sich selbst vorhält und den

man von Anderen vorgehalten bekommt. In ihr stellt man freimütig dar, wie es für

eine*n ist, dieses oder jenes zu erleben. Dabei setze ich mir selbst und wird mir

durch die Anderen immer wieder eine Art und Weise gesetzt, wie man sein kann

oder soll, also eine Fassade, die reduzierend, nicht jedoch reduktiv ist. Doch ist die

parrhesia nicht nur dieser Spiegel, sondern auch derjenige, der mich das redukti-

ve Moment dieser Darstellung, »wie es für mich ist«, aufzeigen oder erleben lässt.

Die parrhesia ermöglicht es – ohne den Anderen oder mir vorzuwerfen, ich meinte

eigentlich etwas anderes –, mitzuteilen, wie es für eine*n ist, mit ihnen umzuge-

hen, so wie sie es ihnen ermöglicht, einer*m zu sagen, wie es für sie ist. Dadurch

lässt sich dieser Sinnabschnitt wie folgt schließen: Hinter der Doppelstruktur der

menschlichen Wirklichkeit als Andere unter Anderen gibt es nichts Verborgenes,

196 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 199

Eigentliches, sondern in jedem Verhalten liegt alles, was in der Situation erforder-

lich ist, um sich zu verstehen: Die notwendige Verbundenheit mit Anderen ist ein

Horizont aus Fassaden, die eine kontinuierliche und diskontinuierliche Darstel-

lung zeigen.

Leichtigkeit im Umgang miteinander An diesem Punkt zeigt sich also explizit die zeit-

liche Bedingtheit des hier Beschriebenen: Es ist die Kontinuierlichkeit und Dis-

kontinuierlichkeit dessen, wie man etwas erlebt. Diese Möglichkeit der Kontinui-

tät und Diskontinuität wird mir durch die Spiegelung des Verhaltens der Ande-

ren aufgezeigt: Während man bspw. freimütig darstellt, wie es für einen ist, kann

sich genau dies ändern oder verstetigen. Das Sich-in-den-Anderen-und-sich-selbst-als-

Andere*r-freimütig-Spiegeln ist immer an ein Verstreichen von Zeit, an eine spezifi-

sche Dauer und ein Vertrauen gebunden.197 Diese Bewegung kann man mit Henri

Bergson nicht nur inhaltlich, sondern auch sprachlich gut in das hier Beschriebene

einpassen. Auch er spricht in seiner Darstellung der Bewegung vom Horizont und

dem Aufeinandertreffen mit Anderen und Gegenständen, sowie in einer Metapho-

rik der Spiegel:

In demMaße, in demmein Horizont sich weitet, scheinen […] die Bilder, die mich

umgeben […], mir indifferent zu werden. Je mehr ich diesen Horizont verenge,

umso deutlicher staffeln sich [die Anderen, P.H.], die Gegenstände, die er umfaßt,

nach der mehr oder weniger großen Leichtigkeit, mit der mein Körper sie berüh-

ren und bewegen kann. Gleich einem Spiegel werfen sie meinem Körper seinen

möglichen Einfluß zurück, sie ordnen sich nach der zunehmenden oder abneh-

menden Macht meines Körpers.198

Die Leichtigkeit, mit der sich der Horizont verengen oder erweitern kann (bspw.

durch die Bewegung in einer Stadt), bringt die Begriffe des Widrigkeitskoeffizi-

enten (der direkt erfahrenen Schwierigkeit, etwas zu tun) und der Gegenfinalität

(der verzögerten, indirekt durch die Handlung ausgelösten Schwierigkeit) an die-

ser Stelle wieder mit in die Betrachtung des Horizontes ein. Sie wurden als For-

men der Schwierigkeit beschrieben, etwas in derWelt zu verändern. Der Begriff, in

dem Gegenfinalität und Widrigkeitskoeffizienten zusammengeführt werden kön-

nen, ist der der Schwierigkeit. Er gibt den negativen Aufwand an, um etwas in

der Welt zu verändern. Dagegen tritt nun die Leichtigkeit in den Fokus, die an-

gibt, inwieweit mein Körper einen positiven Einfluss auf den Moment der Welt,

zu dem ich mich verhalten muss, ausüben kann, wie gut man die soziale Situation

verändern kann. Die Gegenstände und die Anderen verleihen diesem Begriffspaar

197 Vgl. Andreas Hetzel: Vertrauen als Affekt der radikalen Demokratie in Thomas Bedorf & Kurt

Röttgers (Hg.) Das Politische und die Politik, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 2010, S. 235ff.

198 Henri Bergson:Materie und Gedächtnis, Hamburg Felix Meiner, 2015, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Als Andere unter Anderen

(Schwierigkeit und Leichtigkeit) seine Geltung, weil wir uns mit uns selbst als An-

dere konfrontieren.

Durch die Gegenstände – aber vor allem durch die Anderen – fällt es mir leich-

ter oder schwerer, das von mir oder das von den Anderen im Horizont Liegende

in den Fokus zu nehmen. Leichtigkeit, Widrigkeitskoeffizient und Gegenfinalität

sind Begriffe, mit denen sich das andauernde aufeinander bezogene Verhalten als Spie-

gelkabinett der Anderen strukturell beschreiben lässt. Es offenbart ein Umkippen von

Begriff (Leichtigkeit) zu Begriff (Schwierigkeit) und zurück.

Die zeitliche Bedingung beziehungsweise die Prozesshaftigkeit ist es, auf die

also besonders hingewiesen wird, um den Wechsel zwischen den konkreten Ver-

haltensweisen untereinander nicht unter den Tisch fallen zu lassen. Diese Bestim-

mung der Dauer lässt sich mit Waldenfels ergänzen, wodurch die Verbundenheit

von Vergehendem, Erleben und Zukünftigem folgendermaßen benannt werden

kann: »Da wir unsere Vergangenheit nie völlig hinter uns bringen, ist die Ablösung

nur die Kehrseite einer fortdauernden Verbundenheit.«199 Man ist also nicht nur

die eigene sedimentierte Vergangenheit, sondern auch eine Ablösung von ihr. Hier

tritt die Struktur des Sinns als Verknüpfung von Alltag undMehr wieder hervor: Da

ich beides, Vergangenheit und Zukunft im Modus des Sowohl-als-auch bin, lassen

sich die Menschen jeweils als Andere (als Vielheiten) bestimmen, die andauernd

die alltäglichen sozialen Strukturen wiederholen. Gerade in dieser Wiederholung

istman abermehr als das,wasman einmal war, bzw.wieman sich einmal verhalten

hat. In der Mitte zwischen vergangenen Handlungen und denen, die man vorhat,

liegen jene, die man gerade ausführt. In dieser Zeit liegen die anderen Handlun-

gen und die Handlungen Anderer im Horizont und können mir vor allem durch

das Spiegeln der Anderen offenbar bleiben. Durch sie erlebt man die Leichtigkeit

und die Schwierigkeit, die man hat, wenn man sich in der Welt zu Anderen ver-

hält. Die Anderen können einem helfen, für einen einspringen, einem vorausspringen

und mit einem zusammen stolpern.

Ein Beispiel dafür kann in dem Roman Stiller von Max Frisch gesehen werden.

Sein Hauptcharakter wird durch die ungewollte Rückkehr in seine Heimatmit dem

konfrontiert, was er war, was er getan hat. Die Frage, die sich durch den ganzen

Roman zieht, ist diejenige, ob er wirklich, wahrhaftig Stiller sei, wenn er ehrlich

ist. Diese Frage im Roman steht der Praxis der parrhesia nahe; er soll freimütig

sagen, wer er ist, beschreiben, wie es wahrhaftig war, er zu sein; Forderungen, die

nach Sartre unaufrichtig genannt werden können: denn damit soll sich Stiller ja

gerade auf das festlegen, was er war. Er begegnet diesen auffordernden Fragen mit

der Verneinung, er sei nicht Stiller; er flieht nach vorne in die Zukunft. Dies sind

die zwei Gesichter der Unaufrichtigkeit, wie sie Sartre beschreibt: 1. sich auf das

zurückziehen,wasman ist, heißt, sich von der Idee leiten lassen, die Vergangenheit

199 Waldenfels: Der Spielraum des Verhaltens, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 201

würde uns vollständig determinieren; 2. sich in die Zukunft verrennen, heißt, sich

von der Idee leiten zu lassen, man wäre losgelöst von allem, was man getan hat

und von allem, was Andere getan haben.200 Beide Wege sind, wie oben bestimmt,

Reduktionen dessen,was die Doppelsinnigkeit dermenschlichen Realität bedeutet:

sowohl frei als auch von den Strukturen bedingt zu sein.

Doch die Wiederholung dieser Frage durch die Anderen wirft Stiller immer

mehr und mehr darauf zurück, was in die Weiten des Horizonts seiner Fokussie-

rung gerückt ist. Er beteuert über weite Strecken, nicht Stiller zu sein, sich anders

als er zu verhalten. Die Darstellung der Doppelsinnigkeit ist dabei aber die Be-

sinnung des Hauptcharakters auf die Wiederholung; sowohl die Vergangenheit als

auch die Offenheit, die Ablösung – wie es Waldenfels nannte – wiederholen sich,

je nachdem, auf was man gestoßen wird. Er bekommt die Widerständigkeit und

die Gegenfinalität durch die Anderen zu spüren und erfährt so seine Leichtigkeit:

Wiederholung! Dabei weiß ich: alles hängt davon ab, ob es gelingt, sein Leben

nicht außerhalb der Wiederholung zu erwarten, sondern die Wiederholung, die

ausweglose, aus freiemWillen (trotz Zwang) zu seinem Leben zu machen, indem

man anerkennt: Das bin ich! …Doch immerwieder (auch darin dieWiederholung)

genügt einWort, eine Miene, die mich erschreckt. Eine Landschaft, die mich erin-

nert, und alles in mir ist Flucht, Flucht ohne Hoffnung, irgendwohin zu kommen,

lediglich aus Angst vor Wiederholung.201

Die Angst vor der Wiederholung ist das Ressentiment des bloßen erkennenden

Hinsehens: denn im Horizont der menschlichen Wirklichkeit mit Anderen haben

wir amBeispiel Stillers die paradoxe bzw. partielleWiederholung des Einzigartigen

gefunden, dessen, was er getan hat und was er vorhat. Dies drückt Deleuze in Dif-

ferenz undWiederholung wie folgt aus: »Wiederholen heißt sich verhalten, allerdings

im Verhältnis zu etwas Einzigartigem oder Singulärem, das mit nichts anderem

ähnlich oder äquivalent ist.«202 Die Wiederholung ist das Erleben der Verbunden-

heit mit der Vergangenheit und der Zukunft. Sie ist nicht etwas Allgemeines, son-

dern sie ist die performativeDarstellung dermenschlichenWirklichkeit als Andere,

und für Andere nicht zu sein, was man ist, und zu sein, was man nicht ist.203 Man

ist jemand, der*die sich verändert und wiederholt. In der Wiederholung erleben

wir unsere Wirklichkeit mit Anderen immer mit, sie zu fokussieren bedarf aber,

wie hier gezeigt wurde, der Anderen und der Gegenstände, die den eigenen Blick

auf bestimmte Bereiche der sozialen Situation spiegeln, ihn dadurch leichter oder

schwerer leiten und umleiten können.

200 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 146.

201 Max Frisch, Stiller, Suhrkamp Frankfurt a.M. 2013, S. 69.

202 Gilles Deleuze Differenz undWiederholung, Fink München 1992, S. 15.

203 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Als Andere unter Anderen

Was man aber bei all der Beschreibung nicht vergessen darf, ist, dass die Leich-

tigkeit eine Einheit mit Gegenfinalität und Widrigkeitskoeffizienten bildet. Es ist

eine harte Aufgabe, ein Kampf mit sich selbst, den jede Person führt, sich dieser

Wirklichkeit als Andere unter Anderen bewusst zu sein. Die Schwierigkeit ist nicht

nur, dass man beim freimütigen Sprechen selbst immer zwei reduktive Momente

miteinander verbinden muss, sondern dass man sich gegenseitig darin unterstüt-

zen muss, diese Doppelsinnigkeit hören zu wollen. Die parrhesia ist deshalb eine

optimistische Beschreibungsform des Miteinanders, weil sie darauf vertraut, dass

wir füreinander Interesse haben. Durch sie sollen die negativen Seiten des Mitein-

anderlebens auf keinen Fall verdeckt werden, aber den Fokus nur auf sie zu lenken

würde ebenso ein falsches Bild des Miteinanders erzeugen, da das Negative auf die

Möglichkeit zur parrhesia zeigt. So erfährt auch Stiller dieses »Dilemma«: Es wird

ihm ehrlich gesagt, man verstehe ihn nicht, und er antwortet ehrlich, dass genau

dies der Grund für sein Verhalten sei, alles zu bestreiten. Mit dem folgenden Zi-

tat verlassen wir Stiller und den Roman von Max Frisch wieder, um im weiteren

darüber zu sprechen, wie sich die Leichtigkeit als Ausdruck unseres Einflusses auf

die Umwelt sowie der Widrigkeitskoeffizient und die Gegenfinalität als Einfluss

auf uns nehmen, wie sie sich in einer je schon bestehenden Stimmung darstellen:

»Daß Stimmungen verdorben werden und umschlagen können, sagt nur, daß das

»Dasein« je schon immer gestimmt ist.«204 Dies ist dann nur ein weiterer Aspekt

der Schwierigkeit, sich der menschlichenWirklichkeit als einer sozialen Situation be-

wusst zu sein und diese zu beschreiben. So ist auch Stiller und ebenso sein Anwalt

gestimmt, gestimmt von Unverständnis: »›Ich verstehe Sie nicht‹, sagt mein Ver-

teidiger. ›Das weiß ich‹, sage ich, ›darum bin ich ja genötigt, Herr Doktor, alles zu

bestreiten, was Sie von mir sagen‹.«205

Die Stimmung als Folge der Wiederholung Immer befindenwir uns in dieser Spannung,

die exemplarisch mit Stiller, dem Hauptcharakter aus dem gleichnamigen Roman

von Max Frisch, bildlich gemacht werden konnte. Wir befinden uns als Andere un-

ter Anderen in einer Stimmung; einer erlebten sozialen Situation aus Welt und An-

deren. Ich komme hier wieder auf Heidegger zurück und nehme damit auf das

»Immer-schon-gestimmt-Sein« Bezug. In dieser sozialen Form der Gestimmtheit

wird nicht verschleiert, dass der Grund dieser Gestimmtheit nicht immer klar dar-

in bewusst zu Tage treten muss, was man tut: Wie häufig sind wir, durch das, was

zu tun ist, die Pflichten, in denen sich soziale Strukturen sich äußern, von der

Stimmung und von ihrem Sinn abgelenkt: »Die Befindlichkeit erschließt das Dasein in

seiner Geworfenheit und zunächst und zumeist in der Weise der ausweichenden Abkehr.«206

204 Heidegger: Sein und Zeit, S. 134.

205 Max Frisch, Stiller, S. 330.

206 Heidegger: Sein und Zeit, S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 203

Die Geworfenheit bedeutet hier die unhintergehbare Bedingung dessen, dass wir

zu einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort in der Welt sind, ohne dies

gewählt zu haben. Es geht also – um es zu wiederholen – um Strukturen, die –

bei Heidegger – ontologisch notwendig vorhanden sind, die man aber im Zuge

dieser Arbeit weniger statisch als die sedimentierten Strukturen deuten kann, die

sich im Alltag als die Grundlage der individuellen Sinngebung gezeigt haben. Die

Geworfenheit verweist auf soziale Strukturen und unhintergehbare Bedingungen,

wie den Ort der Geburt. »Weniger statisch« bedeutet dabei, dass sich die sozialen

Strukturen, die in die Leiber eingeschriebenen sind, als Codes betrachtet werden

können, die sich dennoch verändern können. Das ist möglich, weil die sozialen

Strukturen zwar verfestigte Gewohnheiten und Handlungsweisen sind, sich aber

in jeder Anwendung wieder performativ mitformen müssen. Sie sind brüchig, sie

bröckeln auseinander und in andere Formen zusammen.

Diese beständige Umformung der sozialen Strukturen ist ein Gesicht der Wie-

derholung, in dem sich Kontinuität und Diskontinuität – wie mit James bestimmt

– ablesen lassen. Betrachtet man die Gestimmtheit aus dieser Perspektive, dann

sind die Befindlichkeiten nicht länger als Abkehr zu bestimmen, sondern eher –

weniger intensiv – als eine Ablenkung; eine Ablenkung nicht vom Eigentlichen –

dessen Konzeption hier schon mehrfach in Zweifel gezogen wurde –, sondern von

etwas in derWelt, von Anderen oder Gegenständen imHorizont.Die Gestimmthei-

ten stellen sich in Mimik und Gestik der Fassaden sowohl im Fokussierten als auch

im Horizont des Erlebens dar. Positiv formuliert bedeutet dies, dass jede Stim-

mung Anderer uns aus verschiedenen Perspektiven einen Spiegel vorhält, der das

Bild des Befindens in verschiedenen Facetten, die nicht immer zusammenpassen,

wiedergibt. Die Stimmungen geben Sicherheit, sie verwirren, machen betroffen,

und das möglicherweise zur selben Zeit. Diesen Punkt kann man mit Heidegger,

auch in der hier abgeschwächten Form, ein Ausgeliefertsein an die Welt nennen,

welches er wie folgt einführt:

Die Befindlichkeit erschließt nicht nur das »Dasein« in seiner Geworfenheit und

Angewiesenheit auf die mit seinem Sein je schon erschlossene Welt [was hier

Konfusion genannt wurde, P.H.], sie ist selbst die existenziale Seinsart, in der es

sich ständig an die »Welt« ausliefert, sich von ihr angehen läßt, derart daß es ihm

selbst in gewisser Weise ausweicht [abgelenkt wird, P.H.].207

Die hier dargelegte Ausweichbewegung wurde im letzten Sinnabschnitt in der

Form der Unaufrichtigkeit beschrieben, die in Verbindung mit dem freimütigen

Sprechen bzw. Darstellen ohne Rekurs auf etwas Eigentliches die Möglichkeit bildet,

eine Verschiebung des im Horizont Befindlichen in den Fokus zu erreichen. Es

muss an dieser Stelle ein Grundgedanke dieser Arbeit wieder ins Gedächtnis

207 Ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Als Andere unter Anderen

gerufen werden, nämlich dass sich dies alles auf dem Boden des Alltags abspielt:

Dies bedeutet, dass sich im Alltag zeigen lassen muss, wie man sich selbst und die

Anderen sich permanent an die Welt ausliefern. Als Andere stehen wir je selbst in

einer Welt zwischen Anderen und Gegenständen. Wir gehen mit Dingen um, wir

verhalten uns Anderen gegenüber und sie sich uns gegenüber. Sind wir also der

Welt ausgeliefert? Ja, aber damit sind wir nicht allein.

Betrachtet man dazu folgendes Zitat, das Merleau-Ponty aus der Gestaltpsy-

chologie Wolfgang Köhlers aufgreift, dann zeigt sich, wie eine »Auslieferung« bei

ihm schon in der basalsten Wahrnehmung als eine Auslieferung an die Dinge kon-

statiert werden kann: »Unser Wahrnehmungsfeld bildet sich aus ›Dingen‹, und

aus ›Zwischenräumen zwischen Dingen‹.«208 Die Auslieferung an die Welt ist da-

mit schon zu Beginn der phänomenologischen und existenzphilosophischen For-

schung ein bestimmender Faktor. Es ist also nichts Neues aufgezeigt worden. Aber

die Art undWeise, in der es gezeigt worden ist, ist eine radikale Reformulierung auf

Grundlage der Betonung der Andersheit: Die Betonung geht von »Die Dinge glie-

dern unser Erleben« zu »Die Anderen konstituieren unser Erleben, die in die Ge-

genstände eingeschriebenen Strukturen, die Sedimente anderer Verhaltensweisen

in meinem Verhalten, die normierenden Codes, wie man mit etwas umgehen, wie

sich verhalten soll« über. Nach dieser ausführlichen Reformulierung kann man die

Untersuchung der Gestimmtheit folgendermaßen bestimmen: Alles berührt uns

und stimmt uns in dieser oder jener Weise für Andere. So entsteht daraus ein Ge-

flecht, in dem man sich verlieren kann, in dem man sich je selbst an die Welt und

die Anderen ausgeliefert hat und immer schon ausgeliefert ist. Man kann sich je-

doch selbst und seinen im Horizont liegenden Bereichen ebenso ausweichen wie

den Anderen im Horizont und deren Horizontbereichen. Ein Beispiel ist das Ge-

fühl der Unruhe, aus demman Andere übersieht, oder eine Betroffenheit, die einen

auf sich selbst zurückwirft. Dies ist möglich, weil man von den Horizonten der An-

deren und den je eigenen nur indirekt betroffen ist. Man muss sich also umhören

wollen, um sich aktiv in den Horizonten wiederzufinden bzw. die Energie dafür

aufzubringen. Diese Gedanken hält Deleuze in seinem Buch über Spinozas prak-

tische Philosophie fest. Er beschreibt, auf welche Art man sich mit den erlebten

Gegenständen und Anderen verbinden kann:

[D]urch Schnelligkeit und Langsamkeit läßtman sich zwischen die Dinge [und die

AnderenP.H.] gleiten, verbindetman sichmit anderenDingen [undAnderenP.H.]:

man fängt niemals an, man macht niemals reinen Tisch, man schleicht sich ein,

man tritt mitten hinein, man paßt sich Rythmen an oder zwingt sich ihnen auf.209

208 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 35. (Köhler, Gestalt Psychologie, S. 164f. –

zitiert nach ebd. S. 35)

209 Gilles Deleuze: Spinoza – Praktische Philosophie, Berlin: Merve 1988, S 160.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 205

Auch in diesem Zitat lässt sich das Alltägliche finden. Es ist der Raum, in den man

sich nur einschleichen kann. Und das Alltägliche ist auch der Grund dafür, dass man

nicht tabula rasa machen kann. Denn wie hier in der Untersuchung des Sinns ge-

zeigt wurde, ist der Alltag mit Strukturen, Sedimenten und Codes durchzogen.

Diese bilden die Grundlage des Sinns,wie einem etwas erscheint. Es ist diese Asym-

metrie zwischen Vorhandenem und Neuem, die es unmöglich macht, das Alltäg-

liche Moment für Moment isoliert zu betrachten. Es sind die Wiederholungen der

Strukturen, Codes und der daraus resultierenden Sedimentierung, die beschrieben

werden sollen; oder kurz: Die Formen des Miteinanders in den sozialen Strukturen

sind undurchsichtig.

Deleuze benennt dafür zwei Arten, die Wiederholung zu beschreiben, um zu

bestimmen, wie die alltägliche Struktur mit der Individuellen zusammenfällt: »Die

eine ist eine ›nackte‹ Wiederholung, die andere eine bekleidete Wiederholung, die

sich selbst bildet, indem sie sich bekleidet, maskiert, verkleidet. Die eine besteht

aus Exaktheit, die andere entspricht dem Kriterium der Echtheit.«210 Man könnte

hierin die Rückkehr zu einer Theorie der Eigentlichkeit oder Authentizität vermu-

ten, denn das Angeben eines Bereichs als denjenigen, der nach den Kriterien der

Echtheit gemessen werden muss, legt die Vermutung nahe, dieser sei der Kern des

anderen Bereiches. Doch das Sprechen von einer nackten und einer bekleidetenWie-

derholung impliziert etwas anderes: Es impliziert, dass es keine allgemeine und

einheitliche Wiederholung gibt. Sie verläuft immer doppelt und in vielen kleinen

Schritten; einmal bekleidet, nach dem Modus dessen, was besteht, in den sozia-

len Strukturen, Codes, oder – in denWorten Deleuzes –maskiert, verkleidet, oder

auch travestiert. Die andere Form ist dieWiederholung dessen,was wird, was noch

nicht ist, was in dieser bestehenden Verkleidung Neues entsteht. Die erste Form

verläuft kontinuierlich und die zweite ist die Diskontinuität. Damit ist die Echtheit

kein Verweis auf die Eigentlichkeit, denn ich bin, sollte man sich in der Wiederho-

lung beschreiben müssen, sowohl Teil der bekleideten (kontinuierlichen) Wiederho-

lung als auch Teil der anderen, der nackten (diskontinuierlichen). Die Echtheit, von

der Deleuze spricht, ist als ein Gegenpart zur Eindeutigkeit nicht Ausdruck dessen,

dass hinter der Oberfläche etwas anderes liegt, sondern dessen, dass die Oberflä-

che selbst mehr ist, als man ihr zuschreibt. Sie besteht aus Falten und Furchen, die

durch Verhaltenscodes, soziale Strukturen, eben durch Sedimente verkleidet sind,

wodurch sie kontinuierlich wirken. Aber sie bestehen dennoch auf der Oberfläche.

Wo führt diese Beschreibung der Doppelsinnigkeit der Wiederholung hin,

wenn man sich den Ausgang dieser Abschnitte mit Heidegger in der Bestimmung

des Lebens als immer schon Gestimmt-sein vergewissert? Es führt dazu, mehr

sagen zu können, als dass die Menschen immer in einer bestimmten Stimmung

210 Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Als Andere unter Anderen

sind. Es kann dadurch die Differenz und der geteilte Ausgangspunkt für die Stim-

mungen in der Wiederholung des Verhaltens, in der sozialen Situation aus Welt,

Gegenständen und Anderen gezeigt werden. Das, was man meine Gestimmtheit

nennen kann, baut auf der generellen Gestimmtheit der Anderen, ihrer Gestimmt-

heit und ihrem Verhalten in einem – als meinen thematisch bestimmbaren –

Horizont auf. Unsere Fassaden spielen zusammen, stimmen sich ab und zeigen

Verwerfungen zwischen uns auf.

Auch imText vonDeleuze stößtman–nach diesemEinschub –auf diese Asym-

metrie: »Die asymmetrischeWiederholung verbirgt sich in den symmetrischen Zu-

sammenhängen oder Wirkungen; eine Wiederholung von ausgezeichneten Punk-

ten unter der Wiederholung von gewöhnlichen Punkten; und überall das Ande-

re in der Wiederholung des Selben.«211 In der uneindeutigen Wiederholung liegt

damit eine Struktur, die die Gestimmtheit bedingt: Es ist die Notwendigkeit, in

der Wiederholung Verhaltensweisen und Strukturen wieder zu durchlaufen, dabei

selbst diesen Punkt möglicherweise zum ersten Mal zu durchlaufen und ihn im-

mer irgendwann zum ersten Mal durchlaufen zu müssen. Die Wiederholung lässt

sich damit auch bei Deleuze als Performativität des Sozialen darstellen. Beispiel-

haft kann man hier anführen, dass auch meine Eltern schon negative Erfahrungen

in der eigenen Schulzeit gemacht haben, sie vielleicht auf ihr Aussehen reduziert

wurden, auf ihre sportliche Leistung oder generell auf die »Bereitschaft mehr Leis-

tung« zu erbringen als Andere. Diese Zuschreibungen und Erwartungen muss ich

dennoch, oder gerade, weil sie sie auch durchlaufen haben, in Form von eigenen

Entscheidungen, Handlungen und Verletzungen selbst wiederholen, für mich je-

weils zum ersten Mal, für sie in der veränderten Wiederholung ihrer eigenen Ver-

haltensweisen.

In der Wiederholung liegen deshalb sowohl auf der Seite der kontinuierlichen

Wiederholung des Konkreten als auch auf der Seite der nackten der diskontinuier-

lichen Wiederholung schon die Anderen mit in meinem Erleben. Sie sind immer

schon im Horizont meines Erlebens und hier kann mit den letzten zwei Sinnab-

schnitten ergänzt werden: Sie sind die Spiegel, die meine Verhaltensweisen auf

mich zurückverweisen, so wie ich die ihren auf sie, wodurch sich fokussierte und

nicht fokussierte Einflüsse der Anderen als Gestimmtsein Ausdruck verleihen –

denn das, was ich in den Spiegeln erlebe, kann mich erfreuen, mir Mut machen,

mir Unbehagen bereiten, mich zaudern lassen etc.212 Das Gestimmtsein ist damit

innerhalb des Erlebens ein Intensitätszentrum, in dem sich in der Wiederholung der

Strukturen und der Codes die Sedimentierungen weiterbilden, die die je eigene

211 Ebd., S. 43.

212 Vgl. Butler:Das Unbehagen der Geschlechter, S. 7 & Joseph Vogl:Über das Zaudern, Zürich*Berlin

diaphanes, 2008, S. 35ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 207

Stimmung herausfordern oder ermöglichen.213 Intensitätszentrum nenne ich es des-

halb, weil die »Ursprünge« der eigenen Stimmung im Fokus wie imHorizont durch

ein Zusammentreffen mit den Anderen und der Gegenstände in Form der sozialen

Situation erlebt werden.

So kann Merleau-Ponty im Umgang mit den Anderen folgende poetisch anmu-

tende Beschreibung ausführen:

Um den wahrgenommenen Leib [der jeweils Anderen P.H.] herum bildet sich ein

Wirbel, von dem meine Welt angezogen und gleichsam angesaugt wird: und in-

sofern ist sie nicht mehr nur die meine, ist sie nicht mehr nur mir gegenwärtig,

sondern für X gegenwärtig, für jenes andere Verhalten, das sich in ihr abzuzeich-

nen beginnt.214

Der von Merleau-Ponty als Wirbel bezeichnete Sog, der den Leib der Anderen um-

gibt, kann als Bereichmit besonderen Intensitäten verstanden werden.215 Das heißt,

dass durch das Verhalten der Anderen – nicht nur, wenn ich sie fokussiere – ein

Sinn erlebt wird, der einen anzieht oder abstößt. Es ist also mein Leib, der unter

Anderen ist, wodurch ein Bereich gebildet wird, der intensiver erlebt wird, gera-

de weil ein gemeinsames Erleben durch die leibliche Nähe mit Anderen geschieht:

Wir erleben diesen intensiven Bereich unwillkürlich als sinnhaft. Dies passiert des-

halb, weil auch die Verhaltensweisen der Anderen Wiederholungen innerhalb von

bestehenden sozialen Strukturen sind.Das Verhalten läuft nach bestimmten Codes

ab, die aufgrund der geteilten Sedimentierung eine gemeinsame Oberfläche bie-

ten, die – um in derselben Bildsprache zu bleiben – individuelle Furchen und Fal-

ten wirft. Deshalb kann man mit Merleau-Ponty argumentieren, dass das Verhal-

ten von Anderen für Andere gegenwärtig ist. Konkret bedeutet dies: Man ist wü-

tend, verletzt, fröhlich, euphorisch etc. auf eine Weise, in der es auch Andere sein

könnten, aber nicht aus allgemeinen Gründen, sondern durch die Beziehungen zu

Anderen. Man könnte hier nun einwenden, dass nicht in jeder Situation Andere

zugegen sind, die mein Verhalten aktiv mitbestimmen. Doch genau aus diesem

Grund wurde in dem vorliegenden Kapitel der Fokus auf die Anderen im Horizont

gelegt, also auf diejenigen, die nicht direkt aktiv oder anwesend sein müssen. Das

Soziale ist immer vorhanden, auch wenn man alleine am Schreibtisch sitzt und

am eigenen Geschriebenem zweifelt: Warum zweifele ich daran? Weil die Anderen

immer miterlebt werden. Die Darstellung, sei es die eigene oder die einer anderen

Person, steht immer in Bezug zu Anderen, weil sie erlebt werden kann.

Weiterhin muss dann auch mit Merleau-Ponty geschlussfolgert werden, dass

»[e]ine solche [Theorie des Für-Andere-Seins, P.H.] erfordert […], daß schon in der

213 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 472ff.

214 Ebd., S. 405.

215 Deleuze & Guattari: Rhizom, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Als Andere unter Anderen

Weise, in der ich mich selbst sehe, meine Eigenschaft als möglicher ›Anderer‹ sich

vorzeichnet, so wie in meiner Sicht des Anderen schon seine Eigenschaft als Ich

impliziert ist.«216 An dieser Stelle kann also die These, die ein Leitgedanke der bis-

herigen Beschreibung war, durch die Textstellen von Merleau-Ponty und Deleuze

wiederholt werden: Das Erleben ist unser geteilter »Zugang« zueinander, weil es

nicht ohne den Bezug zu Anderen denkbar wäre – die Anderen sind unsere Bedin-

gung der Wirklichkeit.

Damit kann an diesem Punkt auch die Untersuchung der Unaufrichtigkeit mit

einem Fazit versehen werden.Merleau-Ponty versteht – ganz im Sinne Sartres und

de Beauvoirs – die Anderen nicht als Dinge oder als reine Subjekte und baut damit

seine Beschreibung auf der sartreschen auf: »Der Andere-als-Gegenstand ist nur

eine unaufrichtige Modalität des Anderen, so wie die absolute Subjektivität nur

ein abstrakter Begriff von mir selbst ist«217 – und mit der These dieser Arbeit kann

man ergänzen: ein abstrakter Begriff von mir selbst als Andere*r wäre.

Diese Bedingung der menschlichen Wirklichkeit als Andere ihrer selbst un-

ter Anderen ist der Grund dafür, immer schon durch die Anderen gestimmt zu

sein. Diese Stimmung kann deshalb mit Anderen geteilt werden, weil wir in und

durch die Strukturen bedingt sind, die Bedingtheit sich in den Stimmungen nie-

derschlägt und sich in jeder*m niederschlagen kann, die*der diese Strukturen er-

lebt.MitWilliam James kannman diese beiden Abschnitte, in denen dieWiederho-

lung ebenfalls in einer doppelsinnigen Form beschrieben wurde, zusammenfassen.

Das folgende Zitat verweist noch einmal aus einer anderen Richtung auf die Unein-

deutigkeit, in der sich der Alltag wiederholt: »Unsere Erfahrungsfelder haben kei-

ne eindeutigeren Grenzen als unsere Wahrnehmungsfelder. Beide sind stets durch

ein Mehr zerfranst, das sich kontinuierlich entfaltet und durch das jene im fort-

schreitenden Lebensprozeß kontinuierlich ersetzt werden.«218 Die sedimentierten

sozialen Strukturen und Codes wiederholen sich in doppelter Weise, als Festigung

(oder Codierung) dessen, wie etwas schon gemacht wird, und als Überschreitung

(als Übercodierung und Decodierung) des schon Gefestigten in eine neue Form.

Damit wurde hier in einem zerfransten, undurchsichtigen Bereich versucht zu

beschreiben, welche Grundlage und begriffliche Beschreibungsdimension das Im-

mer-schon-gestimmt-Sein habenmuss undwie sich die schon dargelegten Formen

der Fokussierung innerhalb des erlebten Horizontes in der Gestimmtheit wieder-

finden können: Wir sind immer schon gestimmt, weil wir uns nicht nicht wieder-

holen können, weshalb aber diese Wiederholungen als Darstellungen füreinander

erlebbar sind. Wir können auch nicht nicht darstellen.

216 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 508.

217 Ebd. S. 509.

218 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 209

Zwischenbilanz Die Vielheiten, die wir alle als Andere sind, treffen in der sozialen

Situation von Anderen, Ich und Welt aufeinander. Dieses Aufeinandertreffen ist

die Grundlage und die Lösung der Unaufrichtigkeit, die sich aus der menschlichen

Wirklichkeit als Vielheit (»nicht das sein, was man ist ,und das sein, was man nicht

ist«), dem endlichen Standpunkt der Menschen, die sich nicht vollständig in den

Blick nehmen können, und der Begegnung mit Anderen erzeugt. Diesen Teil der

sozialen Situation habe ich hier als Horizonte bezeichnet, in denen wir mit An-

deren sind. Die Horizonte sind nicht nur der Bereich außerhalb der Fokussierung

im Erleben der Welt, die Horizonte sind die Umgebung, die zu jeder Fokussierung

notwendig gehört. Geht es nun um die Beschreibung der Bedeutung der Anderen,

also der Menschen für die Menschen, so kommt diese im Horizont besonders zur

Geltung: Die Anderen sind Spiegel für uns und wir für sie.Wir machen uns gegen-

seitig die Bereiche unseres Erlebens zugänglich, die außerhalb des Fokus liegen,

indem wir freimütig für wahr sprechen und für wahr darstellen, was wir erleben.

Auf Grundlage dieser Beschreibung war es im letzten Sinnabschnitt möglich, aus

dem geteilten Raum, in dem wir uns darstellen, wie es ist, auf die Wiederholung

sozialer Codes einzugehen. Wir treffen in der konkreten Welt aufeinander, wäh-

rend wir unsere Darstellungen in der Wiederholung der Strukturen durch Codes

erschaffen, die zur Veränderung oder Verfestigung der Sedimente führen.

Nach demhier Dargelegtenwird ersichtlich, dass alle hier benutzten Begriffe in

der sozialen Situation, im Konkreten ihren Ausgang nehmen. Sie einzeln zu betrach-

ten kann mit Merleau-Ponty als eine Abstraktion betrachtet werden,219 die nicht

mit einbezieht, dass man immer in unter Anderen ist, dass man nur in sozialen

Situationen existiert.Wir stehen hier also amÜbergang zur Situation und ihrer Be-

schreibung. Als erster Anhaltspunkt soll dafür eine Textpassage von Martin Buber

herangezogen werden, der aus der Textsammlung Das dialogische Prinzip stammt

und auf die Besonderheit der Situation hinweist, die über jene hinausgeht, auf die

mit Merleau-Ponty hingewiesen wurde:

Wer die These annimmt und die Antithese ablehnt, verletzt den Sinn der Situati-

on. Wer eine Synthese zu denken sucht, zerstört den Sinn der Situation. Wer die

Antinomik zu relativieren strebt, hebt den Sinn der Situation auf. […] Der Sinn der

Situation ist, daß sie in all ihrer Antinomik gelebt und nur gelebt und immer wie-

der, immer neu, unvorhersehbar, unvordenkbar, unvorschreibbar gelebt wird.220

Die Situation kann nur erfasst werden, wenn man ihr ihre eigentümliche Viel-

heit, ihre Differenzen zugesteht und genau diese Uneinheitlichkeit, das Leck an

Planbarkeit annimmt. Man muss also sowohl die These als auch die Antithese als

219 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 311.

220 Martin Buber: »Ich und Du« in: ders., Das dialogische Prinzip, Darmstadt: Lambert Schneider

1984, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Als Andere unter Anderen

Setzungen vermeiden oder beide zugleich bestehen lassen, was jene Textstelle mit

der in Hauptteil 1 vorgeschlagenen und bisher ausgeführten plurallektischen Dar-

stellung in Verbindung bringt. Kurz: Während man lebt, bestehen Widersprüche

oder Differenzen. Diese Betonung des Gelebt-werden-Müssens greift das bisher

Geschriebene auf und überführt es in den Begriff der sozialen Situation.Wie diese

Aufforderung ausformuliert werden kann, soll im abschließenden Hauptteil dieser

Arbeit im Hinblick auf eine mögliche Solidarität bestimmt werden. Diese Wider-

sprüche und Differenzen, die im Leben bestehen, werden offenbar durch die An-

deren bedingt, die sie uns darstellen, und somit ist eine erlebte Situation immer

eine soziale Situation.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger

Weltverhältnisse

Zu erleben und erlebt werden zu können wurde in dieser Arbeit als die sich darstel-

lende gemeinsame Struktur der bewussten Fähigkeiten derMenschen beschrieben.

Das heißt, dass sich unser Erleben immer schon für Andere darstellt und dadurch,

dass es von Anderen erlebt werden kann, auch notwendig durch sie beeinflusst

wird: Wir sind als Andere unter Anderen. Damit stellt jedes Erleben die Menschen

mitten unter die Anderen und in die Welt. Dies ist nicht zu verstehen, als wäre es

ein Zugang zur Welt; es ist der Ausgang unserer Weltverhältnisse: Wir sind immer

mit Anderen in derWelt, ohne Ausweg.Diese Ausweglosigkeit, das Ausgeliefertsein

an Andere, klingt nun zuerst unangenehm, da die Begriffe selbst negativ konnotiert

sind, doch es handelt sich nur umdie verkürzte Formulierung der Ergänzungen der

Formeln, die Silvia Stoller für die Phänomenologie und Butlers Philosophie ausge-

führt hat: 1. Man kann nicht nicht erleben. 2. Man kann nicht nicht wiederholen.

Sie wurden hier zusammengeführt, um die Komplexität des banalsten Erlebens

zu verdeutlichen: Man kann nicht nur nicht nicht erleben und nicht nicht wieder-

holen, sondern gerade weil man an diese beiden Punkte gebunden ist, kann man

nicht nicht darstellen, was man erlebt, und noch komplexer; kann man nicht nicht

etwas für Andere darstellen, das von Anderen immer schon beeinflusst ist. Dieser

letzte Teil ist eine Formulierung der Komplexität des Erlebens, wie sie bisher ver-

sucht wurde, zu beschreiben. Ein Ausweg aus dem Sozialen ist also nicht in Sicht,

nicht solange wir (er)leben; und dieser erlebte Bereich des Sozialen lässt sich nicht

ohne Bewegung vorstellen. Wir kommen nie aus dem Miteinander, aber wir wech-

seln die Gegebenheiten, nehmen kleine unscheinbare Abzweigungen, die jede*n

einen anderen Weg einschlagen lassen, oder wir brechen mit dem Gewohnten und

verändern so nicht nur die Richtung, sondern den gesamten Weg. Dies lässt un-

terschiedlicheWeltverhältnisse entstehen, die immer an ein Risiko gebunden sind,

weil wir uns Anderen darstellen müssen und damit den Anderen ausgeliefert sind

wie sie uns. Die bewusste Bereitschaft, mit dieser Form des Risikos umzugehen,

wurde im letzten Hauptteil parrhesia genannt. Diesem Risiko werde ich mich im

Verlauf des letzten Hauptteils als Form, wie man (er)leben kann, widmen. Die parr-

hesia ist somit zwiespältig, da man sie implizit immer wieder im Alltag vorfindet,

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Als Andere unter Anderen

wenn man ehrlich ein Risiko darstellt; um jedoch ein Füreinander zu ermöglichen,

muss sie explizit ausgeübt werden, d.h., während man sich zudem noch dessen

gewahr ist, ein Risiko einzugehen, sich Anderen darzustellen.

Das Risiko als Ereignis Ich muss dazu also noch einmal explizit auf das Konzept der

parrhesia als Ethos zurückkommen. Anlass dazu, von ihm mehr zu erwarten, als

bisher beschrieben wurde (ein Für-wahr-Sprechen/Darstellen zu sein), bietet die

Lektüre von Didier Eribons Buch Gesellschaft als Urteil. Eine der darin vorkommen-

den Bestimmungen seines eigenen Verhaltens bietet mir die Möglichkeit, das Risi-

ko beim Beschreiben der eigenen Wahrhaftigkeit anzugeben und gleichzeitig das

mit Butler angesprochene Problem der Sorge, dass man sich im Sorgen hinter An-

deren verbergen kann, auszuformulieren. Nun also zu Eribons Textstelle:

Ich wollte diese Figur [den Vater] aus meinem Leben entfernen. Sie überlebte in

meinemNachnamen, dermich, ob ich nunwill oder nicht,mitmeiner Familie und

insbesondere mit meinen Brüdern verbindet. (Als ich einmal zu einer Tagung in

einer südfranzösischen Stadt fuhr, in der einer meiner Brüder – ein Automecha-

niker – lebte, erkannte ein Mitarbeiter des Hotels meinen Nachnamen und fragte

mich höflich, ob ich ›mit … verwandt‹ sei. Ohne zu zögern, antwortete ich: ›Nein,

das kann nicht sein!‹ Ich weiß sehr gut, welche Gewalt eine solche Anekdote für

meinen Bruder darstellen muss.)1

In diesem Satz fällt das doppelte Risiko der Personen auf, die wahrhaftig ausspre-

chen, wie etwas für sie ist: Eribon stellt sich selbst seinem Verhalten und gibt es

deshalb unter demRisikowahrhaftig wieder,wodurch jedoch die Verletzungen und

die Gewalthaftigkeit des Verhaltens für einen Anderen erst deutlich erlebbar wer-

den.Manmuss sich beides trauen, es zu sagen und es hören zu wollen; es darzustel-

len und diese erleben zu wollen. Man setzt sich selbst den Anderen aus. Und ich,

der gerade diese Stelle zitiert, ich »verstecke« mich hinter einer parrhesiastischen

Aussage Eribons, um nicht selbst ein Beispiel aus der eigenen Geschichte wieder-

zugeben. Ich benutze ihn – nicht mit böser Absicht –, um seinen Text, seine Aus-

sagen in den Vordergrund zu stellen. Mein Risiko minimiert sich, in dem ich die

Doppelung des Risikos bei den Sprechenden und den Hörenden durch eine andere

Person herausstelle. Und dennoch; aus dem Geflecht mit Anderen komme ich, wie

sich gerade performativ zeigt, nicht einmal beim Denken und Schreiben heraus –

alles, was bisher geschrieben wurde, wurde im Horizont und Fokus der Anderen

geschrieben und ebenfalls das nun Folgende: Diese Wirklichkeit unseres Erlebens

wurde im letzten Hauptteil über Waldenfels Begriff der Konfusion bestimmt und

durch die Beschreibung des Zusammenhangs von Fokussierungen und Erlebens-

horizont der Anderen noch spezifischer als soziale Situation dargestellt. Dabei ist

1 Eribon: Gesellschaft als Urteil, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 213

die soziale Situation keine Einschränkung des zu bestimmenden Gebiets, dieser Be-

griff ist eine Radikalisierung des Beschreibens, denn jede Situation ist notwendig

sozial und könnte ohne diesen Aspekt nicht gedacht werden. Nach Ferdinand Fell-

man kannman zum Ende dieser Arbeit also festhalten, dass der Begriff der sozialen

Situation und der der Alterität – wie sie hier verwendet werden – gelebte Begriffe

sind: »In ihnen findet die geschichtliche Dynamik des Lebens ihre [soziale Wirk-

lichkeit, P.H.].«2 Oder, wie man mit Jakob Brüssermann in einer heideggeresken

Form sagen kann: »Das Sich-so-Gestalten in dieser legt das Sich-Gestaltende nicht

darauf fest, wie es sich in Zukunft gestalten wird, sondern es bleibt ihm vorbe-

halten, sich in kommenden Situationen neu und anders zu gestalten. […] Zum So

des Sich-Gestaltenden gehört im Gegenteil die Mehrdeutigkeit«.3 Gelebt sind die

Begriffe also deshalb, weil sie sich darstellen müssen und dadurch im lebendigen

Wechsel zueinander verhalten. Die Begriffe stehen in Bezug zu Anderen, genau

wie wir als Andere und verändern sich so und laufen Gefahr nicht mehr dieselben

zu sein.

Die Radikalisierung, jede Situation als sozial zu bezeichnen, ist demnach auch

auf das notwendige Risiko bezogen, das jeder Situation innewohnt. Ich möchte

dafür ein Beispiel geben, in dem sich unterschiedlicheWeltverhältnisse darstellen,

und aufzeigen, wie das Risiko – um zur Überschrift dieses Sinnabschnitts Bezug

zu nehmen – als Ereignis wirkt: Nimmt man Eribons Beschreibung ernst, dann

besteht nicht nur in jedem Moment, in dem sich das Erleben darstellt, ein Risiko

sondern das mögliche Risiko kann eintreten und die soziale Situation verändern,

also als Ereignis auftreten. Allein, dass Eribon auf seinen Nachnamen angespro-

chen werden kann und er sich mit ihm in der Welt darstellt, birgt das konkrete

Risiko, mit der eigenen Familie in Verbindung gebracht zu werden und damit ein

bestimmtesWeltverhältnis, eine Sozialisation und eine mögliche Form, bestimmte

Situationen zu erleben. Im Falle Eribons scheinen mehrere Weltverhältnisse auf-

einanderzutreffen: 1. sein Weltverhältnis als homosexueller Intellektueller, der in

Abgrenzung zu seiner Familie steht; 2. dasWeltverhältnis der Familie, die sich in ei-

nem völlig anderen sozialen Milieu befindet und damit auch andere Erlebensmög-

lichkeiten hat (auch wenn in der Familie selbst wiederum unterschiedliche Welt-

verhältnisse zusammentreffen). 3. Das Weltverhältnis des*der Hotelangestellten,

die*der die Frage an Eribon stellt und damit die Verbindung der drei Weltverhält-

nisse in einer Situation schafft. Diese Verbindung verändert die soziale Situation,

in der man sich davor befunden hatte, radikal: Er ist jetzt in »der Stadt seines Bru-

ders«. So kommen wir also zur Veränderung der sozialen Situation zurück: Das

2 Ferdinand Fellmann: Gelebte Philosophie in Deutschland – Denkformen der Lebensweltphänome-

nologie und der kritischen Theorie, Freiburg/München: Karl Alber 1983, S. 19.

3 Jakob Brüssermann: Sein und Situation – Zu den Forderungen einer Ontologie des »ich bin«, Frei-

burg/München: Karl Alber 2017, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Als Andere unter Anderen

beständige Risiko, auf etwas angesprochen, oder durch Mimik und Gestik darauf

verwiesen zu werden, dass ich etwas so oder so getan, bzw. etwas mit dargestellt

habe, was ich nicht beabsichtigt habe (wie die mögliche Zugehörigkeit zur eigenen

Familie und damit zu einer Herkunft und damit verbundenen Verhaltensweisen),

ist somit die Grundlage dafür, zwischen sozialen Situationen hin und her gewor-

fen zu werden, aus einer angenehmen in eine verletzende, in eine peinliche, eine

freudige, eine unerwartet positive etc. Kurz – das Risiko des Miteinander bildet

die Grundlage für Ereignisse, die denWechsel von Situationen zu anderen bestim-

men: »Die unüberschaubare Menge von Risiko- und Gefahrenpotentialen moder-

ner Gesellschaften kann vom einzelnen nicht direkt erfaßt werden. Es müssen so-

zial vermittelte Risikoselektionen erfolgen, die die individuelleWahrnehmung und

Bewältigung strukturieren.«4

Ein an diese Bestimmung anschließendes Beispiel kann folgendes sein: Man

sitzt zusammen mit anderen Menschen an einem Kneipentisch. Man unterhält

sich. Es sind Freunde, Bekannte und Freunde von Bekannten anwesend, die man

noch nicht kennt.Das Gespräch verläuft zuerst sehr locker und im »Smalltalk« lernt

man auch die Stimmen kennen, die von den Anderen gebraucht werden, die man

noch nicht kannte. Die Gespräche separieren sich allmählich in zwei Gruppen und

man ist dochwieder in einemGesprächskreismit den Befreundeten hineingeraten.

Diese Situation, sowohl ihr angenehmer Rahmen, dasThema des Gesprächs (sei es

über Eskapismus in Zeiten des unüberwindbar erscheinenden politischen Systems,

in demman sich nicht wohlfühlt, oder über dieMöglichkeit, in den nächsten Tagen

zusammen in den Garten zu gehen oder Richtung Meer zu fahren), die Blickrich-

tung und das eigene Verhalten (bspw. die Art wie man etwas aussagt) verändern

sich sofort. Der Grund dafür ist folgender Satz: »Wir können uns ja nicht um alle

kümmern, die zu uns kommen.« Dieser Satz erscheint nicht aggressiv, doch er ist

durch die Situation, in der wir uns gerade befinden, wie ein Trigger. Diese Worte

zerreißen die Situation wie ein Geschoss. Ihr Aufprall in allen Ohren lässt sie kip-

pen: aus freundschaftlich wird argwöhnisch, wenig später Ablehnung dieser Art,

sich zur Welt zu verhalten. Das Gespräch setzt sich fort mit der spontanen Fra-

ge aus der bis dato unbeteiligten Gruppe: »Wonach lässt sich entscheiden, um wen

man sich nicht kümmern kann?« undwenig spätermit der Frage: »Warum soll man

sich eigentlich nicht um alle kümmern können, die um Hilfe bitten?«. Durch den

ersten Satz, der weder provozieren noch verärgern wollte, hat sich die Situation so

verändert, dass sich nunmindestens zweiWeltverhältnisse grob gegenüberstehen.

4 Wolfgang Krohn & Georg Krücken: Risiko als Konstruktion und Wirklichkeit – Eine Einführung

in die sozialwissenschaftliche Risikoforschung in, dies. (Hg.): Riskante Technologien: Reflexion und

Regulation – Einführung in die sozialwissenschaftliche Risikoforschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1993, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 215

Ab diesem Punkt gibt es mehrere mögliche Fortgänge der Gesprächssituation,

am eindrücklichsten wird das Risiko, wenn sich die Weltverhältnisse nicht anein-

ander annähern, sondern die Kontrapositionen in den Fokus des Gesprächs rücken.

Dann entsteht ein völlig anderes Gespräch: Der leichte und freundschaftliche Cha-

rakter, mit dem die Meinungen bis dahin ausgetauscht wurden und von einem

Thema zum anderen hin und her fluktuierten, verändert sich. Das Gesagte erzeugt

einen Widerstand, und es ist noch nicht klar, welche Auswirkungen der kurze Ein-

wand und die Erwiderung darauf haben werden. (»Wir können uns ja nicht um alle

kümmern, die zu uns kommen.«/»Warum soll man sich eigentlich nicht um alle

kümmern können, die um Hilfe bitten?«). Es zeigt sich hier das Zusammenspiel

von Gegenfinalität (der gesellschaftlichen Vorstellung, dass man erst etwas leisten

müsse, bevor man Anspruch auf Hilfe hat), Widrigkeitskoeffizienten (die, diesem

widersprechende Ansicht, das Leid, welches gesellschaftlich hervorgerufen wurde,

behoben werden soll, wenn es vermeidbar ist) und Leichtigkeit (das Gespräch, be-

vor es einen Bruch durch das Thema erfahren hat), welches im letzten Hauptteil

schon als Zusammenspiel der Dimensionen der Veränderbarkeit der sozialen Si-

tuation bestimmt wurde. Die Beispielsituation kann also, wenn man jeweils auf

der Meinung beharrt, die man von Beginn an hatte, das Gegenteil der vormaligen

Leichtigkeit werden. Das Gespräch befällt eine Schwere, die sich in lautstarken

Argumenten, einer Eisigkeit beim Sprechen und abwehrenden Sitzhaltungen etc.

darstellen kann. Alle beteiligten Personen sind von diesem Zusammenspiel betrof-

fen und dem Risiko auf mehreren Ebenen ausgesetzt; einerseits dem Risiko, etwas

zu sagen, das auf Widerwillen stößt, andererseits jenem, etwas zu hören, was man

nicht hören will. Man steht auch vor dem Risiko, durch eine noch ausdrücklichere

Formulierung der Thesen das Gespräch mit einem weiteren intensiv erlebten Er-

eignis noch mehr zuzuspitzen, also die Schwere noch mehr zu erhöhen. Aber es

besteht auch die Möglichkeit, das Gespräch wieder in leichtere Bahnen zu lenken

oder es, ohne es zu beabsichtigen, wieder leichter werden zu lassen (bspw. in Form

von Ungezwungenheit).

Zusammenfassen kann man diese Beispiele also dahingehend, dass das Risiko

in jedem Moment des (Er-)Lebens besteht, da man sich selbst und die Verbindung

zu Anderen in jedem Moment darstellt: »Risiken wären demnach ebenso objektiv

wie sozial konstruiert, und dies in einem unauflöslichen Zusammenhang.«5 Das

Risiko besteht somit bei jedem Verhalten: Die Frage, wann das Risiko als Ereignis

erlebt wird, ist eine, die sich nach der Intensität des Erlebten richtet. Man geht

mit allen Verhaltensweisen ein Risiko ein; wann einem*r jedoch das Risiko als Ri-

siko widerfährt, ist eine Frage nach der Situation, in der man sich befindet, und

damit nicht eindeutig vorherzubestimmen, sondern in Abhängigkeit zu Anderen.

5 Ebd., S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Als Andere unter Anderen

Sitze ich in einem Kreis von Personen, die sich im heutigen Sinne als konserva-

tiv verstehen, entsteht kein Bruch mit der Situation, der das Risiko des Gesagten

verdeutlichen würde, wenn ich anmerke, dass nicht alle, die zu uns kommen, hier

Hilfe erwarten sollen, es ist eher der Konsens. Dieses Risiko verdeutlicht sich erst

in einer Situation wie der oben beschriebenen, in der die »konservative« Meinung

nicht dem Konsens entspricht und einer*m erst durch die Äußerungen von An-

deren als eineMeinung widerfährt. Das Risiko ist damit ein Kippphänomen, dass

sich nach der jeweiligen Situation und der Art und Weise des Erlebten richtet. Es

markiert die Grenzen, Brüche und sanften Übergänge zwischen den Situationen.

Wieder mit Brüssermann kann man Folgendes festhalten:

Es gibt einzelne Situationen nur inmitten anderer Situationen, jede Phase des si-

tuativen Prozesses nur unter anderen Phasen, d.h. im Ganzen der Existenz, aus

deren Mitte wir als Situierte nur sprechen können. Genauso existiert der einzelne

Situierte nur unter anderen, sind wir selbst seit dem fernen Anfang unserer je-

weiligen Existenz nur imMiteinander mit den anderen dieser jenige, der wir selbst

sind.6

Mit dem vor demZitat bestimmtem Faktor des Risikos lässt sich in dieser Beschrei-

bung der Sozialität der Situation von Brüssermann angeben, wie der Wechsel be-

schrieben werden kann, den er versucht zu bestimmen, aber nicht eigens ausführt.

Das Risiko markiert den eintretenden oder vergehenden Moment, in dem eine Si-

tuation in eine andere umkippt. Es ist, wie gezeigt wurde, die Grundlage dafür,

den wechselnden Sinn von Situationen zu erleben. Das Umkippen kann aber nicht

nur als Widerfahrnis erlebt werden, sondern man kann es auch aktiv vermeiden,

oder es kann herbeigeführt werden: Dies ist vorrangig eine Frage der Macht – der

sozialen Stellung und der damit einhergehenden Privilegien.

Mit Judith Butler kann man diese Beschreibungen nun folgendermaßen vom

Risiko auf den Begriff der Macht beziehen. Das Risiko, das sich in Bezug zu An-

deren offenbart, hat als Gegenbegriff den der Macht: Die Macht wird hier also als

die Fähigkeit verstanden, eine soziale Situation in der Form zu halten, die man

selbst zur Darstellung der jeweiligen Meinung gewählt hat, und auch über Brüche

hinwegzugehen. Butler bezieht die Machtausübung innerhalb des Miteinanders

nicht nur darauf, was eine Person ausüben kann, sondern auch darauf, wie diese

Ausübung durch Andere immer schon bedingt ist:

Das Subjekt, das sich zugleich in der Position des Adressatenwie des Adressieren-

den befindet und seine Haltungen innerhalb jenes gekreuzten Vektors der Macht

einnimmt, ist nicht nur insofern durch den anderen begründet, als es der Anrede

bedarf, um zu sein. Seine Macht leitet sich zudem von der Struktur der Anrede

6 Brüssermann: Sein und Situation, S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 217

ab, insofern sich diese zugleich als sprachliche Verletzbarkeit und Ausübung der

Sprache bestimmt.7

Man steht also nicht nur durch direkte Bezugnahme in Verbindung zu Anderen,

sondern wechselseitig dadurch, dass diese direkte Bezugnahme wiederum durch

Andere bedingt ist: Sie wird schwieriger, leichter, angenehm, aufreibend etc. Die

Macht Anderer steht also in Relation zur Verletzbarkeit und genau diese Relation

ist das Risiko, das man in jeder Situation eingeht, ob man will oder nicht: Nur

weil es immer risikobehaftet ist, etwas auszusagen, lässt sich das Verhalten der

Anderen als verletzend, Macht ausübend, unbedacht, unterstützend, solidarisch

oder absichtlich beschreiben. Sie können einem beistehen, wodurch die Darstel-

lung leichter wird, oder das Gegenteil bewirken, oder – um nicht nur die aktive

Seite zu betrachten – sie tragen ihren sozialen Status, ihre Privilegien dauerhaft

mit sich und habe so leichteres Spiel bei der Darbietung verschiedener Darstel-

lungen. Diese aktiven und passiven Beschreibungen wiederum sind die Darstel-

lungsformen des Wechsels zwischen Situationen, die man als Ereignis bestimmen

kann.8

In all diesen Darstellungsformen der Verbindung zu Anderen liegt die Vari-

anz zwischen dem Risiko, Andere zu verletzen oder mit Anderen gemeinsam ein

ausgewogenes Füreinander zu erzeugen und dabei vielleicht zu scheitern. In allen

Fällen stehen die Anderen als Grund für die jeweilige Erscheinungsform, in der sich

das Miteinander darstellt. Dieser Bezug wird von Goffman auch auf ein Geschick

bezogen, durch das versucht wird, andere nicht in unangenehme Situationen zu

bringen:

Manmag anerkannte und nicht anerkannte Gründe haben, seine Pflichten als In-

teraktionsteilnehmer zu erfüllen, aber in jedem Fall braucht man die Fähigkeit,

sich schnell und mit Geschick in die Rolle der anderen zu versetzen und sein Ver-

7 Judith Butler:Haß spricht–Zur Politik des Performativen, Frankfurt. a.M.: Suhrkamp 2006, S. 54.

8 Ich werde mich an dieser Stelle nicht auf eine ausführliche Diskussion über die Realität oder

Virtualität des Ereignisses einlassen, da diese Diskussion selbst Anlass für eine eigenstän-

dige Arbeit wäre. Es sei nur so viel gesagt, als dass ich mich gegen die Darstellung des Er-

eignisbegriffs von Alain Badiou richte. Deutlich wird dies an folgender Textstelle: Badiou ist

der Meinung, die Frage nach dem Ereignis und der Situation nur im absoluten Raum der Ma-

thematik klären zu können, wohingegen ich bisher versucht habe zu zeigen, dass man die

soziale Situation miteinander nur verstehen kann, wenn man das konkrete Erleben der Men-

schen mit Anderen beschreibt. Mit dieser Ausklammerung von Badiou verliert man aber ge-

rade den Widerfahrnischarakter des Ereignisses aus dem Blick. Im Erleben selbst, kann es

jedoch nicht einfach unter den sprichwörtlichen Strich fallen. Vgl.: Alain Badiou:Das Sein und

das Ereignis, Zürich/Berlin: diaphanes 2005, S. 19, 27f. & S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Als Andere unter Anderen

halten von der Situation der anderen bestimmen zu lassen, damit sie nicht in Ver-

legenheit gebracht werden.9

Hier wird nochmals deutlicher, inwiefern die Anderen den permanenten Bezugs-

punkt für Andere bilden, entweder implizit oder explizit: Man erlebt Andere und

versteht sie, man reagiert auf sie und sie auf einen selbst. Unter der Bezeichnung

»Fähigkeit« bei Goffmanmuss aber weniger eine aktive Ausübung verstanden wer-

den als vielmehr ein notwendiges Verhalten, dessenman sich vergewissern, auf das

man reflektieren muss, um das Risiko zu erkennen, von dem bisher die Rede war:

Man muss darauf reflektieren, dass man immer vor dem Risiko steht, andere zu

verletzen, Macht auszuüben, verletzbar zu sein, weil man immer in sozialen Si-

tuationen von Anderen bestimmt wird – ob man diese Bestimmtheit reflektiert,

weil man Andere nicht »verlegen machen will«, oder weil man sich generell der

Beziehung zu Anderen bewusst ist, oder auch aus dem Grund, Anderen die eigene

Meinung »schmackhafter« zu machen.

Das hier beschriebene Risiko stellt uns als Andere vor das Problem, den jeweils

Anderen möglicherweise recht geben zu müssen, gegen sie zu verlieren, Gemein-

samkeiten zu finden, sich miteinander zu verständigen, auszuhalten, dass Andere

andere Meinungen haben und noch eine Reihe weiterer Formen, die das Mitein-

ander hervorbringen kann.10 Das Risiko ist also die Beschreibungsdimension der

sozialen Situation, die es erlaubt, das Alltäglichste wie das Extremste zu bestim-

men.11 Es ist das Risiko, sich selbst gegenüber Anderen aufs Spiel zu setzen. Oder,

wie man es mit de Beauvoir, Sartre und Merleau-Ponty sagen kann: Das Risiko er-

wächst aus der Freiheit, sich miteinander zueinander verhalten zu müssen, wäh-

rend diese Verhalten auf dem Spiel steht.

Es wurden im Verlauf dieses Sinnabschnitts zwei Beispiele für die Alltäglich-

keit des Risikos gegeben. Im nächsten Abschnitt werden die Kategorien »absurd«

und »gewohnt« an extremeren Beispielen bestimmt: Albert Camus gibt dafür einen

Einblick in eine Kriegssituation, in der eine hoffnungslos unterlegene Gruppe mit

Messern bewaffnet auf eine Gruppe Maschinengewehre zuläuft. In Kombination

mit den hier gegebenen eher gewohnten Beispielen wird dieses Beispiel für das

Absurde einen Raum eröffnen, der die soziale Situation pragmatisch kategorisier-

bar machen kann. Der nächste Sinnabschnitt wird also an das Kapitel Verstehen,

Funktion, Wahrhaftigkeit anschließen; absurd und gewohnt sind die zwei Seiten der

Wahrhaftigkeit, die Perspektivwechsel und Verständigung nötig und möglich ma-

chen.

9 Erving Goffman: Interaktionsrituale –Über Verhalten in direkter Kommunikation, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1986, S. 127.

10 Vgl. Krohn & Krücken: Risiko als Konstruktion undWirklichkeit, S. 40.

11 Vgl. Butler: Krieg und Affekt, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 219

Absurd & gewohnt, zwei pragmatische Kategorien Ausgehend vom Risiko wurde in die-

ser Arbeit nicht nur, wie eben geschehen, das Widerfahrnis einer Situationsände-

rung (Ereignis) bestimmt, sondern eswird in diesem letztenHauptteil auch explizit

beschrieben, warum es im Verstehen der Anderen nicht um die Kategorisierung in

wahr oder falsch gehen kann: Das Verstehen basiert nach der hier gegebenen Ar-

gumentation auf der Offenheit der Pluralität, die für die Unterschiede zwischen

uns bürgt und somit niemals die Notwendigkeit der Wahrheit erreicht. Diese Of-

fenheit bezeichnet damit aber auch immer das Risiko, jemanden nicht zu verste-

hen; sie*ihn auf eine nur gewohnte Weise zu verstehen, obwohl es anders gemeint

war, oder ihr*ihm eine absurde Position zu unterstellen, obwohl die Meinung oder

das Verhalten völlig gewöhnliche Auswirkungen hat und nur die Darstellungsform

ungewohnt anmutet. Genauso kann es einem jedoch auch geschehen, dass einem

ungewohnt das Verstehen einer anderen Person widerfährt, dass man ihr Verhal-

ten nachvollziehen kann, obwohl es ungewohnt ist; oder, wie es Jens Bonnemann

sehr bildlich in Bezug auf das Widerfahrnis von Gegenständen in der Wahrneh-

mung ausdrückt: »Getroffen werde ich nicht nur von einem Schlangenbiss, son-

dern ebenfalls von der kühlen Brise an einem schwül-warmen Sommertag.«12 Das

Risiko, das durch das Widerfahrnis anderer Weltverhältnisse das Verstehen zum

Missverstehen werden lässt, ist dasselbe, das auch zum Nachvollziehen des Ver-

haltens führen kann. Es erschließt sich aus dem Umgang miteinander und stellt

somit nicht die Notwendigkeit dar, erkannt werden zu müssen, sondern es ist ein

pragmatischer Aushandlungsprozess zwischen den Menschen, den Anderen unter

Anderen in der Welt. Zum »Gelingen« – wie auch immer dies konkret ausgestal-

tet werden soll – gehören immer alle an der Situation beteiligten Personen, wenn

aus dem Miteinander ein Füreinander werden soll, auch wenn dabei die Verant-

wortung für das Gelingen unterschiedlich verteilt sein kann. Jemand, der*die Pri-

vilegien verkörpert, hat sicherlich eine andere Verantwortung als jemand, der*die

jeden Tag mit Prekarität zu kämpfen hat (ein gut verdienender, heterosexueller

und durchsetzungsfähiger Europäer hat sicherlich mehr Verantwortung, Schritte

auf Andere zuzugehen, einfach aus dem Grund, dass Personen mit mehr Privile-

gien mehr Schritte gehen können als solche, die schon auf prekären Boden stehen

und zurecht befürchten, der Boden könnte unter ihnen zusammenbrechen).

Ich werde in diesem Sinnabschnitt also dafür argumentieren, dass für den ge-

samten Bereich des nicht auf das Erkennen gerichteten Erlebens keine Kategori-

sierung aus eben jenem Bereich übertragen werden kann, gerade weil das Risiko

beim nicht erkennenden Erleben plural ist. Es kann nicht auf die binäre Struktur

von wahr und falsch zurückgeführt werden. Ich werde vorschlagen, um das Erle-

ben dennoch klarer beschreiben zu können, mannigfache Facetten des Gewohnten

12 Bonnemann: Das leibliche Widerfahrnis der Wahrnehmung, S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Als Andere unter Anderen

anzunehmen, deren Gewöhnlichkeit immer am Abgrund steht, immer die Mög-

lichkeit hat, sich aus der einen oder anderen Perspektive als absurd darzustellen.13

Für diese Argumentation werden Versatzstücke aus allen Teilen der bisher ge-

gebenen Arbeit zusammengeführt werden, weswegen ich immer wieder in kurzen

Wiederholungen auf die benötigten Teile zurückkommen werde. Außerdem wird

ein Autor zur Sprache kommen, der in der bisherigen Arbeit bei der Betrachtung

des Miteinander-Sterbens als Stichwortgeber aufgetreten ist, der jedoch bei Überle-

gungen zum Absurden nicht unbeachtet bleiben kann. Albert Camus schreibt so-

wohl inDerMythos des Sisyphoswie auch inDerMensch in der Revolte über eben dieses

Phänomen des Absurden. Er geht dabei von der Absurdität des Todes aus, die den

Abgrund darstellt, in den die Gewohnheit des Lebens kippen kann. Jedoch bleibt

das Absurde nicht für den Tod reserviert, was der Begrifflichkeit eine weitere Ver-

wendung ermöglicht, wenn man die Struktur des Absurden bestimmt: Es ist das

Widersprüchliche, dass sich im Gewohnten zeigt. Deshalb kann Camus schreiben:

»Das Absurde hängt ebenso sehr vom Menschen wie von der Welt ab«;14 denn das

Absurde bezieht sich immer auf dieses Verhältnis der Menschen in der Welt, und

man muss im Sinne dieser Arbeit ergänzen: in der Welt mit Anderen. Das Absurde

und damit auch sein Kippphänomen, das Gewohnte, sind Kategorisierungen für

die Relationen, die im Erleben als Komplex auftreten.

Es soll nun zur Verbildlichung erst ein Beispiel von Camus benutzt werden,

um später eines zu geben, das die Bestimmung der Kategorien des Gewohnten

und des Absurden noch genauer ermöglicht: Camus beschreibt, wie am Ende des

letzten Sinnabschnitts schon bemerkt, eine Kriegs- oder zumindest Kampfsitua-

tion: »Wenn ich sehe, wie ein Mann sich mit blanker Waffe auf eine Gruppe von

Maschinengewehren stürzt, dann werde ich seine Tat absurd finden.«15 Diese ex-

treme Beschreibung erscheint mir sofort als evident. Es ist absurd,mit einemMes-

ser auf eine Gruppe – um ein Vielfaches überlegen – zuzustürzen, da es den An-

griff selbst widersprüchlich macht: Man greift an, nicht um damit ein Ziel zu ver-

folgen, sondern man greift in der Gewissheit an, sich selbst in einen Kugelhagel

zu begeben. Was aber ist das Absurde in dieser Situation? Gewöhnlich führt man

Kämpfe, um zu gewinnen, und zumindest mit dem Vertrauen in ein mögliches

13 Warum ist das ungewohnte nicht nur ungewohnt, sondern absurd? Ist Absurdität als Kate-

gorie nicht zu stark oder gar übertrieben? Ähnliche Fragen wurden mir im Hinblick auf die-

sen Abschnitt meiner Arbeit gestellt und ich kann verstehen, dass das Absurde, gerade im

Ausgang von Camus, den Stellenwert einer existenziellen Erfahrung hat. Doch das bedeutet

nicht, dass das Absurde immer nur in einer gewaltigen Situation auftreten kann, sondern ge-

rade, dass das Absurde sich dann zeigt, wenndasGewohnte nicht nur ungewohnt ist, sondern

darüber hinaus das eigene Weltverhältnis hinterfragt und deshalb als absurd erscheint.

14 Camus: Der Mythos des Sisyphos, S. 33f.

15 Ebd. S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 221

Gelingen der Aktion, die nicht notwendig zum eigenen Tod führt. Aber ist es not-

wendig, das Kämpfen in dieser Form zu beschreiben? Nein. Es ist gewohnt. Für

den*die Betrachter*in in Camus Beschreibung ist es also nicht gewohnt, diese Art

des Kampfes in der Gewissheit der Niederlage zu erleben. Es widerspricht dem

eigenen Weltverhältnis und stellt es so in Frage. Eine andere Perspektive kann al-

so diese Beschreibung, kann dieses Verhalten selbst, absurd macht. Sicherlich hält

der Mensch das Messer, wie man ein Messer zum Angriff hält, er läuft in schnel-

lem Tempo, wie man auf eine Gruppe zustürzt, und vielleicht sogar so, als wäre

man nicht allein. Das Absurde daran sind nicht die einzelnen Verhaltensweisen,

die man als Fassade präsentiert bekommt, sondern es ist die gesamte soziale Si-

tuation, in der diese Fassade als Verhalten zur Welt, als Weltverhältnis erlebt wird,

das aus einer Perspektive absurd erscheint, weil es diese in Frage stellt.

Die perspektivische Relativität des Absurden ist nun eine Erweiterung dessen,

was Camus selbst über das Absurde aussagt, obwohl die konsequente Formulie-

rung dessen, was er als absurd bestimmt so, unumgänglich macht, die Perspekti-

vität mit einzubeziehen. Denn das Absurde ist ja gerade keine absolute Wertung,

sondern eine permanenteMöglichkeit: Fürmich erscheint beim Lesen der Textstel-

le bei Camus nicht erst das Zuspringen mit einem Messer auf Maschinengewehre

absurd. Für mich ist das Halten eines Maschinengewehres oder eines Messers zum

Angreifen schon der Moment, in dem ich aus dem herausgeholt werde, was ich für

gewöhnlich halte. Es zeigt sich darin meine Perspektive auf das Verhalten Anderer

und gleichzeitig meine Perspektive für Andere. Ich habe eine Perspektive auf die

Welt, in der das Benutzen von Waffen zwar vorkommt, jedoch so weit von meiner

Lebenswirklichkeit undmeinem (privilegierten)Weltverhältnis entfernt ist, dass es

mir absurd erscheint, sie tatsächlich zu benutzen; oder, wie es in einer Textstelle

von Simone de Beauvoir heißt, die eine Verlautbarung der Akzeptanz der Freiheit

der Anderen darstellt:

[J]ederMensch [braucht] die Freiheit der anderenMenschen, und in gewisserHin-

sicht will er sie auch stets, und wäre er ein Tyrann; er braucht lediglich aufrichtig

die Konsequenzen eines solchen Wollens auf sich zu nehmen. Nur die Freiheit

der anderen verhindert, daß ein jeder von uns in der Absurdität der Geworfenheit

erstarrt.16

Vor allem, wenn man also die Waffe benutzt, wie man sie benutzen soll, nämlich

um Andere zu verletzen (Ausnahmen können wohl Sport oder Jagd sein), sei es

durch Drohungen oder körperliche Gewaltausübung, erscheint dieses Verhalten

absurd, daman die Freiheit der Anderen zu beenden versucht.Dadurchwürdeman

Perspektiven auslöschen, die einen gerade davor bewahren, dass das Gewohnte

nur noch absurd erscheint. So liest es sich schon absurd, wenn man Folgendes

16 de Beauvoir: Für eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Als Andere unter Anderen

formuliert: Die letzte Möglichkeit, Leben zu schützen, war es in diesem Moment,

das Leben Anderer mit Waffengewalt zu nehmen. Es mag das sein, was man erlebt

hat, jedoch bleibt man ohne Rechtfertigung vor dieser Situation stehen.

Im Angesicht dieser Rechtfertigungslosigkeit, dieser Kontingenz, die sich als

Absurdität darstellt und einem*rwiderfährt, sind es also die Anderen, die unsMög-

lichkeiten aufzeigen, nicht an ihr zu verzweifeln. Man kann also nach der Erweite-

rung des Absurden durch die Perspektivität mit Camus Folgendes festhalten: »Das

Absurde ist im Wesentlichen eine Entzweiung. Es ist weder in dem einen noch

in dem anderen der Verglichenen enthalten. Es entsteht durch deren Gegenüber-

stellung.«17 Und diese Gegenüberstellung ist keine reflexive Leistung, sondern sie

ist das Widerfahrnis der sozialen Situation selbst und damit die Darstellung ver-

schiedener Weltverhältnisse durch die Fassade. Das Absurde ist das Gefühl, das

sich einstellt, wenn das Verhalten von Menschen aus einer anderen Perspektive

nicht zu passen scheint. Es zeigt sich in unterschiedlichen Intensitäten und ist in

der Art und Weise, wie man sich zum Absurden und damit zu Anderen verhält,

eine Form, die Intentionalität Anderer zu erleben.

Diese andere Perspektive kann nun die einer anderen Person sein, jedoch auch

die eigene Perspektive, die sich im Laufe der Zeit verändert hat. Eine soziale Situa-

tion als absurd zu erleben, ist damit keine absolute Einschätzung, sondern – wie

man es im Sinne des Sinnabschnitts Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit bestimmen

kann – ein wirkliches Erleben zu einer bestimmten Zeit, das sich über die Zeit än-

dern kann. »Wahrhaftig« bedeutet in diesem Sinne, dass bspw. das Absurde, wenn

ich eine soziale Situation erlebe, die Wirklichkeit meines Erlebens darstellt. Die-

ser Punkt zeigt außerdem auf, warum die Kategorisierung von etwas als absurd

eine pragmatische Kategorisierung ist und das Absurde damit eine pragmatische

Kategorie: Das Absurde drückt ein Nicht-passen aus, was umformuliert bedeutet,

dass es als nicht funktional erscheint. Die Perspektive, aus der ein Weltverhältnis

absurd erscheint, hält dieses Verhalten zur Welt für nicht funktionell. Zugespitzt

könnte man es als aussichtslos, widersprüchlich oder eben als absurd bezeichnen,

sich auf diese Art undWeise zu verhalten. Um auf Camus zurückzukommen, kann

man das Absurde folgendermaßen bestimmen: »Das Absurde in sich selbst ist Wi-

derspruch.«18 Und nun ist es auch explizit, worin dieser Widerspruch besteht: Es

ist der Widerspruch der Weltverhältnisse.

Als anderes Beispiel für das Absurde und die Verbindung zu einem Weltver-

hältnis kann man eine Situation beschreiben, in der eine Person mit einer eher

konservativen Einstellung durch eine oder mehrere Personen mit einer progressi-

ven Idee konfrontiert wird: Man läuft an einem 8.März durch die Straßen undman

17 Camus: Der Mythos des Sisyphos, S. 43.

18 Albert Camus: Der Mensch in der Revolte, Reinbek b.H.: Rowohlt, 2013, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 223

wusste nicht, dass zur selben Zeit eineDemonstration gegen bestehendeUnterdrü-

ckungsverhältnisse und für eine Gleichberechtigung aller Genderformen abläuft.

Einem widerfährt diese Situation also. Die vielen Menschen, die Rufe »Prekaria-

risierte, egal wer ihr seid, steht füreinander ein«, die Transparente, dies alles und

der Grund für die Demonstration erscheinen aus der Perspektive der konservati-

ven Person als absurd, oder das Ziel (die Gleichberechtigung) wird geteilt, aber die

Demonstration und die geforderten Maßnahmen (bspw. Gendern in öffentlichen

Dokumenten) erscheinen als absurde Forderungen, die nicht dazu führen können,

dieses Ziel zu erreichen, da sie ein eigenes Privileg und damit ein verstetigtes Ver-

halten-können-zur-Welt in Frage stellt. In beiden Fällen stehen sich Weltverhält-

nisse gegenüber, die sich in einem bestimmten Verhalten in der Welt mit Anderen

darstellen. In der Art und Weise, sich darzustellen, erzeugen sie gegenüber dem

jeweils anderen Weltverhältnis einen Widerspruch, der als absurd erlebt wird. Das

Gewohnte ist für die eine Gruppe oder die einzelne Person etwas anderes als für

die andere. Je nach Perspektive erscheint das eine als nicht funktional und wider-

spricht damit den eigenen Ansichten,was einem*r dadurch selbst die Aufgabe gibt,

diese andere Position einzuordnen. Kann man dies nicht, erscheint diese Position

als absurd: »Der absurde Mensch dagegen vollzieht diese Nivellierung nicht. Er er-

kennt den Kampf an, verachtet die Vernunft nicht absolut und lässt das Irrationale

zu.«19 Es gibt also einen Unterschied zwischen dem Empfinden, dass etwas absurd

ist – was wie eine Abwertung widerfährt –, und dem Sich-bewusst-sein, dass es

Absurdität gibt, die nicht vollständig durch die Vernunft oder eine andere intellek-

tuelle Technik aufgehoben werden kann: »[Denn] wenn ich die Grenzen der Ver-

nunft anerkenne, leugne ich sie ja nicht, denn ich erkenne ihre relative Macht.«20

Durch diese pragmatische Wendung kann man wieder an Fellmanns Benennung

der »gelebten Begriffe« denken: Sie sind historisch durchdrungen und relativieren

die Vernunft in demselben Maße, wie sie die Irrationalität oder das Chaos relati-

vieren. Keiner der beiden Bereiche kann Absolutheit beanspruchen: »Es soll viel-

mehr die Philosophie von der unerträglichen Bürde der Beantwortung der letzten

Fragen befreien, um sie in den Stand zu versetzen, sich im Reich der vorletzten si-

cherer bewegen zu können.«21 Dieser Bereich der vorletzten Fragen ist der, in dem

die Widersprüchlichkeit akzeptiert wird, die sich aus der Kontingenz ergibt. Diese

Akzeptanz bedeutet, sich dem Absurden und dem Gewohnten als Kippphänome-

nen zu stellen, die unsere Wirklichkeit mit Anderen strukturieren. Die Anderen

widerfahren einander und muten sich so einander zu: Jede*r ist zugleich demWi-

derfahrnis der Anderen ausgesetzt und ist je selbst eine Zumutung für Andere.

19 Camus: Der Mythos des Sisyphos, S. 50.

20 Ebd. 53.

21 Fellmann: Gelebte Philosophie in Deutschland, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Als Andere unter Anderen

Somit sind die Begriffe Widerfahrnis und Zumutung, die ich den Wahrnehmungs-

philosophien von Jens Bonnemann (Widerfahrnis) und LambertWiesing (Zumutung)

entnommen habe, im Sozialen zwei Seiten des Charakters, den jede*r für jede*n

Andere*n darstellt. Wir sind somit füreinander ein Widerspruch, weil sich unsere

Weltverhältnisse wortwörtlich widersprechen. Wir sind füreinander vielfältig: ge-

wohnt, absurd, solidarisch, feindlich, freundlich, nebeneinander, gegeneinander,

wahrhaftig, unaufrichtig, füreinander, sorgend und das alles miteinander. Unsere

Situation ist immer sozial.

Dass das Absurde eine Darstellungsform des Widerspruchs ist, erscheint da-

mit deutlich, doch ein Widerspruch worin? Es ist ein Widerspruch innerhalb der

Gewohnheit, der sich beständig wiederholenden sozialen Strukturen, die dasWelt-

verhältnis als Bezug zu Anderen darstellen. Anhand dieser Überlegung können nun

diejenigen Ausführungen wieder aufgenommen werden, die sich mit der Wieder-

holung, dem Alltag und der Performativität auseinandergesetzt haben. Mit Judith

Butler und Silvia Stoller konnte in dieser Arbeit bereits bestimmt werden, dass Per-

formativität gerade deshalb eine Chance auf Veränderung in den alltäglichen Ge-

wohnheiten bildet, weil die Gewohnheiten instabil sind.22 Was bedeutet dies aber

für das Absurde und das Gewohnte als Kategorien? Wie schon erwähnt, ist das Ab-

surde der Abgrund, vor dem jede gewohnte Verhaltensweise steht: Das Gewohnte

ist nichts, was schon immer war und immer so sein wird, es ist nicht einmal das-

selbe in einer Zeit, an einem Ort. Jede Perspektive auf das Gewohnte zeigt Diffe-

renzen auf und offenbartWidersprüchlichkeiten. Das Gewohnte ist demnach nicht

stabil und unveränderbar, obwohl es sich zu wiederholen scheint. Es ist labil. Diese

Labilität ist der Grund, warum sich das Gewohnte wiederholen muss, da es sonst

aufhörte, gewohnt zu sein. Trinke ich jedenMorgen um 10Uhr Kaffee, dann ist dies

offensichtlich eine Gewohnheit. Doch sie bleibt es nur,wenn ich es wieder undwie-

der mache. Höre ich auf, um 10 Uhr Kaffee zu trinken, oder verlege es, dann hört

die Gewohnheit auf, Gewohnheit zu sein. Das Gewohnte hört jedoch nicht nur auf,

gewohnt zu sein, wenn man es verändert, sondern auch dann, wenn man beginnt,

es genauer zu betrachten: Fokussiere ich mich darauf, wie ich am Laptop schreibe,

wie ich tippe, welche Finger ich dafür benutze, dann erscheinen meine gewohnten

Bewegungen erst unpraktikabel, und je länger ich darüber nachdenke und Abstand

dazu gewinne, erscheinen sie absurd, weil jede Fingerbewegung beginnt zu hin-

terfragen, welchen Grund es für das Schreiben gibt; ist es die Lust am Text oder

ist es die Kompensation für Widerfahrnisse, die aufzuarbeiten man sich sträubt –

sie sind Sedimente von sozialen Situationen. Diese beiden Beschreibungen zeigen,

dass das Absurde und das Gewohnte Hand in Hand gehen. Das Gewohnte ist eine

Perspektive des Absurden und das Absurde ist eine Perspektive des Gewohnten.

22 Vgl. Stoller: Existenz –Differenz –Konstruktion, S. 130. & Butler:DasUnbehagen der Geschlechter,

S. 202.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 225

Verbunden sind sie durch Intensitätsunterschiede wie das Lächerliche, das Unge-

wohnte, das Euphorische, das Glückliche: Diese Formen liegen zwischen den Polen

des Gewohnten und des Absurden, wodurch sie daran teilhaben, wie das Absur-

de oder das Gewohnte erlebt wird. Verläuft etwas so gut, dass es unerwartet zu

einem glücklichen oder euphorischen Moment führt, dann ist das Absurde nicht

negativ. Andersherum kann aber auch das Gewohnte, das ein wiederholtes Glück

ausdrückt, als positiv erlebt werden. Durch diese Abschwächung des Absurden –

wie in dem Beispiel des Schreibens am Laptop – wird es zwar schwerer, eine feste

Grenze zwischen Gewohnten und Absurden zu ziehen, aber es wird möglich, den

Alltag durch mehr Beschreibungsdimensionen sinnvoller in den sozialen Situatio-

nen darzustellen. Die Widersprüche stellen sich also auch dort dar, wo man sie am

wenigsten erwartet; es sind Widersprüche im Gewohnten.

Was ist durch die Kategorien »gewohnt« und »absurd« für diese Arbeit und die

Beschreibung der Anderen und des Selbst als Andere*r gewonnen? Die beiden Ka-

tegorien sind keine, die ich reflexiv urteilend aufstelle, sondern solche, die mir im

Erleben widerfahren. Das bedeutet, dass sie darstellen, wie die Situation und über

sie die Strukturen des Sozialen erlebt werden, in denen man sich befindet. Diese

Aussage kann hier nun präzisiert werden: denn zum einen sagt sie mir etwas über

meine Perspektive,meinWeltverhältnis aus und zum anderen über die Strukturen,

in denen ich mit den Anderen lebe, deren Verhalten mir als absurd oder gewohnt

erscheint. In dem Fall, dass mir mein eigenes Verhalten mit einigem Abstand als

absurd oder doch als gewohnt erscheinen, sagen sie mir zudem durch Andere auch

etwas über mich selbst aus. Dies bedeutet, dass die Anderen und ihrer Perspekti-

ven mir gespiegelt werden und dies nicht neutral, sondern in unzähligen Facetten

des Gewohnten, die je nach Fokus immer auch absurd erscheinen können.

In denwiderfahrenen Kategorien von absurd und gewohnt verstehtman die so-

zialen Strukturen als widersprüchlich und gewöhnlich zugleich: Das Erlebte wird

als komplexe Pluralität aus denWeltverhältnissen Anderer, den sozialen Strukturen

und der eigenen Perspektive immer als gewohnt und absurd erlebt. Diese Komple-

xität des Erlebens ist die kleinste Darstellungsform der These dieser Arbeit, dass

die Anderen unsere Bedingung der Wirklichkeit sind, denn die Absurdität und das

Gewohnte sind ein Kategorisierungspaar im Erleben, weil dieses Erleben durch et-

liche Perspektiven konstituiert (das Einfallstor des Absurden) und durch soziale

Strukturen (die Wiederholung des Gewohnten) bestimmt wird. Man braucht also

keine Abstraktionen oder metaphysischen Hinzunahmen, um das Erlebte als kom-

plex erscheinen zu lassen. Die soziale Situation ist dies immer schon, bevor man

beginnt, sie auf irgendeine Weise zu untersuchen. Gerade diese Komplexität aus

Wiederholung und Perspektivität ist es, die das Ethos der parrhesia als sinnhaftes

Verhalten im Miteinander herausstellt: Im freimütigen Aussagen dessen, wie sich

einer*m die soziale Situation gerade darstellt, liegt eine Beschreibungsdimension

der Wirklichkeit, die sowohl die eigene Gewissheit darüber, wie ich etwas erlebe,

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Als Andere unter Anderen

bestehen lässt, sie jedoch nicht absolut setzt, sondern in Frage stellt und sie aufs

Spiel setzt. Dadurch wird ein Weitergehen von der eigenen Perspektive auf die so-

ziale Situation, zu sozialen Strukturen ermöglicht, die nicht »nur« meine Perspek-

tive betreffen, sondern gerade durch die Bedingtheit des Erlebens von Absurdem

und der Wiederholung des Gewohnten immer die Anderen mit aufzeigt. »Absurd«

und »gewohnt« sind die Dimensionen, in deren Wechsel uns andere Weltverhält-

nisse erscheinen.

Die Bezugnahme auf die parrhesia als Ethos führt direkt in den nächsten Sinn-

abschnitt über, in dem auf die Möglichkeiten der parrhesia zurückgekommen wer-

den soll, die in den Sinnabschnitten über die drei Sorgeformen ausgeführt worden

sind. Es soll jedoch nicht verhehlt werden, dass dieses Ethos nicht notwendiger-

weise in ein unproblematisches Miteinander führt und dass das gemeinsame Stol-

pern über soziale Strukturen nicht immer Besserung erzeugenmuss, sondern dass

gerade die Offenheit und Bezugnahme auf die geteilte soziale Situation zu etwas

führen kann, das man bildlich gesprochen als eine Kälte im Umgang miteinander

beschreiben kann. Dieser Punkt ist möglich, weil gerade das freimütige Für-wahr-

Darstellen eine der offensichtlichsten Darstellungsformen des Risikos ist, das im

ersten Sinnabschnitt dieses Abschlussteils benannt wurde.

Wir Anderen in der sozialen Situation oder der Beginn der Kälte Zu Beginn dieses Sinnab-

schnitts möchte ich folgende Textstelle von Camus zitieren, in der auch in seinen

eigenen Ausführungen die Perspektivität des Absurden implizit benannt wird: »Am

Tage, an dem das Verbrechen sich mit den Hüllen der Unschuld schmückt, wird –

durch eine seltsame, unserer Zeit eigentümliche Verdrehung – von der Unschuld

verlangt, sich zu rechtfertigen.«23 Innerhalb dieser Textstelle wird das Risiko der

parrhesia offenbar, da man irgendein Weltverhältnis zuerst als unschuldig darstel-

len muss, ob es nun das eigene oder ein anderes ist. Alles, was im Namen der

Unschuld geschieht, steht damit in Frage. Es gibt kein unhintergehbares Diktum,

wonach sich das Unschuldige vom Schuldigen trennen lässt: Im Zusammenspiel

von Gewohnheit und Absurdität stellen wir uns für Andere dar und sie sich für

uns. Wir stehen also als Andere vor, neben und mit Anderen zusammen in sozia-

len Situationen und setzen uns gegenseitig dem Risiko aus, beurteilt zu werden

und zu beurteilen, was bspw. unschuldig ist und was nicht. (Damit ist hier nicht

nur eine rechtliche Beurteilung gemeint, sondern die alltägliche Beurteilung des

Verhaltens der Anderen zur Welt und zu Anderen.) Die Überbrückung dieser Dar-

stellungen, die nicht nach der Schuld der einzelnen Anderen fragt, sondern nach

der sozialen Situation und den sozialen Strukturen, wird eben durch das Ethos der

parrhesia ermöglicht. Dies geschieht in der Form, die soziale Situationmit Anderen

so zur Darstellung zu bringen, wie man sie erlebt hat, wodurch den Anderen nicht

23 Camus: Der Mensch in der Revolte, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 227

nur implizit oder explizit durch meine Fassade präsentiert wird, wie es für mich

ist. Es wird explizit zur Sprache gebracht und dadurch auch explizit beantwortbar

und diskutabel. Das Erlebte ist somit nicht eine abgeschlossene fertige Einheit.

Es steht im Wandel und in Frage; man geht – wie schon mehrfach betont – ein

Risiko ein; ein Risiko, das jedoch nicht nur zur Selbsthinterfragung führen kann,

sondern zum Hinterfragen des gesamten involvierten Verhaltens und der sozialen

Strukturen: Man stolpert zusammen über das freimütig Präsentierte.

Ein Autor, der dieses Risiko umfassend dargestellt hat, ist Helmut Plessner.

Er wird für die nächsten Seiten den Hauptreferenzautor darstellen, da er für eine

Vermeidung gerade dieses Risikos einsteht. Er schreibt in Grenzen der Gemeinschaft.

Eine Kritik des sozialen Radikalismus: »Alles […], das sich nackt hervorwagt, es mag so

echt gefühlt, gewollt, gedacht sein, wie es will, es mag die Inbrunst, die ganze Not

unmittelbaren Getriebenseins hinter ihm stehen, trägt, indem es sich hervorwagt

und erscheint, das Risiko der Lächerlichkeit.«24 Das Risiko besteht also für Plessner

ganz konkret in der Lächerlichkeit, dass Andere sich über uns echauffieren, unsere

Verhaltensweisen abstrafen, als der Mühe nicht wert, als absurd. Lächerlichkeit ist

die große gesellschaftliche wie gemeinschaftliche Schmach, die Plessner um jeden

Preis verhindern bzw. umgehenmöchte. Lächerlichkeit ist für ihn das Schändlichs-

te, was als Reaktion oder Ergebnis am Ende einer Darstellung des eigenen Selbst

und dessen, was man erlebt, stehen kann.25 Die parrhesia und das damit verbun-

dene Ethos des Anderen, das eigene Erleben wahrhaftig darzustellen, kann von

ihm deshalb nur negativ bewertet werden. Plessner schreibt – nicht über den Be-

griff parrhesia direkt, aber zum selben Phänomen – Folgendes: »Nackte Ehrlichkeit

wirkt, wenn nicht ganz besondere Umstände mithelfen, einfach als Spielverder-

berei, mit der weiter nichts anzufangen ist, als daß man darüber hinweggeht.«26

Die »nackte Ehrlichkeit«, oder wie es bisher hieß, die parrhesia, das freimütige Für-

wahr-Sprechen, wird von ihm negativ bewertet und nur unter »ganz besonderen

Umständen« als hilfreich in Betracht gezogen. Dies Spielverderberei zu nennen, ist

jedoch mehr als eine beiläufige Bemerkung. Es ist Ausdruck eines Ressentiments

gegen das Soziale, genauer gegen das Füreinander. In Plessners Text kommt da-

mit eine theoretische Grundhaltung zum Ausdruck, die man als Primat des Indi-

viduellen bezeichnen könnte: denn die parrhesia erscheint als Darstellung dessen,

was eine Situation zum Kippen bringen kann, und das nicht in einem positiven

Sinn, sondern nur als Spielverderberei, als lästige Ehrlichkeit, die dazu führt, sich

24 Helmuth Plessner:Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus inGesammelte

Werke V Macht und menschliche Natur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, S. 70.

25 Vgl. ebd., S. 59. Dort stellt Plessner sein gesamtes Kapitel unter einen Spruch von La Roche-

foucauld »Das Lächerliche entehrt mehr als Unehre«.

26 Ebd. S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Als Andere unter Anderen

tatsächlich mit einer anderen Person und ihrer Andersheit auseinandersetzen zu

müssen.

Dieser Aspekt des Lästigen erscheint deswegen als solcher, weil die Ehrlich-

keit der anderen Person meine Gedanken und mein Erleben der Situation vor eine

Herausforderung stellt: Diese Ehrlichkeit zeigt auf die deutlichste und aufdring-

lichste Weise an, dass es eine andere Perspektive auf die Situation gibt, die dazu

auffordert, über die soziale Situation als geteiltes Phänomen zu diskutieren und

auch das je eigene Erleben in Frage zu stellen. Dass dies nicht durchweg angenehm

ist, ist offensichtlich und nicht unwesentlich. Jedoch ist es die Konsequenz aus der

Sozialität. Ihr wird in dieser Arbeit – wie sich schon im Titel Als Andere unter Ande-

re zeigt – eine vorrangige Stellung eingeräumt. Sie im Alltäglichen aufzudecken,

aufzuzeigen, welche Auswirkungen sie auf unsereWirklichkeit hat, ist die Aufgabe

der gesamten Arbeit gewesen. Sie führt an dieser Stelle dazu, Plessners Aussage als

einseitig zu beschreiben, gerade wenn er die spielverderberische, nackte Ehrlich-

keit in folgendes Beispiel überführt: »Versuchen wir uns bloß einen Augenblick den

Verkehr einander kaum bekannter Personen vorzustellen, die sagen wollen, was sie

denken oder gar voneinander vermuten. Nach kurzem Zusammenprall müßte sich

Weltraumkälte zwischen sie legen.«27 Das, was nach Plessner passiert, wenn man

sich gegenseitig ehrlich etwas über die Situation darstellt, ist also gerade keine

Annäherung aneinander, sondern ein Abstandnehmen voneinander.

Dies negativ zu betonen, erscheint jedoch nur innerhalb der plessnerschen Un-

tersuchung von Bedeutung: Er wendet sich einem radikalen Dualismus zwischen

Gesellschaft und Gemeinschaft zu, wobei Gesellschaft für die kulturell geordnete

Umgangsweise miteinander steht, also für eine Distanz, während Gemeinschaft

für die Nähe zu einander steht. Doch ist die parrhesia keine Praxis, die auf eine

permanente Annäherung und den Verlust von Distanz gegenüber den Anderen aus

ist. Sie ist ein Ethos, in dem dargestellt wird, wie etwas ist, was aber nicht heißt,

dass diese Darstellung selbst ohne Form wäre oder nur Nähe zwischen einander

suchen würde. Dies bedeutet also nicht, dass die parrhesia der Performativität ent-

hoben wäre, sondern sie stellt selbst einen Teil der Art und Weise dar, wie eine

soziale Situation erlebt wird. Wenn man also darstellt, wie man die Situation er-

lebt habt, steht man selbst wieder vor dem Erleben der Anderen.Man entzieht sich

der eigenen Verantwortung in der Situation nicht, weshalb man natürlich auch bei

der Art und Weise, wie man darstellt, wie man etwas erlebt hat, die Anderen nicht

vergessen kann und sie als Andere verstehen muss. Dies bedeutet konkret, dass es

in der Situation, in der man darstellt, wie es für einen ist, in dieser Situation zu

sein, auch darauf ankommen muss, wem gegenüber man dies darstellt. Die sozia-

len Strukturen durchdringen sowohl das Gesellschaftliche als auch das Gemein-

schaftliche. Sie gestalten das Nahe und die Distanz. Kenne ich die Person – wie in

27 Ebd., S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 229

Plessners Beispiel – nicht gut oder noch gar nicht, wird der jeweilige Umgang, das

Verhalten zu dieser Person und zur Welt ein anderer sein als bei Freunden oder

der Familie. Doch stehen sich nicht zwei radikale Gegensätze gegenüber, sondern

– bildlich gesprochen – es steht ein warmer oder kalter Umgangmiteinander nicht

für die Formen der Gemeinschaft und der Gesellschaft; sie sind vielmehr das Er-

gebnis oder der Anfang bestimmter sozialer Situationen und sozialer Strukturen,

die nicht sauber zwischen Gesellschaft und Gemeinschaft zu trennen sind.

Deshalb muss der Akt der parrhesia das Risiko auf sich nehmen, sich dessen

bewusst zu sein, dass sie selbst wiederum thematisiert und als unangenehm oder

als hilfreich erlebt werden kann, als Möglichkeit, die eigenen Meinungen zum Er-

lebten denen anderer Personen anzunähern oder eben auch eine Distanz zwischen

einander zu erzeugen. Diese Distanz muss jedoch nicht negativ bewertet werden,

sondern sie kann zu einem gleichgültigen Verhalten zwischen einander führen,

aber auch zur Akzeptanz der anderen Person, ohne eine persönliche Nähe hervor-

zurufen; genauso, wie ein Streit Nähe ausdrücken kann, die gerade dazu führt,

einander nicht mehr zu akzeptieren oder die eine Person noch näher an die eigene

Meinung heranzuziehen. In hitzigen Diskussionen, die in Streitigkeiten münden,

geht es selten darum, die andere Person von sich wegzustoßen, als vielmehr dar-

um, die Meinung der anderen Person in die eigene Meinung zu verwandeln oder

zumindest darum, sie in der eigenen Meinung aufzuheben und ihr damit gera-

de nicht die Eigenständigkeit und eine gewisse Distanz in Bezug auf die erlebte

Situation zum eigenen Erleben zuzugestehen.

Ein eingängiges Beispiel für einen solchen kolonialistischen Streit ist das ein-

seitige Ende einer Beziehung. Es sei dahingestellt, welche Beziehungsform man

ausgelebt hat, sei es eine polyamore, eine monogame, eine eheliche oder auch eine

pansexuelle etc., der entscheidende Punkt ist die Einseitigkeit: Eine Personmöchte

die Beziehung fortführen und eine andere möchte Veränderung. Gesteht man dem

anderen Standpunkt dabei keinerlei Berechtigung zu, dann ist der sich daraus ent-

wickelnde Streit der Versuch, die eine Position in die eigene umzuformen und sie

damit in der eigenen Position zu eliminieren. Je mehr Nähe man sich wünscht und

je ehrlicher man die eigene Situation beschreibt, ohne dabei zu bedenken, dass zur

eigenen Situation die andere Person dazu gehört, sie ein unumstößlicher Teil da-

von ist, desto mehr wird die Vereinseitigung offenbar und die Nähe erhält sich nur

noch durch diesen Streit. Man versucht das »Problem«, die Schwierigkeit mit der

Situation alleine und aus eigener Kraft zu lösen, so wie es Plessner vorsieht,28 und

gerät gerade dadurch in eine Gemeinschaft der Streitenden, wodurch man sich

in der Nähe hält. Das Streiten ist die Verzweiflung, die Nähe beibehalten will, wo

Distanz zu akzeptieren ist.

28 Vgl. ebd., S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Als Andere unter Anderen

Die parrhesia ist als Ethos also keine Leichtigkeit, keine Selbstverständlichkeit,

sondern die Beachtung dessen, dass in jeder Situation Andere involviert sind, die

entweder vor ähnlichen Problemen stehen, über die man gemeinsam stolpern

kann, oder Anderen, denenman gerade durch die parrhesia eine andere Perspektive

auf das Erlebte mitteilt. Die parrhesia ist in den meisten Fällen anstrengend und

harte Arbeit an der sozialen Situation sowie dem eigenen Verständnis der Anderen

als Andere. Obwohl ich bisher dafür argumentiert habe, dass wir als Andere unter

Anderen leben und dadurch die Anderen unsere Bedingung der Wirklichkeit sind,

ist dies nämlich keine Wiederholung einer offensichtlichen Tatsache, wenn man

sich den Umgang miteinander vergegenwärtigt. In der Alltäglichkeit zeigen sich

die Anderen zwar permanent indirekt oder direkt, aber diese theoretische Über-

legung und Ausführung führt dazu, den eigenen Umgang mit Anderen immer

dann als einseitig zu bestimmen, wenn die Anderen nicht als Andere im jeweiligen

Verhalten einen Raum erhalten.

Damit ist die parrhesia eine Darstellungsform der labilen Responsivität, von der

Waldenfels spricht, und des labilen Gleichgewichts im Zwischenraum des Mitein-

anders unter Anderen, in dem die Anderen als Andere zur Erscheinung kommen.

So ist die parrhesia – nicht ganz im Sinne Plessners – ein »Ethos der Grazie«,29 das

sich der anstrengenden Aufgabe widmet, die Anderen als Andere zu behandeln,

indem man ihnen Auskunft über die eigene Perspektive gibt. Es ist im wahrsten

Sinne des Wortes die Schönheit bzw. Adäquatheit der Bewegung bzw. des Verhal-

tens miteinander. Plessner selbst siedelt die Grazie nur in der Gesellschaft an, da

es in der Gemeinschaft zu sehr um die Nähe gehe, als dass man sich grazil ver-

halten könnte. Denkt man jedoch an sein Beispiel zurück, an dessen Ende »Welt-

raumkälte« steht, dann ist das freimütige Für-wahr-Sprechen gerade ein Respekt

der*dem*den Anderen gegenüber, da aus einer ehrlichen Darstellung nicht not-

wendigerweise eine unfreundliche, aggressive oder beleidigende Darstellung wer-

den muss, weder in der Gesellschaft noch in einer Gemeinschaft. Und selbst wenn:

Teile ich Anderen meine Probleme und Abneigungen gegenüber bestimmten Ver-

haltensweisen und Strukturen mit, dann können sie selbst wiederum darauf re-

agieren und in meinem Verhalten eine akzeptable Perspektive erleben, auch wenn

sie es anders sehen sollten und umgekehrt. Es ist, mit Plessner gesprochen, ei-

ne Frage des Takts, des Fingerspitzengefühls im Umgang miteinander, das gerade

darin besteht, nicht nur auf sich, sondern auch auf die Anderen als Andere zu ach-

ten: »Takt ist der ewig wache Respekt vor der anderen Seele und damit die erste

und letzte Tugend des menschlichen Herzens.«30 Parrhesia ist also ein zweigesich-

tiges Ethos: Bei Meinungsverschiedenheiten oder unvereinbaren Perspektiven ist

29 Ebd., S. 80.

30 Ebd. S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 231

sie ein Ethos des Aushaltens und Akzeptierens – solange die Akzeptanz auf Gegen-

seitigkeit beruht – und sie ist ein Ethos des gemeinsamen Veränderns von Struk-

turen und Verhaltensweisen, über die man gestolpert ist. Ihr Januskopf blickt auf

gemeinsame Veränderung und auf distanzierte Agonie.31 Diese beiden Seiten pro-

duktiv zu verbinden, ist die Grazie, die kunstfertige Praxis der parrhesia.

Was möglicherweise schon in der sprachlichen Form und der Lektüre der vor-

herigen Abschnitte zur parrhesia aufgefallen ist, die ich in diesem Sinnabschnitt

benutzt habe, ist Folgendes: Ich habe parrhesia als Darstellungsform gebraucht und

damit nicht als rein sprachliche Mitteilung. Ich berufe mich hier auf meine eige-

nen Ausführungen zum Begriff der Fassade – der mit Erving Goffman zu Beginn

des zweiten Hauptteils eingeführt worden ist – um zu argumentieren, dass eine

freimütige Ehrlichkeit nicht nur in der Sprache, sondern auch im Verhalten des

Körpers, in der Darstellung der jeweiligen Fassade möglich ist. Dies geschieht, um

die parrhesia nicht als ein rein sprachliches Konzept der permanenten Selbst- und

Fremdreflexion zu beschreiben, sondern Züge der parrhesia in der ursprünglichen

Responsivität der Menschen untereinander und zur Welt zu verankern. Denn wie

ich schon im UnterkapitelMiteinander in sozialen Räumen argumentiert habe, ist die

Darstellung unseres Erlebens als Fassade immer schon ein Antworten auf Andere

in der Welt. Jede Geste, jede Mimik ist eine Antwort auf das Erlebte, die sich für

Andere darstellt. So ist auch die parrhesiamehr als sprachliches Antworten; sie ist

eine Möglichkeit, sich und damit die Situation darzustellen. Hier zeigt sich also

der Gewinn der Betonung des Sozialen im alltäglichsten und im absurdesten Ver-

halten. Nicht ich antworte auf eine Situation, in der sich auch Andere befinden.

Die Sozialität ist keine Nachordnung und auch nie nur ein einzelnes »Du«, von

dem ich auf Andere schließe: Sie ist die Bedingung unserer Wirklichkeit. Ohne

eine grundlegende Sozialität, die sich in Anwesenden und Abwesenden, in impli-

zit bedingenden oder explizit angesprochenen und ansprechenden Anderen zeigt,

könnte unsere Wirklichkeit nicht beschrieben werden, wie sie sich darstellt. Ohne

diese Wirklichkeit mit Anderen, die sich als Fassade füreinander darstellen, wäre

die parrhesia ein aussichtsloses Unterfangen und die sozialen Strukturen würden

im eigenen Erleben nicht auftauchen. Woher sollten wir dann aber von ihnen wis-

sen und wie sollten sie uns bestimmen, wenn sie sich nicht im Erleben darstellten?

Damit lässt sich an dieser Stelle auch eine Frage aufklären, die man an die

Beschreibungen von Jean-Paul Sartre – vor allem im »Unaufrichtigkeitskapitel« –

stellen kann: Wie ist es aus einer phänomenologischen Perspektive, die gerne mit

einem Primat der Subjektivität und der Erstpersonalität bestimmt wird, möglich,

in Beispielen Bestimmungen des »Innenlebens« der Anderen zu geben? Besonders

prominent sind dabei die Beschreibungen über den Flirt zwischen einer Frau und

31 Vgl. Chantal Mouffe: Agonistik – Die Welt politisch denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014,

S. 32ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Als Andere unter Anderen

einemMann und die des Kellners. In der »Flirtsituation« beschreibt Sartre anhand

dessen, was er erlebt, in welcher Struktur der Flirt abläuft und dass er absichtlich

im vagen gehalten wird, da ein explizites Eingehen auf die Avancen die spieleri-

sche und unverfängliche Offenheit dieses Flirts aufheben würde und ihn zur Arti-

kulation eines tatsächlichen Interesses an einer körperlichen Interaktion werden

lassen würde.32 Hätte man in der phänomenologischen Beschreibung nur einen

Primat der Subjektivität, dann wären alle diese Aussagen unbrauchbar und nicht

Teil der Beschreibung der Situation, wie sie sich uns selbst gibt. Man Könnte keine

Beschreibung der »Sache selbst« darin sehen, sondern nur wilde Spekulationen.

Doch es erscheint plausibel, Sartre zu unterstellen, dass er selbst in Das Sein und

das Nichts nicht mehr an einem Primat des Subjektiven festhält. Ein solcher Stand-

punkt würde das gesamte »Unaufrichtigkeitskapitel« sinnfrei machen, da die Un-

aufrichtigkeit immer mein Verhalten zu Anderen bzw. ein durch Andere Bedingtes

kennzeichnet. Ähnlich wie bei diesem Flirt verhält es sich auch, wenn Sartre dem

Kellner im Café zuschreibt, er spiele nur das Kellnersein und das auf eine übertrei-

bende Weise, nämlich zu gut.33 Man könnte entgegnen, dass von den Anderen zu

sprechen immer die erste Person mit einschließt und dass Sartres Beschreibungen

dennoch aus der Perspektive der ersten Person geschrieben sind. Doch der Unter-

schied liegt im Detail: Es ist nicht die Erste-Personen-Perspektive, sondern immer

nur eine. Nicht die Allgemeinheit des bestimmten Artikels wird hier beschrieben,

sondern das konkrete Erleben einer Situation, an der sowohl die beschreibende

Person als auch die beschriebene teilhaben. Beide stellen sich miteinander dar und

somit wird die Beschreibung nicht aus der Perspektive der ersten Person gemacht,

sondern es ist eine Beschreibung des Verhaltens und wie es aufeinander wirkt.

Aber genau an diesem Punkt zeigt sich die Vorrangstellung der Sozialität: denn

dieses Zu-gut-Spielen zeigt sich uns gerade in der Darstellung der Fassade der kell-

nernden Person. Es ist keine zusätzliche Interpretation des Verhaltens oder eine

unphänomenologische Hinzufügung zur Beschreibung, sondern es ist genau das,

was man erlebt; eine komplexe soziale Situation, in der Andere unter Anderen in

der Welt agieren, die durch Artefakte, Sedimente und soziale Strukturen geformt

ist. Man erlebt nicht einfach ein vereinzeltes Du, das ohne Verbindung zu sozialen

Strukturen und konkreten Anderen isoliert alleine mir gegenübersteht, oder nur

die eigene Perspektive, sondern man erlebt eine Vielheit an Anderen. Deshalb ist

es auch kein Bruch mit der Phänomenologie, wenn man auf die erlebten sozialen

Strukturen verweist, und die implizite Formungen der sozialen Situation explizit

macht, sondern eine Konsequenz aus dem Vorrang der Anderen, der Sozialität, vor

der abstrakteren Ich-Perspektive. Die sozialen Strukturen sind ebenso Bestandteil

des Erlebens wie mein Denken, mein Handeln, mein Wahrnehmen, mein Fühlen,

32 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 133.

33 Vgl. ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 233

mein Imaginieren, dein Erleben, euer Erleben und alle Sedimente des Erlebens der

Anderen, die vor uns waren oder in unseremHorizont sind; oder,wie es Judith But-

ler ausdrückt: »Ich kann ein konkretes Du und noch eine Anzahl anderer verlieren,

und ich mag diese Verluste wohl überleben. Aber das ist nur möglich, wenn ich

nicht die Möglichkeit eines Du überhaupt verliere. Ich kann nur überleben, wenn

mein Leben über mich hinausgeht, wenn es auf ein indexikalisches Du verweist.

Ohne das kann ich nicht sein.«34

Der Beginn der Kälte – um diesen Sinnabschnitt mit einer Referenz zum An-

fang, der mit Plessner gemacht wurde, zu schließen –, der durch die Ehrlichkeit

der parrhesia ausgelöst werden kann, ist damit nicht ein Schrecken, den es zu ver-

meiden gilt, sondern ein Umgang miteinander, durch den die Anderen als Andere

behandelt werden. Gerade dies erfordert ein Fingerspitzengefühl für die Situati-

on, das ich nur haben kann, wenn die Anderen als Andere schon in ihr vorkommen

und nicht erst aus der Subjektivität abgeleitet werden müssen. Diese Labilität, die

Anderen als Andere zu verstehen, gelingt nur, wenn man sich selbst als Andere*n

seiner*ihrer selbst versteht, weil die Situation und die sozialen Strukturen, die sie

formen, nicht von einem*r selbst stammen, sondern durch Andere und einen*r

Selbst performativ erhalten werden. Will man also dem Diktum Husserls für die

Phänomenologie auch in der Beschreibung immer noch Folge leisten und zu den

Sachen selbst gehen, dann sind die Sachen selbst immer im Sozialen geteilt und nie

nur aus einer Subjektperspektive beschreibbar, ohne sie so zu vereinseitigen, dass

man an ihrem »Wesen« vorbei beschreiben muss. Unsere Wirklichkeit kann nicht

von Anderen abstrahiert werden. Und so heißt zu den Sachen selbst zu gehen, die

sozialen Strukturen auf der Oberfläche des Erlebens zu beschreiben.

Nähe, Distanz, Wirklichkeit Aus den drei Sinnabschnitten, die bisher in diesem

Hauptteil ausgeführt wurden, lässt sich also schließen, dass man mit Anderen

zusammen in dem permanenten Risiko lebt, das Gewohnte absurd erscheinen zu

lassen und das Absurde als gewohnt, weil man nichts aus einer rein subjektiven

Perspektive bestimmen kann, sondern alles nur durch die plurale Perspektivität,

die sich als die Bedingung der Anderen für unsere Wirklichkeit darstellt. Diese

ist immer eine soziale Wirklichkeit, in der sich das Erleben der Anderen unter

sozialen Strukturen auf ihren Fassaden performativ verkörpert. Dieser komplexe

Darstellungsprozess ist es, der den Ausgangspunkt für eine Arbeit – wie die hier

vorliegende – bietet, die den Bereich der sozialen Wirklichkeit beschreiben will.

Kurz: Unsere Wirklichkeit mit Anderen ist unbezweifelbar schon beim alltäg-

lichsten Erleben komplex – was dazu führt, dass sowohl die Verweise auf die

bestimmenden sozialen Strukturen als auch die auf die konstitutiven Anderen

34 Butler:Krieg und Affekt, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Als Andere unter Anderen

beschrieben werden mussten, um sowohl das Alltägliche als auch das Besondere

innerhalb der sozialen Situation aufzeigen zu können.

In diesem Sinnabschnitt soll es nun um das Verhältnis in der Wirklichkeit mit-

einander gehen, das sich durch Nähe und Distanz in unserer Wirklichkeit als An-

dere unter Anderen konstituiert. Dazu wird sich der Frage zugewendet, inwiefern

Realität und Virtualität (bspw. als Digitalität) Vermischungsformen von Nähe und

Distanz sind und dadurch auf doppelte Weise eine Bedeutung für die Wirklichkeit

aufweisen können: Dabei wird das Erleben der Realität vorrangig als beispielge-

bender Bereich benutzt, um Verhältnisse der direkten Anwesenheit, der Nähe zu

bestimmen. Der andere Bereich wird der der Digitalität sein; einer, der ein Mitein-

ander über Distanzen ermöglicht und in demman sich trotz fehlender körperlicher

Anwesenheit dennoch darstellen muss; als eine Form abwesender Anwesenheit. Ei-

ne Studie, die dazu sehr aufschlussreich ist, ist Die Gesellschaft der Singularitäten –

Zum Strukturwandel der Moderne von Andreas Reckwitz. Er bestimmt den Spielraum

des Digitalen wie folgt: »Die digitalen Bilder, die Texte, die Klänge und Spiele –

sie alle werden performed, und zwar vor einem Publikum, das selbst zumMitspieler

werden kann. Dieses Publikum befindet sich gegenüber den digitalen Performan-

ces im Zustand eines Dauererlebens.«35 Der Bereich der Digitalität wird demnach

benutzt, um Beispiele zu beschreiben, die sich besonders durch Distanz auszeich-

nen, wodurch die Vermischung von Nähe und Distanz bestimmt werden kann. Es

gilt also die Verbindung zwischen der direkten Anwesenheit und Abwesenheit in

der Realität und der abwesenden Anwesenheit (den immer zu »Mitspieler*innen«

werden könnenden Anderen – laut Reckwitz) und der anwesenden Abwesenheit

(den als Publikum zuschauenden Anderen) im Digitalen aufzuzeigen und deren

Bedeutung für eineTheorie desMiteinanders darstellen zu können.Den Ausgangs-

punkt dazu bieten die bisher in dieser Arbeit getroffenen Bestimmungen, die sich

in folgendem Zitat von Judith Butler wiederfinden lassen: »Ich bin bereits mit dir

verbunden, und das macht mich zu dem Selbst, das ich bin und das auf eine Weise

für dich empfänglich ist, die ich nicht vollständig vorhersagen oder kontrollieren

kann.«36

Dieses Zitat bildet die Form ab, in der wir allgemein zueinander in Beziehung

stehen: Wir sind einander ausgeliefert. Diese negativ anmutende Formulierung

wurde von mir deshalb gewählt, um das positive Zitat Butlers zusammenzufassen,

da imAusgeliefertsein unser jeweiliges Risikomitschwingt, unsereMeinungen und

35 Andreas Reckwitz: Die Gesellschaft der Singulariäten – Zum Strukturwandel der Moderne, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2017, S. 237. Die hier sehr kurz bleibende Beschreibung des Digitalen

findet sich ausführlich bei Reckwitz und ist außerdem inspiriert von Günther Andersʼ Texten

in Die Antiquiertheit des Menschen I & II.

36 Judith Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Frankfurt. a.M.:

Suhrkamp 2018, S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 235

Verhaltensweisen, unser ganzes Weltverhältnis sowohl vor der Anwesenheit Ande-

rer (Realität) als auch der abwesenden Anwesenheit Anderer (Digitalität) aufs Spiel

zu setzen. Das eigene Weltverhältnis aufs Spiel zu setzen, ist nun also keine Be-

sonderheit der direkten Kommunikation mit Anderen, sondern ein Ausdruck der

generellen Responsivität der Menschen untereinander und zur Welt als ihremMe-

dium. Deshalb steht auch im Digitalem – dem momentan vorherrschenden Erle-

bensbereich für Virtualität – das jeweilige Verhalten zur Welt in Frage: Ploppt eine

Nachricht auf meinem Smartphone auf, drängt sich eine Perspektive in meine Per-

spektive hinein, die beachtet werden kann und will; sie zwängt sich in den Fokus

des Erlebens hinein. Ihr Inhalt kannmich affizieren,meineMeinung ändern,mich

aufregen, umstimmen, verletzen; sie trifft mich. Das Thema einiger Tweets ist die

Verurteilung zweier Ärztinnen zu einem Bußgeld. Das Bußgeld wurde ihnen auf-

erlegt, weil sie Informationen über Schwangerschaftsabbrüche angeboten haben.37

Dem Unverständnis dafür, nachdem der Artikel 219a erst zur Debatte stand, kann

ich mich völlig anschließen, es empört mich und nimmt mich aus meiner momen-

tanen Situation heraus. Aber nicht nur diese Information empört mich, sondern

auch einige Kommentare auf diese Tweets werfen mir und Anderen Perspektiven

ins Erleben, die so weit weg von meiner eigenen Meinung sind, dass sie nicht ein-

fach an mir vorüberziehen, auch wenn ich an ihnen vorbeiscrolle.38

Die soziale Situation kann also sowohl virtuell wie real in verschiedene Relatio-

nen zu Anderen geteilt werden, für die William Jamesʼ Theorie des radikalen Empi-

rismus ein Angebot zur Spezifizierung darstellt: Sie soll ein Erleben beschreiben, in

dem die mannigfachen und undurchsichtigen Beziehungen zwischen Gegenstän-

den und Menschen, Menschen und Menschen und Menschen und Gegenständen

und sozialen Strukturen und Menschen in der Welt nicht nur gedacht, sondern

erlebt werden können.39 Diese Beschreibung ist ein Vorschlag, um nicht in eine

vereinzelte Sicht auf die Welt zurückzufallen, in der vereinzelte Klötze von Reali-

tät und Digitalität als konkrete Form von Virtualität aneinander gereiht werden,

wodurch sie erst im Nachhinein synthetisiert werden und eine feste Organisation

erhalten, die den pluralen Verknüpfungen zwischen verschiedensten Sphären nicht

gerecht werden kann: Die Teile der Relation bilden eine Plurallektik in Distanzen

und Nähen, also in Abständen zu anderen Weltverhältnissen, Meinungen und Dar-

37 Vgl. https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-gies-

sen-werbung-amtsgericht-urteil (zuletzt aufgerufen am 28.7.2019).

38 Hier wurde nun nur die abwesende Anwesenheit bestimmt, also das Verhältnis zu Anderen

im Digitalen, das aktiv interagiert. Doch es muss auch die negative Seite dieser Vernetzung

durch Kulturprodukte erwähnt werden. Das von Reckwitz benannte Publikum rezipiert. Es

rezipiert, wenn eswill, fast ununterbrochen undwird dadurch nichtmehr aktiv, im schlimms-

ten Fall stumpft es emotional ab. Vgl. Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 233ff.

39 Vgl. James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil


236 Als Andere unter Anderen

stellungen des jeweils anderen Erlebens.40 Um dies dennoch zu entwirren, stellt

James in einer Reflexion verschiedene Arten der Beziehung zusammen, die auf-

steigend »inniger« werden: Zum ersten ist es das »miteinander zu bestehen«41 oh-

ne weitere Bindung; dies ist damit gleichzeitig die stärkste Form der Distanz. Die

zweite ist eine Verbindung durch die Zeit: Man ist entweder »gleichzeitig oder in

einem zeitlichen Abstand zueinander«.42 Danach kommt–als noch innigere Bezie-

hung – die Räumlichkeit als Distanz oder Nähe, dann die Ähnlichkeit oder Unähn-

lichkeit und fast zuletzt die Beziehung der Aktivität des gemeinsamen Handelns,

die in die innigste Verbindung übergeht, dieman als Selbstbewusstsein bezeichnen

könnte.43 Den letzten Punkt kann man für diese Arbeit reformulieren, indem man

auch hier anmerkt und betont, dass die innigste Beziehung des Selbstbewusstseins

nicht die Beziehung zu sich selbst bedeutet, sondern die Beziehung zu sich selbst,

die durch Andere ermöglicht und angestoßen wurde. Wenn man bspw. seine ei-

genen Meinungen durch das Risiko des Miteinanders jedes Mal wieder aufs Spiel

setzt und sich dessen bewusst wird, lässt sich auch das Selbstbewusstsein – wie

schon im ersten Hauptteil bestimmt – nicht ohne Bezug zu Anderen erleben.

Diese sechs Beziehungen, in denen man mit etwas oder – darauf wird hier

der Fokus liegen – jemanden in Verbindung stehen kann, sind aber keine exklu-

siven Positionen, die man durchläuft: Man kann gleichzeitig zu Anderen in ver-

schiedenen dieser Beziehungen stehen, sei es zu verschiedenen Anderen oder zu

verschiedenen Aspekten eines*r Anderen. Dies lässt sich an einem Beispiel, das

Sartre für das präreflexive Selbstbewusstsein gibt, sehr gut erkennen: Denkt man

an die Ausführungen zum Zigarettenzählen, so ist es gleichzeitig möglich, zu zäh-

len und sich bewusst zu sein, dass man zählt. Die Zigaretten sind mir räumlich

nahe und gleichzeitig mit mir hier, durch mein Zählen bin ich aktiv mit ihnen be-

schäftigt und in der Verbindung, auf die das Zigaretten-Beispiel bei Sartre abzielt,

ist man sich dessen selbst bewusst; denn die Antwort auf die Frage »Wasmachst du

da?« kann in den meisten Fällen problemlos beantwortet werden, auch wenn man

in die Sache, dieman tut, vertieft ist.44 Aberman steht dabei eben nicht nur zu dem

Gegenstand in Bezug: Man steht in Bezug zu den Personen, die die Zigaretten her-

gestellt haben – dies scheint im ersten Moment nicht phänomenal gegeben, doch

man erlebt sie implizit und kann auf sie reflektieren, gerade weil eine Zigarette

nicht aus dem Nichts entsteht –, sie leben zur selben Zeit wie ich in dieser Welt.

Dieses gemeinsame Leben in derselben Welt ist der Grund, warum bspw. Judith

40 Vgl. Francois Jullien: Es gibt keine kulturelle Identität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017, S. 37: Der

Abstand »erweist sich […] als eine Denkfigur nicht der Identifikation, sondern der Explorati-

on, die andere Möglichkeiten zutage fördert.«

41 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 30.

42 Ebd. S. 31.

43 Vgl. ebd.

44 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 237

Butler von einer Ethik der Kohabitation spricht.45 Und es ist die Bestimmung, die

bei der Fokussierung Sartres auf den Übergang vom Präreflexiven zum Reflexiven

herausfällt; das Angesprochen-Werden, dass den Anreiz bietet, aus dem Prärefle-

xiven in eine Reflexion über das Getane überzugehen; und das auch nicht aus dem

Nichts heraus, sondern um zu antworten, um handelnd miteinander in Beziehung

zu treten und sich dabei des eigenen Erlebens des Zählens selbst bewusst zu sein,

während man es in der Antwort als Zählen erkennt.

Was man also am Beispiel des Zigarettenzählens noch sehen kann, ist die viel-

leicht zufällige, aber nicht unwichtige Präsenz einer anderen Person. Jemand fragt:

»Was machst du?« Den Anstoß zur Selbstreflexion bietet in dieser sehr alltäglichen

Situation eine andere Person. Macht man sich diesen Gedanken explizit vorstellig

und geht man davon aus, dass die Relationen, die mit James dargelegt wurden,

immer enger werdende Beziehungskreise beschreiben, dann stehen wir selbst in

der innigsten Beziehung, dem Selbstbewusstsein in Verbindung zu Anderen. Als

Gegenbeispiel für die Bedingung der eigenen Selbstreflexion durch Andere könn-

te man Folgendes anführen: Ein Tag, an dem man sich alleine mit einem Buch,

mit dem Laptop oder einer anderen Arbeit hinter dem Schreibtisch verschanzt,

verläuft ganz ohne direkten Kontakt zu Anderen. Dennoch fragt man sich am En-

de des Tages: Was habe ich getan? Es ist eine vergleichbare Situation mit der, die

Sartre beispielhaft am Zigarettenzählen beschreibt, nurmit demUnterschied, dass

kein Mensch anwesend ist, der einen fragt, was man getan hat, und damit die Re-

flexion auf sich selbst anstößt. Trotz dieses plausibel wirkenden Gegenbeispiels

muss man sich die Frage stellen, ob nicht auch diese Reflexion durch Andere an-

gestoßen wird – denn die Konzeption der Reflexion auf sich selbst und das, was

man getan hat, wird nur vor einer Vielheit an Perspektiven überhaupt praktikabel

oder sinnvoll. Erlebte ich nicht andere Perspektiven und dächte ich nicht an ande-

re Perspektiven, bevor und während ich reflektiere, wäre es nicht notwendig, auf

mich selbst zu reflektieren und eine*n Andere*n zu erkennen. Es gäbe ja nur die-

se eine Perspektive, die sich selbst nicht hinterfragen würde. Doch dieser Punkt

des Hinterfragens, des Auf-dem-Spiel-Stehens, ist es, den die Anderen und ihre

Perspektiven auf die Welt und uns als Andere unserer je eigensten Wirklichkeit

beibringen. Sie bedingen unsere Wirklichkeit selbst noch in der Reflexion auf uns

selbst.

So lässt sich hier über eine theoretische Reflexion, angeregt durch Sartre und

James, wieder auf die schon verteidigte These Deleuzes hinweisen, dass die An-

deren die Kategorie der Möglichkeiten darstellen.46 Wir sehen in Anderen unsere

Möglichkeiten, aber auch unsere Abgründe, unsere Gefahren, dasjenige, was wir

in anderen Situationen sein könnten oder wären – und auch das, was wir gerade

45 Vgl. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 132.

46 Vgl. Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 350.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Als Andere unter Anderen

sind bzw. machen. Die soziale Situation, der Begriff, der hier mit Eribon gefestigt

wurde, ist also deshalb sozial, da alle Verbindungen – ob enge oder flüchtige, ob

reale oder irreale – Verbindungen mit den Anderen sind. Die soziale Situation ist

somit die Wirklichkeit der sechs mit James aufgezeigten Relationen (1. gleichzei-

tig zu sein; 2. zeitlich beieinander, voreinander oder nacheinander zu bestehen;

3. räumlich miteinander oder voneinander getrennt zu bestehen; 4. sich ähnlich

oder unähnlich zu sein, ungeachtet der Zeit und des Raumes; 5. sich miteinander

zu verhalten; und 6. sich seiner Möglichkeiten und Wirklichkeiten durch Andere

selbst bewusst zu werden). Die soziale Situation besteht aus all diesen Relationen

zugleich, solange Menschen in der Welt erleben, also während sie handeln, den-

ken, imaginieren, wahrnehmen und fühlen. So besteht ein untrennbares Gewirr

aus Relationen, das durch Kontinuität und Diskontinuität, Nähe und Distanz zu

Anderen in einer Plurallektik bestimmt werden kann.

Sowohl im digitalen als auch im realen Verhalten miteinander steht man

gleichzeitig in verschiedensten Verbindungen zueinander, die den Rahmen un-

serer Wirklichkeit mit Anderen aufspannen und jene dadurch als Bedingung der

Wirklichkeit für uns ausweisen. Nähe und Distanz sind Verhältnisse, die immer

wieder auf Andere verweisen und in Bezug zu Anderen in Erscheinung treten.

Die hier vorliegende Arbeit ist somit eine Fokusverschiebung in der Beschrei-

bung der Relationen der Wirklichkeit; alle hier mit James bestimmten Relationen

lassen sich auch in der Fokussierung auf einen selbst oder auf die Gegenstände

beziehen. Die Frage ist also nochmals: Warum werden hier die Anderen für diese

Relationsbestimmungen herangezogen? Dies geschieht gerade in Bezug auf die

plurale Perspektivität, die gegeben sein muss, damit unterschiedliche Beziehun-

gen zueinander bestehen können, sei es zu unterschiedlichen Personen oder zu

unterschiedlichen Aspekten einer Person. Es ist also eine Fokusverschiebung, um

die Andersheit der Anderen als Fremdheit und Ähnlichkeit in den Beziehungen

zu betonen und dadurch ihre Erlebbarkeit zu unterstreichen. Dies lässt sich

zusammenfassen in dem Satz Jamesʼ: »Die Welt menschliche[n Erlebens] indes ist

durch dieses oder jenes ihrer Glieder, durch alle diese Grade [die sechs Grade der

Innigkeit, P.H.] ausgezeichnet.«47 Die Wirklichkeit der Menschen ist ein Zusam-

menspiel von Relationen, die selbst auch wieder in Relationen stehen. Und diese

Relationalität ist es, die für das menschliche Erleben der Anderen die Schaffung

der Wirklichkeit bedeutet: Die Wirklichkeit besteht durch Andere.

Sie nicht zu betonen oder aus dem Fokus fallen zu lassen, ist theoretisch mög-

lich, jedoch nur,wennman die eigene Abhängigkeit zu Anderen nichtmitreflektiert

oder sie absichtlich heraushalten will. Eine Theorie, die ohne die Anderen auszu-

kommen versucht, stellt einen unbegründbaren Fall in vereinzelndes oder solip-

sistisches Denken dar. Doch nicht nur der reine Individualismus steht dem So-

47 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 239

lipsismus nahe, auch im Universalismus findet sich ein Weg, der sich, obwohl er

sich allen zuwenden soll, keinem*r zuwendet: denn der Universalismus, der auf

dem Denken an die Menschheit als Gattung begründet ist, läuft Gefahr, jegliche

Unterschiede in einer alles umfassende Einheit aufzulösen. Was bedeutet das? Es

bedeutet, dass es, wenn es um ein Denken in Hinsicht auf die Anderen geht, nicht

durch einen abstrakten Bezug auf die Menschheit erreicht wird. Zu den Anderen

gelangt man nicht universell, sondern in der konkreten Beschreibung – diese Be-

schreibungsform zu explizieren war die Aufgabe dieser Arbeit bisher.

Dem Universalismus und Individualismus entgegen kann mit Butler an dieser

Stelle besonders auf die Vernetzung mit Anderen über Affekte im Digitalen hin-

gewiesen werden, um im letzten Sinnabschnitt dieser Arbeit der solipsistischen

Unmöglichkeit, wie sie im ersten Hauptteil bestimmt wurde, eine Möglichkeit zur

Solidarität gegenüberzustellen, die zwischen universalistischen Verweisen auf ein

allgemeines Menschsein und der Betonung der Exklusivität und Partikularität der

Solidarität steht: »Die Affekte werden kommuniziert, sie sind mitteilbar, und sie bilden in

einer Situation physischer Isolation eine Art Netzwerk, über das sich eine emotionale und

politische Allianz herzustellen vermag.«48 Die wichtigsten Aspekte einer solchen Mög-

lichkeitsbeschreibung, die aus unsererWirklichkeit mit Anderen folgt, werden also

1. die Responsivität (Kommunikationswirklichkeit), 2. die parrhesiastische Darstel-

lung und 3. die positive Bezugnahme auf die pluralen Perspektiven sein, die trotz

räumlicher und zeitlicher Distanz eine Nähe unter den sozialen Strukturen dar-

stellen können. Dass all dies auf unserer Bedingung der Wirklichkeit, als Andere

unter Anderen zu sein, gründet, gilt es zum Abschluss nochmals klar herauszustel-

len, um mit einem kritischem und produktiven Ende die hier dargestellte Theorie

zu schließen.

Mögliche Solidarität – zwischen Risiko & Grazie Nachdem nun im letzten Sinnabschnitt

das Verhältnis zwischen Nähe und Distanz sowie die Bedingtheit der Wirklichkeit

durch Andere und ihre Perspektiven auf die Welt und uns selbst in der Selbst-

reflexion herausgestellt wurde, ist dieser abschließende Abschnitt einem positi-

ven Weltverhältnis gewidmet, das sich durch parrhesia und gemeinsames Stolpern als

mögliches Ethos des Miteinander verstehen lässt: Es ist die Solidarität, die das la-

bile Gleichgewicht darstellt, in dem man sich der Anderen als Anderen und sich

selbst als Andere*m unter Anderen im Erleben bewusst ist und sich dementspre-

chend den Anderen gegenüber mit Grazie verhält. Ich vertrete im Anschluss an das

hier Geschriebene also eine Auffassung von Solidarität, die über ihre Bestimmung

als Gefühl oder als Handlungspraxis hinausgeht. In der Solidarität treffen alle be-

wussten Fähigkeiten zusammen und werden zu einer Darstellung des Erlebens, in

der es explizit um die Anderen und eine*n selbst als Andere*n geht. Was bedeutet

48 Butler:Krieg und Affekt, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Als Andere unter Anderen

das genau? Es bedeutet, dass Solidarität eine komplexe Darstellung ausdrückt, die

auf eine soziale Situation aus der Perspektive des Füreinander antwortet. Solida-

risch zu sein heißt demnach nicht nur, sich solidarisch mit jemandem zu fühlen

oder mit anderen zusammen zu handeln. Es heißt, die gesamte Darstellung auf

ein Füreinander zu richten. Geschieht dies explizit durch Andere unter Anderen,

nenne ich das explizite Füreinander Solidarität, wenn dadurch nicht selbst explizit

ein Gegeneinander oder Nebeneinander miterschaffen wird. Ja, Solidarität ist ein

schmaler Grat.

Für die einzelnen bewussten Fähigkeiten bedeutet dies also Folgendes: imDen-

ken, die Anderen als Andere mit ähnlichen und unterschiedenen Perspektiven zur

Geltung kommen zu lassen; in der Wahrnehmung, nicht ein Individuum als Pro-

blemursache zu sehen, sondern die Strukturen zu fokussieren; im Fühlen das Un-

behagen, die Empörung oder auch das Vertrauen und die Euphorie als Verweise auf

gemeinsamen Probleme und Möglichkeiten zu verstehen und nicht als exklusiv in-

dividuell; im Imaginieren, sich gemeinsam produktive Vorstellungen von Struktu-

ren zu machen, die den Problemen entgegenstehen und das Füreinander betonen,

und imHandeln gemeinsame Praxen zu entwickeln, die gegen Unterdrückung und

Gewalt und gegen andere ähnliche Formen zu stehen. Alle bewussten Fähigkeiten

sind in einer solidarischen Darstellung des Erlebens involviert, da Solidarität ei-

ne Antwortmöglichkeit darstellt, mit der Komplexität der sozialen Situation und

ihren Zwängen umzugehen. Solidarität, in dieser Form beschrieben, ist eine Mi-

schung aus aktiven Entscheidungen der Menschen und dem passivenWiderfahren

von Strukturen in sozialen Situationen, die in eine kreative Produktivität gewen-

det werden, die die bestehenden zwingenden Strukturen negiert. Deshalb verstehe

ich Solidarität als Darstellungsform des Erlebens, die aus dem grazilen Ethos der

parrhesia in der Sorge erwachsen kann. Im Sorgen füreinander bewegtman sich auf

einem schmalen Grat zwischen Distanz und Nähe, sei es in der einspringenden Sorge

(wie gut kann man die Situation der anderen Person abschätzen, um zu verstehen,

was man einander abnehmen kann), der vorausspringenden Sorge (wie gut versteht

man, welches Verhalten man einer anderen Person spiegeln kann, um ihr zu hel-

fen) oder beim gemeinsamem Stolpern (wie viel Kraftaufwand kann man einander

zumuten, um die Strukturen zu verändern).

Warum aber mit Grazie? Grazie oder graziles Verhalten bestimmt sowohl ein

anmutiges, ein angemessenes Darstellen in der Situation als auch Formen der

tänzerischen, eleganten Bewegungen, die zwischen verschiedenen Problemen hin-

durchschwingen, und das Geschick, sich »aus der Affäre« zu ziehen, ein bestehen-

des Risiko nicht ausarten zu lassen. Man könnte also sagen, dass das grazile Ver-

halten nur deshalb grazil wirken kann, weil es sich der Schwierigkeit der Situation

bewusst ist und sich nur deshalb mit Leichtigkeit darstellen kann, weil es ange-

messen darauf antwortet. Der Begriff der Grazie bestimmt in dieser Arbeit also

die Schwierigkeit, im Angesicht des bestehenden Risikos aneinander ausgeliefert

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 241

zu sein, sich aber dennoch so zu verhalten, dass die gleichzeitige Angewiesenheit

auf Andere nicht als Problem, sondern als Teil der Lösung in Erscheinung treten

kann.Man verhält sich demnach grazil, wenn man sich auf die Anderen als Andere

bezieht, deren Perspektiven als die anderer Personen versteht, die wiederum die

eigene Perspektive als eine andere Perspektive erleben, wodurch sowohl die eige-

ne als auch die andere Perspektive aufs Spiel gesetzt wird. Der grazile Umgang

ist damit ein Weg, das Füreinander darzustellen, der in der parrhesia geübt wird.

Graziles und parrhesiastisches Verhalten ist der deutlichste Ausdruck dafür, uns als

gleichwertig und verschieden, als Andere unter Anderen darzustellen. Es ist die

Adäquatheit des Verhaltens, die Anderen als Andere zu verstehen und dieses Ver-

ständnis für sie darzustellen; oder wie es Butler formuliert: »Und weil wir diese

Welt gemeinsam bewohnen, sind wir aufeinander angewiesen.«49 Solidarität be-

deutet daran anknüpfend also eine gemeinsame Haltung, sich des Aufeinander-

angewiesen-Seins in der Form des Füreinander-Einstehens bewusst zu sein und

dies deshalb auch darzustellen. Daran anschließend ist die gerade bestimmte Gra-

zie also eine explizite Darstellungsform, die solidarisches Verhalten impliziert und

es deshalb ermöglichen kann.

Aufeinander angewiesen zu sein (sich einander gegenseitig zuzumuten) und

gleichzeitig einander ausgeliefert zu sein (sich zu widerfahren), ist damit der

Ausgangspunkt für den weiteren Verlauf dieses Abschlussabschnitts. – Ich möchte

nicht behaupten, dass diese Struktur des Angewiesen-ausgeliefert-Seins aus-

schließlich positiv zu bewerten ist. Das wäre eine Verkürzung der hier vertretenen

Position. Doch diese Struktur (Angewiesen-ausgeliefert-Sein oder auch Zugemu-

tet-widerfahren-Sein) ist die Bestimmung desMiteinanders, das sich sowohl in die

Richtung eines Gegeneinanders als auch in die eines Füreinander bewegen kann.

Der Blick liegt für den Abschluss dieser Arbeit jedoch auf dem Füreinander und so

wird das Unterstützende und die Veränderbarkeit der Struktur des Miteinanders

fokussiert. – Anderen ausgeliefert und auf sie angewiesen zu sein, beschreibt eine

Struktur, die zwischen Partikularität und Universalität steht, denn man ist nicht

nur ein Teil von etwas oder aufgehoben im Gesamten. Man ist sich in der parrhesia

des Risikos bewusst, das für jede Person besteht, die Teil der erlebten sozialen

Situation ist. Diese Teilhabe ist nicht reglementiert oder strukturell exklusiv; ge-

rade, weil sich die soziale Situation mit jeder hinzukommenden Person verändern

kann und sie nicht allein räumlich zu verstehen ist, ist sie nie abgeschlossen. Die

sozialen Situationen finden sich in Wiederholung und können dadurch sowohl

räumlich als auch zeitlich nicht nur singulär, sondern müssen miteinander erlebt

werden. Diese Art und Weise, Solidarität zu denken, findet sich auch bei Sabine

Hark, Rahel Jaeggi, Ina Kerner, Hanna Meißner und Martin Saar in Das umkämpfte

Allgemeine und das neue Gemeinsame – Solidarität ohne Identität:

49 Ebd., S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Als Andere unter Anderen

Wer Solidarität mit Anderen fordert und davon überzeugt ist, dass es Politik aus

Solidarität, in Solidarität geben kann und geben sollte, sieht die Anderen als Ge-

genüber und Bezugspunkt von moralischen Ansprüchen […]. Solidarität politisch

zu denken bedeutet, diese Forderungen nicht aus den besonderen Eigenschaf-

ten der Anderen oder besonderen Erfahrungenmit ihnen abzuleiten, sondern aus

dem, was wir mit ihnen teilen, ohne dass es uns oder ihnen alleine gehört.50

Versteht man Solidarität auf diese Weise, als Struktur des Füreinander, die sich

durch geteilte problematische soziale Strukturen an unterschiedlichen Orten und

Zeiten aufbaut, weil diese Strukturen gemeinsam erlebbar sind, wird es möglich

die Solidarität Schritt für Schritt auszuweiten. Sie muss dadurch weder auf allge-

meine Prinzipien aufbauen noch begrenzt durch direkten Umgang einzelner Indi-

viduen miteinander gedacht werden. Dies bedeutet also, dass man nicht abstrakte

Ordnungsebenen auf das Erleben der sozialen Situation aufbauen kann, um das

Problem zu bestimmen, das man miteinander teilt, sondern dass man diese pro-

blematische Struktur durch das Wiederholen bestimmter Erlebnisse erreicht, da

das Problem dann aus mehreren konkreten Perspektiven eingegrenzt wird, die alle

erlebt wurden.

Man kommt also nicht zur Solidarität mit Anderen, wenn man sie nur als Teil

einer anderen oder der gleichen Gruppe ansieht.51 Dies würde bedeuten, Partiku-

larität über das Erleben der Anderen zu stülpen.52 Genauso wenig funktioniert es

allerdings, eine allumfassende oder universalistische Struktur über den gesamten

Bereich des Erlebens zu legen: Natürlich sind wir alle Menschen, aber Solidarität

qua Menschsein erscheint wie eine Vorstellung ohne Bindung an das wirkliche Er-

leben.53 Würde durch die Einführung des Ideals schon seine Realisierung erzeugt,

bräuchte niemand mehr für Sichtbarkeit und Respekt für besondere Bedürfnisse

zu kämpfen, die jedem*r durch das Menschsein schon zukommen sollten. Noch

50 Sabine Hark, Rahel Jaeggi, Ina Kerner, Hanna Meißner & Martin Saar: Das umkämpfte Allge-

meine und das neue Gemeinsame. Solidarität ohne Identität, in: Sabine Hark, Friederike Kuster,

Katharina Liebsch, Aline Oloff, Regine Othmer, Birgit Riegraf, & Tanja Thomas (Hg.): Feminis-

tische Studien, Band 33, Heft 1, Aufl. 1, Stuttgart: 2015, S. 99.

51 Vgl. ebd., S. 103: »Gesucht werden konnte also nach nicht weniger als den heute möglichen

Formen der Kooperation und der wechselseitigen Verantwortung, in denen das, was allge-

mein, jede_r zukommend und fur jede_n verbindlich ist, nichts Vorausgesetztes, Selbstver-

ständliches ist, sondern ein erst in Praktiken undBeziehungen herzustellender Bezugspunkt,

den wir erst teilen müssen, um ihn zu erfahren.«

52 Vertreter*innen sind bspw. David Hume und Richard Rorty; vgl. Kurt Bayertz: Solidarität –

Begriff und Problem, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 1998, S. 20ff., oder auch Charles Taylor, vgl.

Charles Taylor: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie – Aufsätze zur politischen Philoso-

phie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002, S. 7.

53 Vertreter*innen sind bspw. die stoische Philosophie, Henri Bergson, John Stuart Mill, Max

Scheler u.a. vgl. ebd. S. 15ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 243

problematischer ist jedoch, dass das Ideal selbst als Ausschlusskriterium fungiert,

solange es »nur« durch eine bestimmte Gruppe anMenschen als Ideal gesetzt wur-

de und die Schwierigkeiten Anderer nicht mitdenkt. Didier Eribon fasst diesen

Gedankengang folgendermaßen zusammen: »Die Vorstellung einer nationalen Ge-

meinschaft [Partikularismus, P.H.] ist ein Irrtum, die des planetarischen »Gemein-

samen« [Universalismus, P.H.] eine depolitisierende Utopie. Die soziale Welt be-

steht immer aus heterogenen, divergierenden, widerstreitenden Geschichten und

Traditionen.«54 Und gerade weil die »sozialeWelt« in verschiedensten Perspektiven

und Facetten schillert, ist ein Ismus als ideales Konzept, sich in ihr zu verhalten,

unmöglich. So ist die hier vertretene Pluralität der sozialen Situation kein ideales

Konzept, sondern eine Folge unserer Wirklichkeit mit Anderen. Mein hier gege-

bener Vorschlag bezieht sich deshalb auf das Grazile als dargestellte Leichtigkeit

im Umgang mit Schwierigkeit, weil aus den gegebenen Strukturbeschreibungen

zwar die Möglichkeit eines Füreinander als solidarisches Einstehen gegen Unter-

drückung und andere Probleme besteht, jedoch die sozialen Situationen selbst ihre

Strukturzwänge präsentieren, auf die Solidarität eine divergente und plurale Ant-

wort sein kann.

Was ist aber dann diese Solidarität zwischen Partikularität und Universalis-

mus? Sie ist keine Kategorie, um etwas zusammenzufassen. Sie ist ein Verhalten,

in dem sich das Miteinander als Füreinander darstellt, ein Verhalten, das durch

eine gewisse Grazie das Risiko im Umgang miteinander nicht verdeckt, sondern

es in seiner Form als Risiko bewusst aufrechterhält und versteht, dass dieses Risi-

ko für Andere unter Anderen in der sozialen Situation besteht. Kurz gesagt: Es ist

die Darstellungsform des je eigenen Erlebens, als Andere unter Anderen zu sein.

Grazie bedeutet dabei also nicht – und das sei hier besonders betont –, dass man

sich zurückhält und die Probleme und Sorgen nicht ausspricht, um sie zur Har-

monie zu zwingen, sondern dass man sie passend adressiert, dass man mit dem

Problem offen umgeht. Es geht in der Solidarität nicht darum, welche Gruppe von

Menschenman ausgrenzt, sondern gegen oder für welche sozialen Strukturenman

kämpft. Die Grazie,mit der das Risiko zu seinemRecht kommt, als Risiko gelebt zu

werden, ist somit eine produktive solidarische Haltung, die sich gegen die konkre-

ten Strukturen richtet, die das Risiko in der erlebten sozialen Situation darstellen;

oder kurz: Wenn man solidarisch ist, kämpft man nicht gegen eine oder mehre-

re konkrete Andere, sondern gegen unterdrückende, benachteiligende soziale Strukturen,

denen man gemeinsam unterworfen ist.

Solidarität ist damit ein Erleben der gemeinsam erkämpften Veränderung so-

zialer Strukturen und nicht das absichtliche Ausgrenzen bestimmter Personen. Es

ist ein Kampf gegen die konstituierenden Bedingungen, unter denenman gemein-

sam lebt, gegen die Sedimentierungen unterdrückender Verhaltensweisen, die nie-

54 Eribon: Gesellschaft als Urteil, S. 201.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Als Andere unter Anderen

mand von uns selbst hervorgebracht hat und die man durch die eigenen Verhal-

tensweisen wieder mit hervorbringt. Wenn man also überhaupt gegen jemanden

kämpft, dann gegen die Wiederholungen der sozialen Strukturen, die Andere un-

terdrücken; und diesen Kampf kann man nicht alleine führen. Man kann an dieser

Stelle die Frage Butlers aus Psyche der Macht folgendermaßen in eine Form über-

tragen, in der nicht die Frage nach dem Subjekt im Singular gestellt wird, sondern

nach den Subjekten, den Anderen im Plural, um sie in eine Frage nach der Mög-

lichkeit von Solidarität zu verwandeln:

Wir sind »zur Wiederholung der gesellschaftlichen Normen gezwungen, durch

die [wir, P. H.] hervorgebracht wurde[n], aber diese Wiederholung bringt Risiken

mit sich, denn wenn es einem nicht gelingt, die Norm »richtig« wiederherzustel-

len, wird man weiteren Sanktionen unterworfen und findet die vorherrschenden

Existenzbedingungenbedroht. Unddoch:wie sollenwir ohne eineWiederholung,

die das Leben – in seiner derzeitigen Organisation – aufs Spiel setzt, auch nur be-

ginnen, uns über die Kontingenz dieser Organisation klarzuwerden und perfor-

mativ die Umrisse der Lebensbedingungen neu zu zeichnen?55

Die Veränderung der Lebensbedingung bzw. der sozialen Strukturen verweist –

folgt man dieser eher rhetorischen Frage Butlers – darauf, wodurch Solidarität

möglich wird: Es ist die Kontingenz, das heißt, die Rechtfertigungslosigkeit der

bestehenden sozialen Strukturen aus einem abstrakten und ewig gültigem Prin-

zip. Oder anders: Weil die sozialen Strukturen sich nicht auf ein feststehendes,

überzeitliches Prinzip berufen können, sind sie veränderbar. Dieser Aspekt des

Durch-Menschen-gemacht-Seins bzw. der Historizität sozialer Strukturen darf je-

doch nicht verdecken, dass es eine enorme Anstrengung bedeutet, sich von der

Macht der Strukturen auch nur kurz zu lösen, um sie zu verändern, oder, wie es

früher in dieser Arbeit hieß, sie decodieren und recodieren zu können.

Ein Beispiel für diese Schwierigkeit, das sicherlich zu seiner Zeit noch mehr

Überzeugungskraft entfaltete, liefert Jean-Paul Sartre in der Beschreibung einer

Situation, aus der heraus man nur gemeinsam, solidarisch ausbrechen kann. Diese

Beschreibung findet sich in seinem zweiten Hauptwerk Kritik der dialektischen Ver-

nunft, in dem die Verwirklichung der ontologischen Freiheit jedes Menschen an die

gemeinsame Aktion gegen bestehende Verhältnisse gebunden wird. Dies stellt eine

Transformation seiner Theorie aus Das Sein und das Nichts dar, da nicht mehr ein

einzelnes Subjekt sein Verhalten zur Welt frei verändern kann, sondern nur soli-

darisch die nötige Kraft oder Anstrengung dafür aufgebracht werden kann. Sein

Beispiel dafür sieht – paraphrasiert, da es sich über mehrere Seiten erstreckt – wie

folgt aus: An einerHaltestelle wartet eine bestimmte Anzahl von Arbeiter*innen auf

55 Judith Butler: Psyche derMacht–Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001,

S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 245

einen Bus, der sie zur Arbeitsstelle bringen soll. Der Bus selbst hat jedoch zu wenig

Plätze, um alle Arbeiter*innen zu befördern. Man steht vor der gemeinsamen so-

zialen Struktur des Arbeiten-Müssens, aber Nicht-dort-Ankommen-Könnens. Des-

halb werden Ordnungsnummern gezogen, um zu sichern, wermitfahren kann und

wer »überzählig« ist. »Es ist für mich ja sehr wichtig, ob ich die zehnte Nummer

habe oder die zwanzigste. Aber ich bin Zehnter durch die Anderen, insofern sie An-

dere sind als sie selbst, das heißt, insofern sie nicht in sich selbst den Grund ih-

rer Ordnungsnummer besitzen.«56 Hier wird die Bedingung unserer Wirklichkeit,

als Andere unter Anderen zu sein, deutlich hervorgehoben: Sie stellt uns neben-

einander (Sartre nennt dies Serialisierung) in dieselbe Situation und damit unter

dieselben sozialen Strukturen.

Doch daraus erwächst noch keine Lösung des Problems, denn die Ordnungs-

nummern bezeichnen eine Gruppe an Menschen, die in den Bus einsteigen dürfen

und eine Menge an Menschen, denen dies verwehrt bleibt. Somit liegt hier noch

keine Solidaritätsform vor, wenn einfach Nummern gezogen werden undman ein-

steigt oder nicht einsteigt.Man beugt sich der Struktur und die Anderenwerden zu

Konkurrenten. Zur solidarischen Praxis wird diese Situation, sobald auf die Situa-

tion nicht mit Einverständnis, sondern mit Empörung oder einer anderen Darstel-

lung von Unverständnis über die unnötige Konkurrenz reagiert wird. Dann wird

freimütig das Risiko eingegangen und dadurch bewusst aufrechterhalten, nicht

mitgenommen zuwerden, vom*n der Arbeitgeber*in sanktioniert zuwerden, kurz:

in irgendeiner Form verletzt zu werden. Diese parrhesiastischeDarstellung birgt die

Möglichkeit zur Solidarisierung und zur gemeinsamen Boykottierung der Situati-

on, um den Anderen als Anderen keine Exklusion als die, die nicht mitfahren kön-

nen, widerfahren zu lassen, sondern sich gegenseitig zu Komplizen zu machen,

die die soziale Struktur nicht wiederholen und damit performativ erhalten, son-

dern ihre Labilität und damit ihre Rechtfertigungslosigkeit zu offenbaren. Dies

geschieht durch eine gemeinsame Darstellung des Erlebten in der Form, es in ein

Füreinander zu verändern.

Die parrhesiastische Darstellung einer einzelnen Person reicht jedoch nicht, um

eine tatsächliche solidarische Darstellung zu verkörpern, durch die die Struktur

verändert wird. Siemuss auf Andere treffen, diemit Grazie dieses Risiko verstehen,

es annehmen und selbst wiederholen.Damit ist Solidarität selbst auf die Performa-

tivität angewiesen, die die sozialen Strukturen hervorbringt. Daraus lässt sich be-

stimmen, dass die Kontingenz allein nicht die hinreichende Bedingung für solida-

rische Darstellungen sein kann. Mit den in dieser Arbeit geleisteten Beschreibun-

gen, dass als Andere unter Anderen zu (er)leben ein Risiko darstellt, das mit Grazie

als dieses Risiko offengelegt und erlebt werden kann, lassen sich die drei Punkte

56 Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Als Andere unter Anderen

für die Bestimmung der Solidarität bezeugen, die zum Ende des letzten Sinnab-

schnitts gegeben wurden: Zum einen muss eine generelle Responsivität der Men-

schen untereinander und damit zur sozialen Situation gegeben sein, was heißt,

dass jedes Verhalten eine Antwort auf eine soziale Situation ist, auf die wieder-

um geantwortet werden kann. Dieses Vermögen muss für eine solidarische Dar-

stellung tatsächlich verwirklicht, also ausgeführt werden. Zum anderen kann die

Antwort nicht jede Form annehmen, sondern sie muss tatsächlich darstellen, wie

es für eine*n jede*n ist, diese Situation als Andere*r unter Anderen zu erleben,

oder kurz: Man muss sich parrhesiastisch verhalten, indem man ehrlich darstellt,

wie die Situation auf das eigene Erleben wirkt, um gemeinsam die Strukturen zu

verändern. Zuletzt bedarf es eines Verhaltens, das adäquat darstellt, dass man die

Anderen als Andere erlebt und deshalb sowohl das Risiko als auch die gemeinsame

soziale Struktur versteht, die sie freimütig dargestellt haben. Aus ihm folgt in der

Beispielsituation desWartens auf den Bus möglicherweise, dass man nicht einfach

in den Bus einsteigt und andere draußen lässt, sondern dass man den Bus aufhält,

ihn im Extremfall stilllegt, und somit das Erleben dieser sozialen Situation in eine

solidarische Darstellung verwandelt. Zu betonen ist jedoch, dass die solidarische

Darstellung nicht nur positiv gewertet werden kann. Für diejenigen Personen, die

sich nicht in der Darstellung wiederfinden, kann das solidarische Verhalten ab-

schreckend und einschüchternd wirken.

Mit diesen Ausführungen kann man die Möglichkeit für Solidarität also in

der generellen Kontingenz menschlich gemachter Strukturen und in unserer Be-

dingung der Wirklichkeit, als Andere unter Anderen zu (er)leben, aufweisen. Die

Wirklichkeit der Solidarität setzt demnach ein Verhalten zur Welt und zu Ande-

ren voraus, das sich selbst als permanenten Kampf und permanente Anstrengung

darstellt, da es nicht leicht ist, gleichzeitig das Risiko der Responsivität parrhesi-

astisch und grazil offensichtlich zu halten. Anders formuliert: Es ist eine nicht zu

unterschätzende Anstrengung, freimütig darzustellen, was das Problem ist, und

dabei nicht die Person, die das Problem darstellt, völlig als das Problem zu identi-

fizieren, sondern sowohl ihr Verhalten als auch die sozialen Strukturen als Grund

für die verletzende Situation zu adressieren. Das meint es, wenn man sich im Be-

wusstsein der Schwierigkeiten dennochmit Leichtigkeit verhält. Das Grazile ist ein

anstrengender Kampf in mehrere Richtungen. Doch nur in dieser Art und Weise

werden die pluralen Weltverhältnisse nicht zu Problemen, sondern zur Möglich-

keit, in einem der Weltverhältnisse oder ihrer Kombination eine Lösung gegen die

unterdrückenden Strukturen zu erkennen, die die geteilte soziale Situation bedin-

gen.

Dank der Responsivität können parrhesia und Grazie also ein Erleben zur Dar-

stellung bringen, in dem solidarische Verhaltensweisen nicht bedeuten, gegen kon-

krete Andere oder für eine allgemeine Menschheit zu kämpfen, sondern gemein-

sam über soziale Strukturen zu stolpern und die Wiederholung dieser Strukturen

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 247

als Problem zu erkennen, das man durch unterschiedlich starke Anstrengung ge-

meinsam zu lösen versuchen kann. Was das Beispiel des Wartens auf den Bus und

die gerade gegebene Definition der Solidarität also offenbart, ist einWeg zwischen

Partikularismus und Universalismus, da man gegen konkrete soziale Strukturen

kämpft, die man gemeinsam erlebt hat und die für Andere deshalb ebenso erlebbar

sind. Als Andere unter Anderen zu leben bedeutet, dass »ich« und »du«, genauso

wie »wir«, »ihr« und »sie« nicht durch starre Grenzen voneinander getrennt sind,

sondern dass wir uns immer auf den Schwellen zwischen diesen Zuschreibungen

bewegen und sie sogar überschreiten können.

Dennoch muss ich hier mit Eribon auf folgenden Sachverhalt hinweisen, der

die Schwierigkeit für eine solidarische Darstellung noch deutlicher macht, da sei-

ne Beschreibung ein Blick auf die gesellschaftliche Realität ist: »Der Gegensatz

zwischen »uns« und »denen« bleibt für die populären Klassen konstitutiv, auch

wenn der Inhalt des »Wir«, mit demman sich identifiziert, und des »Sie«, von dem

man sich absetzt, flukturiert.«57 Das hier Vorgestellte ist darauf ausgerichtet, diese

Fluktuation nicht nur innerhalb des »wir« oder des »sie« zu ermöglichen, sondern

übergreifender. Dies lässt sich theoretisch – wie hier geschehen – beschreiben,

kann aber in der jeweiligen Lebenswirklichkeit eine fast unüberwindliche Aufgabe

darstellen. Anders formuliert ist dies die Kehrseite der Kontingenz: Man kann die

sozialen Strukturen durch ihre Performativität aufbrechen, was heißt, sie zu re-

und zu decodieren, aber man muss es nicht, und wenn man es versucht, gibt es

keine Garantie für das Gelingen. Andererseits sind wir gezwungen, mit Anderen –

ob sie uns fremd oder ähnlich erscheinen – auf irgendeine Art und Weise zusam-

menzuleben. Daraus kann man mit Julia Kristeva folgende Hoffnung für die Form

eines Zusammenlebens beschreiben: »Eine paradoxe Gemeinschaft ist im Entste-

hen, eine Gemeinschaft von Fremden, die einander in dem Maße akzeptieren, wie

sie sich selbst als Fremde erkennen.«58 Dies stellt jedoch keine bloße Setzung dar,

sondern eine ethische Aufgabe! Butler schreibt dazu: »Die ethische Beziehung be-

deutet, eine bestimmte egologische Perspektive abzutreten und einen Standpunkt

einzunehmen, der grundlegend von einem Modus der Anrede strukturiert ist: Du

rufst mich an und ich antworte. Wenn ich antworte, dann nur, weil ich schon ver-

antwortlich war«.59 Sie leitet damit die Verantwortung füreinander aus der Not-

wendigkeit der Konstitution der Anderen unter Anderen durch eben die Anderen,

der Kohabituation in derselben Welt ab, weil man nur dadurch – im Sinne Wal-

denfelsʼ – aufeinander antworten kann.

Die Frage, die sich stellt, ist also wie man von der notwendigen Kohabituation

zu diesem Ethos der parrhesiastischen Grazie, also zum hier vorgestellten Vorschlag

57 Eribon: Gesellschaft als Urteil, S. 219.

58 Kristeva:Fremde sind wir uns selbst, S. 213.

59 Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Als Andere unter Anderen

für Solidarität gelangt: Wie verstehe ich mich selbst und Andere als Andere*r un-

ter Anderen? Die vorliegende Arbeit hat versucht, auf diese soziale Fragestellung

zu antworten: Der Weg führte über eine generelle Betonung der Bedeutung der

Anderen für unsere Wirklichkeit, aus der sich die Notwendigkeit ergibt, sich selbst

im eigenen Erleben unter sozialen Strukturen für Andere darstellen zu müssen,

zu Formen der Fokussierung der Anderen in Sorgestrukturen, zu der gerade for-

mulierten möglichen Solidarität. Dies muss als Prozess einer Reflexion verstanden

werden, der sich in alltäglichen wie in extremen sozialen Situationen durch das

Widerfahrnis anderer Perspektiven anstößt, aber nie völlig aus seinen eigenen Be-

dingungen heraustreten kann. Wir sind mit Anderen in sozialen Strukturen ver-

haftet: Unsere Wirklichkeit ist, als Andere unter Anderen zu (er)leben, d.h. immer

miteinander leben zu müssen, sowohl gegeneinander zu agieren, nebeneinander

in Registern der Bürokratie zu stehen als auch füreinander einstehen zu können.

Mit William James kann man, auch wenn es das Zitat aus seinem eigenen Kon-

text heraustrennt, sagen, dass damit »[d]er ganze Inhalt dieses Begriffs [der sozia-

len Situation, P.H.] nichts anderes [ist] als eben die Tatsache des Kohärierens. Hin-

ter dieser Tatsache ist nichts.«60 Er kann demnach in der von Butler beschrieben

Kohabitation münden und bietet somit die Möglichkeit, Solidarität zu beschreiben

– eine Solidarität, die zwischen Universalismus und Partikularismus liegt – und im

Gegenzug jede solipsistische Neigung, jede Abkehr von Anderen als Illusion zu be-

stimmen: denn es besteht für uns eine Notwendigkeit der Form nach, in der wir

Wirklichkeit erleben, nämlich sie als Andere unter Anderen zu erleben. Unser Er-

leben stellen wir in Bezug zu, im Blick für und in der Betrachtung durch Andere

dar. Konkret bedeutet dies für eine Solidarität, die durch die Alterität der Anderen

die Alterität des eigenen Selbst erlebbar darstellt, dass dies nicht als Manko oder

Problem angesehen wird, sondern als Form in der Solidarität zwischen Partikula-

rismus und Universalismus möglich sein kann, in der gerade durch die Alterität

die Veränderbarkeit von sozialen Strukturen bestimmt werden kann, weil sie nicht

notwendig sein können; Eine Form, die versucht, die erlebte Wirklichkeit in ihrer

Komplexität bestehen zu lassen; als ein Zusammenführen von Distanz, Nähe, Ho-

rizont, Fokussierung und Reflexion, das sich zwar nicht als Eindeutigkeit, jedoch

am vollständigsten und klarsten zeigt, wenn man die Fassaden der Anderen als

das beschreibt, als was sie hier herausgestellt wurde: die Darstellung des inten-

tionalen Erlebens füreinander, die Bedingung unserer Wirklichkeit, einander zu

verstehen.61

»Das heißt aber: Wenn das Wesen der Philosophie darin besteht, diesseits aller

Gewissheiten [zu den Strukturen, P.H.] zurückzugehen, wenn sie von der Kritik

60 James: Der Pragmatismus, S. 54.

61 Vgl.: Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 249

lebt, dann ist das Antlitz [der, P.H.] Anderen der eigentliche Anfang der Philoso-

phie. […]Diese [soziale, P.H.] Situation istmoralisches Bewusstsein;meine Freiheit

ist dem Urteil [der, P.H.] Anderen ausgesetzt«.62

Damit ist das hier beschriebene Erleben seiner*ihrer selbst als Andere*r unter An-

deren keine abstrakte Aufhebung problematischer und unterdrückender Beziehun-

gen zu Anderen (sozialer Strukturen), nur weil durch die Beschreibung auch eine

Möglichkeit für ein solidarisches Füreinander aufgezeigt werden kann. Das Erle-

ben – als Andere unter Anderen zu sein – stellt sich als die Grundstruktur des

menschlichen Lebens dar, als die Form, in der wir einander im Miteinander aus-

gesetzt und aufeinander angewiesen sind. Die Fokussierung des Erlebens ermög-

licht es, die sozialen Strukturen in den Blick zu nehmen, gerade weil das Erleben

mit Anderen geteilt ist. Diese Fokussierung der Anderen zeigt sich am deutlichs-

ten in der gemeinsamen Sorge füreinander.Dieses Sich-füreinander-Sorgen heißt,

zu verstehen, dass wir als Kompliz*innen aneinanderkleben, ob wir wollen oder

nicht. In Frage steht jedoch, ob wir diese Beziehung explizit machen oder nicht.

Die Kompliz*innenschaft ermöglicht es jedenfalls, miteinander füreinander gegen

die Wiederholung von sozialen Strukturen einzustehen, über die man gemeinsam

gestolpert ist: d.h. aus dem Stolpern Gesellschaftskritik folgen zulassen, weil man

den bestehenden sozialen Strukturen andere gegenüberstellen kann. Weil wir ge-

meinsam stolpern ist die Negation der sozialen Strukturen möglich, die uns ge-

geneinander zur Gewalt und zu Unterdrückung oder – was dasselbe wäre – bloß

aneinander vorbei zum »Weiter-So« führen werden.

Wozu also das Alles? Damit sich das, was Susan Sontag in ihrer Beschreibung,

wie wir das Leid Anderer betrachten, sagt, verändert; damit nicht »der andere, selbst

wenn er kein Feind ist, uns nur als jemand [gilt], den man sehen kann, nicht aber

als jemand, der (wie wir) selbst sieht.«63 Damit wir je selbst durch die Anderen

soziale Strukturen produzieren und reproduzieren, in denen wir uns als Andere

unter Anderen erleben können.

62 Levinas: Die Spur des Anderen, S. 207f.

63 Susan Sontag: Das Leiden anderer betrachten, München/Wien: Carl Hanser 2003, S 86.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

A

Anders, Günther:Die Antiquiertheit desMenschen I. Über die Seele imZeitalter der zweiten

industriellen Revolution, München: C.H. Beck, 1985.

: Die Antiquiertheit des Menschen II. Über die Zerstörung des Lebens im Zeitalter der dritten

industriellen Revolution, München: C.H. Beck, 1988.

B

Badiou, Alain: Deleuze. »Das Geschrei des Seins«, Zürich/Berlin: diaphanes, 2003.

: Das Sein und das Ereignis, Zürich/Berlin: diaphanes, 2005.

Bayertz, Kurt: Solidarität – Begriff und Problem, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1998.

de Beauvoir, Simone: Das andere Geschlecht – Sitte und Sexus der Frau, Reinbek b.H.:

Rowohlt, 1992.

: Das Alter, Reinbek b. H. Rowohlt, 1977.

: Für eine Moral der Doppelsinnigkeit. In dies.: Soll man de Sade verbrennen – Drei Essays

zur Moral des Existenzialismus, Reinbeck b.H.: Rowohlt, 1983.

: Soll man de Sade verbrennen – Drei Essays zur Moral des Existenzialismus, Reinbeck

b.H.: Rowohlt, 1983.

Bedorf,Thomas: Verkennende Anerkennung – Über Identität und Politik, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 2010.

: Andere – Eine Einführung in die Sozialphilosophie, Bielefeld: transcript, 2011.

Bedorf,Thomas & Röttgers, Kurt (Hg.): Das Politische und die Politik, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 2010.

Bedorf, Thomas; Fischer, Joachim & Lindemann, Gesa (Hg.): Theorien des Dritten –

Innovationen in Soziologie und Sozialphilosophie, München: Wilhelm Fink, 2010.

Berger, Peter L. & Luckmann, Thomas: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklich-

keit – Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M.: Fischer, 1980.

Bergson, Henri: Materie und Gedächtnis, Hamburg: Felix Meiner, 2015.

Betscharts, Alfred (Hg.): Demokratie in der Krise – Die politische Philosophie des Existen-

tialismus heute. Sartre, Camus, Beauvoir im Zwiegespraech mit Kierkegaard, Nietzsche,

Schmitt, Arendt, Foucault und Butler, Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2017

: Sartres politische Spätphilosophie – vom Marxismus zum Anarchismus. in ders. (Hg.):

Demokratie in der Krise – Die politische Philosophie des Existentialismus heute. Sartre,

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Als Andere unter Anderen

Camus, Beauvoir im Zwiegespraech mit Kierkegaard, Nietzsche, Schmitt, Arendt, Fou-

cault und Butler, Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2017.

Bonnemann, Jens: Der Spielraum des Imaginären – Sartres Theorie der Imagination und

ihre Bedeutung für seine phänomenologischeOntologie, Ästhetik und Intersubjektivitäts-

konzeption, Hamburg: Felix Meiner, 2007.

: Sartre und die Macht der Dinge. Überlegungen zum Weltverhältnis zwischen Handlung

und Welt. in Lembeck, Karl-Heinz; Mertens, Karl; Orth, Ernst Wolfgang (Hg.):

Phänomenologische Forschung, Hamburg: Felix Meiner, 2009.

:Risse im »stahlhartenGehäuse«. Ist derMensch bei Sartrewirklich in jeder Situation frei? in

Ziemann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie der Situation,

Wiesbaden: Springer, 2013.

: Fliegen oder Springen in Rosa, Hartmut & Vieweg, Klaus (Hg.): Zur Architektonik

praktischer Vernunft – Hegel in Transformation, Berlin: Dunker & Humblot, 2014.

: Wahrnehmung als leibliches Widerfahrnis. Eine Phänomenologie des Leib-Welt-

Verhältnisses, Münster: Mentis, 2016.

Buber, Martin: »Ich und Du« in: ders., Das dialogische Prinzip, Darmstadt: Lambert

Schneider, 1984.

: Das dialogische Prinzip, Darmstadt: Lambert Schneider, 1984.

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991.

: Körper von Gewicht – Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, 1997.

: Geschlechtsideologie und phänomenologische Beschreibung – Eine feministische Kritik an

Merleau-Pontys Phänomenologie derWahrnehmung in Silvia Stoller &Helmuth Vet-

ter (Hg.): Phänomenologie und Geschlechterdifferenz, Wien: WUV, 1997.

: Psyche der Macht – Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2001.

: Performative Akte und Geschlechterkonstitution – Phänomenologie und feministische Theo-

rie in Uwe Wirth (Hg.) Performanz – Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissen-

schaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002.

: Gefährdetes Leben – Politische Essays, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2005.

: Haß spricht – Zur Politik des Performativen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2006.

: Krieg und Affekt, Zürich/Berlin: diaphanes, 2009.

: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, 2018.

Brüssermann, Jakob: Sein und Situation – Zu den Forderungen einer Ontologie des »ich

bin«, Freiburg/München: Karl Alber, 2017.

C

Camus, Albert: Der Mythos des Sissyphos, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1999.

: Der Mensch in der Revolte, Reinbek b.H.: Rowohlt, 2013.

D

Dabag,Mihran; Kapust, Antje &Waldenfels, Bernhard (Hg.):Gewalt: Strukturen, For-

men Repräsentationen, München: Wilhelm Fink, 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 253

Deleuze, Gilles: Spinoza – Praktische Philosophie, Berlin: Merve, 1988.

: Differenz und Wiederholung, München: Wilhelm Fink, 1992.

: Die Logik des Sinns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1993.

: Unterhandlungen 1972- 1990, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

Deleuze, Gilles & Guattari, Félix: Rhizom, Berlin: Merve, 1977.

: Anti Ödipus – Kapitalismus und Schizophrenie I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2014.

: Gespräch über den Anti Ödipus (mit Felix Guattari) in, Deleuze (Hg.): Unterhandlungen

1972- 1990, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

Dennett, Daniel C.: Quining Qualia. in Marcel, A. & Bisiach, E. (Hg.) Consciousness

in Modern Science, Oxford: Oxford University Press, 1988.

Dilthey, Wilhelm: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1993.

Dreyfus, Hubert L. (Hg.): A companion to phenomenology and existentialism, Malden,

Mass.: Blackwell, 2007.

:TheRoots of Existenzialism. in Dreyfus,Hubert L. (Hg.): A companion to phenomenology

and existentialism, Malden, Mass.: Blackwell, 2007.

E

Eco, Umberto: Über Spiegel, München/Wien: Hanser, 1988.

Eribon, Didier: Rückkehr nach Reims, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016.

: Gesellschaft als Urteil, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

Ernaux, Annie: Die Jahre, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

Eßlinger, Eva; Schlechtriemen, Tobias; Schweitzer, Doris & Zons, Alexander (Hg.):

Die Figur des Dritten – Ein kulturwissenschaftliches Paradigma, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 2010.

F

Fellmann, Ferdinand: Gelebte Philosophie in Deutschland – Denkformen der Lebenswelt-

phänomenologie und der kritischen Theorie, Freiburg/München: Karl Alber, 1983.

Flatscher, Mathias; Laner, Iris u.a. (Hg.): Neue Stimmen der Phänomenologie, Band 1,

Die Tradition, das Selbst, Nordhausen: Traugott Bautz, 2011.

Flynn, Thomas R.: Sartre, Foucault, and Historical Reason – a poststructuralist mapping

history Vol. II, Chicago/London: The University of Chicago Press, 2005.

Frank, Manfred: Das individuelle Allgemeine, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1985.

: Fragmente einer Geschichte der Selbstbewusstseinstheorien von Kant bis Sartre in ders.

(Hg.): Selbstbewusstseinstheorien von Fichte bis Sartre, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

1991.

: Selbstbewusstseinstheorien von Fichte bis Sartre, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991.

Foucault, Michel: Der Mut zur Wahrheit – die Regierung des Selbst und der Anderen II,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2012.

Frisch, Max: Stiller, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1973.

: Mein Name sei Gantenbein, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1975.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Als Andere unter Anderen

Gehring, Petra: Ist die Phänomenologie eine Wirklichkeitswissenschaft? – Überlegungen

zur Aktualität der Phänomenologie und ihrer Verfahren, in Mathias Flatscher, Iris

Laner u.a. (Hg.):Neue Stimmen der Phänomenologie Band 1Die Tradition, das Selbst,

Nordhausen: Traugott Bautz, 2011.

Gillisen, Matthias: Philosophie des Engagements. Bergson – Husserl –Sartre – Merleau-

Ponty, Freiburg i.Br.: Karl Alber, 2008.

Goffman, Erving: Wir alle spielen Theater – Die Selbstdarstellung im Alltag, München:

Pieper, 1969.

: Interaktionsrituale – Über Verhalten in direkter Kommunikation, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, 1986.

Grathoff, Richard:Alfred Schütz, Aron Gurwitsch Briefwechsel 1939-1959, München:Wil-

helm Fink, 1985.

Gurwitsch, Aaron: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, Berlin/New

York: de Gruyter, 1977.

H

Hark, Sabine; Jaeggi, Rahel; Kerner, Ina; Meißner, Hanna & Saar, Martin: Das um-

kämpfte Allgemeine und das neue Gemeinsame. Solidarität ohne Identität, in Hark,

Sabine; Kuster, Friederike; Liebsch, Katharina; Oloff, Aline; Othmer, Regine;

Riegraf, Birgit & Thomas, Tanja (Hg.): Feministische Studien, Band 33, Heft 1,

Aufl. 1, Stuttgart: 2015.

Hark, Sabine; Kuster, Friederike; Liebsch, Katharina; Oloff, Aline; Othmer, Regine;

Riegraf, Birgit & Thomas, Tanja (Hg.): Feministische Studien, Band 33, Heft 1,

Aufl. 1, Stuttgart: 2015.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer Verlag, 2006.

Hetzel, Andreas:Vertrauen als Affekt der radikalenDemokratie inThomas Bedorf &Kurt

Röttgers (Hg.) Das Politische und die Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2010.

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen, Band I, Prolegomena zur reinen Logik (Text

nach Husserliana XVIII), Hamburg: Felix Meiner, 1992.

:Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie (Text nach

Husserlian III*1 und V), Hamburg: Felix Meiner, 1992

Horster, Detlef: Sozialphilosophie, Leipzig: Reclam, 2005.

I

Ingarden, Roman: Zur Objektivität der sinnlichen Wahrnehmung Gesammelte Werke

Band 8, Tübingen: Niemeyer Verlag, 1997.

J

Jaeggi, Rahel & Celikates, Robin: Sozialphilosophie: eine Einführung, München: C.H.

Beck, 2017.

James, William: Pragmatismus und radikaler Empirismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

2006.

: Der Pragmatismus – Ein neuer Name für alte Denkmethoden, Hamburg: Felix Meiner,

1994.

G

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 255

Jay Martin:The Lifedworld and Lived Experience in Dreyfus, Hubert L. (Hg.): A compa-

nion to phenomenology and existentialism, Malden, Mass.: Blackwell, 2007.

Jonas, Hans: Der Adel des Sehens: Eine Untersuchung zur Phänomenologie der Sinne,

Frankfurt a.M./Leipzig: Insel, 1994.

Jullien, Francois: Es gibt keine kulturelle Identität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

K

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974.

Kristeva, Julia: Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1990.

Krohn, Wolfgang & Krücken, Georg: Risiko als Konstruktion und Wirklichkeit – Ei-

ne Einführung in die sozialwissenschaftliche Risikoforschung in dies. (Hg.): Riskan-

te Technologien: Reflexion und Regulation – Einführung in die sozialwissenschaftliche

Risikoforschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1993.

(Hg.): Riskante Technologien: Reflexion und Regulation – Einführung in die sozialwissen-

schaftliche Risikoforschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1993.

L

Landsberg, Paul Ludwig: Die Erfahrung des Todes, Luzern: Vita Nova, 1937.

Lembeck,Karl-Heinz;Mertens,Karl; Orth, ErnstWolfgang (Hg.): Phänomenologische

Forschung, Hamburg: Felix Meiner, 2009.

Levinas, Emanuel: Die Spur des Anderen – Untersuchungen zur Phänomenologie und So-

zialphilosophie, Freiburg/München: Karl Alber, 1983.

: Totalität und Unendlichkeit – Versuch über die Exteriorität, Freiburg/München: Karl

Alber, 1987.

Liebsch, Burkhard (Hg.): Sozialphilosophie, Freiburg/München: Karl Alber, 1999.

Löwith, Karl: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Stuttgart: J.B. Metzler,

1981.

M

Marcel, A. & Bisiach, E. (Hg.): Consciousness in Modern Science, Oxford: Oxford Uni-

versity Press, 1988.

Mead, George Herbert: Geist, Identität und Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

1973

Meißner, Stefan: Immer wieder Neues. Neuheit als kognitiver Erwartungsstil in Arbeitssi-

tuationen in Ziemann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie

der Situation,Wiesbaden: Springer, 2013.

Merleau-Ponty,Maurice: Phänomenologie derWahrnehmung, Berlin: de Gruyter, 1966.

: Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974.

: Das Primat der Wahrnehmung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003.

: Das Sichtbare und das Unsichtbare, München: Wilhelm Fink, 2004.

: Zeichen, Hamburg: Felix Meiner, 2007.

Mertens, Karl:Die Bedeutung der Situation im kooperativenHandeln. Ziemann, Andreas

(Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie der Situation,Wiesbaden: Sprin-

ger, 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Als Andere unter Anderen

Mohanty, J. N.: Intentionality. in Dreyfus, Hubert L. (Hg.): A companion to phenome-

nology and existentialism, Malden, Mass.: Blackwell, 2007.

Mouffe, Chantal: Agonistik – Die Welt politisch denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

2014.

P

Plessner, Helmuth: Elemente menschlichen Verhaltens in ders. Gesammelte Schriften

VIII, Conditio Humana, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1983.

: Gesammlte Schriften VIII, Conditio Humana, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1983.

: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus in ders.: Gesammelte

Schriften V,Macht und menschliche Natur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1981.

: Gesammelte Schriften V,Macht und menschliche Natur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

1981.

Posselt, Gerald: Politiken des Performativen – Butlers Theorie politischer Performativität,

in ders., Schönwälder-Kuntze, Tatjana & Seitz, Sergej (Hg.): Judith Butlers Phi-

losophie des Politischen – Kritische Lektüre, Bielefeld: transcript, 2018.

Posselt, Gerald; Schönwälder-Kuntze, Tatjana & Seitz, Sergej (Hg.): Judith Butlers

Philosophie des Politischen – Kritische Lektüre, Bielefeld: transcript, 2018.

R

Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitäten – Zum Strukturwandel der Moder-

ne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, München: Wilhelm Fink, 2005.

:Wege der Anerkennung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2006.

Rosa, Hartmut & Vieweg, Klaus (Hg.): Zur Architektonik praktischer Vernunft – Hegel

in Transformation, Berlin: Dunker & Humblot, 2014.

Röttgers, Kurt: Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg: Scriptum, 2002.

S

Sartre, Jean-Paul:Das Sein und dasNichts – Versuch einer phänomenologischenOntologie,

Reinbek b.H.: Rowohlt 1952.

: Fragen der Methode, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1964.

: Kritik der Dialektischen Vernunft – Theorie der gesellschaftlichen Praxis, Reinbek b.H.:

Rowohlt, 1967.

: Sartre über Sartre: Interview mit Perry Anderson, Ronald Fraser und Quintin Hoare in

Sartre über Sartre Autobiographische SchriftenBand 2, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1977.

: Sartre über Sartre Autobiographische Schriften Band 2, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1977.

: Der Idiot der Familie – Gustave Flaubert 1821 bis 1857 Band I Die Konstitution, Reinbek

b.H.: Rowohlt, 1977.

: Der Idiot der Familie Gustav Flaubert Band IIDie Personalisation 1., Reinbek b.H.: Ro-

wohlt, 1977.

: Der Idiot der Familie Gustav Flaubert Band IV Elbehnon oder Die letzte Spirale, Reinbek

b.H.: Rowohlt, 1978.

: Baudelair, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1978.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 257

: Saint Genet, Komödiant oder Märtyrer, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1982.

: Marllarmés Engagement, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1983.

:Wahrheit und Existenz, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1998.

: Die Transzendenz des Ego, in: ders., Die Transzendenz des Ego Philosophische Essays von

1931-1939, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1997.

: Skizze einer Theorie der Emotionen, in: ders., Die Transzendenz des Ego Philosophische

Essays 1931-1939, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1997.

: Die Transzendenz des Ego Philosophische Essays von 1931-1939, Reinbek b.H.: Rowohlt,

1997.

: Entwürfe für eine Moral, Reinbek b.H.: Rowohlt, 2005.

: Der Ekel, Reinbek b.H.: Rowohlt, 2013.

, Halle: Niemeyer, 1927.

Schönwälder-Kuntze, Tatjana: Haben philosophische Methoden politisches Gewicht?, in

Posselt, Gerald; dies. & Seitz, Sergej (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politischen

– Kritische Lektüre, Bielefeld: transcript, 2018.

Schuchter, Patrick: Sich einen Begriff vom Leiden Anderer machen – Eine Praktische Phi-

losophie der Sorge, Bielefeld: transcript, 2016.

Schütz, Alfred: Der sinnhafte Aufbau der sozialenWelt – Eine Einleitung in die verstehende

Soziologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974.

Sontag, Susan: Das Leiden anderer betrachten, München/Wien: Carl Hanser, 2003.

Stoller, Silvia: Existenz – Differenz – Konstruktion Phänomenologie der Geschlechtlichkeit

bei Beauvoir, Irigaray und Butler, München: Wilhelm Fink, 2010.

Stoller, Silvia & Vetter, Helmuth (Hg.): Phänomenologie und Geschlechterdifferenz,

Wien: WUV, 1997.

T

Tax, Sissi: manchmal immer, Graz/Wien: literaturverlag droschl, 1995.

Taylor, Charles: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie – Aufsätze zur politischen

Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002.

Theunissen, Michael: Der Andere – Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Ber-

lin/New York: de Gruyter, 1977.

V

Vogl, Joseph: Über das Zaudern, Zürich/Berlin: diaphanes, 2008.

W

Waldenfels, Bernhard: Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

1980.

: Im Labyrinth des Alltags, in ders., Jan M. Broekmann & Ante Pazanin (Hg.): Phäno-

menologie und Marxismus 3 Sozialphilosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1978.

: In den Netzen der Lebenswelt Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985.

: Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1990.

: Antwortregister, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007.

: Sozialität und Alterität. Modi sozialer Erfahrung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Als Andere unter Anderen

: Erfahrung, die zur Sprache drängt – Studien zur Psychoanalyse und Psychotherapie aus

phänomenologischer Sicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2019.

Weil, Simone: Über die Ursachen von Freiheit und gesellschaftlicher Unterdrückung. Zü-

rich: Diaphanes, 2012.

Weismüller, Christoph: Zwischen analytischer und dialektischer Vernunft – EineMetakri-

tik zu Jean-Paul Sartres Kritik der dialektischen Vernunft, Würzburg: Königshausen

& Neumann, 2004.

Wiesing, Lambert: DasMich derWahrnehmung – Eine Autopsie, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, 2009

Wirth, Uwe (Hg.) Performanz – Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002.

Z

Zanetti, Sandro: Einleitung, in ders. (Hg.): Schreiben als Kulturtechnik, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 2012.

Schreiben als Kulturtechnik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2012.

Ziemann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie der Situation,

Wiesbaden: Springer, 2013.

Internetquellen

https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-

aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil (zuletzt aufgerufen am

28.07.2019).

https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19 (zuletzt abgerufen am

06.10.2019)

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Andreas Weber

Sein und Teilen
Eine Praxis schöpferischer Existenz

2017, 140 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-3527-0
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3527-4
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3527-0

Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality  
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jürgen Manemann

Demokratie und Emotion
Was ein demokratisches Wir  
von einem identitären Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.
17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6
E-Book: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Harald Lemke

Szenarien der Ernährungswende
Gastrosophische Essays zur Transformation  
unserer Esskultur

2018, 396 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8

Jürgen Manemann, Eike Brock

Philosophie des HipHop
Performen, was an der Zeit ist

2018, 218 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4152-3
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-4152-7

Anke Haarmann

Artistic Research
Eine epistemologische Ästhetik

2019, 318 S., kart.
34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

https://doi.org/10.14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danke!
	Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen
	Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit
	Der Vorzug des Erlebens – eine historisch‐systematische Revue
	Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen
	Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse
	Literaturverzeichnis

