Paul Helfritzsch

UNTER ANDEREN

Darstellungen des Fureinander als Weg
zur Solidaritat

[transcript] Edition Moderne Postmoderne

https:/jdolLorg/10.14361/9783830452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Helfritzsch
Als Andere unter Anderen

Edition Moderne Postmoderne

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir uns Andere

Fiir eine andere Gesellschaft

Paul Helfritzsch, geb. 1994, lehrt Philosophie mit methodischem Schwerpunkt
in Phinomenologie und Poststrukturalistischer Theorie an der Friedrich-Schil-
ler-Universitit Jena. Er forscht in den Bereichen Sozialphilosophie und radika-
le Demokratietheorie sowie zum performativen Verhiltnis von Versammlungen
und Politik.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Helfritzsch

Als Andere unter Anderen
Darstellungen des Fiireinander als Weg zur Solidaritat

[transcript]

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zugl.: Dissertation, Friedrich-Schiller-Universitit Jena, 2020.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld
© Paul Helfritzsch

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Lektorat: Dr. Matthias Warkus

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5245-1

PDEF-ISBN 978-3-8394-5245-5
https://doi.org/10.14361/9783839452455

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Danke! ... 7
Zur Eréffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen ..., m
Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit .............................l 23
Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue ......................... 4
Das Erleben der Anderen - ein Verhdltnis in sozialen Rdumen ........................... 97
Die soziale Situation - Widerspriiche vielféltiger Weltverhaltnisse ...................... m
Literaturverzeichnis...............cooiiiii i 251

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doL.org/10.14361/9783830452455

3. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [l Exm—


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Danke!

An alle, die es ausgehalten haben, in den letzten zweieinhalb Jahren mit mir an
einem Tisch zu sitzen, mit mir spazieren zu gehen oder mit mir zusammen zu
wohnen (ganz viel Dank gebiithrt dir, Johannes), wihrend ich immer wieder mal
kurz oder linger am Stiick iber den Inhalt des folgenden Buches gesprochen habe
... Es war sicher nicht immer einfach. Aber diese Gespriche waren und sind mir
immer mehr Anregung gewesen als das blofRe Lesen, Verarbeiten und Aushandeln
eines Textes allein mit mir selbst. Im einsamen Diskurs mit mir selbst komme ich
auch auf Ideen, aber sinnvoll werden sie erst im Austausch mit Anderen, ohne die
sie manchmal sehr komische Auswiichse annehmen. Deshalb méchte ich also allen
danken, die in den letzten Jahren zum Austausch mit mir bereit waren. Besonders
mochte ich mich bei den Teilnehmer*innen des Forschungskolloquiums fiir Bild-
theorie und Phinomenologie der FSU Jena unter der Leitung von Prof. Lambert
Wiesing bedanken.

Spezieller Dank gebiihrt auch meiner Familie, da sie mich sowohl finanziell wie
auch personlich bei dieser Arbeit unterstiitzt hat, obwohl wir nicht immer und
auch sicher nicht in allen Punkten die Meinung der jeweils Anderen teilen. Danke,
ohne euch und das Privileg relativer finanzieller Unabhingigkeit wire das Arbeiten
in dieser Form nicht moglich gewesen. Danke auch den Sekretirinnen am Institut
fiir Philosophie der FSU Jena Frau Ortel, Frau Dorn und Frau Huber, die mir mit
Threm Wissen um die Strukturen der Universitit immer wieder freundlich halfen
und ohne die ich wohl manchmal in die Untiefen der Biirokratie geraten wire. Ein
weiterer Dank geht an meine Kolleg“innen im Quirinus die mich, wenn es nétig
war mit Bier, Sekt oder Rotweinschorle versorgten, und mit denen zusammen zu
arbeiten, wihrend ich zusitzlich noch an der Dissertation safd, immer wieder ein
Erlebnis war. Ich danke euch ganzherzlich fiir die schone Zeit! Bis bald. Ein Dank
auch den unendlich freundlichen und geduldigen Mitarbeitern der Biicherstube
Jena, die mit mir einige sehr lange Buchbestellungen herausgesucht haben. Bei ih-
nen Biicher zu bestellen macht aus dem reinen Konsum ein Ritual, bei dem die
Gedanken der Autor*innen den Leser*innen anvertraut werden. Mein aller herz-
lichster Dank geht an Jorg, Johannes, Wiebke (fiir die Fluchten nach Bremen und
die tollen Gespriche), Sophie, Jens, Toni, Thomas, Micha, Michi, Mariana und Cin-

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

dy (mit euch beiden Skat zu spielen, war und ist mir ein Vergniigen). Ohne eure
Freundschaft, die Aufmunterungen, die vielen Diskussionen und die langen ge-
meinsamen Abende hitte mir wohl manchmal die Pause und damit die Energie
gefehlt, weiter zu schreiben. Ich danke auch ganz herzlich Prof. Andreas Schmidt,
der meine Dissertation mit guten und immer hilfreichen Ratschligen betreut hat,
obwohl sie nicht zu seinem Fachbereich gepasst hat und der mir mit Lehrauftri-
gen die Moglichkeit geboten hat, auch ohne Stelle Erfahrungen in der Lehre zu
machen und das immer zu Themen, die ich selbst auswihlen durfte. Danke da-
fir und fur die wirklich grofRartige Betreuung und ihre Zeit. Auferdem danke ich
allen fir ihre Zeit, die meine Arbeit gegengelesen haben, fiir ihre Anmerkungen,
vor allem, wenn meine Sprache sich mal wieder selbst hermetisch abgedichtet hat-
te und unverstindlich geworden ist, ohne euren Blick und eure Genauigkeit beim
Nachfragen, wire diese Arbeit eine andere. Und unter diesen danke ich besonders
Dr. Matthias Warkus fiir das grof3artige Lektorat und Anke Poppen fiir die sehr
freundliche und ausgezeichnete Zusammenarbeit an der Veroffentlichung.

Lisa Gleis (dir einen besonderen Dank fiir die vielen Gespriche, Anregungen und
die umfassende Unterstiitzung in den letzten Monaten) und Dr. Peggy Breiten-
stein danke ich fiir Diskussionen, die meinen Horizont fiir Kritische Theorie und
die Theorie von Karl Marx erweitert haben, auch wenn diese Uberlegungen — wenn
sie zu finden sein sollten — nur implizit einen Weg in die Arbeit genommen haben.
Zuletzt mochte ich noch meinem Erstgutachter PD Dr. Jens Bonnemann ganz,
ganz, ganz herzlich fir eine rundum kollegiale, verstindnisvolle und wirklich un-
ubertreffbare Betreuung danken: Danke Jens, ich sehe noch vielen tollen Diskus-
sionen und gemeinsamen freundschaftlichen Abenden entgegen — ohne Dich wire
diese Arbeit und ihr Ausgang von existenzphilosophischen Uberlegungen niemals
entstanden! Danke, danke, danke. Es gibe noch so vielen mehr zu danken, die beim
Entstehen dieser Arbeit eine unverzichtbare Rolle gespielt haben: Ich hoffe ihr fiihlt
euch auch ohne explizite Nennung angesprochen. Nochmal an alle: Merci!

Jena, den 04.02.2020

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durchnelken

beim Schnipseln an einem Foto

als ich wegschnitt was mir nicht gefiel an mir
als die Zunge mir sprang und zersprang

weil ich zu viel verraten hatte von mir

kithner und leichter durch feuchten

Flieder der Fingerzeig leuchtet

als Weiszes unter der wilden Echse

ein Azaleenmund so hingepinselt

am Schmerzort als die Trinen mir flossen

am Morgen ohne dasz jemand mir Leides getan
doch dann pulsierten

Fliisse in Kristall und Hunde rodeten

das Springkraut wihrend

von so viel Wirklichkeit verhext

der Gewitterbach voriibersprengte und

der leuchtende Feuerschein in den Wolken
knisterte'

1 Friederike Mayrocker: »durchnelken, in Marcel Beyer (Hg.): Friederike Mayrdcker Gesam-
melte Gedichte 1939 — 2003, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2004, S. 516.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doL.org/10.14361/9783830452455

3. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [l Exm—


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Erdoffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

Egal, was man betrachtet, berithrt, woriiber man nachdenkt, was man sich imagi-
niert, was man gerade tut und wie man sich dabei fithlt, immer befindet man sich
dabei in einer Situation. Man befindet sich im Kontext von Gegenstinden und An-
deren;in einer Kulisse ihrer Gedanken, Gefiihle, Wahrnehmungen, Imaginationen,
ihrer Verhaltensweisen und der Erzeugnisse ihrer Handlungen. Davon ausgehend
entstand dieses Projekt zunichst aus der Uberlegung, eine erkenntnistheoretische
Betrachtung des Situationsbegrifts bzw. der Situiertheit des Menschen als notwen-
digen Baustein fiir eine phinomenologische Beschreibung herauszustellen. Damit
sollte ein Bezugspunkt in die Beschreibung mit aufgenommen werden, um der
Kontingenz, die alle Bereiche des Lebens durchzieht — denn wir sind zwar im-
mer in einer Situation, aber die Art und Weise, wie sie ist, ist nicht notwendig
— Rechnung zu tragen. Das ist ein Vorzug der phinomenologischen Methode; zu
beschreiben, wie man etwas erlebt, erlaubt es, die Kontingenz in ihren Formen dar-
zustellen, nicht nur zu sagen, dass es Kontingentes gibt. Dieses Vorhaben wandel-
te sich in den ersten Monaten nach der Lektiire von Judith Butlers Texten Korper
von Gewicht und Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung und dem
Text Gilles Deleuze’ zu Michel Tourniers Freitag oder Im Schof$ des Pazifiks: Es ist zwar
sinnvoll, zu versuchen, die erlebte Situation als Grundlage fiir eine phinomenolo-
gische Beschreibung zu wihlen, aber von einer blof3 subjektiven und vereinzelten
Person als Strukturgeber®in darin auszugehen — wie es der Phinomenologie oft
vorgeworfen wird -, fithrt zu einer verengten Beschreibung dessen, wie sich un-
sere Wirklichkeit darstellt. Deshalb riickte die Situation selbst aus der vorrangigen
Betrachtung heraus. Sie wurde ersetzt durch die Beschreibung der Beziehungen
der Menschen zueinander in der Welt: Das Erleben in Beziehung zu Anderen, die
Art und Weise, wie es sich darstellt und welche Strukturen es prisentiert, stellt nun
den Ausgangspunkt dieser Arbeit dar. In den bisher verfassten Zeilen zeichnet sich
demnach schon die Verinderung ab: Ich schrieb, die Phinomenologie beschreibe,
wie man etwas erlebt. Diese Formel ist der Unterschied zur Subjektphinomeno-
logie, in der beschrieben wird, wie »ich« etwas erlebe. Eine These, die im Verlauf
dieses Buches (besonders im ersten Teil Der Vorzug des Erlebens) ausgefiihrt werden
wird, ist, dass schon dieses Subjekt nicht ohne Beziehung zu Anderen, nicht oh-

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

ne Verbindung zu sozialen Strukturen gedacht werden kann, dass es ihnen nicht
vorausgeht. Die Konzeption der Arbeit transformierte sich also von einer erkennt-
nistheoretischen Bestimmung des Wesens der Situation hin zu einer Strukturbe-
schreibung des Erlebens und der Eigenheiten des Miteinanders (auf welche Art und
Weise man dadurch sowohl sozial in Beziehung zum Erlebten steht, als auch wie
sich dieses Erleben selbst verkorpert). Das erkenntnistheoretische Interesse, mit
dem ich angefangen hatte zu recherchieren, ist einem sozialphilosophischen ge-
wichen. Nicht aus reiner Willkiir, sondern aus dem bewussten Entschluss heraus,
dass eine Betrachtung des Sozialen — also eine Beschreibung der Bedeutung der
Anderen fiireinander - einen sinnvolleren Beitrag zur Beschreibung der Wirklich-
keit leisten kann.!

Geht es also darum, die Situation zu beschreiben, dann beschreibt man kein
abstraktes Konzept, sondern eine konkrete Situation, die sich immer als soziale
Situation darstellt, also als ein Miteinander von Anderen unter Anderen. In diesen
sozialen Situationen, so die Vermutung, der ich hier nachgehen werde, konnen wir
uns gegenseitig genau in dem Mafle gegenseitig verstehen, wie wir uns missver-
stehen konnen, weil wir uns jeweils (selbst) als Andere erleben. So gibt es fiir die
soziale Situation also nicht eine eindeutige Bestimmung durch den Standpunkt
eines weltlosen bzw. idealistischen Subjektes, sondern es ist gerade die Pluralitit
der Menschen, die untereinander in Beziehung stehen, die zu jener Betonung des
Sozialen fithrt. Diese Beziehungen konnen direkt (Face-to-Face-Interaktion), indi-
rekt (gemeinsames Erleben), unmittelbar (man fithlt wie es jemandem geht) oder
vermittelt (Gespriche) sein. Alle Formen bedingen die Wirklichkeit und lassen sich
nicht ginzlich voneinander unterscheiden, da sie im Erleben zumeist miteinander
verworren auftreten: Schaut man sich um, hoért man sich um, tastet man umbher,
stellt man sich etwas vor, versucht man etwas zu tun, an etwas zu denken: Immer
liegt in dem, worauf wir gerichtet sind eine Beziehung zu Anderen. Ich richte also
zum Ausgang eine Frage an Sie, die Lesenden: Erleben Sie irgendetwas, das nicht
eine Verbindung zu Anderen oder einen Verweis auf Andere bedeutet? Ich werde
dafiir argumentieren, dass alles fiir uns in Bezug zu Anderen steht und dass die-

1 Vgl.: Burkhard Liebsch: Einleitung, in ders. (Hg.): Sozialphilosophie, Freiburg/Miinchen Alber,
1999, S. 45. Liebsch diskutiert in dieser Einleitung die Moglichkeit, dass die Sozialphilosophie
zur Ersten Philosophie aufgeriickt sein konnte, ohne dieser These eine eindeutige Antwort
zu geben. Wenn dem so sein sollte, konstatiert er, dann wegen der Erfahrung der Gewalt. Ich
werde hier versuchen, die Bedeutung des Sozialen nicht ausschlieRlich an den Aspekt der
Gewalt zu kntpfen, sondern gerade daran, dass das Erleben selbst ohne Andere nichts ware,
man fiireinander immer Widerfahrnis und Zumutung ist. Dabei ist zu beachten, dass einem
nicht nur negatives widerfahrt und man Anderen nicht nur Negatives zumutet.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Eréffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

ser Bezug deshalb notwendig vieldeutig ist, sich der Bezug aber immer auch als
solcher darstellen muss.*

Die Vieldeutigkeit bestimmt somit alle unsere Interaktionen mit Anderen zu ei-
ner generellen Offenheit. Diese Offenheit ist es, die die Richtung der Arbeit von ei-
nem vorrangig erkenntnistheoretischen Interesse zu einem sozialphilosophischen
hin verriicke hat. Im Rahmen dieser Verriickung ist es auch nicht mehr eine Fra-
ge des Wissens, die hier betrachtet wird, sondern die Frage nach dem Verstehen
von Anderen aus den sozialen Situationen heraus. Es ist vielmehr der Gang einer
Bewusstwerdung hin zu und zuriick zu Anderen. Diese Einsicht hat also nicht zur
Verwerfung des Projektes gefithrt, sondern zur Formulierung folgender, radikal
anmutender Hauptthese: Unsere Wirklichkeit ist es, uns als Andere unter Anderen dar-
stellen zu miissen. Das heif3t: Wir erleben die Welt, darin die Gegenstinde und die
Anderen, immer schon durch und in soziale Situationen, wodurch wir die Struk-
turen, die in diesen Situationen wirken, miteinander dadurch teilen, dass wir sie
darstellen. Dies kann man als die Zumutung des Sozialen verstehen: Die Anderen
sind die formgebende Bedingung unserer Wirklichkeit. D.h., die Anderen und unsere
Verbindung zu ihnen bestimmen die Form des jeweiligen Umgangs miteinander
und in der Welt. Warum diese These iiber eine triviale Einsicht in das Miteinander
hinausgeht, wird am Ende dieser Vorbemerkung im Hinblick auf den Begriff der
Darstellung ausgefithrt werden.

Je mehr ich also dariiber nachgedacht habe, in welchem Umfang der Begriff
der Situation innerhalb dieser Arbeit betrachtet werden kann und soll, umso mehr
wurde aus dem Erkenntnisinteresse ein Fokus auf die sozialen Gegebenheiten und
Bedingungen, die unsere Wirklichkeit untereinander darstellen. Alle bewussten
Fihigkeiten der Menschen, das Denken, das Fithlen, das Handeln, das Imaginie-
ren und das Wahrnehmen bilden ein Prisma im Erleben der sozialen Situation,
das alle eigenen (zumeist als innerlich angenommenen) Bereiche als mit anderen
Menschen verbundene Bereiche bestimmt, die die sozialen Situationen durch die
grundlegenden Verbindungen mit Anderen beschreibbar machen. Und was durch
alle diese Brechungen im Erleben immer deutlicher wurde, ist eben, dass die Si-
tuationen, die wir als unsere Wirklichkeit erleben, egal, wie sie erlebt oder bewusst
erfahren werden, nicht ohne Andere bestehen konnen. Deshalb ist diese Arbeit eine
Hinfihrung zum Begriff der Situation in ihrer radikalsten Denkform: der sozialen
Situation, einer Zumutung unter Anderen.

Ich spreche in dieser Arbeit deshalb auch nicht, wie es fiir die meisten Arbeiten
iiber die Gesellschaft oder Interaktionen mit Anderen iiblich ist, von dem anderen

2 Vgl. ebd. S. 9: Liebsch betont ganz zu Beginn seiner Einleitung einen eher biologischen As-
pekt: »Nachkommen, die nicht in die Gemeinschaft derer, die bereits da sind, aufgenommen
werden, haben kaum Uberlebenschancen. [..] Selbst das physische Uberleben hingt vom
Aufgenommenwerden in eine>soziale« Gemeinschaft ab.«

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

im Singular, sondern von den Anderen im Plural. Von den Anderen zu sprechen
bzw. zu schreiben meint dabei, zum einen die Anderen selbst in ihrer Vielheit zu
betonen und zum anderen die Anderen, die wir je selbst fiir uns und Andere sind,
nicht aus dem Blick zu verlieren: Dies bedeutet iiber alle Rollen und Institutionen,
die das Miteinander strukturieren, hinweg, die je eigene Position nicht zu tiber-
gehen, sie also als das zu betrachten und wissenschaftlich zu beschreiben, was sie
ist: blof} eine Perspektive unter Anderen. Das meint es, als Andere unter Anderen
zu sein; eine doppelte Zumutung, eine fiir Andere und eine durch Andere. Dabei
wird das Wort »die Anderen« also fast durchgingig im Plural und grofgeschrie-
ben verwendet, womit der Unterschied aufgezeigt werden soll, den es schon alleine
sprachlich macht, in einer Theorie von den Anderen auszugehen und nicht von dem
Anderen, sei es eine Verallgemeinerung anderer Menschen, der grofie Andere als
Sinnbild der Gesellschaft oder eine andere Reduktion der menschlichen Vielhei-
ten. Zum Begriff der Anderen soll es also gehoren, immer im Plural zu stehen.
Und Plural meint dabei nicht eine Konstellation aus »Subjekt, Anderem und Drit-
tem«’, die suggeriert, dass die einzelnen Aspekte bei unterschiedlichen Subjekten
zu finden wiren, dass manche durch die Interaktion zu Anderen und manche zu
Dritten wiirden, wihrend mein Betrachtungsstandpunkt immer der des Subjekts
bliebe, sondern zu schreiben, dass es um die Anderen im Plural geht, bedeutet nicht
nur Andere als mogliche Dritte zu sehen, sondern sich selbst als Andere*n zu ver-
stehen. Dadurch wird die Kategorie des Dritten in der Beschreibung der Pluralitit
der Anderen ein reflexives Ergebnis, das die erlebbare Pluralitit auf die sozialen
Rollen verengt, die zwar auch erlebt werden, aber nicht zuerst oder ausschlie3-
lich, sondern auch. So steht diese Arbeit einer Definition des Sozialen entgegen,
die Thomas Bedorf in Verkennende Anerkennung gibt: »Dafd sich auf der Ebene des
Sozialen nicht Andere, sondern Dritte begegnen, bedeutet, daf} die Ko-existenz
des Sinns sich nicht so friedlich darbietet [...], sondern die Ebene des Dritten von
normativen Konflikten durchzogen ist«.* Das Soziale wird damit jedoch auf seine
Konflikte beschrinkt, die zwischen unterschiedlichen Rollen und damit sozialen
Bediirfnissen bestehen. Ohne in Frage stellen zu wollen, dass diese konflikthafte
Seite besteht, zwingt aber gerade das alltigliche Erleben die Vermutung auf, nicht
nur die Konflikte — aufgrund der Verschiedenheiten der Anspriiche — zu beschrei-
ben, sondern eben auch die Ahnlichkeiten der Anspriiche zu betrachten, die Andere
fiir Andere darstellen. Diesem zweiten Bereich Rechnung tragend, ist der des So-
zialen auch der Bereich des Dritten, aber ebenfalls der der Anderen unter Anderen,
die diese Rollen fillen. Bspw. konnen sich Konflikte zwischen Lehrpersonen und
Student*innen ergeben, aber ebenso ihneln sich Anspriiche wie die angemessene

3 Thomas Bedorf: Andere—Eine Einfiihrung in die Sozialphilosophie, Bielefeld: transcript 2011, S. 11.
4 Thomas Bedorf: Verkennende Anerkennung — Uber Identitét und Politik, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2010, S. 211.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Eréffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

Bezahlung von studentischen Hilfskriften und Dozent*innen und persénliche In-
teressen an einer sinnvollen Gestaltung der Lehre: So stehen sich nicht nur Dritte
im Sozialen gegeniiber, sondern Andere unter Anderen mit verschiedensten Rol-
len. Es gilt also durch die nachstehenden Beschreibungen explizit zu zeigen, auf
welche Art und Weise die Anderen konstitutiv fiir unsere Wirklichkeit sind, um so
die Frage nach Subjekt und Drittem implizit in der Beschreibung der Anderen als
Andere umzuformulieren.

Uberlegungen zur Metapher des Spiegelns Fiir diese begriffliche Uberlegung iiber den
Plural des Begriffs der Anderen wird in dieser Arbeit eine Metapher zur Veran-
schaulichung genutzt: Sie sind Spiegel. Nicht fiir ein im Zentrum der Spiegel ste-
hendes einzelnes Subjekt, sondern alle fiir alle sind wir Spiegel. Dies bedeutet, dass
gerade das Subjekt, was gerne als Zentrum aller Fihigkeiten betrachtet wird, in die-
ser Arbeit ebenfalls als Spiegel fiir wieder Andere beschrieben werden wird. Jede*r
ist fiir jede*n Andere*n ein Spiegel, der die Darstellung auf die darstellende Per-
son zuriickwirft, weil die Darstellungen aufeinander antworten: Wir beschreiben,
zeigen auf und stellen gegenseitig fiireinander die Méglichkeiten und Wirklichkei-
ten der Anderen dar. Wir inszenieren etwas und werden von Anderen inszeniert.
Im Anschluss an die hier vertretene These heifst das, dass unsere Wirklichkeit nur
durch die Anderen in sozialen Situationen beschrieben und verstanden werden
kann, dass wir uns in einem unentwirrbaren Miteinander, Fiireinander und Gegen-
einander befinden. Der Anfang des Beschreibens dieser Verkniipfungen kann nicht
ohne eine willkiirliche Setzung ausgemacht werden, da es jeweils plurale Verbin-
dungen zu Anderen in die Vergangenheit, die Zukunft und in der Gegenwart gibt,
die wir nicht abbrechen kénnen. Hinter den Spiegelungen von Anderen ist nichts,
was uns selbst darstellen kann, deshalb muss die Beschreibung an einem kontin-
genten Punkt beginnen. Kurz: Wir sind Andere unter Anderen und damit entweder
fiir-, gegen- oder nebeneinander und immer miteinander; man kann das Soziale
verschieden unterteilen und analysieren, aber man kann es nicht hintergehen. Dies
ist der Grund dafiir, diese Arbeit wie bisher geschehen einzuleiten: mit einer Re-
flexion iiber das eigene Projekt, nachdem es abgeschlossen wurde.

Ein offensichtlicher Einwand gegen diese Uberlegungen der permanenten Ver-
bindung zu Anderen kénnte mit dem Fall des Robinson Crusoe oder anderer Robin-
sonaden — wie Deleuze Geschichten des Entzugs von Anderen nennt — vorgebracht
werden.® Dabei vergifle man jedoch, dass diese Erzihlungen niemals ahistorisch
funktionieren, wenn sie auch nur einen Absprung in der Wirklichkeit nehmen.
Was soll das nun heiflen? Es bedeutet, dass selbst Crusoe in den Jahren auf der
Insel nicht von den Auswirkungen »verschont« bleibt, die seine Sozialisation und

5 Vgl. Gilles Deleuze: Die Logik des Sinns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S. 383.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

die gelebten Jahre mit Anderen verursachen. Aufierdem l6st sich Crusoes Lage ge-
nau in dem Moment auf, wo statt der Kokosnuss, die als imaginirer Ersatz fir die
Anderen dient, tatsichlich wieder ein Anderer, nimlich Freitag, in sein Leben tritt.
Selbst in dieser Situation der — und es lohnt sich dies zu betonen - gezwungenen
Isolation sind die Anderen als Abwesende Teil seiner Wirklichkeit und der Art und
Weise, wie er sich verhilt.

Die Frage, die man sich im Anschluss an das gerade Beschriebene und in Bezug
auf die Metaphorik des Spiegels und des Spiegelns bzw. des Reflektierens stellen
sollte, ist weder »Ist das Gesehene im Spiegel ein Aufleres?« noch »Wo oder wie
beginnt das Spiegeln?«, sondern: »Wie ist es, dass wir uns durch Andere spiegeln
und selbst Andere spiegeln?«.® Die Spiegel zeigen fiireinander an, wie es wire, das
Gespiegelte zu sein, und damit werfen sie den Anderen zuriick, wie das Erlebte fir
den jeweils anderen Spiegel ist. Die Spiegel — und in Auflésung der Metapher al-
so die Anderen — vertauschen weder oben und unten, noch rechts und links, noch
verzerren sie mich. Sie stellen etwas Anderes bzw. jemand Anderen dar; sie ermogli-
chen den Wechsel der Perspektiven. Umberto Eco beschreibt diese Transferleistung
des Spiegelns dahingehend, dass intuitiv ein Ubertragungsproblem aus Sicht der
den Spiegel betrachtenden Person besteht, das jedoch ganz und gar nicht notwen-
dig fur das Blicken in einen Spiegel ist; noch ist es hinreichend um zu bestimmen,
wie es ist, in die Spiegel zu blicken. Dieses Problem besteht darin, anzunehmen,
dass der Spiegel, oder eben die andere Person, mir zeigen milisste, wie es fir mich
ist, sich auf diese oder jene Art zu verhalten, doch die Spiegel zeigen, wie es fiir
sie ist, dieses Verhalten zu spiegeln (zu erleben). Der Spiegel und das Spiegelka-
binett der Anderen verzerren nicht was ich bin; sie zeigen wie wir uns in einer
bestimmten Situation zueinander verhalten hatten, haben oder haben kinnten.

Esistder Betrachter[..], dersich qua Identifikation mit seinem Abbild vorstellt, er
wdre der Mensch im Spiegel, und der dann, wiahrend er sich betrachtet, auf einmal
entdeckt, dafd er, sagen wir, die Uhr am rechten Handgelenk tragt. Tatsache ist
aber, da ersie dort nur tragen wiirde, wenn er derjenige wire, der sich im Spiegel
befindet (Je est un autre!).”

Die Funktion der Spiegelmetaphorik, wie ich sie in dieser Arbeit verwende, liegt
zwischen den Klammern des letzten Zitats: »Ich ist ein Anderer!« Dieser Satz, den
Eco aus dem zweiten Seherbrief (Brief an Paul Demeny, 15. Mai 1871) von Arthur Rim-
baud iibernimmrt, fasst meine Vorstellung des Spiegelns zusammen. Die Spiegel
sind die Anderen und jedes »Ich« ist eine*r dieser Anderen fiir sich selbst. Von
Spiegeln zu sprechen, bleibt dabei natiirlich eine Metapher, jedoch ist es eine Me-
tapher, die bildlich sehr genau das ausdriickt, was die Anderen fiir uns sind, was

6 Vgl. Umberto Eco: Uber Spiegel, Miinchen/Wien: Hanser 1988, S. 29.
7 Ebd., S. 30.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Eréffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

sie fiir uns ausmacht und was wir als Andere fiir Andere ausmachen: Wir geben uns
wieder; oder besser, wir zeigen, wie wir etwas tun. Indem Andere darstellen, wie
wir uns verhalten wiirden, und auch wie wir uns verhalten, wenn wir sie wiren
und wenn sie wir wiren, stellen Andere sich gegenseitig dar. Erleben wir Andere,
dann sind es gemeinsam vermittelte Handlungen, Gefiihle, Gedanken, Geriusche,
Wahrnehmungen und Imaginationen, die wir bei Anderen und durch sie erleben
konnen. Damit nehmen wir es als Andere auf uns, uns je selbst als Andere zu ver-
stehen und zu veriandern: Denn die Anderen sind jeweils ein »Duplikat des Reiz-
feldes«® und damit selbst eigenstindige Personen, die — und das soll im Verlauf
dieser Arbeit bewiesen werden - jeweils nur durch die geteilte Wirklichkeit in so-
zialen Situationen Eigenstindige sein konnen; d.h., dass die Anderen nur durch
die Relationen der Ahnlichkeit und Verschiedenheit zu Anderen als jeweils Andere,
d.h. als Individuen, verstanden werden kénnen.

Die mit Eco beschriebene und problematisierte Metaphorik des Spiegels und
Spiegelns liuft zusammengefasst eben nicht darauf hinaus, dass die Spiegel das
was ist scheinbar kopieren wéllten und dabei scheiterten.” Denn der dargelegte
Widerspruch zeigt, dass es eher der Wirklichkeit entspricht, wenn man den Spie-
geln zuspricht, dass sie zeigen, wie etwas von einem anderen Standpunkt aus ist.
Sie sind als Andere ein »Kanal«'® zu den Weltverhiltnissen und Sichtweisen der
Anderen. Das heif3t, sie zeigen, wie man fir Andere ist oder wie man fiir Andere
erscheint, ohne dass man genau diese*dieser Andere sein muss, der*die einem ge-
zeigt wird. »Das Spiegelbild ist [...] anwesend, und zwar in Prisenz eines Referenten,
der nicht abwesend sein kann.<** Es »ist nicht mit einem allgemeinen Inhalt korrelierbar«,
weil es »immer nur zwischen Einzelfillen« besteht.” Stellt man sich hier die Frage,
was im Alltiglichen - also ohne metaphorische Ausmalung — die Stelle der Spiege-
lung besetzt, so ist es die Darstellung, die Art und Weise, wie wir mit der Welt und
mit Anderen umgehen, und die Stelle des Spiegels wird durch andere Menschen
eingenommen. In der Spiegelung durch Andere liegt also unsere konkrete Bezie-
hung zu den anderen Menschen, liegt unsere Notwendigkeit, immer mit Anderen
in derselben Welt zu leben. Kontingent zusammengestellt, sind wir fireinander die
Bedingung unserer Wirklichkeit. Oder anders: Wir befinden uns in einem Spiegel-
kabinett zwischen Anderen.

Die soziale Situation als Spiegelkabinett der Anderen zu bezeichnen, bedeutet,
dass dabei sowohl die Jahrmarktimplikation, sich in Spiegeln anders zu sehen als
gewohnlich, intendiert ist, als auch der negative Beigeschmack, das Unbehagen,
das einen bei dem Gedanken an ein Spiegelkabinett ohne Ausweg beschleicht.

8 Ebd., S.38.
9 Vgl., ebd. S.34.
10 Vgl ebd.S.36.
1 Ebd., S. 45.
12 Ebd., S. 4s.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

17


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

Denn wenn wir von Anderen so abhingig sind, wie ich es darstellen werde, dann
gibt es auch immer das Problem, sich in der Allgemeinheit der Anderen, im man
und unter den sozialen Strukturen zu verlieren, sich im Spiegelkabinett zu verlau-
fen oder etwas zu erleben, was man nicht erleben wollte: Es besteht ein perma-
nentes Risiko im Miteinander. VergrofRern uns die Spiegel, ziehen sie uns in die
Breite, strecken sie uns in die Hohe oder zeigen sie uns sogar zwei sich wider-
sprechende Spiegelungen von uns, dann verzerren sie uns nicht, sondern stellen
Perspektiven auf uns dar, mit denen wir umgehen miissen. Eine Verzerrung wire
am ehesten als absichtliche Tiuschung zu bestimmen, die das Risiko im Mitein-
ander noch vergrofRert. Aber, und darauf kommt es mir besonders an, es besteht
auch immer die Moéglichkeit, gerade durch die verschiedenen Perspektiven auf die
Darstellung durch andere Darstellungen sich und die Anderen zu verstehen, gera-
de weil man nie aus dem antwortenden Bezug der Spiegel zueinander ausbrechen
kann.

Dieses metaphorische Spiegelkabinett zu beleuchten ist die Aufgabe, die ich
mir fiir diese Arbeit gestellt habe. Dabei soll es nicht darum gehen, eine klare und
deutliche Struktur in das Spiegelkabinett zu bringen; sondern, ich werde versu-
chen, verschiedene Relationen aufzuzeigen, die jeweils miteinander in Verbindung
stehen. Angefangen bei dem Erleben als Relation in der Welt zu Anderen wird sich
der Fokus der Beschreibung verschiedentlich erweitern und verengen, um tiber die
Sorge und die parrhesia (das freimiitige Fiir-wahr-Sprechen, welches ich im Verlauf
des Abschnitts Parrhesia als Darstellungsform des Fiireinander zu einem freimiitigen
Fiir-wahr-Darstellen tiberfithren werde) als Verhiltnisse des Fiireinander zu An-
deren zu einer moglichen Solidaritit miteinander zu gelangen, die gerade deshalb
moglich sein muss, weil wir nicht ohne einander auskommen. Deshalb soll auch
die parrhesia nicht als Weg zu einem authentischen Selbst gesehen werden, da dies
postulieren wiirde, dass es neben der Darstellung, die fiir alle durch einander er-
lebbar ist, noch etwas gibe, das als ein eigentliches Selbst gelten kénnte. Diese
Arbeit beschreibt unsere Wirklichkeit als Andere unter Anderen und hat somit keinen
Ort fiir einen Bereich, der hinter, vor oder jenseits des Sozialen lige und an dem
unser »authentisches« Selbst darauf wartete, entdeckt zu werden.

Methodenreflexion Was bedeutet die gerade beschriebene Motivation aber fir me-
thodische Gesichtspunkte, fiir die Art und Weise, in der die Arbeit geschrieben
wird? In aller Kiirze bedeutet sie Folgendes: Ich werde mich in dieser Arbeit im wei-
testen Sinne auf phinomenologische Beschreibungen stiitzen. D.h. hier speziell,
dass ich beschreiben werde, was im Alltag, was in unserem Erleben der Wirklich-
keit geschieht, um explizit zu machen, wie sich dieser Alltag jeweils gestaltet und
was er zur Darstellung bringt. Dazu nehme ich nicht Bezug auf einzelne Theoreti-
ker*innen, um aufzuzeigen, wie diese sich dem Problem genihert haben, sondern
ich nehme die Sache selbst, den Alltag mit Anderen als Grundlage fiir die Analyse.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Eréffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

Die Theoretiker*innen, die im Verlaufe der Arbeit erscheinen, treten fast durch-
gingig als Argumentationspartner*innen auf, die in bestimmten Teilen ihrer Wer-
ke einen systematischen Gewinn, eine produktive Transformation in der Betrach-
tung Anderer vollzogen haben. Diese produktiven Transformationen werde ich in
die hier vorliegende Arbeit einbeziehen, auch wenn sich andere Teile meiner Arbeit
mit Stellen der zitierten Autor*innen méglicherweise nicht itberschneiden, ihnen
vielleicht sogar widersprechen. Diese Widerspriiche — wenn vorhanden — werden
nur in wenigen Fillen Teil meiner Rekonstruktion und Bezugnahme werden, nim-
lich genau dann, wenn sich an ihnen zeigen lisst, inwiefern die vorliegende Arbeit
eine produktive Verinderung fiir vorhandene Begriffe liefern soll. Man kénnte also
sagen, dass der methodische Umgang mit anderen Texten demjenigen folgt, den
Deleuze fir den Umgang mit seinen eigenen Texten empfiehlt: Es wird sich hier
gefragt, wie die zitierten Stellen mit dem hier Geschriebenen funktionieren, wie
sie interagieren und wie sie fiir die Beschreibung der Wirklichkeit mit Anderen als
zielfithrend erscheinen.”

Eine dieser Transformationen, oder vielleicht besser: ein methodischer Weg,
der anders gedacht werden soll, ist die oft behauptete Unvereinbarkeit poststruktu-
ralistischer Thesen mit der Phinomenologie. Die Gemeinsamkeit beider Denkwege
ist die Bezugnahme auf die Form, auf das Wie etwas ist und die damit verbundene
Offenlegung der Prozesshaftigkeit, in der sowohl die Intentionalitit (als Grof3e der
Phinomenologie), als auch historisch gewachsene soziale Strukturen (als GroRe
der poststrukturalistischen Theorien) gedacht werden miissen. Dass diese beiden
Richtungen methodisch miteinander eng verkniipft sind, soll sich in dieser Arbeit
implizit im gesamten Verlauf zeigen, indem sie gemeinsam genutzt werden und
so produktive Ergebnisse liefern; implizit deshalb, weil das Hauptthema der Ar-
beit, Menschen als Andere unter Anderen zu bestimmen, um zu den sozialen Be-
dingungen der erlebten Wirklichkeit zu gelangen, nicht durch methodische oder
philosophiehistorische Uberlegungen in den Hintergrund treten soll. Aus eben je-
nem Grund gibt es diesen der Hauptarbeit vorgelagerten Teil zur Eréffnung des
Rahmens. Dass diese Uberlegungen nun nicht losgelést von einer aktuellen phi-
losophischen Debatte stattfinden, zeigen Publikationen, die in den letzten Jahren
das Verhiltnis von Judith Butlers Denken und der Phinomenologie nachgezeich-
net haben. Richtungsweisend sind bspw. die Monographie Existenz — Differenz —
Konstruktion von Silvia Stoller sowie die Sammelbande Feministische Phanomenologie
und Hermeneutik und Phinomenologie und Geschlechterdifferenz, die sie mit herausge-
geben hat, und der 2018 veréffentlichte Sammelband von Gerald Posselt, Tatjana
Schénwilder-Kuntze und Sergej Seitz Judith Butlers Philosophie des Politischen.

Durch die dadurch angeregte gemeinsame Betrachtung von Struktur und Phi-
nomen, die in Verbindung als die Form des wirklich Erlebten beschrieben werden

13 Vgl.: Gilles Deleuze & Félix Guattari: Rhizom, Berlin: Merve 1977, S.7.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Als Andere unter Anderen

kann, wird in dieser Arbeit versucht, diese Verbindung im Alltag miteinander auf-
zuzeigen. Der Alltag wird somit als der Ort dargestellt, in dem wir uns wirklich
in sozialen Situationen befinden und dies nicht nur, weil wir quantitativ hiufiger
im Alltdglichen sind als im Besonderen, sondern deshalb, weil qualitativ das Be-
sondere nur als Kippphinomen im Alltag verstanden werden kann. Die Uberginge
zwischen Alltag und Besonderem sind — und auch das ist eine methodische Uber-
legung - nicht im Extrem, nicht in einer Kontradiktion zu finden, sondern im
Kleinsten, eben im Umkippen zwischen Alltag und Besonderem selbst: Dadurch
gibt es jedoch nicht eine Sphire des Alltags und eine des Besonderen, sondern es
gibt alltigliches Erleben und das Erleben besonderer Phinomene. Sitzt man im Zug
und liest die Zeilen, die man auf eine Postkarte geschrieben hat, noch einmal, um
diese Karte am nichsten Bahnhof einzuwerfen, dann fliefit dies alles ohne beson-
dere Vorkommnisse dahin. Doch in dem Moment, in dem man den Gruf} »Bis bald«
liest und einem — metaphorisch — schwer ums Herz wird, bekommt die alltigliche
Situation eine Wendung, die Gedanken springen zu der Person, fir die diese Karte
bestimmt ist; zu dem Groflvater, der im Krankenhaus liegt. Das Wiedersehen, auf
welches das »Bis bald« verweist, ist ungewiss: Der Alltag des Zugfahrens kippt in
die Besonderheit, an jemanden zu denken, den man vielleicht nicht wiedersieht.
Anders sieht das fiir eine*n Beschiftigte*n auf einer Palliativstation im Kranken-
haus aus, wo Menschen genau aus dem Grund liegen, dass ihr Tod begleitet werden
soll. Man hat es also nicht mit getrennten Seiten und Dualismen zu tun, wenn man
die Wirklichkeit beschreiben will, sondern mit einer Pluralitit, in der die Zuschrei-
bung, was alltiglich ist und was besonders von der Situation abhingt, und nicht
intrinsisch bestimmt werden kann. Sucht man fir diese Beschreibung eine griffi-
ge begriffliche Bestimmung, dann bietet sich moglicherweise an, es als Plurallektik
zu bezeichnen. Nicht nur die Bestimmung, was These und was Antithese ist, un-
tersteht einem Wandel, sondern gerade der Bezugspunkt, von dem aus etwas als
These oder Antithese betrachtet wird, ist in Bezug auf das Soziale nicht in einem
zweipoligen Schema zu denken, selbst dann nicht, wenn es sich in einer Synthese
authebt. Im Sozialen gibt es keine Aufthebung, sondern Wechselverhiltnisse, die
den Alltag als Interaktionsort bestimmen, der zwischen allen Dualismen steht und
somit Schattierungen des Miteinanders bildet, die immer schon plural sind. Aus
eben diesem Grund finden sich auch in den Beispielen, die ich zur Veranschauli-
chung beschreiben werde, immer wieder Wechsel der Perspektiven zwischen den
Pronomina der Einzahl, der Mehrzahl und dem »man«.

Methodisch ist diese Arbeit insgesamt eine Vermischung aus Phinomenolo-
gie und bestimmten poststrukturalistischen Theorieansitzen (oder zumindest sol-
chen, die so benannt wurden). Diese Arbeit gliedert sich also selbst zwischen ver-
schiedenen Stromungen ein, um die Gedanken und Ausformulierungen, die in die-
sen zu Anderen gemacht wurden, aufzunehmen. Damit kann hier aber kein voll-
stindiger Uberblick iiber alle Theorieansitze gegeben werden, in denen es um die

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Eréffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

Anderen geht. Die Liicken, die fiir manche Leser*innen als allzu offensichtlich er-
scheinen, stellen deshalb keine Abwertung oder Nichtbetrachtung aus Griinden
der Vermeidung dar, sondern sind aus dem Grund entstanden, dass die Zusam-
menfithrung der hier vertretenen Autor*innen und Systematiken sich auf die Fra-
ge konzentriert, wie sich ein Miteinander und davon ausgehend ein Fiireinander
produktiv und ungeachtet der unterschiedlichen Positionen herausarbeiten l4sst.
Methodisch erscheint diese Arbeit deshalb als ein Teil unter anderen, der von mir
beschrieben werden konnte und zu dem andere hinzutreten kénnen. So versteht
sich diese Arbeit als eine Aufgabe, die man in der Philosophie als gemeinschaftli-
ches Projekt mit Anderen, die man kennt, und solchen, die man nicht kennt, aus-
fihrt, nicht um zu einem universellen Ziel zu gelangen, sondern um die Beschrei-
bungen aktuell und an die wechselnden Verhiltnisse wie an die Fortbestehenden
anzupassen. Philosophie ist also in meinen Augen ein Gemeinschaftsprojekt aller
Personen, die philosophische Gedanken anstellen. Die hier zu beweisende These,
um es zu wiederholen, ist, dass sich die Anderen nicht als die von mir vollig Verschie-
denen, sondern als Andere unter Anderen darstellen, zu denen man je selbst gehort
und von denen wir uns unterscheiden, aber denen wir eben auch dhneln, gerade
weil wir die Bedingung der Wirklichkeit fireinander sind.

Man konnte schon hier einwenden, dass es zutiefst offensichtlich ist, dass die
Anderen fiir unsere Wirklichkeit eine entscheidende Rolle spielen: Wenn das so
ist, dann ist diese Arbeit eine einzige Wiederholung von Wiederholung, damit es
offensichtlich bleibt, dass wir als Andere unter Anderen leben. — Die fragende Er-
ginzung sei erlaubt: Spiegelt sich dies — wenn es so offensichtlich seien sollte —
auch in den Begriffen wider, die benutzt werden, um den Bereich des Sozialen zu
beschreiben? Der Titel »Als Andere unter Anderen — Fiireinander zwischen sozialen
Strukturen und Erleben« der hier vorliegenden Arbeit driickt also einen Vorschlag
fiir die Deskription aus, in der die Anderen unter Anderen als solche zur Darstel-
lung kommen. Diese Beschreibung soll sich dabei gerade auf diejenigen Phinome-
ne im Sozialen beziehen, in denen wir als Andere unter Anderen fiireinander sorgen
— was in dem Abschnitt Die Modi der Fiirsorge explizit geschehen wird. Es werden
also solche Verhaltensweisen bestimmt, in denen die Bedingung unserer Wirklich-
keit — sich gegenseitig mit Anderen im Zusammenleben darstellen zu miissen — am
deutlichsten zur Geltung kommt.

Was damit jedoch nicht argumentiert werden kann, ist eine unabhingige Gré-
Re, weder in Form einer moralischen Norm noch einer epistemischen Gewissheit,
die nicht selbst aus den Interaktionen entsteht. Wenn jedoch in pragmatischer
Hinsicht in spiteren Teilen der Arbeit von einer gelingenden Interaktion gespro-
chen wird, dann ist die Frage nach dem Maf3stab des Gelingens nicht zu umgehen.
Die Antwort, die ich vorschlage, ist, die Interaktion nicht durch den Mafistab eines
Subjekts als gelingend oder nicht zu bestimmen, sondern den Maf3stab selbst zur
Verhandlung zu stellen, ihn dadurch zu bestimmen, dass im Verhalten ein gegen-

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Als Andere unter Anderen

seitiges Verstehen méglich und wirklich ist. Kurz: Der Mafistab ist nicht festgelegt,
sondern er entsteht, wenn sich Andere Anderen zuwenden, um miteinander fiir-
einander zu wirken.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

Sind wir als Andere unter Anderen? Oder anders gefragt: In welchem Verhiltnis
stehen wir als Menschen in der Wirklichkeit zueinander? Was sind die Bedingun-
gen unserer Wirklichkeit? Diese Fragen sind der Ausgangspunkt fiir die hier vor-
liegende Arbeit — sowohl in methodischer als auch in systematischer Hinsicht. Es
geht also darum, eine Beschreibung zu versuchen, die darstellt, wie die gelebte
Wirklichkeit zur Erscheinung kommt: Ich blicke mich um, ich hére hin, tippe auf
die Tasten meines Laptops, denke daran, wie der Satz weitergehen kann und da-
bei spiire ich die Blicke auf meinem Riicken, an meiner Seite. Eine unbehagliche
Situation? Nicht notwendigerweise! Denn ich sitze in der Bibliothek zwischen Bii-
chern und technischen Hilfsmitteln gemeinsam mit Anderen: Wir sind miteinander
hier, ob absichtlich gemeinsam, um zusammenzuarbeiten, zufillig oder gezwun-
genermaflen. Bezieht man diese Situationsbeschreibung auf die gerade gestellten
Fragen, dann lassen sich in der Philosophie, aber auch in der Soziologie unter-
schiedliche Ausgangspunkte in der Methodik und der Systematisierung fir eine
Sozialphilosophie vorfinden. Sie unterscheiden sich vor allem danach, unter wel-
chem Aspekt das Miteinander betrachtet werden soll. Bevor ich also in der Ein-
leitung einige Abgrenzungen zu ihnlichen Theorien aufzeigen mochte, folgt eine
kurze Bestimmung dessen, welche Perspektive in meiner eigenen Arbeit besonders
hervorgehoben wird: Ausgehend von Beschreibungen, wie wir etwas erleben, wird
sich hier der Darstellung des Erlebens zugewendet, denn sie ist es, die im Mit-
einander erscheint. Die Darstellung des Verhaltens ist weder die eines einzelnen
»Ichs«, noch die eines einzelnen »Dus« oder einer »Wir«-Gruppe, sie gehort nie-
mandem personlich, sondern sie ist die Form, in der das Miteinander zwischen An-
deren in Erscheinung tritt. Dieser These werde ich im Verlauf der gesamten Arbeit
Ausdruck verleihen. Damit steht der Fokus nicht in der Perspektive eines Subjekts,
eines »Ichs«, »Dus« oder »Wirs«, nein, der Fokus liegt auf der Art und Weise, wie
sich Andere als Andere darstellen.

Ich stelle in dieser Arbeit deshalb nicht in iiblicher Weise die Frage danach,
ob das Soziale als »Wir«, als »Ich« und »Du« oder durch »signifikante« und »nicht
signifikante« Andere konstituiert wird oder durch die Internalisierung eines »ver-

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Als Andere unter Anderen

allgemeinerten Anderen«.’ Ich gehe davon aus, dass wir als Andere mehr sind als
das, was durch die Pronomina »ich«, »du«, »wir« oder »sie« bezeichnet werden
kann; wir sind mehr als das, was man durch die Frage nach einem »Wer« erfah-
ren kann. Die Struktur, die all diesen Pronomina gemeinsam ist, ist, dass sie fiir
Andere stehen. Andere sind also eine Komplexitit, die sich durch die Beziehungen
zueinander auszeichnet. Die Darstellung dieser Beziehung ist die Aufgabe, der sich
diese Arbeit widmet.

Dabei kann man die Bedeutung der Anderen bspw. nicht allein durch den Be-
griff der Signifikanz erkliren. Aus den unterschiedlichsten Griinden kann irgend-
jemand fiir jemanden signifikant werden, also fiir die Darstellung der eigenen Per-
son ausschlaggebend sein: Sei es durch den Beruf (ein*e Arzt*in, die einer*m Aus-
kunft uber die Krankheit gibt und damit fiir das jeweilige Verhalten signifikant
wird), durch familiire Beziehungen (die Eltern, die einen mit den Regeln der Ge-
sellschaft bekannt machen), durch Zufall (die Person, die auf der anderen Stra-
Renseite steht und sieht, wie man stolpert, wodurch man vielleicht peinlich be-
rithrt ist); sobald man von »signifikanten Anderen« spricht, schreibt man aus der
exklusivierenden Subjektperspektive und steht vor den Fragen, fiir wen, warum
und wofiir diese andere Person signifikant ist. Damit gerit die Fokussierung der
Darstellung selbst aus dem Blick. Es wird nicht mehr nach der Darstellungsart ge-
fragt, nicht, wie das Verhalten zueinander ist, sondern danach, als was sich die
andere Person identifizieren lisst. Es geht um eine Erklirung, nicht mehr um ei-
ne Beschreibung. Der gréfte Unterschied zwischen den Vorhaben, die sich durch
die Verwendung von Begriffen wie »signifikanter Anderer« und »verallgemeinerter
Anderer« zu dem vorliegenden Vorhaben ergibt, ist also, dass diese Theorien versu-
chen, Erklirungen dafiir zu geben, warum man so oder so reagiert — sie bestimmen
vorrangig den Weg der Sozialisation und ihre Folgen — wihrend hier versucht wird,
zu beschreiben, wie man sich zueinander verhilt.

Das methodische Vorgehen, durch eine Summierung der Subjekte zum Sozia-
len zu gelangen, verdeckt jedoch die primire Stellung, die das Soziale, das Mit-
einander fur die Darstellung, also fiir die vielfiltigen Verhaltensweisen hat. Denn

1 Alfred Schiitz spricht von der »signitiven Erfassung« von Anderen in Der sinnhafte Aufbau der
sozialen Welt—Eine Einleitung in die verstehende Soziologie, Frankfurta.M.: Suhrkamp 1974, S. 141,
was von Peter L. Berger und Thomas Luckmann in der Beschreibung des Sozialisationsprozes-
ses durch den Begriff »signifikante Andere«auf den Punkt gebracht wird. Vgl. Peter L. Berger
& Thomas Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit — Eine Theorie der Wis-
senssoziologie, Frankfurt a.M.: Fischer 1980. In diesem Zuge ist auch George H. Mead zu nen-
nen, derim Hinblick auf die Internalisation der Gesellschaft, also die Rollen, die von Anderen
ibernommen werden, vom »verallgemeinerten Anderen«spricht; dieser Begriff spiegelt das
abstrakte Vermégen wieder, anzunehmen, was Andere tun kénnten, und sich darauf einzu-
stellen. Vgl. Ceorge H. Mead: Geist, Identitit und Gesellschaft aus Sicht des Sozialbehaviorismus,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S.196.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

wenn die hier vertretene These — notwendig im gesamten Erleben in Bezug zu An-
deren zu stehen - zutrifft, dann kann nur sinnvoll von einem Subjekt gesprochen
werden, wenn man dieses Subjekt nicht als Ausgangspunkt fir eine Beschreibung
nimmt, sondern als ein Ergebnis, da die Darstellung jedes Subjektes von dem Um-
gang mit Anderen abhingt. Das Soziale steht damit vor dem Subjektiven. Nimmt
man also das Subjekt zum Ausgang, ergibt sich im Hinblick auf die Theorie von
Berger und Luckmann bspw. eine dhnliche These, nimlich dass die Wirklichkeit
gesellschaftlich konstruiert wird, nur liegt ein nicht marginaler Unterschied in der
Art und Weise, wie man zu dieser These gelangt. Aus meiner Beschreibung soll sich
eine Ebene des Sozialen ergeben, hinter die man nicht blicken kann, sondern von
der man notwendig ausgehen muss. Bei Berger und Luckmann gibt es neben der
Gesellschaft noch andere Sphiren, in denen nur das Subjekt eine Rolle spielt.” Die
Beschreibung kann demnach vom Ergebnis nicht vollig entkoppelt werden. Denn
es soll nicht nur bestimmt werden, dass die Wirklichkeit sozial konstruiert wird,
sondern auch wie diese Konstruktion erlebt wird und was dieses Erleben bedeu-
tet, um grundlegend zu verstehen, was die Andersheit der Anderen fiireinander
bedeutet.

Es soll deshalb auch nicht die Figur des Dritten spezifisch fokussiert werden,
wie dies bspw. in den Sammelbinden Die Figur des Dritten — Ein kulturwissenschafi-
liches Paradigma von Eva ERlinger, Tobias Schlechtriemen, Doris Schweitzer und
Alexander Zons und Theorien des Dritten — Innovationen in Soziologie und Sozialphiloso-
phie von Thomas Bedorf, Joachim Fischer und Gesa Lindemann getan wird.?> Ge-
nauer gesagt sind die Anderen in dieser Arbeit die konkreten Anderen, die das
Soziale als Miteinander konstituieren, und damit widerspricht diese Darstellung
bspw. derjenigen von Thomas Bedorf — um auf die schon zitierte Stelle auf Seite
iv zuriickzukommen -, der in Verkennende Anerkennung das Soziale ohne konkrete
Andere bestimmt, dafiir aber durch den Dritten.* Er tut dies, wie dargelegt, um die
Konflikthaftigkeit des Sozialen zu betonen. Diese Position ergibt sich aus seiner
Rekonstruktion der Levinas’schen Theorie, in der der Andere an das Subjekt einen

2 Vgl. Berger & Luckmann: Diegesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 25:»Die Wirklich-
keit der Alltagswelt stellt sich ferner als eine intersubjektive Welt dar, die ich mit anderen
teile. Ihre Intersubjektivitat trennt die Alltagswelt scharf von anderen Wirklichkeiten, deren
ich mir bewufst bin. Ich bin allein in der Welt meiner Traume.« Damit kommt man jedoch in
das Problem, wie man mit der Trennung dieser Welten umgeht und ggf. welche davon die
eigentliche ist, also in welcher das Selbst wirklich beheimatet ist. Dieses Problem wird in der
vorliegenden Arbeit im Blick auf Heidegger untersucht werden. (Vgl. in dieser Arbeit Erleben
und »Dasein«)

3 Eva ERlinger, Tobias Schlechtriemen, Doris Schweitzer & Alexander Zons (Hg.): Die Figur des
Dritten — Ein kulturwissenschaftliches Paradigma, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010, sowie Tho-
mas Bedorf, Joachim Fischer & Gesa Lindemann (Hg.): Theorien des Dritten — Innovationen in
Soziologie und Sozialphilosophie, Miinchen: Wilhelm Fink 2010.

4 Bedorf: Verkennende Anerkennung, S. 211.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

25


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Als Andere unter Anderen

unhintergehbaren ethischen Anspruch stellt.” Diese »singuliren Forderungen« —
wie Bedorf sie nennt — stellen jeweils einen Anspruch an die Anderen durch ein
Medium, durch eine Rolle, durch den Dritten.® Nun greift dieses »Medium« zwar
auf, dass der Anspruch nicht ohne Formung durch Andere in Erscheinung tritt; was
durch diesen Begriff jedoch nicht mitreprisentiert ist, sind Situationen, die offen-
sichtlich sozial sind, die aber nicht aus singuliren Anspriichen bestehen. Auf einer
Demonstration stehen nicht singulire Anspriiche gegeneinander, sondern ein ge-
meinsamer Anspruch miteinander fiir oder gegen etwas. Hier zeigt sich wieder,
warum das Ausgehen bei einem Subjekt problematisch ist, denn dann kann der
singulire Anspruch nur von einer Person ausgehen und kann dann, wenn »singu-
lar« wirklich »einzigartig« bedeuten soll, nicht von Anderen geteilt werden. Man
stiitnde immer allein, auch wenn davon ausgehend vom Sozialen gesprochen wird.
Diesen sozialen Atomismus kritisiert bspw. Kurt Réttgers in Kategorien der Sozial-
philosophie: »Sozial sind die Menschen eben keine Individuen, sondern Dividuen:
Sie sind immer schon geteilt.«” Wenn »singulir« — im Hinblick auf das Zitat — al-
so bedeutet, aus einer kontingenten, nicht wiederholbaren Situation heraus einen
Anspruch an Andere zu stellen, dann kénnen sowohl Mehrere einen Anspruch an
Andere stellen als auch nur eine Person. Diese Beschreibung scheint den vielfilti-
gen Schattierungen des Sozialen gerecht werden zu kénnen. Aufierdem kann der
Anspruch einer Person, beachtet zu werden, so einfach es klingen mag, nicht nur
durch ein Medium oder eine Rolle vermittelt werden, selbst wenn der Anspruch
darin besteht, bspw. als Wissenschaftler*in anerkannt zu werden. Es ist der kon-
krete Anspruch einer Person im Gesprach mit einer oder mehreren Anderen, den
diese Personen bspw. auf einer Tagung miteinander teilen, ohne dass daraus ein
Konflikt entsteht oder die Forderung ausschlieflich singulir — wenn dies bedeuten
sollte: nur von einem Subjekt ausgehend — wire. In dieser Situation sind konkrete
Andere unter Anderen in einer Konstellation, die man als Miteinander und damit
auch als sozial bestimmen kann. Die jeweils konkrete Alteritit wird in der vorlie-
genden Arbeit also als Struktur des Miteinanders bestimmt, die sich nur zwischen
den konkreten Anderen verorten lisst, wodurch jede erlebbare Situation radikal als
soziale Situation verstanden werden muss, was im dritten Hauptteil Soziale Situa-
tion: Widerspriiche vielfiltiger Weltverhiltnisse genauer dargelegt werden wird.®

Vgl., ebd. S.138.

Vgl., ebd. S. 226.

Kurt Rottgers: Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg: Scriptum 2002, S.17.

AuRerdem wird hier auch nicht der Frage nachgegangen, wie viele Menschen es braucht, um

o0 N o

eine Gruppe zu formieren, was ein anderer Grund wére, iber die Figur des Dritten —im Hin-
blick auf Sartres »fusionierende Gruppe« — zu sprechen. Es geht nicht um eine bestimmte
Reihenfolge, in der die Anderen zuerst das Individuum, dann das Du und dann das Wir bzw.
der Dritte sind, sondern darum, dass die Anderen immer alle diese Perspektiven bedeuten
und das direkt in dem Moment, in dem sie erlebt werden. Alle sind zugleich Ich, Du und Teil eines

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

Wirft man einen Blick in die bestehende Forschung, so zeichnet sich darin ab,
dass es hauptsichlich drei Ausgangspunkte sind, die bisher fiir zhnliche Untersu-
chungen benutzt wurden. Zum Ersten gibt es das schon erwihnte Ausgehen von
einer Person, einem Subjekt als Grundlage fiir jede Aktion, aber auch Interaktion:
Die Wirklichkeit wire unter diesem Aspekt vorrangig durch einen je selbst geprigt.
Die Liste derer, die diese Konzeption vertreten haben, reicht in der Philosophie
iiber Heidegger, Husserl, Hegel, Fichte und Kant bis zu Descartes. Zweitens gibt
es in den Forschungen franzdsischer Phinomenolog*innen, wie bspw. Simone de
Beauvoir, Paul Ricceur, Emanuel Levinas und Jean-Paul Sartre, ein Ausgehen von
der Ich-Du-Beziehung, die direkt erlebt werden kann — bei Sartre in der Scham und
dem Blick, bei Levinas und Ricceur im Antlitz und bei de Beauvoir im objektivie-
renden wie subjektivierenden Blick.’ Fiir die Darstellung der Wirklichkeit bedeutet
dieser Ansatz, dass sie sich nicht mehr nur durch jede*n selbst erschafft, sondern
sie entsteht immer im Miteinander »signifikanter Anderer«.'® Die Verschiebung im
Gegensatz zum ersten Typus ist offensichtlich: Jede®r ist nicht nur selbst das Zen-
trum der Wirklichkeit, sondern es gibt mindestens zwei Zentren der Bezugnahme,
nicht nur ein Zentrum mit zwei Teilen. Der dritte Typus stellt gegen diese beiden
einen systematischen Schnitt dar, da in ihm gerade nicht mehr von einem Subjekt
oder von einer Person ausgegangen wird, sondern von der Gesellschaft bzw. den
gesellschaftlichen Strukturen, die sowohl die Wirklichkeit als auch die einzelnen
Personen hervorbringen. Zu finden ist diese Form der Darstellung sehr deutlich
im poststrukturalistischen oder postmodernen Denken oder beispielhaft auch in
der Gesellschaftstheorie Niklas Luhmanns. Die Frage, was unsere Bedingung der
Wirklichkeit ist, wird in den drei Herangehensweisen also 1. mit »das Subjekt«, 2.
mit »Ich und signifikante Andere« und 3. mit »die Gesellschaft« beantwortet. Dies

Wir; d.h. es als Andere unter Anderen zu (er)leben. Und genau dies soll in der vorliegen-
den Arbeit ausformuliert werden. Vgl. Jean-Paul Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, Bd. |,
Theorie der gesellschaftlichen Praxis, Reinbek b. H.: Rowohlt 1967, S. 397ff.

9 Vgl. Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht — Sitte und Sexus der Frau, Reinbek b. H.: Ro-
wohlt 1992, S. 25/Jean-Paul Sartre: Der Idiot der Familie — Gustave Flaubert 1821 bis 1857, Band
I, Die Konstitution, Reinbek b. H.: Rowohlt 1977, S.19f. /Emanuel Levinas: Die Spur des Ande-
ren—Untersuchungen zur Phdnomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg/Miinchen: Alber 2012,
S. 207./Paul Ricceur: Das Selbst als ein Anderer, Miinchen: Wilhelm Fink 2005, S. 205f. Solche
Theorien, die nicht von einem komplexen Dialog als Wechsel von Darstellungsformen (Mi-
mik, Gestik, Sprache, Berithrungen) ausgehen, sondern den Primat auf die Sprache, genauer
auf einen rationalen Diskurs legen, wie es bspw. Habermas tut, kdnnen hier nicht gesondert
betrachtet werden, da das Forschungsfeld der Sprachtheorien selbst solche Ausmafe an-
nimmt, dass eine umfingliche Behandlung, die dieses Feld bedarf, verdient und schon er-
fahren hat, hier nicht moglich sein wird.

10 Vgl. Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 142: »Der Mensch
wird, was seine signifikanten Anderen in ihn hineingelegt haben. Das ist jedoch kein einsei-
tiger, mechanischer Prozef3.«

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

27


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Als Andere unter Anderen

fithrt dazu, dass auch die Rolle oder Bedeutung der Anderen fiir die Wirklichkeit in
diesen Bereichen unterschiedlich aufgefasst werden muss. Fiir die erste Herange-
hensweise konnen die Anderen nicht auf einer primiren Stufe fir die Wirklichkeit
bedeutend sein. In der zweiten sind es einige Andere, die von Bedeutung sind, und
in der dritten sind die Anderen genauso unbedeutend wie man je selbst. Diese Po-
sitionen sind sicherlich nicht mit der Absicht entwickelt wurden, sich gegenseitig
auszuschliefRen, sondern um zwei Facetten der Wirklichkeit besonders zu fokus-
sieren, zum einen die Interaktion zwischen zwei Personen (Ich und Du) und zum
anderen die gesellschaftlichen Strukturen. Stellt man aber die Frage danach, wie
die Anderen unter Anderen etwas erleben, so liegt darin schon eine Komplexitit
vor, von der nur einzelne Aspekte benannt werden konnen, wenn man den Blick
auf personliche Interaktionen oder die Strukturen der Gesellschaft lenken und von
einem Aspekt den gesamten Bereich bestimmen will.

Alle drei hier skizzenhaft aufgegriffenen Herangehensweisen geben also eine
andere Antwort auf die hier gestellte Frage. Meine Arbeit soll sich nun nicht in ei-
ne der drei Herangehensweisen einordnen. Sie stellt vielmehr in Frage, dass der
Ausgangspunkt fir eine solche Untersuchung vom Standpunkt des Subjekts oder
von dem der Gesellschaft aus gemacht werden sollte. Beide Ansitze fokussieren zu
stark die Extrempole, um etwas dariiber auszusagen, wie man die soziale Wirk-
lichkeit zwischen Gesellschaft und individualistischen Perspektiven als Interaktion
von Menschen zwischen Menschen erlebt. Der Ansatz der Ich-Du-Beziehung scheint
dahingehend geeigneter, da sie ebensolche Interaktionen zwischen Menschen mit-
beschreibt und damit diese Menschen zueinander in Beziehung setzt. Dabei ent-
steht jedoch eine Fixierung auf direkt anwesende Andere, so wie man es bei Alfred
Schiitz in Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt sehen kann:

Wir kénnen also die umweltliche Dueinstellung definieren als die besondere In-
tentionalitidt der Akte, in denen das Ich, solange es in ihnen lebt, von dem Dasein
eines Du im Modus des originalen Selbst Erfahrung hat. Jede duflere Erfahrung
im Modus des originalen Selbst setzt aber die leibhaftige Vorgegebenheit des Er-
fahrenen in zeitlicher und raumlicher Unmittelbarkeit voraus.™

Die Anderen bekommen hier nur unmittelbar eine Bedeutung, wenn sie als ande-
res Ich, also als Du unmittelbar anwesend sind. Das heif3t, sie sind von Bedeutung,
wenn ich sie direkt bzw. fokussiert erleben kann. Verschwinden sie aus meinem
Erleben, dann habe ich mit dieser Beschreibungsform keine Méglichkeit mehr, sie
sinnvoll mit einzubeziehen. Sie verschwinden aus meinem Fokus und damit ver-
lieren sie ihre Bedeutung.

Dass dem wirklich so ist, scheint in der ersten Intuition nicht widerspriichlich,
da es ja tatsichlich meist konkrete und einzelnen Andere sind, die einem als be-

11 Alfred Schiitz: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, S. 228.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

deutend fiir das eigene Leben widerfahren: Eltern, gute Freunde etc., die man mit
Berger, Luckmann und Mead wohl als »signifikante Andere« und relevant fiir die
Sozialisation bezeichnen kann. Aber es gibt auch die anonyme, nicht anwesende
Person, die meine Uberlegungen, mein Arbeiten in der Bibliothek dadurch stért,
weil sie genau das Buch ausgeliehen hat, das ich gerade jetzt exzerpieren wollte.
Wenn man also — so wie auch Schiitz in seiner Arbeit — als Ziel hat, das Mitein-
ander zu verstehen, oder wie es hier bisher hief3, die Bedeutung der Anderen fiir
unsere Wirklichkeit zu bestimmen, dann muss sich dieser Fokus vom tatsichlich
anwesenden Du verschieben lassen. Schiitz verschiebt ihn dadurch, dass er das Du
multipliziert und so ein Wir erhilt, das die Sicherung fiir den schon bestehenden
Sinnzusammenhang bietet.” Er fiillt, vom Standpunkt der Wirklichkeit betrachtet,
das Abstrakteste, das isolierte Ich immer mehr an, um es zu verstehen.

Dieser Bewegung mochte ich hier eine Alternative entgegenstellen. Ich wer-
de den Weg vom Ich zum Du und dann zum Wir nicht einzeln vollziehen. Das
soll heiflen, dass ich nicht betrachten moéchte, ab wann ein Ich zu einem Du oder
zu einem Wir wird; sondern ich werde beschreiben, welche Bereiche des Erlebens
immer schon von der Darstellung Anderer durchzogen sind, oder noch stirker:
dass jede Rede von einem Ich notwendig die Andersheit der eigenen Person, also
mein Erscheinen als Andere*r vor Anderen und die implizite oder explizite Abhin-
gigkeit von den Verhaltensweisen und Selbstdarstellungen Anderer bestimmt. Ich
werde mich also der Beschreibung der Intentionalitit als Darstellungsverhiltnis
(wie wir uns Anderen zeigen) in sozialen Situationen zuwenden. Die Anderen und
die Beziehung zu ihnen soll hier also nicht als Kategorie wie bspw. die des »verall-
gemeinerten Anderen« von Mead bestimmt werden, von der aus man das Soziale
ableiten kann, sondern das Soziale ist das Zwischen-den-Anderen. Als Wirklichkeit
muss es nicht abgeleitet werden, sondern kann nur beschrieben werden.”

Um fiir diese These zu argumentieren, werde ich mich bei zwei unterschied-
lichen philosophischen Methoden und Vertreter*innen der daraus resultierenden
Strémungen bedienen. Diese sind 1. die Phinomenologie als Beschreibungspra-
xis dessen, wie es fiir einen ist, etwas zu erleben; und 2. Autor*innen, die unter dem
Label des Poststrukturalismus oder der Postmoderne zusammengefasst werden
konnten. Die Methode dieser Autor*innen ist die Bestimmung der strukturhaf-
ten Bedingungsverhiltnisse, die auf das Erleben und Leben in sozialen Situatio-
nen einwirken, ohne dabei zu einem Universalismus einer Struktur zu gelangen.
Die Konstruktion der Strukturen aufgrund ihrer kontingenten Entstehung steht

12 Vgl,ebd.S. 231.

13 Damit entgeht man der Darstellung der Alteritét als Problem des Sozialen, was laut Kurt
Rottgers eine »Erblast der rationalistischen Urspriinge der neuzeitlichen Philosophie« ist
(Rottgers: Kategorien der Sozialphilosophie, S.121.) Die Alteritdt muss nicht erst ins Soziale ein-
gefithrt oder von ihm ausgehend bestimmt werden: Alteritit und das Soziale sind untrenn-
bar miteinander verwoben.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

29


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Als Andere unter Anderen

dabei im Fokus dieser Arbeiten. Konkret bedeutet das folgende methodische Mi-
schung: Die Arbeit setzt sich aus der Beschreibung der wirklich erlebten Situation
und den reflexiven Schlussfolgerungen dariiber zusammen, was dieses konkrete
Erleben der Situation fiir die Bedingungen der sozialen Wirklichkeit bedeutet. Der
verbindende Punkt zwischen Phinomenologie und Poststrukturalismus liegt dabei
im Angeben der Art und Weise, in der Frage nach dem Wie. Sowohl die phinome-
nologische Beschreibung als auch die Bestimmung von Strukturen zeichnen sich
dadurch aus, dass sie bestimmen, wie (unter welchen Bedingungen) etwas sich pra-
sentiert. Beides richtet den beschreibenden Fokus auf die Darstellung, eben auf die
Art und Weise, wie eine soziale Struktur das Erleben formt und wie einem dieses
Erleben gegeben ist. Fiir die hier vorliegende Arbeit bedeutet dies, dass die alltig-
lichsten sozialen Situationen in den Fokus der Beschreibung genommen werden,
um an der Art und Weise, wie sie in Erscheinung treten, zu bestimmen, welche
Strukturen sie mitbestimmen und wie durch sie ein Verstindnis der Anderen und
von sich je selbst als Andere*m unter Anderen ermdglicht wird. Illustrieren lasst
sich diese methodische Verschmelzung anhand von Erving Goffmans Bestimmung
der Unsicherheit, die notwendig darin liegen muss, wenn man eine Situation und
mit ihr die Anderen vollstindig verstehen wollte:

Vollstindige Informationen solcher Art sind nur selten zugéanglich; in ihrer Abwe-
senheit stiitzt sich der Einzelne gern auf Ersatzinformationen — Hinweise, Andeu-
tungen, ausdrucksvolle Gesten, Statussymbole usw. — als Mittel der Vorhersage.
Kurz, da die Realitdt, mit der es der Einzelne zu tun hat, im Augenblick nicht of-
fensichtlich ist, muR er sich statt dessen [sic!] auf den Anschein verlassen; und
paradoxerweise muf er sich desto mehr auf diesen konzentrieren, je mehr er um
die Realitit besorgt ist, die der Wahrnehmung nicht zuginglich ist.™

Die Formulierung Goffmans, dass vollstindige Informationen »nur selten zuging-
lich« sind, kann schon an dieser Stelle als zu zuriickhaltend herausgestellt wer-
den: Niemals wird jemand alle sozialen Aspekte einer Situation komplett erfassen
konnen, einen solchen Standpunkt kénnte man selbst nur auf3erhalb jeder Situ-
ierung einnehmen, da schon meine eigene Situation meinen Horizont und Fokus
einschrinkt und es mir unmdoglich macht, die Perspektive einer anderen Person
vollstindig einzunehmen. Ich besetze jeweils nur eine Perspektive. Goffman liefert
jedoch einen guten Anhaltspunkt dafiir, wie man vorgehen kann, wenn es einen in-
teressiert, warum auf dieser Grundlage nicht jede Konversation oder Interaktion
mit anderen in einer unverstindlichen Katastrophe endet. Man muss das Offen-
sichtliche beschreiben, es in den Fokus nehmen, um die Teile der Wirklichkeit, die

14 Erving Goffman: Wir alle spielen Theater— Die Selbstdarstellung im Alltag, Miinchen: Piper 1969,
S.228.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

sich einen nicht direkt aufzwingen — wie bspw. implizit wirkende soziale Struk-
turen —, bestimmen zu kénnen.

Diese Beschreibung des Offensichtlichen, also der Art und Weise, wie man sich
selbst und Andere sich im Umgang miteinander darstellen, ist die Beschreibung
der Performativitit der Korper, durch die sowohl eigene Vorhaben als auch soziale
Strukturen in Erscheinung treten.” Oder, anders formuliert: Wir alle erleben die
Welt auf eine bestimmte Art und Weise und dadurch werden wir auf diese Art und
Weise erlebbar. Weil wir fithlende, denkende, handelnde, wahrnehmende und ima-
ginierende Menschen sind, sind wir fithlbar durch Anderen, interaktionsfihig mit
Anderen, Teil der Gedanken Anderer, in der Wahrnehmung von Anderen und ima-
ginative Projektionsflichen fiir Andere. Und da diese Fihigkeiten nicht gesondert
auftreten, sondern immer mehr oder weniger vernetzt miteinander, fasse ich diese
Fihigkeiten fiir die Beschreibung in dieser Arbeit unter den Begriff des Erlebens,
um zu zeigen, dass wir soziale Strukturen als Verkdrperung auf den »Fassaden«
Anderer erleben.

Bevor ich zur Beschreibung des Aufbaus der Arbeit komme, mdchte ich noch
auf einen Begriff eingehen, den man sicherlich in einer Arbeit iiber das Soziale
erwarten kann: Es ist jener der Anerkennung. Er wird in dieser Arbeit nicht vor-
kommen, nicht welil er irrelevant wire, sondern weil er — und das hat Bedorf sehr
deutlich gezeigt — immer in Verbindung mit einer Identitit steht, als die man je-
manden anerkennt.’ Doch es gibt keine Identitit. Sie zu erkennen ist deswegen
immer ein Verkennen und Anerkennung bedeutet eine Limitierung der Anderen
auf eine Rolle, die zwar notwendig ist, um tiberhaupt jemanden anerkennen zu
konnen, jedoch nicht, um sich zueinander zu verhalten. Auch ohne die Anerken-
nung einer Rolle — die nichtsdestoweniger einen Teil des menschlichen Miteinan-
ders ausmacht, aber einen, der eher in ein konflikthaftes Gegeneinander fiihrt, so
liefde sich zumindest Bedorfs Ausfithrung zuspitzen, weil er im Zusammenhang
von Identitit und Rollen von der »Konkurrenz der Anspriiche« spricht, ohne die mog-
liche Ahnlichkeit dieser Anspriiche zu benennen" - ist es méglich, einander zu
verstehen und miteinander in funktionierenden Beziehungen zu stehen, die ein
Fireinander bedeuten konnen. Warum bestehe ich also auf einer Beschreibung

15 Den Begriff der Performativitat verstehe ich in dieser Arbeit in der Form, in der ihn auch Ju-
dith Butler in ihrem Essay Performative Akte und Geschlechterkonstitution—Phinomenologie und
feministische Theorie begreift: »Als intentional organisierte Materialitat ist der Kérper immer
eine Verkorperung von Moglichkeiten, die durch historische Konventionen sowohl konditio-
niertwie beschnitten sind. Anders gesagt, der Korper ist eine geschichtliche Situation [...] und
er ist eine Art des Tuns, der Dramatisierung und der Reproduktion einer geschichtlichen Si-
tuation.« Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution in Uwe Wirth (Hg.) Performanz
—Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S. 305.

16  Vgl. Bedorf: Verkennende Anerkennung, S.146.

17 Vgl ebd. S. 2nf.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Als Andere unter Anderen

vor jedem Erkennen oder Anerkennen? Weil dadurch das Phinomen, sich Ande-
ren durch das Erleben notwendig darzustellen, in den Blick genommen werden
kann, ohne dafiir einen dahinter liegenden Grund anzugeben. Man stellt nicht nur
dar, was anerkannt oder erkannt werden soll. Das wiirde den Fokus auf eine aktive
Darstellung des Subjekts richten. Die Darstellung ist aber nicht nur eine Aktivi-
tit, sie ist auch das, was einem widerfihrt, wenn man mit der Welt umgeht. Be-
dorf hat demnach Recht, wenn er folgendes iiber Identitit schreibt: »Die Identitit
gibt es nicht — und es gibt hinter diese Einsicht kein Zuriick. Darin ist der dis-
kurstheoretischen wie der postmodern-ironischen Entzauberung ohne jede Ein-
schrinkung beizupflichten.«*® Doch in dem Versuch, die Bedeutung von tempori-
ren oder Quasi-Identititen aufzuzeigen, die man anerkennen kann, beschneidet er
die Bedeutung der Aussage, dass es keine Identitit gibt: Keine Identitit bedeutet
Kontingenz und das wiederum bedeutet Pluralitit. Eine Identitit kann durch alle
moglichen Faktoren immer auch anders sein. So birgt eine Identititsanerkennung
nicht nur die Gefahr der Verkennung, indem die Person nicht in all ihren Facet-
ten abgebildet wird, sondern auch die Gefahr der Aberkennung von Facetten und
der beschneidenden Uberstiilpung einer Identitit, die nicht nur Konkurrenz von
Anspriichen, sondern Unterdriickung zur Folge haben kann.” Dadurch verstellt
man sich den Blick auf die Anderen als Andere: Kontingenz und Pluralitit erfor-
dern ein sich bestindig wandelndes Verstehen, das beschrieben werden, aber nie
auf Identititen, nicht einmal auf Quasi-Identititen verkiirzt werden kann, aufler
um damit genau diese Konkurrenz zu erzeugen und ein offenes Verstehen abzu-
brechen, denn man weif ja zumindest fiir den Moment wer der*die Andere ist oder
die Anderen sind; eine Illusion. Auf die Thematik des Verstehens und der Offenheit
durch Pluralitit werde ich im zweiten Hauptteil ausfihrlich eingehen.

Nach diesen Abgrenzungsversuchen und dem stiickweisen Aufbauen dessen,
was das Hauptanliegen der vorliegenden Arbeit ist — die Darstellungen Anderer als
Andere zu beschreiben, soll als Nichstes genauer auf das sozialphilosophische In-
teresse dieser Arbeit eingegangen werden. Dazu lohnt sich ein Blick in die Zusam-
menfassung Sozialphilosophie: Eine Einfiihrung von Rahel Jaeggi und Robin Celikates.
Sie halten fest, dass sich neben der Sozialphilosophie auch die Moralphilosophie
und die Politische Philosophie, »mit der Frage befass[en], was wir tun sollen (und

18 Ebd.S.9.

19 Man kdénnte einwenden, dass Anerkennung bei Charles Taylor und Axel Honneth anders be-
stimmt wird als bei Bedorf, doch eine detaillierte Untersuchung der Verhaltnisse zwischen
den Anerkennungstheorien wiirde den Fokus der Arbeit verandern und die Darstellungswei-
se im Miteinander als Perspektive verlieren. So muss diese kurze Stellungnahme ausreichen,
um plausibel zu machen, warum der Begriff der Anerkennung hier nicht expliziter verhan-
delt wird.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

warum)«.”® Die Antwort, die ich hier auf diese Frage geben werde, ist folgende:
Statt zu fragen, was wir tun sollen, stelle ich die Frage, wie wir das tun kénnen, was
wir tun, und welche Alternativen sich dadurch darstellen, dass wir erleben, wie
Andere sich verhalten. Man kénnte nun meinen, dass dadurch das kritische Poten-
zial der Sozialphilosophie, das Jaeggi und Celikates hervorheben, verloren geht.”
Und das stimmt zum Teil, da in dieser Arbeit zwar Kritikanspriiche vorgetragen
werden konnen, aber nicht eindeutig geklirt oder vorgeschrieben werden kann,
welche Art und Weise zu leben die eine richtige ist. Diesen Anspruch zu formulie-
ren, wire, auf Grund der Beschreibung der Pluralitit des Sozialen, eine Hybris. So
ist die Kritik, die Jaeggi und Celikates vorschlagen, eine immanente Kritik: »Dabei
muss sie sich nicht an das faktische Selbstverstindnis der Akteure binden, son-
dern geht vom wesentlichen Doppelcharakter von Krisen aus, der sich einerseits
in objektiven Problemlagen und Fehlentwicklungen, andererseits in den Erfahrun-
gen und dem Leiden der Akteure an sozialen Funktionsstdrungen manifestiert.«**
Diese immanente Kritik ist aber nicht die einzige Moglichkeit der Sozialphiloso-
phie, denn durch die Frage danach, wie wir gemeinsam als Andere erleben, erdffnet sich
eine produktive Dimension der Sozialphilosophie, die nicht nur aufzeigt, welche
»Krisen«, »Fehlentwicklungen« und »Leiden an Funktionsstérungen« vorhanden
sind, sondern auch, welche positiven, unterstiitzenden und akzeptierenden Ver-
haltensweisen im Miteinander zum Fiireinander fithren kénnen. Dabei ist es kein
Widerspruch, vom gemeinsamen Erleben und von Alteritit im Sinne von konkre-
ten Anderen zu sprechen: Man erlebt bestimmte Situationen gemeinsam, man ist
am selben Ort oder zur selben Zeit und dadurch trifft man die Anderen und ihre
alterierenden Perspektiven auf die Welt an. Es geht also, um es nochmals zu wie-
derholen, darum, Andere als Andere zu verstehen. Und damit schliefRe ich mich
Detlef Horster an, der fiir die Sozialphilosophie festhilt: »Darum kann man [..]
sagen, dass die sinnverstehende Methode fiir die Sozialphilosophie unverzichtbar
ist, ganz gleich, in welchem theoretischen System man sich befindet.«*?

Aus der Bestimmung, dass wir immer schon fiir Andere in einer bestimmten
Art und Weise (Darstellung) erlebbar sind, ergibt sich der Aufbau der vorliegenden
Arbeit wie folgt. Im ersten Hauptteil Der Vorzug des Erlebens werde ich mich dem
Begriff des Erlebens direkt zuwenden, um den Grundstein fir die These der ge-
nerellen Erlebbarkeit Anderer und von einem selbst als Andere*r unter Anderen zu
legen. Dazu wird der Begriff des Erlebens mit den Begriffen Bewusstsein — in Form
des husserlschen Verstindnisses als theoretisierendes Bewusstsein — und Dasein —
so wie es Heidegger bestimmt — kontrastiert. Dies bedeutet konkret, dass sowohl

20 Rahel Jaeggi & Robin Celikates: Sozialphilosophie: eine Einfiihrung, Miinchen: C.H. Beck 2017,
S.8.

21 Vgl., ebd. S.111.

22 Ebd, S.m6f.

23 Detlef Horster: Sozialphilosophie, Leipzig: Reclam 2005, S. 140.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

33


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Als Andere unter Anderen

der Begriff des »Daseins, als auch der Begriff des Bewusstseins ins Erleben einflie-
8en werden, jedoch nicht vollstindig. Das Bewusstsein wird als Art und Weise, wie
einem etwas gegeben ist, zu einer attributiven Zuschreibung der im Erleben verei-
nigten Fahigkeiten des Denkens, Fithlens, Wahrnehmens, Handelns und Imaginie-
rens Uberfihrt, wohingegen vom Dasein die praktische Eingebundenheit in eine
durch Gegenstinde geformte Umwelt aufgegriffen wird. Dabei werde ich jedoch
gegen die Vorstellung Heideggers argumentieren, dass das Dasein genau dann ei-
gentlich sei, wenn es isoliert ist.** Erleben bedeutet im Gegensatz dazu, niemals
isoliert, also von Anderen losgeldst zu sein. Nach diesen Schritten wird durch die
Ubernahme und Ausformulierung der radikalen These Deleuze’, dass die Anderen
die Kategorie des Moglichen konstituieren, aufgezeigt, dass eben diese Bedingtheit
des Erlebens durch Andere nicht nur darin besteht, dass Andere mit mir die erleb-
ten Situationen teilen, sondern dass die Andersheit eine notwendige Struktur die-
ses Erlebens ausmacht. Dadurch, dass die Kategorie des Moglichen durch die An-
deren konstituiert wird, trifft dies auch auf das jeweilige Selbstbild zu und macht
uns je selbst zu Anderen. Damit steht diese Arbeit im ersten Hauptteil in Oppositi-
on zu jeder Theorie des Erlebens oder des Sich-bewusst-Werdens-der-Anderen, die
rein vom Subjekt ausgeht. D.h. — in aller Deutlichkeit —, diese Arbeit befasst sich
damit, zu zeigen, dass eine Theorie iiber die Bedingung der Wirklichkeit, die die
Anderen nicht von Beginn an mit einschlief3t, einen Ausschluss der Moglichkeit be-
deutet, die Anderen anzuerkennen und selbst von Anderen anerkannt zu werden.
In theoretischer Hinsicht gibt es im Verhiltnis zu Anderen entweder eine Mitbe-
trachtung oder einen Ausschluss, der sich nachtriglich nicht mehr auflosen lasst.
Das Erleben, in der hier beschriebenen Form als bewusstes, intentionales, nicht an
ein transzendentales Ego gebundenes, sich leiblich verschiebendes Feld, bildet durch
diese Struktur gerade eine Vielstimmigkeit ab, in der wir mit Anderen zusammen
in Erscheinung treten, wodurch auch das eigene Selbst jeweils als Andere*r und
Andere als Selbst anerkannt werden kénnen.

Diese Beschreibung des Erlebens erreicht im ersten Hauptteil ithren Hohe-
punkt, wenn in der Rekonstruktion des cartesianischen Cogito durch Husserl nicht
nur die phinomenologische Beschreibung auf die Evidenz der Unanzweifelbarkeit
des eigenen Selbst gestellt wird, sondern auch die immer schon vorhandene
Existenz Anderer, also die Sozialitit, in diese Gewissheit einbezogen wird: Es ist
also nicht nur gewiss, dass ich Bewusstsein habe oder dass ich Bewusstsein von
etwas habe, sondern dass mein Erleben von etwas Erleben mit Anderen notwendig
macht. Oder kurz: Erleben bedeutet immer, sich als Andere*r unter Anderen zu
erleben.

Diese komplexe Evidenz ergibt sich durch eine Ubertragung der existenzphilo-
sophischen Maxime, dass die Menschen zur Freiheit verurteilt sind, in eine Form,

24 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tiibingen: Niemeyer 2006, S. 188.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

die von Anderen abhingig ist: Meine Freiheit ist nicht die Unableitbarkeit eines
Wesens, sondern mein Mangel oder Leck an Wesenhaftigkeit ergibt sich gerade
daraus, dass Andere mich mitbestimmen. Wie sollte man auf die Idee kommen,
etwas anderes sein zu kénnen als man ist, wenn es nicht Andere gibe, die einem
genau diese Verinderung spiegeln, indem wir uns zueinander unterschiedlich ver-
halten, indem wir Andere fiir Andere sind? In anderen Worten ist unsere Frei-
heit das Sich-zur-Welt-verhalten-Kénnen, weil wir unsere Darstellung gegeniiber
Anderen aufs Spiel setzen. Die Moglichkeiten, wie man sich in der Welt verhilt,
entstehen deshalb nicht ex nihilo, sondern sie sind vorrangig die Verhaltenswei-
sen von Anderen, die unter Anderen leben und deshalb Méglichkeiten prisentiert
bekommen. Es sind strukturierte Umgangsweisen, gesellschaftliche Ablaufpline,
in denen man einen bestimmten Freiraum hat, wenn man sie annimmt, oder die
Moglichkeit, diese Strukturen zu verindern: Die Freiheit ist immer auf und durch
Andere gerichtet. All diese Darstellungen der Andersheit im Erleben lassen den
ersten Hauptteil in einer Zuriickweisung des Solipsismus enden. Durch diese Be-
schreibung wird es nicht nur méglich zu bestimmen, wie sich ein Fireinander
einstellen kann, sondern es werden auch Phinomene beschreibbar — die in die-
ser Arbeit zwar nicht dezidiert untersucht werden sollen — wie Opportunismus,
Gruppenzwang und Terrorbriiderlichkeit.”

Im zweiten Hauptteil Das Erleben der Anderen wird mit der Doppeldeutigkeit,
die dieser Titel bietet, gespielt: Es geht also darum, das eigene Erleben in Verbin-
dung mit dem Erleben, das Andere von einem selbst haben, zu beschreiben. Dabei
wird im ersten Kapitel Miteinander in sozialen Riumen auf die Bedeutung der leib-
lichen Bewegung verwiesen, um im Erleben den eigenen Horizont, den Bereich
bewussten Erlebens durch andere Perspektiven zu verschieben. Diese Verschieb-
barkeit des Horizontes fithrt dazu, die Bestimmungen »Drinnen« und »Drauflen«
fiir das Erleben der Welt und damit auch der Anderen nicht als starre Seiten einer
Grenze zu verstehen. Drinnen und Drauflen sind relationale Kategorien, die eine
Perspektive voraussetzen und damit variabel sind. Diese Beschreibung ist notwen-
dig, um die gegenseitige Erlebbarkeit von Anderen unter Anderen nicht dadurch
zu beschrinken, dass einige Fihigkeiten zwar aktiv ausfithrbar sind, aber nicht in
einer angemessenen Weise von Anderen erlebt werden konnen. Speziell geht es
hier um die Gedanken und Gefiihle Anderer, die intuitiv nicht als von Anderen er-
lebbar gelten. In dieser Arbeit soll jedoch dafiir argumentiert werden, dass trotz
einer erstpersonalen Autoritit in der Deutung der Gefithle und im Denken kei-
ne erstpersonale Exklusivitit folgt. Dies soll heiffen: Nur weil es meine Gedanken
sind, die ich denke, sind es nicht nur meine. Sie stellen sich durch meine Haltung,

25  Vgl. Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, S. 468. Sartre fiihrt auf dieser Seite die moglichen
negativen Konsequenzen unseres Seins unter Anderen sehr detailliert aus.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

35


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Als Andere unter Anderen

meine Gesten und meinen Ausdruck fiir Andere und damit auch erst fiir mich dar,
oder, wie es Goffman beschreibt: Ich trage eine »Fassade«.?®

Dieser Begriff ermoglicht es, in Verbindung mit der Relationalitit des »Drin-
nen und Drauflen« zu bestimmen, dass meine Gedanken fiir Andere in Erschei-
nung treten und dass sie nicht einmal nur meine sind, sondern dass Teile eines
Gedankens, wenn nicht sogar der gesamte Gedanke, von einem Anderen aufler-
halb meiner Gedanken mitbestimmt werden. Neben Goffman werden in diesem
Kapitel auch Maurice Merleau-Ponty, Bernhard Waldenfels und Judith Butler als
Argumentationspartner*innen auftreten. Diese vier Autor*innen vereint der Ge-
danke der sichtbaren Verkérperung, der Performanz sozialer Strukturen im Ver-
halten bzw. als Fassade. Ausformuliert bedeutet dies, dass man in der hier vorge-
schlagenen Beschreibung von sozialen Riumen, sowohl auf die eigenen als auch
auf die Gedanken und Gefithle Anderer durch die Eigenheiten von sozialen Riu-
men zu sprechen kommen kann. Die Fassaden der Anderen bilden niamlich soziale
Strukturen und Hierarchien ab, die auf die Menschen einwirken, die in ihnen le-
ben. Diese Beschreibung soll so weit getrieben werden, dass es nicht blofs Riume
sind, die diese Strukturen abbilden, sondern dass in einigen Fillen die Strukturen
so stark durch eine Person verkorpert werden, dass diese Person die Strukturen als
Teil der eigenen Fassade — wortwortlich — zur Schau stellt.

Im zweiten Kapitel dieses Hauptteils Der Alltag mit Anderen im Fokus geht es
dann, auf dieser Bestimmung der Verkdrperung von Gedanken, Gefiihlen und so-
zialen Strukturen aufbauend, darum, wie diese Strukturen — und damit auch die-
jenigen, die sie verstetigen — verstanden werden koénnen. Dazu wird sich auf den
Begriff der Sedimentierung gestiitzt, den Merleau-Ponty benutzt, um zu beschrei-
ben, wie die eigenen Handlungen und die Handlungen Anderer nicht einfach im
Nichts verschwinden oder aus dem Nichts heraus in Erscheinung treten. Auch
minimale Handlungen hinterlassen Spuren in der materiellen Wirklichkeit, ob es
Verhaltensweisen sind, die sich ritualisieren und so den eigenen Leib betreffen,
oder ob es tatsichlich materielle Umformungen der Welt in Form von Kulturobjek-
ten sind. Ein Beispiel, an dem beides besonders deutlich aufgezeigt werden kann,
lasst sich in der Kulturtechnik des Schreibens finden: Die Handhabung der ver-
schiedenen Schreibwerkzeuge und diese Werkzeuge selbst sind konkrete Beispiele
fir Sedimentierungen. Diese Sedimentierungen werden nun also herangezogen,
um zu beschreiben, inwiefern uns der Sinn, den Andere in ihren Erlebensweisen
ausdriicken, zuginglich ist, obwohl wir — wie schon mit Goffman angesprochen —
nicht die Gesamtheit aller Bedingungen kennen, um zu hundert Prozent sagen zu
konnen, warum, was und wie jemand anderes etwas tut.

Diese Beschrinkung des Verstehens auf eine Wahrscheinlichkeit fithrt dazu,
in diesem Kapitel eine pragmatistische Position dem Verstehen gegeniiber einzu-

26  Goffman: Wir alle spielen Theater, S.19.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

nehmen. Das heifdt: Verstanden ist das, was ein funktionierendes Verhalten mit-
einander eroffnet.”” Dabei soll aber explizit darauf verwiesen werden, dass funk-
tional nicht mit effektiv gleichzusetzen ist. Funktional kann auch ein Umweg, et-
was Unsinniges oder etwas vollig Uneffektives sein, was jedoch nicht ausschlie-
fRen soll, dass nicht auch das Effektive funktional sein kann. Wenn das Miteinan-
der also funktional verstanden werden kann, dann ergibt sich die Moglichkeit, als
Hauptthese dieser Arbeit mit Recht zu formulieren: Die Anderen sind die Bedin-
gung unserer Wirklichkeit; was bedeutet, dass alle fiireinander die Wirklichkeit
konstituieren. Diese These beruht auf einer Uberlegung, die wohl in weiten Teilen
der Sozial-, Verhaltens- und Geisteswissenschaften als evident angenommen wird:
Unsere Wirklichkeit baut sich konstitutiv auf den Sedimenten anderer Menschen,
Generationen und direkt erlebbarer Anderer auf, weil ohne diese Pluralitit an An-
deren weder ein Sinn in der erlebbaren Wirklichkeit existieren wiirde, noch etwas
verstanden werden kénnte.

Durch diese konstitutive Leistung, die aus der Pluralitit der Anderen erwichst,
ergibt sich nun auch klarer der Titel »Der Alltag mit Anderen im Fokus« dieses Ka-
pitels: Das Verstehen ist eine Form, die Anderen zu fokussieren und von Anderen
fokussiert zu werden. Damit erreicht die Arbeit in diesem Kapitel den Punkt, an
dem nicht mehr vorrangig beschrieben wird, dass die Anderen unsere Bedingung
der Wirklichkeit sind. Bestimmt werden — neben dem Erleben der Darstellung der
Anderen und der Beschreibung des Verstehens — zwei weitere Formen des Mitein-
anders, die die Grundlage fir ein Verhalten bilden, das auf ein Fiireinander aus-
gerichtet ist. Diese sind zwei miteinander verkniipfte Fokussierungsformen: die
Sorge und die parrhesia (das Freimiitige-fiir-wahr-Sprechen/sich-Darstellen). Mit
ihnen soll aufgezeigt werden, welchen Unterschied es macht, von den Anderen
als Bedingung der Wirklichkeit auszugehen. In Bezug auf die Sorge bedeutet dies
im Speziellen eine Auseinandersetzung mit der Bestimmung dieses Begriffs durch
Heidegger: Neben den von ihm angegebenen zwei Formen der Sorge — 1. der des
Einspringens (ich erkenne dein Problem und 16se es fiir dich) und 2. der des Voraus-
springens (ich erkenne dein Problem und zeige es dir auf) — kann noch eine dritte
Sorgeform bestehen. Dies wird offensichtlich, da in den ersten beiden Sorgefor-
men immer nur ein Subjekt der Ausgangspunkt fiir die Sorge ist: Es ist immer
»meine« Sorge. In der von mir vorgeschlagenen Sorgeform wird im Gegensatz da-
zu eine soziale Struktur als Ausgangspunkt genommen, iiber die man gemeinsam
stolpert. Man wird sich gemeinsam dariiber klar, wie es ist, unter einer bestimmten
Struktur zu leben. Diese dritte Form zu bestimmen, bedarf der Kombination der
Kritik an der heideggerschen Beschreibung mit den Ausfithrungen Foucaults zur
parrhesia: denn es ist das Aussprechen, wie es fiir einen tatsichlich ist, in dieser

27 Sowohl»Miteinander« als auch »funktional« sind hier keine normativen Kategorien. Es sind
Beschreibungsdimensionen fir die Wirklichkeit, als Andere unter Anderen zu leben.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

37


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Als Andere unter Anderen

oder jener Situation zu sein, das es ermdoglicht gemeinsam auf die beschriebene
Situation und durch sie hindurch auf die sozialen Strukturen einzuwirken. In der
parrhesia als Ethos, als Art und Weise, miteinander umzugehen, zeigt sich aufier-
dem offensiv die Verbindung zu Anderen: Parrhesia ist ein bestindiges Risiko. Man
tritt vor die Anderen und beschreibt die eigene Situation aus der eigenen Perspekti-
ve. Dabei trifft man auf die Perspektiven Anderer, die Situationen, in denen andere
leben, und damit die Ansichten und Meinungen Anderer, die mit Verstindnis, aber
auch Unverstindnis reagieren konnen. Die parrhesia ist im besten Fall der Grund-
stein fiir Verstindigung, sie kann jedoch auch der Grund dafiir sein, zu bemerken,
dass man miteinander unvereinbare Ansichten hat.

Das Fiir-wahr-Sprechen stellt gleichzeitig auch die Uberleitung in das dritte
und letzte Kapitel des zweiten Hauptteils Im Horizont mit Anderen dar. In diesem
Kapitel soll nimlich dasjenige in den Fokus der Beschreibung riicken, was einem
selbst nicht ohne Zutun von Anderen erscheinen kann: Es sind die Perspektiven,
die Licht auf die Verhaltensweisen von mir und Anderen werfen, die also jedem*r
aufzeigen, wie man selbst erlebt wird. Durch diesen Perspektivwechsel hin zu dem,
was Andere in und an mir erleben, konnen fir jede*n selbst Teile des eigenen Um-
gangs mit der Welt und Anderen aus dem Horizont in den eigenen Fokus riicken.
An einem alltiglichen Beispiel aufgezeigt, bedeutet dies Folgendes: Wir sitzen zu-
sammen in einer Diskussionsrunde. Jemand stellt gerade den eigenen Text vor,
itber den im Nachhinein diskutiert werden soll. Der Vortrag beginnt in einem Tem-
po, das ihn gut nachvollziehbar macht, doch die Person wird immer schneller und
das gleichzeitige Mitlesen des Textes dadurch nahezu unmoglich. Die lesende Per-
son scheint dies jedoch nicht zu bemerken. In dieser Situation kann jede vom Le-
sen abweichende Geste (jeder Ausdruck oder auch eine hinweisende Handlung, bis
hin zum Unterbrechen der lesenden Person) dazu fiithren, dass diese ihr schneller
werdendes Lesen erfasst. Es wire eine Fokusverschiebung von einer potentiellen
Aufregung hin zum schnelleren Lesen, um es zu verindern. Die Anderen haben
etwas angezeigt, was einem selbst nicht offensichtlich zuginglich war.

Diese Beschreibung eréffnet nun den Ubergang zum letzten Hauptteil der vor-
liegenden Arbeit, dem Teil, der iiberschrieben ist mit »Die sozialen Situationenc.
In ihm wird der Begriff des Risikos wieder aufgegriffen, der im Zuge der Beschrei-
bung der parrhesia schon im zweiten Hauptteil eine Bedeutung hat. Durch den
Begriff Risiko soll damit ein Phinomen beschrieben werden, das den Ubergang
zwischen verschiedenen sozialen Situationen markiert. Das Risiko, das man ein-
geht, wenn man aktiv eine Situation erlebt, ist nicht nur das Risiko der Person, die
offensichtlich eine Handlung wie bspw. sprechen ausfithrt, sondern auch jenes der
Personen, die eher passiv wirken. Sie tragen bspw. das Risiko, zu horen, was ge-
sagt wird. Das Risiko ist damit nicht meines, deines, eueres, es ist ein gemeinsam
geteiltes Maf} dafiir, ob die Situationen gewohnt ablaufen oder sich in Richtung
absurd verindern. Diese beiden Kategorien (gewohnt und absurd) stellen fir die

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

Beschreibung die zwei Pole dar, unter denen eine soziale Situation mit Anderen
erlebt werden kann; als gewohnt freundlich, harsch, uninteressant oder gewohnt
langweilig im Gegensatz zu absurd, also aufierhalb dessen, wie man die Situation
aufgrund der durchlebten und mitgeschaffenen Sedimente erwartet hitte.

In diesem letzten Kapitel kommen also alle Punkte zusammen, die bisher be-
sonders hervorgehoben wurden: Die Gebundenheit des Erlebens an die Anderen
ermoglicht uns soziale Situationen auf Grundlage von sedimentiertem Verhalten
als gewohnt (egal in welcher Art gewohnt) oder als absurd zu verstehen, weil wir
durch jedes aktive oder passive Erleben ein Risiko in einem gemeinsam geteilten
Raum eingehen. Wir kénnen immer Andere oder zumindest deren Spuren in den
Dingen und unserem eigenen Verhalten bemerken, wenn wir hinhéren oder hinse-
hen. Diese Arbeit gipfelt also in der Behauptung der generellen Anwesenheit von
Anderen, entweder direkt oder vermittelt.

Im allerletzten Schritt fithren die verschiedenen Darstellungen davon, wie die
erlebte Alteritit unsere Wirklichkeit konstituiert, zu folgender These: Einander als
Andere und sich selbst als Andere*n seiner*ihrer selbst zu verstehen, ist die Aufgabe, die die
Wirklichkeit den Menschen stellt. Diese kann mit Merleau-Ponty wie folgt paraphra-
siert werden kann: »Es trifft lediglich zu, dass sie [die Wirklichkeit, P.H.] meinen
Verpflichtungen als eines einzelnen jene Verpflichtung hinzufiigt, andere Situa-
tionen als die meine zu verstehen, zwischen meinem Leben und dem der anderen
einen Weg zu bahnen, das heif3t mich auszudriicken.«*® Diese Grundlage ist es, die
mich zum Schluss dieser Arbeit fiir eine magliche Solidaritit plidieren lisst: Sehen
und héren wir genau genug hin, dann spiegeln sich die Anderen in unseren Ver-
haltensweisen und wir uns in ihren, dann erleben wir uns aktiv als Andere unter
Anderen.

Was gilt es also in dieser Arbeit zu beweisen? Es gilt durch die Beschreibung
dessen, was erlebt wird, aufzuzeigen, dass das Erlebte eine Wirklichkeit darstellt,
die ihre Konturen dadurch erhilt, dass sie im Miteinander von einer Pluralitit von
Anderen konstituiert wird. Dafiir sollen die Folgen unserer Wirklichkeit, mit An-
deren in derselben Welt zu leben, bestimmt werden, indem die Art und Weise, wie
sich das Miteinander im Erleben darstellt, beschrieben wird. Diese Arbeit schliefst
damit an Lambert Wiesings Uberlegungen zur Wahrnehmungsphilosophie an, die
er in Das Mich der Wahrnehmung entwickelt: Seine dort vorgestellte inverse Transzen-
dentalphilosophie soll die Folgen der Wahrnehmung, eine Zumutung fiir die wahr-
nehmende Person zu sein, darlegen. Ich transformiere also Wiesings Argumenta-
tion tiber die Wahrnehmung durch eine Fokusverschiebung auf das gesamte Er-
leben: Nicht nur in der Wahrnehmung, sondern auch im Handeln, Imaginieren,
Denken und Fithlen gibt es Formen der Zumutung, die gesondert bestimmt wer-
den konnen. Dariiber hinaus - so die These dieser Arbeit — gibt es jedoch eine ge-

28  Maurice Merleau-Ponty: Zeichen, Hamburg: Felix Meiner 2007, S.103.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

39


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Als Andere unter Anderen

meinsame Zumutung dieser Fihigkeiten, die sich nur darstellen lisst, wenn man
Denken, Fithlen, Handeln, Wahrnehmen und Imaginieren zusammen beschreibt,
da sie alle zum Erleben der Wirklichkeit gehéren: Ihnen ist gemein - so soll es sich
im Verlauf der Arbeit herausstellen —, dass man nicht erleben kann, ohne sich An-
deren darzustellen, sowie auf die Darstellungen Anderer zuzutreffen. Oder kurz:
Man kann sich nicht nicht miteinander darstellen und jede Darstellung wirkt sich
aus; ist Teil der Wirklichkeit.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens -
eine historisch-systematische Revue

Wie wir leben kénnen und leben wollen — so die These, die sich durch die gesamte
vorliegende Arbeit zieht —, ldsst sich nur in Beziehung zu Anderen beschreiben.
Hier geschieht also die Darstellung dessen, was es fiir die Wirklichkeit bedeutet,
dass wir gezwungenermaflen mit Anderen zusammenleben."' Diese Art und Weise
zu leben werde ich in dieser Arbeit mit dem Begriff des Erlebens bestimmen, da
durch ihn all das gefasst werden kann, was fiir uns darlegt, wie man sich verhilt,
und dadurch auch, wie es in Erscheinung tritt. Dies erfordert jedoch nicht nur eine
Beschreibung des Notwendigen oder des Wesenhaften, wie es in der Phinomeno-
logie durch die eidetische Variation erreicht werden soll. Es erfordert vielmehr ei-
ne Fokusverschiebung auf dasjenige, was in der eidetischen Variation als kontingent
beiseitegelassen bzw. ausgeklammert wird (also nicht fiir eine Wesensbestimmung
zu rechtfertigen ist). Es ist demnach die Aufgabe dieser Arbeit, aufzuzeigen, dass
das Erleben notwendig bzw. wesenhaft mit nicht zu Rechtfertigendem beschiftigt
ist, um auf dieser phinomenologischen Basis eine Bestimmung der sozialen Struk-
turen, unsere Abhingigkeit von Anderen, aufzuzeigen. Oder kurz: Wie kann das
Zusammenspiel von kontingenten sozialen Strukturen und den Bedingungen un-
serer Wirklichkeit dargestellt werden? Um diese Frage zu beantworten, werden in
dieser Arbeit phinomenologische Positionen mit poststrukturalistischen Bestim-
mungen der sozialen Strukturen zusammengebracht.

In diesem ersten Hauptteil wird dafiir der Begriff des Erlebens in Abgrenzung
zum Begriff eines theoretisierenden Bewusstseins beschrieben, durch welches vor

1 Mit dieser Fixierung auf die Wirklichkeit schliefse ich mich einem Wunsch von Petra Gehring
an, den sie in Ist die Phiinomenologie eine Wirklichkeitswissenschaft? formuliert und unter der
Bezugnahme auf Deleuze, Foucault und Merleau-Ponty darlegt. Die Verbindung dieser Au-
toren wird auch in dieser Arbeit benutzt, um phanomenologisch auf die Wirklichkeit Bezug
zu nehmen. Vgl. Petra Gehring: Ist die Phdnomenologie eine Wirklichkeitswissenschaft?— Uberle-
gungen zur Aktualitit der Phiinomenologie und ihrer Verfahren, in Mathias Flatscher, Iris Laner
u.a. (Hg.): Neue Stimmen der Phinomenologie, Band 1, Die Tradition, das Selbst, Nordhausen:
Traugott Bautz 2011, S. 31, 36 & 46.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Als Andere unter Anderen

allem ein Erkenntnisinteresse im Umgang mit der Welt bestimmt ist. Diese Ab-
grenzung — die bei Weitem keine neue Beschreibung darstellt — geschieht hier, um
begrifflich den Alltag miteinander im Erleben zu beschreiben. Dies bedeutet, die
sozialen Strukturen im Alltag phinomenologisch zu thematisieren, um damit die
volle Bedeutung der Anderen fiir das Erleben und die je eigene Stellung als Ande-
re*r fur Andere nicht zu unterschlagen, sondern sie explizit zu machen.

Dazu werden in der gesamten Arbeit verschiedene Theorien und Theoreti-
ker*innen miteinander ins Gesprich gebracht, wobei sowohl die unterschiedliche
Metaphorik, als auch die abweichende Schwerpunktsetzung beim systematischen
Gebrauch von Begriffen beachtet werden muss: Bspw. meint prireflexiv bei Sartre,
dass man in einem nicht reflexiven Bezug zu sich selbst steht, man sich also
jeweils als einzigartig im eigenen Erleben erfihrt, ohne dies reflektieren zu miis-
sen.” Merleau-Ponty betont hingegen die Anonymitit des Prireflexiven, weil nicht
ich wahrnehme, sondern man.*> Beide Aspekte gehéren — folgt man den beiden
Autoren — zum Prireflexiven; man ist bei sich selbst, ohne bestindig auf sich
reflektieren zu miissen, man hat dadurch noch kein feststehendes Ich, sondern was
man erlebt, ist eine anonyme Beziehung zwischen der Welt und den Menschen.
Erst in der Reflexion wird das Ich thematisch als eine bestimmte Einheit gesetzt.*
Aus der Reflexion, die sich auf etwas Prireflexives richtet, leitet Merleau-Ponty
ab, dass die Wahrnehmung, die prireflexiv abliuft, anonym geschieht, und Sartre
bestimmt aus demselben Phinomen, dass schon das Prireflexive jeweils einzig-
artig sein muss, da die Einzigartigkeit der reflektierenden Person sich auf das
prireflexive Erleben richtet. Eine einzigartige Anonymitit ist das Ergebnis, wenn
man beide Beschreibungen verbindet, und erscheint auf den ersten Blick wie
ein begriffliches Paradox. Diese augenscheinlich paradoxe Struktur 1st sich aber
auf, wenn man keinen Extremfall daraus macht, sondern die Wirklichkeit im
Alltag betrachtet: Ein Beispiel daftir kann ein Gang durch die Stadt sein. Man
verlisst das Café am Markt und liuft zuriick ins Biiro, den gesamten Weg lang
ist man es selbst, der*die liuft, aber man denkt nicht dariiber nach, dass man
lduft, noch wie, noch welchen Weg man einschlagen muss. Man geht ihn einfach.
Man kann im Nachhinein darauf reflektieren, dass ich es war, und niemand sonst
(Singularitit) aber erst dann erkenne ich auch, was ich abweichend (Aufhebung
der Anonymitit) von den Anderen gemacht habe. Habe ich einen kleinen Hipfer
gemacht, als ich die Treppen hinunterlief, bin ich Anderen ausgewichen etc. Das
Erleben ist vor der Reflexion einzigartig und anonym. Anonym ist das prireflexive

2 Vgl. Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts — Versuch einer phiinomenologischen Ontologie, Ro-
wohlt: Reinbek b.H. 2012, S. 21.

3 Vgl. Maurice Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003,
S.39.

4 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 25.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Erleben also deshalb, weil keine permanente Reflexion abliuft, die bestimmt, was
man in diesen Momenten macht. Man antwortet mit den Verhaltensweisen auf
die Situation; im Beispiel durch das Gehen ins Biiro. Singulir ist es, weil es zwar
theoretisch jede Person sein kénnte, die die Stelle des Man ausfiillt, aber es ist
immer nur eine, die sich in der Reflexion als eine bestimmte Person herausstellt.
Schwierigkeiten dieser Art, beim Versuch verschiedene Theorien in Bezug auf die
Aussagen iiber die Bedeutung von Anderen fiir unsere Wirklichkeit zu verbin-
den, werden die gesamte Arbeit begleiten. Sie im Alltag anhand von Beispielen
aufzuldsen, entspricht der Methodik dieser Arbeit.

Um zum Thema des Erlebens und dessen Bedeutung fiir uns Andere als Andere
iiberzuleiten, beginnt die Beschreibung hier mit einem historischen Blick auf eini-
ge phinomenologische und poststrukturalistische Positionen: Den Anfang macht
dabei die Beschreibung eines auf Erkenntnis ausgelegten Modells des Bewusst-
seins von Husserl. Diese Beschreibung markiert auch den Beginn der phinome-
nologischen Forschung im Allgemeinen. Dieses Konzept wird in der Phinomeno-
logie selbst und erstmals umfassend durch Heideggers Konzeption des »Daseins«
kritisiert. Diese kritische Haltung gegen den vorrangig erkennenden Weltumgang
begriindet eine Linie der Phinomenologie, die iiber Sartre, Gurwitsch, de Beauvoir
und Merleau-Ponty zum hier verwendeten Begriff des Erlebens fiihrt.

Das Erleben wird hier als die Verbindung der Menschen untereinander in der
Welt aufgefasst und ist damit die komplexe Verkdrperung der Intentionalitit. Es
soll die Strukturen des Handelns, Fithlens, Imaginierens, Wahrnehmens und Den-
kens als Einheit darstellen.” Die Argumentation fiir diese These fiithrt also durch
einen kurzen historischen Uberblick, in dem auch Positionen betrachtet werden,
die sonst eher unbeachtet bleiben, hin zu einer systematischen Aussage und The-
se. Das Erleben umfasst die intentionalen Fihigkeiten, die uns einen bewussten
Teil der Welt in unseren Empfindungen, unserem Fithlen, Denken, Handeln, Vor-
stellen und unserer Wahrnehmung erschlief3en: Durch diese Fihigkeiten teilen wir das
Erlebte miteinander. Oder, um es in der Terminologie der Einleitung im Anschluss
an Wiesing zu sagen: Die Zumutung des Erlebens ist es, das Erlebte immer mit
anderen zu teilen. Es wird also in doppelter Hinsicht von einer grundlegenden Ge-
meinsamkeit ausgegangen: erstens von einer Gemeinsambkeit, die allen bewussten
Fihigkeiten der Menschen zukommt; und zweitens von einer, die bedeutet, dass
den Menschen als Andere durch das gemeinsame Erleben eine Wirklichkeit offen-
bar wird, in der wir nie getrennt von Anderen sind, sondern wir einen Bereich
erleben, der zwischen uns geteilt ist.®

5 Vgl. Maurice Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin: de Cruyter 1966,
S.254.

6 Vgl. Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, S. 36. »Ich werde niemals wissen, wie Sie
Rot sehen, und Sie werden nie wissen, wie ich es sehe; aber diese Trennung der Bewusst-

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

43


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Als Andere unter Anderen

Zu den eher unbeachteten Positionen zihlt dabei u.a. die von Aron Gurwitsch,
die er in Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt darlegt. In diesem Werk
zieht er in Zweifel, dass ich nichts iiber das sogenannte Innenleben der Anderen er-
fahren kann.” Der historische Uberblick gliedert sich dafiir in verschiedene Unter-
abschnitte, die den Begriff des Erlebens immer mehr spezifizieren, in denen aber
auch klar werden wird, dass der Begriff gerade durch seine Beziehung zu Anderen
nicht vollstindig durch eine analytische Definition bestimmt werden kann. Es ist
ein Begriff, der die Geltung der Genese innerhalb der Wirklichkeit bestimmt. In
allen Unterpunkten werden sich die Anderen als miteinander in Verbindung ste-
hende darstellen, wobei sich die Bedeutung der Anderen in diesem ersten Hauptteil
in den verschiedenen hier betrachteten Positionen verschieden stark ausprigt. Be-
sonders deutlich wird dies im zweiten und dritten Sinnabschnitt. In ihnen wird vor
allem Heidegger den Part des Argumentationspartners einnehmen, dessen Plidoy-
er fiir eine Vereinzelung des Menschen als eigentliches Weltverhiltnis in der Angst
zuriickgewiesen wird, um davon ausgehend die Abhingigkeit jedes Erlebens von
anderen Personen zu bestimmen. Dafiir werden einige kurze Passagen von Sartres
Studie zu Gustave Flauberts Leben aufgegriffen, da durch sie gezeigt werden kann,
dass die Anderen nicht nur mein Auftreten in der Welt beeinflussen, sondern auch
das Erleben, das ich von mir selbst habe. Diese Uberlegung bildet die Grundlage
der gesamten folgenden Arbeit.

Nach dieser Beschreibung der Bedeutung der Anderen fiir das Erleben wird ge-
zeigt werden, dass gerade die Form des Miteinander-Erlebens darauf schliefRen lisst,
dass das Erlebte im Sozialen geteilt werden kann, da es keinen notwendigen oder
hinreichenden Grund dafiir gibt, warum etwas Erlebtes nur einem*r Einzelnen zu-
ginglich sein sollte. Diese Theorie des Erlebens lisst sich vervollstindigen, indem
das Konzept der Intentionalitit mit Aron Gurwitsch und Maurice Merleau-Ponty
im funften Abschnitt Intentionalitit raum-zeitlich gedacht iiberdacht wird: Aus einer
als Strahl metaphorisierten und zur Erkenntnis bestimmten Intentionalitit wird
eine intentionale Darstellung werden, die den Horizont fiir die Fokussierung von
Anderen und Gegenstinden er6ffnet. Das Besondere dabei ist der Bezug zur Bewe-
gung des eigenen Leibes, die man mit Emanuel Levinas folgendermafen ausfithren
kann: »Das Subjekt verharrt nicht linger in der Unbeweglichkeit des idealistischen
Subjekts, sondern findet sich in Situationen fortgerissen, die sich nicht in Vorstel-
lungen, die es sich von diesen Situationen machen kénnte, auflésen.«®

seinstrome wird erst nach dem Scheitern der Kommunikation erkannt, und unsere erste Re-
aktion besteht darin, an ein Seiendes zu glauben, das zwischen uns ungeteilt ist. Es gibt kei-
nen Grund, diese yspringliche Kommunikation als Tauschung anzusehen«.

7 Aaron Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, Berlin/New York: de Gru-
yter1977,
S.50.

8 Emanuel Levinas: Die Spur der Anderen, S.148.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

In den Abschnitten Erleben ist nicht Erlebnis und Der Solipsismus ist keine Moglich-
keit wird der so entwickelte Begriff des Erlebens mit dem Begriff des Erlebnisses bei
Husserl verglichen, um zu bestimmen, welche anderen Méglichkeiten sich durch
diesen transformierten und im Vergleich zu Husserl erweiterten Begriff des Er-
lebens ergeben, durch den eine Beschreibung des Solipsismus notwendig falsch
sein und aus der Wirklichkeit herausfithren muss. Um zu diesen Punkt zu gelan-
gen, wird nun aber zuerst beschrieben, wieso iiberhaupt eine Untersuchung zum
Begriff des Erlebens einer Arbeit zur Sozialphilosophie vorausgeht.

Der Weg zum Erleben Die Frage danach, wie einem Menschen etwas gegeben ist,
wird in der Phinomenologie durch die Beschreibung beantwortet, dass Menschen
Bewusstsein von etwas haben bzw. auf etwas gerichtet sind. Dieser Bestand wird
mit dem Begriff Intentionalitit bezeichnet.” Wie genau jedoch die Intentionalitit
strukturell beschaffen ist, ist eine Frage, die in der Phinomenologie selbst unter-
schiedliche Beantwortungen erfahren hat: Das intentionale Bewusstsein von etwas,
das Husserl von Brentano ausgehend beschreibt, ist ein rein auf Erkenntnis ausge-
richtetes.'® Denn wenn man Intentionalitit als Gerichtetheit auf einen Gegenstand
versteht, den ich entweder in der »natiirlichen Einstellung« oder in der »Epoché«
seinem Wesen nach erkennen will, so wie es Husserl in den Ideen I vorsieht, geht es
vor allem darum, Wissen iiber etwas zu erlangen.” Diese Art, das Bewusstsein zu
denken, wird schon von Heidegger in Sein und Zeit durch einen grofieren Praxisbe-
zug ersetzt. Er beschreibt dazu den Begriff »Dasein« als Gegenentwurf zu dem des
Bewusstseins, weil ersterer keine rein theoretische Beziehung zum Gegenstand mehr
haben soll, sondern den Handlungsbezug des Menschen im Leben fokussiert."”
Das »Dasein« soll — laut Heidegger — eine grundlegende Neubestimmung fiir
die Phinomenologie bedeuten, einen Wechsel vom Primat der Erkenntnis, hin zum
Primat des Handelns, so schreibt Heidegger: »Das theoretische Verhalten ist un-
umsichtiges Nur-hinsehen.«® Das heif3t, dass der Vorrang des Erkennens selbst
eine Reduktion der menschlichen Fihigkeiten auf das theoretische Weltverhiltnis
darstellt: denn statt die Bedeutung des Handelns oder Fithlens mitzubeschreiben,
wird alles auf ein Erkenntnisinteresse reduziert. Diese methodische Reduktion auf
das Erkennen der Welt fithrt zu einer sachlichen Beschrinkung des Erlebten auf
das Erkennen. Damit ist man aber aus dem Bereich des tatsichlichen Lebens in

9 Vgl.]. N. Mohanty: Intentionality. In Dreyfus, Hubert L. (Hg.): A companion to phenomenology
and existentialism, Malden, Mass: Blackwell, 2007, 69f.

10 Vgl. Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, Band |, Prolegomena zur reinen Logik (Text nach
Husserliana XVIII), Hamburg: Felix Meiner 1992, S. 7.

11 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phinomenologischen Philosophie (Text
nach Husserliana I11/1 und V), Hamburg: Felix Meiner 1992, S. 201.

12 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, S. 69.

13 Ebd.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

45


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Als Andere unter Anderen

den Bereich einer modellierten Theorie itbergegangen, in dem es ein erkennendes
Subjekt in Beziehung zu Erkenntnisobjekten gibt."* Der Vorzug des Erlebens ist es,
dass das Erkennen als Ergebnis des Nachdenkens, als Reflexion tiber etwas Wahrge-
nommenes, eine Handlung etc. beschrieben und somit nicht losgelést vom Leben
gedacht wird. Ahnlich konstatiert auch Bernhard Waldenfels den Wechsel der Per-
spektive von Husserl zu Heidegger in In den Netzen der Lebenswelt: »Bekanntlich hat
Heidegger in Sein und Zeit die Perspektive Husserls verschoben: die pure Vorhan-
denheit [das Erkannte, P.H.] ist ein derivater Modus gegeniiber einer urspriingli-
chen Zuhandenheit [einer Bindung an praktische Handlungen, P.H.], die auf einer
spezifischen Vorhabe beruht.«* Waldenfels bezieht sich mit seinen Ausfithrungen
auf den hier ebenfalls schon kurz erwihnten Gurwitsch.*® Diese Kritik und Analyse
Gurwitschs an Heideggers, und der Phinomenologie Husserls wird im Weiteren
immer wieder Impulse fiir die Transformation dieser Theorien bieten. Die hier mit
Waldenfels bestimmte Transformation des Primats der Erkenntnis hin zum Primat
des Handelns soll dabei aber keinesfalls besagen, dass das Handeln losgelést von
jeder Theorie oder losgeldst von jeder Erkenntnis und schon gar nicht gelést vom
Denken verliefe, sondern nur, dass es auf der Ebene des Mit-der-Welt-Umgehens
einen Vorrang des Praktischen gibt, weil durch die aktive Bewegung in der Welt
erlebt wird, was im Erkennen als Wissen von etwas festgestellt werden kann.” Die
Bewegung ist ein Prozess, dem gegeniiber das Erkannte als Endpunkt des Erkennt-
nisprozesses einen statischen Bezugspunkt darstellt. Dieser erkannte Bezugspunkt
liegt nach dem Erlebten, ohne das es wohl nichts Erkanntes und keinen Erkennt-
nisprozess geben konnte. Ich nenne das Erkannte deshalb Bezugspunkt, weil es
von dem Zeitpunkt seines Erkannt-Seins oder Erkannt-Scheinens auf das Erlebte
einwirkt.

Diese Kritik am Primat des Erkennens findet sich auch bei Gurwitsch in dem
schon erwihnten Text Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, mit dem er
sich 1931 habilitierte. Gurwitsch fithrt — ebenso wie Heidegger — das Problem, wie
das Weltverhiltnis in der Bewusstseinsphdnomenologie Husserls gedacht wird, auf
die Art zuriick, wie man das Bewusstsein beschreibt: »Wie weit die Wahrnehmung
des Mitmenschen auch gehen und wie viele Einzelheiten sie auch umfassen mag,
niemals kommen wir iiber den Bereich physischer Qualititen und Verinderungen
hinaus, niemals stofien wir in der Wahrnehmung auf Fremdseelisches.«*® So be-
nennt Gurwitsch in kritischer Absicht, wohin Husserls reines Erkenntnisinteresse

14 Vgl. Aron Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 62f.

15 Bernhard Waldenfels In den Netzen der Lebenswelt Frankfurt a.M., Suhrkamp 2016, S. 21.

16 Vgl. ebd.

17 Die Bedeutung der Bewegung wird im Unterkapitel Miteinander in sozialen Riumen noch wei-
ter expliziert.

18 Gurwitsch: Mitmenschliche Begegnung in der Milieuwelt, S. sf.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

fithrt. Dieser Befund stellt sich in Gurwitschs Analyse als einseitig heraus.” Wen-
det man sich den Sachen selbst zu, in diesem Fall den anderen Menschen, die erlebt
werden, so stellt er sich nicht nur als einseitig, sondern als fragwiirdig heraus. Die
Bewusstseinsphinomenologie Husserls stof3t nimlich auf ein Problem: Die An-
deren begegnen einem - im Gegensatz zu Steinen, Teer etc. — in jeder Situation
mit Ausdruck. Wir zeigen uns gegenseitig immer auf eine bestimmte Art und Wei-
se, weil wir uns aktiv darstellen. Oder, wie Gurwitsch sagt: »Niemals kommt uns
im Alltagsleben der Gedanke, daf wir das, was in unseren Mitmenschen vorgeht,
nicht unmittelbar in der Wahrnehmung selbst haben.«** Denn die Unterschiede
und Ahnlichkeiten, die uns im Erleben der Anderen widerfahren, sind schon das
»Fremdseelische« schlechthin. Genau diese Alltagserfahrung, die Anderen verste-
hen zu konnen, bildet einen Ausgangspunkt der hier vorliegenden Arbeit. Damit
steht das Thema dieser Arbeit in einer Linie mit Gurwitsch, de Beauvoir, Sartre und
Merleau-Ponty. Letzterer schreibt in Die Abenteuer der Dialektik in einem dhnlichen
Wortlaut wie Gurwitsch: »Die Anderen brauche ich nicht erst anderswo zu suchen:
ich finde sie innerhalb meiner Erfahrung, sie bewohnen die Nischen, die das ent-
halten, was mir verborgen, ihnen aber sichtbar ist.«** Es soll hier dementsprechend
nicht gefragt werden, warum ich die Anderen als Andere verstehe, sondern wie die
Nischen selbst erlebbar sein kénnen.

Dabei zeigt sich deutlich der Unterschied zwischen dem hier beschriebenem
Projekt und der anfinglichen Auffassung der Phinomenologie, da die eben be-
schriebene Alltagserfahrung von Husserl als »natiirliche Einstellung« bezeichnet
wird, genauer als »natiirlich theoretische Einstellung«.”* Die alltidgliche Welt ist
bei Husserl also schon durch eine erkenntnistheoretische Fragestellung itberformt
und wird dann noch weiter durch die Epoché umgewandelt, in der alles vorher Be-
kannte, das Alltdgliche ausgeklammert werden soll: »Ich darf ihn [einen evidenten
Satz] nur annehmen, nachdem ich ihn die Klammer erteilt habe. Das heifdt: nur im
modifizierenden Bewufitsein der Urteilsausschaltung«.”® Doch das ausgeschaltete
Urteil der Alltagswelt ist vor jeder Epoché die Grundlage, auf der aufbauend eine
Erkenntnis erst moglich wird. Oder noch radikaler: Die Anderen in der Epoché aus-
zuklammern, wiirde dazu fithren, nichts mehr zum Untersuchen zu haben, da fiir
uns nichts ohne Bezug zu Anderen besteht. Die Sozialitit wird in dieser Arbeit zu
einem unhintergehbaren Faktum erklart.

Um fortzuschreiten, soll in diesem ersten Kapitel ausgehend von der gerade zi-
tierten Kritik an einer Phinomenologie, die ein Erkenntnisinteresse als priméres
Weltverhiltnis setzt, gezeigt werden, dass es einen Vorteil bringt, die Menschen

19 Vgl ebd.

20 Ebd,S.6.

21 Maurice Merleau-Ponty: Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S.166.
22 Husserl: Ideen |, S.10.

23 Ebd,S. 65f.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

47


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Als Andere unter Anderen

als einander im Handeln, Wahrnehmen, Fithlen, Imaginieren und Denken Begeg-
nende zu verstehen. Die Menschen sind also Andere, die einander gemeinsam im
Erleben begegnen. Dies fithrt zum Begrift des Erlebens, der alltagssprachlich un-
problematisch verwendet wird, in der Philosophie jedoch als Terminus technicus
eine explizite Ausformulierung verdient. Das Erleben ist im besonderen Fall dieser
Arbeit immer das Erleben der Anderen. Es taucht als Begriff — neben der Lebensphi-
losophie Henri Bergsons und Wilhelm Diltheys — in der Phinomenologie vorrangig
in der existenzphilosophischen Umformung dieser Philosophie bei Sartre auf. Dies
geschieht in jener Phase seines Schreibens auf, in der er sich mehr als zuvor der
sozialen Welt und ihrer Bedeutung fiir die einzelnen Menschen zuwendet.* Dabei
beginnt er, immer noch ausgehend von einer phinomenologischen Beschreibung,
dialektische Prozesse in den Blick zu nehmen; den Wechsel der sozialen Struktu-
ren, denen man je selbst in der Gesellschaft begegnet.

Zum Erleben und zu einem Begriff, der diesem Erleben auch im Alltag gerecht
wird, gelangt man also nicht, wenn man durch ein reines Erkenntnisinteresse die
Komplexitit des Verhiltnisses der Menschen zueinander und damit zur Welt redu-
ziert. Man erfasst das Erleben, indem man versucht, der Komplexitit des Alltags
gerecht zu werden, seine verschlungenen, und gegenliufigen Bedeutungen aufzu-
nehmen und in Wechselverhiltnisse zu setzen: Schon wihrend ich hier sitze und
schreibe, mich fiir diese Beschreibung aufs Schreiben konzentriere, fallen Berei-
che des Erlebens in den Hintergrund; dass ich mit Freunden am Tisch einen Kaffee
trinke, verliere ich bei dieser Bezogenheit aufs Schreiben fast vollig aus dem Blick.
Anders das Ginger-Baker-Solo, das am Nebentisch abgespielt wird: Es lidsst meine
File und auch meinen Kopf und langsam auch mein Tippen in den Rhythmus und
Takt der Trommelschlige miteinstimmen. Doch d.h. nicht, dass die befreundeten
Personen am Tisch oder die Musik in diesem Moment ihre konstitutive Bedeutung
fiir die Situation verléren. Die Anderen stehen mit mir und dem Solo von Mr. Baker
in einer fiir den Moment nicht auflésbaren konstitutiven Relation. Die Arten un-
serer Einfliisse aufeinander sind plural. Diese Beschreibung fithrt zu der Frage, ob
das Erleben dialektisch beschrieben werden kann, als Wechselspiel von Thesen und
Antithesen. Dies wire eine Moglichkeit, im Erleben nicht nur unmittelbar auf die
Welt bezogen zu sein, sondern sinnvoll auf soziale Strukturen und die Bedingtheit
durch Andere Bezug zu nehmen, ohne zusitzliche Konstruktionen anzunehmen.

Geformtes Erleben? Die Plurallektik der Darstellung Nachdem, wie in der Uberleitung
des letzten Abschnitts angekiindigt, das Erleben mit sozialen Strukturen durch

24 Vgl.:Jean-Paul Sartre: Fragen der Methode, Reinbek b.H.: Rowohlt 1964, S.144, ders.: Entwiirfe
fiir eine Moral, Reinbek b. H. Rowohlt, 2005, S. 753. & ders.: Kritik der Dialektischen Vernunft,
S. 823.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

die Dimension der Darstellung verbunden wurde, ist dieser Abschnitt eine Schliis-
selstelle fiir das vorliegende Projekt, da hier gezeigt wird, inwiefern die Darstel-
lung des Erlebens schon durch Andere strukturiert ist. Dieses Vorhaben klingt fur
eine phinomenologische Beschreibung im ersten Moment nicht einlgsbar, da es
in einer solchen um das subjektive Bestimmen einer Wesenheit geht — zumin-
dest, wenn man Husserl folgt. Doch mit Levinas lisst sich hier eine argumenta-
tive Briicke schlagen, um im Ausgang von Sartre soziale Strukturen phinomeno-
logisch zu beschreiben. Levinas tiberschreibt die phinomenologische Praxis wie
folgt: »Die Riickkehr zu den Akten, in denen sich die intuitive Gegenwart der Ge-
genstinde enthiillt, ist die wahre Riickkehr zu den Sachen.«*® Levinas formuliert
in diesem Satz Husserls Diktum fir die Phinomenologie »Zu den Sachen selbst«
um. Es ist eine Umformung in der schon beschriebenen Linie der Phinomenologie,
die den nur auf das Erkenntnisinteresse abzielenden Untersuchungen Husserls die
Beschreibung des praktischen Umgehens in der Welt gegeniiber- oder zumindest
beiseitestellt. Das Diktum konnte hier also — im Sinne Levinas” — »Zu den Verhal-
tensweisen mit den Sachen selbst« heiflen, wenn es hier um eine Phinomenologie
der Gegenstindlichkeit ginge. Doch es braucht noch einen weiteren Schritt hin zu
»Zu den Verhaltensweisen der Menschen in der sozialen Welt selbst«, wenn abge-
bildet werden soll, was in diesem Abschnitt bestimmt werden wird. Hinzu kommt
durch die Perspektive von Levinas die Betonung, dass diese Verhaltensweisen nicht
aus dem Nichts entstehen, sondern eine Geschichte, ein Vorher und ein Nachher
haben. Mit der Beschreibung der Verhaltensweisen kann man — laut Levinas — die
»Zugangswege aller durchlaufenen und vergessenen Evidenzen wieder[finden]. An
ihnen bemift sich das ontologische Gewicht des Gegenstandes, der iiber sie hin-
auszugehen scheint.«* Diese modifizierte, hiretisch anmutende Beschreibung der
phinomenologischen Methode ist es, in der die Prozesse und die sozialen Struk-
turen zu Tage treten, die der Alltagswelt Gewicht verleihen.

Die Verhaltensweisen miissen also durch die Beschreibung, »wie sie in Erschei-
nung treten, in der Situation verortet werden, in der man sich so oder so verhilt.
Die Beschreibung, von der hier ausgegangen wird, muss damit im Alltag begin-
nen, in dem dann soziale Strukturen, die das Verhalten formen, bestimmt werden
konnen. Die Geltung dieser Strukturen veridndert sich somit im Laufe der Zeit. Die
Geltung wechselt hin und her, sie nimmt zu oder ab; sie kann sich ganz auflésen
und wieder neu entstehen, wodurch sich zeigt, dass die Strukturen sich darstel-
len miissen, sich wieder verlieren und — am wichtigsten —, sich stetig verindern.
Gibe es keine Form, in der sich die Wechsel und die Bestindigkeit der Strukturen
darstellen witrden, dann gibe es auch keine Méglichkeit iiberhaupt, auf tiberindi-
viduelle Strukturen zu verweisen. Nun versteht man jedoch die Anderen und de-

25  Levinas: Die Spur des Anderen, S. 88.
26 Ebd,S.89.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

49


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Als Andere unter Anderen

ren Verhaltensweisen als dhnlich oder unihnlich, als absurd und gewohnt, als die
Wiederholung von Normen, die einem®r selbst im eigenen Verhalten begegnen.
Will man diese Phinomene nicht verdecken, so miissen sie in ihrer Darstellung
beschreibbar sein. Es sind also diese Wechsel der Geltungen bzw. der Evidenz, die
ein bestimmtes Verhalten leiten, die phinomenologisch beschrieben werden kon-
nen, um das »Gewicht« (die momentane Bedeutung der sozialen Strukturen), mit
dem wir Gegenstinde und andere Menschen erleben, aufdecken zu kénnen.

Durch diese Wechsel kénnte man nun auf den Gedanken kommen, dass sich
eine bestindige dialektische Bewegung im Erleben zeigt. Die bestehenden Struk-
turen bilden eine These: Bspw. zeichnet sich darin ein Leistungsprinzip ab, dass
man, wenn man sich an die Arbeit setzt — wenn man keine festen Arbeitszeiten
hat —, es nicht schafft, sinnvoll Pausen einzulegen oder nach mehreren Stunden Ar-
beit einen Abschluss zu finden. Man erlebt sich selbst als unruhig oder unleidlich,
nicht in einer Reflexion, sondern im Umgang mit Anderen, in ihren Reaktionen
auf das eigene Verhalten, aber man macht weiter. Die Antithese bzw. der Wider-
spruch, der von einer befreundeten Person eingelegt wird, driickt sich in dem Satz
»Du machst dich selbst kaputt!« aus. Die Antithese konnte sich weiter durch ein
Verhalten ausformen, das auf die Unruhe mit Aufforderungen zur Pause reagiert,
oder darin, Ruhe erzeugen zu wollen, indem man die Produktivitit aufzeigt und
die Moglichkeit, sich Zeit lassen zu kénnen, gerade, weil man schon genug getan
hat. Das Leistungsprinzip, das die eigenen Verhaltensweisen leitet, wird mit ei-
nem Widerspruch konfrontiert, der dieses Prinzip hinterfragt und der somit als
Antithese verstanden werden kann.

Eine Synthese dieser Verhaltensweisen konnte man darin sehen, dass das Leis-
tungsprinzip hinterfragt wird und man sich neu zu ihm verhalten muss, folgt man
ihm implizit weiter oder versucht man explizit dagegen vorzugehen. Soweit die
Moglichkeiten, eine dialektisch anmutende Beschreibung des Erlebens zu geben.
Doch diese Beschreibung ist klar und eindeutig. Wenn man die Beschreibung an
die Darstellung der Personen kniipft, dann zeigt sich, dass in einem momentanen
Verhalten nicht eine einzelne These vorgestellt, sondern bestindig eine Pluralitit
verkorpert wird. Das Erlebte ist nicht klar und eindeutig oder eine blofRe Verbin-
dung zwischen Zweien, es ist ein Wirrwarr an Relationen zueinander mit vielfil-
tigen Gesichtern. D.h., iibersetzt in die Rede von These und Antithese: Man kann
ein Verhalten als These kategorisieren, genauso gut kann man dasselbe Verhalten
jedoch auch als Antithese bestimmen. Die Unruhe ist fir jemanden, der die gerade
beschriebene Hegemonie schitzt, kein negatives Verhalten, sondern ein Anzeichen
fiir Zielstrebigkeit, Effektivitit, Leistungsbereitschaft etc., also sicher keine Anti-
these zum eigenen Miterleben der Person (es sei denn, mit der Unruhe ginge eben-
so ein ablehnendes Verhalten einher, das jedoch dann nicht auf die Ablehnung von
tibermifliger Leistung bezogen werden muss, sondern auch darauf bezogen wer-
den kann, was diese Person gerade selbst tut).

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Im Erleben, so kann man das eben Geschriebene zusammenfassen, gibt es ei-
ne Vielzahl an Perspektiven, von denen ausgehend man eine Situation beschrei-
ben kann, deshalb ist eine Anwendung der dialektischen Terminologie sinnvoll, bei
der Beschreibung einer Position und eines Widerspruchs, nicht jedoch bei der Be-
schreibung der Darstellungen die plurale Positionen umfassen, aber keine Kontra-
diktionen oder vollstindige Widerspriiche aufzeigen. So werden die Unruhe und
die Unleidlichkeit fiir eine andere Person Anlass, sich ebenfalls nicht gut zu fith-
len, aber bspw. aus dem Grund, sich selbst nicht in dieser Form unter Druck setzen
zu kdnnen, um mit bestimmten Deadlines anders umgehen zu kénnen. Hier wird
das Erlebte zu einer Antithese zum eigenen Arbeitsverhalten, aber nicht zur Mei-
nung dariiber, dass man Leistung erbringen sollte. Doch auch zu diesem Punkt
kann das Erleben der Darstellung von Unruhe und Unleidlichkeit fithren, nimlich
dann, wenn man eine andere Vorstellung davon hat, wie der Wert von Arbeit be-
urteilt werden sollte. Die soziale Struktur des Leistungsprinzips formt demnach
das Erleben der Darstellung der Anderen in Bezug auf die Arbeit. Und was durch
diese Vielfalt an Perspektiven zum Ausdruck kommen sollte, ist, dass die eindeu-
tige Zuordnung von These und Antithese im Erleben nicht getroffen werden kann.
Man muss also, wenn man die Formung des Erlebens durch Andere und Strukturen
bestimmen will, die Beschreibung einer pluralen Perspektivitit in Angriff nehmen.

Diese abzubilden, ist der Zweck davon, den Bereich des Miteinanders in einer
Plurallektik zu denken, denn die plurale Perspektivitit kann nicht als Mangel bzw.
Schwiche oder Stirke gesehen werden: Sie ist die Form, in der sich das Erleben fiir
Andere darstellt. Jede dargestellte Perspektive ist zugleich These als auch Antithe-
se, nicht in Form einer Synthese, sondern in einer konkreten Beziehung zu einer
oder mehreren Anderen und deren Verhalten. Das jeweilige Verhalten mutet ei-
nem®r die Anderen also in unterschiedlichen Gegebenheitsformen zu: zum einen
als direkte Interaktionspartner*innen, die im Verhalten aufeinander antworten;
zum anderen als Prinzipien oder als gelernte Normen, kurz als soziale Strukturen,
die man nicht selbst hervorgebracht hat, die aber Teil dessen sind, wie man selbst
auf Situationen antwortet. Im Fall, dass man sich uber die eigene Reproduktion
des Leistungsprinzips mit Anderen beschwert, ist es also sowohl ein Antworten
auf das Verhalten der Anderen, auf die Situation, in der man das Prinzip reprodu-
ziert, als auch auf die Performativitit der sozialen Struktur in der Reproduktion.
Diese Beschreibung ist deshalb moglich, weil das Erleben nicht fiir sich allein steht,
sondern in mehrfacher Hinsicht fiir Andere eine Zumutung ist:*’ Eine Zumutung,

27 Vgl. Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S. 124ff. Dort beschreibt Wiesing die fortwahrende
Zumutung der Anwesenheit von etwas durch die Wahrnehmung. Die hier geschehene Aus-
weitung auf das Erleben bedeutet, dass die Formen der Zumutung, die das Wahrnehmen
zum Wahrnehmen machen, naimlich Anwesenheiten zu prisentieren, hier erganzt werden.
Die Wahrnehmung prasentiert nicht nur Anwesenheiten, sondern Anwesenheiten auf eine

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Als Andere unter Anderen

die durch das Erleben der Darstellung der Anderen eine Antwort auf Verhaltens-
weisen ist, die von diesen Anderen schon dargestellt wurden, gerade dargestellt
werden, oder die man als mogliche Darstellung der Anderen imaginiert. Damit ist
die Zumutung des Erlebens kein Inhalt, kein vorgegebenes Etwas — es konnte ja
zu Beginn des Hauptteils gezeigt werden, dass das Erleben bedeutet, kontingente
Verhaltensweisen zur Darstellung zu bringen —, sondern die grundlegende Form,
in der man etwas darstellt: Die Zumutung des Erlebens ist es, nichts darstellen
zu konnen, was nicht in Bezug zu Anderen stiinde. Es ist also fuir das vorliegende
Projekt nicht vorrangig von Bedeutung, was das Ziel meiner Handlungen ist, was
das Objekt meiner Wahrnehmung, das Sujet meiner Imagination, der Grund da-
fiir, dieses oder jenes zu fithlen, oder was der Gegenstand meines Denkens ist. Der
Fokus liegt in dieser Arbeit, wie bereits erliutert, auf der Darstellung des Erlebens
(Zumutung fiir Andere) und dem Erleben der Darstellung von Anderen (Wider-
fahrnis der Anderen); als Andere muten wir Anderen Darstellungen zu und ebenso
widerfahren sie uns.

In dieser Art und Weise lese ich auch Butler als Theoretikerin der Darstellung
des Erlebens fiir und durch Andere, wenn sie von Ekstase spricht, was durch das
folgende lingere Zitat unterstiitzt werden soll:

Wir neigen zum Beispiel dazu, die Geschichte der feministischen, der Lesben- und
Schwulenbewegung so zu erzdhlen, daf die Ekstase in den sechziger und siebzi-
ger Jahren und bis in die Mitte der achtziger Jahre eine grofie Rolle spielte. Viel-
leicht ist aber die Ekstase viel ausdauernder als gedacht; vielleicht begleitet sie
uns die ganze Zeit. Ek-statisch sein bedeutet buchstablich, aus sich herausgetre-
ten sein, und kann daher mehrere Bedeutungen haben: von einer Woge der Lei-
denschaft aus sich herausgetragen zu werden, aber auch vor Wut oder Schmerz
aufler sich zu sein. Ich denke, wenn ich immer noch ein »wir« ansprechen kann
oder mich selbst darin einschliefen kann, spreche ich zu denjenigen von uns, die
in bestimmten Hinsichten aufler sich leben, sei es in sexueller Leidenschaft, emo-
tionaler Trauer oder politischer Wut.?®

Diese Bestimmung des Aufler-sich-Seins ist eine Beschreibung des Erlebens, in
der man die Wirkung einer sozialen Struktur erfihrt. In der politischen Wut, der
Trauer oder der sexuellen Leidenschaft stellt sich die Ablehnung einer bestehenden
Struktur dar, die gerade dieses Verhalten als aulerordentlich bestimmen wiirde.
Auf theoretischer Ebene erschlie3t dieses Zitat aulerdem implizit das Aufder-sich-
Sein als Form, in der sich das Erleben darstellt. Damit ist nicht gesagt, dass man

bestimmte Art und Weise. Die Transformation ist es nun, die Art und Weise daran zu binden,
wie wir uns miteinander verhalten.
28  Judith Butler: Gefihrdetes Leben— politische Essays, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, S. 41.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

notwendig von einem Drinnen startend sich aus sich heraus bewegt — dieser Meta-
phorik von Drinnen und Draufen ist das Kapitel Miteinander in sozialen Riumen
dieser Arbeit gewidmet. Was damit gesagt ist, ist, dass man sich explizit und of-
fen den Anderen darstellt, aufer sich bei Anderen ist. Ohne die Bedeutung dieser
intensiven Ekstase als Bruch mit bestehenden Strukturen schmilern zu wollen, ist
die Ekstase jedoch nicht nur da zu finden, wo in voller Deutlichkeit das Empfinden
auf Andere trifft, sondern jedes Verhalten ist eine Darstellung dessen, wie etwas
erlebt wird und kann somit nur aufer sich — oder noch genauer: bei Anderen sein.
So kann auch Helmuth Plessner verstanden werden, wenn er iiber den Menschen
als eine exzentrische Positionalitit spricht.” So kann mit Butler und Plessner ein
»Dass« bestimmt werden. Es ergibt sich aus dem Verhalten der Menschen zuein-
ander, dass sie nicht bei sich - also getrennt von Anderen - existieren, sondern,
dass sie aufler sich bei Anderen sind, solange sie etwas erleben. Woher kommt nun
diese Gewissheit? Sie wird dadurch nachvollziehbar, indem man sich, wie es hier
in den Beispielen geschehen ist, der Beschreibung widmet, wie sich das Erleben
darstellt.

Frage ich mich, um noch ein Beispiel anzubringen, wie ich dazu gekommen
bin, zu promovieren, dann steht kein einzelner Entschluss dafiir als abstrak-
te Grundlage meines Handelns, sondern das Promovieren ist eine prireflexive
Einheit verschiedenster Verhaltensweisen (vergangenen, momentanen und zu-
kinftigen), also verschiedensten aktiv entschiedenen genauso wie widerfahrenen
Begebenheiten: Es sind implizit gespiirte Erwartungen meiner Eltern und Grof3-
eltern, eigene Ambitionen, die sich wihrend des Studiums entwickelt haben
und die Unterstiitzung verschiedener Dozent*innen und von Freunden und den
sozialen Strukturen, die sich bei mir bspw. in einem akademischen und finanziell
abgesicherten Elternhaus verkdrpern. All diese Punkte spielen in die Evidenz hin-
ein, dass es moglich ist, diese Dissertation zu schreiben, an ihr weiterzuarbeiten.
Dabei sind jedoch nicht alle Bestimmungen immer gleich intensiv erlebt: Wihrend
man schreibt, ist es wohl (reflexiv betrachtet) vor allem die Lust am Text, die ei-
ne*m auch nach einer langen und ablenkungsreichen Nacht am nichsten Morgen
fortfahren lisst und weniger ein Gefithl des Drucks, den man auf sich selbst
ausiibt. Doch genau diese Beschreibung kann sich in der Reflexion unter einem
anderen Fokus als nicht mehr evident herausstellen, wenn man die Schreibpraxis
selbst in den Blick nimmt und ihre obsessive Form erkennt. Die Lust am Text und
das obsessive Schreiben gehen Hand in Hand und bedingen den Arbeitsprozess
gegenseitig. Zusitzlich verleihen die Anderen und die sozialen Strukturen, die sie
und man selbst verkérpern, der Entscheidung Gewicht, wodurch eine Reflexion
auf das Vorhaben aus verschiedenen Perspektiven erst ermdglicht wird. Erzahlt

29  Vgl. Helmuth Plessner: Elemente menschlichen Verhaltens in ders., Gesammlte Schriften VIII,
Condition humana, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, S. 190ff. & 195.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

53


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Als Andere unter Anderen

man jemandem, dass man promoviert, wird dadurch eine Erwartungshaltung
geschaffen, die von der eigenen verschieden ist. Durch diese Reflexionen auf das
Vorhaben kann also erkannt werden, welches Gewicht die einzelnen Bereiche fiir
einen und Andere haben. Es wird explizit, was vorher im Prireflexiven implizit
ablief. Genau durch diese Reflexion kann sich dann aber das tatsichliche Gewicht
des Erlebten verandern: Die Geltung schwankt im Sozialen hin und her. Diese
ganze Beschreibung ist hier deshalb notwendig, um verstehen zu konnen und ex-
plizit zu machen, welche Uberginge und Dimensionen man in einer Beschreibung
des Erlebens nicht fokussiert und nicht fokussieren kann, wenn man etwas nur
durch sein Erkenntnispotential bestimmyt.

In diesem Beispiel findet sich die Verbindung der gerade eingefithrten Plural-
lektik als Abbildung der mehrdeutigen, pluralen Bedeutungen, die die Verhaltens-
weisen und Darstellung der Anderen zueinander konstituieren. Denn von dieser
Ebene ausgehend - die in Sartres Worten prareflexiv ist — kann durch die Reflexion
festgehalten werden, was man gerade getan hat und wie. Prireflexiv ist das durch
die Plurallektik Bestimmte deswegen, weil die Verhaltensweisen zwar reflexiv ge-
plant sein kénnen und man auf sie reflektieren kann, es aber keine Notwendigkeit
darstellt, auf sie zu reflektieren. Damit ist das prireflexive Erleben, wenn man an
den Anfang dieses Hauptteils zuriickdenkt, der Ort, an dem man sich zueinander
verhilt. Er ist nicht ein Ort der Einheitlichkeit, gerade weil jede Person, die sich zu
Anderen verhilt, eine Perspektive darstellt, die, ohne dariiber reflektieren zu miis-
sen, auf die Perspektiven von Anderen trifft, und deshalb kann der Bereich dieses
Erlebens nur als Pluralitit verstanden werden. In diesem Bereich gibt es keine rei-
ne Erste-Person-Perspektive und keine reine Dritte-Person-Perspektive, weil das
Erleben weder nur meines noch das von Anderen ist; es ist Zumutung und Wider-
fahrnis zugleich.

Sartre beschreibt nun anhand dessen, was er das Erlebte nennt, den Prozess,
wie man sich selbst und Andere versteht. Es ist ein Wechsel zwischen dem Prire-
flexiven, also dem In-das-was-man-tut-engagiert-Sein, und dem Reflexiven, dem
dieses Engagiert-Sein-Uberdenken, wihrend man in dieses Uberdenken engagiert
ist. An einem Beispiel: Wihrend ich schreibe, denke ich nicht dariiber nach, welche
Tasten gedriickt werden miissen, um meine Gedanken in geschriebene Worte zu
tberfiihren. Ich driicke sie einfach. Wenn ich aber gefragt werde, was ich mache,
kann ich antworten: Ich schreibe. Ich verstehe mich also als ein Schreibender.*® Ich
kann aber auch antworten, dass ich arbeite, dass ich tippe, dass ich denke. Dann
verstiinde ich mich als arbeitend, tippend, denkend:

30 Dieses Beispiel findet sich in Form des Zigarettenzihlens bei Sartre. Ich werde gegen Ende
dieses Hauptteils darauf zuriickkommen. Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 21f.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Was ich le vécu, das Erlebte, nenne, ist nun aber gerade das Ganze des dialekti-
schen Prozesses des psychischen Lebens [der bewussten Fahigkeiten, PH.], ein
ProzeR, der sich selbst notwendig weitgehend verborgen bleibt [vergessene,
schon durchlebte Evidenzen, PH.], weil er eine stindige Totalisierung ist, und
zwar eine Totalisierung, die sich ihrer nicht [in Ginze] bewusst sein kann. [...] Das
Erlebte fithrt also immer zum Verstehen, nie zum Erkennen.®

Hier finden sich die gerade beschriebenen plurallektischen Prozesse wieder. Sie
zeigen sich beim Versuch, Andere zu verstehen: denn, wenn man an das Beispiel
ankniipft, kann ich mich beim Schreiben nicht nur als Schreibender verstehen,
sondern auch als arbeitende Person. Dann hiefle die Antwort: Ich arbeite; oder
aber: Ich schreibe ein Beispiel. Man kann aber auch sagen, man habe bis eben pro-
krastiniert. Die andere Person kann den Sinn verstehen, den man kommuniziert
oder durch das Verhalten darstellt: denn ich erlebe nicht nur mein Verhalten und
die Anderen nicht nur ihres; wir erleben die Darstellungen der jeweils anderen.
Man erlebt, dass sie einen auffordern, mit zu handeln, oder dem ablehnend gegen-
tiberstehen. Diese Aufforderung oder Ablehnung verstehen zu konnen, geschieht
meistens, ohne dass man darauf reflektieren muss. Der Sinn des Verhaltens ist mir
schon prireflexiv gegeben. Dies ist dadurch moglich, dass ich die Anderen durch
ihr Verhalten erlebe, oder wie man es alltiglich darstellen kann: Man erlebt die An-
deren als Menschen, die jeweils selbst Andere sind und einen selbst als Andere*n
erleben.

So kann, wie gerade gezeigt, iiber das Erleben, welches Sartre in seinem spi-
ten Denken einfiithrt, eine Briicke zwischen Sartres Uberlegungen vom Prirefle-
xiven und Reflexiven zur Plurallektik geschlagen werden.** Begibt man sich vom
Standpunkt des Erlebens der Pluralitit aus, wieder zuriick zu Sartres existenzphi-
losophischer Dialektik, dann sieht man, dass sie sich zwischen den beiden Polen
»prareflexiv« und »reflexiv« hin und her bewegt, aber jeder dieser beiden Bereiche
eine Pluralitit an moglichen Thesen und Antithesen umfasst. Eine endgiiltige Be-
stimmung, was These und was Antithese ist, ist nicht moglich. Im Pluralen gibt es
nur die Aushandlung von (Anti-)Thesen, die je nach persénlicher Perspektive das
eine oder das andere am Selben darstellen konnen. Deshalb miissen die Perspekti-
ven aber auch nicht erkannt worden sein, um mein Erleben zu bestimmen. Die im
Beispiel der Promotion aufgefiithrten Punkte sind nur jene, die ich fiir mich selbst

31 Jean-Paul Sartre: Sartre iiber Sartre: Interview mit Perry Anderson, Ronald Fraser und Quintin Hoare
in Sartre iiber Sartre, Reinbek b. H.: Rowohlt 1977, S.151.

32 Eine Ausarbeitung zur »Spatphilosophie« Sartres findet sich u.a. im Text Alfred Betscharts:
Sartres politische Spatphilosophie —vom Marxismus zum Anarchismus. Frankfurt a.M.: Peter Lang
2017. & besonders in dem Aufsatz von Jens Bonnemann: Sartre und die Macht der Dinge. Uberle-
gungen zum Weltverhiltnis zwischen Handlung und Welt, in Lembeck, Karl-Heinz; Mertens, Karl;
Orth, Ernst Wolfgang (Hg.): Phinomenologische Forschung, Hamburg: Meiner, 2009.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

55


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Als Andere unter Anderen

erkannt habe, aber es sind weder alle moglichen noch alle wirklichen Bezugspunk-
te: Thre Menge ist plural und kontingent. Damit ist schon die Dialektik Sartres,
eben wie die Plurallektik des Erlebens, weder in der Geschichte noch in der Natur
zu finden, sondern nur im Erleben der Menschen. Metaphorisch kénnte man also
sagen: Die Dialektik von Reflexivem und Prireflexivem, die den Selbsterkenntnis-
grad der plurallektischen (Anti-)Thesen bestimmt, bleibt beim Bodensatz der idea-
listischen Dialektik stehen. Es gibt nur 1. den durch sich selbst erlebbaren Prozess
der Bewusstwerdung und 2. den durch die Anderen angestofRenen Erkenntnispro-
zess, der selbst wieder erlebt wird. Sartre bleibt dabei dennoch einer idealistischen
Sprache verhaftet, die er durch die Vorsicht gegeniiber einer absoluten Synthese
der Dialektik auszugleichen versucht. Durch die phinomenologisch-existenzphilo-
sophische Beschreibung deckt er eine fortlaufende, syntheselose Struktur der Dia-
lektik auf. Dies kann hier nun genauer bestimmt werden, weil die Synthese genau
deshalb ausbleiben muss, weil es keine eindeutige Zuordnung mehr gibt, was als
These und Antithese zu synthetisieren wire (siehe das Leistungsprinzip-Beispiel
weiter oben in diesem Abschnitt). In Sartres Terminologie bleibt deshalb der Pro-
zess, sich und andere zu verstehen unabschliefRbar, bzw. die Totalitit, die wir laut
Sartre jeweils sind, ist nie abgeschlossen, sondern nur als Prozess zu verstehen.
Kurz: Wir verindern uns bestindig und sind nicht aus einem héheren Prinzip ab-
leitbar.

Warum soll — in Sartres Worten — diese unfertige »Totalitit«, oder, wie es in
dieser Arbeit heiflen wird, die Andersheit jedes Menschen nun aber nicht komplett,
d.h. in jeder Situation, vollig erkannt werden kénnen? Es liegt daran, dass man
selbst ein*e Andere*r fiir sich selbst ist, wihrend man Andere und die Welt erlebt.
So bleibt eine Liicke, die zwar erlebt wird, die aber wegen ihrer Alltiglichkeit erst
wieder in den Fokus der Reflexion genommen werden muss. Es ist gerade die Dop-
pelbeziehung zwischen prireflexivem Erleben und reflexivem Nachdenken, die die
Schwierigkeiten bedingt, die Anderen in ihrer Alteritit explizit zu erleben, denn
es kann schwierig sein, ihre selbststindige Andersheit zu verstehen, wenn diese
durch soziale Rollen (im Beruf, durch Erwartungen an Geschlechterrollen oder die
Herkunft) itberdeckt wird. Keine dieser Rollen, keine Selbstdarstellung ist jedoch
eine Totalitit.

Mit dem Begriff der Totalitit ist neben der Unfertigkeit noch eine weitere
Schwierigkeit verbunden, der ich mit Butler versuchen werde, aus dem Weg zu
gehen. Eine Totalitit zu sein, ob abgeschlossen, abschlieRbar oder nicht, impli-
ziert immer, ein klares Ziel zu haben, was der pluralen Auffassung dieser Arbeit
widersprechen wiirde. Butler schreibt zu dieser Art, die Totalitit zu fassen, in
ihrem Kapitel Sich mit dem Realen anlegen aus Korper von Gewicht Folgendes: Es
ist die Kontingenz, die dazu fiihrt,

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

daf es dem Diskurs selbst ausnahmslos miflingt, das soziale Feld zu totalisieren.
Tatsachlich ist jeder Versuch, das soziale Feld zu totalisieren, als ein Symptom
zu lesen, als Wirkung und Uberrest eines Traumas [..]. Dieses Trauma existiert
weiter als die dauernde Moglichkeit, jegliche diskursive Formation aufzubrechen
[..], die den Anspruch erhebt auf eine koharente oder nahtlose Darstellung der
Wirklichkeit. Es besteht weiter als das Reale, wobei das Reale stets das ist, was
einzuschliefien jeder Darstellung von »Wirklichkeit« miRlingt. Das Reale macht
die Kontingenz oder den Mangel in jeglicher diskursiven Formation aus.*

Butler bezieht sich in diesem Zitat auf die Probleme, die sich einstellen, wenn man
versucht, das Reale auf irgendeine Art und Weise in einem bestimmten Diskurs —
und sei es dem, wie man sich selbst innerhalb der Gesellschaft verortet — zu to-
talisieren bzw. es abzubilden. Ihr Bezugspunkt ist dabei eine diskurstheoretische
Uberlegung. Der Befund lisst sich jedoch auf totalisierende Darstellungsversuche
des Realen gleich welcher Art ibertragen. Denn das Ziel von totalisierenden Erkli-
rungen oder Beschreibungen des Lebens ist eine durchgingige und damit kohi-
rente, eine mit sich identische Darstellung. Es ist das Schreiben einer Geschichte
hin zu einem Ziel oder unter einem bestimmten Motto gefasst. Es spielt damit
keine Rolle, ob innerhalb eines Diskurses durch ein bestimmtes und eingegrenztes
Begriffsrepertoire Phinomene nicht mitbeschrieben werden kénnen, weil sie den
begrifflichen Rahmen sprengen, oder ob es sich um das Beschreiben einer Per-
son und deren Verhaltensweisen mit einem eher idealistisch geprigtem Vokabular
handelt, das durch phinomenologische und existenzphilosophische Begriffe sys-
tematisch erweitert wurde — so wie es bei Sartre der Fall ist —, um einen Prozess
besser zu beschreiben.** Beiden tritt das entgegen, was Butler halb metaphorisch,
halb systematisch ein »Trauma« nennt: Es ist die Erfahrung, dass sich das Erleben
der Wirklichkeit nie in eine kohirente Geschichte zwingen lisst. Was erlebt wird,
ist selbst immer nur ein Teil der Wirklichkeit, eine Perspektive; und schon diese
Perspektive ist immer mehr, als man mit einer Erzihlung erfassen konnte, die ei-
ne kohirente Darstellung zum Ziel hat. Jede Perspektive auf die Wirklichkeit ist
mehr als eindeutig. Sie sind, wie durch die Beispiele bisher gezeigt werden konn-
te, plural. Deshalb legt sich jede Vereinseitigung und jeder Totalisierungsversuch
mit der Wirklichkeit an. Dies bedeutet, dass das Erleben der Anderen und mein ei-
genes Erleben die Geschichten schon in der alltiglichen Erfahrung widerlegt, mal
deutlicher, mal undeutlicher: Hilt man sich fir einen grofRen Schriftsteller, hal-
ten Andere einen fiir eine*n Dieb*in oder eine*n Stiimper*in etc. Die einzelnen
Perspektiven lassen sich nicht eindeutig fir diese oder jene Erzihlung benutzen,
es ist immer eine Frage, wie viele Perspektiven einbezogen werden und wie sich

33 Judith Butler: Kérper von Gewicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 264f.
34 Beispiele fir dieses Vokabular sind bei Sartre u.a. An-sich, Fir-sich und eben Totalitat.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

57


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Als Andere unter Anderen

die Beschriebenen weiter darstellen. Sie kénnen einen permanent iiberraschen.
Wenn hingegen etwas total wire, erschiene es so, als gibe es neben dieser Totalitit
nichts Weiteres, selbst wenn die Totalisierung noch abliuft. Neben den Menschen
stehen aber immer Andere, weswegen der Versuch einer kompletten bzw. totalen
Beschreibung unzureichend bleiben muss. Deshalb werde ich im weiteren Verlauf
auf den Begriff der Totalitit fiir meine eigene Systematik verzichten, da er ein Telos
beinhaltet oder bestimmen soll, das in dieser Eindimensionalitit den polyvoken,
den vielstimmigen, kontingenten Bedingungen des menschlichen Lebens und Er-
lebens nicht gerecht werden kann.

In diesem Sinne kann man - ausgehend von der phinomenologisch-existen-
zialistischen Dialektik und der butlerschen Kritik an der Form und dem Zweck,
Totalisierungsprozesse als Beschreibung zu nutzen - also sinnvoll von einer Plu-
rallektik sprechen, da das Erleben nicht nur als klare Thesen oder Antithesen ge-
geneinandergestellt werden kann. Das Antithetische und Thetische verteilen sich
durch die Perspektivitit plural und ermdglichen so immer neue »Synthesenc, oder
besser: immer neue Zwischenfazite als Meinungen iiber einen und denselben Mo-
ment des Erlebens. Die Vieldeutigkeit stammt dabei aus der Verbindung mit an-
deren Menschen und deren Verhaltensweisen. Was sich fiir den*die eine*n als eine
These darstellt, ist fiir jemand anderen eine Antithese und natiirlich gibt es nicht
nur jeweils eine These oder Antithese, es sind viele Thesen; im Leben verfolgen Men-
schen zwar auf vielfiltige Weise Ziele, doch lassen sie sich nicht notwendig auf ein
einziges Bild, ein einziges Ziel der Ziele reduzieren, das alle unterschiedlichen Zie-
le und Geschichten vollstindig zusammenfassen kann. Denkt man zuriick an das
Beispiel des Promovierens, gibt es vieles, was dafiir spricht, also als These gewertet
werden kann, dem, was ich gerade erlebe, die Bedeutung zugeben, dass ich pro-
movieren sollte.* Fiir eine andere Person kénnen aber dieselben erlebten Punkte
gegen eine Promotion sprechen oder ein anderes Gewicht innerhalb des Erlebens
haben: Die Méglichkeiten sind plural. Das Leben stellt sich — metaphorisch ge-
sprochen — weniger als ein durchgehend geschriebenes Tagebuch dar, in dem das
jeweils aktuelle Ziel berichtet und mit Anderen geteilt wird, als durch eine Karte,
die an allen Seiten ausfranst und eine Vielzahl kontingenter Wege aufzeigt, die alle
unterschiedlich weit von verschiedenen Zentren entfernt sind.?® Das bedeutet, dass

35 Vgl zur Beschreibung von Ordnungen: »Insofern wiren simtliche Situationen aus Sicht der
Organisation immer schon offene Situationen, weil Organisationen nur sehr indirekt Einfluss
auf eine Losung in ihrem Sinne haben.« Stefan Meifdner: Immer wieder Neues. Neuheit als ko-
gnitiver Erwartungsstil in Arbeitssituationen, in: Ziemann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Phi-
losophie und Soziologie der Situation, Wiesbaden: Springer 2013, S. 217.

36  Vgl.: ThomasR. Flynn Sartre, Foucault, and Historical Reason—a poststructuralist mapping history.
Vol. I, Chicago/London: The University of Chicago Press 2005, S. 307f. & Gilles Deleuze & Felix
Guattari Rhizom, S. 21: »Die Karte reproduziert nicht ein in sich geschlossenes Unbewusstes,

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

wir zwar auf dieselbe Karte schauen konnen, aber immer aus unterschiedlichen,
wenn auch nicht ginzlich unihnlichen Richtungen.

Wegen dieser Uneindeutigkeit, die aus den pluralen Perspektiven erwichst,
verlieren die Anderen nie die Fihigkeit, sich gegenseitig durch die Darstellungen
des Erlebten zu verwundern oder absurde Dinge zu tun. In der konkreten Form des
alltdglichen Handelns geht es nicht um ein komplettes Erkennen: Es kommt nicht
darauf an, ob ich alles von bestimmten Menschen weifd oder nicht. Wir interagie-
ren gemeinsam, ob wir wollen oder nicht.’” Wenn wir etwas einkaufen, jemanden
griiflen, auf der Strale ausweichen, telefonieren etc., kommt es immer nur darauf
an, den Anderen zu begegnen, sie als Menschen zu erleben, um mit ihnen gemein-
sam zu handeln; nicht in dem Sinne, ein gemeinsames Ziel zu erarbeiten, aber
dennoch miteinander zu interagieren.

Dabei entsteht eine Differenz in der Auslegung des Erlebens zwischen dem An-
liegen des bis hier ausschlaggebenden Autors Jean-Paul Sartre und dem hier Be-
stimmten, das Alltdgliche des Miteinanders zu beschreiben; Sartres Anspruch ist,
das gesamte Leben einer Person zu verstehen, der hier vertretene ist, vom Verhal-
ten ausgehend die soziale Situation zu verstehen: Sartre geht es also vorrangig um
das Verstehen des Lebens einer anderen Person, weshalb er sich dem Projekt der
Kinstler*innenbiographien verschrieben hatte. Mir geht es in dieser Arbeit hinge-
gen um die alltigliche Interaktion mit den Mitmenschen. Diese Arbeit hat deshalb
eine andere Aufgabe, einen anderen Anspruch an das Verstehen der Anderen, da
es bei der Interaktion mit Anderen beim Einkaufen, in der Bibliothek oder in ei-
ner Bar nicht notwendig ist, das ganze Leben einer Person zu verstehen, sondern
die unterschiedlichen Perspektiven nicht als defizitir, sondern durch das Erleben
geformt zu bestimmen. Selbst bei einem Streit ist die andere Perspektive nicht not-
wendig als defizitir zu erleben, sie ist anders, ungewohnt, zu gew6hnlich, absurd,
unangenehm; nichts davon ist jedoch defizitar.

Der Anspruch, ein ganzes Leben zu verstehen, das nicht meines ist, erscheint
aus einer phinomenologischen Perspektive als Aufgabe, die iiber das Erlebbare und
evident Erfahrbare hinausgeht und damit den Bereich der Phinomenologie iiber-
schreitet. Diesen Weg soll die hier vorliegende Arbeit nicht aufgreifen, sondern
bei dem phinomenal gegebenem, perspektivisch sich unterscheidenden Umgang
mit Anderen bleiben. Dennoch ist es der Begriff des Erlebens, der auch fiir das
alltdgliche Handeln mit Anderen eine angemessene Beschreibungsdimension lie-
fert, gerade, weil dieses Erleben immer schon geformt auftreten muss. Dies zu

sondern konstruiert es. [...] Die Karte ist offen, sie kann in allen ihren Dimensionen verbun-
den, demontiert und umgekehrt werden, sie ist stindig modifizierbar.«

37  Vgl. zur Unterscheidung von verschiedenen Handlungstypen (kooperativem, individuellem,
sozialem Handeln) Karl Mertens: Die Bedeutung der Situation im kooperativen Handeln. Zie-
mann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie der Situation, Wiesbaden
Springer, 2013. S. 81ff.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

59


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Als Andere unter Anderen

zeigen, ist — nach dieser Hinfithrung zu dem Begriff des Erlebens — die Aufgabe
der nichsten Sinnabschnitte, in denen nun in Abgrenzung zu anderen Beschrei-
bungsdimensionen — wie dem »Dasein« Heideggers — der Begriff dessen geschirft
wird, was man unter dem Erleben der Anderen in der Welt verstehen kann. Be-
vor aber der nichste Abschnitt beginnt, kénnte man hier zusammenfassend noch
anschlief3en, dass die hier vorgestellte Theorie, das Miteinander zu beschreiben,
beim oberflichlich Gegebenem bleibt. In dieser Beschreibung zeigen sich sowohl
das préreflexive als auch das reflexive Weltverhiltnis, die vergessenen, die schon
durchlebten, die je eigenen Evidenzen und die Evidenz, auf die uns Andere auf-
merksam machen, bspw. jene, die sich aus den sozialen Strukturen ergeben. Oder
kurz: Die Oberfliche stellt sich plural dar.

Erleben und »Dasein« Wie Sartre geht es auch Heidegger — durch den der Begriff
»Dasein« geprigt ist — darum, den Menschen als Einheit, als Totalitit darzustel-
len. Sein Ansatz liegt dabei darin, den Moment des Lebens zu untersuchen, den
man nicht hintergehen kann und der eine Singularitit fiir die einzelne Person auf-
zeigt: den Tod. Damit will Heidegger nicht den Menschen vom jeweiligen Ende des
Lebens herdenken, sondern das Leben in Bezug auf das Ende. Es ist also auch an
dieser Stelle sinnvoll, die Kritik Butlers an einer durch ein einheitliches Ziel geprig-
ten Darstellung des Menschen weiterhin ernst zu nehmen.?® Fiir die historische
und systematische Eingliederung der heideggerschen Thesen in das vorliegende
Projekt, ist nimlich ebenso wie bei Sartre eine Transformation durch eine grund-
legende Betonung des Miteinanders notwendig. Deshalb wende ich mich in den
nichsten Abschnitten tiberblicksartig dem Erleben der Angst und der Todesanaly-
se Heideggers zu. Diese beiden Aspekte sind es, die der von mir vertretenen These,
dass die Bedingung unserer Wirklichkeit als Andere unter Anderen nur durch die
Bezugnahme auf uns selbst als Andere erfolgen kann, am ehesten ein Problem be-
reiten konnten.

Das Erleben der Angst vor dem Tod l6st uns — laut Heidegger — aus einer un-
eigentlichen Alltagswelt heraus und lisst uns eigentlich werden, d.h. isoliert. Es
geht bei dieser Untersuchung der Isolation nicht darum, Heideggers Ansatz vol-
lig zuriickzuweisen, es soll aber darum gehen, zu zeigen, dass man nicht von ei-
nem isolierten Menschen ausgehen muss, um das Phinomen des Sterbens sinnvoll
zu beschreiben. Stattdessen ist es jedoch fiir eine Beschreibung des Miteinanders
notwendig, von eben jenem Alltag auszugehen, den Heidegger verneint, weil wir
in ihm gerade nicht isoliert sind, sondern unter Anderen. Heidegger stellt seine
Position, wie folgt, dar:

38  Vgl. Butler: Kdrper von Gewicht, S. 264f.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Die Angst vereinzelt und erschliefdt so das »Dasein« als »solus ipse«. Dieser exis-
tenziale »Solipsismus« versetzt aber so wenig ein isoliertes Subjektding in die
harmlose Leere eines weltlosen Vorkommens, dafs er das »Dasein« gerade in ei-
nem extremen Sinne vor seine Welt als Welt und damit es selbst vor sich selbst
als In-der-Welt-sein bringt.3®

Hier wird die Isolation durch Heidegger also selbst explizit benannt. Das »Dasein«
kommt in der Angst vor dem Nichts zu seiner Eigentlichkeit und diese ist der So-
lipsismus, nicht in der Form des voélligen Von-der-Welt-getrennt-Seins, jedoch so,
dass wir komplett von Anderen getrennt sind. Die Welt in der Beschreibung Hei-
deggers greift uns an, sie macht uns betroffen, aber jeden*jede allein. Hier zeigt
sich die Problematik, dass eine Theorie der Anderen, die mit einem starken Be-
griffsdualismus, mit festgezogenen Grenzen arbeitet — wie hier mit jener von Ei-
gentlichkeit und Uneigentlichkeit — immer einen Bereich postulieren muss, der
von dem anderen Bereich uniiberbriickbar getrennt ist. Ob dies im Dualismus von
Immanenz und Transzendenz ist, oder es um den Dualismus von Eigentlichkeit
und Uneigentlichkeit geht, bleibt dabei zwar inhaltlich ein Unterschied, aber nicht
strukturell. In allen Fillen geht es um eine klare Abgrenzung von zwei Begriffen,
die sich unvereinbar gegeniiberstehen.

Die Ebene des Eigentlichen, die Heidegger beschreibt, ist ein abgetrennter Be-
reich, der nur durch die besondere Erfahrung der Angst vor dem Nichts (dem eige-
nen Tod) erreichbar ist.*® Problematisch daran ist nun nicht, dass Heidegger diese
als Phinomen erfahrbare Isolation benennt, denn es ist evident, dass die Angst vor
dem Tod einen beschleichen kann, einen iiberfillt und aus dem alltiglichen Tun
herausreifdt. Doch warum soll dieses Extremphinomen einen allgemeinen Stel-
lenwert im Leben einnehmen? Warum ist es nicht das Erleben der Freude oder die
Liebe, die Menschen miteinander verbinden, die diese Position des Eigentlichen er-
halten? Darauf lisst sich auch mit Heidegger keine notwendige Antwort geben. Er
setzt ein Extremphinomen des Lebens als das Ganze und verliert dabei die Mog-
lichkeit, die anderen Bereiche in ihrer eigenen Komplexitit in die Beschreibung
einzubeziehen.

In § 48 von Sein und Zeit findet sich eine Explikation dessen, was Heidegger
als Grund fur die Betonung der Vereinzelung angibt. Es ist die schon erwihnte
Ganzheit des Menschen: »Die existenziale Klirung des Seins zum Ende gibt auch
erst die zureichende Basis, den moéglichen Sinn der Rede von einer Daseinsganz-
heit zu umgrenzen, wenn anders diese Ganzheit durch den Tod als >Ende« kon-

39  Heidegger: Sein und Zeit, S.188.

40 DieGleichsetzung von Nichts und Tod ldsst sich bei Heidegger nicht explizit finden, doch an
einigen Textstellen ldsst sich dies implizit aufweisen. Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 184,187
& 266.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Als Andere unter Anderen

stituiert sein soll.«* Das »Dasein« ist also, wie eingangs erwihnt, als Begriff die
Beschreibung einer Totalitit, einer Ganzheit, bei der man sich alleine zum Ende
hin bestimmt. Es ist der Versuch einer kohirenten Darstellung, bei der man allein,
nur fir sich stirbt. Mit Butlers Kritik an solchen Ganzheitsvorstellungen kann man
hier sagen, dass die Vereinzelung die Grundlage fiir die »kohirente oder nahtlose
Darstellung«** des Menschen bei Heidegger ist. Die Uberlegungen Heideggers zur
Ganzheit erscheinen durch die fritheren Ausfithrungen zur Totalitit bei Sartre und
der Kritik daran bekannt; nur mit dem Unterschied, dass Sartre die Isolation des
Menschen nicht betont.

Um Klarheit in diese Frage zu bringen und den Blick wieder auf das Haupt-
thema dieser Arbeit zu lenken, betrachtet man am besten die Sache selbst, also bei
Heidegger die Beschreibung der Phinomene Sterben und Tod: Geht mein Leben
zu Ende und mir wird durch die Anzeichen einer Krankheit, die Androhung von
Gewalt, des Alters oder anderer Umstinde bewusst, dass der Zeitpunkt des Todes
— zwar noch ungewiss — in absehbare Nihe riickt, dann sind die Reaktionen darauf
nicht vorherzusehen. So viele mégliche Situationen vorgestellt werden kénnen, in
denen jemand stirbt, so viele Reaktionen kann es auf den nahenden Tod geben.
Was aber alle diese Reaktionen gemein haben, ist die Gerichtetheit des Erlebens,
die Intentionalitit. Ob ich iiber das nahende Ende weine, weil es mir zu friih er-
scheint, ob ich es willkommen heif3e, ob ich einen religiosen Trost empfinde, ob ich
die letzten Tage geniefien will oder ob ich Angst habe, all dies sind Ausdriicke des
Verhaltens zum Sterben, von denen keinem eine offensichtliche Sonderstellung zu-
kommt.*” Was ihnen allen zukommt, gerade weil es Ausdrucksverhalten in der Welt
ist, ist, dass sie gesehen werden konnen, dass man miterleben kann, wie jemand
mit dem Sterben umgeht. Sie stellen das Sterben dar. Selbst der Wunsch nach Iso-
lation oder die unfreiwillige Isolation beim Sterben lassen noch die Anderen dabei
sein, zum einen als Auszuschlieflende und zum anderen als Herbeigewiinschte.
Fiir den Menschen, der stirbt, gibt es also selbst in diesem intimsten Moment des
Bei-sich-Seins, wie Heidegger das bewusste Erleben der eigenen Endlichkeit be-
schreibt, kein Entkommen vor den Anderen. Es besteht keine Distanz auf einer die
Situation konstituierenden Ebene, selbst wenn niemand wirklich anwesend ist. Die
Anderen bleiben auch hier die Bedingung unserer Wirklichkeit.

Wechseln wir nun den Blick, vom Erleben der eigenen Endlichkeit zum Erleben
der Anderen, zu den nicht Sterbenden. Bin ich ausgeschlossen von dem Fakt, dass
sterbende Menschen dabei weiterhin etwas erleben, weil ich in diesem Moment

41 Ebd.:S. 245

42 Vgl. Butler: Kdrper von Gewicht, S. 264.

43 Man konnte hier einwenden, dass man auch in einem komatésen oder schlafenden Zustand
sterben kann, und ich mich dann nicht zum Sterben verhalten kann. Dies mag sein, doch ist
dies kein Einwand dagegen, dass ich mich zum Tod verhalten muss, wenn ich ihnim Wachen
erlebe.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

nicht sterbe? Nein. Man kann das Sterben miterleben, und dadurch kann man den
Wechsel von belebten Handlungen des Leibes hin zum leblosen Sein des toten Kor-
pers erfahren. Deshalb ist eine Vorstellung des Todes als Ende des Sterbens und des
Lebens fiir die Lebenden allererst méglich.

Zuerst sehen wir, wie sich am Organismus des Mitmenschen ein gewisses Gesche-
hen vollzieht. Hier ist er uns wesentlich als lebender Leib gegeben: [..] Wir wissen
sehr wohl, dass die geliebte Person als solche noch existiert. [...] Aber die herr-
schende Tatsache ist diese: Ein lebender Leib leidet; der unsere sympathisiert in
seinen Lebenstiefen mit seinem gequélten Genossen. Und dann ein Augenblick,
wo alles ruhig wird, wo alles zu Ende scheint, wo die verzogenen Ziige des gelieb-
ten Gesichtes sich entspannen. Genau nun, in diesem Augenblick, wo das Lebe-
wesen uns abhandenkommt [.]**

Es gibt zum Tod keinen privilegierten Standpunkt, weder einen der ersten, noch ei-
nen der dritten Person. Besuche ich meinen Grofvater vor einer schwierigen Ope-
ration, so hat nicht nur er eine Gewissheit des moglichen Todes, auch ich habe
in diesem Moment Angst um ihn, Angst davor, dass er authért, mit der Welt und
damit auch mit mir zu interagieren. Kurz: Er und ich haben Angst, dass dieses
letzte In-den-Armnehmen tatsichlich das letzte sein wird. In diesem Sinne kann
man hier die kontraintuitive Formulierung des Miteinander-Sterbens gebrauchen:
Es stirbt also nicht jede*jeder fur sich, sondern wir sterben im sozialen Raum mit-
einander. Im Leben wie im Sterben sind wir nie isoliert von den Anderen, sie kon-
stituieren das Erleben wie man selbst das ihre. Wir konstituieren das, was wir er-
leben, miteinander.

Diese Beschreibung des Phinomens Sterben zeigt deutlich die Bedeutung der
Anderen fiir das Erleben auf. Wir Andere sind fireinander mégliche und wirkliche
Verhaltensweisen — im hier beschriebenem Fall, wie wir mit dem Sterben umge-
hen und umgehen kénnten. Im Gegensatz dazu beschreibt das »Dasein« — als on-
tologisch verstandener Begriff — eine Theorie des vereinzelten Menschen, obwohl
Heidegger die Vermittlung des Todes durch die Anderen im Sterben nicht ausge-
blendet hat: »Daf} das Ableben als vorkommendes Ereignis >nur< empirisch gewifd
ist, entscheidet nicht iiber die GewifSheit des Todes.«* Nur durch das Sterben An-
derer taucht fiir die lebenden Menschen die Bedeutung des Phinomens Tod auf.
Heidegger verweist selbst auf diese Bedeutung der Anderen, wenn er den Tod »em-
pirisch gewifs« nennt. Den Tod erfihrt man also durch das Sterben anderer Men-
schen in der Wirklichkeit. Was man hier aber mit Heidegger hinzufiigen kann,
ist, dass ich dadurch nie meinen eigenen Tod erfahre, weswegen iitberhaupt erst
die »empirische Gewissheit« herhalten muss, um durch das Ableben der Anderen

44 Paul Ludwig Landsberg: Die Erfahrung des Todes, Luzern: Vita Nova 1937, S. 35.
45  Heidegger: Sein und Zeit, S. 257.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

63


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Als Andere unter Anderen

Kenntnis iitber den Tod zu erlangen. Aber auch in der Angst vor dem Tod erlange ich
kein Wissen iiber den Tod oder dariiber wie es ist, tot zu sein. Es bleibt notwendig
ungewiss.

Diese Ungewissheit ist es, die Heidegger an der Angst festhalten lisst, weil
dieses Gefiihl eine genuin andere Erfahrung ist als alle anderen. Dennoch ist sie
nicht von einer anderen Welt, die mir abhandenkommt, wenn ich den Menschen
im Alltag beschreiben will; sie ist nicht eigentlicher als der Alltag, gerade weil auch
die Angst am Anderen hingt. Fiir die Analyse des Todes gilt also, dass Heidegger
zu abstrakt arbeitet, weil er vom Erleben der Angst oder des Todes die Anderen
abzieht, obwohl diese konstitutiv fiir ein solches Erleben sind. Fiir den Tod gilt
eben unzweifelhaft, dass kein lebender Mensch wissen kann, wie er ist. Fiir das
Sterben gilt diese Isolation allerdings nicht, und auch nicht fir den Wechsel vom
Leben zum Tod, den man als lebende Person durch Andere erleben kann. Man erlebt
das Sterben Anderer bis zum Tot-sein als Ende des Sterbens mit, weshalb man
nicht isoliert stirbt. Etwas tiberspitzt konnte man also tatsichlich sagen: Wir sind
Miteinander-Sterbende.

Die Anderen und wir selbst sterben nicht fiir uns allein. Wir sterben in einer
Welt mit Anderen (ob wir wollen oder nicht). Dass Heidegger gerade diesen Punkt
ausklammert, erscheint umso unwahrscheinlicher, als er selbst das »Mit-Dasein«
als konstitutiven Bestandteil fiir die Welt jedes Menschen bestimmt.*® Doch diese
Unwahrscheinlichkeit 18st sich auf, wenn man sich folgende systematische Aussage
Gurwitschs zu Sein und Zeit ansieht: »Heideggers Untersuchung hatte es auf das
>Daseing, »das ich je selbst bin¢, abgesehen.«*” Es geht Heidegger also, trotz des Ver-
weises auf die Anderen, die »Mit-Daseienden«, nur um das Individuum. Dass es
dabei zu Problemen der Beschreibung kommt, ist nicht verwunderlich, vor allem,
da der Mensch nie ein isoliertes Individuum ist. Mit Michael Theunissen kann man
dieses Problem noch genauer fassen. Er fihrt die Heideggersche Analyse des »Mit-
Daseins« zuriick auf eine subjektivistische oder individualistische Deutungshoheit
des »Daseins« iiber das »Mit-Dasein, die sich schon bei Husserl findet: »Indem der
Andere gleich dem tibrigen innerweltlich Seienden in meinem Weltentwurf einge-
fangen wird, beraubt ihn Heidegger genauso wie Husserl seiner Befremdlichkeit
und Widersitzlichkeit. Dies aber folgt bei Heidegger gerade aus der Urspriing-
lichkeit, die er dem Mitsein zubilligt.«** Weil bei Heidegger das »Mit-Dasein« rein
konstitutiv fiir die Welt des »Daseins« betrachtet wird, verliert das »Mit-Dasein«
selbst die Qualitit, die einem »Dasein« als eigenstindig und individuiert zukommt;
oder in nicht heideggerschen Worten: Die Anderen verlieren ihre Alteritat. Sie sind

46  Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S.120f.

47  Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 55.

48  Michael Theunissen: Der Andere — Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin/New York:
de Gruyter 1977, S.168.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

nicht andere Menschen, sondern mit und durch das jeweilige Subjekt bestimmt.
Die Behandlung dieser Thesen Heideggers ist hier deshalb notwendig gewesen, da
seine Ausfithrungen zur Sorge an einer spiteren Stelle noch grofRen Einfluss auf
die Beschreibung des Miteinanders haben werden.

Die Ganzheit des Menschen, zu der Heidegger iiber die Analyse des Todes kom-
men wollte, verliert sich gerade in der daraus folgenden Isolation des Individu-
ums. Gegen diese Isolation spricht auch die von Heidegger selbst beschriebene
Erfahrung des Sterbens, doch Heidegger setzt diese Erfahrung herab, da sie nicht
meinen Tod fir mich zeigt: »Der Tod enthiillt sich zwar als Verlust, aber mehr als
solcher, den die Verbleibenden erfahren. [..] Wir erfahren nicht im genuinen Sin-
ne das Sterben der Anderen, sondern sind héchstens immer nur >dabei«.«** Aus
einer dhnlichen Beschreibung wurde hier das Miteinander-Sterben bestimmt, al-
so eine gegensitzliche Ausweitung der heideggerschen Position aufgezeigt. Diese
Differenz erklirt sich gerade durch den mit Gurwitsch betonten Fokus: Heideg-
ger will das Individuum bestimmen, ich mdochte hier das Miteinander unter An-
deren beschreiben. Der Mensch ist unter diesem zweiten Gesichtspunkt auch im
Tod oder im Hinblick auf den Tod nicht allein. An dieser Stelle wird zur Ginze das
sozialphilosophische Interesse dieser Arbeit offensichtlich: Es geht darum, welche
Bedeutung die Anderen im Leben der Anderen haben bzw. wie wir die erlebten
Situationen konstituieren, die wir miteinander erleben.

Niemand ist nur bei sich Das eben Beschriebene ist ein Widerfahrnis, dass selbst im
Sterben verschiedene und dhnliche Blickrichtungen vereint. Sie sind Darstellun-
gen der verschiedenen moglichen Perspektiven auf die erlebten Phinomene des
Sterbens und des Todes Anderer. Ich schreibe hier von verschiedenen Blickrich-
tungen, da es nicht nur zwei, nicht nur eine eigene und eine andere Blickrichtung
gibt, sondern - offensichtlicher weise — verschieden viele, je nachdem, wie viele
Anderen etwas zusammen erleben. Es bezeichnet die Perspektive der Menschen,
fir die die Anderen Andere sind. In dieser Ungleichheit gleichen wir uns. Und auf
dieser Grundlage stellt sich das Problem des Fremdpsychischen nicht: Die Anderen
sind keine Dinge und werden auch theoretisch - folgt man dem hier Bestimmten
— niemals als solche erlebt. Wir erleben zum Beispiel nichts gemeinsam mit ei-
nem Stein. Der Stein selbst erlebt nichts; die Anderen erleben aber, und so erleben
wir miteinander etwas, das nie nur einem Subjekt gehort; das nie nur von einem
einzelnen Subjekt konstruiert sein kann.

Diese Form des Miteinander-Erlebens findet eine implizite Vorform in
Merleau-Pontys § 34 in der Phinomenologie der Wahrnehmung: »Immer sind
wir in der Fille, im Sein, so wie das Gesicht auch in ginzlicher Ruhe, auch im
Tode noch immer dazu verurteilt ist, etwas auszudriicken. [...] Meine Freiheit ist

49  Heidegger: Sein und Zeit, S. 239.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

65


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Als Andere unter Anderen

so wenig stindig mit sich allein, da sie vielmehr niemals ohne Mittiter ist«.>®
Wir erleben sogar das Sterben im Spiegel der Anderen, in ihren Gesichtern.
Immer sind die Anderen dabei und stellen, ebenso wie man selbst, etwas dar.
Wir sind in diesem Sinne Mittiter*innen, weil wir im Erleben miteinander han-
deln, wahrnehmen, fiihlen, imaginieren und denken. Wir sind Komplizen. Diese
Beschreibung erméglicht es, den Gedanken der Aufteilung des menschlichen Erle-
bens in Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit — wie es bspw. Heidegger beschreibt —
abzuweisen, da die Isolierung, die daraus folgen wiirde, nie erreicht werden kann,
bzw. besteht. Gerade das Miteinander ist es, das den Tod als absurdes Ende des
Lebens erfahrbar macht. Dadurch schliefdt sich diese Arbeit einer Sichtweise auf
den Tod an, die von einer Reihe existenzphilosophischer Autor*innen — besonders
Camus und Sartre — bereits beschrieben wurde.” So schreibt Sartre:

Man hat oft gesagt, wir befinden uns in der Situation eines Verurteilten unter
Verurteilten, der den Tag der Hinrichtung nicht kennt, aber sieht, wie taglich Mit-
gefangene hingerichtet werden. Das stimmt nicht ganz: Man mifite uns eher mit
einem zum Tode Verurteilten vergleichen, der sich tapfer auf die Hinrichtung vor-
bereitet [...] und unterdessen von einer Grippeepidemie dahingerafft wird.>

Sartres Kritikpunkt an Heidegger ist damit nicht der hier vorgefiihrte, dass der
Tod uns nur durch das Sterben Anderer und damit uneigentlich vermittelt werde,
sondern er fugt der Beschreibung hinzu, dass die Kontingenz bei Heidegger nicht
in entsprechender Weise beriicksichtigt wurde. Die Situation stellt sich also in fol-
gender Weise dar: Man ist sich durch den Tod Anderer bewusst, dass es ein Ende
des Lebens gibt und man als Mensch auch endlich ist. Doch ist diese allgemeine Be-
stimmung nicht nur das Warten auf einen Tag, an dem man stirbt, sondern selbst
im vollen Bewusstsein des moglichen Todes ist es ein Fall von Kontingenz, der ei-
ne*n und Andere tiberfillt, iiberrascht. Es ist keine gewihlte Moglichkeit. Ich habe
kein Mitspracherecht dazu wie der Tod sein wird. Er begrenzt mein Leben und ver-
schliefit alle méglichen Verhaltensweisen.” Bis zu diesem Punkt stehen wir aber
untereinander in Verbindung und in Abhingigkeit zueinander.

Es ist also, um ein letztes Mal auf Heideggers Todesanalyse zuriickzukommen,
ein Charakteristikum der Angst vor dem Tod, dass ich sie immer in einer Situation
mit Anderen erlebe und diese Situation von den Anderen abhingt. Sie kann nicht
losgel6st von jedem Verhiltnis zu anderen Menschen gedacht werden. So kann ich

50  Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 513.

51 Vgl.: Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 917. & Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos, Reinbek
b.H.: Rowohlt 1999, S.18.

52 Sartre: Das Sein und das Nichts S. 917.

53 Auch wenn an dieser Stelle mit der Méglichkeit des Selbstmordes ein Gegenargument for-
muliertwerden sollte, soist hier ein Unterschied, zwischen der Wahl zu sterben und der Wahl
des Todes, zu machen. Vgl. ebd. S. 914ff.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

mich noch so gut auf den Tod vorbereiten und ihn als Ende meines Lebens anneh-
men, er ist immer mit einer Ungewissheit behaftet, die ich nicht einkalkulieren
kann, eben weil er das Ende meiner Moglichkeiten darstellt und selbst keine ist.
Bleibt man bei der Beschreibung des Sterbens, wie hier getan, so kommt man zu
einem Miteinander. Will man aber den Tod analysieren, dann kann es sein, dass
man bei einer Isolation endet, aber nur deshalb, weil der Tod fiir die Lebenden
absurd ist, denn wir leben miteinander in der Welt.**

Nachdem nun in Abgrenzung zu Heidegger bestimmt wurde, dass wir sogar im
Erleben des Sterbens Andere unter Anderen sind, gilt es nun, sich, da niemand nur
bei sich ist, dem Ausmaf zuzuwenden, das die Anderen bei der Schaffung »meiner
selbst« haben. Dies lisst sich sehr gut an einem Zitat aus Sartres vierten Band der
Flaubert-Studie zeigen, auch wenn das Beispiel Flauberts ein Negatives ist: »Eine
Idee fasziniert ihn [Flaubert] bei einem andren, sie setzt sich in ihm fest, und da er
die Vorginge, die fiir den Neben[menschen] eine Wahrheit daraus gemacht haben,
nicht wiederholen kann, glaubt er daran [...] und macht daraus eine unentbehrliche
Struktur des Erlebten.«* Flaubert erhilt seine Bestimmung also von einem anderen
Menschen. Er bringt sie nicht aus sich selbst hervor. Diese nicht selbstbestimmte
Zuschreibung einer Seinsweise und deren Ubernahme findet sich nicht nur bei ei-
nem Menschen wie Flaubert, der von Sartre als passive Existenz beschrieben wird;
sie ist die Darstellung einer Bedingung der Wirklichkeit der Menschen. Wenn wir
Menschen nimlich kein Wesen haben, wir es uns selbst in einem nie vollstindig
abgeschlossenen Prozess schaffen miissen, dann miissen wir es uns im miteinander
erlebten Bereich schaffen. Der hier transformierte existenzphilosophische Grund-
gedanke expliziert eben auch, dass, wenn wir kein festes Wesen, keine Identitit
haben, es nicht nur durch einen selbst, sondern durch alles Gegebene und Vor-
gestellte bedingt werden kann. Das heif3t, es wird insbesondere — bzw. bis in das
Besondere — durch die Anderen bedingt.

Es schleichen sich bei jedem Menschen Verhaltensweisen ein, die durch An-
dere und den Umgang mit ihnen entstehen. Kein Verhalten entsteht ex nihilo: Es
sind Weisen, mit der Welt umzugehen, die durch die Erziehung, das Lernen und
durch Erfahrungen in unserem Verhalten wieder in Erscheinung treten; also durch
andere Menschen entstehen. Diese Verhaltensweisen festigen sich vor allem dann,
wenn sie eine adiquate Antwort auf die Welt darstellen: »[A]uch hier [...] miissen
wir eine Art Sedimentierung unseres Lebens anerkennen: ein Verhalten zur Welt,
das uns, nach oftmaliger Bestitigung, zum Privilegierten geworden ist.«<** Oder,

54  Was noch dazu kommt: Der Umgang mit dem Tod kommt — wie man es mit Merleau-Ponty
sagen konnte —»von weiter her als ich selbst«. Was heifst, er ist durch die Anderen mit- und
vorgeformt. Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 500.

55  Sartre: Flaubert Band 1V, S. 54.

56  Merleau-Ponty:Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 501.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

67


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Als Andere unter Anderen

wie Sartre es formuliert: »[D]ie Idee »geht ins Fleisch iiber, das ist die unwider-
stehliche und sanfte Gewalt der Evidenz«,”” eine Evidenz, die nicht vom Himmel
fallt, sondern eine Evidenz, die den erlebten Beurteilungen gerecht wird, die ich
durch und mit den Anderen erlebe, so wie es schon zu Beginn dieses Kapitels mit
Levinas bestimmt wurde.*® Es ist eine Evidenz, die durch soziale Strukturen ge-
prigt ist;”” eine Evidenz, die dem tatsichlichen sozialen Erleben gerecht wird und
keine nur metaphorisch bestimmbare Glocke der Gewissheit, dass etwas so und
nicht anders sein kann.

Daraus lisst sich hier fiir die These, dass die Menschen als Andere unter An-
deren leben, Folgendes festhalten: Die eigene Person, die Verhaltensweisen, mit
denen man auf die Welt reagiert, und auch wie man die Welt erlebt, all das ist von
Anderen geprigt; davon, wie sie sich verhalten, sich verhalten haben und wie sie
sich verhalten werden, und auch davon, ob ihr Verhalten funktioniert, ob es eine
passende Reaktion auf die Welt bedeutet: »Die Person ist nimlich weder ganz und
gar erlitten noch ganz und gar konstruiert.«*® Erlitten werden soziale Strukturen,
der Ort, an dem man, und die Zeit, in der man lebt, konstruiert wird der »Rest,
aber nicht von einem allein, sondern von Anderen und eigenen Entwiirfen. Die so-
zialen Strukturen und die anderen Menschen sind damit das bindende Element
zwischen der Welt, den Gegenstinden und unserem Verhalten; weil wir in beiden
Fillen Andere unter Anderen sind, bestimmen wir die sozialen Strukturen, so wie
wir durch sie mitbestimmt werden.® Sartre beschreibt im zweiten Band von Der
Idiot der Familie, wie Flaubert zu seinem Schriftsteller-sein gekommen sein soll. Diese
Beschreibung wird hier als Beispiel dienen: »Daf? [er Schriftsteller ist,] heif3t, dafd
er sich in den Augen der Offentlichkeit personalisiert hat durch den von ihm publi-
zierten Roman.«®* Hierbei zeigt sich deutlich wie eigene Aktivitit und der Blick
der Anderen zusammen die Personalisation, also die Zuschreibung von bestimmten
Eigenschaften zu einem Menschen hervorbringen. Dieses Beispiel konnte genau-
so gut mit Studierenden, Arzten, prekir Beschiftigten, einer Funktion innerhalb
einer Familie etc. umgeschrieben werden.

Um im Beispiel der Schriftstellerei zu bleiben: Niemand ist durch irgendein
Wesen bestimmt, Schriftsteller*in zu werden. Aber wenn man zum Schreiben mo-

57  Sartre:Flaubert, Band IV, S. 54.

58  Vgl. Levinas: Die Spur des Anderen, S. 244.

59  Vgl. Eribon: Das Urteil der Gesellschaft, S.119f.

60 Jean-Paul Sartre: Der Idiot der Familie Gustav Flaubert Band || Die Personalisation 1. Reinbek b.H.
Rowohlt1977. S.14.

61 Zur konkreten Bedeutung der sozialen Struktur empfehlen sich besonders die Biicher Erinne-
rungen eines Mddchens, Die Jahre, Der Platz & Eine Frau von Annie Ernaux, sowie die zwei Blicher
von Didier Eribon: Riickkehr nach Reims & Gesellschaft als Urteil, genauso wie die Biicher Das
Ende von Eddy, Im Herzen der Gewalt & Wer hat meinen Vater umgebracht von Eduard Louis.

62  Sartre: Flaubert, Band Il, S.15.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

tiviert ist, ist es fir die Titigkeit, auf welche Weise auch immer man motiviert
ist, egal, man wird fiir diesen Moment zum*zur Schriftsteller*in, indem das Ge-
schriebene rezipiert wird und die Anderen einem den Stempel Schriftsteller*in
aufdriicken, mit dem man dann umgehen muss. Sartre expliziert dies in Band
I der Flaubert-Studie: »Der Sinn eines Lebens geschieht dem Lebenden durch die
menschliche Gesellschaft, die ihn trigt, und durch die Eltern, die ihn hervorbrin-
gen: deshalb ist er immer auch ein Unsinn.«*> Der Sinn, den das Leben von Flaubert
bekommen hat, ist also, Schriftsteller*in zu sein. Dabei ist Flaubert natiirlich nicht
vollstindig passiv. Der Sinn entsteht auch dadurch, dass sich Flaubert als Schrift-
steller darstellt, indem er schreibt. Diese Darstellung trifft wiederum auf Andere, ver-
dndert sich dadurch und verindert, wie die Anderen einen erleben; eine Wiederholung der
Verinderung. Sie besteht zwischen Sinn und Unsinn, ohne dass jenes was von An-
deren iiber eine*n geurteilt wird, vollig unsinnig wire oder die eigene Darstellung
vollkommen sinnvoll.

Der Unsinn besteht bspw. deshalb, weil Flaubert nicht nur Schriftsteller war;
er war es auch, aber nicht nur. Der Sinn ist also mit Unsinn durchzogen, weil der
Mensch, den man auf diese Weise bestimmt hat, um weiterhin Schriftsteller zu
sein, weiter publizieren muss. Der Unsinn ist die Darstellung der Kontingenz, weil
der Sinn ja eben von Menschen und ihrer Umwelt erst erzeugt wurde. Wahr kann
also nur genannt werden, was schon gewesen ist.** Dass etwas gewesen ist, wird
zur Wahrheit; welche Bedeutung oder welchen Sinn das Gewesene jedoch hat, ist
nicht eindeutig festgelegt und behilt dauerhaft seine Geltung, es ist vieldeutig und
Teil einer plurallektischen Aushandlung. Diese Aushandlung zwischen der Plurali-
tit an Meinungen und Urteilen, die sich im Erleben und fir das Erleben Anderer
darstellen, kann hier als das Zusammentreffen verschiedener Darstellungen be-
stimmt werden, die sich sowohl widersprechen als auch zustimmen, einander ver-
stirken, abmildern und alle weiteren Moglichkeiten hervorbringen, die zwischen
einander bestehen. Dieser Bereich ist das Miteinander, in dem sich die verschie-
denen Verhaltensweisen als ein Gegen- oder Fiireinander ausdriicken.

Vergleicht man dieses weit ausgefithrte Beispiel mit Merleau-Pontys Beschrei-
bung der Konstitution des Selbst, so zeichnet sich die Ahnlichkeit deutlich ab: »Ein
Bewusstsein, dafiir dass die Welt »sich von selbst verstehte, dass sie als >schon kon-
stituiert< und gegenwirtig bis in sich selbst hinein vorfindet, wihlt nie schlechthin
sein Sein und seine Art und Weise zu sein.«* Die Menschen finden sich also in eine
Welt geboren, die sie nicht erschaffen haben, und in eine Zeit, die sie sich nicht
ausgesucht haben, in der sie sich nicht selbst als Ursprung aller ihrer Vorhaben und
Entwiirfe erkennen konnen: denn die Entwiirfe werden — wie schon gezeigt — nicht

63  Sartre: Flaubert, Band |, S. 142.
64  Jean-Paul Sartre: Wahrheit und Existenz, Reinbek b.H.: Rowohlt 1998, S. 141f.
65  Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 514.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

69


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Als Andere unter Anderen

aus dem Nichts erschaffen, sondern in Bezug auf Andere; die Anderen beurteilen,
verurteilen und/oder bestirken mich, und auch die Gegenstinde bieten einem ein-
geschriebene Méglichkeiten an, die man ergreifen kann oder nicht.* Diese sind
von Anderen in sie eingeschrieben. Die Gegenstinde tragen die Codes von Ande-
ren.*” Ein Mensch bspw., der im mittelalterlichen Paris geboren wurde, kann nicht
wihlen, Pilot oder Astronaut zu werden, noch kann man sich aussuchen, in wel-
chem Stand man geboren wird. Man muss deswegen bspw. beginnen, das eigene
Leben in den sozialen Strukturen des Standes zu leben, selbst wenn man aus ih-
nen ausbrechen méchte.®® Es sieht also so aus, als ob die Welt und die Anderen
uns nicht freier machten, sondern einschrinkten. Dieser mogliche Einwand muss
die gesamte Arbeit hindurch im Horizont der Argumentation bleiben, um nicht in
einen gesellschaftlichen Determinismus abzudriften, denn Andere unter Anderen
zu sein soll ja gerade bedeuten, sich selbst und damit die eigene Freiheit immer
wieder aufs Spiel setzen zu miissen.

Ein Ausdruck dieser Einwinde zeigt sich bspw. darin, dass Sartre in Das Sein
und das Nichts von einem objektivierenden Blick der Anderen spricht, einem Blick, der
den Menschen, die — wie gezeigt wurde — kein festes Wesen haben, durch den Blick
der Anderen ein ebensolches aufzwingt: Die Pariserin aus dem Mittelalter, die in
zerschlissener Kleidung am Seine-Ufer entlangliuft, wird wohl kaum fiir eine Da-
me gehalten, die einen Spaziergang macht: Niemand hilt sie fir eine Flineuse. Sie
wird von den Anderen angeblickt und zur Bettlerin, zur Armen, zum Teil des Pobels
gemacht. Sie sieht die Anderen und deshalb kann sie auch von den Anderen gese-
hen werden. »[M]eine fundamentale Verbindung mit dem Subjekt-Andern [muf]
auf meine permanente Moglichkeit zuriickgefiihrt werden kénnen, durch Andere
gesehen zu werden.«® Natiirlich geht es im Rahmen der hier bestimmten Struktur-
dquivalenz zwischen den bewussten Fihigkeiten der Menschen nicht nur um ein
Sehen, es geht auch um ein Horen, ein Denken, ein Mit- oder Gegeneinander-
Handeln etc. So schrinken die Anderen meine Moglichkeiten ein, indem sie mir
ein Wesen zusprechen. Doch ist dies wirklich die einzige Moglichkeit, diese Be-
schreibung zu beurteilen? Nein. Sartre selbst beschreibt in der Flaubert-Studie einen
subjektivierenden Blick.”

Subjektivierender und objektivierender Blick sind nun aber zwei Seiten des
Blicks, und dieser Blick ist nicht abstrakter, es ist immer der Blick einer ande-
ren Person, und manchmal sind Subjektivierung und Objektivierung in demselben
Blick, derselben Person vereint. Gilles Deleuze kritisiert in Die Logik des Sinns nun

66  Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts, S. 757.

67  Vgl. Eribon: Die Gesellschaft als Urteil, S.111.

68  Auch hier lasstsich fiir ein noch konkreteres Beispiel auf Didier Eribon verweisen. Vgl. Eribon:
Die Riickkehr nach Reims, S. 27ff. & ders. Gesellschaft als Urteil, S. 21.

69  Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 463.

70 Vgl. Sartre: Flaubert, Band I, S. 145.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

die Form des nur objektivierenden Blickes, durch die die Anderen als Ausdruck ei-
nes Dualismus gedacht werden miissen. Was er kritisiert, ist, dass ganz gleich, ob
der Blick subjektiviert oder objektiviert, dadurch ein Dualismus zwischen Selbst
und Anderen bestimmt wird. Es wird sich im Verlauf der gesamten Arbeit zeigen,
warum diese Kritik von Deleuze hier so wichtig ist, um eine genaue Vorstellung
dessen bekommen zu kénnen, was als das Miteinander des Erlebens beschrieben wird,
nimlich eine radikale Anderung der Beschreibungsstruktur; es soll nicht von irgend-
einem Ich bzw. von einem Bewusstsein aus gedacht werden. Im Gegenteil kann
das Erleben nur von einer grundlegenden Teilbarkeit mit Anderen aus beschrieben
werden. Deleuze schreibt also Folgendes:

Der Irrtum der philosophischen Theorien besteht in seiner Reduktion entweder
auf ein besonderes Objekt oder auf ein anderes Subjekt (und selbst eine Kon-
zeption wie die Sartres in Das Sein und das Nichts begniigte sich damit, die beiden
Bestimmungen zusammenzufithren, indem sie aus dem anderen ein Objekt un-
ter meinem Blick macht, um den Preis, daf er seinerseits mich betrachtet und in
ein Objekt verwandelt). Doch der andere ist weder ein Objekt in meinem Wahr-
nehmungsfeld noch ein Subjekt, das mich wahrnimmt: Er ist zunédchst eine Struk-
tur des Wahrnehmungsfeldes, ohne die dieses Feld in seiner Gesamtheit nicht so
funktionieren wiirde, wie es funktioniert. [...] Doch welches ist diese Struktur? Es
ist die des Méglichen.”

Mit anderen Worten: Die Anderen begrenzen meine Moglichkeiten nur deshalb, weil sie sie
allererst erschaffen. Ich habe deshalb die Moglichkeit, mich zu entwerfen, weil ich
durch die anderen Menschen und die Gegenstinde nicht nur jeweils meinen Sinn
erlebe, sondern einen Sinn, der sich durch mich als Andere*r fiir Andere und die
Anderen mitbestimmt hat. Wenn wir zusammen in einem Zimmer sitzen, bekom-
men die Gegenstinde eine Limitierung dadurch, dass auch die Anderen sie zuerst
in die Hand nehmen kénnten. Doch diese Limitierung schafft ebenso erst die Mog-
lichkeit, eines der Biicher als besonders wichtig fiir mich zu entdecken. So ist es
nicht nur mit den Biichern zuhause, in der Bibliothek oder im Geschift. Alle Ge-
genstinde ordnen sich im Raum nicht nur neu, wenn man selbst den Raum betritt,
sondern in Hinsicht auf die An- und Abwesenheit von Anderen und damit auf die
plurallektische An- oder Abwesenheit von Méglichkeiten. Selbst wenn ich ginzlich
allein bin, muss ich mich schon in eine Geschichte denken, die dhnliche Gegeben-
heit wie die iiber Robinson Crusoe aufweist, um die Anderen zu verlieren: Selbst
allein zu Hause ist der Raum noch durch Andere gepragt. Die Gegenstinde tragen
die Herstellungsspuren von Anderen in und an sich. In diesem Sinne kénnte man
mit Sartre von einer Entfremdung von meiner Welt durch die Anderen sprechen.”

71 Deleuze: Die Logik des Sinns, S. 370.
72 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 475.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

U


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Als Andere unter Anderen

Doch was wiirde das bedeuten? Es bedeutet, dass die Kategorien, oder besser: die
Strukturen der Andersheit und Fremdheit erst mit und durch die Anderen in die
Welt kommen.

An dieser Stelle lisst sich ein Beispiel Sartres anfithren, das zeigen kann, dass
in seiner Konzeption diese Art, die Anderen zu denken, schon angelegt ist. Es ist
das bekannte Café-Beispiel, das die Negation als realen Akt beschreibt, der nichts
anderes ist als das (Er)leben — nicht das Wiihlen! — einer Méglichkeit, die durch die
Anderen in der Welt besteht. Die Welt kann anders erscheinen, weil niemand nur
fiir sich ist:

Sicher ist das Café, durch sich selbst, mit seinen Gasten, seinen Tischen und Stih-
len, seinen Spiegeln, seinem Licht seiner verrauchten Atmosphire, den Gerdu-
schen von Stimmen, von klappernden Untertassen, von Schritten, die es erfiillen,
eine Seinsfille. [...] Wenn ich in dieses Café eintrete, um dort Pierre zu suchen,
bildet sich eine synthetische Organisation aller Gegenstinde des Cafés als Hin-
tergrund, auf dem Pierre gegeben ist als der, der erscheinen soll. Und diese Orga-
nisation des Cafés als Hintergrund ist eine erste Nichtung.”®

Diese erste Nichtung ist die Andersheit des Cafés, die sich durch die Abwesenheit
von Pierre als fremd, als ganz anders als erwartet, bestimmt. Pierres Anwesenheit
war also die Moglichkeit dieses Cafés, die nicht eingetreten ist. Es wirkt anders als
erwartet. Was jedoch in diesem Beispiel untergeht, ist der umgekehrte Weg: Wi-
re dieses Café in seiner »Seinsfiille«, den Stimmen, dem Rauch, den Geriuschen
durch Stithle und Tassen nun auch noch mit Pierre angefillt, so wiirde daraus nicht
weniger resultieren, dass dort Méglichkeiten und konkrete Nichtungen bestehen.
Hat er gute Laune? Verzeiht er mir das Zuspitkommen? Hat er vielleicht gar nicht
daran gedacht? Was trinken wir zusammen? Wird die Unterhaltung gut? Wird die
Anwesenheit der Anderen den Gesprichsfluss stéren oder die Lautstirke erhéhen?
Werden wir zusammen wieder mehr rauchen, als ich es allein tun wiirde? All diese
Moglichkeiten, noch nicht eingetretene Handlungen und Verhaltensweisen, liegen
in dieser Situation und werden nur deshalb méglich, weil Piere anwesend ist. Und
sie werden erst dadurch aktuell, dass wir sie zusammen erleben, sie ergreifen.
So sind also die Anwesenheit und die Abwesenheit von Anderen immer Darstel-
lungsformen von Andersheit: einer Andersheit, die fremd sein kann, aber weder
sofort negativ noch positiv zu bewerten ist. Sie offenbart eine grundlegende Kon-
stitution bzw. die Struktur der Andersheit jedes intentionalen Erlebens. In dieser
Weise ist die einteilende Uberschrift Niemand ist nur bei sich zu verstehen: Sowohl
im Abwesend- als auch im Anwesend-Sein im selben Raum erlebe ich die Anderen

73 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 59f. Man braucht also nicht die Angst vor dem Tod um eine
Erfahrung von Nichts zu haben. Das alltagliche Beispiel, jemanden oder etwas zu suchen,
der oder das nicht da ist, reicht vollkommen aus.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

mit und wir erleben miteinander das Gegebene. Im nichsten Sinnabschnitt wird
gezeigt, dass gerade wegen dieser Strukturierung des Erlebens durch und mit den
Anderen das Erleben selbst nicht an ein schon vorhandenes transzendentales Ich
gebunden sein kann. Im nichsten Abschnitt wird einem systematischen Einwand
vorweggegriffen.

Erleben ohne transzendentales Ich Anhand der Beschreibung des Erlebens an den Bei-
spielen des Sterbens und der Konstitution des eigenen Selbst durch Andere gege-
ben wurde, erscheint die Transformation der Begriffe Bewusstsein und »Dasein«
in den vom Leben mit Anderen bestimmten Begriff des Erlebens fiir die weitere
Beschreibung als sinnvoll. Wir sind nicht erst bei uns, sondern wir erleben durch
und mit Anderen. Der bisher herausgestellte Vorzug des Erlebens ist es also, ex-
plizit aufzuzeigen, dass wir direkt an die Anderen gebunden sind. Wie eben be-
stimmyt, bleibt durch die Beschreibung jedoch ein Einwand offen: in welcher Form
die Kontinuitit des Erlebens, das durch die Struktur der Andersheit konstituiert
wird, gedacht werden muss. Wenn wir Andere unter Anderen sind, kann das Er-
leben nimlich nicht von einem dahinterliegenden transzendentalen Ich — denn
wohinter sollte dieses ich sein? — zusammengehalten werden. Ein transzenden-
tales Ich wire unter den hier beschriebenen Bedingungen nur als feste Identitit
moglich. Das Vorhandensein eines solchen Wesenskerns wurde hier aber wider-
legt. Damit ist es nicht moglich, dass das Erleben durch etwas anderes als sich
selbst Kontinuitit erhilt, da es sonst die Verbindung unter den Anderen als Ande-
ren wieder auf getrennte Bereiche zuriickfithrte. Die Andersheit wire nicht mehr
grundlegend fiir das Erleben. Um dieser These nachzugehen, soll im Folgenden mit
Sartre und Gurwitsch dafiir argumentiert werden, dass das transzendentale Ego
oder Ich weder eine notwendige noch eine hinreichende Bedingung fiir ein zusam-
mengehoriges Erleben darstellen, sondern dass ein Ich maximal ein notwendiges
Erzeugnis der Reflexion auf das Erlebte darstellen kann. Im Erleben, wie es hier
beschrieben werden soll, muss die Einheit gerade durch den Bezug zu Anderen
beschreibbar sein.

Sartre argumentiert schon in seinen frithen Schriften, besonders in Die Tran-
szendenz des Ego, gegen eine damals vorherrschende Vorstellung innerhalb der Phi-
nomenologie: die eines Ich oder Ego, das hinter den Bewusstseinsmomenten als
einheitsstiftendes Zentrum steht.” Er beschreibt in Abgrenzung zu Husserl, dass
ein Bewusstsein ohne »transzendentales Ich« folgende vier Punkte bedeuten wiir-
de: 1. Dieses Bewusstsein wire vorpersonell, also noch nicht von anderen aktiv
abgegrenzt. 2. Das Ich konnte dann nur als Objekt erscheinen. 3. Das Ich wiirde

74 Vgl.: Manfred Frank: Fragmente einer Geschichte der Selbstbewusstseinstheorien von Kant bis Sart-
re, in: Selbstbewusstseinstheorien von Fichte bis Sartre, Manfred Frank (Hg.), Frankfurta.M.: Suhr-
kamp 1991, S. 518.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

13


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Als Andere unter Anderen

immer noch, wie bei Kant, alle Vorstellungen begleiten, wire aber nicht mehr der
Grund dieser Einheit, sondern ihr Ergebnis als Reflexionsobjekt.” Diese Differenz
zeigt sich auch, wenn man die Begriffe transformiert und mit Bedorf konstatiert,
dass es stets nur Identifizierungen, niemals Identitit gibt.”® Die Identitit ist nur
ein Inszenierungsziel, niemals der Beginn oder Ausloser fiir die Inszenierung. Und
4. kann dadurch in Frage gestellt werden, ob das transzendentale Ich iiberhaupt
notwendig fiir die Vorstellung eines Bewusstseins ist.”

Diesen Vorstellungen von einem non-egologischen Bewusstsein schlief3t sich
Gurwitsch nicht nur in eigenen Texten an, sondern verteidigt sie auch in Brie-
fen an seinen Freund Alfred Schiitz.” Das Hauptargument gegen Husserls These
des egologischen Bewusstseins ist, mit Sartre gesprochen, das Folgende: »[E]s ist
gewif}, da die Phinomenologie es nicht notig hat, auf dieses vereinigende und
individualisierende Ich zu rekurrieren. Das Bewuf3tsein definiert sich ja durch die
Intentionalitit.«” Das Argument ist also, dass ein Bewusstsein, das intentional
auf die Gegenstinde und die Anderen bezogen ist, keine dahinterliegende Struk-
tur braucht, die die verschiedenen Erlebnisse zueinander in Verbindung setzt und
dadurch das Bewusstsein isoliert (denn nichts anderes heif$t individualisieren).

Diesem Argument kann sich die vorliegende Arbeit anschliefien, da hier gerade
die Intentionalitit als Bezug auf die Anderen und die Gegenstinde bestimmt wur-
de, wodurch sie die Kontinuitit des Bewussten notwendig von allein leistet: denn
wenn man das Sich-mit-einander-Verhalten im Alltag als primir bestimmt, hat es
das bewusste Erleben nicht mehr mit abgegrenzten Gegenstinden zu tun, son-
dern mit Gegenstinden und Anderen in »Verweisungszusammenhingen«*°. Die-
se durch die Anderen ins Erleben eingebundenen Gegenstinde sind also sowohl
raumlich als auch zeitlich nicht isoliert. Sie hingen zusammen. Warum sollten also
die bewussten Fihigkeiten, die intentional auf diese Gegenstinde und die Anderen
bezogen sind, selbst eine weitere Struktur brauchen, die sie riumlich und zeit-
lich verortet aneinanderbindet? Sie teilen ja gerade die Intentionalitit als Struk-
turmerkmal, weswegen sie unter dem Begriff Erleben zusammengefasst wurden.

Die Antwort ist: Die bewussten Fihigkeiten der Menschen brauchen keine zu-
sitzliche Vereinigung von einem transzendenten Punkt aus, denn sie sind nichts

75  Vgl.: Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974, B132,133 - B
135,136.

76  Vgl. Bedorf: Verkennende Anerkennung, S. 109ff.

77  Vgl. Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 43.

78  Vgl. Alfred Schiitz, Aron Gurwitsch Briefwechsel 1939-1959, Richard Grathoff (Hg.), Miinchen:
Wilhelm Fink 1985, S. 95ff.

79  Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 44.

80 Ich entlehne diesen Begriff Heideggers Sein und Zeit, da er prazise ausdriickt, wie die Gegen-
stande zu einander in Beziehung stehen, obwohl er dabei den Menschen nicht als ebenfalls
durch die Verweisung eingebunden mitdenkt. Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 68.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

anderes als das, was auf unterschiedliche Weisen intentional erlebt wird. Sie sind
ein schon verbundener Strukturzusammenhang. Die je eigene Wirklichkeit ist
nicht zerstiickelt und damit nicht etwas anderes als das Erleben; dieses Erleben
ist bewusst. Damit wird hier das Bewusstsein, des in seiner durch das Erkennt-
nisinteresse bestimmten Form vom Alltag losgelést war, von einer Quasientitit
und einem nicht bestimmten Platzhalter zu einem Attribut des Erlebens, d.h. zu
einer Bestimmung, wie das Denken, Handeln, Imaginieren, Wahrnehmen und
Fithlen strukturell beschaffen sind und deshalb miteinander in Verbindung stehen.
Damit wird hier Husserls These aus den Ideen I widersprochen, die von einem
prinzipiellen Unterschied von »Bewusstsein und Realitit« handelt.® Das heifit,
dass bspw. das liebende Bewusstsein in Bezug auf einen geliebten Menschen
intentional ist. Das Lieben ist ein bewusstes Fithlen, Handeln, Wahrnehmen, Ima-
ginieren und Denken. Es ist die wirklich erlebte Liebe, die in der Realitit bewusst
erlebt wird. Damit ist das bewusste Erleben kein isolierter Erkenntnismodus des
Menschen, sondern ein komplexes Handelndes-Wahrnehmendes-Imaginierendes-
Denkendes-Fithlendes-mit-den-Gegenstinden-und-den-Anderen-Umgehen, also
ein In-Verweisung-mit-der-Welt-Stehen. Deshalb ist es notwendig, diese Bezie-
hung als Prozess zu denken, der sich seine Kontinuitit eben durch das Erleben der
Anderen schafft, mit denen man auf verschiedene Weisen agiert und interagiert.®

Die Bedeutung der Anderen fillt jedoch fiir den Beweis der Uberfliissigkeit ei-
nes transzendentalen Egos unter den Tisch: Die Anderen erleben mit mir die Welt
und wir erleben sie miteinander. Diese These ist es, an die hier erinnert werden
muss. Denn obwohl im letzten Abschnitt schon besonders auf das Miteinander
Wert gelegt wurde, musste mit Sartre auch auf den objektivierenden Blick der An-
deren verwiesen werden: Der Blick steht dabei, wie man aus dem hier Argumen-
tierten deutlich vermuten kann, fiir eine metaphorische Chiffre, die das eigene
Erlebt- und Bewertetwerden durch Andere charakterisieren soll. So kénnen der
Blick, die Berithrung und die Ansprache der Anderen, die an mich gerichtet sind
oder mich ignorieren, die Kontinuitit des Erlebens garantieren. Alle diese Mog-
lichkeiten sind in ihrer genauen Auspriagung kontingent und dennoch bedeutsam
fiir die Kontinuitit des Erlebens: Um das eigene Bild zu konstituieren, kann man
keine Zahl angeben, wie oft mir durch Andere gespiegelt werden muss, was sie
von mir halten. Diese Blicke und Urteile konnen verglichen werden mit dem ICH,
das von Mead bestimmt wird, als »jene Gewohnheiten, jene Reaktionen in sich ha-
ben, tiber die auch alle anderen verfiigen«, und gleichwohl sind sie auch Ausdruck
des »Ich«, das »neuartige Antworten auf die gesellschaftliche Situation« gibt.* Sie

81 Husserl: Ideen |, S. 88.

82  Vgl. Matthias Gillisen: Philosophie des Engagements. Bergson — Husser| — Sartre — Merleau-Ponty,
Freiburg i.Br.: Alber 2008, S.15.

83  Mead: Geist, Identitit und Gesellschaft, S. 241.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

75


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Als Andere unter Anderen

sind immer gleichzeitig, deshalb steht diese beschriebene Trennung bei Mead zwar
fiir Zweipole, aber es gibt sie nur gemeinsam: Konventionen und das Brechen der
Konventionen. Deshalb ist diese begriffliche Trennung fiir die vorliegende Arbeit
als Beschreibungselemente nicht von Vorteil. Im Alltdglichen sind »Ich« und »ICH«
das Erleben, ohne eine Trennung, die reflexiv wohl gezogen werden kann. Beson-
ders eindrucksvoll schildert Sartre dies in einer anderen Kiinstlerstudie, Saint Genet,
Komddiant oder Mirtyrer. Er schreibt dort iiber Jean Genet, der als besonderer Fall
aus den Konventionen hervorgeht und sie bricht:

Festgenagelt durch einen Blick, auf einem Korken aufgespiefRter Schmetterling,
ist er nackt, alle Welt kann ihn sehen und anspucken. Der Blick der Erwachsenen
isteine konstituierende Gewalt, die ihn in konstituierte Natur verwandelt hat. [Genet
als Kind] hat gewdhlt, zu leben; e[r] hat gegen alle gesagt: Ich werde der Dieb

sein.®*

Die Kontinuitit von Genets Leben beginnt sich also durch die Blicke und Bezeich-
nung Anderer zu konstituieren. Die Zuschreibung »Dieb« und die Zeigegeste auf
den »Dieb« Genet lassen ein Selbstbild entstehen, entweder, wie im Fall Genets
durch eine Affirmation: »Ja, ich bin ein Dieb.«** Oder eine Ablehnung dieser Zu-
schreibung und damit eine Negation: »Nein, ich bin kein Dieb«. Ausgangspunkt
ist dennoch die Zuschreibung durch die Anderen; und damit wird eine Aufgabe
gestellt, die durchlebt werden muss, um sie auf sich zu nehmen oder abzuwenden,
oder um sie zu vergessen.

Diese dritte Moglichkeit steht natiirlich auch offen — nicht alle Zuschreibun-
gen treffen mich oder animieren mich zum sofortigen aktiven Umgang. Manche
Urteile fallen auch unbeachtet ins Vergessen, tauchen dann wieder auf oder blei-
ben vergessen. Was jedoch bei allen drei Varianten die Gemeinsamkeit ist, ist der
Bezug zu Anderen und darin das Erleben des eigenen Bildes von sich durch die
Anderen: Ob ich die Zuschreibung auf mich nehme, indem ich dafiir oder dagegen
arbeite, oder ob mich die Zuschreibung nicht trifft, weil ich ein anderes Bild von
mir selbst habe — immer sind es Andere, die dieses Bild vermitteln. Somit entsteht
eine Kontinuitit der Selbstzuschreibung (und das sollte das transzendentale Ich ja
gerade leisten) durch die Anderen und die von ihnen tibercodierten Gegenstinde,
wodurch die Notwendigkeit einer konstitutiven transzendentalen Ich-Ebene hinter
dem bewussten Erleben entfillt. Dass ich ein*e Dieb*in oder Autor*in oder beides
bin — wie es bei Genet der Fall ist —, wird durch die Zuschreibung, die Akzeptanz,
die Ablehnung, eben durch die Anderen aufrechterhalten. Es ist eine immer wie-
derkehrende Spiegelung in und durch die Anderen, die die Kontinuitit des nun-
mehr rein empirischen Ichs ausmacht. Auch in dieser Beschreibung klingt es nicht

84  Jean-Paul Sartre: Saint Genet, Komddiant oder Mirtyrer Reinbek b.H. Rowohlt, 1982, S. 85.
85  Vgl. Eribon: Die Gesellschaft als Urteil, S.127.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

nur angenehm oder positiv, dass unsere Wirklichkeit durch die Anderen bestimmt
wird. Diese Deskription beinhaltet dabei jedoch noch keine moralische Wertung.
Zu einer Bestimmung der Wirklichkeit gehort es, eine Grundlage zu bieten, von
der aus sowohl angenehme als auch unangenehme, moralisch als gut oder schlecht
empfundene Verhaltensweisen beschrieben werden konnen. Was diese Deskripti-
on nicht leisten kann, ist eine Vorschrift dafiir, wie man sich verhalten sollte. Das
Verhalten im Sozialen ist immer sowohl angenehm als auch unangenehm. Man ist
unausweichlich untereinander als Andere unter Anderen.

Kontinuitit darf dabei aber nicht mit Identitit verwechselt werden, denn wenn
es in dieser Art, das Erleben zu beschreiben, ein Ich gibt, so ist dieses eben ein Ob-
jeke fiir die Reflexion. Dieses Objekt hat dann eine Identitit, die aber nur in der
Reflexion darauf Bestand hat, was Andere mir zugeschrieben haben. Diese Iden-
titit des Objekt-Ichs oder empirischen Ichs ist fiir die Menschen, selbst wenn sie
sich darin wiederfinden, immer nur eine Quasi-Identitit, wohingegen eine ideale
Identitit keinen Bezug zur aktuell verlaufenden Zeit, zur Vergangenheit und Zu-
kunft hat. Sie ist keine Form in der Zeit, die gelebt werden kénnte, und hat damit
keine Kontinuitit, sondern sie ist eine aus der Zeit gefallene Idee, ein herausge-
stanztes Konstrukt. Denn alle Eigenschaften und alles Erlebte, was diesem Ich in
der Reflexion fest zugeschrieben wird, sind verinderbare Konstruktionen. Diese
Verinderbarkeit bringt es mit sich, dass die Quasi-Identitit durch die Zuschrei-
bung von Anderen oder mir je selbst nie abgeschlossen sein kann. Das Leben liuft
durch die bewussten Prozesse wihrenddessen weiter und bringt so neue Erlebnis-
se und Taten hervor, die in dem alten Objekt-Ich schon nicht mehr eingefasst sind.
Sartre zieht aus dieser Teilung durch die Reflexion eine begriffliche Trennung, die
sich in die hier benutzte Terminologie systematisch einbetten lisst: 1. Das auf die
Anderen und die Gegenstinde bezogene Erleben ist prireflexiv, das bedeutet, es be-
gleitet sich selbst bei Erleben, durch die Gegenstinde und die Anderen (es ist sich
selbst bewusst); und 2. gibt es das bewusste Nachdenken, das sich reflexiv auf die-
ses prireflexive Erleben richtet, das jedoch selbst ein prireflexives Denken ist (in
Sartres Worten erkennt dieses zweite sich selbst).5¢

Was aber bei den Beschreibungen von Sartre auffillt ist — und damit wechsele
ich hier explizit vom systematischen Teil der Frage nach dem transzendentalen Ich
hin zu einem historischen Aspekt —, dass in den frithen Texten bis Das Sein und das
Nichts vom Bewusstsein gesprochen wird, ein Begriffskonzept, gegen dessen starke
historische Verbindung zum Erkenntnisinteresse als primires Weltverhiltnis sich
in dieser Arbeit gewendet wurde, eben weil der Begriff den praktischen Bezug und
die Bedeutung der Anderen fiir das Leben der Menschen verschleiert.

Ein Autor, der den Bereich des Prireflexiven, des nicht vollstindig durch Er-
kenntnis Vorstrukturierten untersucht hat und sich véllig gegen die Vorstellung

86  Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 22.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

71


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Als Andere unter Anderen

eines bewussten Kerns ausspricht, ist der schon erwihnte Gilles Deleuze, durch
dessen Text Logik des Sinns die Anderen als Struktur der Moglichkeit im Erleben
festgehalten werden konnten. Er dufiert — eben aus diesem Grund - eine Kritik
am Begriftf des Bewusstseins, die jedoch zugleich auf positive Aspekte der sar-
treschen Theorie verweist. Das Erleben als Strukturbegriff umreifdt ein Feld des
Handelns, Denkens, Imaginierens, Wahrnehmens und Fithlens, der bewussten Fa-
higkeiten der Menschen: »Dieses Feld kann nicht wie das Bewuf3tsein bestimmt
werden: Trotz Sartres Versuch kann man nicht am Bewuf3tsein als Mitte festhalten
und zugleich die Form der Person und den Gesichtspunkt der Individuation zu-
riickweisen.«*” Deleuze kritisiert in diesem Zitat das Konzept des Bewusstseins als
solches: denn das Bewusstsein kann ihm zufolge nur personal, also nicht anonym
vorgestellt werden.® Verstindlich wird dies dann, wenn man sich vergegenwirtigt,
dass das Bewusstsein eine Seite einer dreiteiligen Relation ist: Das Bewusstsein ist
intentional auf die Welt gerichtet. Damit hilt man an einem erkenntnistheoreti-
schen Interesse fest, was zu einer Trennung zwischen Subjekt bzw. Bewusstsein
und Welt oder Objekt fithrt. Hier wird, sich bewusst zu sein im Gegensatz dazu als
eine Zuschreibung an die Intentionalitit des Erlebens verstanden, was bedeutet,
dass das Erleben kein Zentrum hat. Man kann hier also ein Zwischenfazit festhal-
ten; was das Erleben beschreibt, ist kein Kern oder Zentrum des Menschen. Es ist
jedes Verhalten, jedes Umgehen mit der Welt: Das Erleben ist die Darstellungsform
der Menschen.

Sartre selbst scheint auf diese Kritik zu reagieren, denn er erklirt in einem
spiten Interview folgendes: »[Ich habe den] Begriff >Bewuf3tsein< durch das er-
setzt, was ich le vécu [das Erlebte] nenne. [Es umschreibt] den Bezirk, in dem das
Individuum immerfort von sich selbst und seinen Reichtiimern [bewussten Fihig-
keiten P.H.] iiberwiltigt wird«.®> Damit erschlie8t Sartre selbst den Ubergang in
der Terminologie vom Bewusstsein zum Erleben. Dadurch kann daran festgehal-
ten werden, die Menschen als Individuen zu erleben, ohne damit auszuschliefien,
dass auf der Ebene des Miteinanders zwei getrennte Bereiche (Subjekt und Ob-
jekt) aufeinandertreffen. Wir erleben Andere nicht als Objekte, sondern als andere
Menschen, als Andere unter Anderen, die sich in ihrem Erleben darstellen: Im Er-
leben ist man immer schon mit und durch die Anderen konstituiert. Wir sind somit
immer schon miteinander unter anderen.

Ein Beispiel, um diese abstrakte Darstellung zu veranschaulichen, kann man
sich wie folgt vorstellen: Es geht um das Gefiihl, in einer Handlung oder Wahrneh-

87  Deleuze: Die Logik des Sinns, S.134.

88  Damitkritisiert Deleuze nicht nur Sartre, sondern, auch andere Denker*innen, die in diesem
Text als wichtige Gesprachspartnerinnen auftreten, wie bspw. Merleau-Ponty oder Simone
de Beauvoir.

89  Sartre: Sartre iiber Sartre, S. 150.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

mung oder auch im Denken bei Anderen aufzugehen wie in den gelesenen Gedanken
Anderer: Wenn man zum Beispiel im Zug sitzt, liest, von dem Gedicht durchnelken
von Friederike Mayrocker aufgesogen, aus dem Fenster auf die vorbeirauschende
Welt schaut, dann zeichnet sich ein unscharfes Bild in Griin, Grau und Blau immer
wieder aufs Neue ab. Man achtet nicht auf die einzelnen Biume, die Strafde oder
den Himmel, auch nicht auf die Geriusche und Menschen um einen herum, son-
dern man ist ganz in den Worten und dem Draufen aufgegangen. Es rauscht eine
nicht genau differenzierte Welt an einem vorbei und obwohl man nicht die Ein-
zelheiten unterscheidet, erlebt man diesen Moment. So ist man selbst auch nicht
darauf gerichtet, dass man die Person ist, die dies alles beim Lesen erlebt. Das heifst
also: Obwohl man nicht immer alle Anderen und alle Dinge genau und trennscharf
als einzelne erlebt, ist man nicht getrennt von diesem sich stindig neu schaffen-
den Bild, sondern man ist mitten in diesem Erleben, weil all das erlebt wird. Ge-
rade durch die verschwimmende Trennung zwischen den Anderen, den Dingen
und meinem Erleben sind die Spuren der Anderen immer noch in den Dingen und
als sie selbst in meinem Erleben gegeben.’® Ob im Aufgehen in Handlungen und
Wahrnehmungen oder im Abstand dazu in der Reflexion — die Anderen sind immer
schon Teil des Verhaltens der Menschen. Und ich erscheine im Beispiel als lesender
Traumer (fithle mich gut oder schlecht dabei) vor den Blicken der Anderen.

Intentionalitat raum-zeitlich gedacht Bis hierhin konnte beschrieben werden, dass das
Erleben als Begriff eine Verbindung der Menschen miteinander bedeutet, wodurch
rein aufs Erkenntnisinteresse ausgerichtete Theorien in ihrer Prioritit hinterfragt
wurden, da sie nur auf einen Aspekt der Welt ausgerichtet sind. Der praktische
Bezug mit den Anderen und den Gegenstinden ist aber als gegebene Wirklich-
keit nicht von der Hand zu weisen und, wie sich in diesem Abschnitt noch stirker
zeigen wird, nicht vom Erkennen der Welt her abzuleiten. Fragt man sich dar-
an anschlieRend, warum die gebrauchlichen und tradierten phinomenologischen
Begriffe wie bspw. der des Wahrnehmens und der des Bewusstseins im Erleben
zusammengefithrt wurden, dann ist die Antwort folgende: Es geschieht, um die
Strukturiquivalenzen zwischen den bewussten Fihigkeiten der Menschen (Han-
deln, Denken, Wahrnehmen, Fithlen, Imaginieren) in einem Begriff zu vereinen.
Das vereinende Moment ist die bewusste Intentionalitit als die Verbindung zu An-
deren. Egal welche bewussten Fihigkeiten der Menschen man sich anschaut, alle
sind intentional, also mit den Anderen und den Gegenstinden verbunden. Man
kann an dieser Stelle eine These aus Lambert Wiesings Das Mich der Wahrnehmung

90 Vergleichen kann man diese Aussage unter anderem mit der folgenden von Levinas: Vgl.:
»Das Werk ist weder blofder Erwerb von Meriten noch blanker Nihilismus. [...] Das Werk ist
daher eine Beziehung zum anderen, der erreicht wird, ohne sich als beriihrt zu erweisen.«
Levinas: Die Spur des Anderen, S. 216.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

79


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Als Andere unter Anderen

erweitern. »Die Wirklichkeit meiner Wahrnehmung 148t mich unbezweifelbar si-
cher wissen, daf} es mich in der Wahrnehmung gibt«.”* Es ist nicht nur die Wahr-
nehmung, wegen der es mich in der Wahrnehmung gibt, sondern es ist unser Den-
ken, Fithlen, Imaginieren, Handeln und Wahrnehmen, also unser Erleben, in dem
wir uns mit Anderen vorfinden. Oder kurz: Weil wir erleben, erleben wir uns als
Andere. Die Andersheit ist unsere radikalste Zumutung: Sie ist die Bedingung un-
serer Wirklichkeit. Somit wird es hier moglich, die Beziehung zu Anderen nicht
nur unter einem Gesichtspunkt des Wahrnehmens, des Denkens oder des Han-
delns zu betrachten, sondern die Gemeinsamkeit zwischen ihnen auszunutzen,
um eine moglichst plurale Betrachtung der Beziehung zu Anderen zu beschreiben.

Das Augenmerk wird dabei daraufliegen, dass das — im praktischen Umgehen
mit der Welt — Erlebte nicht eindeutig oder klar bestimmt ist; im Verhalten mit An-
deren spielen eine Pluralitit von Einfliissen und Bedingungen eine Rolle, von denen
weder jede eine Erkenntnis zur Folge haben soll noch alle gleichermaflen erkannt
werden kénnen, was dazu fithrt, dass das Bild der Intentionalitit als Gerichtetheit
auf die konkreten Anderen und die Gegenstinde anders gedacht werden muss. Die
Beschreibung der Intentionalitit wechselt von der Metaphorik eines »Suchstrahls«,
die fur das Erkennen des Objekts durch das Subjekt steht, hin zu der des Feldes,
das sich bewegt und durch Relationen bestimmt ist: Um dieses Feld genauer zu be-
stimmen, sollen Gurwitschs Ausfithrungen zur Intentionalitit, die er in Bezug auf
Husserl entwickelt, nochmals untersucht werden. In diesem Sinnabschnitt begin-
ne ich also mit einem historischen Schritt. Die dafiir aufschlussreichste Passage
ist folgende:

Binich in irgendeinem Bestandteil meiner Umgebung thematisch beschéftigt, so
sind mir mit diesem meinem Thema mannigfache Hintergrundbestande »mitge-
geben«, von denen einige zu meinem Thema nur hinzukommen, wiahrend andere
in verschiedener Weise mit dem Thema »verflochten«sind, sachlich zu ihm geho-
ren und so ein thematisches Feld bilden.??

Was hier beschrieben wird, ist das Feld des objektsetzenden Bewusstseins. Indika-
toren dafiir sind zum einen Begriffe wie »sachlich« und »thematisch« bzw. »The-
ma«. Denkt man zuriick an die auch im Briefwechsel zwischen Gurwitsch und
Schiitz vorliegende Zustimmung Gurwitschs zu Sartres Theorie des non-egologi-
schen, prireflexiven Erlebens, dann stehen diese Begriffe im Zusammenhang mit
dem reflexiven, also dem zur Erkenntnis fihigen Nachdenken.” Das Thematisie-
ren, durch das der reflexive Fokus von etwas gerichtet wird, ist dabei nicht nur fiir
ein erkennendes Bewusstsein der Ausgang, sondern auch im geplanten Handeln.

91 Lambert Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S.123.
92 Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.
93 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S.19.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

In den Fillen, in denen die Menschen zweckrational handeln, spielt die Thematisie-
rung eine wichtige Rolle, da eine zweckrationale Handlung nicht ohne (zumindest
vermeintlich) erkannte Strukturen einen Plan fir den Umgang mit einer kontin-
genten Welt ausfithren kann. Diese Form des zweckrationalen Handelns ist aber
nicht die einzige Moglichkeit, sich in der Welt zu verhalten. Es ist eine unter an-
deren.

Kommt man nun zu der raum-zeitlichen Bestimmung, dann zeigt sich, dass
sich der erlebte Bereich durch die Begriffe Horizont, Fokus und durch die reflexi-
ve Thematisierung von Horizont oder Fokus intern bestimmen lisst. Aus den be-
wussten Fihigkeiten der Menschen greift sich Gurwitsch als Beispiel das Schauen
von einer zur anderen Sache heraus.” Dadurch wird metaphorisch eine vorrangig
kontemplative Haltung impliziert, die nicht in und mit den Anderen und den Ge-
genstinden umgeht, sondern sie iiberblickt. Dieses Nur-Uberblicken lisst uns hier
den Punkt der Kritik wieder aufgreifen, den Heidegger an dem rein theoretischen
Zugang zur Welt formuliert hat.” Das Uberblicken oder Schauen steht metaphorisch
in der Tradition fiir ein Erkennen, eine Kontemplation, also gerade nicht fiir eine
Involvierung ins Praktische. Dabei vergisst dieser Standpunkt des Schauens, dass
das Theoretisieren nicht allein ist, sondern nur eine Fihigkeit der Menschen ne-
ben anderen. Gurwitsch beschreibt also in seinem Beispiel einen theoretisierenden
Umgang mit den Gegenstinden und den Anderen, der hier auf alle bewussten Fi-
higkeiten tibertragen werden soll.

Nachdem also festgehalten werden kann, dass in dem Zitat Gurwitschs vor al-
lem von einem Erkenntnisinteresse, von einem Schauen die Rede ist, kann auch
gesehen werden, dass in seiner Beschreibung des Themas als reflexiven Fokus in-
nerhalb eines Horizontes ein Strukturmerkmal aufgedeckt wurde, das sich in allen
bewussten Fihigkeiten dquivalent finden lisst, obwohl er es nur auf die Erkenntnis
anwendet: denn man handelt in einem erlebten Horizont, in dem die in die Hand-
lung einbezogenen Gegenstinde und die Anderen im Fokus stehen. Dabei kann
entweder dieser erlebte Horizont reflexiv thematisiert werden, man fragt sich al-
so nach dem Ort der Handlung, oder man thematisiert den Fokus und fragt so
nach den beteiligten Anderen oder Gegenstinden. Beispielhaft lisst sich das wie
folgt beschreiben: Wir treffen uns in einem Café, begriifien uns und setzen uns an
einen Tisch. Diese Beschreibung ist hier die Thematisierung des Fokus, den wir
in der tatsichlichen Situation hatten, das Begriiflen, das Setzen, im weiteren Ver-
lauf das Miteinanderreden und Kaffeetrinken. Dabei kann man jetzt aber auch den
Horizont thematisieren: die Anderen um uns herum, die*den Kellner*in, der*die
schon auf unsere Bestellung wartet, der Hund unter dem Nachbartisch, um nur ei-
niges im Horizont zu nennen, was man thematisieren kann. Der Wechsel zwischen

94 Vgl. Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.
95  Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 69.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Als Andere unter Anderen

Thematisierung des Fokus und des Horizonts ist nun gerade deshalb moglich, weil
die ganze Situation in einem Erlebt wird, das Erleben nicht nur intentional auf das
eine oder das andere gerichtet ist, sondern auf den gesamten Bereich.

Dennoch stellt sich hier die Frage: Ist dieser thematische Bereich des Erkennens
wirklich als der Beweis zu sehen, so wie es Gurwitsch fiir die Bewusstseinsphidno-
menologie — als Wiedergabe eines Standpunktes — formuliert, dass »das Primat der
Sacheigenschaften vor den Niitzlichkeits-, Gebrauchs- und anderen [..] Werten«
steht?® Diese Stelle wiirde dann einen Widerspruch, oder zumindest ein Problem
fir die hier vorliegende Arbeit bedeuten, da sich die Teilung des intentionalen Be-
reichs in Horizont, Fokus und eine sich reflexiv auf einen dieser Bereiche richtenden
Thematisierung auf die — laut Gurwitsch — nicht primiren »Werte« ausweiten soll.
Dabei stellt sich folgendes Problem: Wiren die Sacheigenschaften primir, wiirden
die Anderen wieder zu Sachen oder zu Objekten unter dem reinen Erkenntnisin-
teresse. Bisher wurde das Erleben aber eben durch das Umgehen mit den Anderen
als Anderen charakterisiert. Nun scheint durch die bewusstseinsphdnomenologi-
sche Beschreibung der Intentionalitit durch Gurwitsch das Gegenteil wieder in
den Vordergrund zu riicken. Doch betrachtet man Gurwitschs Darstellung der In-
tentionalitit genauer, so fillt auf, dass er diese schon implizit mit Begriffen anrei-
chert, die auf ein nicht ausschliefilich oder primir theoretisierendes Bewusstsein
hinweisen oder besser: auf ein bewusstes Erleben hinauslaufen.

Diese Begriffe sind das Mitgegebene und vor allem das Verflochtene. Jene erlebba-
ren Phinomene der Uneindeutigkeit bestimmen erst, was erkannt werden kann.
Liest man Gurwitsch so, dann wird aus der Bestimmung der thematischen Inten-
tionalitit die Bestimmung eines ganzen Bereichs, woraus die Notwendigkeit er-
wichst, die vorthematische, prireflexive Intentionalitit ebenfalls als einen solchen
Bereich zu denken. Denn durch den raum-zeitlichen Charakter der Intentionalitit ist es
maglich, den Unterschied zwischen Reflexion und Préireflexivem genauer zu fassen, nimlich
als ein Verhdltnis der Fokussetzung und der reflexiven Thematisierung in einem erlebten Ho-
rizont: In der Reflexion wird der Fokus von den reflektierenden Menschen als Zweck
(als Thema), um etwas zu erkennen, gesetzt. Der Fokus ist im Prareflexiven nicht
auf einen Aspekt gerichtet, weil er nicht nur von den Menschen ausgeht, sondern
sich durch die Gegenstinde und die Anderen als diese oder jene Moglichkeit oder
Wirklichkeit darbietet; wie man es im Beispiel des Cafébesuchs sehen konnte. Der
Fokus wird im prireflexiv Erlebten nicht unabhingig und losgelost ausgewihlt.
Dies bedeutet aber riickwirkend auch, dass das vollstindige Uberfliegen oder Uber-
schauen, das Uber-den-Dingen-Stehen des Erkennens eine Illusion der Abstraktion

96  Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 64.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

vom lebendigen Erleben ist.”” Auch das Erkennen ist an die Méglichkeiten gebun-
den, die uns durch Andere im Umgang mit der Welt widerfahren.

Sitzen wir bspw. in einer Diskussionsrunde, sprechen miteinander, wechseln
Blicke, dann sind wir in einer sozialen Situation, die aufzeigt, dass die verschiede-
nen bewussten Fihigkeiten nicht voneinander getrennt ablaufen, sondern gemein-
sam. Denn wer wiirde verneinen, dass ich wihrend des Zuhorens die Kaffeetasse
mit meinem Blick fixieren kann, und jemand anderes sich wihrend des Sprechens
eine Zigarette dreht und dennoch beide auf das Gesagte fokussiert sind? Und wih-
rend wir einander zuhdren und miteinander sprechen, nehmen wir nicht nur wahr
und handeln, wir fithlen auch die aufkommende Spannung, weil das Gesprich an
Fahrt aufnimmt, und denken iiber den Inhalt nach. Die Gemeinsambkeit dieser Fi-
higkeiten ist nun also zum einen, dass sie einem je selbst bewusst sind; und -
und das ist der wichtigere Aspekt — alle diese Fihigkeiten sind intentional, durch,
gegen oder mit Anderen und Gegenstinden gerichtet. Da sie nun aber alle zusam-
men aufkommen, so sind sie nicht getrennt voneinander, sondern sie spannen ei-
nen gefithlten, wahrgenommenen, gedachten, handlungsbezogenen, imaginierten
Bereich auf, durch das man sich bewegt und in dem man je selbst leiblich unter
Anderen verortet ist. Die Intentionalitit ist also raum-zeitlich zu bestimmen als
Miteinander.

Ein weiteres Beispiel fiir die Verkniipfung der bewussten Fihigkeiten im inten-
tional erlebten Bereich lasst sich unter der Betrachtung von fokussierten Vorhaben
und denen, die im allgemeineren Horizont liegen, folgendermafien geben: Um ei-
nen Baum zu fillen, brauche ich das richtige Werkzeug und die richtige Technik,
auf die ich fokussiert gerichtet bin.”® Wenn ich in der Lage bin, mit einer schar-
fen Axt geniigend Kraft aufzuwenden, dann kann ich diesen Baum fillen. Die-
se Beschreibung ist jedoch nicht der Vorgang, der beim fokussierten Erleben des
Fillens abliuft, sondern vielmehr eine nachtrigliche thematische Konzeptbildung.
Dennoch bin ich beim Fillen des Baumes mit der Axt auf eben diese Titigkeit und
Wahrnehmung fokussiert. Ich driicke mit meinem ganzen Leib das Baumfillen
aus. Dabei gibt es Bereiche des intentionalen Erlebens, die den Rahmen fur die
Handlung bilden. Es sind die im Horizont befindlichen Zwecke, die denkend die
Handlungen und Wahrnehmungen bestimmen konnen; bspw. das Feuerholz be-
reitzustellen oder etwas aus dem Holz zu bauen. Es sind also auch solche, die von
Erwartungen an die Darstellung des Fillens gebunden sind: Wie geschickt stelle
ich mich dabei an, wie schnell kann ich mich im Rhythmus der Schlige bewegen
etc.?

97  Vgl.Jens Bonnemann: Fliegen oder Springen, in: Hartmut Rosa & Klaus Vieweg (Hg.): Zur Archi-
tektonik praktischer Vernunft —Hegel in Transformation, Berlin: Dunker & Humblot 2014, S. 134.
98  Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 499.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

83


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Als Andere unter Anderen

Das Fokussieren einer Sache bedeutet also, aus einem weiteren, vieldeutigen
Bereich in einen eindeutigeren, engeren Bereich tiberzugehen. Auf diese Weise ist
das Fokussieren eine Fihigkeit der Differenzierung im intentionalen Erleben. Denn
dadurch lsst sich erst ginzlich explizieren, um die Probleme des Primats der Er-
kenntnis zuriickzuweisen, was Gurwitsch meint, wenn er itber das Blicken folgen-
des schreibt: »Wenn ich als freies Wesen in der Welt bin, besagt das mithin [...],
daR ich in der Welt freie Umschau halten kann. [...] [B]ald blicke ich auf das gegen-
uberliegende Haus, dann auf die Baumgruppe dort, dann wieder auf einen vor-
bei fahrenden Wagen [usw.].«** Ich kann hin- und herschauen und verschiedene
einzelne Gegenstinde fokussieren und ihnen Eigenschaften oder Begriffe thema-
tisch zuweisen. Doch dieses Fokussieren ist ein Herausgreifen von Einzeldingen
aus den mit ihnen verflochtenen Zusammenhingen, die entweder als zu ihnen ge-
hérig erkannt werden oder als blofy Mitgegebene im Bereich der mannigfachen
Hintergrundbestinde bleiben. Wenn aber die Fokussierung innerhalb der Inten-
tionalitit geschieht, so muss das Intentionale aus einer Breite, einer Pluralitit an
Widerfahrnissen und Méglichkeiten in der Welt eingeengt bzw. fokussiert werden.
Damit kann aber die grundlegende Verbindung zu Anderen und der Welt, die In-
tentionalitit nicht blof} ein Strahl sein, der Objekte — sei es ein Einzelnes oder
eine Gruppe — aus der Welt heraushebt. Die Intentionalitit muss vielmehr, damit
eine erkennende Thematisierung iitberhaupt geschehen kann, ein intentionales Feld
mit in ihm liegender Schirfe (Fokus) und darin liegenden Unschirfen (Horizont)
sein. Das bedeutet aber auch, dass die Intentionalitit immer einen Horizont des
Fokus hat. Dieser Horizont ist also vor und mit jedem Erkennen im bewussten
Erleben gegeben und nicht durch die Thematisierung abzuleiten. Horizont, Fokus
und Thema sind die Beschreibungsdimensionen des intentionalen Erlebens, die
untrennbar miteinander verbunden sind. Sie stellen — neben dem Bezug zu Ande-
ren — die zweite Strukturdquivalenz der bewussten Fihigkeiten dar, die im Erleben
zusammengefasst worden ist.

Nachdem bisher vor allem Thematisierung und Fokussierung beschrieben wur-
den, kann man die Rede vom Horizont mit Bernhard Waldenfels spezifizieren. Im
Antwortregister schreibt er — auch noch auf die Erkenntnis bezogen — ausgehend von
Husserl: »Der Begriff des Horizonts [umfasst das], was an einer gemeinten Sache
mitgemeint ist, und den dufleren Horizonten, die alles das einschlief}en, was iiber
die gemeinte Sache hinaus mitgemeint ist«.’°® Waldenfels beschreibt hier den Ho-
rizont des Gesagten und Gehorten. Bevor ein Bereich des Erkennens durch das hin-
und herwechseln des Erkenntnisinteresses thematisch bestimmt wird, muss ein
intentional erlebter Horizont diesen Bereich umfassen, in dem man etwas erken-
nen kann. Das Erkennen ist nicht losgeldst von dem Ort, an dem sich die Menschen

99  Gurwitsch: Die Mitmenschlichen Begegnungen in der Millieuwelt, S. 66.
100 Bernhard Waldenfels: Antwortregister, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 2007, S. 271.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

leiblich mit Anderen und Gegenstinden verhalten. Der hier bestimmte Horizont
ist also der Bereich, in dem wir aufeinandertreffen, gemeinsam das Café mit al-
len anderen Menschen erleben, die Kithle und die salzige Meeresluft spiiren, den
Tag geniefRen etc. In dieser Weise sollte man auch Gurwitsch verstehen, wenn er
am Ende seiner Auseinandersetzung mit Husserl sinngemaf} schreibt, dass es ihm
nicht um eine »natiirliche Welt« der Sachfelder geht, sondern um das Leben in dieser
Welt.*"

Der intentional erlebte Bereich lisst sich also durch die drei bisher genutz-
ten Begriffe Horizont, Fokus und Thema beschreiben, die sich in einer dquivalenten
Struktur bei allen bewussten Fihigkeiten der Menschen finden lassen. Hier wurde
bisher vorrangig auf das Handeln, das erkennende Denken und in Andeutungen
auf das Wahrnehmen Bezug genommen. Der Horizont bildet die undifferenzier-
te Ausformung der erlebten Pluralitit, in dem sich, gerichtet durch die Welt, ein
Fokus verzeichnen lisst, der eine grofRere Differenzierung bedeutet, aber eine Ver-
minderung der Pluralitit. Sowohl der Fokus als auch der Horizont kénnen dann
reflexiv als Thema des Handelns, Denkens, Wahrnehmens, Imaginierens und Fith-
lens oder des ganzen Erlebens gesetzt werden.

Damit lasst sich die These vom Anfang dieses Kapitels beweisen, dass es im all-
tiglichen Umgang mit den Anderen und den durch uns iiberformten Gegenstin-
den einen Vorzug (keinen Primat) des Erlebens gibt, weil das Erleben als Begriff,
wie er in dieser Arbeit bestimmt wurde, immer schon sozial bestimmt ist: denn
diese pluralistische Auffassung der bewussten Fihigkeiten der Menschen ist eine,
von der aus die Primate der Wahrnehmung (bspw. Merleau-Ponty), des Handelns
(bspw. Sartre), des Erkennens (bspw. Husserl), des Fithlens (bspw. Levinas) und des
Imaginierens erst méglich werden, da sie alle untereinander interagieren.® Der
Vorzug des Erlebens ist die Betonung der je eigenen Andersheit, die jedem*r im Er-
leben durch Andere zuginglich ist. Der Vorzug ist die fokussierte Darstellung der
Sozialitit.

Beispiel einer anderen Metapher fiir das Erleben Mochte man in der metaphorischen
Beschreibung nicht nur auf iiberschaubare Gegenstinde und den Sehsinn als Adels-
sinn des Menschen — wie es Hans Jonas nennt — verweisen, dann erscheint der Be-
griff des Polyvoken als sinnhafte Erginzung:'*® denn polyvok bedeutet eine Vielstim-
migkeit in der Univozitit der Welt, in der uns sowohl die Gegenstinde, als auch vor
allem die Anderen ansprechen, uns auffordern, herausfordern, zustimmen oder

101 Vgl.: Gurwitsch, Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 68.

102 Beispielhaft zeigt sich das bei Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung, S. 36, bei Sartre:
Wahvrheit und Existenz, S. 42, Husserl: Ideen I, S. 98 und Emanuel Levinas: Totalitit und Unend-
lichkeit — Versuch iiber die Exterioritit, Freiburg/Miinchen: Alber 1987, S.156.

103 Hans Jonas: Der Adel des Sehens: Eine Untersuchung zur Phinomenologie der Sinne, Frankfurt
a.M./Leipzig: Insel 1994, S. 233-264.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

85


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Als Andere unter Anderen

absprechen, etwas zu kénnen.'** Kurz: Die Beschreibung des Erlebens der Ande-
ren und der Gegenstinde als polyvok umfasst all jene Moglichkeiten, durch und von
Anderen, aber auch Gegenstinden gewertet zu werden, uns mit Sinn zu tberflu-
ten. Die Welt ist ein Geschrei von Wertungen und Sinn.' In der Undifferenziertheit
des Horizontes ist es schwierig, die Appelle der Anderen und der Dinge zu un-
terscheiden, die Appelle erscheinen einstimmig, ein Geschrei (Univozitit). Dieses
Geschrei ist jedoch nie undifferenziert, sondern immer durch die verschiedenen
Fokusse strukturiert, also nicht univok, sondern polyvok. Man hat es mit verschie-
denen Appellen zu tun, sowohl von Gegenstinden, als auch von Menschen, die das
Erleben richten. Die Tiirklinke bietet sich einem (einem jeden Menschen, also einer
anonymen Menge) zum Driicken an, genauso wie der Tisch die Laptoptastatur etc.
sie appellieren an alle und damit an niemanden speziell. Anders sieht es bei Men-
schen aus, sie konnen sowohl anonym appellieren oder Andere direkt ansprechen.
Aus diesem Grund ist die Metapher des Polyvoken eine passende fiir den prirefle-
xiven Teil des Erlebens, aber sie ermdglicht es auch, die Grundlegung des Thema-
tisierens aufzugreifen: in einer polyvok erlebten Welt ist die Thematisierung das
Herausgreifen einiger Stimmen, das Antworten auf sie. Ich 6ffne die Tiir, beginne
zuzuhoren etc. In und durch diese mannigfachen Apelle, die Geschrei erzeugen-
den Hintergrundbestinde, auf die die Menschen leben und antworten, lisst sich
die Prozesshaftigkeit des Lebens beschreiben, ohne dabei auf ein Ich als dahinter
liegende Struktur verweisen zu miissen, weil sich die Kontinuitit im Antworten
und Ablehnen von Angeboten der Gegenstinde und Anderen erzeugt. Das Erleben
ist also ein intentionales, non egologisches (prireflexives) und prozesshaftes Feld,
das sich durch die leibliche Bewegung des Menschen verschiebt, neue Bereiche

aufdeckt und damit selbst so polyvok ist wie die Welt.'

104 Ich stimme hier der These von Deleuze zu, dass sich die Welt als eine Einheit von Vielhei-
ten darstellt, wenn sich die Identitit als wandelbar herausstellt. Diese Wandelbarkeit, oder
Uneindeutigkeit der Identitét ist eine Folge der existenzialistischen These des Vorrangs der
Existenz vor der Essenz der Menschen: Nicht nur die Menschen sind dann nicht festgestellt,
auch die sozialen Strukturen und die Formen der Gegenstiande unterstehen dann einer Wan-
delbarkeit; und auch das Vorhandensein einer nicht kulturell iiberformten Welt bietet kein
Gegenargument, denn gerade in dieses Cebieten stellt sich das Vorhandene fiir die, die es
erleben, als einheitlich unbestimmt. Weitere Ausfithrungen zur Vielheit in der Immanenz
finden sich im Kapitel I1.i. Ein Verweis findet sich in aller Kiirze in folgendem Zitat Deleuzes:
»Wenn die Identitat der Dinge aufgelofit ist, entweicht das Sein, erlangt es Univozitit und
beginnt das Differente zu umkreisen.« Deleuze Differenz und Wiederholung, Minchen: Fink
1992, S. 95.

105 Die Idee zu diesen zusammenfassenden, zugespitzten Formulierungen bietet Alain Badiou
in Deleuze » Das Geschrei des Seins«, Zirich/Berlin: diaphanes 2003.

106 Vgl.: Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung S. 25.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Die Gewissheit des Erlebens Mit diesem systematischen Ergebnis, dass das Erleben
eine Strukturidquivalenz der bewussten Fihigkeiten bedeutet — was in die Nihe von
Wilhelm Diltheys Beschreibung des Erlebens als »Strukturzusammenhang« gestellt
werden kann,"’ da keine dieser Fihigkeiten ohne Beziehungen zu Anderen aus-
kommt und sich alle durch Horizont, Fokus und Thematisierung beschreiben lassen
—, kann hier eine Unterscheidung zwischen dem Begriff des Erlebens als Prozess
und dem Begriff des Erlebnisses bei Husserl getroffen werden. Damit endet die-
ses Kapitel also ausgehend von einem systematischen Punkt bei einer historischen
Differenzierung. Die Differenzierung liegt in der Art, wie durch die beiden Begrif-
fe (Erleben und Erlebnis) eine verschiedene Bezugnahme auf die Intentionalitits-
struktur und die Anderen dargestellt werden kann.

Es ergibt sich, dass das Erlebnis in zwei entscheidenden Punkten vom Erle-
ben abweicht: Zum einen ist das Erlebnis bei Husserl an ein transzendentales Ich
gebunden, wobei im Gegensatz dazu das Erleben in der hier gegebenen Beschrei-
bung seine Kontinuitit nicht in Bezug zu einem idealen Ich, sondern durch die
Verbindung zu Anderen konstituiert. Und zum anderen ist das Erlebnis punktuell
beschrieben und hat damit nicht die Méglichkeit, den vollen Charakter der Pro-
zesshaftigkeit und die Verbundenheit mit Anderen als Plurallektik abzubilden. Es
verbleibt im Primat der Erkenntnis, in einer Hierarchie, in der das Erkenntnisin-
teresse Uiber allem anderen steht. Diese Unterschiede genau herauszustellen, soll
auf den folgenden Seiten erfolgen.'*®

Husserl entfaltet seine Uberlegungen zum Erlebnis im Hinblick auf die Refor-
mulierung des cogito als sich selbst die eigene Wirklichkeit beweisendes Bewusst-
sein.’® Diese Struktur des cogito stellt sich als eine individualistische, vom empi-
rischen Ich auf das absolute Ich schlussfolgernde dar. Husserl bestimmt das em-
pirische Ich und die Beziehung zur Welt wie folgt: »Jedenfalls erfillt es [das un-
reflektierte Erlebnis] sie [die Bedingung als Ausgangspunkt der Reflexion] allzeit
durch die blofie Weise seines Daseins, und zwar fiir dasjenige Ich, dem es zu-

110

gehort, dessen reiner Ichblick ev. >in< ihm lebt.«*® Das Erlebnis wird von einem

»reinen Ichblick« thematisiert. Im Folgenden steht der Begriff »Erlebnis« also fiir

107 Wilhelm Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Frankfurt
a.M. Suhrkamp, 1993, S.169.

108 Es wird hier keine vollstindige Analyse des husserlschen Denkens geben, da diese Arbeit in
erster Linie eine Phanomenologie der Anderen oder des Miteinanders ist und keine Meta-
theorie zu Husserls eigenem Denken. Vorrangig wird die Unterscheidung hier anhand des
§ 46 aus den Ideen veranschaulicht. AuRerdem wendet sich Husserl mehrmals verschieden
stark zwischen der Einbindung des Menschen in die Welt und der Distanz einer transzenden-
talen Erkenntnistheorie hin und her. Ob dies, wie Ricoeur im Anschluss an Levinas formuliert,
eine Stirke oder eine problematische Unentschiedenheit ist, sei hier dahingestellt. Vgl. Paul
Ricoeur: Wege der Anerkennung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 86.

109 Vgl.: Husserl: Ideen I, S. 97.

110 Ebd., S.95.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

87


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Als Andere unter Anderen

die Theorie Husserls, im Gegensatz zum von mir herausgearbeiteten Begriff des
»Erlebens«. Dieser »reine Ichblick« verbiirgt fitr Husserl die Notwendigkeit, dass
dieses thematisierte Erlebnis ist, und nicht, das, sondern auch, dass es ist, wie es
durch die jeweilige Reflexion aufgedeckt wird. Der Blick steht hier also metapho-
risch fiir das richtige Erkennen. Diese Notwendigkeit entsteht fir Husserl deshalb,
weil das Erlebnis nicht wie die Wahrnehmung oder das Handeln auf die Welt be-
zogen ist, sondern von vornherein nur auf das jeweilige Ich. Weil das Erlebnis also
nur fiir mich vorhanden ist, ist bei ihm das, was ist, auch nur durch meinen Blick
zu enthiillen.

Ein anderer Autor, der das Erleben ebenfalls ohne direkten Bezug zu Ande-
ren beschreibt (weil es rein subjektiv sei), ist Wilhelm Dilthey. Er geht so weit zu
behaupten, dass das eigene Erleben nicht von Anderen oder unterschiedlichen Per-
spektiven beeinflusst sei. Laut ihm konnen diese Perspektiven erst durch die Re-
flexion hinzutreten: »Es gibt hier keine verschiedenen Stellen im Raum, von denen
aus das, was in ihm [dem Erleben] da ist, gesehen wiirde. Und verschiedene Ge-
sichtspunkte, unter denen es aufgefafdt wiirde, konnen nur nachtriglich durch die
Reflexion entstehen und beriihren es selber in seinem Erlebnischarakter nicht.«™
Doch die Anderen »berithren« mich schon im Erleben, sie sind Teil der Art und
Weise, wie einer*m das Erlebte erscheint. Ein Auto bspw. ist nie nur ein Auto, son-
dern etwas, dass als Statussymbol fiir mich wichtig ist, weil es Unabhingigkeit
von Anderen bedeutet, oder es ist ein unnétiger Besitz, weil man innerhalb einer
Stadt wohnt, in der alles zu Fuf erreichbar ist oder mit dem Nahverkehr, oder es
ist wertvoll, weil man auf dem Land wohnt und der Ort nicht gut an den Nahver-
kehr angeschlossen ist. Diese Perspektiven sind es, die als Luxus, Biirde oder Le-
bensgrundlage erlebt werden und deshalb immer als Relation zu und durch andere
bestehen. Fiir Dilthey wie fiir Husser] muss das Erlebnis also rein subjektiv sein.
In ihm selbst liegt keine Differenz, keine Unterschiede und damit keine Alteritit.
Genau diese Vorstellung ist es, der ich hier durch einen anders gefassten Struktur-
begriff des Erlebens widerspreche: Das Erleben selbst ist perspektivisch und durch
die Standpunkte der Anderen als Méglichkeiten sich zu verhalten gegliedert.

Aus der Perspektive des »reinen Ichblicks« muss das Erlebnis also notwendig
sein, was es ist, weil es durch nichts anderes als das jeweilige Ich bedingt ist. Dieses
Fundament wird Husserl weiter ausfithren:

Der Erlebnisstrom, der mein, des Denkenden, Erlebnisstrom ist, mag in noch so
weitem Umfang unbegriffen, nach den abgelaufenen und kiinftigen Stromgebie-
ten unbekannt sein, sowie ich auf das stromende Leben in seiner wirklichen Ce-
genwart hinblicke und mich selbst dabei als das reine Subjekt dieses Lebens fasse

111 Dilthey:Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Ceisteswissenschaften, S.168.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

[...], sage ich schlechthin und notwendig: | ch b i n, dieses Leben ist, Ich lebe: co-
gito.

12

An dieser Gewissheit ist seit Descartes schwer zu riitteln, und es ist auch nicht
meine Absicht, die Gewissheit zu hinterfragen, die durch das Selbstbewusstsein
gesetzt wird. Ich hinterfrage nicht, dass ich mich nicht tiusche, jetzt gerade die-
sen Text zu schreiben. Was ich aber anmerken mochte, ist, dass diese These eine
Verkiirzung darstellt, durch die eine wesentliche Struktur des bewussten Erlebens
verdeckt wird: Es ist die Bedingtheit des bewussten Erlebens durch Andere.

Genau diese Verbindung zu Anderen und der Welt lisst sich niamlich auch
aus dem cogito nicht verbannen; die abstrakte Verkiirzung des »reinen Ich-blicks«
deckt eine Struktur des bewussten Erlebens besonders deutlich auf, um den Preis,
dass eine andere Struktur — die der Verbundenheit mit Anderen — verdeckt bleibt.
Dass mein Erleben als meines erlebt wird, ist nimlich nicht nur — in den Worten
Husserls — eine »evident unaufhebliche [..] D a s e i n sthesis«.” Erst durch meine
Verbindung zu und mit Anderen verstehe ich mein Erleben nicht als das eines*r
Anderen, sondern als meines. Diese Struktur kann nicht durch ein immer schon
individuiertes Selbst allein entstehen, sie hingt notwendig mit der Wirklichkeit
der Anderen zusammen. Ohne die Anderen gibe es ja keinen Grund, warum die
Betonung des Erlebens als meines wichtig wire; es gibe ja nur meines. Hier lisst sich
also fiir den I. Hauptteil abschlieRend zeigen, dass die Grundthese dieser Arbeit,
dass die Anderen die Bedingung unserer Wirklichkeit sind, nicht auf wackligen Fii-
Ben steht, sondern durch den Alltag und durch theoretische Uberlegungen gestiitzt
werden kann.

Zuriick zur Auseinandersetzung mit dem Primat der Erkenntnis: Entgegen
Husserl wurde hier festgehalten, dass das Erleben geteilt werden kann. Dies ldsst
sich daraus erschliefien, dass der intentional erlebte Bereich eine Strukturiquiva-
lenz zu allen bewussten Fihigkeiten der Menschen darstellt und diese deshalb nur
in Interaktion mit den Anderen und den Gegenstinden eine sinnvolle Geltung be-
sitzen.™ Das heif3t im Umbkehrschluss aber auch, dass alles Erlebte nicht nur der
jeweiligen Introspektion zuginglich ist, sondern dass wir zusammen etwas erle-
ben, wenn wir in der leiblichen Anwesenheit von Anderen sind, und damit jede*r
jeweils auch das Erleben der Anderen miterleben kann. Durch die permanente,
notwendige Gerichtetheit auf etwas oder jemanden, ist dieses etwas oder dieser
jemand nicht nur fiir mich erlebbar, sondern fiir alle Menschen. Kurz: Wir verkir-
pern unsere Wirklichkeit. Weil dies so ist, ist das Ich kein absolutes oder reines, von
der Welt abgelstes Phinomen, sondern immer ein empirisches Ich, das von eige-

112 Husserl: Ideen |, S. 96f.
113 Ebd.S.98.
114 Vgl. Mertens: Die Bedeutung der Situation im kooperativen Handeln. S. 83.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

89


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Als Andere unter Anderen

nen Entwiirfen und der Zuschreibung Anderer als Eigenschaftspol bestimmt wird,
wodurch es sich auch immer wieder verindern kann.

Damit riicken in die Grundgewissheit des cogito auch die Gewissheit der ei-
genen Kontingenz und die Gewissheit iiber die Anwesenheit von »Fremdpsychen«
bzw. Anderen. Denn entgegen Husserls Annahmen, dass das Ich in der Reflexion
absolut wird, weil es sich auf ein nur introspektiv zugingliches Erlebnis stiitzt,
wird hier behauptet, dass durch das Erleben diese Gewissheit in der Reflexion
erlangt werden kann, gerade weil es nicht absolut ist. Gerade, weil man sich je
selbst kontingenterweise als Andere*r unter Anderen erleben kann, wird gewiss,
dass man selbst die Person ist, die ihr Erleben erlebt, und nicht eine andere Person.
Um dies zu verdeutlichen, lisst sich eine Frage von Julia Kristeva aufgreifen, in
der sie nach dem Stellewert des Fremden fragt: »Wie kénnte man einen Fremden
tolerieren, wenn man sich nicht selbst als Fremden erfihrt?«*® Fiir diese Arbeit
lasst sie sich dies, wie folgt umformulieren: Wie konnte man die Anderen erle-
ben, wenn man sich nicht selbst als Andere*r erlebte? Die Anderen sind nimlich
nicht nur Fremde, sondern auch Ahnliche, wodurch die Frage nach den Fremden
und der ihnen gegeniiber zu erbringenden Toleranz in der Frage nach dem Erle-
ben der Anderen fuflt."® Was hat aber diese Umformulierung genau zu bedeuten?
Sie bedeutet, dass das Phinomen, auf das hier verwiesen wird, das folgende ist:
Im Extremfall kann man sich, wenn man das eigene Verhalten beschreibt, nicht
mehr verstehen, warum man dies oder jenes getan hat oder warum man das eine
oder das andere gelassen hat. Man ist sich fremd. Weniger extrem sind es kleine
Momente der Verwunderung, des Kopfschiittelns und des Dariiberhinwegsehens,
wenn man sich dabei erlebt, etwas darzustellen, das einen nicht an sich selbst erin-
nert; den Zigarettenstummel wegzuschnipsen, wihrend man den Miilleimer schon
sieht, das vegetarische Gericht zu bestellen, obwohl man Lust auf Fleisch hat. Man
wundert sich iiber sich selbst, weil man sich selbst als anders erlebt. Wenn man
den Fokus darauflegt, dann erlebt man sich selbst als Andere*n unter Anderen, als
jemanden, der nicht mit sich selbst identisch ist.

Welche Schwierigkeiten mit der Beschreibung der Anderen auftauchen, wenn
man sie nicht sofort in die Konzeption des Erlebens als integralen Bestandteil auf-
nimmt, wurde in einem kursorisch historischen Uberblick der von Descartes aus-
gehenden Theorie Husserls tiber die kritisch dazu stehenden Theorien von Hei-
degger, Gurwitsch, Merleau-Ponty, Sartre und Butler dargestellt, um zu einer sys-
tematischen Bestimmung des Vorzugs des Erlebens vor allen nur theoretisierenden

115 Julia Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S.198.

116 Damit steht die hier sehr kurze Darstellung des Fremden als Beispiel fiir Andersheit im Ge-
gensatz zu Kurt Rottgers Interpretation des unendlich Fremden bei Levinas. Vgl. Rottgers: Ka-
tegorien der Sozialphilosophie. S.162. Diese Form des Fremden ldsst sich mitder hier gewéhlten
Beschreibungsmethodik nicht einholen.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Verbindungen zu den Anderen und der Welt zu gelangen. Will man also wissen,
warum diese kurze Auseinandersetzung mit Husserl fiir diese Arbeit wichtig ist,
dann lassen sich darauf zwei Antworten geben: 1. Mit dem soeben Dargelegten
soll die Differenz zwischen der husserlschen Begrifflichkeit (Bewusstsein, Epoché
und Erlebnis) gegeniiber der hier verwendeten (Erleben, Andere, Pluralitit) aufge-
zeigt werden. 2. Es sollte dadurch die besondere Bedeutung der Anderen in der
Erginzung des cogito besonders herausgestellt werden: denn so fithrt die als These
reformulierte Frage, dass die Gewissheit des cogito nicht durch einen Selbstbezug
entsteht, sondern durch den immer gegebenen Bezug zu Anderen — mit Kristevas
Worten - dazu, »in uns die Differenz in ihrer entwaffnendsten Form [einzufiith-
ren] und [diese] als unerlissliche Voraussetzung fiir unser Sein mit den anderen
[zu benennen]«:"” Wir sind uns als Andere unter Anderen durch sie unserer selbst
und ihrer im Erleben gewiss.

Keine Méglichkeit zum Solipsismus So schlief3t sich in diesem Kapitel mit einer weite-
ren systematischen und historischen Betrachtung ein Kreis: Schon zu Beginn wur-
de mit Gurwitsch darauf hingewiesen, dass das Erleben der Anderen nicht richtig
beschrieben wird, wenn man ausschliefst, dass man »Fremdseelisches« oder bes-
ser Gefiihle und Gedanken nur in den Bereich verschiebt, der durch Introspektion
zuginglich sein soll. Der Unterschied zu Handlungen liegt dann darin, dass Gedan-
ken und Gefiihle die Welt nicht direkt betreffen und sich zeigen. Doch es wurde hier
die Strukturiquivalenz bestimmt, die allen bewussten Fihigkeiten des Menschen
zukommt; mit Anderen zusammen erlebbar zu sein, da sie sich durch ein geteiltes
intentionales Erleben auszeichnen. Weil das Erleben bewusst ist und alle bewuss-
ten Fahigkeiten der Menschen intentional sind, stehen wir bestindig in Relation
mit Anderen. Umgekehrt bedeutet dies, dass wir als Andere unter Anderen gemein-
sam die Bedingung der Wirklichkeit unserer Welt bilden. Denn wenn die Anderen
nicht konstitutiv fir unsere Wirklichkeit wiren, gibe es keinen Grund iiberhaupt,
von Anderen als uns Ahnlichen oder Unihnlichen auszugehen, und man wiirde
dem Solipsismus eine Tiir 6ffnen — also einer Theorie, gegen die jede sinnvolle Be-
trachtung der Welt spricht, vor allem wenn die Beschreibung zur Oberfliche der
Sachen selbst geht — bzw. sich dem Solipsismus-Vorwurf aussetzen miissen, der
gegen eine phinomenologisch-existentialistische Betrachtung hiufig vorgebracht
wurde.

Mit Gurwitsch argumentierend kann dieser Vorwurf jedoch unproblematisch
ausgeschlossen werden: »Ob die anderen Menschen [...] bewusste Wesen sind, wird
uns ebenso wenig fraglich, wie der Umstand, daf wir der Anderen unmittelbar
ansichtig werden. [E]s [bedarf] keiner theoretischen [..] Uberlegungen, [..] um

117 Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 210.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Als Andere unter Anderen

zu dieser >Uberzeugung« zu gelangen«.”® Der Solipsismus ist also nie eine Még-
lichkeit, wenn man beim Phinomen des Erlebens der Anderen, eben an der phi-
nomenologisch-existenzialistischen Beschreibung der Oberfliche der Phinomene
bleibt. So kime der Solipsismus, in dem die Anwesenheit oder die Geltung anderer
Menschen fir das eigene Erleben der Welt geleugnet wird, weil ich keine Erfahrung
von Fremdpsychischen haben kann, dem gleich, was »quining« als Wortneuschép-
fung von Daniel Dennett in seinem Aufsatz Quining Qualia bezeichnet:" Man leug-
net die Wichtigkeit und die Bedeutung einer Tatsache, die offensichtlich wichtig
und bedeutend ist — so wie in diesem Fall die Bestimmtheit durch und mit Ande-
ren. Man wiirde leugnen, dass die Anderen unsere Wirklichkeit bestimmen. Dass
dies nicht nur eine Annahme ist, sondern man die Anderen im Erleben als bewusst
erlebende Andere erlebt, ist eine der leitenden Thesen dieser Arbeit, die, wie schon
erwihnt, in Anschluss an Gurwitsch getroffen werden kann. Wenn man dem Er-
leben zuschreibt, dass sich in ihm ein Sinngehalt der Welt ausdriickt, kann man
nicht behaupten, dass man iiber das, was erlebt wird — so wie die Anderen — hin-
weggehen kann, ohne dabei eine Reduktion der Wirklichkeit hinzunehmen."*°

Die Anderen bzw. das Erleben der Anderen kann aber nicht nur beschrieben
werden. Die Anderen sind, wie mit Deleuze festgestellt wurde, nicht nur immer
schon als Andere erlebt, sie sind auch eine notwendige Struktur im Erleben der
Wirklichkeit, da sie den Horizont um die Kategorie des Moglichen erweitern.
Durch sie verschlieflen sich mir Verhaltensweisen, die sie ausfithren, weil sie
sie ausfithren, weil ich daran die Schwierigkeit sehe und fiir mich als zu hoch
einschitze oder ich sehe, dass ich es auch kann, ober was noch zu tun ist. Die
Moglichkeiten zeigen sich als Andere. Um es mit Merleau-Ponty zu sagen: »[Die]
Erfahrung [der Anderen, P.H.] ist nichts, oder aber sie muf} total sein«.”** Dieses
von mir erweiterte Zitat zeigt die Gefahr, ebenso wie den Vorteil, den das gemein-
same Erleben mit Anderen mit sich bringt.””* Entweder das Erleben gibt allen
Menschen die Anderen, die sie erleben, in ihrer Komplexitit; das heiflt, bezogen
auf die Strukturiquivalenz des Denkens, Wahrnehmens, Handelns, Fithlens und
Imaginierens und der Bezogenheit auf und durch die Anderen, durch die Beschrei-
bung darzustellen, dass anders zu sein zu einem selbst und zu anderen gehért.
Die Menschen als Andere unter Anderen sind Teil unserer gemeinsamen Welt und
betreffen alle Aspekte menschlichen Lebens, oder das Erleben der Anderen ist
nichts.

118  Gurwitsch: Mitmenschliche Begegnungen in der Milieuwelt, S. 6.

119  Vgl.: Daniel C. Dennett, Quining Qualia. In: Marcel, A. & Bisiach, E. (Hg.) Consciousness in Modern
Science, Oxford Oxford University Press, 1988.)

120 Vgl. Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 511.

121 Ebd. S.301.

122 Im Franzésischen steht in diesem Zitat »|“expérience« was ins Deutsche sowohl mit »Erfah-
rung«als auch mit »Erleben« ibersetzt werden kann.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

Damit ist das Erleben — im Gegensatz zu Husserls Erlebnis — nicht blof ein
Objekt oder der Ausgangspunkt meiner erkennenden Reflexion tiber etwas, was nur
mich betrifft, sondern der Ausgangspunkt fir unsere Verbindung zu Anderen. Sei
diese Verbindung durch Gegenstinde, Orte, Fassaden, Freund*innen, Gegner*in-
nen, Bekannte, Familie oder zufillige Treffen, man steht in einem Kabinett aus
Spiegeln, in denen man Verhaltensweisen wiedererkennt (in Ermangelung eines
Verbs, das in derselben Richtung nichts mit Erkennen zu tun hat), neuen begeg-
net und die eigenen Anderen darstellt. Das Bild, welches ich mit dieser Form der
Beschreibung erzeugen wollte, ist das eines halbdurchsichtigen Netzes der Lebens-
welt — um Waldenfels aufzugreifen —, in das man aus Versehen geraten ist und von
dem man dann @iberall Fiden an sich spiirt oder vermutet, sie aber nicht genau ver-
orten kann. Damit ist das Erleben selbst aber nicht — wie von Husserl behauptet -
in der Introspektion ohne Bezug zu den Anderen zuginglich, sondern durch unser
intentional geteiltes Erleben in der Welt. Das Erleben ist also in diesem Sinne alles,
alles mit Anderen.

So schlieft sich der Solipsismus im alltiglichen Erleben selbst aus. Diese Ar-
beit ist damit durch die Definition des Erlebens ein Anschluss an folgendes Motto
Merleau-Pontys fiir eine Phinomenologie:

Aufgabe einer radikalen Reflexion, einer solchen, die sich selbst verstehen will,
ist es paradoxerweise, die unreflektierte Welterfahrung wiederzuentdecken, um
in ihren Zusammenhang auch die Einstellung auf Verifikation und alle reflexiven
Operationen zurickzuversetzen und also die Reflexion auch selbst als eine der
Méglichkeiten meines Seins erscheinen zu lassen.'?

Im Ansatz von Lambert Wiesing fiir die Wahrnehmungsphilosophie l4sst sich dies
wie folgt explizieren: »Weil ich in einer wahrnehmbaren Welt bin, bin ich in ei-
ner Welt, deren Existenz nicht von meiner Partizipation abhingt. [..] Die Wahr-
nehmung bestimmt die Daseinsform«.”* Er expliziert dadurch die unreflektierte
Art und Weise, auf die die Wahrnehmung uns mit etwas konfrontiert. Wenn nun
die Wahrnehmung, wie in dieser Arbeit herausgestellt, ein Teil des Erlebens ist
und dieses Erleben sich dadurch auszeichnet, dass es mit Anderen geteilt ist, dann
lasst sich dies wie folgt aussagen: Weil sich das Erleben darstellen muss, ist man
immer in einer Welt mit anderen Darstellungen, die nicht notwendig von der ei-
genen Darstellung abhingen. Das Erleben bestimmt die Form des Miteinanders.

123 Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 282. Auch hier méchte ich noch einmal
darauf hinweisen, dass es fiir diese Arbeit kein Problem ist, dass Merleau-Ponty von Erfah-
rung und nicht von Erleben spricht, da im Franzosischen sowohl >vécu<als auch expérience<
als Erleben tbersetzt werden kénnen, wobei auch eine kombinierte Form von beiden Wor-
tern moglich ist Gexpérience vécued), die einen herausgegriffenen Punkt aus dem Erleben als
Erlebnis beschreibt.

124 Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S.172f.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

93


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Als Andere unter Anderen

Dies ist das Ergebnis einer Beschreibung, die die Anderen radikal von der erlebten
sozialen Situation her verstehen will: Die Anderen tauchen nicht nur als Hiillen auf,
die beseelt werden miissen, sondern als Andere, die ihr Erleben immer schon mit
mir teilen und deshalb als andere Menschen mit mir in der Welt sind. Dieser letz-
te Aspekt, das gemeinsame In-der-Welt-Sein, ist die Uberleitung in den nichsten
Hauptteil, genauer gesagt in das erste Unterkapitel dieses Hauptteils: Miteinander
in sozialen Riumen.

Zwischenbilanz In diesem ersten Kapitel stand das Erleben als Begriff fiir die Struk-
turdquivalenz der bewussten Fihigkeiten der Menschen (Handeln, Fithlen, Den-
ken, Wahrnehmen, Imaginieren) im Vordergrund. Doch schon in dieser Beschrei-
bung gelang es nicht, den Begriff des Erlebens zu beschreiben, ohne die Bedeutung
der Anderen fiir das Erleben offenkundig zu machen. Dies geschah in den letzten
Sinnabschnitten explizit durch eine Argumentation in Bezug auf Husserls Ausle-
gung des Erlebnisses, die sich auf das transzendentale Ego als unhintergehbarer
Gewissheit stittzt: Nicht nur, dass ich es bin, der schreibt, ist gewiss, sondern auch,
dass ich fiir Andere und in der Gegenwart von Anderen schreibe (Form und Inhalt
sind somit beide in der urspriinglichen Gewissheit, mit Anderen die Welt zu erle-
ben, gegeben). Somit ist auch die argumentative Aneignung und Ausformulierung
der radikalen These von Deleuze, dass die Anderen die Kategorie des Moglichen
konstituieren, nicht mehr eine absurde Erweiterung des Erlebens, sondern eine
konsequente Beschreibung der Bedeutung der Anderen. So kann die Hauptthe-
se dieser Arbeit, dass die Anderen die Bedingung unserer Wirklichkeit sind, dadurch
Bestitigung finden, dass die Moglichkeit, etwas aus einer anderen Perspektive zu
betrachten, aus dem Erleben der Anderen erwichst.

Die Anderen kénnen nicht nur mit mir das Erleben teilen, sondern sie sind eine
notwendige Struktur dieses Erlebens selbst. Dadurch, dass die Kategorie des Mog-
lichen durch die Anderen konstituiert wird, trifft dies auch auf das jeweilige Selbst-
bild zu und macht uns je selbst zu Anderen. Hier zeigt sich also auch nochmals in
aller Kiirze die Verbindung zu der mit Kristeva formulierten Frage: Wie konnte man
die Anderen verstehend erleben, wenn man sich nicht selbst als Andere*r erfahrt?
Deren Beantwortung hier heifdt: Wir erleben uns und die Anderen notwendig als
Andere, wenn wir den Fokus auf den Horizont unseres Erlebens zu wenden. Damit
konnen Andere sich selbst und Andere als Andere verstehen. Diese Arbeit steht so-
mit in Opposition zu jeder Theorie des Erlebens oder des Sich-bewusst-Werdens-
der-Anderen, die rein vom Subjekt ausgeht. Sie schlief3t aus, dass ein Erleben ohne
Andere wirklich sein kann. Deswegen geht diese Arbeit von den Darstellungen aus,
die die einzelnen Anderen auffithren, mit all ihren Ahnlichkeiten und Unihnlich-
keiten in den Verhaltensweisen, die diese Anderen erleben.

Das Erleben als Begriff ist also eine Abwendung vom Primat des erkenntnis-
theoretischen Bewusstseins und von dem Begriff des »Daseins«. Beide Punkte sym-

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vorzug des Erlebens - eine historisch-systematische Revue

bolisieren eine Verdopplung des Konkreten, entweder durch eine Trennung des be-
wussten Erlebens in Bewusstes und Sein, wobei das Bewusste das Sein tiberfliegt
und in diesem Uberfliegen die Dinge erkennt, aber nicht im Konkreten verste-
hen kann und will. Oder wie im »Dasein« reduziert sich ein*e die Frage nach dem
Sein Stellende*r auf das Zwangsldufigste, was es im Konkreten gibt: den Tod. Da-
bei verliert das »Dasein« in der Ontologie alle Moglichkeiten, weil sie im Zwang
enden. Vor dem Hintergrund der deleuzeschen Theorie lisst sich dies wie folgt
aufschliisseln: Der Zwang entsteht durch die Abwesenheit von Moglichkeiten und
diese Maglichkeiten stellen sich fiir uns nur im Bezug und durch die Anderen ein,
wodurch eine Darstellung, die im Zwang des Todes endet, keinen Blick fur die
Méglichkeiten, also die Anderen, haben kann.””> Der Begriff des »Daseins« bleibt
demnach, trotz seiner praktischen Wende, hinter dem hier dargestellten Erleben
mit den Anderen zuriick.

Die Anderen sind immer schon miteinander in der Welt. Oder anders formu-
liert: Ohne Andere gibe es in der Wirklichkeit keine Moglichkeiten, kein Abstand-
nehmen von etwas Gegebenem. Andere nehmen damit Bezug auf alle im Erleben
gefassten Fihigkeiten des Menschen. Ohne sie gibe es keine imaginierende Ab-
weichung von dem, was ist, keine Handlungen und keine Moglichkeit, sich selbst
durch oder auch gegen sie zu entwerfen. Meine Wahrnehmung und mein Den-
ken wiren ein Aufgehen in und ein ausschliefllicher Bezug zu den vorhandenen
Objekten, die keine Spuren einer vergangenen Bearbeitung oder eines moglichen
Gebrauchs aufweisen wiirden. Kurz: Eine Wirklichkeit ohne Andere ist ein blofRes
Gedankenexperiment, das ein Vakuum erzeugt, in dem niemand leben kann. In
ihm gibe es die repressiven Strukturen, die durch Andere (zu denen alle je selbst
zihlen) aufrechterhalten werden, genauso wenig wie die Freude, das Schéne und
die Freiheit der gemeinsamen Gestaltung. Robinsonaden sind Dystopien, die nie
in einer ganzlichen Eliminierung der Anderen miinden kénnen, ohne die Wirklich-
keit zu leugnen.'*

125 Vgl. Deleuze Logik des Sinns, S. 385.
126 Vgl. ebd.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

95


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doL.org/10.14361/9783830452455

3. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [l Exm—


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in
sozialen Raumen

Es wurde im letzten Hauptteil gezeigt, dass durch den Begriff Erleben eine Be-
schreibungsdimension geschaffen ist, die die Menschen zusammen als Andere
unter Anderen erfassen kann. Das Erleben ist ein Begriff, der die gemeinsame
Struktur der Wahrnehmung, Handlung, Imagination, des Denkens und Fithlens
als bewusste Fahigkeiten an die Lebenswirklichkeit mit Anderen, an die Sozialitit
kntipft. Somit beschreibt das Erleben die Form, in der wir uns durch Andere in
und mit der Welt verhalten. In dem vorliegenden zweiten Hauptteil wird diese
Beziehung zu Anderen untereinander und den Gegenstinden in der Welt an drei
Formen explizit charakterisiert: Es wird erstens die Komplexitit der sozialen
Riume aufgezeigt, indem bestimmt wird, dass das Erleben die Darstellungsform
der Intentionalitit ist und damit Anderen als erlebbar widerfihrt. Zweitens wer-
den vor allem direkte Fokussierungen der Anderen in Form der Firsorge und
der parrhesia beschrieben, die es ermoglichen, den geteilten Bereich im Erleben
als sinnhaft zu deuten. Und drittens wechselt die Perspektive von der direkten
Fokussierung auf den Horizont, den man selbst je darstellt und den Andere jeweils
darstellen.

Das Erleben, das mit Anderen geteilt ist, bestimmt die Intentionalitit nicht
nur als Erkenntnisgrundlage, sondern als eine Form der Relationalitit, wodurch
sich das intentional Erlebte strukturieren lisst: in einen Randbereich, einen Ho-
rizont, der das Erlebte vom Nicht-Erlebten trennt, und Bereiche, die in diesem
erlebten Horizont liegen und in diesem fokussiert werden kénnen. Hierfur wird
nun diese Teilung des Erlebens in Horizont und Fokus genauer bestimmt: Der Ho-
rizont ist sowohl der Bereich, der das Erlebte vom Nicht-Erlebten trennt, als auch
der Bereich, in dem Fokussiertes und nicht Fokussiertes vorkommen. Die Bedeu-
tung der Anderen zeigt sich darin, dass Fokus und Horizont sowie der Ubergang
von einem Fokussierten zum anderen erst durch die Anderen als Wechsel der Per-
spektive erlebt werden. Sie stofRen diese Wechsel an. Wir bewegen und verhalten
uns mit Anderen in und durch die Welt, wodurch Horizont und Fokus entstehen,
sich verschieben und aufeinandertreffen. Mein Fokus liefert also eine Perspekti-
ve, die sich in meinen Handlungen, Gefiihlen, Gedanken, meiner Wahrnehmung

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Als Andere unter Anderen

und Imagination widerspiegelt. Diese Perspektive ist es nun, mit der Andere kon-
frontiert werden, denen ich sie aussetze, einfach nur, weil ich eine bestimmte Per-
spektive habe, genauso, wie jede Person den Perspektiven Anderer ausgesetzt ist.
Man kann mit der Intentionalitit also einen weiteren Begriff verbinden, den der
Darstellung, so wie es schon im ersten Hauptteil gemacht wurde." Meine Inten-
tionalitit konfrontiert Andere mit meinen Gedanken, Gefithlen, Imaginationen,
Handlungen und Wahrnehmungen, was heifdt, dass die Intentionalitit sich dar-
stellt, oder in Verbindung mit den Worten Erving Goffmans: Die Intentionalitit
stellt sich Anderen fiir Andere als kérperliche »Fassade« dar.” Sie verkérpert sich in
jeder unserer Gesten etc. und stellt sich somit als Konstellation von sozialen Struk-
turen und eigenem Erleben dar; oder um es mit Judith Butler zu sagen: »An unse-
rem Korper iberkreuzen sich eine Reihe von Perspektiven, die sich keineswegs alle
mit unseren eigenen decken.«’> Deshalb spreche ich hier auch metaphorisch von
»Fassade«, obwohl das Wort einen pejorativen Beigeschmack hat: Es ist alles nur
»Fassade«, nichts davon hat einen Anspruch darauf, exklusiv zu sein, véllig sich
selbst zu gehoren oder unhinterfragt zu bleiben.

Um diese These zu stiitzen, wird sich das erste Unterkapitel mit dem Begriffs-
paar »Drinnen und Draufien« beschiftigen: denn wenn sich die Intentionalitit als
Fassade darstellt, braucht es keinen Bereich mehr, der feststehend innerhalb oder
auflerhalb der Fassade liegen wiirde. Es ist eine Frage der Perspektive. In der Be-
schreibung, etwas sei drinnen, kann nimlich eine alltigliche Beschreibungsform
dafiir gesehen werden, was in der Philosophiegeschichte als immanenter Bereich
des Bewusstseins bestimmt wurde. Es soll hier dem widersprechend gezeigt wer-
den, dass ein solcher Immanenzbereich nicht hinter der Fassade vermutet werden
muss, um Andere zu verstehen. Vielmehr wird dieses Begriffspaar benutzt, um das
Fokussieren innerhalb eines Horizonts der Intentionalitit genauer zu bestimmen:
Etwas liegt entweder im Fokus oder im Horizont des Erlebens und stellt sich somit
auf der Fassade bzw. der Oberfliche dar, hinter der oder in der nichts anderes liegt
als sie selbst.

Um diesen Punkt plausibel zu machen, wird hier ein Beispiel folgen, auf das
ich mich im Verlauf des ersten Kapitels dieses zweiten Hauptteils immer wieder
beziehen werde. Es ist die Beschreibung eines Weges von zuhause in die Universi-
tit: Man verldsst das Haus. Man ist unausgeschlafen, hat nicht gefrithstiickt, war
aber noch im Bad, um sich frisch zu machen. Drauflen auf der Strafe begegnen
einem die Geriusche der Stadt, der Lirm der Autos, die verworrenen Stimmen

1 Ein Begriff, der von einigen Theoretiker*innen benutzt wird, ist der des Ausdrucks. Doch die
Bewegung, die durch ihn impliziert wird, widerspricht jedoch dem Theorieansatz, der auf
den nachsten Seiten weiter expliziert wird.

2 Vgl. Goffman: Wir alle spielen Theater, S. 23.

3 Judith Butler: Krieg und Affekt, Zirich/Berlin: diaphanes 2009, S. 39.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

der Anderen, lauter als noch in der Geschlossenheit der eigenen Wohnung: Drin-
nen war es viel ruhiger. Beim Verlassen der Wohnung, genauer noch beim Treten
aus der Tiir hat man eine Schwelle iiberschritten, die Stadt mit ihren Geriuschen
tritt fiir den*die Unausgeschlafene in den Fokus. Die Hintergrundgeriusche, die
drinnen im eigenen Zimmer und Bad noch im Horizont des Erlebens lagen, tre-
ten in den Fokus, ich muss mich mit Anderen und an Anderen vorbei durch sie
hindurchbewegen, um in den Raum zu gelangen, in dem das Seminar stattfinden
wird. Trete ich dann mit einem Kaffee von unterwegs in den Seminarraum ein,
wechselt der Fokus allein durch die Bewegung in den Raum von drauflen, was nun
in meinem Horizont liegt, wieder in ein Drinnen, das ich fokussiere; ein Drinnen,
das anderen sozialen Gepflogenheiten entspricht, als es in meiner Wohnung der
Fall war. Auf dem Weg selbst ergeben sich neben diesem leiblichen Wechsel von
einem zum anderen Raum weitere Fokusverschiebungen durch die Gegenstinde,
wie zum Beispiel dem Kaffee in meiner Hand. Die Griinde fir diese Fokusverschie-
bungen sind offensichtlich nicht notwendig, aber das Vorhandensein der Wechsel
ist es. Dadurch, dass ich bspw. den Kaffee in meiner Hand halte und keinen De-
ckel wollte, muss ich meine gesamten Bewegungen verindern. Beim Treffen auf
andere Menschen und Gegenstinde muss ich mich darauf fokussieren, nichts zu
verschiitten, obwohl ich in Gedanken schon bei der Seminarsitzung bin, die einen
weiteren Fokus darstellt. So verdndert sich die gedankliche Fokussierung auf die
Seminarsitzung durch die widerfahrene Wahrnehmung méglicher Probleme, die
im Horizont meines Erlebens auftauchen, und zeichnet sich in meinem Verhalten
ab.* Es soll hier im Abschnitt Miteinander in sozialen Raumen also dargestellt werden,
warum es nicht moglich ist, die Meinungen anderer »in ihren Kpfen« vorzufin-
den, sondern dass die Meinungen und Gefiihle sich durch einen Fokuswechsel in
der Beschreibung drauflen in der Welt erleben lassen.

Miteinander in sozialen Raumen

Das Thema dieses ersten Unterkapitels ist es, zu bestimmen, dass man Anderen
dank ihrer Fassaden »ansehen« kann, was sie erleben. Besonders in den Fokus riickt
dabei die Frage danach, was sie denken und fithlen. Sie ist deshalb fir das vorlie-
gende Projekt von Interesse, da es ein notwendiger Schritt ist, die Meinungen und

4 Es wird hier also nochmals deutlich, weshalb die Betrachtung des Erlebens als Strukturzu-
sammenhang der bewussten Fihigkeiten der Menschen eine nicht nur eine theoretische
Uberlegung ist, sondern einen Zusammenhang und eine Verbindung von Denken, Fiihlen,
Wahrnehmen, Imaginieren und Handeln im Umgang mit Anderen und damit auch mit der
Welt bietet.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

99


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Als Andere unter Anderen

Gefiihle anderer (mit-)erleben zu kénnen, wenn es darum geht, die soziale Situa-
tion, das Miteinander von Anderen unter Anderen verstehen — oder besser noch:
beschreiben — zu kénnen. Diese Form des Verstehens und Beschreibens der Ge-
fithle und Meinungen Anderer hat natiirlich nicht den kontraintuitiven Anspruch,
immer und vollkommen korrekt zu verstehen, was Andere denken oder fiihlen;
aber die Beschreibung des Miteinanders, die im Folgenden gegeben wird, soll die
Moglichkeit aufzeigen, warum wir uns nicht immer nur missverstehen kénnen.
Drinnen und Drauflen werden dafiir als relational bestimmt, was nichts anderes
heifdt, als dass etwas oder jemand (so trivial dies auch klingen mag) nur aus jeweils
einer bestimmten Perspektive drinnen, sei es in einer Wohnung, sei es in einem
Fokus, oder »innerhalb« meines Denkens und Fithlens oder auflerhalb davon ist.
Diesen Beschreibungen soll durch diesen anschliefdenden Abschnitt (Miteinander in
sozialen Riaumen) das systematische Gewicht gegeben werden, das ihnen erlaubt,
nicht nur trivial zu bestimmen, dass es in der Welt irgendeine Form von Verbin-
dung mit Anderen gibt, sondern dass sich das je eigene Erleben nur durch die Be-
schreibung méglicher Perspektivwechsel durch Andere aufzeigen lisst. Bevor also
mit den beiden Unterkapiteln (Der Alltag mit Anderen im Fokus und Im Horizont mit
Anderen) zum Fokus und Horizont der Anderen begonnen werden kann, wird in
diesem Abschnitt darauf verwiesen, dass das Verhiltnis von Fokus und Horizont
ein grundlegend soziales Wechselverhiltnis bedeutet: von etwas, was im Horizont
ist, zu etwas, was im Fokus ist und zuriick. Dieser Wechsel zwischen Fokus und
Horizont ist durch Andere bedingt, sei er gedanklich, gefithlt, wahrgenommen,
innerhalb einer Handlung oder imaginiert. Der Wechsel im Erleben stellt sich kor-
perlich dar. Er manifestiert eine Fassade.

Von der Bewegung durch die Welt zur »Fassade« Der Wechsel zwischen Drinnen und
Draufien ist nur als Form einer Bewegung zu verstehen, an deren Ende etwas je-
weils entweder im Fokus oder im Horizont ist. Dies zu betonen, ist aus dem Grund
wichtig, da eine Beschreibung der Fassaden, die die Korper der Anderen darstel-
len, meinem Erleben intentional zuginglich sein muss. Dies gilt zumindest dann,
wenn die Anderen (und damit auch jede*r von uns selbst) in allen Bereichen des
Erlebens (Imaginieren, Denken, Wahrnehmen, Handeln, Fithlen) die Bedingung
unserer Wirklichkeit sind. Mit Goffman kann man diese These folgendermafen
unterstittzen: Er fithrt den Begriff der Fassade, als die »Darstellung des Einzelnen
[...], der regelmifiig in einer allgemeinen und vorbestimmten Art dazu dient, die
Situation fiir das Publikum der Vorstellung zu bestimmen<® ein. Die Fassade ist
damit eine Mischung aus dem, was 1. gewollter Weise fiir Andere dargestellt wer-
den soll, 2. dem, was dieser Darstellung widerfihrt (auf welche Widrigkeiten man
in einer Situation reagieren muss, um weiterhin das darzustellen, was man will);

5 Goffman: Wir alle spielen Theater, S. 23.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

und 3. der Form, in der die Darstellung geschieht. Dieser dritte Punkt kann auch
anders formuliert werden, um die konkrete Bedeutung der Form aufzuzeigen: Die
Darstellungsform zeigt die sozialen Strukturen an, die eine*n dazu bestimmen,
eine bestimmte Darstellungsweise im Miteinander einer anderen vorzuziehen.
An einem Beispiel verdeutlicht heilt das Folgendes: Wenn ich durch die Stra-
Ren laufe und nicht angesprochen werden will, weil ich eilig zum Seminar muss
und zusitzlich einen Kaffee zum Mitnehmen kaufen will, dann sind diese Gedan-
ken Anderen in einer bestimmten Art und Weise dargestellt. Blicken sie auf mich,
dann sehen sie meine schnellen Bewegungen beim Kaufen, beim Laufen und eben
keine umherschweifenden Blicke meinerseits, als wiirde ich schlendern oder fla-
nieren. Was darin nicht offensichtlich liegt, ist der Grund fiir mein Verhalten. Dass
ich zum Seminar muss, kann daran nicht eindeutig erkannt werden. Es liegt aufler-
halb des Horizontes der meisten Menschen, die meine Darstellung des Weges von
Zuhause zum Seminarraum erleben konnten und damit ebenfalls aufierhalb des-
sen, was sie fokussieren konnten. Doch durch meine Kleidung, die Biichertasche
iiber meiner Schulter und dem Fakt, dass Jena eine Universititsstadt ist, kann der
Gedanke bei ihnen in den Fokus riicken, dass ich auf dem Weg zur Universitit
bin, obwohl sie mich nicht kennen — zumindest, wenn sie daran interessiert sind,
die Person zu betrachten, die an ihnen vorbeieilt. Schon diese kurze Beschreibung
lasst die Komplexitit anklingen, die der Wirklichkeit des Erlebens entspricht.
Wendet man sich innerhalb dieses Beispiels der Bewegung als Indikator fir
Drinnen und Drauflen zu, da sich nur in Bewegung (also in einem Vorgang von
bestimmter Dauer) verorten lisst, von welchem Punkt aus fiir uns etwas im Mit-
einander als drinnen oder draufen erlebt wird. Daher lisst sich hier bestimmen,
dass durch die dreifache Abhingigkeit der Fassade (von mir, von Anderen und von
sozialen Strukturen) die Bedingung dafiir gefunden werden kann, warum Ande-
re an meinem Erleben partizipieren konnen, obwohl man intuitiv davon ausgehen
wiirde, dass besonders die Gedanken und Gefiithle von Anderen einem selbst nicht
zuginglich sind. Diese dreifache Abhingigkeit ergibt sich daraus, dass die Fassade
immer eine Form der Darstellung ist, wie es im Beispiel gezeigt wurde: Ich bin
als eilend in Erscheinung getreten. Nicht weil ich als eilend in Erscheinung treten
wollte, sondern weil bestimmte Formen sich zu Verhalten schon in den Ablauf mei-
ner Verhaltensweisen eingeschrieben haben, egal wie stark diese intendiert oder
willkiirlich geschehen. Die Darstellung ist also immer eine Darstellung 1. von et-
was, 2. fiir jemanden, und 3. auf eine bestimmte Art und Weise. Das heifit, egal
wie man etwas erlebt, man stellt sich dabeli fiir Andere auf eine bestimmte Art und
Weise dar, selbst wenn man die Konventionen iibertritt und so Andere verwundert.
Ob man will oder nicht — wenn ich durch die Straflen laufe, stelle ich fiir Andere
bestimmte Teile meiner Gedanken, Gefithle, Handlungen, Wahrnehmungen und
Imaginationen dar. Meine Fassade ist die Darstellung meines Erlebens fiir Ande-
re und die Fassaden Anderer sind die Darstellungen ihres Erlebens fiir mich und

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

101


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Als Andere unter Anderen

Andere. Durch die Darstellung liegt der Fokus auf der Art und Weise, wie etwas,
passiert und stellt damit die Verbindung zwischen eigenem Erleben und sozialen
Strukturen dar. Dies geschieht, weil die sozialen Strukturen, die als sich wieder-
holende Ablaufpline bestimmt sind, die Form angeben, in der etwas erlebt wird.

Die hier vertretene These, dass sich dasjenige, was man intuitiv in den Innenbe-
reich einer Person legen wiirde — nimlich ihre Gedanken und Gefiihle — als Teil ih-
rer Fassade erleben kann, bedeutet auch, dass es unnétig ist, sich auf einen eventu-
ellen Innenbereich zu beziehen. Das »Auflere«, unser Ausdruck, unsere Gesten, un-
sere Mimik stellen unsere Gedanken, unsere Gefiihle und damit neben den Hand-
lungen auch den gesamten erlebten Bereich einer Person dar. Was wir erleben, ver-
korpert sich notwendig, aber die Form, wie es verkorpert wird, ist kontingent. Das
ist der Grund, aus dem man hier einen Blick auf die Performativitit werfen sollte:
Sie beschreibt die sich wiederholenden Bewegungen, welche die kontingente Form
der notwendigen Verkérperung annehmen.® Gestiitzt werden kann dies mit Judith
Butlers Bestimmung der Verkérperung bzw. der Performativitit aus ihrem Essay
Performative Akte und Geschlechterkonstitution — Phinomenologie und feministische Theorie:
»Als intentional organisierte Materialitit ist der Kérper immer eine Verkorperung
von Moglichkeiten, die durch historische Konventionen sowohl konditioniert wie
beschnitten sind.«” Was wir erleben, stellen wir nicht durch willkiirliche Gesten,
Handlungen, Mimik etc. dar, sondern durch solche, die sich zu einem bestimm-
ten Teil auf »historische Konventionen« (soziale Strukturen) zuriickfithren lassen.
Mein Durch-die-Stadt-Eilen geschieht durch schnelle Schritte, einen klaren Blick
in Wegrichtung, beim Einkaufen durchs Blicken auf die Uhr etc. Der Blick auf die
Uhr ist jedoch nicht nur meine Versicherung, dass ich noch Zeit habe. Fiir Andere
driickt er aus, dass die Zeit fiir mich eine wichtige Rolle spielt. Dadurch, dass ich
wiederholt auf die Uhr schaue, kénnen Andere erleben, wie es fiir mich ist, auf
die Zeit achten zu miissen: Es hetzt mich. Sowohl meine Gedanken an die Zeit als
auch mein Gefiihl, gehetzt zu sein, sind Teil meiner Fassade. Mein Innenbereich,
mein Drinnen, und meine Fassade, mein Draufien, stehen nicht fest voneinander
getrennt, sondern sie sind aufeinander bezogen und stellen deshalb eine Relati-
on zu Anderen dar. Meine Darstellung ist dabei aber keine exklusive Schépfung
meines Selbst, sondern sie ist abgeschaut, Teil von Konventionen und gleichzeitig
Verinderungen davon.

Um diese Relationalitit theoretisch einzubinden, lisst sich mit Merleau-Ponty
auf zwei Begriffe verweisen, die Bewegungsrichtungen beschreiben und damit die
Bedeutung der Bewegung nochmals hervorheben. Eine geht von uns als Menschen

6 Vgl.: Gerald Posselt: Politiken des Performativen — Butlers Theorie politischer Performativitit, in
Gerald Posselt, Tatjana Schonwalder-Kuntze & Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie
des Politischen— Kritische Lektiire, Bielefeld: transcript 2018, S. 47.

7 Judith Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution, S. 305.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

aus, weil wir uns aktiv in der Welt darstellende Andere sind. Die andere Bewegung
kommt auf uns zu, weil wir auch immer passiv erlebende Andere sind, denen etwas
widerfihrt: Die erste Bewegung beschreibt Merleau-Ponty als zentrifugal, also von
einer Person intendiert, die zweite als zentripetal. Sie kommt auf einen Menschen
zu und ist damit nicht selbst intendiert.® Sie kann aber, und dies ist der wichti-
ge Punkt, von jemand anderem gewollt oder zumindest von jemanden (absichtlich
oder unabsichtlich) verursacht worden sein. Wir widerfahren uns somit jeweils als
aktive und passive Andere unserer jeweiligen Vorhaben. Wihrend meine Fassade
als durch die Stadt Eilender anderen widerfihrt, widerfahren diese Anderen auch
gleichzeitig mir in meinem Erleben. Ich bemerke die Person, die noch schneller
an mir vorbeihetzt, jene, die mir fréhlich musikhérend entgegenkommt und mich
kurz durch ihr fréhliches Antlitz aus meinem Eilen herausholt, und die Person,
die das Auto fihrt, das mich von meinem Weg abbringt, da ich nicht sofort iiber
die Strafe gehen kann. Drinnen und Draufien werden somit nicht nur von einem
Menschen bestimmt. Sie sind relationale Bestimmungen, die nicht als starre Sei-
ten einer Grenze bspw. fiir einen Innenbereich der Menschen verwendet werden
konnen, oder wie Butler schreibt: »Wenn ich iiberhaupt eine Grenze habe, oder
wenn man sagen kann, dass eine Grenze zu mir gehoért, dann ist das nur so, weil
ich von anderen getrennt bin. Umgekehrt ist diese Trennung die Bedingung der
Moglichkeit, zu anderen in Beziehung zu treten.«’ Gerade, weil die Intentionalitit
als Bezug zu Anderen und zur Welt nicht im Menschen liegt, sondern als Bestim-
mung der bewussten Fihigkeiten der Menschen in der Welt bei Anderen durch ihre
Performativitit erscheint, erhilt sie ihre volle Geltung durch die sich wiederholen
miissende Darstellung des Erlebens. Salopp gesagt: Drinnen und Drauflen bedeu-
ten also nicht fiir alle immer die gleichen Seiten einer Grenze. Sie sind relational.

Gerade weil sich das Erleben durch die verschiedenen Bewegungen in der Welt,
die Wahrnehmungen, das Fithlen und die Handlungen und durch verschiedene
Meinungen, Imaginationen und Gedanken verindert, wird deutlich, inwiefern die
Horizonte und Fokusse und damit der Wechsel zwischen Drinnen und Draufien
gedacht werden konnen: Sie beschreiben riumliche und zeitliche Verinderungen,
die das Erleben der Anderen und das je eigene in Bewegung halten. Auch bei dem
Weg zur Universitit, der als von mir ausgehender, als zentrifugaler Fokus bezeich-
net werden kann, stellt sich darin dar, wie ich mich durch die Stadt bewege. Sie
wird sowohl durch den offenen Kaffeebecher in meiner Hand und noch mehr durch
die Anderen, an denen ich vorbeilaufe, gleichzeitig zentripetal verindert oder er-
halten. Das Ausweichmanéver, bei dem ich weder Kaffee verschiitten noch eine
andere Person anrempeln will, ist eine Verinderung meines Fokus durch Andere,

8 Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 499.
9 Butler: Krieg und Affekt, S. 26f.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

103


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Als Andere unter Anderen

die einem im Horizont widerfahren. Der Fokus wird Nicht-Anrempeln und Nicht-
Verschiitten, wihrend der Horizont der Weg zur Universitit wird. Auf meiner Fas-
sade stellt sich nun beides dar: Dass ich niemanden anrempeln will, zeigt sich in
geschickten Bewegungen zwischen Anderen hindurch, abrupte Stopps und ent-
schuldigende Gesten. Der Weg zur Universitit bleibt, wie oben schon beschrieben,
jedoch auch durch meine Kleidung, die Wahrscheinlichkeit in einer Universitats-
stadt zur Universitit zu laufen, und mir vielleicht begegnende Freunde oder Be-
kannte, die wissen, wohin ich gehe, Teil meiner Fassade. Das eine ist mein Fokus
und das andere mein Horizont auf der erlebbaren Fassade. Was als Fokus oder
Horizont gesehen wird, hingt von der Stirke der Darstellung und der Intensitit
dessen ab, was Andere sehen wollen.

Ein unbehagliches Beispiel dafiir kann die Zuschreibung sein, dass die Fassade
abwertend als »schwuchtelig« aufgefasst wird.”® Die geschickten Bewegungen, die
beim Ausweichen vor Anderen ausgefithrt wurden, sind dieselben oder dhnliche,
die dazu gefiihrt haben, dass diese Fassade von Anderen als die einer »Schwuch-
tel« bestimmt wurde, um dadurch eine Distinktion und Abwertung zu erreichen.
Diese Zuschreibung geschieht dabei nicht notwendig, weil es eine offensichtliche
Vorliebe bei Sexualpartner*innen gibt, sondern weil es das Nicht-Einverstanden-
Sein mit der ganzen Person und dem gesamten Auftreten ausdriickt. Die Anderen
wollen im Gang, in der Haltung, den Gedanken und den Gefiihlen, also auf der
Fassade, eine Schwuchtel erkennen. Sie fokussierten sich so sehr darauf, dass der
Horizont der sonstigen Titigkeiten vollig verloren geht. Dieser Gedankengang und
die damit verbundene Beurteilung der Fassade konnen sich iiber die Zeit sowohl
bei einem selbst als auch bei anderen verindern und miissen nicht bestindig Teil
des alltiglichen Erlebens und Erlebtwerdens sein. Gedanken, Fokusse und Hori-
zonte konnen wechseln, sich verschieben und genau deswegen miterlebt werden,
egal wie angenehm oder unbehaglich sie sind.

Die Fassaden sind deshalb nicht allein durch die Vorhaben und Entwiirfe der
einzelnen Menschen zu erkliren, sondern sie sind auch zu einem Teil durch so-
ziale Strukturen bedingt. Die Fassaden werden also dadurch zu Horizonten oder
zum Fokus fiir jemanden, weil Menschen sich durch die Welt bewegen, die Welt
leiblich gebunden erleben und dieses Erleben (und damit sich selbst) performativ
darstellen. Durch die Fokussierung dessen, was im Horizont liegt, sei es dadurch,
dass mich jemand anrempelt und ich fast meinen Kaffee verschiitte, ich den Kaf-
fee also wieder starker fokussiere und die Gedanken an das Seminar wieder in den
Horizont fallen, oder durch eigene Entwiirfe wird die gegebene Welt zeitweise ge-
ordnet. Genauso geschieht es auch durch die Zuweisung der Fassade »Schwuchtel«

10  Dabei ist die Bezeichnung »Schwuchtel« ganz offensichtlich keine Deskription fiir ein be-
stimmtes und klares Verhalten, sondern eine Abwertung, eine Beleidigung fiir ein Verhalten,
das nicht klar und eindeutig in das Schema passt, wie man sich verhalten soll.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

und deren Zuriickweisung. Es entstehen individuelle Fassaden aus Fokussen und
Horizonten in der kontingenten Welt. Die Bedingung dafiir, dass Gedanken in den
Fokus riicken ist, dass die Welt und Andere sowohl Teil der je eigenen Darstellung
sind als auch, dass sie das Publikum sind, dem etwas dargestellt wird. Damit diese
Fassaden in einer Fokussierung durchdacht werden kénnen, miissen die Anderen
und die Welt aber als Zuschauer auch diskret sein kédnnen, das heifst, dass sich das
einem Entgegenprallende bzw. das Zentripetale zeitweise zuriickhilt.

Fiir meine Darstellung der Intentionalitit als Fassade heiflt das zusammenfas-
send: Das Fokussieren versteht sich als Bewegung der Wahrnehmung (Intentiona-
litit) beim Beriithren eines Steins (Darstellungsform), des Denkens beim Begreifen
eines Steins als Kieselstein, des Handelns beim Werfen des Steins, des Fiithlens
beim Sich-Ekeln vor dem Stein und des Imaginierens bei der Vorstellung einer
Sandburg. Und schlieflich wird hier auch das Thematisieren als Akt der Reflexion
als Bewegung verstanden, bei dem sich das Denken bspw. auf sich selbst richtet
und erkennen kann, dass man einen Kieselstein in der Hand hilt, den man weg-
wirft, weil man sich vor ihm ekelt und sich dabei auch noch vorstellen kann, er trife
eine Sandburg.” Ob sie wohl einstiirzt? Wird es die Erbauer*innen drgern? Haben
wir ausgemacht, dass ich werfe? Unsere Darstellungen beziehen sich aufeinander.
Sie bilden Achsen zwischen uns.

Die Verschiebung von Denkachsen Anschliefend an diese Uberlegungen des Wechsels
zwischen Fokussen und Horizont méchte ich die gerade ausgefiihrte These erwei-
tern, dass sich alle Bereiche, die erlebt werden — also auch das Denken und die Ge-
fithle — performativ auf der Fassade der Menschen darstellen und damit von ande-
ren erlebt werden konnen: Hier soll es nun nicht mehr darum gehen aufzuzeigen,
dass wir Gefiihle, Gedanken, Handlungen, Wahrnehmungen und Imaginationen
auf ihrer Fassade erleben kénnen, sondern darum, Einstellungen, also Gedanken
und Gefiihle von Anderen iibernehmen zu konnen und Andere die eigenen. Es geht
also darum, zu bestimmen, wie sich Denkachsen verschieben, bzw. Perspektiven tiber-
nommen werden. Dies geschieht auf Grundlage der These, dass diejenigen, die
etwas erleben, die eigenen und anderen Fassaden selbst performativ mitstruktu-
rieren: Sie stellen dar, was erlebt wurde. Dadurch rufen sie Antworten hervor, auf
die sich bezogen wird. So entsteht aus der Darstellung der Intentionalitit ein Hin
und Her von Antwort und Antwort: »Die Antwort liegt nicht fertig vor, sie ist mehr
oder weniger zu erfinden; sie wird gegeben oder verweigert, ausgehend von dem,
was mich affiziert oder ausdriicklich an mich appelliert.«** Unter der Betrachtung

11 Diese Beschreibung wurde teilweise von Sartres Romanfigur Antoine Roquentin aus Der Ekel

inspiriert. Vgl. Jean-Paul Sartre: Der Ekel, Reinbek b.H.: Rowohlt 2013, S.194.
12 Bernhard Waldenfels:Erfahrung, die zur Sprache dringt — Studien zur Psychoanalyse und Psycho-
therapie aus phinomenologischer Sicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019, S. 258.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

105


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Als Andere unter Anderen

der einzelnen bewussten Fihigkeiten zeigt sich dabei ihre Darstellungsform als
Bezug zu Anderen auf der Fassade; die Form der Fassade ist es, die appelliert und
affiziert. Somit schligt sie eine unhintergehbare Briicke zu Anderen und deren
Fassaden und dadurch zu ihren Gedanken: Zwischen meinem Denken und dem
Denken Anderer bestehen verschiedene Achsen, die durch die Beziehung unserer
Fassaden zueinander entstehen. Sie antworten mal direkter, mal indirekter auf-
einander. Wir geben einander immer Antworten, nie vollstindige Antworten, aber
Antworten; und im besten Fall im Wissen, nicht vollstindig antworten zu kénnen,
weil wir nicht wissen, was Andere horen wollen; wir verstehen zumeist aber die
Richtung.

Das Verhiltnis von Antwort und Antwort ist deshalb eines, das sich verpasst.
Selbst wenn ich der Meinung bin, genau zu wissen, was jemand anderes horen
will und ich genau das sage oder mich dementsprechend verhalte, liegt doch so-
wohl mehr als auch weniger in der jeweiligen Antwort, als es miisste: mehr, weil
ich denke, die Gedanken der anderen Person vorwegzunehmen und sie ihr damit
auch erst mitgebe (ich erfahre durch meinen Umgang mit der Person nicht, ob
meine Ahnung wirklich ein Wissen war), und weniger, weil ich die Gedanken der
anderen Person dadurch auf schon bekannte Aspekte zuriickfithre. Oder, wie Wal-
denfels schreibt: »[Es] besagt, daf$ das, was uns tiberraschend widerfihrt, zu frith
kommt, gemessen an unseren Vorwegnahmen und Vorkehrungen, und daf} umge-
kehrt unsere Antworten zu spit kommen, gemessen an dem, was uns zust6f3t und
entgegentritt.«® Die von mir gegebene Darstellung des Antwortens komplemen-
tiert diejenige von Waldenfels in diesem Zitat. Er beschreibt, warum das Antwor-
ten auf etwas Widerfahrenes zu spit kommt und meine Darstellung zeigt an, wann
das Antworten in Bezug auf Andere zu frith kommt. Die Denkachsen als Beispiel
sind also Briicken zu Anderen, die sich schon deswegen in Bewegung befinden,
weil unsere Antworten sich in diesem Prozess jeweils verpassen. Ein Widerfahrnis
wie die Uberraschung, die ich empfinde, wenn jemand in einer Situation, in der er
Schwuchtel genannt wurde, nicht einfach ignoriert, dass es passiert ist, sondern
sich umdreht und kusshandwerfend antwortet: »Hast du meinen Namen seit heu-
te Morgen schon vergessen, Mausi?«, zeigt, dass jede meiner Antworten in dieser
Situation zu spit kommt. Die Reaktion auf den Zuruf hingegen zeigt, dass diese
Schlagfertigkeit zu frith kommyt, als dass die abwertende Zuschreibung unerwartet
wire. Es ist vielleicht nie klar, wann genau sie eintritt, und sicherlich iiberrascht
sie je nach Ort und Umgebung mal mehr und mal weniger, aber diese Antwort
kommt in doppelter Hinsicht zu frith; zum einen fiir die Person, die diesen Ausruf
abwertend nutzt, weil dadurch ihr Ziel verfehlt wird, und zum anderen fiir alle, die
diese Darstellung erleben, da die Schlagfertigkeit bedeutet, in gewisser Weise »ein-
geiibt« zu haben, auf Abwertung zu reagieren. Es kann als eine performative Ver-

13 Ebd., S. 258.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

korperung bestimmter Antworten, die hiufig gegeben werden mussten, bestimmt
werden. Gerade dies zeigt jedoch, dass wir jeweils Standpunkte und Ansichten An-
derer im Antworten ibernehmen miissen. Dieses Phinomen der Responsivitit ist
eines, das sich ohne Andere nicht denken lassen wiirde.

Was es daran anschliefend heifdt, die eigenen Denkachsen zu verschieben,
zeigt sich sehr gut in Sissi Tax’ Gedicht eine hergerichtete und fertiggemachte haltung.
In ihm beschreibt sie verschiedene Blickrichtungen auf sich selbst und - in der
Terminologie Goffmans — die Verinderung der eigenen Fassade in Bezug auf das
Denken Anderer:

OBWOHL ODER DA ICH ES ZU NICHTS GEBRACHT HABE, RICHTE ich mich
manchmal her oder gehe mich bisweilen einfach herrichten. vielleicht, um nach
etwas auszuschauen. dafd ich es zu nichts gebracht habe, ist mir manchmal
anzusehen. bisweilen ist es mir auch nicht anzusehen. ob obwohl oder da ist
ebenso, doch anders, wie manchmal oder bisweilen unentscheidbar. hergerichtet
schaue ich dann aus wie eine, die es zu nichts gebracht hat, oder wie eine, die es
doch zu etwas gebracht haben kénnte, je nachdem, wie mein aussehen gerade
angesehen ist oder angeschaut wird. je nachdem, ob ich von denen angeschaut
werde, die selber gerne ein ansehen hitten oder gerne selber angeschaut werden
wirden, oder ob ich von denen angeschaut werde, die selber ein ansehen haben
oder selber angeschaut werden wiirden, nach etwas ausschauen mdochte, was
in deren augen dann so ausschaut, als hitte ich es zu etwas gebracht, richte
ich mich anders her als fiir diejenigen, die mich von vornherein anschauen wie
eine, die ausschaut, als hitte sie es zu nichts gebracht. in manchen momenten
versuche ich, weder von den einen noch von den anderen fiir eine von den einen
oder eine von den anderen gehalten werden zu kdnnen. das ist die schwierigste
aller haltungen. wenn es mir nicht gelingt, sie einzunehmen, halte ich mich
fiir eine, die glaubt auszuschauen wie eine, die nach nichts ausschaut. wenn es
mir nicht gelingt, sie einzunehmen, halte ich mich fiir eine, die glaubt wie eine
auszuschauen, die nach etwas ausschauen mochte. die einfachste haltung ist die
unhergerichtete. wie ich in ihr ausschaue, weifd ich nie. ich nehme sie ein, wenn
ich glaube, daf} mich niemand sieht, ich nichts mehr vor mir, also alles schon
hinter mir habe und demgemaf schon aus der wische schaue. in dieser haltung
beginne ich, mich fertigzumachen fiirs ausgehen. unhergerichtet fertiggemacht
geheich, trotzdem oder deshalb und obwohl oder da ich nie weif3, wie ich wirklich
ausschaue und wie es sich je ausgehen soll, sogar oft aus."

Die in diesem Gedicht beschriebenen Wechsel zwischen »Aufen-« und »Innenper-
spektive« anhand des eigenen Darstellungsversuchs zeigen deutlich die Moglich-
keit, im eigenen Erleben und Denken — wenn sich das Entgegenprallen der Ande-

14 Sissi Tax: manchmal immer, Craz/Wien: literaturverlag droschl 1995, S. 5.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

107


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Als Andere unter Anderen

ren und der Welt zuriickhilt — zwischen verschiedensten Perspektiven auf sich und
auf Andere hin und her zu wechseln; die Denkachsen zu verschieben. Sie werden
als Differenzen verstanden, wie sie Bernhard Waldenfels in Der Stachel des Fremden
beschreibt. Die Perspektivwechsel erméglichen beim Verschieben der Denkachsen
dadurch, dass es nie nur einen Fokus oder Horizont auf der Fassade gibt, eine Viel-
heit an Unterschieden, die erlebt und gedacht werden kénnen. Waldenfels schafft
es, in dem nachfolgenden Zitat in aller Kiirze darzulegen, warum der Perspektiv-
wechsel zwischen Drinnen und Drauflen in der Wirklichkeit eine Bedeutung hat.
Wir sind immer raumlich verortet, was heifst, dass wir immer in einem Hier und
Jetzt sind. Aber — und das meint Waldenfels, wenn er wie in dem nachfolgenden
Zitat davon spricht, dass wir nicht wie ein Ding, aber auch nicht wie eine Idee
existieren —: Wir sind zwar immer an einem bestimmten Ort, aber wir sind nicht
an ihn gebunden, wir kénnen uns bewegen und von einem Hier zu einem Dort
gelangen. Genauso beweglich ist nun auch das Denken und die Darstellung des
Erlebens auf der Fassade: Man stellt niemals etwas so vollstindig dar wie ein rei-
nes Objekt, aber man kann auch nicht nicht in Erscheinung treten, wie es einer
reinen Idee vielleicht moglich wire. Oder noch anders — die Wirklichkeit, die sich
durch Andere manifestiert, ist das Vorfinden von Unterschieden, auf allen Ebenen
des Erlebens:

Ein leibliches Wesen, das sich in einer Welt befindet und bewegt und sich auf
diese Weise eine Welt schafft, ist niemals im Raum wie ein Ding, noch auflerhalb
des Raumes wie eine blofie Idee. Reines Ding und reine Idee sind nur als Grenzfil-
le denkbar; mit der Aufhebung der Differenz von Drinnen und Draufien wiirden
Selbst und Welt auf ein Nichts zusammenschrumpfen.”

Es ist der Unterschied zwischen dem Erleben von unbelebten Gegenstinden und
unbelebter reiner Ideen im Gegensatz zum Erleben der Anderen, durch den Drin-
nen und Drauflen als Beschreibungsdimensionen fiir die Wirklichkeit notwendig
werden. Der Unterschied tritt doppelt zu Tage: Zum einen unterscheiden sich das
Erleben von Gegenstinden und das von Anderen dadurch, dass erstere starr und
unbeweglich das sind, was sie sind, wihrend die Anderen sich in der Wiederholung
erst ihre Darstellung schaffen und bestindig neu erschaffen. Die Wiederholung en-

1.% Zum anderen ergibt sich, wie

det nie dort, wo sie begonnen hat. Sie ist instabi
im letzten Sinnabschnitt und durch das Gedicht von Sissi Tax gezeigt wurde, eine
Vielzahl an Unterschieden in der Darstellung der jeweiligen Korper und der Per-

spektiven auf sie. Dies fithrt bei einer Fokussierung dieser Unterschiede dazu, dass

15 Bernhard Waldenfels: Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S. 37.
16 Vgl. Silvia Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion. Phinomenologie der Geschlechtlichkeit bei
Beauvoir, Irigaray und Butler, Miinchen: Wilhelm Fink 2010, S.130.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

die erlebten Unterschiede mein je eigenes Denken bestimmen. Sie rufen Zustim-
mung, Ablehnung oder Neutralitit hervor und geben somit Anlass, die eigenen
Denkachsen zu verschieben: Man antwortet auf Antworten.

Um diese Beschreibung erginzt, versteht sich nochmals besser, warum Drin-
nen und Draufen Relationen sind, die die Differenzierung in Fokus und Horizont
durch Bewegungen im Erleben darstellen: Drinnen und Drauflen beschreiben Dif-
ferenzen, die sich in einer »chaotischen«, mannigfaltigen, miteinander geteilten
Welt abzeichnen. Die Welt charakterisiert sich gerade deshalb durch ein Uberan-
gebot moglicher Perspektiven, weil es nicht nur den Horizont und den Fokus einer
Person in der Welt gibt, sondern die Horizonte und Fokusse aller anderen Men-
schen, die sich auf ihrer Fassade darstellen. Aus der Betonung der Sozialitit lisst
sich an dieser Stelle auch bestimmen, dass die unterschiedlichen Fokusse, die ei-
ne Person haben kann, nicht nur aus ihren zentrifugalen Absichten entstehen; im
Gegenteil ist jede Absicht und jeder Fokus immer auch direkt (im Gesprich) oder
indirekt (wenn ich erlebe, wie mich jemand erlebt) durch Andere mitbestimmt. So
ist die hier bestimmte Vielheit der Fokusse und Horizonte unsere Wirklichkeit.
D.h. — um auf die Bestimmung der Fassade vom Beginn dieses Kapitels zuriickzu-
kommen —, dass sich auf unseren Fassaden eine Mischung aus Fokussierung durch
Andere, eigener Fokussierung und dem jeweiligen Horizont unter sozialen Struk-
turen darstellt. Goffman beschreibt dies folgendermafien: »Von anderen durchsetzt
der Einzelne gewdhnlich seine Titigkeiten mit Hinweisen, die bithnenwirksam ihn
bestitigende Tatsachen illustrieren und beleuchten, welche sonst unbemerkt oder
undeutlich bleiben kénnten.« Der notwendige Darstellungsprozess der eigenen
Intentionalitit, den es braucht, um an Anderen erleben zu kénnen, was sie erle-
ben, gestaltet sich durch eine Riicksichtnahme darauf, wie das eigene Erleben fiir
Andere wirkt und wirken soll (direkte Bezugnahme), wobei diese Wirkung nicht
durch rein subjektive oder vollig spontane Verhaltensweisen geschieht, sondern
durch »bithnenwirksame Hinweise«. Es geht also um Verhaltensweisen, die wie-
derum nicht aus einer reinen Spontaneitit oder aus dem Nichts heraus entstehen,
sondern sich an schon erlebte Verhaltensweisen Anderer anschliefRen (indirekte Be-
zugnahme durch soziale Strukturen), die etwas dhnliches darstellen wollten. Auf
allen Ebenen der Fassade finden sich damit die genannten direkten und indirek-
ten Beziige zu Anderen als Differenzen; als Differenzen, die dennoch Antworten
auf Andere sind.

Differenzen zeigen somit nicht notwendig unitberwindbare Grenzen an, son-
dern Wechselverhiltnisse, die Grenzen tiberschreiten: Durch die Bewegungen des ei-
genen Leibes ist jede Grenze, die sich am Horizont des Erlebens abzeichnet oder im Fokus
erscheint, auch eine die — wortwortlich — diberschritten werden kann. (Wie grofd die An-
strengung dafiir auch sein mag, es bleibt moglich.) Gehe ich aus dem Haus, so be-

17 Goffman: Wir alle spielen Theater, S. 31.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

109


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Als Andere unter Anderen

wegt sich der Bereich der Welt, den ich in meinem Horizont erlebe, aus den Gren-
zen des Zimmers hinaus auf die Strafle. Mit jedem Schritt riickt etwas Horbares
(das Vogelgezwitscher, das Quietschen eines nicht gedlten Rades), etwas Sichtbares
(die Anderen, das Café), etwas Riechbares (der Duft von frischem Kaffee, der Ge-
stank von abgestandenem Frittierfett), etwas Denkbares (der Stress Anderer, die
an mir vorbeieilen, die Gedanken iiber Politik, die auf einem Plakat stehen) aus
der Welt auRerhalb meines Horizontes in mein Erleben. Etwas, was vorher noch
nicht in meinem Horizont war, wird zu etwas, das ich fokussieren, was ich refle-
xiv zum Thema machen kann. Dieser Bezug in den Wechseln der Horizonte und
Fokussierungen muss sich — der These dieses Abschnitts nach — auf meiner Fassade
darstellen. Genau dies geschieht durch das Zusammenzucken bei bestimmten Ge-
rauschen, das Naseriimpfen bei Geriichen, die in Falten gelegte Stirn, das abrupte
Stehenbleiben, um nur einige Darstellungsformen zu nennen. Doch die These trigt
sogar noch weiter, denn es geht nicht nur darum, dass sich das Erlebte darstellt,
sondern darum, dass in der Art und Weise des Erlebens immer schon die Ande-
ren mit dargestellt werden. Die Art und Weise, in der ich zusammenzucke - die
Schultern hochziehen und den Kopf nach vorne schieben, ohne mich umzudrehen
—, deutet an, dass ich keine »Gefahr« hinter mir erwarte, sondern nur vor dem
Geriusch in Deckung gehe. Darin sind die Anderen nicht nur als geriuscherzeu-
gende Teil meiner Erwartung, nein, dieses Zusammenzucken findet sich genauso
auch bei meiner Mutter wieder, sie ist als Andere Teil meines Verhaltens.

Und genau dies geschieht auch mit geringerer oder héherer Intensitit, je nach-
dem, wie stark sich das neu Erscheinende in den jeweiligen Fokus dringt. Formen
der Darstellungen sind demzufolge so variabel wie die Arten und Weisen, durch
die bewussten Fahigkeiten auf die Welt Bezug zu nehmen. Es kénnen 1. emotiona-
le Darstellungen wie Verwunderung oder Abscheu, 2. ausweichende Bewegungen
als Handlungsdarstellungen, 3. Anderungen der Blickrichtung als Darstellung des
Wahrnehmens, 4. die Vorstellung eines Unheils oder einer mythischen Erklirungs-
form als imaginative Auflerung oder 5. das Denken an eine bestimmte These sein.
Sich hier vorzustellen, wie ein verindertes Erleben die ersten drei benannten Punk-
te auf der jeweiligen Fassade zur Darstellung bringt, ist relativ trivial. Beim Den-
ken und Imaginieren ist es nicht so offensichtlich, doch auch diese intentionalen
Beziehungen in der Welt zu Anderen lassen sich in Mimik und Gestik vorfinden,
wenn auch nicht so offensichtlich wie bei den anderen drei Formen. Die Eigenheit
von Imagination und Denken ist, dass sie Vermittlungsformen sind, die selbst nur
als Vermittlung dargestellt werden konnen. Wo Handlungen, Gefithle und Wahr-
nehmungen als direkte Antworten auf die Welt erlebt werden, erlebt man die Ge-
danken und Imaginationen vermittelt durch die Verhaltensweisen. Diese sind aber
immer eine deutliche Bezugnahme zu Anderen. Es zeigt sich hier, warum die Be-
schreibung der bewussten Fihigkeiten in einem Strukturbegriff (dem Erleben) zu-
sammengefithrt wurde: Nur durch die verschlungene Bezugnahme der bewussten

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Fihigkeiten aufeinander lisst sich das Verhalten als komplexe Darstellung verste-
hen, die die jeweils Anderen fiireinander in ihrer Eigenstindigkeit erlebbar macht.

Sieht man ein trauriges oder fréhliches Gesicht, dann ist die Vermutung, dass
auch die Gedanken oder Vorstellungen der Person gerade einen solchen Bezug ha-
ben, nicht weit hergeholt. Natiirlich kann man diese Form der Vermittlung ver-
bergen, jedoch ist allein die Méglichkeit, in der indirekten Mitteilung tiber Gestik
und Mimik die Gedanken und Imaginationen Anderer mitzuerleben, eine Wirk-
lichkeit, die nicht geleugnet werden kann; und nicht darzustellen, was man gerade
denkt oder imaginiert, ist immer noch eine Darstellungsform. Dass diese indirek-
te Form im Gesprich direkt dargestellt werden kann, unterstiitzt auflerdem die
These, dass die intentionalen Strukturen immer in einer bestimmten Struktur er-
scheinen miissen. So ist jedes Erleben das Uberschreiten des davor vorhandenen
Horizontes zu einem anderen. Oder anders formuliert: Man iiberschreitet mit je-
der Bewegung den Horizont des Erlebens, wobei man den Anderen, denen man
begegnet, die eigene Perspektive entgegenbringt und diese wiederum ihre mir, wo-
durch eine Wechselwirkung zwischen einander unvermeidlich wird.

Dadurch, dass das Erleben also nicht nur meines ist, weil es sich immer in Be-
zug auf Andere darstellt, gibt es unzihlige Perspektiven, die mehr oder weniger
auf andere antworten; oder wie Butler in Bezug auf die Geschlechtszugehorigkeit
schreibt: »Meine Situation hért nicht auf, meine zu sein, blof$ weil sie auch die Si-
tuation von jemand anderem ist, und meine Handlungen, so individuell sie auch
sein mogen, reproduzieren doch auf verschiedene Weisen die Situation meiner Ge-
schlechtszugehérigkeit.«’® Die Geschlechtszugehérigkeit exemplifiziert nochmals
sehr deutlich den Gedanken der dreifachen Abhingigkeit der Fassade: Wie mei-
ne Geschlechtszugehérigkeit erlebt wird, hingt von meiner Darstellung innerhalb
sozialer Strukturen ab, die ich reproduziere, und wie diese Fassade durch die Per-
spektiven Anderer und deren Fassade gespiegelt wird. Die Komplexitit, die daraus
fiir die alltiglichsten Situationen unseres Lebens erwichst, zeigt auf, wie man von
der Annahme, das Erleben Anderer erleben zu konnen, zu einer Einsicht in die so-
zialen Strukturen und die Bedingtheit der Intentionalitit durch Andere kommt:
Mein Erleben ist mein Erleben fiir mich und fiir Andere, weil jedes Erleben sich als
intentional in der Welt verortet verkdrpern muss. Das Erleben jeder Person stellt
sich in der Welt dar und steht somit zwischen Anderen und wird von ihnen beein-
flusst. Diesen Aspekt habe ich hier mit Goffman und Butler als performative Dar-
stellung der Intentionalitit als Fassade bezeichnet und durch Waldenfels als Form
des Antwortens bestimmt. Diese These soll am Beispiel des Denkens im nichsten
Sinnabschnitt exemplifiziert werden und wird damit wie folgt umformuliert: Das
Denken einer Person ist nicht notwendigerweise und nicht vollstindig vom Denken

18 Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution, S. 307.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

m


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Als Andere unter Anderen

einer anderen Person getrennt, da sich das Denken jeweils fiireinander darstellt,
damit voneinander abhingt und aufeinander antwortet.

Die eigenen Gedanken besetzt von Anderen Nach dieser Vorarbeit ist es nun sinnvoll,
noch weiter zu spezifizieren, wie die Erlebbarkeit der Gedanken Anderer, die von
uns verschieden sind, beschrieben werden kann. Ein besonderes Augenmerk liegt
dabei auf den permanent prisenten Verinderungen, die durch die Gedanken An-
derer im eigenen Erleben eintreten. Sie konnen als Phinomene alltiglich erlebt
werden, weil es stimmt, was Waldenfels in seinem Aufsatz Im Labyrinth des Alltags
schreibt: »Die Welt des Alltags gehért jedem und keinem.«* Es sollte somit in-
nerhalb einer Theorie, die sich mit den Bedingungen der Wirklichkeit in sozialen
Situationen beschiftigt, moglich sein zu bestimmen, inwiefern die eigenen Gedan-
ken durch Andere bedingt sind, da sie — folgt man Waldenfels — im Alltag allen und
keiner*m gehoren. Denn im Denken lassen sich vorhandene Meinungsdifferenzen
zwischen Anderen sowohl verfestigen als auch abbauen: Man wertet etwas als nega-
tiv, als positiv, akzeptiert oder verurteilt andere Standpunkte oder iiberwindet die
Differenzen der Meinungen. All diese Moglichkeiten bestehen als Antworten im
Miteinander. Hier wird nun beschrieben, was es bedeutet, dass sie bestehen und
dass sie sich auf der Fassade darstellen. Mit Waldenfels lisst sich dieser Gedan-
kengang durch die Bezugnahme auf die schon ausgefithrten Wechselbeziehungen
zwischen Drinnen und Drauflen folgendermafien beginnen:

Die Denkachsen verschieben sich, sobald wir Drinnen und Draufen wirklich beim
Wort, das heifdt, im raumlichen Sinne nehmen. Denn alsbald zeigt sich, daf$ bei
zwei Wesen, die im Raume wie in einem Behdlter vorkommen und sich voneinander
abgrenzen oder aneinandergrenzen, niemals das eine drinnen, das andere drau-
Renist.*°

Wendet man dieses Zitat auf das Denken Anderer an, dann bedeutet dies, dass
die Gedanken der Anderen niemals komplett auRerhalb meines Erlebens sein kon-
nen, weil sie ausschliefilich in ihnen, bspw. »in ihrem Kopf«, im »Unterbewusst-
sein« oder dhnlichen Chiffren fiir unzugingliche Orte wiren. Entgegen Theorien,
die eine Unzuginglichkeit oder einen Pessimismus gegeniiber der Erlebbarkeit der
Gedanken Anderer postulieren, wird hier von gelingenden und positiven Formen
ausgegangen, die das Erleben der Gedanken Anderer im Miteinander plausibel ma-
chen. Die pessimistischen Perspektiven sind in mehreren Philosophien bereits aus-
formuliert.* Dieser optimistische Standpunkt hingegen griindet sich darauf, dass

19 Bernhard Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S.153.

20 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 29f.

21 Welche Theorien zeichnen ein pessimistisches Bild? Von den bisher hier genannten vor allem
Sartre in Das Sein und das Nichts. Sein sieht die Anderen als Abfliisse unserer Freiheit, die
eine*n objektivieren. Vgl. Weismiiller: Zwischen analytischer und dialektischer Vernunft, S.18f.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wir immer schon durch das Erleben in der Welt mit Anderen sind, wie es sowohl
im ersten Hauptteil der Arbeit als auch in diesem Kapitel schon betont wurde.
Wir leben in bestehenden, kontingenten Grenzen und sozialen Strukturen, weil
wir immer mit anderen Menschen und ihren Gedanken in derselben Welt leben.
Diese gemeinsame Welt ist der Ausgangspunkt, von dem aus etwas in unseren
Horizont tritt, fokussiert wird oder in den Fokus dringt, zum Thema einer Re-
flexion werden kann und uns deshalb zuginglich ist, weil die Intentionalitit als
Fassade zur Darstellung kommt. Es mag also noch so kontraintuitiv fiir manche
klingen, aber auch das Denken und die Gedanken einer Person schreiben sich auf
der Fassade der Korper ein. Dies geschieht dabei nicht auf eine willkiirliche, ei-
ne von Anderen unbegreifbare Art und Weise, sondern durch sich wiederholende
Verhaltensweisen, Gesten und Mimik. Die Urheber*in dieser Verhaltensweisen ist
nun nicht jede*r selbst, sondern sie sind vorgefunden und wiederholt. Die hier be-
schriebene performative Darstellung der Gedanken und des Denkens auf der Fas-
sade »ist demzufolge kein einmaliger »Akt«, denn sie ist immer die Wiederholung
einer oder mehrerer Normen; und in dem Ausmaf3, in dem sie in der Gegenwart
einen handlungsihnlichen Status erlangt, verschleiert oder verbirgt sie die Kon-
ventionen, deren Wiederholung sie ist.«** Es geht also nicht um eine direkte Zu-
ordnung bestimmter Gedanken zu eindeutigen Darstellungsformen, sondern um
die generelle Verkorperung von Gedanken.

Die direkteste Form dieser Verkdrperung ist das Aussprechen oder Aufschrei-
ben der Gedanken, die man hat. An dieser Stelle muss dazu wohl keine lange Be-
schreibung hinzugefiigt werden, die erliutert, wie Gedanken in Schrift dargestellt
werden konnen, da die Tatsache, dass ich diesen Text schreibe, mit ihm meine Ge-
danken darstelle und mitteile, ein ausreichendes Beispiel sein sollte. Man hat also
ganz offensichtlich die Moglichkeit, sich Anderen direkt mitzuteilen. Worauf hier
jedoch in der Beschreibung durch die Betonung der Performativitit besonders ge-
achtet werden soll, ist der Fakt, dass sich die Gedanken auch implizit mitteilen,
dass sie in den Gesten, der Mimik, in der Art und Weise wie ich handle, und der
Tatsache, dass ich handle, vermittelt erscheinen und sich somit auf der Fassade der
Menschen darstellen. Aus dieser Beschreibung lisst sich nun nicht herleiten, dass
ich, wenn man nur genau genug beobachten wiirde, jeden Gedanken Anderer ken-
nen konnte. Es braucht aber auch in der alltiglichen Interaktion keinen Sherlock
Holmes, um in den meisten Fillen richtig zu vermuten, was und woran jemand
denken konnte. Wir verstehen uns sehr hiufig, auch wenn dies durch die Male

Ein anderes Beispiel ist Heidegger, bei ihm gestaltet sich jedoch der Pessimismus anders.
Er beschreibt den Menschen, wie gesehen, als eigentlich solipsistisch, was uns im Angesicht
der Wirklichkeit mit Anderen zusammen zu leben, nur eine pessimistische Haltung erlauben
wiirde.

22 Judith Butler: Kdrper von Gewicht, S. 36.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

13


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Als Andere unter Anderen

verdeckt wird, in denen man sich eindeutig missversteht. Man bemerkt bspw. im
Augenwinkel das traurige Gesicht einer anderen Person. Ich hére ein entferntes,
frohliches Pfeifen und bekomme so einen Eindruck davon, wie jemand anderes
sich verhilt, wie das Denken dieser Person zur Welt eingestellt ist. Es ist im All-
tag zumeist kein Problem, Vorstellungen und Gedanken mit Anderen zu teilen,
miteinander sinnvoll zu kommunizieren oder zu interagieren. Die Gedanken der
Anderen sind einem, gerade weil wir in derselben Welt leben, einerseits nicht vollig
unzuginglich; sie konnen einander direkt bspw. in Sprache und Schrift mitgeteilt
werden, genauso wie man die Gedanken Anderer durch ihr Verhalten antizipie-
ren kann; andererseits sind sie deshalb aber auch nie in ihrer ganzen Komplexitit
und in nur einem Moment zuginglich. Hier offenbart sich wieder die Struktur des
Antwortens, die mit Waldenfels bestimmt wurde, als immer mehr oder weniger
und zu frith oder zu spit als notig. Und es kann nun hinzugefiigt werden, dass
genau dieses Sich-immer-ein-Stiick-weit-Verpassen das Antworten als Form der
Wiederholung offenbart. Es erdffnet sich daraus ein Bereich der sich wiederho-
lenden gegenseitigen Mitteilungen, durch die einem selbst immer mehr gegeben
wird, die eigenen Gedanken sich mit den Gedanken von Anderen verbinden. Mit
Merleau-Ponty lisst sich hieran anschliefiend ein Phinomen anfiithren, das es bei
der direkten Interaktion, beim Diskutieren mit anderen gibt:

Im gegenwartigen Dialog werde ich von mir selbst befreit, die Gedanken des An-
deren sind durchaus die seinigen, die nicht ich etwa hervorbringe, wiewohl ich
sie schon in statu nascendi erfasse, ja ihnen vorweg bin; und Einwiande meines Ge-
sprachspartners entreifSen mir sogar Gedanken, von denen ich nicht wufste, da
ich sie hatte, so daf} also der Andere ebenso sehr mir zu denken gibt, wie ich ihm
Gedanken zuschreibe.”

Diese wortwortliche Dialogszene, die Merleau-Ponty beschreibt, lisst sich ohne
Probleme auf Gespriche und Treffen mit mehreren Interaktionspartner*innen
ibertragen, da die Struktur hinter dem Wechsel und der damit gemeinsam
geschaffenen Situation sich nicht gravierend verindert, wenn das Gesprich oder
Treffen mit mehr als zwei Personen abliuft. Der Unterschied liegt dabei nur in
der Intensitit, mit der man sich auf eine bestimmte andere Person fokussieren
kann. Das Zitat zeigt somit auf, dass sich die Gedanken Anderer im Miteinander
des Dialogs in den Auflerungen und Gesten darstellen. Die Anderen haben damit
nicht nur Teil an meinen Gedanken, viele von ihnen entstehen iberhaupt erst
durch ihre Anregungen, ihre Handlungen, dasjenige, was sie mir von ihrer Welt
offenbaren, und dasjenige, was sie verborgen halten. Genau dieser letzte Aspekt
bringt einen zur Imagination dariiber, was nicht mitgeteilt wird und warum. Man
macht sich ein Bild der anderen Person anhand dessen, was man iiber ihre Fassade

23 Merleau-Ponty:Die Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 406.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

schon erlebt hat. Die Anderen besetzen meine Gedanken durch die Darstellung
ihres Erlebens auf den Fassaden ihrer Kérper.

Ein Beispiel fiir die Besetzung der eigenen Gedanken durch Andere, selbst
wenn sie nicht direkt anwesend sind wie in der Dialogszene, die Merleau-Ponty
beschreibt, liefert Max Frisch in Mein Name sei Gantenbein:

So einer ist Dolf. Denn in den Gesprachen, die ich auf dem Heimweg erfinde oder
wenn ich im Bad liege, in Gesprachen ohne mich ist dieser Dolf ein wahrer Aus-
bund von Humor, ein Verschwender von Wissen, das er vor mir stets verhehlt. Wie
kommt das? Oft gehe ich nur darum nicht in eine Cesellschaft, weil ich dabei sein
werde, und wenn ich mich noch so still verhielte; es ist, sobald ich dabei bin, nicht
die Gesellschaft, die mich interessiert, sondern eine Gesellschaft von Larven, die
ich verschulde —

Daher das Tonband!**

Der Hauptcharakter Enderlin ist von den Gedanken, die Andere haben kénnen,
ohne dass er sie mitbekommen koénnte, besetzt. Er kann es nicht aushalten, dass die
Menschen so sein sollten, wie sie ihm erscheinen, wenn er anwesend ist. Deshalb
hort er sie heimlich ab und wird mafilos enttiuscht, da sie sich nicht viel indern.
Das heifSt damit aber auch, dass er die Larven (oder Masken), die Fassaden der
Anderen nicht allein verschuldet, es ist die Runde, in der sie sich treffen, in der sie
alle die Fassade der Anderen mitverschulden.

Damit méchte ich nicht ausschliefien, dass wir uns auch vollstindig missver-
stehen konnen, aber wir kénnen uns eben auch sinnvoll miteinander unterhalten
oder zusammen handeln. Die Wirklichkeit des Miteinanders in der Welt und das
daraus resultierende Phinomen des erlebten Verstehens reichen hier aus, um dafiir
zu argumentieren, dass unsere Gedanken nie vollig unzuginglich fiir Andere sind
und es reicht sogar so weit, dafiir zu argumentieren, dass sie sie regelrecht beset-
zen. Wir sind also jeweils abgegrenzt von den Anderen und sie von uns, da wir fiir
sie Andere sind, aber wir grenzen auch aneinander (im Gesprich, im unerwarteten
Ausweichen, beim Héren von Schluchzern) und kénnen diese Grenze verschieben,
iiberschreiten und uns in den Gedanken Anderer festsetzen, sie verindern.

Genau wie sich Fokus und Horizont durch unsere Bewegungen verschieben,
bewegen sich auch die Grenzen zwischen uns und Anderen durch die Bewegun-
gen unseres Denkens, Handelns, Imaginierens etc. Die vermeintlichen Grenzen
zwischen unseren Gedanken - fiir den Moment ist es nicht ausschlaggebend, ob
die Grenzen wegen der sozialen Herkunft bestehen, oder nur eine alltiglich lapi-
dare Meinung widerspiegeln, bspw. welcher Kaffee besser schmecke — lassen sich
auf zwei verschiedenen Wegen iiberschreiten. Dass die Uberschreitung sozialer
Grenzen im Denken bedeutend schwieriger bis manchmal aussichtslos erscheinen

24 Max Frisch: Mein Name sei Gantenbein, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1975, S. 242.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

15


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Als Andere unter Anderen

und man sich auch iiber den Kaffeegeschmack zerstreiten kann, méchte ich damit
nicht unter den Tisch fallen lassen. Aber die Moglichkeit zu einer iiberschreiten-
den Bewegung bleibt gleich, egal wie intensiv und anstrengend diese Bewegung
ist. Hier kénnen die Bewegungsrichtungen wieder aufgegriffen werden, die mit
Merleau-Ponty bestimmt wurden: Zum einen gibt es den Weg, dass ich mich auf
die Gedanken Anderer zubewege (zentripetal) und zum anderen widerfahren mir
ihre Horizonte und Fokusse in meinem intentional erlebten Bereich (zentrifugal).

Die Grenzen innerhalb der erlebten Welt strukturieren sich, wie gerade gezeigt,
also durch die Gedanken und Handlungen der Anderen und durch die Gegenstian-
de, in denen sich diese Gedanken und Handlungen darstellen kénnen (Transpa-
rente, Kleidung, Designobjekte, Kunstgegenstinde etc.). Das im Horizont Liegen-
de unseres Erlebens, seien es Artefakte oder andere Sedimentierungen, die durch
die Kultur und damit durch Andere geformt wurden, widerfahren uns nicht nur in
den Dingen, sondern auch in den Handlungen und Gefiithlen anderer Menschen.
Diese Sedimentierungen in den Gegenstinden und Handlungen wiederum ver-
weisen und bezeugen — ob es nun Felsen, Wilder, Gebiude, Strafen, Kleidung
oder andere Menschen sind — die sozialen Strukturen. Merleau-Ponty schreibt zu
diesem Punkt der Verkorperung des Denkens und der Handlungen in den Din-
gen Folgendes: »Wenn es aber nun nicht iiberrascht, daf sinnliche und perzeptive
Funktionen eine natiirliche Welt gleichsam vor mir niederlegen, da sie schlieflich
vorpersonaler Art sind, so kann es doch erstaunlich scheinen, daf} spontane Akte,
durch die Menschen ihrem Leben Gestalt geben, sich duferlich sedimentieren und
alsdann die anonyme Existenzweise der Dinge sich zueignen.«** Man kénnte ihm
mit der Einschitzung recht geben, dass es erstaunlich ist, dass sich die Gedanken
und Handlungen durch ihre Produktivitit den Dingen angleichen. Dass Handlun-
gen direkt auf die Gegenstinde einwirken, mit denen sie umgehen, erscheint dabei
sehr offensichtlich; wie aber schreiben sich Gedanken und Gefiihle in die Materia-
litit ein? Dies geschieht durch ihre Wiederholung in den Verhaltensweisen: Ein
eindriickliches Beispiel ist die Materialisierung der Nichtgleichberechtigung der
Menschen anhand ihrer Hautfarbe. Manche Seifenspender mit Sensoren reagieren
nicht auf Benutzer*innen mit dunkler Hautfarbe, was unterschiedliche technische
Ursachen haben kann, jedoch anzeigt, dass beim Test der Gerite keine Persons of
Color einbezogen wurden.* In diesem Produkt verliert die Produktion ihre Beweg-
lichkeit und wird zu einem starren Objekt, in dem sich jedoch eine soziale Struk-
tur verfestigt zeigt. Somit ist die Grundlage fir die Entstehung von Horizonten

25  Vgl. Merleau-Ponty:Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 499.

26 Ebd.S.399.

27 Vgl. https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19 (zuletzt abgerufen am
6.10.2019 UM 17:46.)

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

durch und mit den Anderen, in denen dann verschiedene Fokusse liegen, gleichzei-
tig auch der Grund dafiir, dass sie sich verfestigen und wie starre immerwahrende
Strukturen wirken. Die leiblichen Bewegungen der Menschen und die intentiona-
le Beziehung zur Welt muss sich performativ als Fassade der Korper darstellen.*®
Dabei kann — metaphorisch gesprochen — die Fassade aus demselben Grund be-
weglich und plural sein, aus dem sie auch starr und eindeutig wirken kann: Das
Erleben kann sich nicht nicht darstellen.

Um kurz die Thematik der letzten Sinnabschnitte zusammenzufassen: 1. Drin-
nen und Drauflen sind also relationale Bestimmungen, die an die Bewegung und
Verinderung des eigenen Leibes gebunden sind. 2. Sie bestimmen, was in einem
Horizont oder Fokus liegt und was nicht. 3. »Drinnen und Draufien« ist eine Struk-
tur, die unser Erleben der Welt differenzierbar macht, weil sie zur Beschreibung
der Fassaden als verkérperte Darstellungsformen des Erlebens dienen. Damit sind
drinnen und draufden Bestimmungen von Horizont und Fokus, also Teile der Be-
schreibungsdimension, in der die Intentionalitit konkret in ihrer Erscheinung be-
stimmt werden kann. 4. Die Intentionalitit bestimmt uns zur Erscheinung in der
Welt und diese Erscheinung in der Welt ist als Darstellung fiir Andere struktu-
riert, die sich im Fokus und im Horizont der jeweiligen Personen befinden. 5. Die
Moglichkeit, sich zu bewegen, aneinander vorbei und aufeinander zuzugehen, bringt
auch die Moglichkeit mit sich, (Denk-)Grenzen zu iiberschreiten, die sich immer
im Konkreten verindern lassen, egal wie lange es dauert, oder wie schwierig es er-
scheint, weil wir aufeinander antworten.Bspw. hat sich meine Meinung und Ein-
stellung zum »Gendern« in Texten grundlegend verindert. Aus der weitverbreite-
ten Meinung, es store den Lese- und Sprachfluss und dass dies problematisch sei,
wurde durch das Lesen von Texten, in denen »gegendert« wurde, und die Beschif-
tigung mit dem Grund fiir das »Gendern« durch theoretische Texte und Gesprache
mit Befirworter*innen dieser sprachlichen Erzeugung von Aufmerksambkeit fir ei-
ne Ungerechtigkeit fithrte bei mir zu einer Meinungsinderung. Diese Verinderung
manifestiert sich nun in meinem eigenen Schreiben, ist jedoch von Anderen ange-
stofRen geworden. 6. Drinnen und Drauflen ergeben deshalb nur in einer miteinan-
der geteilten und nicht in einer getrennten Welt einen Sinn fiir die Beschreibung.
Man findet Drinnen und Draufien nur dort, wo man sich sowohl drinnen als auch
drauflen aufhalten kann, man also von einer Seite zur anderen gelangt oder auf
der Schwelle dazwischen bleiben kann. 7. Diese drei Bereiche — Drinnen, DraufSen
und die Schwelle dazwischen — sind nicht solitir fiir eine Person gegeben, sondern
sie sind besetzt von Anderen und der Darstellung ihrer Intentionalitit.

28  Vgl.zuden Schwierigkeiten und Moglichkeiten der gemeinsamen Veranderung der Welt und
der Vorstrukturierung durch Andere: Jean-Paul Sartre Kritik der dialektischen Vernunft, Rein-
bek b.H. Rowohlt 1967, S. 382 (fusionierende Cruppe) & S. 240ff. (Gegenfinalitit).

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

n7


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Als Andere unter Anderen

Soziale Rdume als widerfahrende »Fassaden« Statt harte uniiberwindliche Grenzen zu
den Gedanken von Anderen anzunehmen, kénnen wir im Hinblick auf das bis hier
Beschriebene gar nicht anders, als immer wieder erlebte Grenzen hin zu Anderen
zu iiberschreiten; man wird bestindig von den Gedanken Anderer, genau wie von
ihren Handlungen und Gefiihlen, die auf der Fassade ihrer Korper dargestellt sind,
getroffen. Jedoch gibt es im sozialen Bereich nicht nur die Grenzen der Horizonte,
die sich iiberschneiden kénnen und die man iiberschreitet.”” Es gibt auch solche
zwischen unterschiedlichen sozialen Riumen, »die man iiberschreitet, indem man
sich durch den Eintritt in eine andere Ordnung selbst dndert und gleichsam iber
seinen Schatten springt. Hierbei handelt es sich um Schwellen, die nicht mit wan-
dern wie die Grenzlinie unserer Horizonte«.*° Hier kann also mit Waldenfels eine
neue Beschreibungsdimension hinzugefiigt und das sozialphilosophische Vorha-
ben weiter ausgefithrt werden: Zum einen kénnen nicht nur durch den Horizont,
der sich leiblich in, durch und mit den Anderen in der Welt bewegt, Grenzen iiber-
schritten werden, sondern, es konnen und missen dafiir auch Schwellen ibersprun-
gen werden. Der Begriff der Grenze ist also an die Beweglichkeit des Horizon-
tes gebunden. Es gibt keinen Horizont ohne eine Grenze, die seine Rinder aus-
macht. Die Schwellen bewegen sich hingegen nicht einfach mit, sondern sie sind
starr, aber pords. Man vollzieht dabei einen Einstellungswechsel, oder Sprung.*
Die Schwellen der sozialen Riume sind damit Darstellungsformen von verschie-
denen Ordnungssystemen, und als solche werden sie in dieser vorliegenden Ar-
beit als soziale Strukturen bestimmt, die Menschen durch ihr Verhalten auf- und
umbauen; in denen wir miteinander leben miissen. Darstellungsformen sozialer
Strukturen sind bspw. Riume wie ein Seminarraum, eine Bank, ein Krankenhaus,
aber auch die eigene Wohnung etc. Man kann die sozialen Strukturen dieser Riu-
me erleben, indem man iiber die Tiirschwellen tritt, die die verschiedenen sozialen
Riume voneinander trennen.**

Trete ich bspw. in den Seminarraum ein, so erlebe ich ein strukturell geordne-
tes System, in dem man sich so oder so verhilt, in dem ich mich selbst auf diese
Weise verhalte und damit die Fassade des*der Seminarleiter*in darstelle. Der so-
ziale Raum (Seminarraum) kann mit Goffman deshalb als »Bithnenbild« bestimmt
werden, das »Mdbelstiicke, Dekorationselemente, Versatzstiicke, die ganze rium-
liche Anordnung umfafit — die Requisiten und Kulissen fiir menschliches Handeln,
das sich vor, zwischen und auf ihnen abspielt.«* Die sozialen Strukturen verin-
dern meine Sitzhaltung, mein Sprechen, mein Denken (man achtet mehr als iiblich
auf alle Auferungen, um sie in den Rahmen und die Fragestellung des Seminars

29 Vgl.: Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 31.
30 Ebd.S.31.

31 Vgl.ebd.S.37.

32 Ebd.S.38.-40.

33 Goffman: Wir alle spielen Theater, S. 23.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

einzubinden) und auch die Art, wie ich mich angezogen habe. Nackt zu erscheinen,
wire gewohnlich ein Bruch innerhalb dieser sozialen Struktur, der den Seminar-
teilnehmer*innen auf ziemlich deutliche Weise widerfahren wiirde, wohingegen
es kein Bruch ist, nackt in einer Sauna zu liegen. Dort wire eher Kleidung un-
angebracht.** Die Schwellen bewegen sich fiir gewohnlich nicht mit, sondern sie
widerfahren uns an verschiedenen Orten, an denen man sich so oder so verhalten
soll.* Dennoch ist es moglich, gerade wenn eine Person innerhalb einer Institu-
tion eine wichtige Stellung einnimmt — und damit widerspreche ich Waldenfels
in diesem Punkt -, dass sich die Verhaltenscodes mit dieser Person mitbewegen,
solange man in irgendeiner Form noch im gemeinsamen institutionellen Kontext
ist.* Ein Beispiel dafiir kann eine gemeinsame Betriebsfeier sein, bei der ab dem
Moment, in dem der*die Chef*in den Raum verlisst und nach Hause fihrt, die
Gesprichsthemen leichter, beschwingter oder intimer werden.

Was mit dem Begriff der Schwelle auch mitgedacht werden kann, ist ein Sich-
»Aufhalten auf der Schwelle«.’” Man kann sich also weder einer noch der anderen
Seite der Schwelle zugehérig fithlen und so entsteht die schon beschriebene Plu-
ralitit oder Vielheit der Perspektiven. Wird auf der Feier nur dann, wenn der*die
Chef*in schon gegangen ist, iiber Probleme gesprochen, oder sich tiber sie*ihn lus-
tig gemacht, muss dies nicht fiir alle behaglich sein. Manche verspiiren vielleicht
ein Unbehagen und stehen dann zwischen den beiden sozialen Ordnungen und
Strukturen auf der Schwelle.*®

Diese sich mitbewegende Schwelle, die sich daraus ergibt, wenn Menschen sehr
stark ihre institutionelle Bindung, den sozialen Raum dieser Institution und da-
mit die sozialen Strukturen und Ordnungen mit sich fithren, kann mit Goffman
noch weiter illustriert werden: »Nur unter auflergewdhnlichen Umstinden folgt
das Bithnenbild [der soziale Raum, P. H.] den Darstellern; wir finden das bei Lei-
chenziigen, Paraden und den Festziigen von Kénigen und Kéniginnen.«** Neben
diesen Festakten kann es aber auch alltiglich geschehen, wie oben bei der*dem
Chef*in beschrieben, dass ihre Fassade selbst schon als Bithnenbild oder sozia-
ler Raum ausreicht. Das bedeutet jedoch auch, dass bestimmte soziale Riume be-

34 Vgl.Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 1991, S.198.

35  Zum Begriff des Widerfahrnis vgl. Jens Bonnemann: Wahrnehmung als leibliches Widerfahrnis.
Eine Phidnomenologie des Leib-Welt-Verhiltnisses. Mlinster Mentis 2016, S. 181f.

36  Mit Simone Weil kann man hier auf das Bestehen von Privilegien verweisen, die durch »die
Natur der Dinge« bestehen. Vgl. Weil, Simone: Uber die Ursachen von Freiheit und gesellschaft-
licher Unterdriickung, Zirich: Diaphanes 2012. S. 45.

37  Bernhard Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 39.

38 In diesem Sinne kann auch Butlers Unbehagen der Geschlechter und die Parodie gedeu-
tet werden. Das Unbehagen und die Parodie beschreiben ja gerade das Zwischen-den-
Geschlechtern-Stehen. Es sind Schwellen verschiedener Identitdten. Vgl. Butler: Das Unbe-
hagen der Geschlechter, S. 203.

39  Coffman: Wir alle spielen Theater, S. 23.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Als Andere unter Anderen

stimmte Fassaden ermdglichen und damit zur Erscheinung bringen kénnen; oder
wie Goffman schreibt: »Ein Bithnenbild [sozialer Raum] ist meist unbeweglich im
geographischen Sinne, so daf} diejenigen, die ein bestimmtes Bithnenbild als Teil
ihrer Vorstellung verwenden wollen, ihr Spiel nicht beginnen kénnen, bevor sie sich
an den geeigneten Ort begeben haben, und ihre Vorstellung beenden miissen, wenn
sie ihn verlassen.«*° Im Sinne dieses Zitates kann damit auf einen Aspekt der Fas-
saden besonders Riicksicht genommen werden, der schon im ersten Sinnabschnitt
dieses Kapitels behandelt wurde, aber zuriickgestellt werden musste, um zuerst die
direkte und indirekte Abhingigkeit der Fassade von Anderen beschreiben zu kon-
nen. Hier tritt nun deutlich das dritte Abhingigkeitsmoment der Fassade — also
der verkorperten Darstellungsform des Erlebens — zu Tage: Es ist die Abhingig-
keit von sozialen Strukturen, die es erst ermdglichen, auf diese oder jene Weise zu
erscheinen bzw. sich darzustellen. Diese Abhingigkeit des Erscheinens hat posi-
tive wie negative Auswirkungen: Positiv ist, dass dadurch erméglicht wird, besser
zu verstehen, wie Andere die Situation erleben, weil sie zum Teil sedimentierten
Verhaltensweise folgen miissen, die auch meine sein konnten. Negativ daran ist,
dass dadurch nur bestimmte Verhaltensweisen und Gestiken aktiv auf der Fassade
dargestellt werden kénnen. Man muss also die Anderen sehr genau fokussieren,
wenn man die nicht aktiv dargestellten Bereiche der Fassade, also den Horizont
des Erlebens der Anderen selbst erleben will, um sie besser zu verstehen.

Nimmt man den Begrift der Schwelle von Waldenfels an dieser Stelle ernst, so
erschliefit sich hier die Méglichkeit, sowohl die Grenzen des Erlebens von Ande-
ren durch eine leibliche Bewegung zu iiberschreiten als auch die Schwellen zwischen
verschiedenen sozialen Strukturen und verschiedenen institutionalisierten Riu-
men zu iberspringen oder auf ihnen zu verweilen. So kann bspw. ein Bankfiliale
im Winter ein Unterschlupf fiir frierende Menschen jeder sozialen Schicht sein.
Waldenfels’ Terminologie des »Drinnen und Drauf3en« lisst sich also in einem Ne-
beneinander fassen, in dem wir miteinander in unterschiedlichen sozialen Struktu-
ren, Meinungen oder Ansichten leben, die leichter oder beschwerlicher ineinander
tibergehen oder von einer zur anderen kippen kénnen:

Was jenseits der Schwelle lockt und erschreckt [Unbehagen erzeugt, PH.], gehort
nicht mehr zum Spiel mit eigenen Moglichkeiten, sondern bedeutet eine Heraus-
forderung der eigenen Freiheit durch Fremdartiges, das in der jeweils bestehen-
den Ordnung keinen Platz findet.*'

Wie oben gesehen, kann dasjenige, was jenseits der Schwelle »lockt«, eine andere
soziale Struktur sein, die nicht meinem aktuellen Verhalten entsprechen muss, mir
vielleicht nicht mal als mégliches Verhalten erscheint. Man wird aber auch von den

40  Ebd.
41 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 31.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

sozialen Strukturen herausgefordert, besonders von denen, die dem Eigenen nicht
dhnlich sind.** Die sozialen Strukturen widerfahren uns in gemeinsam geteilten
Riumen, die uns zu unterschiedlichen Verhaltensweisen bewegen.

Dies geschieht, gerade weil uns die sozialen Strukturen im Verhalten von An-
deren (deren Fassade) und durch die Beschaffenheit der Gegenstinde im sozia-
len Raum, dem Bithnenbild, widerfahren. Betritt man ein Bankgebiude, tragen
alle Mitarbeiter*innen Anziige oder Kostiime, die Sitzgelegenheiten sind zumeist
hochwertige Ledermdbel, alles soll zeigen: Hier ist Ihr Geld in guten Hinden, denn
wir haben schon genug. Diese Zurschaustellung von Sicherheit und Geld wider-
fahrt einem Menschen, der kein Geld verdient, anders, sie kann einen iiberrum-
peln, verunsichern oder Unbehagen erzeugen; mehr als dies bei jemanden der
Fall wire, der*die gerade aufgrund ihres*seines Geldes dort willkommen gehei-
Ren wird. Ein und dieselbe Bank kann gerade aufgrund der spezifischen sozialen
Struktur, die sie ausdriickt, ein unbehagliches oder ein willkommen heiflendes Wi-
derfahrnis darstellen.*

Das bedeutet also, dass durch die erlebbare Differenz der sozialen Strukturen
an verschiedenen Orten gerade die Moglichkeit zu unterschiedlichem Verhalten
und damit unterschiedlichen Darstellungen des Erlebens als Fassade geschaffen
wird. Durch das jeweils verschiedene Verhalten im Spiegel der Anderen bekommt
man demnach auch verschiedene Perspektiven auf dieselben Gegenstinde und die
sozialen Strukturen innerhalb der sozialen Riume vorgefiihrt. Die Anderen stellen
uns dar, wie man die Welt erleben kann, weil uns ihre Fassaden widerfahren. In
einer anderen Terminologie formuliert dies auch Simone de Beauvoir, deren Worte
die Unterschiedlichkeit zwischen den Menschen (Gegner und Komplizen) stirker
betonen: »Und selbst wenn der Gegner sich irrt, wird durch seinen Irrtum eine
Wahrheit offenbar: nimlich dafd auf dieser Welt der Irrtum, die Subjektivitit ei-
nen Platz haben. [Hervorhebung P.H.]«* Die Anderen — so wie ich — erleben also
miteinander dieselbe Welt aus verschiedenen Perspektiven, der Irrtum eines anderen
Menschen, sei es ein“e Gegner*in oder nicht, lisst uns das Miteinander erleben.

42 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 81: »Das Sein, durch das das Nichts in die Welt kommt,
muf das Nichts in seinem Sein nichten, und auch so liefe es noch Gefahr, dass Nichts als ein
Transzendentes innerhalb der Immanenz zu etablieren, wenn es nicht das Nichts in seinem
Sein im Hinblick auf sein Sein nichtet.«

43 Ebd,, S.787. Sartre beschreibt auf diesen Seiten, wie die Midigkeit die Wahrnehmung der
Welt verandert und die Welt die Wahrnehmung, weil uns die Anstrengung in der Welt uns
miide werden lasst.

44 de Beauvoir: Eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 154f. Warum besteht dieser sprachliche Unter-
schied? Weil es Simone de Beauvoir um die Beschreibung und Bestimmung politischer Wi-
dersacher*innen geht und die Differenz zwischen den Verhaltensweisen des Objektivierens
und des Anerkennens der Alteritat der Anderen.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

121


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Als Andere unter Anderen

Bspw. erleben wir es als unbehaglich, iiberraschend, langweilig oder uns willkom-
men heiflend. Nochmals: Thre Fassaden widerfahren uns.

Die These dieser vier Abschnitte, dass die Gedanken, Gefiihle, Imaginationen,
Wahrnehmungen und Handlungen einander durch die Verkérperung der Intentio-
nalitit in der Fassade zuginglich sind, obwohl wir uns unterscheiden, kann also
abschlieRend damit begriindet werden, dass man sich selbst als Andere*r unter
Anderen in den sozialen Strukturen immer mit einer bestimmten Fassade wider-
fihrt, die das Erleben darstellt. Im ersten Sinnabschnitt des nichsten Unterkapitels
wird auf dieser Grundlage beschrieben, wie sich gerade aus dieser geteilten Welt
ein geteilter Sinn bestimmen lisst. Es wird der Alltag mit Anderen in den Fokus
genommen.

Der Alitag mit Anderen im Fokus

Ich mochte an dieser Stelle nochmals den sozialphilosophischen Standpunkt mei-
ner Arbeit hervorheben: Es werden Aussagen itber Moglichkeiten innerhalb der
Wirklichkeit des Miteinanders getroffen. Dies geschieht in dieser Arbeit durch
Verbindung einer phinomenologischen Beschreibung des sozialen Raumes mit
Uberlegungen des Poststrukturalismus und einigen Ideen des Pragmatismus. So
wird die phinomenologische Beschreibung durch Begriffe (Funktionalitit, Struk-
tur, Uber-, De-, Codierung) erginzt, die es erméglichen, die Oberfliche sozialer
Situationen mit Anderen zu bestimmen. Ab dem dritten Sinnabschnitt wird bspw.
durch die Verbindung der Sorgestruktur Heideggers mit Foucaults Beschreibung
der parrhesia ein Versuch unternommen, eine dritte, nicht einseitig objektivieren-
de Moglichkeit der Sorgebeziehung darzustellen. Diese soll ein gemeinsames Er-
leben und ggf., ein gemeinsames Beheben von Strukturproblemen bedeuten; ein
Zusammen-Stolpern iiber die sozialen Strukturen. Wodurch hier gezeigt wird, dass
es moglich ist, eine Sorge zu bestimmen, die nicht nur jeweils einer Person, son-
dern allen Anderen, die im Erlebenshorizont dieser sozialen Struktur stehen, zu-
ginglich ist. Dabei muss beachtet werden, dass durch die phinomenologische Be-
schreibung - trotz ihrer Erweiterung durch poststrukturalistische und pragma-
tistische Elemente — keine begriindete normative Wertung vorgenommen werden
kann. Das heifdt: Gemeinsam iiber ein Strukturproblem zu stolpern, ist noch kei-
ne moralische Aussage. Es hat aber ethische Konsequenzen, da es zum Handeln
anregt, das Verhalten verindert.

Da ich meine eigenen Ansichten nicht vollig von der Beschreibung trennen
kann, mochte ich hier jedoch nicht verhehlen, dass ich eine starke moralische
Meinung habe, wenn es darum geht, gegen Unterdriickung und fiir Solidaritit zu
schreiben. Es gibt deshalb einen nicht vollig intendierten Wechsel zwischen neu-
traleren und normativ wertenden Passagen, die bspw. durch die Auswahl meiner

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Beispiele offen zu Tage tritt. Den Ausgang nimmt die Beschreibung an dieser Stel-
le jedoch bei einem alltiglichen Telefongesprach, um gerade im Alltag die Sphire
des Miteinanders in der Welt weiter zu bestimmen und dabei die individuelle Dif-
ferenz der Personen als jeweils Andere nicht in einer hypostasierten oder idealen
Andersheit zu verlieren — da selbst bei einem Telefonat, wenn das Erleben durch
die mediale Vermittlung eingeschrinkt erscheint, die Perspektiven der Sprechen-
den und Hérenden ineinander iibergehen konnen, sich gegenseitig beeinflussen
— oder allererst hervorbringen —, oder sich deutlich voneinander abgrenzen. Auch
beim Telefonieren widerfihrt uns das Miteinander unterschiedlicher Perspektiven.

Widerfahrene Andersheit, geteilter Sinn & Sedimentationen

Die Sprechweise eines Freundes am Telefon gibt ihn uns selbst, als wenn er ganz
da wireinjener Art, wie er uns anredet und sich verabschiedet, wie er seine Sitze
beginnt und beendet, wie er durch die ungesagten Dinge voranschreitet. Der Sinn
ist die ganze Bewegung des Sprechens [.]*

Man erlebt die Anderen also ganz in ihren Auflerungen, der Art und Weise wie
sie sprechen. Sie widerfahren uns in den Auflerungen, denn — zugespitzt formu-
liert — sind sie ihre AufRerungen. IThre Fassaden sind die Darstellung einer intensiv
erlebten Situation. Dadurch ergibt sich nicht nur die Moglichkeit, die Gedanken,
Gefithle und Handlungen Anderer zu erleben, sondern auch sie zu verstehen: Die
Anderen zeigen sich selbst, wie sie sein konnen, selbst wenn der Kontext dieses Spre-
chens vorrangig auf das Horen beschrinkt ist, oder nur Allgemeinplitze ausge-
tauscht werden.*® Immer ist das Gesagte eine Darstellung von Sinn. Dies heif3t,
dass die Menschen ihren Sinn und sich selbst im Erleben und Erlebtwerden dar-
stellen, in dem, was sie tun, reden etc., oder, wie Sartre es sagt: »Den Anderen
wahrnehmen heif3t sich durch die Welt anzeigen lassen, was er ist. [...] Stirnrun-
zeln, Errdten, Stottern, leichtes Zittern der Hinde, versteckte Blicke, die gleichzei-
tig dngstlich und drohend aussehen, driicken die Wut nicht aus, sie sind die Wut.«*” An
diesen Aussagen iiber das Telefonieren und der allgemeineren iiber das Verhalten
des Menschen wird implizit die Problematik der immer schon anwesenden Ande-
ren offengelegt (sei die Anwesenheit direkt oder indirekt), denn es zeigt sich, dass
es zu erfahrende Weltanschauungen oder besser Weltverhdltnisse gibt, die durch
Gesten, Sprechen oder andere Handlungen zum Vorschein kommen. Und damit

45  Merleau-Ponty: Zeichen, S. 58.

46  Mochte man an dieser Stelle als Gegenargument auf die Fahigkeit zum Ligen oder der Un-
aufrichtigkeit verweisen, so muss man bedenken, dass es hier nur um die Moglichkeit zu
verstehen geht, was zwar auch heiflen kann, sich nicht zu verstehen oder getduscht zu wer-
den; aber auch die Tauschung kann immer aufgedeckt werden, gerade weil wir in unserem
Verhalten uns selbst zeigen.

47  Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 609ff.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Als Andere unter Anderen

ist eben auch iiberhaupt erst erlebbar, dass es mehrere Weltverhiltnisse gibt. Das
schlagfertige Verhalten einer Person, wie es im letzten Kapitel durch das Antwor-
ten auf den abwertend gemeinten Zuruf »Schwuchtel« dargestellt wurde, lsst in
der Antwort zwei Weltverhiltnisse aufeinander treffen: ein im weitesten Sinne ho-
mophobes und eines, das Beleidigungen nicht auf sich beruhen lisst und dadurch
das homophobe Weltverhiltnis durch ein bspw. feministisches Geschlechterver-
stindnis kontert. Beide zeigen sich im Aufeinandertreffen der Antworten und der
Situation, in der sie sich begegnen.

In diese Form konnen die Thesen aus Der Solipsismus ist keine Maglichkeit iiber-
fithrt werden, denen zufolge das Selbstverhiltnis des Cogifo ein Selbstverhiltnis
durch Andere ist. Weil es Andere gibt, kann ich in die Buchhandlung gehen, in den
Worten Briicken zu den Gedanken Anderer bauen. Ich gehe in die Buchhandlung,
weil ich von einer anderen Person ein Buch kaufen méchte, das wiederum von ei-
ner Anderen geschrieben wurde. Ich bezahle mit Bargeld, das schon durch andere
Hinde ging. Ich bin an diesem Ort unter Anderen und sie sind dort mit mir, als
Andere unter Anderen. Fireinander sind wir immer Andere, die wir im Alltag in
ihrem Erleben erleben kénnen, wie sie uns erleben. Weil man Andere erlebt, wird
man angeregt, iiber sich selbst zu reflektieren.

Mit Merleau-Ponty lisst sich im Anschluss daran auf ein Problem aufmerksam
machen, das entsteht, wenn man die Anderen nicht als Andere sihe. Er beschreibt
das Problem aus der Sicht der rein subjektiven Konstitution der Welt durch ein
diese vollstindig konstruierendes Ich: »Konstituiere ich selbst die Welt, so kann
ich kein anderes Bewuftsein denken, denn dieses miifte alsdann gleichfalls die
Welt konstituieren, und zumindest fir diese andere Weltauffassung wire nicht
ich konstitutiv.«** Die Anderen kénnen also nicht durch mich mit mir gleichge-
stellt werden. Es ist kein Verhiltnis der Vorherrschaft, indem ich den Anderen ihr
Bewusstsein mitgebe, oder aushindige. Diese Kritik an einer reinen Konstitutions-
leistung irdendeines isolierten Subjekts verhindert es, dass bei den Uberlegungen
iber die Anderen, die Vorstellungen von ihnen ausschlieflich von mir hervorge-
bracht werden und sich deshalb notwendig in einem Abhingigkeitsverhiltnis zu
mir befinden. Die Anderen miissen sich nicht erst aus meiner Konstitution hin-
auskimpfen, um selbst intentionale und bewusste Menschen sein zu kénnen, ge-
rade weil unsere Konstitutionen sowieso nur im Miteinander vollstindig sein kon-
nen. Im Gegenteil wiirden wir die Anderen in unsere Konstitution hineinzwingen,
wenn wir die Anderen nicht als Andere verstiinden. Andere nicht als Andere zu
verstehen, ist damit eine ebenso aktive »Leistung«, wie sie als Andere zu erleben
und diese plurale Perspektivitit durch die eigenen Gedanken, Handlungen, Wahr-
nehmungen, Imaginationen und Emotionen darzustellen. Hier verbinden sich die
Ebene des Faktischen, die rechtfertigungslose Vorstellung davon, dass man selbst

48  Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 401.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Andere erst als Andere konstituieren muss, um sie als Menschen zu verstehen, mit
einer Beschreibung, die versucht — trotz der Vorhandenheit solcher Beschreibun-
gen von Anderen — Dimensionen zu explizieren, die dem widersprechen, dass ein
Ich Andere als Andere konstruiert: Das hier beschriebene Weltverhiltnis, Andere
als Andere und sich selbst als Andere*n darzustellen, ist die Beschreibung einer
Haltung zur Welt.*

In dem Fall, dass man doch der Vorstellung verfillt, dass man die Anderen her-
vorbringt, muss man sich aus dieser herauskimpfen, um wirklich mit den Anderen
die Welt zu erleben. Das heifst also, dass die Anderen es verhindern, dass ein Ich die
Welt allein konstituiert: aus dem einfachen Grund, dass man die Wirklichkeit der
Anderen nicht mitkonstituieren kann, obwohl wir unsere Selbsterfahrung wech-
selseitig bestimmen. Weil ich also nicht in der Lage bin, die Anderen als Andere
zu konstituieren, die mir gleich sind im Konstituieren der Welt, miissen einem die
Anderen als Andere widerfahren. Die Welt muss mehr sein als meine Konstitution,
und es muss die Anderen unabhingig von einem jeweiligen Mir in der Welt geben.
Wenn es die Anderen aber unabhingig von mir gibt, dann haben ihre Handlungen,
ihr Denken und ihr Fithlen auch eine je eigene Bedeutung fiir mich und meine eine
fiir sie. In Wahrheit sind die Anderen also nie in meinen perspektivischen Ausblick
auf die Welt eingeschlossen, weil meine Perspektive selbst keine klar bestimmten
Grenzen hat; sie gleitet vielmehr an den Perspektiven der Anderen voriiber und bei-
de sind gemeinsam in einer einzigen Welt versammelt, an der wir alle als anonyme
Individuen im Erleben teilhaben.*®

An diesem Punkt kann ein kurzer Einschnitt gemacht werden, denn dadurch,
dass die Moglichkeit geschaffen wurde, in den Perspektiven hin, und herzuglei-
ten, oder sie zu iibernehmen — wie im Abschnitt Miteinander in sozialen Riumen
beschrieben - lisst sich durch die Perspektivitit alleine nicht mehr bestimmen,
was eine*n Andere*n komplett von mir abtrennt. Diese Aufweichung des Begrifts
ist jedoch ganz im Sinne dieser Arbeit: Die Unterschiede in der Perspektive er-
kliren noch nicht, warum eine andere Person jemand ginzlich anderes sein sollte
als man selbst. Es lasst sich nicht von vornherein bestimmen, warum jemand zu
mir im Gegensatz stehen sollte, warum wir nicht gemeinsam eine dhnliche Perspek-
tive auf die Welt haben sollten. Die Hervorhebung der Perspektivenunterschiede

49  Darananschlieflend, dass als Andere unter Anderen zu sein eine Haltung zur Welt bedeutet,
kann man daraus nicht nur eine Beschreibung generieren, sondern auch eine »plurale, vieldi-
mensionale Kritik« formulieren, die das Bestehende nicht nur nachzeichnet, sondern hinter-
fragt; wobei dieses Hinterfragen nicht nur eine Richtung des Fragens kennt, sondern plurale
Richtungen, die nicht in ein einheitliches Bild der Kritik iiberfithrt werden miissen oder kon-
nen. Vgl. Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 174, Tatjana Schonwaélder-Kuntze: Haben
philosophische Methoden politisches Gewicht?, in Posselt, dies. & Seitz: Judith Butlers Philosophie
des Politischen, S. 39.

50  Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 404.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Als Andere unter Anderen

tritt also nach dieser Theorie erst bei gréfReren oder intensiver erlebten Differen-
zen zu Tage; wobei dies nicht bedeutet, dass man mit einer Person nicht, sowohl
gemeinsame Aspekte haben kann als auch solche bei denen man sich stark, oder
zumindest merklich voneinander unterscheidet. Die Unterschiede zu Anderen tre-
ten also dann vermehrt in den Fokus, wenn sie mir deutlich widerfahren oder man
sich thematisch in der Reflexion darauf bezieht. Sitze ich im Seminarraum und
jemand kommt nackt durch die Tiir, dann widerfihrt mir die Andersheit sehr di-
rekt, sie riickt in den Fokus. Ist die Person hingegen angemessen gekleidet, dann
muss man schon stirker einen Unterschied erkennen wollen, um dies auch zu tun.
Man muss etwas, das sich unterscheiden soll, reflexiv, etwas, was einem nicht als
Unterschied widerfihrt, thematisieren. Selbst wenn ich dies triumen sollte, trifft
weiterhin zu, dass einer*m die Anderen als Vorstellung anderer Weltverhiltnisse
widerfahren.

Die vor dem Einschnitt gemachte Bestimmung der unscharfen Grenzen zwi-
schen den Perspektiven kann in dieser Arbeit generell ins Erleben transferiert wer-
den, was dazu fithrt, dass diese plurale, ineinander tibergehende Perspektivitit
nicht nur in der Wahrnehmung gegeben ist. Sie besteht im Gegenteil auch beim
Denken, beim Handeln, beim Fiihlen, eben allen jenen in der Strukturiquivalenz
verbundenen Fihigkeiten, die sich aus dem Erleben der Welt durch Abstraktion be-
stimmen lassen. So sind die Perspektivunterschiede, die Differenzen, die durch die
Anderen als Ahnliche und Unihnliche auftauchen, der Ausgangspunkt, um die An-
deren als solche zu erfassen; einen Fokus auf sie zu setzen, durch den sie nicht zu
reinen Objekten meiner Erfahrung oder zu reinen Subjekten, die mit mir in Kon-
kurrenz stehen, weil wir als Andere sowohl Ahnliche als auch Verschiedene sind,
lasst sich der je eigene Sinn des Verhaltens in Bezug auf das Erleben beschreiben.

Die Anderen sind der Grund, aus dem einem klar wird, dass man die Welt nicht
nur allein konstituiert haben kann, dass der Sinn, den einen Moment des Erlebens
fiir jede*n hat, zwar von einem selbst kommen kann, aber auch von den Anderen
abhingt. Hier kommt der schon erwihnte Begriff der Sedimentierung zum Tragen.
Das Verstindnis dieses Begriffes erweitert sich an dieser Stelle, denn wie beschrie-
ben konstituiert kein Subjekt die Welt alleine und kann dies auch nicht: Die Welt
ist ein Konglomerat aus den Sedimenten vergangener, momentaner und geplanter
Verhaltensweisen, und kein Mensch alleine kann diese nur durch sein bewusstes
Erleben selbst erschaffen. In den Sedimentierungen lagern sich die Fragmente der
Anderen und auch die meiner Handlungen in verschiedenen Schichten ab. Diese
Schichten liegen nicht in einem leeren Raum zwischen uns, sondern sie verkor-
pern sich, wie im letzten Kapitel gezeigt wurde, auf unseren Kérpern: Sie bilden die
Struktur unserer Fassade, also der Art und Weise, wie wir uns in Bezug zu Anderen
darstellen; was dazu fithrt, dass in ein und derselben Handlung zugleich mehrere
Sedimentschichten und damit undurchsichtige Perspektivunterschiede vorhanden
sein koénnen, die den Sinn des jeweiligen Verhaltens mitbestimmen.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Um dies zu veranschaulichen, kann man hier die Ausfithrungen von William
James heranziehen und erweitern, in denen er vom ununterbrochenen Ubergang
spricht.” Sie schliefen an die sedimentierten Unterschiede und Gemeinsambkei-
ten an, um das »Sowohl-als-auch« von Differenz und Kontinuitit im Verhalten zu
beschreiben. Mit diesen Beschreibungen lisst sich fiir das Erleben der Anderen
bestimmen, warum es durch und von den Anderen bedingt ist und trotzdem ein
Erleben der je eigenen Kontinuitit darstellen kann. Wir sind anonyme Indivi-
duen. Dieser Abschnitt stellt also eine Erweiterung des Abschnitts Erleben ohne
absolutes Ich aus Hauptteil I dar. James bezieht sich damit auf die »Einigkeit« eines
Menschen im Bewusstseinsstrom bzw. der Kontinuitit im eigenen Erleben, die
durch dasjenige, was und wie es erlebt wird, jeweils singulir bestimmt ist, sich
aber nicht notwendig abschottet. »Kontinuitit ist hier eine bestimmte Art von
Erfahrung, die ebenso bestimmt ist wie die Erfahrung der Diskontinuitit, die ich
schlechterdings nicht vermeiden kann, wenn ich versuche, einen Ubergang von
meiner Erfahrung zu der Ihrigen zu bilden.«** Dabei erméglicht es das Erleben
der ununterbrochenen Uberginge, sowohl die Verinderung der jeweils Anderen
und des jeweiligen Selbst als auch deren Kontinuitit zu erfassen: Die erlebte
Kontinuitit ist das erlebte »Fehlen eines Bruchs«”, wohingegen das Erfassen der
Diskontinuitit uns jeweils ohne Riicksicht vor die Anderen stellt. Somit lassen sich
die Anderen und man selbst als voneinander unterschiedene Menschen denken
(wie sie im letzten Unterkapitel beschrieben wurde), die responsiv aufeinander
Bezug nehmen.

Durch die Hinzunahme der Uberlegungen zum Erleben ununterbrochener Uber-
ginge von James kann hier also dem letzten Rest einer idealistischen, abstrakten
Vorstellung des menschlichen Erlebens entgangen werden — denn die ununterbro-
chenen Ubergiinge verbinden das Erleben der Welt mit den Anderen, durch die die
Uberginge zwischen den Unterschieden erlebt werden. Dies bedeutet die Singu-
laritit der Menschen: also unseren endlichen Standpunkt in der Welt und die Auf-
einanderfolge von Ubergingen, die ununterbrochen aus jeweils einzigartigen, aber
nie exklusiven Perspektiven (immer mit Anderen) gemacht werden. Die verschie-
denen Perspektiven wiren ohne Andere nicht méglich und damit kénnen sie auch
nicht exklusiv sein. Sitze ich an meinem Schreibtisch oder sitzt dort eine andere
Person? Blicke ich in die Biicher oder jemand anderes? Die Perspektiven auf das
Geschriebene und auf die Utensilien, den Laptop, den Kugelschreiber, die Blitter
mit Notizen sind verschieden und doch ihnlich: Fiir mich sind sie Grund, iiber
Solidaritat nachzudenken, fiir die andere Person der Anstof}, um Ungerechtigkeit
zu thematisieren. Fiir mich sind sie Antrieb zu schreiben, fiir jemand Anderen der

51 William James:Pragmatismus und radikaler Empirismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 20086, S. 32.
52 Ebd.S.33.
53  Ebd.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

127


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Als Andere unter Anderen

Ausloser fiir Entsetzen iiber das, was Anderen durch Andere widerfahren ist. Es
ist nie ein und derselbe universelle Standpunkt, es sind nicht nur unterschiedliche
Abschattungen desselben. Es sind komplexe Darstellungen des jeweiligen Erlebens
mit Uberschneidungen und Unterschieden; es sind ununterbrochene Uberginge
von einer Perspektive zur Nichsten und zu denen von Anderen, seien sie geschrie-
ben, direkt erlebt, nachtriglich im Aufeinandertreffen diskutiert oder dass man es
ihnen »ansieht«. Die anderen Perspektiven halten die eigene fest und gemeinsam
lassen sie sich verindern. Diese Perspektivitit ist demnach eine Verbindung zu
Anderen, nicht eine Abschottung von Ihnen.

Die Rede von den ununterbrochenen Ubergingen ist damit James’ Terminus, um
seiner eigenen Theorie gerecht zu werden, dass man weder nur Kontinuitit noch
ausschliefllich Diskontinuitit erfihrt. Eine Position, die das eine auf das Andere
zuriickfithrt, nennt er »kapriziés wetterwendisch«.>* Dieser Uberlegung schliefie
ich mich in Bezug auf das Erleben an, da es zwar niemals von Anderen her abge-
leitet werden kann, aber auch ohne sie nicht gedacht werden kénnte. Die Anderen
sind die Bedingung unserer Wirklichkeit. Fiir die hier vorgestellte sozialphiloso-
phische These bedeutet dies, dass eine Theorie, die das Erleben nur in der eigenen
Kontinuitit ohne die Erfahrung von Briichen durch die Anderen denkt, genauso
verkiirzt wire wie der Versuch, das Erleben nur im Modus des Unpersénlichen zu
beschreiben. Beide Verkiirzungen sollen hier in der Betonung des Miteinanders
ausgeschlossen werden, in dem Gemeinsambkeiten und Unterschiede liegen.

In dieser Form, die Singularitit/Einzigartigkeit der Menschen durch die Diffe-
renzen und Kontinuitit, im Miteinander zu denken, entgeht man den Problemen
der Reduktion der Anderen auf ein Ich eben dadurch, dass jede*r Andere auf eine
Vielzahl von Anderen trifft. Bleibt man dafiir im Beispiel des Telefonierens, lisst
sich verstehen, warum die Gleichzeitigkeit von Differenzen/Diskontinuititen und
Kontinuitit im Alltdglichen in den minimalen Ubergingen von dem einem zum an-
deren kein Problem darstellt: Man erlebt beim Telefonieren (generell in gemeinsam
erlebten sozialen Situationen) gleichzeitig die eigene Kontinuitit, wie die Konti-
nuitit der anderen Personen. Gerade die wechselnde Stabilitit der Verhiltnisse
zu Anderen ermoglicht es, in der eigenen Kontinuitit Differenzen zu bestimmen.
Kontinuitit bedeutet demnach nicht eine koh4rente Erzihlung, die durch ein itber-
greifendes Thema klassifiziert wire. Es ist mein Leben, aber es ist keine vollstindig
zueinander passende Erzihlung. Gerade, wenn Andere lingere Zeit keine Nahe zu
mir haben, kann ich erleben, dass sie mir Verinderung spiegeln, die man selbst
nicht erwartet hitte. Oder umgekehrt: Sie spiegeln diese Verinderungen, weil sie
die Kontinuitit der eigenen Verinderung nicht miterlebt haben. Dieses Phinomen
ist nun nicht fiir lange Zeitabstinde reserviert, sondern eine Moglichkeit aus dem
Fakt, dass die Beziehungen zu Anderen unterschiedlich intensiv sind; sowohl in

54 Ebd.,S. 34.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

der Nihe zueinander als auch in der Hiufigkeit der Anwesenheit. Dadurch wird
eine Erfahrung von Ahnlichkeit und Unterscheidung allererst beschreibbar, wenn
man die Perspektiven Anderer als Verhandlungsbasis itber die eigene Darstellung
akzeptiert. Um auf das Telefonat zuriickzukommen: Selbst wenn sich die gedufler-
ten oder gedachten Antworten und Reaktionen von Beginn des Telefonats bis zum
Ende nur nuanciert voneinander unterscheiden — wir erleben uns darin jeweils als
Andere.”

Ist es ein Gesprich zur Klirung eines Konflikts und man geht mit der Meinung
in das Gesprich, man hitte sich selbst vollstindig akzeptabel verhalten und diese
Sichtweise kippt wihrend des Telefonats, man versteht also besser, warum sich die
andere Person verhalten hat, wie sie es tat, dann schleicht sich eine Diskontinui-
tit in das eigene Verhalten ein. Ich bin nicht mehr mit meinen anderen Gedan-
ken identisch. Diese Diskontinuitit oder Differenz innerhalb meines Verhaltens
ist dabei jedoch kein Problem fiir das Erleben meiner Kontinuitit als Kontinuitit,
vielmehr ist sie die Vorausetzung dafiir. Nichtsdestoweniger miisste man an die-
ser Stelle davon sprechen, dass man zum*r Andere*n ihrer*seiner selbst geworden
ist. Als vollstindige Abgrenzung zu einem vorherigen Selbst taucht diese Differenz
oder Alterititserfahrung des eigenen Selbst selten auf. Genau diese starke Form
der Verinderung sucht und beschreibt bspw. Sartre in all seinen Biographien.*® Er
nennt genau den Punkt Konversion, an dem man durch die Anderen und die so-
ziale Situation, durch die man jemand wurde, ein*eine Andere*r wird. Damit ist
diese Konversion der Punkt, an dem man Anderen darin zustimmt, dass nicht sie
sich verandert haben, sondern man sich selbst. In einer Situation, in der man mit
langjahrigen Freund*innen zusammensitzt, die man hiufig trifft und zu denen
man eine enge Bindung hat, auf einmal Insiderspriiche und Witze nicht mehr als
lustig gewertet werden, sondern man sie problematisch findet, kann die Aussage
einer der anwesenden Personen, dass man sich selbst verindert habe und nicht die
andern Anwesenden, eine plétzliche und unhintergehbare Evidenz haben.

Damit wird hier eine konfuse und zumeist undurchsichtige Situation im sozia-
len Miteinander als Ausgangspunkt fiir die Betrachtung des Alltaglichen beschrie-
ben. Erst durch die aktive thematische Setzung eines Fokus orientiert sich die Be-
trachtung der sozialen Situation hin zu einer Theorie, die uns je selbst als Andere
unter Anderen bestimmt. Die Anderen widerfahren mir zwar, aber es ist ein be-
wusster Prozess, sich nicht auf die Diskontinuitit oder Kontinuitit zu fokussieren

55  Moglichist auch ein Gesprich, das nur aus einem Wort als Antwort besteht: »Ja, ja, hmm, ja,
ja P

56  Beispiele finden sich dafiir in all seinen biographischen Schriften angefangen bei Baudelaire,
Reinbek b. H. Rowohlt, 1978 (iber Marllarmés Engagement, Reinbek b. H. Rowohlt, 1983/Saint
Genet bis zur fiinfteiligen Flaubert Studie.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

129


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Als Andere unter Anderen

und dabei einseitig eine Identitit mit dem Unterschiedenen oder dem Gemein-
samen zu behaupten; denn dieser Reduktionismus stellt einen immerwihrenden
Priifstein fiir eine Theorie iiber das Miteinander dar: Je besser man die Anderen als
Andere beschreiben kann, umso umfassender ist das Verstindnis der Anderen als
Andere unserer Selbst.

Das vorherrschende Gefiihl von Kontinuitit beim Erleben des eigenen Selbst
ergibt sich dabei indirekt durch die Sedimente im Vergleich mit der eigenen Ver-
gangenheit und direkt in der Gegenwart durch die Unterschiede und Gemeinsam-
keiten, die ich mit Anderen in meinem Horizont oder Fokus erlebe. Die Sedimen-
tierungen und die erlebte Andersheit durchdringen sich jeweils an verschiedenen
Punkten.”” Die Welt ist mehr, als ein einzelnes, ideales Ich geschaffen haben oder
in sie hinein konstruiert haben kénnte. Die Sedimentation der Handlungen zeigen
permanent - auf indirekte Weise — die Uberginge zwischen eigenen Vorhaben und
dem Vorhandenen sowie den Vorhaben Anderer an, entweder indem sie darauf
aufbauen, sich dagegen wenden oder davon abspringen, also etwas Neues produ-
zieren.’® Der Sinn, den das Erleben hat, steht also nicht fiir sich alleine, er kommt
nie nur von mir und ist nie nur mir zuginglich: Der Sinn, den ich wihrend des
Telefonats in der Sprache und Sprechweise eines*einer Freund*in hére, ist mir zu-
ginglich, weil es nicht nur ihr*sein subjektiver Sinn ist, der vermittelt wird, und
es nicht nur mein subjektiver Sinn ist, den ich in dem Gehorten erlebe. Die Sedi-
mente setzen sich in der jeweiligen Sprache, dem Gesagtem und dem Gehorten,
fest, und so sind sie Mittler des Sinns. Sedimente sind Vermittler eines Sinns, der
sie nicht selbst sind.

Die Sedimentierungen stellen in dieser Arbeit — nach dem hier Beschriebe-
nen und ausgehend von Merleau-Ponty — ein sprachliches Bild dar, mit dem das
Anwachsen, das Bestehen und das Fortwirken der sozialen Strukturen durch die
Handlungen der einzelnen Anderen beschrieben werden soll. So stellt sich die Se-
dimentierung als die Ansammlung von vergangenen, kontinuierlich und auch dis-
kontinuierlich wirkenden Gemeinsamkeiten und Unterschieden mit Anderen dar.
Es kann gerade durch die Undurchsichtigkeit der sozialen Sedimentation nicht
immer genau angegeben werden, welche sozialen Strukturen intensiver durch die
Sedimente nachwirken als andere. Ich weifd bspw. nicht immer, welche Normen in

57  Vgl. William James:Pragmatismus und radikaler Empirismus, S.32: »Der radikale Empirismus
dagegen |af3t sowohl der Einheit als auch dem Getrenntsein Gerechtigkeit widerfahren. Er
sieht keinen Grund dafir, eines von beiden fiir eine lllusion zu halten. Er weist beides einer
bestimmten Beschreibungsebene zu und versteht, daf$ tatsachliche Krafte am Werk sind,
welche die Einheit im Laufe der Zeit vergréfiern.«

58  Zum letzten Punkt der Neuproduktion kann weiterfiihrend auf Deleuzes und Guattaris Anti-
Odipus verwiesen werden, im Besonderen auf den Punkt des Wunsches und seiner positiven,
Neues hervorbringenden Kraft. Vgl. Gilles Deleuze & Félix Guattari: Anti Odipus — Kapitalismus
und Schizophrenie |, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, S. 35.ff.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

meinen Handlungen zur Darstellung kommen, da die Sedimentationen durch den
je eigenen Sinn der Handlungen stetig verfestigt und verindert werden.

Dass der Sinn die schon vorhandenen Sedimente iibersteigen kann, die in und
durch die Kultur und die Anderen festgelegt sind, lisst sich auf einem Seitenweg
mit Martin Heidegger argumentieren. Es ist der Weg, wie das »Dasein« zu den
Anderen kommt.*® Dieser Pfad wird im nichsten Sinnabschnitt zu einer generel-
len Betrachtung der Anderen und des Sinns, den sie in ihren Handlungen im Alltag
verkérpern, fithren. Diese Betrachtung ist durch die Uberlegungen Heideggers zur
Sorge motiviert, da sie einen Vorschlag fir ein gemeinsames Weltverhiltnis dar-
stellt. Dazu muss sich aber schon hier, in der Betrachtung des Alltags, in einigen
entscheidenden Punkten von Heidegger abgegrenzt werden, da man sonst, obwohl
der Solipsismus keine Moglichkeit ist, wie hier schon gezeigt wurde, in einen So-
lipsismus und eine Logik des »Andere-Besitzens« (eines idealen Ichs) zuriickfillt.

Verstehen & Sinn im Alltag Heidegger schreibt iiber das Verhiltnis von »Dasein« und
Welt Folgendes: »Das »Dasein« ist zunichst und zumeist von seiner Welt benom-
men.«*° Das heifit, das »Dasein«, der Mensch (die Verwendung der Einzahl ist in
diesem Fall notwendig, da Heidegger nur von Einzelnen spricht) benimmt sich in
der Welt, durch die er bewegt wird. Oder anders ausgedriickt: Wir (!) verhalten
uns in der Welt auf eine bestimmte Art und Weise, die auf die Welt reagiert und
sie verandert. Durch zundichst und zumeist wird ein apriorisches Perfekt ausgedriicke,
was heif’t, dass diese Beziehung des Menschen zur Welt eine Struktur des Mensch-
seins ausdriickt und nicht vom Menschen abstrahiert werden kann. Schon hier ist
jedoch bei Heidegger nicht von einer Welt, sondern von einer »jemeinigen« Welt
die Rede, was sich im Zitat durch das Possessivpronomen »seiner« ausdriickt. Fiir
Heidegger bin ich also in einer Welt, von der ich benommen bin, in dem Sinne,
dass sie sich mir, in der Art wie sie ist, zeigt, als eine Welt von Handlungsangebo-
ten und Geboten, in der die Dinge durch sedimentierte Handlungen vorgeformt sind
- um weiter Merleau-Pontys Begriff zu benutzen. Diese jemeinige Welt scheint dem
zu widersprechen, woftir bisher argumentiert wurde. Dies trifft auch genau dann
zu, wenn damit eine Welt gemeint ist, die nur einem »Dasein« (einem Menschen)
zuginglich sein soll.

Hier offenbart sich ein deutlicher Unterschied in der Gewichtung des theo-
retischen Ansatzes: Heidegger argumentiert ausgehend von einem »Dasein«. Die-
ses »Dasein« steht fiir sich allein und ist nicht, wie im hier beschriebenen Ansatz,
ein Strukturmerkmal der Anderen. Die Anderen strukturieren sich durch einzel-
ne Iche. Heidegger argumentiert genau andersherum: Er geht von einem »Dasein«
aus, zu dessen Struktur die Anderen gehoren. Das »Dasein« ist die Grundstruktur.

59  Zur Bedeutung der Anderen bei Heidegger vgl. Bedorf: Andere, S. 94ff.
60 Heidegger: Sein und Zeit, S. 113.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

131


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Als Andere unter Anderen

Heidegger bestimmt also die Anderen und die Dinge als konstitutive Momente fiir
das »Dasein«, nimmt aber die Reziprozitit nicht explizit in seinen Argumentatio-
nen auf, wohingegen hier von der Vielzahl an Anderen ausgegangen wird, bei der
ein »Ich« als Strukturmerkmal der Andersheit auftaucht. Heidegger schreibt: »Die
Nachforschung in der Richtung auf das Phinomen, durch das sich die Frage nach
dem Wer beantworten laf3t, fithrt auf Strukturen des Daseins, die mit dem In-der-
Welt-sein gleich urspriinglich sind: das Mitsein und Mitdasein.<** Die hier vorge-
stellte Theorie widerspricht Heideggers damit also nicht, aber es gibt eine intensi-
ve Varianz in der Perspektive, die untersucht werden soll.*> Denn Heidegger bleibt
bei seiner Analyse des »Daseins« an der Frage haften, wer das (eine) »Dasein« ist.
Dies verweist auf einen Nominativ, also auf eine Bestimmung der Identitit einer
Person, und lisst deshalb keine anonyme oder vieldeutige Antwort zu. Sie schlief3t
also eine; wie die, die hier gegeben wurde, aus. Heidegger verkiirzt das Erleben also
auf die Seite der Kontinuitit, wie man es mit James festhalten konnte, und ebnet
die Diskontinuititen, die Unterschiede zu den Anderen, damit komplett ein.

Fragt man nach dem »Wer«, kann die Antwort, will man Gemeinsamkeiten und
Unterschiede zu den Anderen nicht aufSer Acht lassen, nur heifRen: viele. Hier kann
man mit Ginther Anders polemisch Folgendes hinzufiigen: »[D]ie Selbstgefillig-
keit der Was- und Werfrage [ist] uniiberbietbar.«** »Selbstgefillig« kann man hier
zum einen polemisch verstehen, jedoch auch wortlich: Nach dem Wer oder Was
fragen heiflt nach einem Selbst fragen, fiir das es gefillig oder bequem ist, alles im
Bezug zu sich selbst und ginzlich ohne Bezug zu Anderen zu denken. Dies ist eine
Folge davon nach dem Wer oder Was zu fragen, ohne zu bedenken, dass alles, was,
und jede*r, der*die ist, immer auf eine bestimmte Art und Weise sein muss. Die
Frage impliziert also immer schon ein Wie, dass mit der Beschreibung der Darstel-
lung beantwortet werden muss, und nicht mit einem Rickgriff auf ein so oder so
bestimmtes, bestehendes Selbst.

Vor welchem Hintergrund fragt also Heidegger nach dem Wer, nach welcher
Identitit (mit wem oder was), wenn er die Frage stellt? Er fragt nach dem Sub-
jekt, das diese Frage stellen kann, und nicht nach der Struktur des Fragestellens,
nicht danach, was es aussagt, die Frage stellen zu konnen, sondern danach, was
das »Dasein« zum »Dasein« macht, was ihm eine Sonderstellung, also eine Identi-
tit verleiht. Wie kann eine Antwort auf diese Fragen aussehen? In etwa wie folgt:
»Dasein« ist Seiendes, das je ich selbst bin, das Sein ist je meines.«** Diese Ant-
wort gibt Heidegger in Sein und Zeit, aber das »jemeinige Dasein« ist ein exklusives.
Es ist durch seine Bestimmung als reine Selbstbeziehung vereinzelt, da es bloRRe

61 Ebd. S.114.

62  Vgl. Michael Theunissen: Der Andere, S. 269:

63  Giinther Anders: Die Antiquiertheit des Menschen Il Uber die Zerstorung des Lebens im Zeitalter der
dritten industriellen Revolution, Miinchen C.H. Beck, 1988, S. 129.

64  Heidegger Sein und Zeit S. 114.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Ubereinstimmung mit sich selbst bleibt. Wie sollte das »jemeinige Dasein« diese
Frage nach sich selbst stellen, wenn es immer schon nur jemeinig gewesen wire,
wenn es nicht durch Andere die Unterscheidung erlebt hitte? Genau darin liegt
die Abgrenzung der Verfallenheit im Alltag und der Eigentlichkeit: Im Alltag bin
nicht ich bei mir selbst, sondern bei und mit Anderen, warum sollte diese Bestim-
mung aber erfordern, dass es eine Eigentlichkeit in der Vereinzelung gibt? Diesen
Punkt scheint auch Heidegger zu sehen, aber nicht fiir die Infragestellung der Ei-
gentlichkeit auszubauen, denn er fithrt weiter aus: »Es konnte sein, dafd das Wer
des alltiglichen Daseins gerade nicht je ich selbst bin.«** Es kinnte also sein, dass
der Mensch sich nicht im Vereinzeln und Jemeinigen als man selbst findet, sondern
gerade durch und im Umgang mit Anderen, ohne eine Ebene der Eigentlichkeit.

Man sollte sich an dieser Stelle wieder an Deleuze erinnern, der die Kategorie
des Moglichen als Struktur der Anderen im Erleben ausgemacht hat: Da die Ande-
ren allererst die Moglichkeiten hervorbringen, kann auch nur in Bezug zu ihnen
die Frage nach egal welchem Sinn gestellt werden, als Frage nach der sinnhaften
Antwort des Erlebens der Anderen als voneinander unterschiedenen Personen. Der
erlebbare Sinn steht also immer im Plural. Es gibt nie nur einen Sinn des Erlebten
und er ist nie nur meiner. Fragt man an diesem Punkt nach der Stellung des vorlie-
genden Abschnitts in der Arbeit, also danach, welchen Zweck er erfiillt, dann ist es
folgender: Es wurde hier die Abhingigkeit jedes Menschen — selbst im Erleben der
Kontinuitit des Selbst — als positive Bestimmung verstanden, die ein Besitzver-
hiltnis im Bezug zu Anderen ausschlieft. Dabei wechselt die Perspektive im Text
auf eine dhnlich flieflende Weise hin und her, wie dies zu Beginn des Abschnitts
fiir den Wechsel von Gemeinsambkeiten (die auf Kontinuititen beruhen) und Unter-
schieden (die auf Diskontinuititen beruhen) zu denen Anderer beschrieben wurde.
Auflerdem konnte gegen die Position argumentiert werden, dass die Alltiglichkeit
eine negativ zu bewertende Verfallsform darstellt. Sie wurde hier als ein gemeinsa-
mer Ausgangspunkt bestimmt: Frage ich nach dem Sinn des Erlebens, dann frage
ich nach dem gemeinsamen Ausgangspunkt mit Anderen, dem als kontinuierlich
und diskontinuierlich erlebten Alltag, in dem uns der Sinn auf der Grundlage ge-
teilter Sedimentationen widerfihrt, ohne davor in eine Eigentlichkeit zu fliehen.
Die allgemeinste Aussage iiber den Sinn des Erlebens ist mithin, dass uns im Er-
leben widerfihrt, dass wir Andere unter Anderen sind.

Es ist also gerade der Alltag und nicht irgendein Grenzfall, der die radikale
Bedingung der Wirklichkeit des Menschseins als Andere unter Anderen offenbart.
Natiirlich kann man in Grenzfillen, vollig vereinzelt in sich gesponnen sein, aber
diese Form des Lebens ist selbst wieder eingebettet in einen Alltag, aus dem sie
— metaphorisch gesagt— herausragt: Das Alltigliche ist die Art und Weise zu sein,
durch die sich die individuellen Besonderheiten als Andere erst abbilden konnen.

65 Ebd.S.115.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

133


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Als Andere unter Anderen

Oder anders formuliert, um von der Zuspitzung der Andersheit, die Waldenfels
macht, nimlich das Fremde zu beschreiben, eine Bestimmung zu entlehnen: »Das
Fremdartige, das die Grenzen bestimmter Ordnungen iiberschreitet, setzt eine be-
stimmte Form von Normalitit voraus.«%® Oder noch anders, mit Sartre formuliert:
Die Negation ist immer eine bestimmte Negation (fremd/anders), die etwas Posi-
tives (gewohnt/normal) voraussetzt, etwas, das gerade deshalb als normal angese-
hen werden kann, weil es nicht schon negiert ist, sondern negiert werden kann.*’
In diesem Sinne ist das Alltigliche das Positive, in dem die Sedimente der Kul-
turen die Struktur des Uberschreitbaren bilden. Ich wende mich hier also mit den
Worten von Peter Berger und Thomas Luckmann der Alltagswelt als geteilter Wirk-
lichkeit zu: »Wenn wir die Wirklichkeit der Alltagswelt verstehen wollen, so miissen
wir uns nach ihrem Wesen als Wirklichkeit fragen [..].<®® Genau dieser Aufforde-
rung mochte ich nach dem Seitenweg tiber Heideggers Beschreibung des Alltags,
der als nichstes folgt, nachkommen. Es wird untersucht, was den Alltag verstehbar
macht. Somit ist es méglich, die im letzten Sinnabschnitt begonnene Beschreibung
von Heideggers Bestimmung des Alltags fortzusetzen und sie von ihrer vorrangig
negativen Konnotation (»Verfallsform«) zu trennen.®

Der Alltag ist der Ort des Man und, wie Heidegger richtig sieht, ist es moglich,
sich hinter dem So-macht-man-das-eben zu verstecken.” Aber das Man und die
Art, wie Andere etwas machen, sind auch die Sprungbretter, etwas anders zu ma-
chen, den bekannten und schon vorhandenen Sinn zu iibersteigen, der die Grund-
lage des Verstehens bildet. Wie hilft der gezeichnete Seitenweg nun, den Sinn, den
Andere darstellen und der deshalb das Sedimentierte iibersteigt, zu beschreiben
und dabei zu verstehen? Er hilft auf dem Weg, dass die Bedeutung der Anderen
fiir das Menschsein noch einmal deutlicher hervorgehoben wurde: Das Geboren-
werden in einen Alltag, in eine schon vorhandene Kultur mit Strukturen und se-
dimentierten Verhaltensweisen (wie aus einem Glas trinken, wie laufen, wie sich
kleiden, wie ein*eine guter*gute Arbeiter*in sein) sind keine Formen der Unei-
gentlichkeit, sondern sie gehoren zu jedem sinnhaften Verhalten genau deshalb,
weil sie den Sinn einer Verhaltensweise oder Geste nie vollstindig umfassen, aber
deren normierten bzw. alltiglichen Ausgangspunkt bilden. Sie sind die sich hiufen-
den Darstellungsformen unserer Fassaden, die jedoch niemals die gesamte Fassade
ausmachen. Sie sind immer auch mehr als das.

66  Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 59.

67  Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 94.

68  Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 21. Die Bestimmung
zur Betrachtung der Wirklichkeit des Alltags kann deswegen von Berger & Luckmann tber-
nommen werden, da sie, obwohl an einer Soziologie interessiert, auch von einer phanome-
nologischen Betrachtung ausgehen. Vgl. ebd., S. 23.

69  Heidegger Sein und Zeit S.166ff.

70  Ebd.S.128.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Das Mehr, das den Sinn erst vervollstindigt, ist die zusitzliche, die spontane
Komponente, die zu jeder der Gesten oder Handlungen hinzukommst, da wir durch
unser Verhalten und unsere Handlungen immer sowohl eine Kontinuitit als auch
eine Differenz darstellen. Das Mehr ist also die begriffliche Darstellung einer Liicke,
die sich im Alltag herausbildet. Es wird hier an das Gewesene und Vorhandene an-
gekniipft, aber mit der Betonung, nicht komplett durch es bestimmt zu sein. Der
Sinn, der sich dabei darstellt, ist ein Sich-Abarbeiten an der Welt, den Anderen
und an »mir« je selbst. Nehmen wir die Situation des Telefonierens wieder in den
Fokus, um dies zu verdeutlichen: »Hallo, wie geht es dir?« Diese Frage am Anfang
eines Telefonats ist sowohl Floskel als auch Liicke: Wird mir diese Frage gestellt
und ich antworte ebenfalls mit einer Floskel (gut, so lala, es konnte besser sein)
nimmt das Gesprich vermutlich die Form eines véllig belanglosen Austausches an.
Es wird langweilig. Hier zeigt sich ein Beispiel fiir das Mehr des Sinns, das sich so-
gar in blof3en Floskeln als Sedimente zeigt. Das Mehr ist die Besonderheit des Sinns
des Gesagten, des Redens, des Telefonierens (der Handlung, der Geste), kurz, des
Verhaltens, in dem die Art und Weise dessen aufgenommen wird, wie der Allge-
meinplatz von den Telefonierenden performativ dargestellt wird: Dieses Gesprich
ist ein Allgemeinplatz (das Was), in dem eine BegriiRung formuliert wird, die die
Struktur des Verhaltens am Telefon darstellt (das Wie). Es ist die Langeweile oder
aber auch die Freude, das spontane Treffen mit jemandem, den*die man schon lan-
ge nicht mehr gesehen hat. Der Sinn ist also, in Verbindung zu bleiben, auch wenn
dies bedeutet, ein langweiliges, floskelhaftes Gesprich miteinander zu fithren.

Somit ist sogar ein Sinn, der als langweilig erlebt wird, mehr als eine blof3e Vor-
handenheit, mehr als ein bloRes soziales Sediment. Die Langeweile bildet sich aus
den alleralltiglichsten Antworten. Sie macht dadurch die Langweiligkeit performa-
tiv zum Sinnbild von Alltiglichkeit. Damit ist das Antworten eine Uberschreitung
der sedimentierten Floskeln. An dieser Stelle konnen die Begriffe Sedimentation,
Alltag und Sinn also in folgendes Gefiige gebracht werden: Der Sinn einer Ver-
haltensweise bildet sich durch die Uberschreitung oder die Annahme sozial vor-
geprigter Verhaltensweisen, der Sedimentationen.” Diese beiden Begriffe — Sinn
und Sedimentation - bilden die Grundlage dafiir, was wir als den Alltag beschrei-
ben: denn das Verhalten ist immer eine Neubestimmung der Sedimente, entweder
durch einen vorrangig ablehnenden oder durch einen erhaltenden Sinn.

Nach der hier bestimmten Zusammengehorigkeit von Kontinuitit und Diskon-
tinuitit kommt keine Aussage, kein Sinn vollstindig vom Alltiglichen, niemals voll-
stindig von den vorhandenen sozialen Strukturen los, in die man geboren wurde.
Aus dieser Uberlegung scheint es, im Gegensatz zu Merleau-Pontys schon zitierter
Auflerung, nicht mehr erstaunlich, sondern erwartbar » daf spontane Akte, durch

71 Vgl. Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 24 & S. 72f.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

135


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Als Andere unter Anderen

die Menschen ihrem Leben Gestalt geben, sich duflerlich sedimentieren und als-
dann die anonyme Existenzweise der Dinge [...] zueignen«.”” Aber es bleibt — aus
denselben Uberlegungen folgernd - auch kein Verhalten ginzlich von den sozialen
Strukturen verschluckt, was im Folgenden auszufithren ist. Die Frage »Wie geht
es dir?« wird in ihrer Alltaglichkeit durch einen gelangweilten oder abwesenden
Gesichtsausdruck oder Ton noch gleichgiiltiger; oder aber zu einer Darstellung von
Freude iiber das Treffen. Man sagt etwas immer mehrdeutiger oder eindeutiger,
als man es sagen konnte. Das gleichgiiltige oder gelangweilte Verhalten ist mehr als
die Darstellung, die man gegeben hitte.” Die Langeweile ist selbst eine Darstellung
der Moglichkeit, sich zu verhalten, und damit mehr als eine blofle Sedimentierung
im Alltag. Andererseits wird diese einmal gemachte Uberschreitung der Alltiglich-
keit bei Wiederholung selbst wieder Sediment und kann damit zu einer alltiglichen
Bedeutung des Darstellens werden oder eben »[sich] die anonyme Existenzweise
der Dinge [..] zueignen«.” Die Schichten der Sedimentation iiberlagern sich: Man
bleibt ihnen verhaftet.

Es lisst sich damit folglich sagen: Ob das Telefonat langweilig ist, interessant,
traurig oder schon, gleich welche Bestimmung es hat, es gibt mindestens eine, die
man besonders bzw. intensiv erlebt, und diese verleiht dem Gesprich einen Sinn.
Dieser Sinn ist einem wihrend des Gesprichs und auch noch danach gegeben, ob-
wohl er nicht durch eine Verbalisierung im Gesprich reflektiert werden muss. Er
kann aktiver Teil dessen sein, woriiber man redet (durch die reflexive Setzung eines
»Meta«-Themas) oder er wird indirekt erlebt und flief3t so in die Gesprichsfithrung
mit ein (durch die Bedingtheit des Fokusses — woriiber geredet wird — durch den
Horizont). Der Sinn ist erschaffen und widerfahren: Er wird erlebt. Er »bedeutet
etwas. Und darunter verstehen wir nicht nur, daf$ sich [das Erlebte] als eine reine
Qualitit darbietet: [Es] setzt sich als ein bestimmtes Verhiltnis unseres psychi-
schen Seins zur Welt [...], es ist eine organisierte und beschreibbare Struktur.«”
Der Sinn, der in dieser Darstellung des Alltags erlebt wird, kann somit struktu-
rell definiert werden, als die Art und Weise, wie das Etwas unter Anderen erlebt wird.
Damit umfasst der Sinn das Alltigliche in seiner kontinuierlichen und gleichsam
differenten Form. Einen Sinn hat damit alles, was in einer sozialen Situation auf
eine bestimmte Art erlebt wird (jede Handlung, Wahrnehmung, Imagination, ge-
nauso wie jedes Fithlen und Denken). Er ist ein Konglomerat aus den verschiede-
nen bewussten Fihigkeiten und den in jeden Leib eingeschriebenen Sedimenten
der sozialen Strukturen.

72 Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 399.

73 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S.127.

74 Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 399.

75  Jean-Paul Sartre: Skizze einer Theorie der Emotionen in Die Transzendenz des Ego Philosophische
Essays 1931-1939, Reinbek b. H. Rowohlt, 1997, S. 270.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Der Sinn des Sprechens, des Handelns, des Verhaltens ist mehr als die Bestim-
mung dessen, was etwas ist, was den Sinn darauf begrenzt, dass etwas erlebt wird.
Der hier beschriebene Prozess des Erlebens ist immer schon auf eine bestimmte
Weise; angenehm, unangenehm, verstérend, verstindlich oder auch absurd, und
dabei immer sozial strukturiert. Damit ist zudem auch der Sinn eines etwas (eines
Was) immer schon auf eine bestimmte Art (ein Wie) durch die Anderen gegeben.”®
Hier lasst sich also die Bestimmung des Erlebens aus dem ersten Hauptabschnitt,
als auf das Wie bezogen, auf den erlebten Sinn iibertragen. Die Vermittlung von
Erleben und Sinn geschieht dabei, wie im Beispiel des Telefonats zu sehen war,
sofort im Gesprich, wihrend wir es erleben; es wird nicht erst danach in einem
Bewertungsverfahren ein Sinn hinzugestellt.

Sinn und Erleben sind zwei Aspekte der Bedingung der Wirklichkeit, mit Ande-
ren unter Anderen zu sein.”” Der Sinn ist somit mehr als das Alltigliche, aber ohne
die Alltaglichkeit als geteilte Grundlage fiir das Verstehen nicht zu denken. Er ist
gleichzeitig als gegeben und veridndert erlebt. »[D]er Alltag [ist] mehreres zugleich,
Stitte kontingenter Sinnbildung, Sinnverteilung und Sinnablagerung und Stitte
von Sinnentstellung und Sinnverdringung, von Schein und Gewalt und all dies in
labyrinthischer Mischung.«”® Der Alltag bietet somit den notwendig kontingenten
Ausgangspunkt fiir das Verstehen, da er eben der Ort des Sinns in den verschie-
densten Facetten ist. Er ist die Stitte von Sinnentstellung und Verdringung, Gewalt
und Schein einer Fiille an negativen Beschreibungen und Erfahrungsmoglichkei-
ten, aber auch von positiver Vieldeutigkeit, die es ermoglicht, aufeinander Bezug
zunehmen. Oder ganz banal: Nur, weil wir einen alltiglichen Sinn teilen und ge-
meinsam verandern kénnen, kénnen wir gelingend miteinander telefonieren: Wir
sind responsiv. Ich mochte an dieser Stelle noch betonen, dass ich hier absicht-
lich die positiven Aspekte des Alltags fokussiere, da negative Bestimmungen schon
reichlich in der Literatur vorzufinden sind. Es ist eine produktive Sichtweise auf
den Alltag miteinander. Es ist die positive Bestimmung der Vieldeutigkeit, der Be-
stimmung, dass wir Andere unter Anderen sind.

So entsteht kein Problem aus der Vieldeutigkeit. Sie ist die Bedingung der
Wirklichkeit fiir das Verstehen und das Uberschreiten des blof} Sedimentierten hin
zu einem personlichen und teilbaren Mehr. Es gibt in der hier beschriebenen Form
nichts blof$ Sedimentiertes (keine reine Determination) oder ein reines Mehr (abso-
lut freie Neubestimmung); beides sind Extreme desselben alltiglichen Verhaltens.
Durch die bisher gemachte Beschreibung des Sinns und die Betonung der Notwen-
digkeit der Vieldeutigkeit fiir das Verstehen ist es sinnvoll, auf die Unterscheidung

76  Vgl. Silvia Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion, S.118.
77 Vgl. Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 26.
78  Bernhard Waldenfels, In den Netzen der Lebenswelt, S.176.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

137


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Als Andere unter Anderen

zwischen Verstehen und Erkennen noch einmal zuriickzukommen, denn der Un-
terschied tritt so deutlicher hervor. Ich kann den Alltag, in dem ich lebe, nicht
vollstindig in Distanz setzen. Dies wire aber notwendig fiir eine von der Vieldeu-
tigkeit getrennte eindeutige Erkenntnis. Es wire die Thematisierung von etwas nur
Notwendigem ohne historische, soziale und damit kontingente Beziige.

Die Distanz geht aber aus demselben Grund verloren, der es erméglicht, den
Sinn zu teilen: Jedes Erkennen ist selbst durch alltigliche Strukturen (wie etwas
in einem bestimmten Bereich zu erkennen ist) vorgezeichnet. Das Erkennen des
Alltags richtet sich zuriick auf einen bestimmten Punkt des Alltags, um einen Bei-
trag zur Erkenntnis dessen zu leisten, wie sich der Alltag zu einer bestimmten Zeit
dargestellt hat. Das Erkannte ist die reflexive Feststellung des Verstehens — des Er-
lebens eines sowohl widerfahrenen als auch mitproduzierten Sinns. Das Erkann-
te behilt trotz des feststellenden Charakters eine relative Perspektive und verliert
diese nur scheinbar, wenn man das Erkannte als absolut erklirt. Vieldeutigkeit ist
also deshalb die Bedingung fiir das Verstehen, weil es nicht nur ein schon festge-
legtes und sicheres Gesicht des Sinns gibt, sondern die vielen Facetten dessen, wie
etwas erlebt wurde oder wird. Eine soziale Situation kann deshalb viele Sinne haben,
da sie zwar einen alltiglichen Umgang miteinander darstellt, aber tatsichlich un-
terschiedliche, differente oder auch diskontinuierliche Momente umfasst, die sich
von Anderen als sinnvoll oder unsinnig verstehen lassen. Vieldeutigkeit kann somit
nicht als Problem verstanden werden: Sie ermdglicht gerade erst etwas verstehen
zu kénnen, Sinn zu verindern und sich bestimmte Bereiche des Erlebten als zu
erkennende zu wihlen. Gibe es keine Differenz, wie sie durch die Vieldeutigkeit
erdffnet wird, so wire es nicht nachvollziehbar, wieso man etwas verstehen oder
nicht verstehen sollte. Es gibe ja keine Unterschiede.

Die Frage, die sich daran anschlief3t, ist die nach der Art dieser Unterschie-
de: Ist es eine Unterscheidung in Kategorien, die durch Kontradiktionen getrennt
sind? Diese Ansicht wilrde implizieren, dass es genaue und eindeutige Grenzen
zwischen den verschiedenen erlebbaren Phinomenen gibe, bzw. Griinde, solche
Grenzen fur alles Erlebte anzunehmen. Doch wurde bisher gezeigt, dass es um
das Beschreiben und nicht um das Kategorisieren des Erlebten geht. Es geht um
ein Verstehen der Kontingenz des Miteinanders, um ein magliches Fiireinander
zu bestimmen. Einen Gegensatz zu dieser kontradiktorischen Begriffsgenese bie-
tet der Ansatz von Gilles Deleuze. Er beschreibt eine Moglichkeit fiir die Genese als
»Blockierung« des Alltags, die sich durch minimale Differenzen und nicht durch
Kontradiktionen im Extremen bestimmen lassen.” Ich will hier die Bedeutung der
Kontradiktionen fiir die Differenzierung nicht verneinen, aber man muss ihr eine
andere Form der Distinktion zur Seite stellen. Dadurch versucht diese Arbeit der
Uberlegung iiber den bestindigen Wechsel im Erleben, die mit James bestimmt

79  Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 28.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wurde, gerecht zu werden. Diese minimalen Uberginge, die Uberginge im Kleins-
ten nennt Gilles Deleuze Vize-diktion.®® Im Unterschied zur Kontradiktion sind sie
es, die die Grauzonen bestehen lassen, in denen etwas weder vollstindig alltiglich
noch vollstindig unalltiglich/besonders ist. In dem Bereich, der sich durch diese
vielen moglichen Kippphdnomene bestimmen lisst, liegt eben das Mehr an Sinn, das
die Alltaglichkeit iiberschreitet, das selbst das Handeln in Strukturen nicht kom-
plett von ihnen ableitbar macht. Alltidglichkeit und Unalltiglichkeit sind deshalb
aber keine symmetrischen Pole einer begrifflichen Kontradiktion, sondern es han-
delt sich dabei um ein asymmetrisches Verhaltnis. Wie schon beschrieben wurde, baut
ja das Unalltigliche und auch das Mehr auf einer vorhandenen Positivitit auf, der
faktischen Gegebenheit von Alltag und Strukturen, die das Verhalten mitbestim-
men, oder, wie Waldenfels es ausdriickt: »Schliefilich gehért das Alltagliche nicht
nur zum Leben im Ganzen, es durchdringt alle Lebensbereiche, auch solche wie Wis-
senschaft, Kunst und Religion, die bestimmt sind, den Alltag zu iiberschreiten.«®
Fur die Philosophie selbst bedeutet dies, sich nicht auf Erklirungen zu reduzie-
ren, sondern vor allem die Beschreibung der Phinomene zu betreiben, um ihre
Eigenheiten darzustellen. Was bedeutet dies aber konkret? Es bedeutet, dass man
nicht danach fragt, was das Gegenteil von etwas ist, sondern wie das eine dem
anderen ihnelt, genauso wie es bisher in dieser Arbeit gemacht wurde, um die An-
deren nicht als Gegenteil des Ich zu verstehen, sondern als dhnliche wobei jede*r
fiir alle Anderen auch ein*e Andere*r ist. Nimmt man als Beispiel die Perspektiven
auf meinen Schreibtisch wieder auf, dann wird in der Beschreibung nicht danach
gefragt, wer auf den Schreibtisch sieht, sondern wie das erlebt wird, was man er-
lebt. Ich erlebe meinen Schreibtisch als und die Blitter als meine Aufgabe, als zu
Erledigendes. Andere erleben diese Perspektive nun vielleicht auch als Arbeit, als
Aufgaben, die erledigt werden miissen, und sie erleben es als etwas, das von je-
mandem erledigt werden muss. Der Unterschied ist die perspektivische Angabe
»meine« bzw. »deine« Arbeit, die unsere Perspektiven voneinander trennt. Es ist
meine Arbeit und die Andere verstehen dies, weil sie keinen Gegensatz zu mir bil-
den, sondern Ahnliche sind. Frage ich nun eine andere Person, ob sie mir ein paar

80 Vgl.ebd., 233: »Dieses Verfahren des unendlich Kleinen, das die Unterscheidung der Wesen-
heiten aufrechterhilt [..], ist vollig verschieden von der Kontradiktion; man mufd ihm daher
einen besonderen Namen, den Namen»Vize-Diktion<geben. Im unendlich GroRRen steht das
Gleiche in Kontradiktion zum Ungleichen, sofern es dieses in essentia besitzt, und wieder-
spricht sich selbst, sofern es sich selbst negiert, indem es das Ungleiche negiert. Im unend-
lich Kleinen aber steht das Ungleiche in Vize-Diktion zum Cleichen, in Vize-Diktion zu sich
selbst, sofern es das, wodurch es in essentia ausgeschlossen wird, als Fall einschliefit. Das Un-
wesentliche umfafRt das Wesentliche als Fall, wihrend das Wesentliche das Unwesentliche
in essentia enthielt.«

81 Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 36. & vgl. S.155.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Als Andere unter Anderen

Seiten zum Korrekturlesen abnimmt, dann wird auf einmal die Arbeit auf mei-
nem Schreibtisch auch in der Perspektive einer anderen Person zu »meiner« Arbeit
aus ihrer Perspektive. Es gibt also minimale Unterschiede, die nicht in eine be-
griffliche Kontradiktion miinden, sondern in permanente Wechsel. »Mein« kann
zu »Dein« kippen und umgekehrt. Damit kann hier schon in der Beschreibung die
Trennung zwischen meinem Erleben und dem Erleben Anderer als variabel und
nicht als starre Grenze bestimmt werden. Das Erleben Anderer umfasst meines
wie das der Anderen: Zwischen Subjekt und Anderem liegt keine kontradiktori-
sche Entgegensetzung, sie sind Teile der Dimension des Erlebens.

Ein Blick auf das Erkennen Es lohnt sich, an dieser Stelle kurz innezuhalten und den
Prozess des begrifflichen Erkennens genauer zu beschreiben, der mir als Absto-
Bungspunkt gedient hat, um das Verstehen als Erleben der pluralen Sinne zu be-
stimmen. Das bedeutet, dass ich nicht jede Form, die bisher als Erkenntnistheorie
besprochen wurde, zur Abgrenzung heranziehe, sondern dass ich eine Theorie des
Erkennens bespreche, die in der Phinomenologie eine der deutlichsten Ausformu-
lierungen bedeutet. Es ist diejenige von Roman Ingarden, der in Zur Objektivitit
der sinnlichen Wahrnehmung die Vorstellung des Prozesses der Erkenntnis punktge-
nau beschreibt: »Das Erkennen kann nur dort stattfinden, wo [drei Elemente] auf-
treten: a) das Subjekt, das eine Operation vollzieht, b) diese Erkenntnisoperation
selbst und c) der Gegenstand, auf den die Operation sich bezieht«.®* Diese Relation
zwischen Subjekt und Gegenstand in der Erkenntnisoperation ist keine ungewohn-
liche Voraussetzung fiir das Erkennen, und er fithrt seine archetypische Vorstellung
vom Erkennen weiter fort: »Die Erkenntnisoperation ist die Gewinnung durch das
Subjekt eines Wissens iitber den durch diese Operation bestimmten Gegenstand;
ihr Zweck ist die Gewinnung einer >Erkenntnis< dieses Gegenstandes, d.h. eines
wahren Wissens«.® Das Erkennen ist also eine Operation mit dem Zweck der Erlan-
gung von »wahrem Wissen«. Diese Dopplung ist Ausdruck der Besonderheit dieser
Form, als Ausnahmeprodukt des menschlichen Denkens, als Feststellung des Ver-
standenen. Man kann durch das Erkennen also das Verstehen in eindeutige Aus-
sagen iiberfithren: Die Relation zwischen Menschen und Welt ist die Bedingung
fiir das Erkennen, dessen optimales Ergebnis ein eindeutiger Begriff sein soll. Da-
mit ist das Erkennen jedoch eine Operation unter anderen Denkvermdgen und
anderen bewussten Fihigkeiten. Die Relation Mensch-Welt, die schon immer un-
ablosbar als Alltag verflochten sind, besteht vor und mit jedem Versuch zu erken-
nen weiter. Die Kategorien, die dem Wissen, dem Erkannten entsprechen — wahr
und falsch —, sind keine Universalien, die auf alle Bereiche des Lebens angewandt

82  Roman Ingarden: Zur Objektivitit der sinnlichen Wahrnehmung, Gesammelte Werke Band 8, Tu-
bingen: Niemeyer 1997, S. 161.
83 Ebd.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

werden kénnen — wer wiirde dies auch behaupten wollen —, sondern Beurteilungs-
zuschreibungen ausschlieflich fiir das Erkannte. Dieser Blick auf das Erkennen ist
damit ein Schritt, zu bestimmen, wie das Verstehen des Sinns beurteilt werden
kann.

Liegt Paris in dieser Himmelsrichtung? Ist in dieser Tasse Kaffee? War Nietz-
sche ein Philosoph?®* Auf diese Fragen gibt es Antworten, die unter die Katego-
rien wahr und falsch fallen kénnen, wenn man aus einer feststehenden Perspek-
tive auf sie blickt. Man versucht also die Welt immer von einem Standpunkt aus
zu erkennen. Solange ich hingegen nicht versuche, die Welt zu erkennen und un-
ter Erkenntniskategorien zu subsumieren, gibt es keine sinnhafte Méglichkeit, die
Kategorien wahr und falsch zur Beurteilung von etwas zu gebrauchen. Fir die vor-
liegende Arbeit bedeutet dies, dass die Hauptthese, dass die Anderen die Bedin-
gung der Wirklichkeit ausmachen, eine Kategorisierung ist, die den Anspruch auf
Giiltigkeit erhebt, da diese beschreibende Bestimmung mit den Kontingenzen der
Ausgestaltung umgehen kann, ihnen eine Struktur gibt. Die Bereiche des Erlebens,
die ich nicht in der Reflexion versuche zu erkennen, kénnen nicht sinnvoll unter
wahr oder falsch subsumiert werden; aber diese Bereiche sind dennoch Teil des Ver-
stehens. Erst das, was ich versuche zu erkennen, wird wahr oder falsch sein. Aber
im Erleben der Welt haben wir es mit Sinn zu tun, den wir handelnd, fithlend, den-
kend, wahrnehmend und imaginierend miterschaffen und der uns durch Andere
widerfihrt. Diese sind nicht wahr oder falsch. Man versteht etwas als langweilig,
interessant, schon, eklig, liebenswert etc. Die aufgezihlten Sinngehalte sind rela-
tional und nur durch eine Verbindung von Menschen, Anderen und Welt zu ver-
stehen. Will man dies schematisieren, bedeutet es, dass das Verstehen des Sinns
das Korrelat des Erlebens der Welt ist und das Erkennen von etwas das Korrelat
zum Reflektieren auf etwas Erlebtes ist. Das Erkennen wird somit eine bestimmte
Form des Verstehens, bei der ein gerechtfertigter, wahrer Glaube entstehen soll.
Jedes Erkennen ist Verstehen, aber nicht jedes Verstehen ist Erkennen.

Damit miindet hier die im ersten Hauptteil begonnen Kritik an einer Vorstel-
lung der Phinomenologie, die sich mit einem rein theoretisierenden Bewusstsein be-
schiftigt, in eine differenzierte Beschreibung des Verhiltnisses von Erleben und
Erkennen. Und es lisst sich — nochmals mit Gurwitsch — diese Vorstellung eines
rein theoretischen Bewusstseins, wie folgt, charakterisieren:

Der Gegenstand steht zwar in einer Beziehung zu mir, weil er Zielpunkt meiner
Zuwendung ist, aber diese Beziehung gehort wesentlich zur Distanz, die mich von
ihm abhebt. Diese Distanz des Gegenstandes, auf den ich mich richte, von dem

84  Diese letzte Frage ist eine geplante Stolperstelle, da schon die Frage, ob Nietzsche ein Philo-
soph war, nicht vollig eindeutig zu beantworten ist.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

141


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Als Andere unter Anderen

ich Bewusstsein habe, kann von keiner raumlichen Anndherung je iiberwunden
werden [.]«85

Anders als in diesem Zitat wird hier nicht von einer urspriinglichen Distanz aus-
gegangen, die zwischen Menschen und Welt liegt. Sondern ich gehe von einem
asymmetrischen Verhiltnis aus, bei dem wir Andere und die Welt zusammen die
Sedimentierungen der sozialen Situation bilden, die dem Erlangen von Wissen ge-
nauso notwendig zu Grunde liegt, wie der Méglichkeit, den Alltag zu iiberschrei-
ten. Es ist ein Verhiltnis von Nihe und Distanz, wodurch die Relationalitit stirker
betont wird. Die hier benutzten Begriffe beschreiben also erlebbare Weltverhiltnis-
se genauer, in denen keine kontradiktorischen Distanzen vorliegen, sondern Vize-
diktionen, kleine Differenzen, die auch die Nihe zwischen Begriffen anzeigen und
nur im Grenzfall wie Kontradiktionen erscheinen. Ein Beispiel fiir solch eine er-
lebbare, widerfahrene Kontradiktion im Alltiglichen wire der im letzten Kapitel
beschriebene Fall des Nackt-ins-Seminar-Gehens. Bei ihm stellt sich ein Wider-
spruch zu der @iblichen Kleidung im Seminarraum ein, denn alle Anderen tragen
konventionellerweise welche. Aber die Anderen sind keine Kontradiktionen meines
Erlebens, sondern sie unterscheiden sich minimal bis maximal in der Intensitit.
Wir sind in keinem Fall ganz und gar von Anderen unterschieden, und wenn es
doch in manchen Fillen so erscheint, dann sind es jene, in denen man mit einer
Andersheit konfrontiert ist, die einem als nicht realisierbare Méglichkeit erschei-
nen. Dies kann geschehen, weil die sozialen Strukturen vollkommen versteinert
sind, oder weil das grundlegendste Weltverhiltnis in der Tat der Anderen negiert
wird.

Die beiden Pole Welt und Menschen bzw. Menschen und Objekten geraten also
erst dann zueinander in eine kontradiktorische Distanz — wie im Zitat bestimmt
—, wenn sie in von der Reflexion thematisch erfasst und etwas anderem entgegen-
gesetzt werden. Es lohnt sich hier noch einmal, Husserls Bestimmung der Phi-
nomenologie zu betrachten, um die Unterschiede in der Programmatik zwischen
dieser Phinomenologie und der hier vertretenen zu zeigen. Husser! verfolgt schon
zu Beginn seiner Reformulierung der Phinomenologie in den Ideen I eine einseitige
Betrachtung, die auf ein reines Erkenntnisinteresse abzielt. Dies zeigt sich bereits
in den ersten zwei Sitzen des ersten Paragraphen: »Natiirliche Erkenntnis hebt
an mit der Erfahrung und verbleibt in der Erfahrung. In der theoretischen Ein-
stellung, die wir die >natiirliche« nennen, ist also der Gesamthorizont moglicher
Forschung [...] bezeichnet: Es ist die Welt.«®® Warum Husserl, obwohl er von der
Erfahrung ausgeht, die theoretische Einstellung mit der natiirlichen gleichsetzt,
kann nur im Hinblick auf sein rein erkenntnistheoretisches Interesse begriindet

85  Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 59.
86  Husserl: Ideen !, S.10.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

werden. Es ist eine Setzung auf ein Ziel hin. Sonst hitte man bestimmen miissen,
dass es aufler dem Erkennen noch andere Einstellungen zur Welt gibt und es nicht
in jedem Moment darauf ankommt, etwas von der Welt zu erkennen.

Das meint es, wenn ich davon spreche, dass das Erlebte, wie das Fithlen von
Ekel, sinnhaft ist: Das Erlebte zeigt keine abstrakten Erkenntnisformeln an, die das
reine Was einer Sache bestimmen, sondern sie zeigen, wie das Was ist. D.h., das Er-
leben zeigt an, unter welchen Strukturen sich etwas oder jemand im Sozialen dar-
stellt. Das Gesprich, das langweilig ist, kann dennoch Informationen vermitteln,
die wahr oder falsch sind, doch die Fakten auf ihren Wahrheitswert zu tiberpriifen
ist etwas anderes, als ein Gesprich zu fithren, das langweilig ist, und es indert
nichts daran, ob das Gesagte wahr oder falsch ist, dass es langweilig war. Damit
soll aber nicht gesagt werden, dass dieses Sinn vermittelnde Verstehen einen unbe-
dingten Vorzug vor dem Wahren hitte. Es soll aber darauf insistiert werden, dass
das Erkennen ein Weltbezug der Menschen unter anderen ist, der in seinen beson-
deren Eigenschaften, das Wahre und das Falsche zu bestimmen, auf dem Erleben
der Welt aufbaut oder eher ein Teil des Erlebens ist. »Unter Anderenc ist hier also
doppeldeutig zu verstehen: 1. ist das Erkennen eine Fihigkeit neben anderen; 2.
besteht das Erkennen in Bezug auf Andere und durch Andere.

Wieso wird hier nun nochmals auf anderem Wege betont, was schon im ersten
Hauptteil gezeigt wurde? Dies geschieht, um darauf hinweisen zu kénnen, dass
es beim Erleben des Telefongesprichs und dem Verstehen des Sinns, den Ande-
re darstellen, nicht zuerst um ein Erkennen der Anderen geht, sondern dass das
Mehr an Sinn in jeder alltiglichen, sozialen Situation erlebt wird. Es geht in dieser
Wiederholung also auch darum, zu zeigen, dass ich den Sinn, der im Gesprich
ausgedriickt wird, verstehen kann, ohne ihn vorher erkannt haben zu miissen. An-
dersherum entstiinde ein Problem der Beschreibung; Andere zu verstehen, wenn
dies notwendig auf Wissen gegriindet wire, erwiese sich als unmoglich.

Dies lisst sich in vier Schritten zeigen: 1. Wenn Wissen notwendig ist, um An-
dere zu verstehen, muss ich die Anderen notwendig schon zum Objekt gemacht ha-
ben. 2. Anders als bei Gegenstinden ist die Kontinuitit der Anderen durch immer
neue Differenzen in threm Handeln und Verhalten Anderen gegeniiber bestimmt.
3. Wenn ich also die anderen Personen verobjektiviere, kann ich sie nur unter Kate-
gorien subsumieren, sie aber nicht als Prozess denken, der noch abliuft, weil eine
Kategorie zu benutzen ein abgeschlossenes Urteil ist. (Es geht aber beim Verstehen
Anderer nicht vorrangig darum, ob die Art, wie sie sich verhalten, wahr oder richtig
ist. Es geht darum wie wir gemeinsam leben.) 4. Leben als blofRe Kategorie zu ver-
stehen, unterliefe das Verstehen der Anderen als Handelnde, Fithlende, Denkende,
Imaginierende und Wahrnehmende, kurz als Erlebende. Man wiisste dann zwar
vielleicht, was diese Person ist (z.B.: Ist X ein Mensch? Ist X lebendig oder tot?),
aber nicht was sie will beziehungsweise wie sie sich verhilt. Dieser vierte Punkt ist
jedoch entscheidend dafiir, z.B. dem Gesprich, schon wihrend man es fithrt, einen

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Als Andere unter Anderen

Sinn beimessen zu kénnen. Und genauso erlebe ich ja auch ein Gesprich. Es hat
einen Sinn, den ich wihrend des Redens erfasse, und auf den ich antworte oder
den ich selbst mit hervorrufe. Diesen geteilten Sinn erkenne ich aber nicht zuerst,
sondern ich erlebe ihn wihrend des Prozesses.

Hier sei nun vorweggeschickt, dass genau diese Wendung hin zum Verstehen
als Grundlage des Erkennens eine Hinwendung zum Pragmatischen darstellt und
an William James anschliefit. Fiir das Verstehen Anderer ist nicht das Erkennen
wichtig, sondern ob die Interaktion, das Verhalten in Bezug auf die Anderen funk-
tioniert. Dieses Funktionieren bildet sich auf dem Grund des Alltages und lasst das
Gewohnte entstehen und bestehen. Es bezieht sich aber nicht darauf, ob der ver-
folgte Zweck erreicht wird, sondern darauf, ob ich gelingend interagiere, ob sich
ein Sinn einstellt, egal welcher Art (Missverstindnis, Ablehnung, Zustimmung,
Langeweile, Heiterkeit etc.). Es gibt damit keine Frage nach dem Gewinn oder dem
Erfolg gegeneinander. Der Sinn ist nicht meiner und nicht irgendjemandes, er ist
durch die Anderen als Andere. Er ist die Sphire, die im Alltag Neues werden lasst
und Gewohntes weiter iibermittelt. Der Sinn und das Verstehen sind immer miteinander
geteilt, weil sie nur in der sozialen Situation bestehen.

Daran anschliefend kann mit de Beauvoirs Aussage aus Das Alter Folgendes
gesagt werden: »Die Gewohnheiten ersparen uns Anpassungsschwierigkeiten, sie
liefern Antworten, bevor man sich Fragen stellen muf.«*” Dieser Satz kann als
Ubergang und Zusammenfassung fiir diesen Sinnabschnitt verstanden werden.
Die sozialen Strukturen sind der Modus dessen, wie man auf den Alltag reagiert.
Was im Alltag passiert, erscheint mir gewohnt. Jene als Gewohnbheit erlebten Ant-
worten auf das Alltigliche sind also die sedimentierten und vergangenen sozialen
Strukturen der Verhaltensweisen der Anderen; die Normen, die Art und Weise wie
wir miteinander interagieren. Sie widerfahren uns in der sinnhaften Bezugnah-
me aufeinander: »Die Gewohnheit — das ist die Vergangenheit, soweit sie von uns
nicht reprisentiert, sondern in Form von Einstellungen und Verhaltensweisen ge-
lebt wird; es ist die Gesamtheit der sMontagen< und Automatismen, die uns das
Gehen, Sprechen, Schreiben usw. erméglichen.«*® Die Montagen des Alltags (Se-
dimentierung plus Uberschreitung der Sedimente hin zu einem Mehr) miinden in
unser Verhalten. Das Montierte stellt die inkorporierte Sammlung an vergangenen
Strukturen und sozialen Sedimenten dar, aus denen unser erlebter Alltag besteht.
So ist der Alltag also ein Teil unserer eigenen Korper und unseres Verhaltens.

87  Simone de Beauvoir: Das Alter, Reinbek b.H.: Rowohlt 1977, S. 400.

88  Ebd. (Fiir den Hinweis auf diese beiden Stellen in Simone de Beauvoirs Buch Das Alter be-
danke ich mich bei Hannah Chodura, ohne deren gleichzeitige Arbeit am Thema des Alters
diese Uberlegungen wohl keinen Eingang in die vorliegende Arbeit gefunden hitten.)

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Leibliches Verstehen und die Ubercodierung des Leibes Wieder einmal beginne ich mit
Merleau-Ponty. An dieser Stelle soll eine Unterscheidung ausgearbeitet werden, die
den hier verwendeten Begriff des Verstehens weiter spezifiziert. Es ist die Unter-
scheidung zwischen »erotischem« und »verstandesmifligem« Verstehen, die die
Bedeutung der Gewohnheit und deren leibliche Gebundenheit verdeutlicht. Fir
diese Einschreibung wird der Begriff Codierung verwendet, wodurch bestimmt
werden kann, wie die Montagen® — um diesen Begriff de Beauvoirs kurz aufzu-
greifen — aus Stift und Hand, Gangart und Beinen etc. ohne Subsumierung unter
allgemeine Kategorie sinnhaft sein kénnen:

Es gibt ein erotisches >Verstehens, das von anderer Art ist als das Verstehen des
Verstandes; der Verstand versteht, indem er eine Erfahrung unter einer Idee er-
fafdt, der Begierde aber eignet ein Verstehen, das >blindlings< Korper mit Kdrper
verbindet. So ist selbst die Geschlechtlichkeit, die man doch lange genug als ty-
pisches Beispiel einer blofRen Kérperfunktion betrachtet hat, keineswegs ein pe-
ripherer Automatismus, sondern Intentionalitdt, die der Bewegung der Existenz
selbst folgt und mit ihr sich erhebt und zuriickfallt.*°

Was in diesem Zitat zum Tragen kommt bzw. zum Thema wird, ist die leibge-
bundene Verstindlichkeit, ein Verstehen, das im Erleben liegt und nicht durch ein
Distanzverhiltnis ausgedriickt wird. Kérper und Kérper — oder eher: Leib und Leib
— gehen in vielfiltigen Gesten und Mimik aufeinander ein, die Montagen aus Leib
und Kleidung, Leib und Besteck u.a. haben aneinander Teil: Allein der Versuch,
die Hand oder die Schulter einer anderen Person zu beriithren, spielt mit mehr im-
pliziten Faktoren, als es beschrieben werden kann. Was ich leiblich verstehe, ist
demnach die im letzten Kapitel beschriebene Fassade der Anderen, ihre performa-
tive Darstellung der Intentionalitit unter sozialen Strukturen.”

89  Ahnlich der Montage (vgl. Beauvoir: Das Alter, S. 400) kann auch der Begriff der »Wunsch-
maschine« von Deleuze und Guattari verstanden werden: Deleuze & Guattari: Anti-Odipus,
S. 7ff.

90  Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S.188. Vgl. dazu die Kritik von Judith But-
ler an der Beschreibung der Geschlechtlichkeit bei Merleau-Ponty: Geschlechtsideologie und
phdnomenologische Beschreibung —Eine feministische Kritik an Merleau-Pontys Phdnomenologie der
Wahrnehmung, in Silvia Stoller & Helmuth Vetter (Hg.): Phinomenologie und Geschlechterdiffe-
renz, Wien: WUV 1997, S. 166ff.

91 Andiesem Punktder Arbeittritt zu der sozialphilosophischen Beschreibung eine unvermeid-
bare Ndhe zu moralischen und ethischen Fragestellungen hinzu. Die Phianomene selbst und
dadurch auch die Thematik dieser Arbeit (die Anderen unter Anderen) kommen nicht oh-
ne moralische, ethische, also soziale Strukturierungen — wie man sich zu verhalten hat —
aus. Unsere Vorhaben werden durch sie codiert. Und so birgt der Fokus dieser Arbeit gera-
de durch die gegebenen Beispiele die Offenheit, meine moralischen Vorstellungen in diesen
Beispielen vorzufinden, weil hier versucht wird, das alltdgliche Miteinander unter den so-
zialen Strukturen zu bestimmen. Es wird hier in keinem Abschnitt dafiir argumentiert, dass

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Als Andere unter Anderen

Das leibliche Verstehen hat jedoch nicht nur das Gesicht der Lust, hier im spe-
ziellen Textausschnitt Merleau-Pontys der sexualisierten Lust, sondern dieses Ver-
halten ist auch hilfsbereit, offen und nicht vollends definiert. Man kann jemanden durch
das Begehren (als Form leiblichen Verstehens) verstehen, aber es ist nicht nur po-
sitiv besetzt. Durch die Begierde kann man auch unterdriickend, gewaltsam und
einseitig feststellend sein. Das erotische — oder eben besser: das leibliche — Verste-
hen ist, wie oben schon fir den Alltag bestimmct, nur im Angesicht von Vieldeutigkeit,
also einer generellen Offenheit moglich. Wenn etwas nicht die Moglichkeit lasst,
auch das Gegenteil oder abweichende Verhaltensweisen zuzulassen, dann wird von
der Person, der die Moglichkeiten genommen werden, gerade nicht gefordert zu
verstehen, was gerade getan werden soll oder nicht, sondern es wird gefordert, Fol-
ge zu leisten: Die Person, die nur folgen soll, muss nichts leiblich verstehen, aber
sie verliert dadurch nicht die Moglichkeit dazu: Das leibliche Verstehen bildet eine
grundlegende Fihigkeit, die nicht negiert werden kann.

Was aber passieren kann, ist, dass man in Situationen gerit, in denen das Mit-
einander ein Gegeneinander ist, bspw. wenn es von einer der beteiligten Perso-
nen als unerwiinscht dargestellt wird, dass eine andere Person die Fihigkeit zum
Verstehen ausiiben soll, oder es einem egal ist, ob verstanden wird, was man mit
dem eigenen Verhalten bezwecken will. Ein Beispiel dafiir kdnnen Verhaltenswei-
sen sein, die als Ausiibung von Gewalt verstanden werden. Sie werden verstanden,
aber sie lassen keine eigenen Deutungen zu, sondern zwingen die Deutung der
Gewalt ausiibenden Person oder Gruppe anderen auf. Gewalt und einseitige Fest-
stellungen sind damit nicht vom Verstehen getrennt, zeugen aber von Desinteresse
daran, dass Andere verstehen konnen. Gewalt ist immer auch die Inkaufnahme von
Unverstindnis.

Anders verhilt es sich mit einem Verhalten, das Zuverlissigkeit bei Anderen
bendétigt: Dass Andere zuverlissig sind, ist die Darstellung eines Verhaltens, das
sich auf Andere verlisst. Es ist ein Vertrauen darauf, dass sie ihre generelle Of-
fenheit, ihre verschiedenen Méglichkeiten einschrianken, damit das Verhalten, was
man ausfithren mochte, gelingt. Es ist ein Vertrauen dahingehend, dass Andere

eine beschriebene Form des Miteinanders einen notwendigen Vorrang vor einer anderen ha-
ben soll. Dies ist auch nicht die Bitte, die Beispiele unhinterfragt stehen zulassen, sondern
es ist die Explikation meiner eigenen Perspektive, die nicht aus dieser Arbeit zu verbannen
ist. Liest es sich an bestimmten Stellen so, als wiirde eine der Varianten bevorzugt, dann
deshalb, weil ich es nicht geschafft habe, meine eigene Vorstellung davon, wie man zusam-
menleben sollte, aus dem Text vollstindig herauszuhalten. Sollte es solche Passagen geben,
und davon ist auszugehen, dann sind sie durch mein eigenes Ethos geprégt. Ich bitte also
darum, keine versteckte moralische Argumentation hinter dem Text zu vermuten, sondern
solche Passagen als Ausdruck eines Wunsches zu verstehen, der dennoch eine nachvollzieh-
bare Beschreibung liefern kann. So sind Offenheit und Eindeutigkeit zwei Begriffe, die nicht
mit»gut« und »schlecht« beurteilt sind.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

die Situation verstehen und deshalb in einer bestimmten Art und Weise darauf
antworten. Gebe ich einer anderen Person etwas zum Korrigieren, dann vertraue
ich darauf, dass sie versucht, den Text zu verstehen, und gleichzeitig darauf, dass
sie den Text griindlich korrigiert. Auf der anderen Seite bedeutet es aber auch,
dass die Kritik, die geduRert wird, als konstruktiver Hinweis verstanden werden
soll und nicht als Ablehnung des Inhaltes, denn mit Dissens ist immer zu rechnen.
Zuverlissigkeit ist also eine Form doppelten Vertrauens.

Beispielhaft zeigt sich das leibliche Verstehen am Zulassen oder Ablehnen von
Berithrungen. Zieht man seine*ihre Schulter zuriick oder »versteinert« einem der
Korper durch die Berithrung oder den Blick einer anderen Person, dann verstehen
die Anwesenden das Verhalten als unbehaglich, ablehnend oder verirgert. Kommt
man auf die Zuverlissigkeit zuriick, dann verlisst man sich in diesem Moment
darauf, dass Andere verstehen, dass diese Situation unangenehm ist und sich so
verhalten, dass diese Situation geklirt werden kann. Damit steht das leibliche Ver-
stehen auf dem Boden des Pragmatischen. Es ist situativ in soziale Strukturen des
Alltags eingebunden. Es unterscheidet sich deshalb vom verstandesmifligen Ver-
stehen als Subsumieren von etwas unter einen Begriff, womit man im Bereich des
Erkennens angekommen wire. Lehne ich eine Berithrung ab, stelle ich mein Un-
wohlsein, mein Ablehnen dieses Verhaltens dar.

An diesem Beispiel lisst sich auch aufzeigen, warum ein gewaltvolles Verhal-
ten immer auch eine Inkaufnahme von Unverstindnis ist: Wird die Berithrung ge-
waltvoll ausgefithrt, dann spielt es keine Rolle, ob die berithrte Person oder die
Berithrende verstehen, worauf die Interaktion abzielt, geschweige denn, ob sie da-
mit einverstanden sind. Das Ziel ist in der gewaltvollen Berithrung schon endgiiltig
festgelegt, und zwar nicht als Moglichkeit, sondern als Notwendigkeit/Zwang ge-
gen Andere.”” Die Anderen sind dabei nur als Objekte Teile des Zu-Erreichenden,
und damit nicht Quell eigener Moglichkeiten, sondern nur Moglichkeit fiir den*die
Gewaltbereit*e selbst.

Will man sich dagegen unterstiitzend verhalten, steht der Sinn, den man mit
dem eigenen Verhalten jemand Anderem vermittelt, auf dem Spiel. Es ist keine ein-
deutige Angelegenheit mehr, ob es als unterstiitzend aufgefasst wird oder nicht.
Unterstiitzung als solche zu verstehen, ist stirker von der Situation und damit von
den Anderen abhingig. Positives Verhalten vertraut auf die Perspektiven der An-
deren. Negatives Verhalten (im Extremfall Gewalttitiges) schliefit die Perspektiven
der Anderen im eigenen Verhalten ein und die der der Gewalt ausgesetzten Person
in dem Sinne aus, dass sie nicht als eigenstindige Person in Erscheinung treten
soll. Diese grobe Beschreibung von Gewalt soll hier nicht weiterverfolgt werden,

92 Zum Verhiltnis von Zwang und Moglichkeit in Bezug auf die Anderen vgl. Deleuze: Logik des
Sinns, S. 367ff.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

147


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Als Andere unter Anderen

da sie den Ausschluss des Fiireinander bedeutet, und deutlich weiter gefasst wer-
den miisste.”® Sie musste jedoch aufgegriffen werden, da eine Beschreibung des
Miteinanders ohne einen Verweis auf Gewalt ein Phinomen des Alltags ausklam-
mern wiirde, an dem nicht vorbeigeschaut werden sollte.

Hier ldsst sich wieder betonen, was im ersten Unterkapitel Miteinander in so-
zialen Rdumen schon argumentiert wurde. Das Erleben zeigt auf, dass wir in Be-
zug auf andere Menschen und die Gegenstinde im Verhiltnis eines Nebeneinan-
der und dadurch eines immer offenen Miteinander stehen, dessen Sinn durch ein
leibliches Verstehen erlebbar ist. Mit Merleau-Ponty kann man hier also Folgen-
des konstatieren: »Perspektiven und Gesichtspunkte sind [..] als unser In-sein im
Welt-Individuum zu begreifen, und die Wahrnehmung [sowie das Erleben, P.H.]
nicht als Konstitution des wahren Gegenstandes, sondern als unser Sein-unter-
den-Dingen [und den Anderen, P.H.].«** Was uns dazu fithren kann, mit Walden-
fels den Bereich des »Logos der praktischen Welt« in der Kategorie des Leiblichen —
also des Verstehens als Erleben des Verhaltens in seinen eigenen Grenzen - zu
denken. Dieser Bereich ist »den Risiken der Erfahrung ausgesetzt« und deshalb
»nicht von vorneherein fest [gestellt]«.** Dies stellt also eine Loslésung von jegli-
chem Absolutheits- oder Universalititsanspruch des Verstehens im erotischen bzw.
leiblichen Bereich des Erlebens dar. Das Verstehen ist nie abgeschlossen.

Die Welt ist nie nur meine Welt.*® Und sie muss, so trivial es auch klingt, des-
halb als soziale beschrieben werden. Sie ist also immer unsere. Diese unsere Welt
besteht auch in der Zeit vor der eigenen Geburt. Jene Zeit ist uns, vermittelt durch
Sedimentationen und Strukturen, in die wir eingebettet sind, die ich heute an mir
und den Anderen entdecken kann, ohne dass wir sie selbst neu erschaffen hitten,
zuginglich. Diese Strukturen und Optionen sind Teil des beschriebenen Alltags,
auf dem die Sinnkonstitution fufit. So geben mir das Besteck, der Loffel und mei-
ne Erziehung eine Mdéglichkeit an, wie ich mit dem Loffel Suppe l6ffeln kann, die
durch Andere vermittelt ist. Ich verstehe also den Loffel und das Loffeln durch die
Anderen und meinen codierten Leib hindurch. In dem Loffel zeigt sich implizit
die Zeit seiner Bearbeitung und Genese durch die Anderen inbegriffen, genauso
wie die Art ihn zu benutzen, die ich durch den Umgang der Anderen mit ihm ge-
lernt habe; seine Form, der Stiel, der sich zwischen meine Finger legt und so ei-
nen bestimmten Bewegungsablauf funktional macht. Es entsteht ein gemeinsamer
Sinn, ein gemeinsames Verhalten in der Handhabung des Loffels. Dieser allgemei-
ne Handlungscode wird aber durch die spezifische Art und Weise und sogar die

93 Einen Uberblick zu Darstellungen und Strukturen von Gewalt bietet die Textsammlung Ge-
walt: Strukturen, Formen Reprisentationen von Mihran Dabag, Antje Kapust & Bernhard Wal-
denfels (Hg.), Miinchen: Fink 2000.

94 Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 402.

95  Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 83.

96  Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 397.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Art des Loffels (Suppen-, Kaffeeloffel etc.) und durch sein Material (Metall, Plastik
etc.) und die »Etikette« iibercodiert. Code meint also die Art und Weise, wie etwas
zu tun sein sollte, die sich durch eine bestindige Wiederholung und die sozialen
Strukturen in einen Leib eingeschrieben haben. Gibt es also einen konventionellen
Code des Loffelns? Ja, einen, der einer*m wortwortlich in der Hand liegt. Er ver-
andert sich dadurch, ob man schnell oder langsam 16ffelt und obdie Schiissel oder
den Teller dabei festhilt; er wird an bestimmten Stellen in der konkreten Situa-
tion tbercodiert, auch wenn sich die Konvention dadurch noch nicht verindert.
All das zusammen garantiert das sinnhafte Mehr aus Kontinuitit und Diskontinui-
tit, dass je nach Kultur, aber auch je nach Person, einen unterschiedlichen Sinn
verstehend erlebbar macht. Aus diesem Verstehen kann nun die Benutzung nach
dem Code folgen, die Recodierung, ihn zum Eierlaufen zu benutzen, und die Uber-
codierung, wenn man Loffel nicht mehr zum Essen benutzt, sondern ihnen einen
anderen Sinn einschreibt: bspw. durch die wiederholte Verwendung von Léffeln
als Aschenbecher, ohne sie danach wieder in ihrem konventionellen Gebrauch zu
verwenden.

Im Ubercodieren liegt dabei stets eine Form der Machtausiibung, des Beherr-
schens.”” Damit wurde hier, nachdem im vorherigen Kapitel die Notwendigkeit des
Alltaglichen fiir das gegenseitige Verstehen betont worden ist, die andere Seite, die
des Gegeneinanders, der Abgrenzung im Alltdglichen, mit in den Blick genommen.
Diese Codierungsprozesse werden im Sinnabschnitt Verstehen, Funktion, Wahrhaftig-
keit wieder aufgegriffen. Zusammenfassend fir diesen Sinnabschnitt kann man so-
mit sagen: Offenheit/Uneindeutigkeit ist die Bedingung dafiir, eine Situation tiber-
haupt verstehen zu kénnen, weil es nur bei einer Offenheit der Situation iiberhaupt
notwendig wird, sie zu verstehen. Wiren Situationen bestindig eindeutig, gibe es
keine Varianz darin, wie man sich in einer Situation verhilt. Die Pluralitit von
Umgangsformen im Miteinander wire nicht mehr sinnvoll beschreibbar, sondern
wiirde zu einer eindeutigen Skala fiir angebrachtes und unangebrachtes Verhalten
fithren. Im nichsten Abschnitt soll nun auf eine Umgangsform im Miteinander
genauer Bezug genommen werden. Es ist das Verhalten der Fiirsorge, welches aus-
gehend von Heidegger nun betrachtet werden soll. Die Fiirsorge ist in dieser Arbeit
der Ausgangspunkt fiir die Fokussierung auf ein Fiireinander als Moglichkeit des
Miteinanders.

Die Modi der Fiirsorge An dieser Stelle, an der das leibliche Verstehen beschrieben
und konkretisiert wurde, laufen drei Stringe auseinander, die sich mit der Frage
der Funktion des Verstehens beschiftigen. Zum einen ist es eine Frage der Sorge
um Andere (einer Form der Fokussierung des Miteinander als Fiireinander), die

97  Vgl.Gilles Deleuze & Félix Guattari: Gesprdch iiber den Anti Odipus (mit Felix Guattari), in: Gilles
Deleuze (Hg.): Unterhandlungen 1972-1990, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017, S. 36.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

149


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Als Andere unter Anderen

Heidegger beschreibt. Zum anderen ist es eine Frage nach dem Begriff der Funkti-
on selbst, und zuletzt ist es eine Frage nach der Struktur bzw. den Codes, nach de-
nen man handelt, wie man sie iiberschreiben bzw. iibercodieren kann, sie vielleicht
sogar decodiert. Der erste Strang wird in diesem Sinnabschnitt aufgenommen, da
er die Grundlage der Frage nach der Funktion des Sinns ist. Dieser zweite Strang
schlieft im Abschnitt Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit direkt an diesen hier an.
Danach wird in Form der parrhesia die Beschreibung der Sorge komplettiert, um
schliefdlich zum dritten Strang Miteinander in sedimentierten Welten zu gelangen, der
gleichzeitig den Abschluss dieses Kapitels bildet. Trotz dieser Teilung verlaufen die
Beschreibungen der Sinnabschnitte eng miteinander verwoben.

Zuerst soll also auf den Begriff der Sorge — Heideggers Versuch zu beschrei-
ben, wie Menschen aufeinander bezogen sind - eingegangen werden. Waldenfels
stellt die Frage in Form folgender Aussage: Die Sorge »tritt im alltiglichen Ver-
halten auf als Ubung der Sorgfalt [...]. Es fragt sich dann, was sich hinter dieser
Sorge verbirgt, wo und wie sie im Leben verankert ist, wie sie den Menschen prigt
und in welche soziokulturellen Gestalten sie sich kleidet.«*® Dieser Aufgabe, die
Waldenfels an eine Untersuchung der Sorge stellt, werde ich hier an ausgewihlten
Beispielen nachgehen. Eine solche Beschreibung der Sorge ist deshalb sinnvoll, da
sie einen phinomenologischen Versuch darstellt, das Miteinander zu beschreiben,
von dem ausgehend die Strukturen dieses Miteinanders in den Fokus des Erlebens
treten konnen. Dazu werde ich mich den Beschreibungen Heideggers kritisch zu-
wenden, um eine weiterfithrende Bestimmung der Sorge im Miteinander, in der
sozialen Situation zu forcieren:

Die Fiirsorge hat hinsichtlich ihrer positiven Modi zwei extreme Méglichkeiten.
Sie kann dem Anderen die »Sorge« gleichsam abnehmen und im Besorgen sich
an seine Stelle setzen, fiir ihn einspringen. [..] Ihr gegenliber steht die Moglichkeit
einer Fiirsorge, die fiir den Anderen nicht so sehr einspringt, als daf$ sie ihm in
seinem existenziellen Seinkdnnen vorausspringt, nicht um ihm die »Sorge« abzu-
nehmen, sondern erst eigentlich als solche zuriickzugeben.?

In dieser Form, eine Beziehung zwischen Menschen zu beschreiben, kommt es vor
allem auf den Begriff des Nehmens an, der sich in Abnehmen und Ubernehmen (um
sie zuriickgeben zu konnen) aufteilt. Thematisiert man diese Begriffe, so ldsst sich
die Sprache Heideggers wie folgt iibersetzen. In der Sorge geht es darum, sich den
Problemen und den Ansichten der Anderen anzunehmen. All diese Akte bestimmen
nur dasjenige, was das Subjekt tun kann, entweder um das Problem in Form ei-
ne*r Stellvertreterin fiir die Anderen zu 16sen, wodurch das Problem iibernommen
wird, oder das Problem als Ratgeber*in aufzuzeigen, um der anderen Person ihr

98  Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache dringt, S. 294.
99  Heidegger: Sein und Zeit, S.122.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Problem zuriickzugeben. Sowohl die erste Variante als auch die zweite zeugen von
einem Besitzverhiltnis gegeniiber Anderen. Entweder nehme ich den Anderen das
Problem und die Sorge ab, oder ich muss erst Wissen iitber das Problem besitzen,
um es zuriickgeben zu konnen. Was aber soll diese Beschreibung des Besitzens fiir
das Miteinander bedeuten? Es bedeutet, dass hier ein Verhiltnis zwischen Men-
schen beschrieben wird, bei dem immer eine Person als das Subjekt und die andere
Person als das Objekt bestimmt wird."*® Es ist also ein Verhiltnis der Macht, denn
das Subjekt besitzt dann die Sorge der Anderen oder iibernimmt sie.'”"

Dies wird allerdings in diesen beiden »positiven Modi« der Sorge — wie Hei-
degger sie nennt — durch die gewihlte Sprache verdeckt. Nach dieser kritischen
Darstellung steht nun an, zu fragen, ob die Sorge mehr als diese beiden Moglich-
keiten birgt. Wird es ebenso moglich sein, zu versuchen, sie nicht ein Verhiltnis
des Besitzes zu beschreiben? Darauf kann mit Karl Lowith geantwortet werden,
der sich der Terminologie Heideggers bedient, um jedoch deutlich klarer in seiner
Argumentation von der Welt zum Zusammenleben von Menschen zu kommen:

Weil das menschliche Dasein durch sein »In-der-Welt-sein«, das In-der-Welt-sein
aber durch »Mitsein« bestimmt ist, eigentliches Mitsein jedoch Mit-einander-sein
bedeutet, das Miteinander-sein aber gleichbedeutend ist mit»Zusammenlebenc,
ist von vornherein zu erwarten, daf ebenso wie die allgemeine »Welt« schon eo
ipso Mit-welt anzeigt, so auch das allgemeine »Leben« schon eo ipso Zusammen-

leben meint."®*

Lowith hilt an dieser Stelle fest, wie der Weg vom einzelnen Erleben der Welt zum
Zusammenleben fithrt. Dies steht in der Darstellungsform konsequent in Zusam-
menhang mit dem Titel seines Buches Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen.
Es geht ihm - ausgehend von Heidegger und der Subjektphilosophie verpflichtet
— darum, die einzelne Person so zu beschreiben, dass die Bedeutung fiir die Ande-
ren daran erkennbar wird. Oder um es noch expliziter zu sagen: Es geht Lowith um
das Individuum und sein Verstehen der Anderen. Er verstirkt dadurch die Beto-
nung der Bedeutung der Anderen im Vergleich zu Heidegger, aber auch in seiner
Beschreibung ist die Welt mit Anderen ein Aspekt der Welt; und erst durch den
Umgang mit der Welt erreichbar.'®® In Lowiths Beschreibung ist es keine Frage des
Besitzens, die Anderen zu erleben, aber es ist eine Frage des aktiven Umgangs mit
der Welt, nur im Handeln, genauer: nur im Sprechen kommt man zu ihnen. Beide

100 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 450.

101 An dieser Stelle kann die Frage nach der Fiirsorge fir Pflegebediirftige aufkommen. Dieses
Thema ist jedoch viel zu diffizil, als dass es hier sinnvoll thematisiert werden kénnte. Vgl.
Patrick Schuchter: Sich einen Begriff vom Leiden Anderer machen— Eine Praktische Philosophie der
Sorge, Bielefeld: transcript 2016, S. 51ff.

102 Karl Lowith: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Stuttgart: J.B. Metzler 1981, S. 31.

103 Vgl.ebd., S.29 &130.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

151


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Als Andere unter Anderen

Punkte wurden in der bisherigen Argumentation dieser Arbeit in ihrer Privilegie-
rung verkehrt: Dadurch, dass das Erleben immer darstellt und diese Darstellung
nicht ex nihilo entsteht, sondern sich aus der Wiederholung des Erlebens Ande-
rer entwickelt, muss man nicht erst zu den Anderen kommen, muss man keinen
Zugang zu ihnen finden, sondern man lebt immer schon miteinander und in ei-
ner geteilten Wirklichkeit. Die Frage, die sich in diesem Sinnabschnitt stellt, ist
nun die folgende: Wie kann man durch die Fokussierung der Anderen in der Fiir-
sorge einen Umgang miteinander beschreiben, der ein Fiireinander bedeutet, das
nicht allein das konkrete Erleben der Anderen erfasst, sondern die Strukturen, die
einander verbinden und unter denen man gemeinsam leben muss?

Es geht also im Verlauf des Sinnabschnitts darum, ein Verhiltnis zu bestim-
men, in dem erst durch das Fireinander die Probleme als Strukturprobleme deut-
lich werden: Man muss sie nicht zuriickgeben, weil man sie nicht zuriickgeben
kann. Das Problem wird gemeinsam erlebt, und durch seinen Widerfahrnischarak-
ter ist es, als wiirde man gemeinsam dariiber stolpern. Die gemeinsame Sorge ist
nicht von einem Menschen allein intendiert, sie erwichst aus den sozialen Struk-
turen. So bedeutet die Sorge nicht die Ubernahme der Probleme und eine privile-
gierte Stellung, sondern ein Miteinander; oder wie Waldenfels es ausdriickt: »Das
Ethos der Sorge beruht [..] auf einer natiirlichen Verwandtschaft zwischen den
Menschen.«'** Das Verhiltnis zu Anderen erscheint in dieser Form der Sorge wie
das von Spiegeln, die nicht nur zuriickwerfen, worauf sie gerichtet sind, sondern
durch ihre unterschiedlichen Perspektiven mehr zeigen, mehr in den Blick nehmen
konnen als ein Spiegel alleine.’ Dies ist eine Méglichkeit, die Sorge als leibliches
Verstehen darzustellen und von ihr ausgehend die Wirklichkeit des Miteinanders
zu beschreiben, das auf dem Erleben der Anderen unter Anderen fufst. So erdffnet
sich nicht nur ein Verhiltnis von Subjekt und Objekt, sondern eine theoretische,
wie ebenso praktische Sichtweise, die die Anderen als Menschen mit eigenen und
fremden Moglichkeiten bestimmt.

Auf die eben beschriebene Weise lisst sich auch verhindern, von einem eigentli-
chen bzw. einem verfallenen Teil des Lebens zu sprechen: Heidegger hat zwar recht,
wenn er beschreibt, dass das alltigliche Geschehen, die Codes, die unser Verhal-
ten mitbestimmen, das, worum wir uns Sorgen machen, verdecken kann. Aber
heifdt das auch, dass man mit ihm konstatieren muss, dass es das eigentliche Le-
ben ist, in dem man sich der Sorge bewusst wird, und der Alltag als Verdeckung
dieser Sorge eine Verfallsform darstellt?*® Siecht man in dieser Weise auf das Pro-
blem, so ergibt sich eine Spaltung des Menschen in einen eigentlichen Bereich

104 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache dringt, S. 295.
105 Vgl. Eco: Uber Spiegel, S. 30.
106 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S.175.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

und einen verfallenen. Heidegger betont zwar, dass Verfallsform nichts Negati-
ves meinen soll, aber dennoch fillt es schwer, diese negative Konnotation vollig
zu ignorieren. Ungeachtet der Konnotation ist aber diese Teilung des Menschen
in zwei Bereiche auch schwerlich nachzuvollziehen: Wie konnte jemand fiir mich
einspringen, oder mir vorausspringen — zwei Formen des Umgangs miteinander, die
als Phinomene unproblematisch in der Wirklichkeit aufzufinden sind — wenn man
hauptsichlich, wie man es nach Heidegger annehmen muss, mein alltigliches Ver-
halten und nicht mein Eigentliches erleben konnte? Andersherum: Wenn ich mir
schon selbst im Eigentlichen meiner Sorge bewusst wire, wieso miisste man sie
mir dann zuriickgeben oder abnehmen? Im Eigentlichen bedarf ich der Anderen
nicht, weil ich ganz bei mir bin, und im verfallenen Alltag, wo ich der Anderen
bediirfte, konnen sie sich nicht sinnvoll um mich sorgen, da sie meine eigentli-
chen Sorgen nicht tangieren konnen; sie sind ja nur »jemeinig« und ihnen nicht
zuginglich, da wir im Alltag niemand sind.”” Die Funktion dessen, das Leben in
»eigentlich« und »verfallen« zu trennen, liegt also im Unklaren. Sie ergibt nur in
einer Vereinzelung Sinn, jedoch sind wir immer unter Anderen. »Die Eigentlich-
keit wirke als Filter.«'*® Dieser Filter der Eigentlichkeit verstellt uns den Blick auf
den sozialen Aspekt, der fiir jede Situation und jede Sorge innerhalb dieser Situa-
tionen konstitutiv ist: Unsere Wirklichkeit zeigt sich nur in der sozialen Situation.
So stellt diese These sich Heideggers Argumentation durch die Ausschlieflichkeit
entgegen, fiir die hier argumentiert wird. Nur in der sozialen Situation zeigt sich
die Wirklichkeit, nicht von ihr ausgehend in einem Bereich der Eigentlichkeit, in
dem ich zunichst bin und aus dem ich dann heraustreten kann. In dieser zweiten
Form bestimmt es Heidegger, wenn er schreibt: »Zundchst ist das faktische Da-
sein in der durchschnittlich entdeckten Mitwelt. [...] Zunichst ist das Dasein man
und zumeist bleibt es $0.«'* Damit wird ein Ausgang aus dem Alltag bestimmt,
der selten und exklusiv ist. Dass viele Verhaltensweisen alltiglich sind und von ei-
nem*r selbst und von Anderen ausgefiithrt werden, kann nicht bezweifelt werden:
Dies ist die Rolle, die soziale Strukturen durch ihre Wiederholung im jeweiligen
Verhalten auszeichnen. Warum aber einen Ausgang proklamieren, der einem®r in
der Angst etwas Eigentliches zeigt, als gibe es nicht auch die Angst, die man hat,
wie alle Anderen? Wie im ersten Hauptteil bestimmt, ist die Angst und ihr Bezug,
die Gewissheit der eigenen Endlichkeit, nichts getrennt von Anderen, sondern ein
Bezug durch und mit Anderen auf die Verginglichkeit des menschlichen Lebens;
und auch diese teilen wir miteinander. Diese Trennung ergibt also fiir die theo-
retische Beschreibung der Wirklichkeit zwei Probleme: 1. Wird die Wirklichkeit
dualistisch? Es gibt Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit, aber sie sind nur Produkt

107 Vgl. ebd. S.128.
108 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache dringt, S. 298.
109 Heidegger: Sein und Zeit, S.129.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

153


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Als Andere unter Anderen

der Vorannahmen Heideggers, nicht notwendiges Ergebnis der Beschreibung der
Wirklichkeit. Eine alternative Beschreibung der Wirklichkeit ohne Eigentlichkeit
wurde und wird in dieser Arbeit ausgearbeitet. Und 2.: Stellt die Eigentlichkeit ein
Beschreibungsproblem fiir die vorausspringende und die einspringende Sorge dar, weil
diese beiden Sorgen nur defizient funktionieren kénnen, sobald man nicht aus der
Eigentlichkeit heraus sorgt? In der Eigentlichkeit werden sie jedoch unnétig, weil
ich klar vor mir selbst stehe, aber eben nur noch vor mir und nicht mehr bei, mit,
fiir oder gegen Andere.

Es gibt in unserer Wirklichkeit also sowohl die von Heidegger beschriebenen
zwei Formen der Sorge (einspringend und vorausspringend), wenn man sie von der
Beziehung zur Eigentlichkeit abtrennt, als auch das erlebbare Phinomen in der
hier hinzugefiigten Form. Deshalb stellt sich die Frage, wie alle drei Formen ge-
meinsam auf dem Erleben aufbauen kénnen. Um dies zu bestimmen, kann die Be-
schreibung der Alltiglichkeit aus den letzten Sinnabschnitten hilfreich hinzugezo-
gen werden: Die in der Alltaglichkeit ausgemachte Struktur von codiertem Verhal-
ten und sinnhaftem Mehr ist es, welche alle drei Formen des Sorgens ermdglicht.
Das Verhalten, das auf den alltiglichen Codes des Wie-mit-dem-Gegebenen-umgehen
griindet, ist nicht nur mir eigen, sondern wird oder wurde notwendigerweise von
Anderen geteilt. Kurz bedeutet das: Wir verhalten uns ihnlich, weil wir unter d4hn-
liche Strukturen vergleichbare Unterschiede erleben. So konnen wir uns umeinan-
der »sorgen«, weil wir den Sinn der Verhaltensweisen verstehen und gemeinsam
Probleme in der sozialen Struktur erleben kénnen, gerade weil wir sie verkorpern,
d.h., weil wir sie zur Darstellung bringen.

Dieses geteilte Verhalten eréffnet die Moglichkeit, fir Andere einzuspringen,
weil ich die Anforderungen erahnen kann, auf die sie reagieren miissen, oder ih-
nen deswegen vorausspringen und ihnen zeigen kann, welches Verhalten gelingen,
bzw. funktionieren konnte. Diese Abhingigkeit des Sorgens von Anderen ergibt
sich, »wenn der fremde Anspruch meiner Initiative vorausgeht und meine Bediirf-
nisse durchkreuzt, und zwar unausweichlich, was besagt, daf} mein eigenes Wort
eine Form der Antwort ist und daf} es von anderswoher kommt.«"® Unser Verhal-
ten und insbesondere das sorgende Verhalten ist also eine Form der Responsivitit
auf die gemeinsamen sozialen Strukturen und die konkreten Anderen, um die man
sich sorgt und die sich jeweils um einen selbst sorgen. Ich sorge mich also nicht um
Andere, weil es meine vollkommen subjektive Entscheidung ist, sondern weil der
Anspruch nach Sorge der Anderen (und damit auch meiner) schon in der geteilten
Situation besteht. Man antwortet also auf einen Anspruch, der selbst eine Antwort
auf die Situation ist.

Soweit die Beschreibung der Modi der Sorge, die Heidegger bestimmt hat. Sie
griinden sich bei Heidegger auf einem Miteinander, das dann in der Sorge verdeckt

110 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache dringt, S. 299.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wird, in einem Verhalten, das die Anderen vollstindig oder teilweise objektiviert.
Die Form des Sich-der-Sorge-zusammen-Bewusstwerdens baut aber ebenso auf
dem Alltiglichen auf: Es ist die gemeinsame Erfahrung des Mehr des Sinns, der
die Sedimente iibersteigt und somit eine Sorge auftauchen lisst, die das alltig-
liche Verhalten mitbestimmt und damit von uns gemeinsam erlebt wird. Es ist eine
gemeinsame Response (Reaktion und Aktion) auf soziale Strukturen, wie sie mit
Waldenfels schon im ersten Kapitel dieses zweiten Hauptteils bestimmt wurde.

An dieser Stelle scheint eine Veranschaulichung der drei Modi der Sorge ange-
bracht, um sie zuginglicher zu machen: Es geht bei der Sorge nicht ausschlieRlich
um banale Probleme, wie »Komme ich piinktlich zum Zug?« 0.A. Dies wire eine
Untertreibung. In Heideggers Text verweist nichts darauf, dass es auch um diese
Form von Problemen gehen konnte. Es ist eine Transformation meinerseits, die die
Sorge besser in den Kontext des vorliegenden Textes einpasst. Es geht Heidegger
nicht um so offensichtliche Probleme wie das Verpassen eines Zuges, sondern um
Probleme, die sich als »existenzielle« bezeichnen liefRen und als solche zuallererst
erkannt werden miissen. Da ich aber im Folgenden dafiir argumentieren werde
und auch schon dafiir argumentiert habe, dass es keinen eigentlichen Bereich in
den Menschen - oder sonstwo — gibt, in dem die existenziellen Probleme »warten,
wurde die Struktur der Sorge Heideggers kurzerhand in den Alltag verlegt, um dort
zu bestimmen, wie sich im alltiglichen Miteinander Probleme zeigen. Ich weiche al-
so darin von Heidegger ab, dass nicht die Frage nach existenziellen Problemen fiir
ein alleinstehendes »Dasein« gestellt wird, sondern nach den Problemen, die alltig-
lich im Miteinander unter bestehenden sozialen Strukturen erlebt werden. Sowohl die
alltdglichsten als auch die »existenziellen« Probleme zeigen sich im Erleben der
sozialen Situation.

Es geht hier also um solche Probleme, die so offen im alltiglichen Geschehen
vorhanden sind, dass man sie gerade deswegen im Horizont des eigenen Erlebens
iibersehen kann. Beispiele dafiir kénnen — und das wirkt jetzt moglicherweise wie
eine slippery slope, da die nachstehenden Beispiele existenzieller »Natur« sind, aber
sie zeigen sich eben auch in den alltiglichsten Umgangsformen — struktureller Ras-
sismus oder verschiedenste andere Formen von Diskriminierung sein. Eine Sorge,
die diesen Punkten entspricht, ist die Frage danach, wie der menschliche Korper
sexualisiert wird. Mit Judith Butler lisst sich diese Frage wie folgt formulieren:

[Glanzsicherist es so, dafs Kérper leben und sterben, essen und schlafen, Schmerz
empfinden und Freude verspliren, Krankheit und Gewalt erleiden [...]. [Aber] [vlon
welchen Zwingen werden Korper als »sexuierte« Kérper materialisiert, und wie
haben wir die »Materie« des biologischen Geschlechts und die von Kérpern all-
gemein als eine stindig wiederholte, gewaltsame Eingrenzung der kulturellen

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

155


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Als Andere unter Anderen

Intelligibilitat zu verstehen? Welchen Kérpern wird Gewicht beigemessen — und
warum?"™

In Verbindung mit der Sorge kann man an dieser Frage aufzeigen, inwiefern die
drei Modi der Sorge sich unterscheiden und welche Implikationen sich fiir die sich
daraus ergebenden Strukturen des Einspringens, Vorausspringens oder — fiir die drit-
ten, von mir hinzugefiigte Sorgestruktur — des gemeinsamen Stolperns ergeben.

Zum ersten Modus, dem Einspringen: Wenn »mir« auffillt, dass jemand sexuell
belistigt wird — sei es durch Worte oder Berithrungen — dann kann man sich aus
Sorge um diese Person »einschaltenc, sie »verteidigen« und »in Schutz nehmenc.
Damit nimmt man die Sorge auf sich und macht das, worum sich gesorgt wird,
zum eigenen Problem (ungeachtet, ob die andere Person dies mochte). Damit ver-
halte ich mich aber nicht so, als wire die belistigte Person ein Subjekt, sondern
als wire sie ein Objekt. Dabei zeigt sich hier der Widerspruch in diesem Verhalten
deutlich, da man dieses Verhalten einem Objekt gegeniiber nicht zeigen kénnte —
denn wie sollte es belistigt werden? Man benutzt die betroffene Person, um auf das
unhinnehmbare Verhalten der anderen Person hinzuweisen und diese zu konfron-
tieren und stellt sich selbst dadurch als die Person dar, die zugegen sein muss, um
zu helfen. Diese Sorge ist demnach nicht notwendig direkt an der sich sorgenden
Person interessiert; obwohl natiirlich auch die Situation eintreten kann — bspw. bei
einer gewalttitigen Auseinandersetzung —, dass man die Person ist, die zugegen
sein muss, um zu helfen. Dabei werden nicht alle, sondern nur die belistigende
Person als Subjekt und aktiv bestimmt."

Der zweite Modus der Sorge unterscheidet sich von dem gerade Beschriebenem
in der Form, dass er nicht das Problem direkt anspricht, sondern die betroffene Per-
son selbst. Statt einzuspringen und die betroffene Person zu »verteidigen, springt
man — mit Heideggers Worten — voraus, damit sie sich selbst dieses Problems be-
wusst wird. Doch auch im Hinweisen auf eine geschehene Ungerechtigkeit birgt
sich die Gefahr, die anderen involvierten Personen nicht ginzlich als Andere zu
begreifen, da hier zwar ein Appell an die betroffene Person gerichtet wird, aber
dieser Appell ist selbst eine Aufforderung etwas zu tun, was in Gegenwart der be-
lastigenden Person eine Verdopplung des Drucks darstellen kann. Dabei wird die
belistigende Person zum Objekt, um von ihr ausgehend auf die Unterdriickung
hinzuweisen. Was dabei also stehen bleibt, ist, dass in beiden Modi der Sorge ein
Verhaltnis von Subjekt und Objekt zwischen Menschen beschrieben wird.

Diese beiden Modi der Sorge bestimmen also weiterhin sehr begrenzt ein Fiir-
einander, denn dieses ist immer auch eine Form des Gegeneinanders. Man sorgt

111 Butler:Kdrper von Gewicht, S. 15ff.

112 Beim Einspringen fiir Sorgen mit Gegenstianden fillt dieser Bereich weg und die Anderen spie-
len als Subjekte gar keine Rolle. Das Problem ergibt sich nur bei der Anwendung des Modus
der Sorge, wenn es um Andere geht.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

sich um jemanden, indem man sich gegen jemanden anderen stellt. Je schwieriger
oder gefihrlicher die Situation ist, desto unproblematischer scheint dieses Verhal-
ten zu werden. Es soll hier demnach nicht festgestellt werden, dass diese Formen
der Sorge falsche oder unzureichende Beschreibungen des Phinomens darstellten,
sondern dass sie einen moglichen Bereich der Sorge ausschliefRen; den, in dem
man sich miteinander fiireinander sorgt, man zusammen iiber eine problematische
Strukeur stolpert und nicht auf der individuellen Ebene agiert: Wir laufen gemein-
sam auf einer Straf’e und man pfeift uns hinterher und ruft: »Du siehst scharf
aus!« Der Moment, in dem wir diese Catcalling héren, kann nun zum Einsprin-
gen oder Vorausspringen fithren, wenn du dich meiner oder ich mich deiner Sorge
annehme und wir uns so gegenseitig die Chance zur eigenen Aktivitit nihmen.
Was aber auch moglich ist, ist, dass wir beide zusammen iiber dieses Verhalten
stolpern und aus dieser Verunsicherung, diesem unangenehmen Erlebnis heraus
zusammen aktiv werden. Damit wird die alltigliche Struktur der Objektivierung
durch das Hinterherpfeifen aufgeworfen, wodurch es moglich ist, sich nicht nur
gegen diese Struktur zu wehren, indem jemand fiir eine andere Person einsteht
oder auf diese Objektivierung hinweist, sondern man das strukturelle Problem in-
nerhalb dieses Verhaltenscodes versteht. Damit weist das Problem tiber den kon-
kreten Einzelfall hinaus: Es ist weder allein meine Verantwortung, dein Problem
noch allein seine*ihre Schuld. Es wird durch diesen Blick zu unserem gemeinsamen
Problem, zu einer Struktur, die alle Perspektiven bedingt. Dies geschieht, weil wir
alle in und unter den Strukturen des Alltags leben, die als »normal« erlebt und
vorgelebt werden: Versucht man, die existenziellen Probleme auf diese dritte Art
zu verstehen, dann ist das Alltigliche auch nicht mehr dein oder mein Problem,
sondern unseres, weil uns gemeinsam gewahr wird, dass das Problem aus den ver-
schiedenen geteilten Codes stammt, die den Alltag prigen.”® Das Problem wird
als sedimentierte Struktur erlebt, und so wird ein implizites Phinomen explizit.
Es wird zum Ausgangspunkt gemeinsamen Verhaltens.

Die Formen der Sorge sind, so konnte man resiimieren, Bewusstwerdungspro-
zesse, die die Verkniipfungen von Denken, Handeln, Fithlen, Wahrnehmen und
Imaginieren als von Anderen abhingig offenlegen: Sich zu sorgen ist das Wider-
fahrnis einer komplexen Verbindung der bewussten Fihigkeiten in einer sozialen
Situation, in der man miteinander fitreinander ist. Diese Beschreibungen der Modi

113 Eine Frage, die mir in der Diskussion lber diese Idee gestellt wurde, ist, ob auch das Pobeln
einer betrunkenen Person eine Darstellung sozialer Strukturen ist. Prinzipiell ja: denn auch
das Pobeln stellt sich in einer bestimmten Art und Weise dar und wer im véllig betrunkenen
Zustand noch darauf kommt, sexistische, homophobe, rassistische oder antisemitische Au-
Rerungen zu benutzen, um andere ab — oder sich selbst aufzuwerten, der*die wurde von die-
sen Strukturen so durchdrungen, dass sie zur natiirlichen Haltung geworden sind. (Kommen
hingegen nur noch unverstandliche Laute als Pobelei an, dann ist es wohl auch die Darstel-
lung von Problemen, aber in einer anderen, impliziteren Form.)

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

157


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Als Andere unter Anderen

der Sorge wurden im Ausgang einer Beschreibung aufgefithrt, welche Judith But-
lers Buch Korper von Gewicht entnommen ist. Doch ihre Darstellungen haben nicht
nur Beispielcharakter fiir die hier vorliegende Theorie. Um dies zu unterstreichen,
sei folgende Stelle angefiihrt, in der sie iiber mitfithlende Beziehungen zueinander
spricht:

Es kann auch sein, da bestimmte Identifizierungen und Zugehdérigkeiten zustan-
de gebracht, bestimmte mitfiihlende Beziehungen ausgedehnt werden, um gera-
de eine Desidentifizierung mit einer Position zu stiften, die allzu sehr mit Verlet-
zung und Aggression gesattigt scheint, eine Position, die infolgedessen nur da-
durch besetztbar wire, dafs der Verlust lebbarer Identitat im Ganzen imaginiert
werden wiirde. Daher die seltsame Logik in der mitfithlenden Ceste, [..] die ei-
nem/einer anderen angetan wird, um die Aufmerksamkeit von der Verletzung,
die einem selbst zugefligt wird, abzulenken. Eine Geste, die dann zum Vehikel
der Verschiebung wird, mit der man fiir sich selbst durch den anderen und als der an-
dere fiihlt. Daran gehindert, die Verletzung im eigenen Namen vorzubringen [..],
macht man die Klage im Namen des anderen.”*

Diese verbergende Geste, in der man sich selbst hinter den Anderen zuriickzieht,
ist es, die ich als eine problematische Moglichkeit in Heideggers Modi der Sorge
herauszustellen versucht habe. Man nimmt die Sorge der Anderen in Besitz, um
selbst aus dem Fokus zu riicken, in den man die Anderen dringt: Stehe nicht mehr
ich, sondern auf Grund meiner voraus- oder einspringenden Sorge die Anderen im
Fokus, dann wird der Raum erhalten, in dem sich ein Subjekt und ein Objekt ge-
geniiberstehen. Es ist kein Platz fiir ein Verhalten, das jeweils andere Menschen in
den Anderen sieht.

In einen solchen Bewusstwerdungsprozess, in dem sich Menschen nicht in ei-
nen vor allem aktiven und einen vor allem passiven Part teilen, sondern jeweils
zugleich beides sein konnen, fithren die beiden Modi der Sorge nur schwerlich, so
wie Heidegger sie beschreibt: Sie sind immer die Darstellungsform eines — im wei-
testen Sinne — vorschreibenden Verhaltens, das auf Grundlage einer Vorstellung
der Eigentlichkeit, in die man sich »zuriickziehen« konnte, operiert. In der dritten
Form, in der wir zusammen stolpern, ist es nicht ausgeschlossen, dass sich jeweils
die Beteiligten auch hintereinander verstecken. Aber da das Stolpern die Moglich-
keit birgt, zusammen das Problem, das man mit der sozialen Situation hat, aus-
zustellen und Lésungsvorschlige auszutauschen, kann es der Weg in ein Mitein-
ander sein, in dem wir uns gegenseitig als Andere verstehen und nicht notwendig
gegeneinanderstehen. Dadurch ist das Sich-als-ein*e-Andere*r-Fithlen nicht mehr
Praxis eines einseitigen Schutzbediirfnisses, sondern das gemeinsame Arbeiten an
den Strukturen, dem ausgeiibten Zwang. Nicht die Anderen oder ich sind diesem

114  Butler: Kdrper von Cewicht, S.146.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

allein ausgesetzt, sondern wir alle als Andere der Anderen. Dabei kénnen neben
den Strukturen, die man problematisiert, durch die gemeinsame Problematisie-
rung neue soziale Strukturen entstehen, die denselben Prozess des Stolperns an-
regen konnen, wenn sie zu unterdriickenden Mechanismen werden. Damit erhilt
man am Ende dieses Sinnabschnittes eine Bestimmung des Miteinanders, in dem
soziale Situationen beschrieben werden konnen, die sowohl ein gegenseitiges, als
auch ein gemeinsames Miteinander darstellen. Es kann aber kein Vorzug der einen
oder anderen Sorge bestimmt werden, da sie alle zur Beschreibung sozialer Situa-
tionen notwendig sind. (Dass sich dabei ein gemeinsames Abarbeiten an Struktur-
problemen nach einer angenehmen Form des Miteinanders anhért, wird zum einem
in meinen eigenen Vorstellungen eines angenehmen Miteinanders griinden, ande-
rerseits aber vielleicht auch an den Vorstellungen liegen, die die Leser*innen mit
mir teilen oder in denen wir uns unterscheiden.)

Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit Gibt es aber durch diese Beschreibung eine Form
der Sorge, die die richtige oder wahre Form wire? Diese Frage muss als sinnfrei
erachtet werden, da es natiirlich fiir verschiedene konkrete Formen von Proble-
men unterschiedliche praktikable Arten der Sorge gibt und keine einen generellen
Vorzug haben kann. Beurteilt man also die Modi der Sorge nicht nach wahr oder
falsch, so scheint es eine Frage der Angemessenheit zu sein, welche Form der Sorge

wann zu bevorzugen ist."

Der Gesichtspunkt der Angemessenheit fithrt die Ar-
gumentation zu einer Beurteilung des Verhaltens durch pragmatische Kategorien.
Die Funktionalitit eines Modus der Sorge kann nicht endgiiltig festgelegt werden,
sondern hingt vom konkret erlebten Moment, dem erlebten Problem im Alltag ab,
weshalb sich sorgend zu verhalten weder wahr noch falsch sein kann, sondern le-
diglich angemessener oder unangemessener.

Dabei muss beriicksichtigt werden, dass Funktionalitit nicht mit Effektivitit
oder Erfolg gleichzusetzen ist. Man kann eine gelingende Problemlgsungsstrategie
haben, und sich angemessen verhalten, auch wenn es nicht die effektivste Art zu
sein scheint, dieses oder jenes anzugehen. Die Frage danach, was effektiv ist, ist
nicht dieselbe Frage, wie die nach dem, was funktioniert! Denn eine pragmatische
Uberlegung ist eine Frage danach, was funktioniert, und nicht danach, was am besten
funktioniert. Der Fokus liegt bei Ersterem darauf, die Strukturen in ihrer Funk-
tion zu beschreiben, bei Letzterem liegt der Fokus darauf, welche Moglichkeiten
offenstehen, sich bspw. gegen eine Unterdriickung zu wehren; kurz: Wie man sich

115 Fir diese Betrachtung der Sorgephdnomene unter dem Gesichtspunkt der Praktikabilitat
werde ich argumentieren, ohne alle Fille aufzeigen, oder auch nur eine Regel dafiir ange-
ben zu kénnen, wann welcher Fall praktikabel ist. Dafiir stellen sich im konkreten Erleben
von Problemen in sozialen Strukturen zu viele mogliche Kontingenzen ein.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Als Andere unter Anderen

verhalten kann, ist nicht allein meine subjektive Entscheidung, sondern immer ei-
ne Antwort auf eine konkrete Gegebenheit. Mein Verhalten ist damit immer eine
direkte Verbindung zu Anderen, die diese soziale Situation mit mir teilen, egal wo
sie sich befinden. Ginge man bei dieser Struktur vom Effektivsten aus, so wiirde
man in eine Logik der Objektivierung und der klar feststehenden Handlungs- und
Verhaltensnormen fallen, in der die Anderen Mittel zu meinem Zweck sind. Das Ef-
fektivste funktioniert natiirlich auch und es kann sich dafiir entschieden werden;
oder sagen wir besser: man kann im Nachhinein verstehen, was wie effektiv war,
aber es ist eben auch nicht alles effektiv, was funktioniert. Effektivitit und Prag-
matik sind keine Synonyme. Damit wird hier offensichtlich, dass es auf der Ebene
des Verstehens eine Verkniipfung der hier vorgestellten Verbindung von existen-
zieller Phinomenologie und den Theorieansitzen von Judith Butler und Gilles De-
leuze zum Pragmatismus gibt: Alle drei Strémungen treffen sich dadurch, dass sie
entweder explizit oder implizit die Beziehung zu Anderen zum Prinzip ihrer Phi-
losophie erheben. Der Vergleich zwischen phinomenologischer Methode und der
Theorie von Butler wurde sowohl weiter oben in dieser Arbeit sowie auch mehr-
fach in Arbeiten von Silvia Stoller gezeigt. Ich schliefRe mich ihrer These an, dass
»[alnhand von Butler gezeigt werden [kann], dass der Poststrukturalismus so weit
von der Phinomenologie nicht entfernt ist.«"'® Zusammengefasst werden kann die-
se Verbindung zwischen Phinomenologie und Butlers Ansatz fiir die vorliegende
Arbeit darin, dass ich ihrer Kritik dahingehend zustimme, »dass ein individuel-
ler Akt immer auch Teil eines sozialen Arrangements ist.«”” Die Phinomenologie
kann also, wenn sie die Kritik Butlers sinnvoll aufnimmt und sich damit zu einer
Beschreibung der kontingenten Strukturen verindert, nicht nur individualistisch
sein, sondern eine Beschreibung davon, wie sich die sozialen Strukturen wiederho-
len und was das fiir die Wirklichkeit bedeutet: Wir sind als Andere unter Anderen.

Die Frage, die hier im Folgendem behandelt wird, ist die nach der Art und Wei-
se wie Funktion und Verstehen verbunden werden kénnen. Dazu braucht es nun
einen Aspekt der pragmatischen Theorien: die Art und Weise, in der im Pragmatis-
mus der Sinn funktional ausgehandelt wird, nicht im rein theoretischen Diskurs,
sondern im Erleben der Anderen. Genauer aufzeigen kann man dies an William Ja-
mes Beschreibung in Pragmatismus und radikaler Empirismus. Dieser Beschreibung
wird sich hier nun zugewendet, um sowohl den gedanklichen Ankniipfungspunkt
als auch die Differenz der Darstellung des erlebten oder erfahrenen Bereichs her-
auszustellen: Die Erfahrung bzw. das Erleben ist 1. »ihrer dufleren Form nach [eine]
chaotischec, in der wir verwebt sind, sich uns aber auch »Aufgabenc stellen; 2. weist
sie eine Ebene auf, die durch gelernte und unhintergehbare Strukturen bestimmt

116  Silvia Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion. Phdnomenologie der Geschlechtlichkeit bei Be-
auvoir, Irigaray und Butler, Miinchen Wilhelm Fink, 2010, S. 363.
117 Ebd.S.377.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

ist. (Sie bestimmt den Bereich, durch den die Kérper an einem bestimmten Ort, ei-
ner Zeit etc. bedingt sind. Es ist die Form der Montage, auf die schon mit Simone de
Beauvoir verwiesen wurde). Und 3. Gibt es eine Ebene, die die Handlungsmaglich-
keiten und konkreten Handlungen umreist, »die den Bereich solcher Antworten
markieren, welche ihrer Form nach mit all unseren gegenwirtigen Bediirfnissen
am meisten iibereinstimmen«."® Diese Uberlegungen erinnern stark an die Be-
schreibung des Erlebens aus dem ersten Hauptteil dieser Arbeit. Sie unterscheiden
sich aber aufgrund der augenscheinlichen Stufenfolge von James’ Betrachtung von
der hier absichtlich vermiedenen Hierarchisierung bestimmter Erlebensbereiche
deutlich in ihrer Form. Um es klar auszudriicken: Eine normierte oder ontologi-
sche Hierarchie im Erleben zerstort die Pluralitit und damit auch die Komplexitit,
die die Grundlage des hier bestimmten Verstehens der Anderen als Andere bietet.

James fithrt weiter aus: »Ihr [dieser Abfolge der Erfahrungsbereiche, P.H.] zu-
folge verbirgt sich Erfahrung urspriinglichster Reinheit heute unter historisch ent-
standenen Pridikaten, so daf wir in ihr kaum mehr als ein Anderes, ein Das, sehen
konnen«.™ In diesem Zitat wird zum einen die Hierarchisierung deutlich, was
die Ansichten James’ von den hier vertretenen unterscheidet, doch er weist auch
ausdriicklich auf die historische Formung der reinen Erfahrung hin. Dieser Aspekt
beschreibt die Sedimentierung im Verhalten, Alltag und Erleben. James nimmt also
Riicksicht auf die strukturelle Geformtheit aller Erlebensbereiche durch Andere,
wodurch sich nochmals augenscheinlich die Verbindung zum Poststrukturalismus
und zur Existenzphinomenologie zeigt. Silvia Stoller schreibt dazu folgendes: »In
der Tat wire die Erfahrung ungedeutete Erfahrung genau dann, wenn zutrife, dass
das Erfahrungssubjekt nicht interpretierend oder deutend in die Erfahrung ein-
greift, wenn sich also beispielsweise das Erfahrungssubjekt zum Erfahrungsobjekt
nur passiv [...] verhielte.«*** Da James nun dem Selbst nicht blof$ eine passive Hal-
tung zuweist, sondern die Aktivitit betont, wenn er schreibt, dass das Erleben uns
Aufgaben stellt, kann man dieses Erleben, das er beschreibt, nicht als uninterpre-
tiert bestimmen. Liest man James auf diese Weise, muss man zwar die Hierar-
chisierung weiterhin zuriickweisen, da sie als Ausgangspunkt eine Reinheit der
Erfahrung behauptet, die nicht bewiesen werden kann, aber die Prozesshaftigkeit
des Erlebens und die Verbindung von Menschen und Welt kénnen hier problem-
los systematisch eingefiigt werden, genauso wie der Aspekt der Aufgabenstellung
des Erlebens an uns. Diese Verbindung liegt, worauf hier immer wieder verwiesen
wurde, im Erleben selbst, da es eine Antwort von uns fordert. Die Uberlegungen
von James konnen damit genutzt werden, um iiber den Begriff der Funktion, iiber
den pragmatischen Gehalt des Sinns nachzudenken.

118  James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 92.
119 Ebd., S.92.
120 Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion, S.125.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

161


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Als Andere unter Anderen

Und dennoch muss auch Folgendes zur Abgrenzung gesagt werden: Dass das
Erleben »rein« ist, oder anders formuliert: dass fiir James unter dem Erlebten eine
Ebene des Reinen liegt, ist eine Pramisse, die ich mit dem hier Argumentierten ab-
lehnen muss. Denn was soll dieses Reine sein? Es steht wohl als Chiffre fiir einen
Bereich, der nicht durch die Beziehung zu Anderen geformt ist. Sie soll die Wahr-
haftigkeit des Erlebten verbiirgen, um die Basis fiir einen Begriff der Wahrheit zu
schaffen. Doch genau diese Fundierung der Wahrheit oder Wahrhaftigkeit im Rei-
nen erscheint als unnétig: Gerade im Pragmatismus gibt es ja eine Wahrheitsvor-
stellung, die an keinen vorher angenommenen Primissen festhalten soll, sondern
in einem Aushandlungsprozess mit Anderen besteht. Warum James diese Primisse
einfithrt, bleibt unklar, da sie gerade nicht auf die Pragmatik von Wissen verweist:
denn das Wissen soll im Pragmatismus immer wieder praktisch iberpriift werden,
um zu verifizieren, dass erreicht wird, was man behauptet.” Wenn also jetzt keine
Erfahrung gemacht werden kann, die rein ist, dann ist es nicht funktional, davon
auszugehen, dass man einige oder auch nur eine reine Erfahrung machen kénn-
te.””” Diese Vermutung einer Reinheit des Erlebens kann eben diesem nicht gerecht
werden, weil bereits in jedem »Blick« auf die Welt unsere Sozialisation mit einge-
bunden ist."””® Das Erleben ist nie rein, nie losgelést von Anderen. Es ist immer ein
Komplex mit Anderen.

Dass dieser Zustand jemals ein »einfaches Das«** wire, ist schlichtweg auszu-
schlieRen und auch nicht notwendig, um eine Verbindung von Welt und Menschen
zu beschreiben. James bezieht diese Aussage zwar darauf, dass es in der Erfahrung
keine erlebte Differenz zwischen mir und dem Entgegenstehenden gibt, was aber
nicht heifdt, dass das Erleben selbst nicht gewertet wire, dass es keinen differen-
zierten Sinn hitte.'” Erinnert man sich an die Bestimmung der ununterbrochenen
Uberginge, ist die Differenz genauso notwendig wie die Kontinuitit. Man kann al-
so aufgrund der kontinuierlich wachsenden Sedimentierungen, die den gesamten

121 Vgl. James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 90.

122 Vgl. William James: Der Pragmatismus— Ein neuer Name fiir alte Denkmethoden, Hamburg Felix
Meiner, 1994, S.125f.

123 Was aber festgehalten werden soll, ist, dass der Anfang der Betrachtung auch bei James ein
Bereich ist, in dem noch nicht durch einen Erkenntnisprozess unterschieden ist, was Objekt
ist. Es ist durch die thematische Reflexion im Horizont zu bestimmen, weil dieser die Grund-
lage fiir das Erkennen bildet. (Im Erkenntnisprozess weiterhin vom Objekt und nicht wie bis-
her vom Gegenstand zu sprechen, bringt sprachlich eine klare Trennung zwischen Erkennen
und Handeln: denn dadurch kann, wie oben geschehen, das Entgegenstehende ein weiteres
Feld abdecken, in dem auch andere Menschen und der eigene Leib eingefasst sind, ohne
ihnen ein festes Wesen, eine blofle Passivitit zu attestieren, wie es der Begriff Objekt sug-
geriert.) Vgl. Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion, S. 224.

124 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 47.

125 Vgl. zur Gemeinsamkeit von Poststrukturalismus und Phdnomenologie in Bezug aufein nicht
a historisches Erleben Silvia Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion, S.111.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Bereich des Erlebens durch anwesende und abwesende, lebende und tote Andere
durchziehen, nicht sinnvoll von einer reinen Erfahrung sprechen. Die Sedimente
haben nur deshalb eine Kontinuitit, weil sie die Differenzen aufnehmen und be-
stehen lassen. Dann ist das Geteilte-Miteinander von Menschen und Welt nicht
dadurch gefihrdet, dass es soziale Strukturen und die Bedingtheit durch Andere
gibt, sondern es findet gerade darin seine Darstellung.

Diesem erlebten Prozess, der »Erfahrung zum Beispiel gerade dessen, was ich
hier niederschreibe« spricht James zu, dass er »den Geltungsstatus einer sWahr-
heit« habe.”?® Diese sehr starke Behauptung, auf der Problematik in Bezug auf
die reine Erfahrung — denn auf jene bezieht sich James auch fir diese Argumen-
tation — schon hingewiesen wurde, relativiert er im darauffolgenden Satz wieder,
indem er dort die Zeitlichkeit der Geltung der erlebten Sache unterstreicht: »Der
folgende Tag mag sie auf eine >Meinung« reduzieren«.”’” James wird dadurch indi-
rekt — da er ja immer noch von einer rein abstrakt zu nennenden reinen Erfahrung
ausgeht — dem Punkt gerecht, dass er zwar sein Schreiben direkt erlebt, dass die
Schreibpraktik selbst aber eine Kulturtechnik darstellt. Das Schreiben selbst wird
von einer sozialen Struktur bedingt, die aus einer Sedimentierung der Vergangen-
heit besteht.”?® Dieser Fakt, dass die sozialen Strukturen unsere Kérper codieren,
kann nicht einfach bei Seite geschoben werden. Er erschlieft sich deshalb, da es
in unserer erlebten Wirklichkeit mit Anderen immer schon eine gewohnte bzw.
gelernte Form des Verhaltens und der Gegenstinde gibt. Ein Stift ist nie nur ein
Stift und das Erleben ist ein Erleben der sozialen Strukturen und damit durch eben
diese sozialen Strukturen bestimmt. Sandro Zanetti fithrt dazu in der Einleitung
zu seinem Sammelband Schreiben als Kulturtechnik Folgendes aus:

Wer schreibt, bedient sich einer Technik, die kulturell vorgepragt ist: Das Zeichen-
system ist weitgehend vorgegeben, die Bewegungen der Hand erfordern Ubung,
die Schreibgerite, zumal heute, sind Produkte eines Industriezweigs. Und doch
erschépfen sich Schreibakte nicht in der Reproduktion kulturspezifischer Vorga-
ben. Schreiben ist eine Technik, durch die Kultur ihrerseits gepragt wird [.]'*°

Vom Schreiben als einer reinen Erfahrung zu sprechen, erscheint also deshalb ab-
wegig, weil das Erleben, das beim Schreiben gemacht wird, eben nicht fir sich
alleine steht, sondern durch die Einiibung der Handftthrung und der verwende-
ten Zeichen codiert ist. (Hier zeigt sich sehr deutlich die Dimension der leiblichen
Einschreibung von Normen - bspw. wie man schreibt — durch Codes.) Niemand
kann deshalb eine reine, uncodierte Erfahrung bzw. ein uncodiertes Erleben des

126 James Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 48.

127 Ebd.S.48.

128 Vgl. de Beauvoir: Das Alter, S. 400.

129 Sandro Zanetti: Einleitung in ders. (Hg.): Schreiben als Kulturtechnik Suhrkamp Frankfurt a.M.
2012,S.7.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

163


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Als Andere unter Anderen

Schreibens haben. Dies wiirde bedeuten, dass man etwas erleben konnte, das sich
nicht darstellt und damit nicht fiir oder durch Andere wire. Diese Bestimmung,
dass das Schreiben notwendig eine Darstellung von und fiir Andere ist, lsst sich
fiir das Erleben im Allgemeinen ausweiten, obwohl dabei beriicksichtigt werden
muss, dass die Intensitit, in der das jeweils Erlebte codiert ist, sich von Fall zu
Fall und von Verhalten zu Verhalten stark unterscheiden kann. Dennoch kann fest-
gehalten werden, dass die Codierung des Erlebten ein Teil dessen ist, was bisher
Sedimentierung genannt wurde und sich in jedem konkreten Erleben finden ldsst.
Die Hinzunahme der Codierungsbegrifflichkeit fir die Beschreibung der sozia-
len Strukturen erweitert die phinomenologische Begrifflichkeit, wodurch eine Be-
schreibung der sozialen Situation mit Anderen vom Miteinander ausgehen kann
und nicht nur von einer Ich-du-Beziehung ohne Gesellschaft.

Was aber von der Meinung, die James vermeintliche Wahrheit nennt, bleibt,
ist, dass man wihrend des Schreibens einen Sinn erfasst, der sich aus Sedimenten
und einem eigenem Mehr zusammensetzt. Dieser Sinn wird im Alltag erlebt, wes-
wegen er genauso wenig »rein« sein kann wie das Erleben. Da es sich dabei also
nicht um eine erkannte »Wahrheit« handelt, wie sie oben mit Ingarden bestimmt
wurde, muss diese Geltung der erlebten Wahrheit perspektivisch variabel sein. Es
ist fiir einen nicht immer gleich, zu schreiben, trotzdem ist es fiir jede*n immer
auf eine bestimmte Art und Weise. Wir kénnen angeben, wie es fiir uns funktio-
niert oder eben nicht funktioniert, wie wir mit einer Situation leben kénnen oder
nicht. Somit trifft hier in der Fokussierung des Verhaltens der Anderen auf den
Begriff der Funktion des erlebten Sinns: Das Verhalten wird sinnhaft erlebt und
kann nur unter dem Gesichtspunkt des Funktionierens, der Angemessenheit tat-
sichlich verstanden werden. Nur so lisst sich die permanente Betonung des Wie
in dieser Arbeit begreifen. Das Wie wir uns verhalten und das wie wir dieses Ver-
halten Anderer im Umgang mit der Welt erleben, bestimmt, ob es als gelingend,
misslingend, als angemessen oder einfach als unpassend verstanden wird. Unter
diesen Aspekten wird der erlebte Sinn Teil einer pragmatischen Beurteilung.

Dieser Aspekt ist die Ausformulierung der pragmatistischen Forderung, dass
der Sinn (das Wie-sich-etwas-darstellt) immer direkt im Erleben iiberpriifbar sein
muss und dabei zu einer erkannten Wahrheit werden kann, aber nicht muss. Die
Geltung dieser »Wahrheit« ist an das Weiterbestehen des Erlebens oder die Erin-

3% Dies bedeutet nicht, dass ich diese

nerung daran gebunden. Sie ist in Gefahr.
Form der Wahrheit in jedem Erleben kontinuierlich erleben muss, sondern dass
sie im konkreten Fall wiederholt erlebbar sein muss. Ich kann behaupten, jemand
sei sympathisch, aber beim nichsten Treffen bekommen wir uns in die Haare, den-
noch bleibt es moglich, dass die Sympathie sich wiedereinstellen kann. Es ist die

Bestimmung einer Protreptik: denn, wenn ich jemandem mitteile, wie ich diese

130 Vgl. Sartre: Wahrheit und Existenz, S. 24.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

oder jene Person erlebt habe, dann kann man das als Setzung verstehen - so ist
die Person —, oder als Aufforderung, sich selbst ein Bild zu machen. Es ist al-
so die Verlagerung von einer erklirenden wissenschaftlichen Methodik hin zu ei-
nem theoretischen Umgang, der zum Nachvollziehen und gemeinsamen Erleben
auffordert, um den sozialen Charakter des Erlebten zu beschreiben; oder wie es
Lambert Wiesing beschreibt: »Der protreptische Text [...] ist eine Einladung, ei-

ne Wissenschaft selbst mitzumachen.«*

Man koénnte diese Form der genetischen
Geltungshaftigkeit der »Wahrheit« — zur besseren Differenzierung und Beschrei-
bung — auch Wahrhaftigkeit nennen, weil es um die Passung der Aussage und des
Verhaltens zum eigenen Erleben und dem Erleben der Anderen geht. Diese Auffor-
derung zum Miterleben und Nachvollziehen ist demnach nicht nur fiir eine Wis-
senschaft sinnvoll, da sie Vergleichbarkeit, Falsifizierbarkeit und Verifizierbarkeit
ermoglicht. Weil man miterlebt, was behauptet wurde, ist das Erlebte vergleichbar
und muss sich dem Urteil stellen, ob wahrhaftig das erlebt wurde, was behauptet
worden ist.

In dieser Weise kann man hier also auch Sartres Aussagen zu Flaubert verste-
hen, die dafiir als Beispiel dienen koénnen. Sartre schreibt in dem Zitat Flaubert
eine Wahrheit zu; die Wahrheit, selbst die Passivitit darzustellen, die er sich von
aufen auferlegt fithlt. Ob dies nun zutrifft oder nicht, sei fir den Fall Flaubert da-
hingestellt; worum es mir im Folgenden geht, ist die Zuschreibung einer Wahrheit:

Diese unausgesprochene Absicht wird bei der Krise grundlegend: es geht nicht
mehr darum, einen Augenblick tatsichlich oder scheinbar in den GenuR seiner
»Natur«zu komme, sondernim Gegenteil ihr zu gehorchen; sie ist es, die den Sturz
hervorbringt: es ist Flauberts Wahrheit, die, seit mehr als zwanzig Jahren, unwis-
sende oder boswillige duere Einfliisse umsonst zu kaschieren versucht haben,
indem sie Gustave von aufien Bewegungen aufzwangen, die er nicht durchhalten
konnte und die sich in ihm eben durch seine Passivitit einige Zeit fortsetzen.™?

Die Krise, von der die Rede ist, ist Flauberts Sturz in Pont I'Evéque. Flaubert wird
stark und lange dazu gedringt, selbst aktiv sein Leben zu fithren, so dass es fiir
ihn nur einen Ausweg gibt, handeln oder eben jener Sturz, die duflerste Darstel-
lung seiner Passivitit: Er lasst sich fallen. Dieser Sturz ist, nach Sartre, Flauberts
eigene Wahrheit. Was bedeutet dieser Satz? Er bestimmt den Sturz zur Darstellung
von Flauberts Konstitution, verkdrperten Wirklichkeit als Ergebnis der Codierung
durch die Familie und die Gesellschaft. Es ist die Konsequenz der Art und Weise, in
der Flaubert die Welt erlebt. Er fiihlt sich wahrhaft als passive Person, die vollkom-
men von den Anderen und den Gegenstinden bestimmt wird. In der Situation in
Pont I'Evéque lisst sich das Bestimmt-sein durch Andere, was Sartre als Zwang von

131 Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S. 96.
132 Sartre: Flaubert Band IV, S. 99.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

165


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Als Andere unter Anderen

auflen beschreibt, nur noch dadurch leben und verarbeiten, so dass er sich selbst
stitrzt. Die Situation fordert von ihm - trotz seiner von Sartre bestimmten Passivi-
tit — vehement eine eigene Aktion. Diese Wahrhaftigkeit fiir Flaubert bedeutet da-
mit keine notwendige Ubereinstimmung dessen, wie Flaubert die Situation erlebt,
mit dem, was tatsichlich durch die Situation und all jene gesellschaftlichen Struk-
turen hervorgerufen wurde, die sie durchziehen. Der Sturz ist die Fassade eines
Bereichs dieser Strukturen, die fiir Flaubert im Erleben das intensivste Widerfahr-
nis darstellt. Diese zu benennen ist eben die Wahrhaftigkeit, die »Wahrheit, die
in seiner Darstellung liegt. Dieser so mitgeteilte Sinn kann also etwas Wahrhaftiges
vorstellen, dessen Quasi-Wahrheit in der Reflexion zum Thema gemacht werden
und damit erkannt werden kann.

Dieser Sinn wurde oben als Darstellung des Miteinanders bestimmt, auf den
sich das leibliche Verstehen bezieht. Man versteht die wahrhaftigen Ausdriicke des
Miteinanders durch die praktischen Konsequenzen, also die konkreten Verhaltens-
weisen. Damit stellen diese drei Begriffe Charakteristika des wahrhaftigen Erle-
bens dar, die sich nicht voneinander trennen lassen: Es gibt nur Sinn, wenn ich
ihn durch angemessenes (funktionierendes) Verhalten verstehe. Es gibt nur ange-
messenes Verhalten, wenn ich den Sinn leiblich verstanden habe. Etwas leiblich
verstanden habe ich nur dann, wenn ich auf den Sinn angemessen reagiere. Diese
dreifache Charakterisierung erlaubt es nun auch — im Hinblick auf die Performa-
tivitit —, das Verhiltnis zwischen sozialen Codes und leiblichem Verstehen aufzu-
zeigen. Ein Verhalten, das als Antwort auf Situationen mit dhnlichen Anforderun-
gen funktioniert, wiederholt sich und wird von anderen wiederholt. So wird aus
dem, was verstanden wurde, eine Verhaltenspraxis, ein Code, der das Verstehen
formt, und die Wiederholung des Verhaltens als Antwort auf dhnliche Situationen
als funktionierend darstellt.

Dieser Bestimmung wurde hier Halt gegeben, indem beschrieben wurde, in-
wiefern der verstandene Sinn als Grundlage fiir ein funktionierendes Verhalten
Geltung fiir das Erleben haben kann: Die Geltung dieses Sinns ist eine vorliufige,
wodurch das Verhalten Anderer wahrhaftig verstehbar wird und man mit ihnen
sinnvoll interagieren kann. So kann also die Frage nach der Verbindung von Funkti-
on und Verstehen durch den Blick auf James’ Pragmatismus wie folgt interpretiert
werden: Der funktionale Aspekt bei der Betrachtung des Verstehens liegt darin,
dass das Verstehen immer an das Konkrete gebunden ist, sich mit ihm messen las-
sen muss - ; oder wie James es in seinen letzten Vortrigen Der Pragmatismus sagt:
»Die pragmatische Methode besteht [..] in dem Versuch, jedes [Urteil] dadurch
zu interpretieren, daf§ man seine praktischen Konsequenzen untersucht.«”** Dies
bedeutet weiterhin, dass das Konkrete, das hier nun als die im Horizont und Fo-
kus des Erlebens befindlichen Anderen und Gegenstinde definiert werden kann,

133 James: Der Pragmatismus, S. 28.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

mich durch seinen Sinn bestirken oder umstimmen kann - alle Meinungen und
Ansichten, ob wahr oder nicht, ob meine oder die Anderer, stehen immer auf dem
134

Spiel:

Der einzelne Mensch hat bereits einen VorratanaltenAnsichten. Jetzt
stofdt er auf eine neue Erfahrung und dies setzt die alten Meinungen in Bewe-
gung. Jemand widerspricht ihnen, oder wir entdecken in einem Augenblicke des
Nachdenkens, da sie einander widersprechen; oder wir héren von Tatsachen, mit

denen sie unvereinbar sind.™”

Dieses Austauschen von Meinungen beruht auf dem Verstindnis des Erlebens als
durch Andere Bedingtes und der Darstellung dessen als Fassaden, die den Anderen
als wahrhaftiger Sinn der Darstellung vermittelt wurden. Diese Position erlaubt
es, einer Kritik vorzugreifen: Das in dieser Arbeit vorgestellte Projekt muss keinen
Relativismus oder eine Willkiir dabei bedeuten, was zu Entscheidungen und Mei-
nungen fithrt, solange man eine Verbindung zum Konkreten, den Anderen und den
Gegenstinden in der Welt fiir die Beschreibung von Erleben und sozialen Struktu-
ren als konstitutiv versteht. Was durch die Pragmatik auf Grund der Historizitit
und Abhingigkeit von Anderen jedoch immer aufgezeigt wird, ist ein Bezug zur
Kontingenz, die eben das Aufs-Spiel-Setzen der je eigenen Position bedeutet. Man
kann das Erlebte nicht weit iiber die Gegenwart des Erlebten hinaus rechtfertigen.
Gerade weil es performativ ist, muss es sich bestindig wiederholen und daraus
seine Geltung erhalten.

parrhesia als Darstellungsform des Fiireinander An dieser Stelle mochte ich den Stand
der Arbeit kurz zusammenfassen: Es konnte gezeigt werden, dass durch die Be-
wegungen des Leibes in, zwischen und durch soziale Riume Kontinuititen und
Diskontinuititen innerhalb des Erlebens als Strukturiquivalenz des eigenen Han-
delns, Wahrnehmens, Fithlens, Imaginierens und Denkens und des Erlebens der
Anderen selbst erlebt werden kénnen. Diese Diskontinuititen und Kontinuititen
koénnen erlebt werden, da sie einen Sinn darstellen, der sich auf der Fassade verkodr-
pert und den man verstehen oder missverstehen kann. All das sind Formen, in de-
nen Andere fokussiert werden. Um zu bestirken, dass die Verwendung der bisher
beschriebenen Methode nicht zu einem Meinungsrelativismus fithrt, wird sowohl
der Grund fiir den Verdacht kurz vorgefiihrt als auch seine Entkriftung durch die
parrhesia dargestellt: Es soll hier betont werden, dass der Sinn die Darstellung ver-
schiedener funktionierender Verhaltensformen ist, von denen keiner eine absolute
Wahrheit zukommt. Es wurde gezeigt, dass die Wahrheit des nicht thematisch re-
flektierten Erlebens einer Wahrhaftigkeit mit begrenzter Geltung entspricht. War-

134 Vgl. Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 496.
135 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 37.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

167


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Als Andere unter Anderen

um sollte es also nicht gleichwertig sein, also funktionieren, eine Bank zu iiber-
fallen, nicht wihlen zu gehen, konservative Werte zu vertreten, Miisli zu essen,
jemanden zu helfen, oder jemanden, der mich dabei aufhalten will, die Bank zu
tiberfallen, als Gegner*in anzusehen. Wie kann eine Entscheidung mehr als will-
kiirlich sein, wenn sie auf dem Erleben beruht, das sich im Angesicht der Anderen
immer wiederholen muss?

Die Antwort darauf finden wir in der Struktur des Erlebens selbst. Es ist be-
stimmt durch Sedimentierungen, Verhaltenspraxen und Gegenstinde, die »alter
sind« als jeder von uns oder solche, die durch uns neu geschaffen werden.”*® Diese
Sedimentierungen und sozialen Strukturen teilen wir miteinander bspw. durch die
Fokussierung der Anderen in der Sorge, da die Anderen, zu denen wir je selbst gehoren,
durch die Spiegelung des Erlebten die Sichtweisen und Schattierungen dessen, was
ist, mit unterschiedlichen Beschreibungen davon, wie es ist, bereichern. So konnen
wir gemeinsam die sozialen Strukturen des Alltiglichen, die uns bestimmen, auf-
decken. Die Entscheidungen sind also nicht willkiirlich, da sie nicht von einem
nur fiir sich entscheidenden Subjekt, das seinen Willen kiirt, getroffen werden.
Die Entscheidungen sind nie ginzlich relativ, aber auch nie ginzlich bestimmt:
Zwischen diesen Extremen liegt die Kontingenz; die Keimzelle der menschlichen
Freiheit als permanentes Sich-aufs-Spiel-Setzen. Dies gilt es hier im Folgendem
zu aufzuzeigen.

Das Erlebte ist niemals Notwendigkeit, aber es ist auch keine blof3e Willkiir.
Woran man nichts dndern kann, ist die Kontingenz. Rechtfertigungen, aus denen
heraus man etwas tut und zu dem das Getane selbst wird, haben immer einen kon-
tingenten Ursprung. Das Erlebte stellt als Handlungs- oder Verhaltensgrundlage
also die Form dar, in der wir die Kontingenz spezifisch erleben, als eine nicht not-
wendige Grundlage. Gerade aus dieser nicht Notwendigkeit und Rechtfertigungs-
losigkeit heraus erscheint die Verkniipfung mit Anderen als Bedingung unserer
Wirklichkeit, da sie unser Verhalten als jeweils Andere bestimmen. Diese Grund-
lage liegt deshalb auch nicht in verdeckten Schichten. Sie kann von jeder*m bei
jedem Verhalten bestimmt werden, da sie immer implizit und performativ mitvoll-
zogen wird. Deshalb kann diese Bedingung unserer Wirklichkeit sowohl fokussiert
als auch thematisiert werden: Sie ist in Form der oben beschriebenen Wahrhaf-
tigkeit mitteilbar, weil wir alle an der Kontingenz durch unser gemeinsames In-
der-Welt-Sein partizipieren. Sie widerfihrt uns, wenn sie uns widerfihrt, in der
Form, in sie von Anderen fiir uns dargestellt wird. Diese Praxis ilberschneidet sich
mit der Ausformulierung der parrhesia in Michel Foucaults Vorlesung Der Mut zur
Wahrheit — die Regierung des Selbst und der Anderen 1I; sie wird die entscheidende Er-
ginzung bilden, um die zwei Modi der Sorge, die mit Heidegger beschrieben wur-
den und den dritten hier hinzugefiigten — das Zusammen-Stolpern — so darstellen

136 Vgl. Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 398.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

zu konnen, dass eine feste Hierarchisierung der Modi (ob ethisch, ontologisch oder
theoretisch, die im letzten Abschnitt ausgeschlossen wurde) unmoglich wird.

Was vorher noch bestimmt werden muss, ist, dass die parrhesia historisch zwar
eine Form der politischen Rede darstellt, aber eine Einbettung in die konkrete
Lebenswelt hat. Man spricht in einer politischen Institution iiber das wahr, was
man erlebt hat. Politische Rede und Rede iiber das Erlebte unterscheiden sich da-
mit konkret entweder durch den*die Adresat*in, die Situation, in der man spricht
oder durch die Intention. Das Erleben lisst sich vom Politischen also nicht ginz-
lich trennen: Es wird hier aber keine Handlungsvorschrift fir die Politik formu-
liert, sondern die Grundlage einer Moglichkeit des politischen Verhaltens in der
Lebenswelt als Bedingung fir das wahrhaftige Verstehen der Anderen festgehal-
ten. Dabei zeichnet sich die parrhesia dadurch aus, notwendig ein Risiko mit sich
zu bringen; ein Risiko deshalb, weil das Freimiitig-fiir-wahr-Sprechen und Sich-fir-
das-Ausgesprochene-Verbiirgen immer bedeutet, dass man in den Fokus tritt und
dort Ziel von Reaktionen sein wird, egal in welcher Form, ob freudig, drgerlich,
heiter, boswillig oder ignorierend. Man steht frei vor den Anderen und setzt sich
ihrer Meinung aus und die eigene aufs Spiel. Die Anderen wiederum setzen sich
dem Gehorten unter demselben Risiko aus: sie sind es ja, die freimiitig angespro-
chen werden und freimiitig héren kénnen. Das Risiko verbindet die Lebenswelt
und das Politische miteinander, gerade weil es immer ein Risiko darstellt, freimii-
tig zu berichten, wie es fiir einen ist. Politisches und die Lebenswelt sind damit
zwei Bereiche, die sich nicht voneinander trennen lassen, aber auch nicht ginzlich
in Eins fallen.” Sie unterscheiden sich meist nur in der Intensitit dessen, was
zu welchem Zweck und wie es geduflert wird. Somit hingen sie als Verschiedene
zusammen.

Die parrhesia, die Foucault, von der Tradition der Antike ausgehend, beschreibr,
stellt also eine Praxis im Umgang mit Anderen dar, die zum einen bedeutet »al-

138 zum anderen bedeutet sie, sich dem Urteil der

les zu sagenc, alles darzustellen;
Anderen anzuvertrauen, so wie von ihnen zu erwarten, dass sie sich meiner Aus-
sagen annehmen, sie verstehen wollen.”® »Die parrhesia ist also, kurz gesagt, der

Mut zur Wahrheit seitens desjenigen, der spricht und das Risiko eingeht, trotz

137 An dieser Stelle wiirde sich eine Diskussion des Verhaltnisses zwischen den hier bestimm-
ten sozialen Situationen anbieten. Doch diese Diskussion muss, gerade wegen der groen
Bedeutung den der Ubergang vom Sozialen zum Politischen und zuriick fiir das Leben hat,
hier ausgesetzt werden, weil der Umfang einer solchen Diskussion den Raum dieses Sinn-
abschnitts Gbersteigen wiirde. Eine solche Diskussion der Pluralitit als Bindeglied zwischen
Politik und Sozialem kénnte ihren Ausgang bei Hannah Arendt, Judith Butler und Chantal
Mouffe nehmen.

138  Vgl.: Michel Foucault: Der Mut zur Wahrheit — die Regierung des Selbst und der Anderen 11, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 2012, S. 26.

139 Vgl ebd.S.28.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

169


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Als Andere unter Anderen

allem die ganze Wahrheit zusagen, die er denkt, sie ist aber auch der Mut des Ge-
spriachspartners, der die verletzende Wahrheit, die er hort, als wahr akzeptiert.«°
Dieses Risiko kann im Extremfall, von dem die antike Form ausgeht, das Aufs-
Spiel-Setzen des eigenen Lebens oder der Anderen bedeuten.'* Unterhalb dieses
Extrems tummelt sich aber eine Vielzahl an unterschiedlich intensiven Risiken, die
sich durch unterschiedliche Privilegien und die Art und Weise der Darstellung des

42 parrhesia wird von Foucault und in der Traditi-

Sich-aufs-Spiel-setzens staffeln.
on vorrangig als Form der Rede verstanden; ich erweitere diese Verwendung in der
vorliegenden Arbeit in Blick auf die Notwendigkeit des Intentionalen, sich als Fas-
sade und damit fiir Andere darzustellen (Stil, Kleidung, Bewegungen, Emotionen,
Passionen, Aussagen etc.). Aus dem Mut zur Wahrheit bzw. Wahrhaftigkeit wird,
weil man damit vor Andere tritt, notwendig eine Darstellung dessen, was fiir wahr
gehalten wird; man bietet sich somit der Aushandlung — dem Urteil Anderer — dar.
Man setzt sich aufs Spiel.

Was die parrhesia aber aufierdem noch bedeuten muss, ist eine Bindung an die
Anderen, damit sie nicht in einer ,Steigerung ins Extreme*, damit sie nicht in , Ent-
fremdung oder Dekadenz“ umschligt." Sie ist damit eine Praxis, die strukturell
sowohl in das Konzept der gesamten vorliegenden Arbeit passt als auch speziell an
das ankniipft, was mit Butler als negativer Aspekt der Sorge herausgestellt wer-
den konnte: das Sich-hinter-den-Anderen-Verbergen, um selbst nicht in den Fo-
kus zu riicken. Darauf lisst sich nun mit Foucault antworten: »[D]ie Praxis des
Wahrsprechens iiber sich selbst [stiitzt] sich auf die Gegenwart des anderen und
diese erforder[t] [ein Sich-Einlassen P.H.] auf den anderen, der zuhért, der zum
Sprechen ermahnt und selbst spricht«."** Neben dem Sich-hinter-den-Anderen-
Verbergen gibt es also mit der parrhesia eine Praxis, die ein gegenseitiges »Sich-
Offnenc, ein Den-Anderen-alles-Darstellen, wie man etwas erlebt, bedeutet. Was

140 Ebd.S.29.

141 Vgl. ebd. S. 30.

142 Vgl. zur Verwendung des Risikos in dieser Arbeit Bernhard Waldenfels Ausfithrungen zur
Foucaults parrhesia Konzept aus Bernhard Waldenfels: Sozialitit und Alteritit. Modi sozialer
Erfahrung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015, S. 412. In diesem Text bestimmt Waldenfels ei-
ne mogliche Verbindung phanomenologischer Sozialtheorie und der parrhesia im Foucault-
schen Sinne, wenn die Alteritit nicht gesetzt wird, sondern wir ihr ausgesetzt sind. Walden-
fels bestimmt dazu das Verhaltnis von Response und parrhesia und kritisiert Foucault gleich-
zeitig: ,Mir scheint, es gibt keine radikale Andersheit ohne die Andersheit des Anderen, die
wir gerade nicht setzen, sondern der wir ausgesetzt sind. [...] Also nochmals Parrhesia und
Response, zwar nicht eines gegen das andere, aber doch eines nicht ohne das andere.“ Ebd.
S. 428. Den letzten Teil dieses Zitates werde ich versuchen im Verlauf der nichsten Seiten
auszufiihren, nicht ohne dabei weiter zu betonen, dass es nicht ,der Andere* ist, dem wir
ausgesetzt sind, sondern den Anderen unter Anderen.

143 Ebd.S. 427.

144 Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S.18.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

damit eine Erweiterung der parrhesia itber das Reden und Héren, worauf sich auch
Waldenfels bezieht,"* hinaus auf die gesamte leibliche Darstellung bedeutet. Die
gesamte eigene Darstellung in dieser Form der parrhesia aufs Spiel zu setzen, ist
in mehrfacher Hinsicht ein anstrengendes Unterfangen. Darauf werde ich im drit-
ten Hauptteil unter dem Gesichtspunkt des Risikos zuriickkommen. Den-Anderen-
alles-Darstellen, wie man etwas erlebt, ist — um es zu wiederholen — die Transfor-
mation der parrhesia, die fur die vorliegende Arbeit benétigt wird; vom Sprechen
wird die parrhesia zur Praxis verschiedener Darstellungen dessen, was als Proble-
matisch in einer Situation mit Anderen erlebt wird, die dies wiederum in Frage
stellen konnen.

Durch diese Praxis ist es besser zu verstehen, was der dritte Modus der Sorge,
das Zusammen-Stolpern bedeutet: Dieser Modus hat schon den Ausgangspunkt des
Mit-Anderen-zusammen-etwas-Tun und bildet so eine mégliche Grundlage bspw.
fir ein Gesprich, in dem man den Anderen alles sagen kann, was einen an der be-
stimmten Situation besorgt. Das Zusammen-Stolpern kann also der Ausgangspunkt
dafiir sein, sich den (unangenehmen) Wahrheiten zu zuwenden, die die sozialen
Strukturen darstellen: denn Wahrheit heif3t hier nicht absolute Wahrheit iiber das
was ist, sondern, im pragmatischen Sinn verstanden, ist hier wahr, was man tat-
sichlich, wahrhaftig erlebt hat. Wenn man sich diskriminiert fiihlt, so ist der As-
pekt, auf dessen Wahrhaftigkeit es ankommt, iiber den gesprochen werden sollte,
ob man sich tatsichlich so fithlt. Diese Aussage, wie es fiir einen ist, ist immer der
Anfang einer Aushandlung, deren Ergebnis auf dem Spiel steht, weil dargestellt
wurde, wie man etwas erlebt hat. Mit der parrhesiastischen Darstellung ist das Fiir-
einander jedoch nicht abgeschlossen, es ist maximal sein Beginn: denn mit dieser
wahrhaftigen Aussage iiber das Erleben setzt man sich den Anderen aus, die eben-
so parrheseisch das Gegenteil oder eine Uneinigkeit iiber diesen Punkt anfithren
konnen. So ist das Gemeinsame-Stolpern — ob man sich einig ist oder uneinig - die
Darstellung eines Sich-fiireinander-Sorgens und nicht nur des Sorgens fiir jemanden.

Die parrhesia kann aber nicht nur mit dem Gemeinsamen-Stolpern einhergehen.
Die parrhesia ist generell eine Form des Umgangs miteinander (ein Ethos), in dem
die anderen zwei Modi der Sorge nicht mehr wie bei Heidegger Formen der Iso-
lation sind, sondern sich in Formen des Miteinanders zeigen: Durch die ehrliche
Aussage dessen, wie einem in einer Situation zumute ist, kann es sich ergeben,
dass die anderen Personen fiir mich einspringen oder mir vorausspringen konnen,
und zwar nicht mehr, weil die eine Person die Andere objektiviert, sondern gera-
de, weil das aktuelle Problem, um das man sich gemeinsam sorgt, und die Person,
fiir die ein- oder vorausgesprungen wird, ernst genommen werden.

Bestimmen lisst sich dies durch die Beschreibung Foucaults am Ende seiner
ersten Vorlesung zur*m parrhesiast“in damit Folgendes:

145 Vgl. Waldenfels: Sozialitit und Alteritit, S. 422.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

m


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Als Andere unter Anderen

Seine besondere Rolle besteht nicht darin, das Sein der Natur und der Dinge aus-
zusagen, stindig begegnen wir bei der Untersuchung der parrhesia diesem Cegen-
satz zwischen dem nutzlosen Wissen, das das Sein der Dinge und der Welt aus-
sagt, und dem Wahrsprechen des Parrhesiasten der sich bemiiht, in Frage stellt,
sich an die Individuen und Situationen hilt, [..] um den Individuen die Wahrheit
lUber sie selbst zu sagen, die sich ihrer eigenen Augen entzieht, um ihnen ihre ge-
genwartige Situation, ihren Charakter, ihre Fehler, den Wert ihres Verhaltens und
die méglichen Folgen ihrer Entscheidungen zu offenbaren.'*

Diese Beschreibung ist die Verbindung der vorausspringenden Sorge mit dem davor
vorrausgehenden Alles-die-Situation-betreffende-Sagen, um einer anderen Person
zu zeigen, wie es auch sein konnte. Man wird zu einem Spiegel der Moglichkeiten, den
es ohne die Anderen fiir alle von uns nicht gibe."¥”

Worauf schon hingewiesen wurde, ist die Problematik einer Ersten-Person-
Exklusivitit. Auch die foucaultsche Beschreibung kénnte dahingehend gelesen
werden, wenn man bei der parrhesia die Rede mit Aktion und das Héren mit Pas-
sivitit gleichsetzt; dies wire jedoch eine Einseitigkeit, die von einer Betrachtung
des einen Subjekts ausgeht und dieses mit der einen aktiven Person identifiziert.
In der Situation der parrhesia ist es aber schon angelegt, dass die beiden oder
die Gruppe der Anderen, die miteinander sprechen, einander zuhéren; sich also
gegenseitig darstellen und damit ein Fiireinander ermdglichen. Man ist immer
sowohl aktiv und passiv. Alle gehen ein Risiko ein, das sie verringern kénnten:
Sie entscheiden sich, die Anderen als Andere ernst zu nehmen, sie als Andere zu
verstehen. Dies ist die Form des Fiireinander, in die die parrhesia fithren kann. Die
Anderen kénnen dabei »sonst irgendjemand [, ...] ein quidam (irgendwer)« sein.™®
Dies ist keine negative Austauschbarkeit, sondern die hier schon bestimmte
Bedingung der Wirklichkeit der Menschen als Andere unter Anderen. Jede*r kann
fiir jede*n die Stellung eines Spiegels einnehmen, der die Wahrhaftigkeit dessen,
was durch einen selbst ausgedriickt wird, als das ausdriickt, wie es bei Anderen
angekommen ist. Man spiegelt uns unser Verhalten. Andere bringen es einem*r
selbst zuriick.

Was ist also die parrhesia als Beschreibung des Miteinanders? Sie ist eine Le-
bensweise, ein Ethos, durch das die Anderen fokussiert werden.'® Sie werden je-
doch nicht in irgendeiner Form fokussiert, sondern als Andere, als solche, deren

146 Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S. 37.

147 Hiererscheintwieder der Argumentationsstrang, der bei Deleuzes Logik des Sinns seinen Aus-
gang nimmt. Denkt man sich zuriick an den ersten Hauptteil; wurde dort dargelegt, dass die
Anderen die Struktur der Moglichkeit bilden.

148 Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S. 19.

149 Vgl. Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S. 45.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Darstellung des Erlebens ebenso wie meines auf dem Spiel steht. Man ist sich dem-
nach bewusst, dass es keinen festen Halt gibt, aus dem man seine oder die Identitit
eines*r Anderen ableiten konnte. Das heifdt: man kann sich nicht nicht darstellen,
aber man kann sich auf eine bestimmte Art und Weise darstellen. In der parrhesia
ist diese Form das Fiireinander. Dieses Ethos fithrt uns also zuriick zu Butlers Be-
schreibungen, in denen sie festhilt, dass eine komplette Identifizierung mit einer
Sache oder einer »ldentitit« eine phantasmatische Inszenesetzung, etwas Irreales ist;
denn das Ethos der parrhesia — in der hier beschriebenen Form - ist notwendig
verbunden mit einer offenen, Identifizierung, die keine Identitit hervorbringt.’>®
Wenn die parrhesia nimlich wie ein Kabinett aus Spiegeln wirken soll, bei dem die
Menschen das Risiko auf sich nehmen, das Wahrhafte dariiber, wie sie die Situation
erleben, darzustellen, dann sind die jeweils Anderen fiir diese Art des Sprechens,
fiir die eigene Wahrhaftigkeit und die Identifizierungen der jeweiligen Personen
konstitutiv. Die Identifizierung mit etwas als wahrhaftiges Erleben kann nicht ein
starrer Block sein, sondern muss sich — metaphorisch gesprochen - fluide in den
Spiegeln der Anderen zu einem Bild zusammenfiigen, das sich mit jeder Person
wandelt, die an dieser Praxis beteiligt ist. So kann man mit Judith Butler konsta-
tieren:

Bezeichnenderweise kann niemals gesagt werden, sie [die Identifizierung PH.]
habe stattgefunden; die Identifizierung gehort nicht zur Welt der Ereignisse. Sie
wird konstant als ein gewiinschtes Ereignis oder eine Vollendung figuriert, die
aber letztlich niemals zustande gebracht wird; die Identifizierung ist das phan-
tasmatische Inszenesetzen des Ereignisses.™

Es geht Butler hierbei um die Identifizierung mit einer Geschlechtsidentitit, doch
diese Offenheit gegeniiber der Identitit des Geschlechts lisst sich auch auf andere
Identititsmuster iibertragen, die zumeist zur Abgrenzung gegen Andere benutzt
werden. Deshalb kann Butler auch davon sprechen, dass die Identifizierung kei-
nen Ereignischarakter habe: Die Identifizierung ist nicht, sie tritt nie in die Realitit
und ist damit auch kein eintretendes Ereignis. Sie wird nur als Prozess immer wie-
derholt und dadurch performativ dargestellt. Die parrhesia hingegen ist als Ethos
des Fiireinander der Versuch, die Situation in all ihren Facetten und Kontingenzen
miteinander zu teilen, auch wenn dies bedeutet, den Anderen darzustellen, dass
man sich oder Andere als schiichtern, reserviert, arrogant, frohlich usw. erlebt.
Diese Unmoglichkeit einer vollstindigen Identifizierung, die die parrhesia als
Praxis erst notwendig macht, ist zugleich auch der Grundgedanke der hier in im

150 Man kann hier einen Vergleich zu Sartres »totalisierender Totalitit« ziehen. Es sind Prozesse,
die aufein Ziel hin ablaufen, dass sie nie erreichen kénnen; Scheinprozesse einer Illusion von
Identitat.

151 Butler: Kdrper von Gewicht, S.152.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

173


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Als Andere unter Anderen

ersten Hauptteil im Abschnitt Der Weg zum Erleben transformierten Existenzphilo-
sophie. Die von dort ausgehende, in der gesamten Arbeit beschriebene Verkérpe-
rung der Menschen durch die Anderen findet sich in Sartres schon 6fter herange-
zogener Flaubert-Studie wieder. Durch die folgende Stelle soll die Abhingigkeit der
Identitit von Anderen und ihre damit verbundene Irrealitit noch einmal aufge-
griffen und erweitert werden. Denn es ist eben diese Offenheit des eigenen Selbst,
die wahrhaftige Rede dariiber, wie eine soziale Situation erlebt wurde, die die parr-
hesia so wichtig fur das Miteinander sein lisst: »Ein Kind von sechs Jahren ist im
Allgemeinen bis in sein tiefstes Inneres durch die Anderen und durch sich selbst
bezeichnet: leben heifdt Bedeutung hervorbringen; leiden heifdt sprechen; es ist fir
von auflen kommende Sinngehalte durchlissig, weil es selbst sinngebend ist«.”*
Sartre spricht hier iiber das Kind Gustave Flaubert; die Aussage ist an das Kind
gekniipft, da sein Werk eine Studie iiber die Konstitution von Flauberts Handlun-
gen, seines Schriftsteller-Seins ist. Ob diese Aussage aber auf den Menschen Flau-
bert zutrifft oder nicht, spielt fir die Theorie dieser Arbeit keine ausschlaggebende
Rolle. Was durch sie gezeigt wird, ist, dass die Bedeutung des Lebens durch die
Anderen gezeichnet ist. Dies kann aber nur deshalb so sein, weil auch die Anderen
durchlissig fir die Bedeutungen sind, die ihnen von Flaubert bzw. von der in den
Fokus geriickten Person entgegengebracht werden. Wenn aber die Konstitution im
Fokus der Anderen (als Fokussierende und Fokussierte) liegt, dann kann die Kon-
stitution nicht durch die Identitit mit einem Wesen oder einer Sache geschehen.
Die Identitit ist entweder ein starres Erklirungsmuster, das nie zutrifft, oder sie
ist die Form des Verhaltens und damit nur als Beschreibung, wie es fiir eine Person
ist, sinnvoll denkbar.

Diesen Punkt kann man mit Sartre selbst wieder auf den Begriff des Sinns
zuriickfithren. Der Sinn wurde ja gerade als Erleben und Widerfahren dessen be-
stimmt, wie es fiir jemanden ist, weil der Sinn sich gerade im Alltag durch ein Uber-
schreiten der Sedimentierungen hin zu einem Mehr konstituiert. »Der Sinn eines
Lebens geschieht dem Lebenden von und durch die menschliche Gesellschaft, die
ihn tragt, und durch die Eltern, die ihn hervorbringen: deshalb ist er immer auch
ein Unsinn.«** Der Sinn oder Unsinn eines Lebens liegt also — wie eben schon mit
Butler beschrieben — nicht in einer festen Identitit vor, von der man ihn ablei-
ten konnte, sondern er verindert sich stetig durch die Anderen, mit denen man
sich konfrontiert und in deren Gegenwart man verhilt. So bekommt also auch der
Begriff des Unsinns eine Bedeutung: Nicht jeder Sinn, den die Fokussierung der
Anderen hervorbringt, ist mit den eigenen Verhaltensweisen vereinbar und so ent-
steht die Moglichkeit einer unsinnigen Zuschreibung: Eine solche kann mit But-
ler bspw. die Geschlechtsidentitit sein. Diese Identititszuschreibung kann damit

152 Sartre: Flaubert, Band I, S. 25.
153  Ebd,, S.142.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

als unsinnig bestimmt werden, da sie die Ausgrenzung dessen bedeutet, was ne-
ben oder auflerhalb der Geschlechtlichkeit noch zu den Menschen gehért und das
Personliche auf ein bloRRes Sediment und oder ein allgemeines Schema reduziert,
wodurch die Identitit in diesem Sinne eine Negation, ein reduzierter Abzug des-
sen ist, was einen Menschen ausmacht. Die Offenheit, die Pluralitit und ein Teil
Selbstbestimmung gingen am eigenen Verhalten verloren. Man ist eben nicht eine
Frau, eine Isbtiqa®-Person oder ein Mann wie alle Anderen, denen eine solche Zu-
schreibung widerfihrt. Man ist immer mehr als das und deshalb als Andere*r unter
Anderen.”*

Damit kann man die Existenzphilosphie hier auf eine Weise beschreiben, die
sie in eine Theorie, die auf einer Negativitit (dem Fehlen von feststehender Iden-
titit) aufbaut, zu einer Theorie transformiert, die von der positiven Vielheit aus-
geht, die durch den Fokus der Anderen und die eigenen Handlungen konstituiert,
bestindig umgeschrieben und nie vollendet wird. So konnen — wie in dieser Ar-
beit geschehen — die phinomenologische Existenzphilosophie und die oft unter
dem Banner Poststrukturalismus bzw. Postmoderne zusammengefassten Theori-
en von Foucault, Deleuze und Butler in Bezug auf eine Theorie des Erlebens der
Anderen unter Anderen sinnvoll aufeinander bezogen werden. Das Erleben fiihrt
zu den Strukturen und die Strukturen zum Erleben, sie bedingen sich gegensei-
tig, gerade weil die Darstellung performativ wiederholt und damit verandert wird.
Im Ausgang all dieser Theorien stellt sich unser jeweiliges Erleben als Erleben von
Anderen unter Anderen dar. Man kann hier also die Bestimmungen von Sylvia Stol-
ler zu Butler und der Phinomenologie erginzen. Sie schreibt: »Wenn Butler also
sagen miisste: >Man kann nicht nicht wiederholens, so wire dem vor dem Hinter-
grund der phinomenologischen Forschung hinzuzufiigen: >Man kann nicht nicht
erfahren«.«’> Hier lisst sich nun erginzen: Weil man nicht nicht erleben kann und
nicht nicht wiederholen kann, ist es notwendig, sich unter Anderen darzustellen.
Wir kénnen nicht nicht unter Anderen sein und jenes Sein-unter-Anderen kann
nicht nicht darstellend sein. An dieser Stelle fiigen sich die Beschreibungen zur
Fassade und die Beschreibungen der Fokussierung der Anderen zusammen.

Durch diese Verbindung kann hier also vermieden werden, die Identitit als
einen positiven Kern darzustellen, von dem unterschieden zu sein eine Negati-

154 Man kénnte es erganzen: Paul Helfritzsch ist zwar ein Mann, hat studiert und kommt aus
einem privilegierten Umfeld, aber ich bin das nicht nach dem Modus es zu sein, denn nicht
jeder studierte Mann aus einem privilegierten Umfeld ist Paul Helfritzsch. Dieser Satz ist
eine Hinzufiigung zu Sartres Kritik an der Idee der vollkommen deterministischen Klassen-
zugehorigkeit, die sein Beispiel iiber Paul Valéry, zu einem macht, dass man auf alle Lebens-
bereiche anwenden kann. Vgl. Jens Bonnemann: Der Spielraum des Imaginiren—Sartres Theorie
der Imagination und ihve Bedeutung fiir seine phdnomenologische Ontologie, Asthetik und Intersub-
jektivitatskonzeption, Hamburg: Felix Meiner 2007, S. 464.

155  Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion, S.130.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

175


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Als Andere unter Anderen

on bedeuten wiirde. Die Identitit ist ein imaginires Bild von einer*m, das eben
deshalb, weil es imaginiert ist, nicht existiert. Die Identitdt ist tatsdchlich das, was
als Negation vom Wirklichen abgezogen wird. Das Wirkliche ist die Vielfiltigkeit der
Eigenschaften, Interessen und Vorlieben (welcher Art auch immer), die sich nach
der Situation, also nach den Beschaffenheiten des Konkreten richten und damit so
wechselhaft sein konnen wie die Gegebenheiten und die gesellschaftlichen Struk-
turen, in denen man sich bewegt. Die Strukturen, iiber die man stolpern kann, sind
also bspw. Identititsvorstellungen, die erst entstehen, wenn Andere mich spiegeln.
Die parrhesia ist also die positive Moglichkeit, mit dem Leck an Identitit umzuge-
hen, dass man je selbst als Anderer ist, um nicht aus demselben Grund Andere oder
mich in Identititen zu zwingen, die die gesellschaftliche Struktur vorbereitet hilt.

Im Vorausspringen, im Einspringen und im Gemeinsamen-Stolpern stellen sich meine
Sorgen und die Sorgen der Anderen erst in ihrer Ginze als sowohl persinliche als auch gesell-
schaftliche dar. Das Problem entsteht also erst durch die geteilte Welt mit Anderen,
so wie es in dieser Welt gelost werden kann, wobei eine verpflichtende Aussage
dariiber, wie die Probleme geldst werden kénnen, welchem Modus der Sorge ein
Vorrang eingeraumt werden soll, hier nicht gegeben werden kann. Was bis hierhin
aber mit Butler, Foucault, de Beauvoir und Sartre festgehalten werden kann, ist,
dass die parrhesia als Ausgangspunkt fiir die ein- und vorausspringende Sorge und als
das Ergebnis des gemeinsamen Stolperns eine Verhaltenspraxis ist.”® In ihr nehmen

156 Zusatz zum Begriff der parrhesia in der Darstellung von Foucault: Hier soll noch darauf hin-
gewiesen werden, was Michel Foucault in seiner letzten Vorlesung der Reihe Der Mut zur
Wahvheit zur parrhesia im christlichen Kontext beschreibt. In der zweiten Stunde der Sitzung
vom 28. Madrz 1984 verweist Foucault darauf, dass das Verhiltnis der parrhesia im christlichen
Glauben auch als eines zu Gott gedacht werden kann: Dabei verliert sich aber die horizontale
Bindung der die Wahrheit sprechenden Person zu den Anderen. Sie wird zu einer vertikalen
zwischen einer Person und Gott, wodurch gerade die fiir diese Arbeit interessante Beziehung
zuden Anderen in der parrhesia verloren geht, was auch dazu fiihrt, dass das Vertrauen, wel-
ches die andere Seite des Risikos ist — (iber das schon gesprochen wurde — ebenso verloren
geht und zu einer Furcht vor der héherstehenden Macht wird, um in einem weiteren Schritt,
zueinem»arroganten Vertrauen« tberfithrt zu werden. Auf verschiedenste Weise wird damit
also alles untergraben, was hier an Positivem an der parrhesia festgehalten wurde. Deshalb
wurde auf diese Moglichkeit bisher nicht hingewiesen: Das vertikale Verhiltnis der parrhesia
zu Gott stellt also ein Problem dar, das sich aus dieser Vertikalitit ergibt, da sie entweder a)
das Verhaltnis zu den Anderen verliert, b) das Vertrauen, aus dem das Risiko, alles Nétige wahr
auszusprechen, eingegangen wird, sich in eine »Gottes«furcht wandelt, oder ) das Vertrauen
als Arroganz ausgelegt wird, indem die hohere Macht nicht anerkannt wird und man sich
gerade deshalb traut, alles zu sagen und unniitzes Geschwatz produziert. All diese Bestim-
mungen fithren aber von dem Teil der Auslegung der parrhesia weg, der wie eine phanome-
nologische Beschreibung des Selbst und Anderen klingt: parrhesia ist »der Mut, gegeniiber
allem die Wahrheit iiber sich selbst zu offenbaren, sich so zu zeigen, wie man ist [Hervorhe-
bung P H.]« (Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S. 436). Auflerdem soll hier nicht vorenthalten
werden, dass die parrhesia — wie gerade schon gesehen — in ihren Urspriingen nicht nur po-

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

alle die Anderen und iiber diese sich selbst als Andere*r in den Fokus, wodurch
wir uns in unserer nicht festgestellten Identitit und unserer Wandelbarkeit ernst-
nehmen. »Es gibt keine Einsetzung der Wahrheit ohne eine wesentliche Setzung
der Andersheit; die Wahrheit ist nie dasselbe; Wahrheit kann es nur in Form der
anderen Welt und des anderen Lebens geben.«"” Dieses Zitat stellt an dieser Stelle
ein noch loses Ende dar, welches im letzten Kapitel Die soziale Situation — Widersprii-
che vielfaltiger Weltverhdltnisse wieder aufgegriffen wird. Aber schon hier lisst sich
sagen, dass die Differenzen der Perspektiven, ihre Andersheit gerade deshalb be-
steht, weil wir miteinander umgehen und so die Wahrhaftigkeit der Perspektiven
Anderer erleben und verstehen kénnen.

Evidenz als soziale Gewissheit Nach diesen Ausfithrungen zur parrhesia wird sich die
Uberleitung in das jetzt Folgende méglicherweise wie ein gréfSerer Sprung anfith-
len: Bis jetzt stand die Fokussierung der Anderen durch die Sorge und die parrhesia
direkt im Mittelpunkt der Betrachtung, im Weiteren soll aber die Fokussierung der
Anderen nicht nur im direkten Umgang miteinander betrachtet werden, sondern
tiber die Vermittlung durch die Gegenstinde, deren Bedeutung seit dem Anfang
dieses Hauptteils schon mitschwingt. Denn wie in Miteinander in sozialen Riumen
gezeigt werden konnte, sind die Anderen und man selbst als Andere*r Teil dersel-
ben Welt, in der auch die Gegenstinde vorhanden sind und als Ganzes zur Fas-
sade der Korper gehdren. An dieser Stelle wird der dritte Strang vom Anfang des
Abschnitts Die Modi der Fiirsorge wieder aufgegriffen. Es wird sich zeigen, wie die
Codierung nicht nur als soziale Struktur in unseren je eigenen Leib, sondern auch
in die Gegenstinde eingeschrieben ist:

sitiv besetzt war, sondern auch als blofies »Alles-Sagen« (bspw. von Profanem, aber besser
Unwichtigem), man kénnte es mit Heidegger Cerede nennen, benutzt wurde. Die Betrach-
tung dieser Moglichkeit, die die Anderen nicht ernstnimmt, werde ich in meiner Betrachtung
ebenso wenig einbeziehen, wie es Foucault tat. Dass die Moglichkeit besteht durch nicht si-
tuativ verhaftetes Sprechen in ein belangloses Gerede zu geraten, ist zwar richtig, fir die
Betonung der konstitutiven Bedeutung der Anderen allerdings nicht notwendig. Hinzutritt
Waldenfels Kritik am Pakt mit den Anderen, die Zuhéren: ,Der Andere, dem die Wahrheit
gesagt wird [..], mufs dem Wahrsprechenden Gehér schenken und das Wahrsprechen akzep-
tieren mit der Folge, dafd der Mut zur Wahrheit vom Sprecher auf den Hérer iberspringt —
wenn er die Rolle spielen will, die ihm zugedacht ist (Waldenfels: Sozialitit und Alteritdt, S.
418) Doch dabei muss — selbst wenn Waldenfels im Blick auf Foucaults Beschreibung Recht
haben mag—man muss das Wahrsprechen akzeptieren als ein Modus, der den Anderen ver-
traut, gerade tatsichlich darzustellen, wie sie erleben, aber sie miissen dem Erlebten keine
absolute Geltung zusprechen, denn genau diese steht permanent auf dem Spiel, da sie durch
Andere unter Anderen konstituiert wird.
157  Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S. 438.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Als Andere unter Anderen

Die Welt ist der Ort, an dem wir uns verstindigen, und zwar durch das, was un-
ser Leben an Artikulationen aufbringt. Aus dieser Rasenflache vor mir glaube ich
die Wirkung des Griins auf das Sehen des Anderen erahnen zu kénnen, durch die
Musik habe ich einen Zugang zu seiner musikalischen Empfindung, und das Ding

selbst verschafft mir Zutritt zur Privatwelt des Anderen.™®

Diese Stelle aus Merleau-Pontys Das Sichtbare und das Unsichtbare greift die Verbin-
dung der Anderen untereinander durch die Gegenstinde deutlich auf. Ich spreche
von den Anderen, um auch mich bzw. diejenigen mitzubeschreiben, die sich wei-
terhin, also wihrend sie diesen Text lesen, als Ich verstehen; denn Andere sind wir
alle fiireinander. Merleau-Ponty beschreibt anhand alltiglicher Phinomene des Er-
lebens von Rasen und von Musik einige Méglichkeiten dafiir, wie ein Zugang zu den
Empfindungen der Anderen gegeben ist. Er erweitert diese Aussage dann, um zu
bestimmen, dass es die vorhandenen Gegenstinde sind, die einen Zutritt zur Pri-
vatwelt der Anderen bieten. Damit lisst sich hier einlésen, was sich sowohl unter
der Betrachtung der Kulturtechnik des Schreibens als auch unter der Bestimmung
der Sedimentierungen und Fassaden schon implizit gezeigt hat: Nicht nur in die
Leiber der Anderen sind soziale Strukturen eingeschrieben, auch die Gegenstinde
sind, wie das Beispiel des Schreibwerkzeugs gezeigt hat, sozial codiert.”

Dieser Aspekt stellt die Vermittlung zwischen den im Kapitel Miteinander in so-
zialen Rdumen beschriebenen Wechseln zwischen den sozialen Riumen und der Fo-
kussierung einer impliziten Interaktionsform im Miteinander dar. Merleau-Ponty
beschreibt die Uneindeutigkeit der Gewissheit des Miteinanders wie folgt: »Nun,
diese nicht zu rechtfertigende GewifSheit einer gemeinsamen sinnlichen Welt ist
der Sitz der Wahrheit in uns.«<*® Die in diesem Zitat angesprochene Wahrheit wur-
de in der vorliegenden Arbeit als Wahrhaftigkeit bestimmt, die man sinnvoll im
Miteinander erleben kann. Es ist diese Gewissheit, einander sinnvoll im Miteinan-
der zu erleben, was die Anderen erleben, die laut Merleau-Ponty nicht absolut zu
rechtfertigen ist. Anders gesagt: Diese Gewissheit ist kontingent. Sie ist das Erleben
des kontingenten Sinns im Verhalten der Anderen, und wie hier erginzt werden
soll, das Erleben des kontingenten Sinns, der auch in die Gegenstinde eingeschrie-
ben ist.

Diese Gewissheit iiber das Horen, Sehen, Fithlen, Denken, Imaginieren, kurz
iber das Erleben der Anderen und ihrer augenscheinlichen »Privatwelten« — wie
Merleau-Ponty es nannte — baut auf den wechselnden Bestimmungen der Anderen
um uns herum auf. Dies bedeutet also, dass es moglicherweise keine Rechtferti-
gung fiir eine spezielle empirische Gewissheit gibt, es aber dennoch méglich ist,

158  Merleau-Ponty:Das Sichtbare und das Unsichtbare, Minchen: Wilhelm Fink, 2004, S. 27.
159 Ebd., S. 42.
160 Ebd.,S. 28.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

die Struktur dessen, was ist, kategorisch zu beschreiben. Deshalb kénnen wir kei-
ne Aussage ohne Bezug zu Anderen treffen. Andere widerfahren uns immer, sei
es direkt oder indirekt. Damit kann man die Struktur der Kontingenz als sozia-
les Phinomen bestimmen: Wir sind Andere unter Anderen, das ist die Bedingung
unserer Wirklichkeit und sie zeigt sich im Verhalten zu Anderen, zu Dingen und
im Umgang miteinander in der Welt. Denn wenn etwas kontingent ist, ist es ja
gerade etwas, was wirklich existiert — auch wenn es nicht gerechtfertigt werden
kann -, und damit kann man es beschreiben. Die Beschreibung dessen, wie das
Kontingente sich zeigt, kann hier aber nicht alleine ausreichen; es zeigt sich ja als
kontingent. Die Beschreibung des Kontingenten muss also weitergehen; sie weitet
sich aus, wenn man die Frage nach der konkreten Funktion stellt, also danach, wie
das Kontingente verwendet wird. Hier zeigt sich sehr deutlich der Stellenwert, den
die Beschreibung der pragmatischen Wahrhaftigkeit fiir das Verstehen der Ande-
ren hat; sie ist Teil einer Geschichte des Umgangs miteinander.

Als Beispiel daftir lisst sich auf das Schreiben als Kulturtechnik zurtickkom-
men, das schon im Abschnitt Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit als Beispiel diente.
Zanetti bestimmt schlieflich auch den Stift als Teil der Kulturtechnik des Schrei-
bens, und mit de Beauvoir kann gesagt werden, dass der Stift zur Montage Korper-
Gegenstand-Handlungscode gehort. Es lohnt sich also, die Bestimmung der Kul-
turtechnik noch einmal zu betrachten: »Das Zeichensystem ist weitgehend vor-
gegeben, die Bewegungen der Hand erfordern Ubung, die Schreibgerite, zumal
heute, sind Produkte eines Industriezweigs.«*** Das Schreibgerit ist schon eine po-
tentielle Leerstelle, in der es nicht zu entscheiden, nicht zu rechtfertigen ist, welches
Schreibgerit benutzt werden soll. Diese Frage lisst sich nur dadurch beantworten,
dass man darauf schaut, warum, also zu welchem individuellen Zweck, man das ei-
ne oder andere Gerit benutzt, um zu schreiben, und wie man schreiben mochte. Ist
es ein Bleistift, ein Fiiller, ein Laptop etc.? Nehmen wir fiir das Beispiel weiterhin
an, es sei ein Bleistift. Dann ist es eben nicht zu rechtfertigen, ausschlieRlich vom
Bleistift auf das Schreiberlebnis der anderen Person zu schliefien, die ihn benutzt,
es sei denn, man beschreibt den Stift in seiner durch die Kultur hervorgebrach-
ten Verbindung zu der Praxis des Schreibens, der Produktion des Stiftes etc. Diese
sozialen Einfliisse auf das Stiick Holz und die Graphitmine sind es, die es ja eben
erst zu einem Stift machen und durch diese Sedimentierung die Grundlage fir die
Gewissheit schaffen, das Erleben der Anderen iiber den Stift hinweg fokussieren
zu koénnen. Daraus erwichst nun jedoch keine Rechtfertigung, sondern ein Ver-
stehen der Kontingenz. Das bedeutet, dass sich hier wie im alltiglichen Verhalten
die sozialen Strukturen als Sedimentierungen festsetzen und einen gemeinsamen
Ausgang bilden, um die sogenannten »Privatwelten« miteinander in Verbindung
zu bringen. Dies geschieht gerade deswegen, weil die »Privatwelten« gar nicht so

161  Zanetti: Einleitung, S. 7.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

179


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Als Andere unter Anderen

privat sind, wie man es vermuten kénnte. Sowohl im Verhalten als auch in den Din-
gen liegen — wie schon beschrieben — Sedimentierungen Anderer vor, die die »Pri-
vatwelten« eher als sedimentierte Welt miteinander auszeichnen und nicht als einen
abgeschotteten Bereich. Mit Sartre kann man diese Sedimentierungen des Sinns
in die Gegenstinde wie folgt beschreiben, um das prozesshafte Entstehen der Se-
dimentierung vollstindiger zu explizieren:

Der Sinn wird Materie: er gewinnt deren inerte Konsistenz. Nicht durch Evidenz:
durch Dichte. Die Idee verhirtet sich, erdriickt den Geist, der sie tragt: es ist ein
Stein, den man weder hochheben noch wegwerfen kann. Dennoch ist diese kom-
pakte Masse durch und durch Sinn geblieben."*

Hier zeigt sich der Weg des Sinns in die Materie und sein Fortbestehen in ihr. Denn
genau das meint Sartres Beschreibung: In einer pragmatisch-phinomenologischen Be-
schreibung ist die Gewissheit nicht durch eine ideale oder abstrakte Evidenz, son-
dern durch eine Evidenz, die ihre Geltung aus der Dichte erreicht, also durch eine
Schwere, die in unserem Erleben liegt. Die Evidenz in Bezug auf die kontingente
Gewissheit iiber das Erleben der Anderen ist also notwendig sozial vorstrukturiert
und erhilt daraus gerade ihre Dichte. Diese Vorstrukturierung wurde schon in der
Beschreibung des Alltags mit Merleau-Ponty, Butler und Waldenfels als Sedimen-
tierung aufgedeckt und als gemeinsamer Ausgangspunkt fiir das Verstehen des
Sinns der Handlungen der Anderen herausgestellt.

Was bedeutet aber Dichte? Dichte bedeutet, dass sich das Tun der Anderen in die
Dinge einschreibt, dass die Gegenstinde codiert werden. Wer kann schon sagen,
wer das erste Schreibwerkzeug in der Hand hatte? Aber wenn ich heute meinen
Bleistift in der Hand halte, dann sind in ihm die Ideen und Handlungen implizit
oder explizit eingeschrieben, die zu seiner Produktion gefithrt haben. Soweit, so
klar; es besteht aber auch die Moglichkeit, diesen sedimentierten Code (die Bedie-
nungsanleitung), der in den Bleistift eingeschrieben ist, zu iibercodieren. Die Rede
von Codierung, Ubercodierung und Decodierung erméglicht es an dieser Stelle, die
vage Aussage Sartres, dass sich die Ideen verdichten, detaillierter zu beschreiben.
Warum diese Einschreibung als Dichte bestimmt wird, zeigt sich nimlich beson-
ders gut daran, wie schwer es ist, die Einschreibung (Codierung), die als Sedimente
an den Dingen und dem Verhalten haften, wieder zu verindern. Dieses Uberco-
dieren ist der Prozess, in dem ein Bleistift zu meinem bzw. er zu einem speziellen
Gegenstand gemacht wird. Was diesen Verhaltensweisen gemeinsam ist, ist, dass
durch sie eine verandernde Macht ausgetibt wird und man die Sedimentierungen
bestimmt, die bspw. den Stift bis dahin gepriagt haben. Man iiberschreibt also den
Code und strukturiert ihn so um. Der Bleistift wird zum abgenutzten, verlinger-
ten, angekauten etc. Diese Verinderung am Gegenstand verweist auch auf die Art

162  Sartre: Flaubert, Band I, S.19.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wie das Erleben der Person ist, die den Bleistift bspw. noch so lange benutzt, dass
eine Verlingerung benutzt werden muss. So verdichte ich aber auch den Code des
Bleistifts und manifestiere damit seinen Sinn als Etwas zum Schreiben, was mir
und Anderen evident erscheint und durch meinen Gebrauch weiter verfestigt wird.

Neben der Machtausiibung der Ubercodierung besteht aber auch die Méglichkeit
der Decodierung: Wie beim Ubercodieren der sedimentierte Code im Gegenstand
iiberschrieben wird, wird der Code beim Decodieren nicht iiber — sondern vollstin-
dig umgeschrieben.’®® Dieser Umgang mit Codes ist schwerer durchzufithren und
noch schwerer selbst zu institutionalisieren, da es nicht einfach ist, die Sedimente
einer Sache abzuschiitteln. Bleiben wir beim Stift, so kann ich versuchen, ihn mit
einem gezielten Wurf in die Verkleidung der Zimmerdecke zu werfen. Bleibt er
dort stecken, verliert er seine eingeschriebene Bestimmung als Schreibwerkzeug
und sogar jeden praktischen Bezug. Aufgrund dieses Verlusts kann man behaup-
ten, dass der Stift decodiert wurde, weil sowohl seine tiefgehende Sedimentierung
als Werkzeug dadurch aufgelést wird, als auch die Art, wie er gehalten werden soll,
um zu schreiben, nicht mehr sinnvoll ausgelesen werden kann. Kurzum: Er kann
nicht mehr dazu benutzt werden, wofiir er gedacht und gemacht war, und ist da-
mit decodiert; was nicht heifdt, dass er ohne Verwendung oder zerstort wire, wobei
die Zerstorung sicherlich die umfangreichste Decodierung bedeutete.

Die Decodierung und Ubercodierung sind damit besondere Formen mit etwas um-
zugehen, was Sartre Widrigkeitskoeffizient nennt.'** Dieser Begriff findet sich zuerst
in Das Sein und das Nichts und wird von Sartre in seinem spateren Werk Die Kritik der
dialektischen Vernunft um den Begrift der Gegenfinalitit erweitert. Sowohl der Wid-
rigkeitskoeffizient als auch die Gegenfinalitit beschreiben die Reibung, das Risiko
beim Umgang mit Anderen. Sie sind als Begriffe relational zwischen den Entwiirfen
der Menschen und den Problemen bestimmyt, die dabei durch und an den Gegen-
stinden und ebenso durch die Anderen auftreten kénnen.'® Dabei ist die Unter-
scheidung der beiden Formen von Reibung so zu treffen, dass der Widrigkeitsko-
effizient direkt aus dem Verhalten entsteht. Wenn ich bspw. versuche einen Baum
zu fillen, dann ist der Koeffizient, des Widerstandes, den ich erfahre, zusammen-
gesetzt aus der Schirfe der Sige oder Axt, der Hirte des Holzes, der Herstellung
der Axt durch Andere und der generellen Hilfe Anderer dabei usw. Ob der Baum
aber zu hart ist, die Sige zu stumpf, oder mir niemand hilft, diese Bestimmungen
ergeben sich erst bei dem Versuch ihn zu Fillen, also dem jeweiligen ausgefithrten
Verhalten. So kommen in der jeweiligen Handlung direkt Welt und Mensch in ein
Reibungsverhdltnis. Bei der Gegenfinalitit handelt es sich dagegen um ein indirektes
Verhiltnis. Das Beispiel, welches Sartre in der Kritik der dialektischen Vernunft gibt,

163 Vgl.: Deleuze & Guattari: Anti-Odipus, S. 42ff.
164  Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 791.
165 Vgl. ebd. S. 806f. & ders.: Die Kritik der dialektischen Vernunft, S. 240f.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

181


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Als Andere unter Anderen

ist folgendes: Holzen ganze Generationen von Menschen die Walder einer Region
ab, bis die Hinge der Berge soweit gerodet sind, dass beim Eintreten eines schwe-
ren Regenfalls Dorfer unter einer Schlammlawine begraben werden, so ist die Folge
des Handelns nicht direkt im Fillen eines Baumes zu sehen.’*® Die Gegenfinalitit
beschreibt also die indirekten, nicht intendierten und auch nicht abzusehenden
Folgen, die eine Handlung haben kann. Dabei ist nicht festgelegt, was unabsehba-
re Folgen sind; dies verindert sich mit jedem Wissen um die Beschaffenheit der
Welt und der anderen Menschen.

Was Sartre in seinen Beschreibungen des Widrigkeitskoeffizienten und der Ge-
genfinalitit nur implizit mitbeschreibt, ist, dass sie sich nicht nur im Umgang
mit Dingen zeigen, sondern auch im Umgang mit den Anderen. Um sich dessen
bewusst zu werden, ist die Riickwende auf die Begriffe De- und Ubercodieren inso-
fern hilfreich, als sowohl die Reibungen beschrieben werden kénnen, die beim Ver-
such, bestehende soziale Strukturen zu verindern, sie umzuschreiben, entstehen
konnen, als auch die Tragweite der Reibungsbegriffe im Zwischenmenschlichen zu
bestimmen. Als konkretes Beispiel kann hier der Versuch aufgefiithrt werden, das
generische Maskulinum in einer Sprache durch Formen zu ersetzen, die »gegen-
dert« sind, sich an alle Menschen, egal welcher Sexualitit, richten. Dies stellt den
Versuch dar, eine Sprache zu decodieren, in der eine strukturelle Ausgrenzung be-
stimmter Personengruppen zu einer gefestigten Unterdriickungsstruktur gefiihrt
hat. Die direkten Widerstinde gegen diese Sprachinderung (der Widrigkeitskoef-
fizient) sind nun nicht in den Worten selbst eingeschrieben, sondern in den Men-
schen, die diese Sprache verwenden, sie sprechen, sei es durch Unverstindnis, das
Verweisen auf die Tradition der Sprache, die dadurch stockende Aussprache. Die
Widerstinde lassen sich hier in vielfiltigen Formen finden und denken. Sie ver-
weisen auf eine direkte Verantwortung der Sprecher*innen fiir ihren Umgang mit
der Sprache.

Die Gegenfinalitit ist nun aber dasjenige, was den Ausgangspunkt der Deco-
dierung bedeutet. Denn es ist nicht iberpriifbar, ob in der Verwendung des gene-
rischen Maskulinums eine Unterdriickungsabsicht vorhanden, oder ob diese das
Abbild einer schon bestehenden unreflektierten Unterdriickung ist, die in einer
stetigen Genese Einzug in die Sprache gefunden hat. Diese Unterdriickungs- bzw.
Ausgrenzungsstruktur der Sprache stellt also eine Gegenfinalitit dar, die nun abge-
baut werden soll. Die Verantwortung liegt bei Gegenfinalititen somit nicht darin,
dass man sie absichtlich hervorgerufen hat, sondern darin, sich ihrer bewusst zu
werden, um diese ungewollte Folge, zum Beispiel des Sprechens oder Schreibens,
nicht zu entwerten, sondern sie anzuerkennen, und im Anschluss daran zu deco-

166 Vgl. Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, S.173f.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

dieren.” Die Decodierung richtet sich also nicht gegen Personen, sondern gegen
soziale Strukturen, die durch die Codes in die Korper eingeschrieben und perfor-
mativ durch Personen verkdrpert werden. In der Sprache findet sich jedoch nicht
nur Gegenfinalitit in Sinne einer impliziten Struktur, die unterdriickend wirke.
Ebenso findet sich darin auch der Widrigkeitskoeffizient, eine Uberwindung, die
es kostet, die Sprache zu benutzen oder mit Anderen zu sprechen, die die Spra-
che durch Schimpfworte und Beleidigungen schwerer aushaltbar machen. Somit
ist die implizite Unterdriickung in der Sprache ein Beispiel fir Gegenfinalitit und
die explizite Benutzung von Beleidigungen eines fiir den Widrigkeitskoeffizienten.

Im Versuch, Dinge oder soziale Strukturen durch De- oder Ubercodierung zu
verdndern, erschafft man also die neuen Strukturen oder Dinge nur im Ausgang
von den schon bestehenden und sieht sich deshalb mit der Widerstindigkeit die-
ser Strukturen und den schon aktiven Gegenfinalititen, von denen man ausgehen
muss, konfrontiert. Man reibt sich an ihnen ab. So entstehen neue Strukturen, die
nicht véllig von den alten abgelést werden kénnen und selbst Widerstinde direkt
als Koeffizienten oder als Gegenfinalititen erzeugen.

Die Gegenstinde in ihrer sozialen Vorstrukturierung sind, wie es am Beispiel
des Stiftes gezeigt werden konnte, nicht nur durch die Herstellung und Verwen-
dung »auf den Leib zugeschnitten«.’®® Sie »schneiden« auch den Leib der Anderen
durch die Codes ihrer Benutzung zu. Der Krampf in der Hand beim Schreiben
bezeugt sowohl die dreistiindige Arbeit am Text, dariiber hinaus aber auch, wie
sehr sich die Hand dem Schreibwerkzeug anpasst; der Gegenstand leistet »Wider-
stand«.® Der Code, der im Stift eingeschrieben ist, lisst nur einige bestimmte
Handhabungen zu, um mit ihm zu schreiben. Der Stift selbst hat keinen Anteil
daran, was geschrieben wird, aber er bestimmt die Form der Handhaltung und
wie fliissig die Buchstaben aus der Handbewegung entstehen: Der Stift leistet al-
so direkten Widerstand, wenn man versucht, anders als vorgesehen mit ihm zu
schreiben. Dieser Code der Benutzung ist nun nicht nur durch den*die Produ-
zent“in, Designer*in oder andere aktiv an der Herstellung Beteiligte festgelegt.

167 Auch hier finden sich keine normativen Vorschreibungen. Diese Beschreibung der Macht-
ausiibung und der Moglichkeit sich anders zu verhalten, sind Beschreibungen, die einen be-
stimmten Bewusstwerdungsprozess des sozialen Miteinanders darstellen und hier insofern
auch nicht fehlen diirfen, da es das Ziel dieser Arbeit ist, die Anderen als Bedingung unserer
jeweiligen Wirklichkeit auszuweisen.

168 Heidegger Sein und Zeit S.117.

169 Eine andere Form der Codierung kann die durch die geschriebene und gesprochene Sprache
sein, wobei Sprache hier nicht mit einem Gegenstand gleichgesetzt werden soll, aber die
Ahnlichkeit in der Harte der Zuschneidung ist bemerkenswert, vergegenwartigt man sich,
wie stark unterdriickende soziale Strukturen wie eine binire Geschlechtsordnung durch die
Sprache erhalten bleiben.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

183


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Als Andere unter Anderen

Diese sozialen Strukturen, die den Alltag durchziehen, lieRen sich mit Hei-
degger auch als der Bereich des man beschreiben. Die sozialen Strukturen sind
in Form des man personifiziert, es ist »itberall dabei, doch so, daf} es sich auch
schon immer davongeschlichen hat, wo das »Dasein« auf Entscheidung dringt.
[...] Es kann am leichtesten alles verantworten, weil keiner es ist, der fiir etwas
einzustehen braucht.«'7° Die Strukturen haben keine genau bestimmbare Gruppe
an Verantwortlichen, die die Folgen oder momentanen Gesichter und Formen ih-
res Auftretens geplant hitten und deshalb an ihnen Schuld wiren. Die Dichte der
Strukturen entsteht also durch ein — um es mit Butler zu sagen — performatives
Zitieren, eine bestindige Wiederholung von Normen, Gesetzen und Zwingen, wie
etwas zu tun ist, oder eben, wie man etwas zu tun hat, aus der sich auch ein Evi-
denzgefiihl ihnen gegeniiber einstellen kann: »Die Performativitit ist demzufolge
kein einmaliger »Akt«, denn sie ist immer die Wiederholung einer oder mehrerer
Normen; und in dem Ausmaf, in dem sie in der Gegenwart einen handlungsihnli-
chen Status erlangt, verschleiert oder verbirgt sie die Konventionen, deren Wieder-

' Deshalb ist es aber auch unsinnig, nach den Konstrukteur*innen

holung sie ist.«
der Strukturen zu fragen; sie haben sich im man davon geschlichen, weil wir es
alle sind. Wobei man Heidegger aber genauer fassen muss, ist der letzte Teil des
Zitats, die Frage der Verantwortung. Es wurde zwar gezeigt, dass die Gegenfinali-
tit nicht Ausdruck einer direkten Verantwortung und Schuldzuweisung sein kann,
aber sie ist dennoch kein Leck an Verantwortung. Heideggers Formulierung ist die
negative Moglichkeit, von man zu sprechen, weil es niemand konkret seien kann.
Aber deswegen ist es nicht notwendig niemand. Das man ist ein Teil der sozialen
Strukturen, in denen wir uns alle als Andere vor- und wiederfinden, weswegen die
Verantwortung fiir die konkrete Form der Gegenfinalitit bei uns allen liegt, sei es
bei einem durch Rodung erfolgten Erdrutsch oder wie hier beschrieben, bei einer
unterdriickenden soziale Struktur, wie sie die Sprache selbst sein kann. Dieser Ge-
danke der Verantwortung fithrt zur Solidaritit und wird im nichsten Hauptteil im
Sinnabschnitt magliche Solidaritit als Ausgangspunkt dienen.

In diesem Kapitel gab es, wie im letzten Sinnabschnitt deutlich wurde, eine un-
gewohnliche Mischung verschiedenster Theorieansitze: Es wurden phinomenolo-
gische Sichtweisen mit der feministischen Theorie von Judith Butler, der Beschrei-
bung der Codierungspraxis von Deleuze und Guattari, der Neubeschreibung der
parrhesia von Foucault und der pragmatischen Methode von William James verbun-
den. Dadurch konnte eine Interpretation der Fokussierung der Anderen vorgelegt
werden, die Folgendes zum Ausdruck bringt: In der Fokussierungspraxis der Ande-
ren, in der Sorge und der parrhesia zeigt sich der Alltag als derjenige Ort, an dem
das vielfiltige Verhalten der Menschen im Umgang mit den Dingen ein Mehr an

170 Heidegger: Sein und Zeit, S.127.
171 Butler: Kdrper von Cewicht, S. 39.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Sinn erschafft. Die Alltagswelten sind den Anderen deshalb zuginglich, weil diese
in der Alltagswelt einen geteilten Ausgangspunkt erfahren. Man ist in den sozia-
len Strukturen eingebunden, so wie sie in uns eingeschrieben sind. Diese Struktur
macht uns zu Anderen und stellt einen geteilten Ausgangsbereich dar. In diesem
Bereich beziehen wir uns aufeinander in verschiedenen Modi der Sorge. Als deren
funktionale, gelingende Form des gleichwertigen Miteinanders wurde die Praxis
der parrhesia bestimmt, in der man alles Notige wahr ausspricht, um das eigene
und das Verhalten Anderer in einer konkreten Situation zu verstehen. Diese Be-
schreibung ist eine direkte Fokussierung der Anderen in der Sorge, die durch ein
wahrhaftiges Aussprechen mit ihnen umgeht. Sie wurde durch die indirekte Form
der Fokussierung der Anderen iiber die Gegenstinde, ihre Sedimentierungen und
die sozialen Strukturen komplettiert, wodurch die Reibungskrifte (der Gegenfi-
nalitit und des Widrigkeitskoeffizienten) an den Dingen und den Anderen beim
Versuch der Uber- oder Decodierung als Verinderung der bestimmenden sozialen
Strukturen beschrieben werden konnten.

Im Horizont mit Anderen

In der Art und Weise wie hier die Beschreibung der Anderen als Andere erfolgt, sol-
len sowohl die Eigenheiten der Anderen als auch die Eigenheit des eigenen Selbst,
fiir mich und Andere ein*e Andere*r zu sein, verstanden werden. Dies kann nun
nicht nur in einer direkten Fokussierung der Anderen in der Sorge oder der parrhe-
sia erfolgen, sondern die Anderen zeigen sich auch indirekt; bspw. vermittelt iiber
Gegenstinde im Horizont. Die Frage, die in diesem Kapitel gestellt wird, ist also die
nach den scheinbar unbeteiligten Anderen. Oder anders formuliert: Wie kénnen
andere Personen, die nicht direkt involviert sind, fiir das Erleben Anderer wichtig
sein? Ich verweise auf sie aus dem Grund, dass sie zwar unbeteiligt, aber dennoch
anwesend sind. Diese indirekte Anwesenheit ist sowohl tiber die Gegenstande als
auch durch die méglichen Verhaltensweisen vermittelt. Die unbeteiligten Anderen
im Horizont spielen fiir uns, genau wie umgekehrt wir fiir sie, immer auch eine
konstitutive Rolle: Insofern diese vorbeigehenden Anderen ein Potenzial darstellen,
dass sich jemand um uns sorgen konnte, bzw. wir uns um jemanden (Modus 1 und
2 der Sorge) oder wir uns gemeinsam fiireinander sorgen (Modus 3)."7* Die An-
deren sind die Moglichkeit der Sorge und damit zugleich auch Bedingung ihrer
Wirklichkeit, oder, allgemeiner mit Deleuze gesagt:

[IIn Wirklichkeit ist es eine Struktur, die die ganze Funktionsweise dieser Welt
insgesamt begriindet und garantiert. Das kommt daher, dafd die zur Beschrei-

172 Vgl. dazu den Abschnitt Die Modi der Sorge dieser Arbeit.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

185


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Als Andere unter Anderen

bung dieser Welt notwendigen Begriffe — Form/Untergrund, Umrisse/Objektein-
heit, Tiefe/Lange, Horizont/[Fokus, PH.] usw. — leer und unanwendbar blieben,

wenn der Andere nicht da ware [.]'7

Diese allgemeine Bestimmung ist es, die in der vorliegenden Arbeit bis hierhin
plausibel gemacht werden sollte, oder, wie es speziell an dieser Stelle heifft: Ohne
diese Anderen im Horizont als permanenter Spiegel der Darstellung liefe sich auch
ein Konzept der Modi der Sorge in Verbindung mit der parrhesia nicht beschreiben;
denn diejenigen, die nicht aktiv teilhaben, sind zwar noch nicht im Fokus anderer
Verhaltenspraxen involviert, aber sie sind die permanente Mdoglichkeit im Hori-
zont. Ich zitiere im Anschluss hieran nochmals eine Stelle aus Deleuzes Anhang zu
Logik des Sinns: »[D]er andere ist weder ein Objekt [im] Wahrnehmungsfeld noch
ein Subjekt, das mich wahrnimmt: Er ist [..] eine Struktur [...], ohne die dieses Feld
[...] nicht so funktionieren wiirde, wie es funktioniert. [...] Doch welches ist diese
Struktur? Es ist die des Méglichen.«'7* Weil die Anderen die Struktur der Még-
lichkeit nicht »nur« fiir die Wirklichkeit, sondern fir alle bewussten Fihigkeiten
verkorpern, kann durch sie auch erst die parrhesia als Praxis bestehen. Aber noch
zwingender ist die Verbindung der parrhesia mit dem Fokus auf die Anderen in ih-
rer Andersheit; sie also als Andere zu erfassen, die bewusst erleben und dabei ihre
Verhaltensweisen aufs Spiel setzen. Denn in der parrhesia spricht bzw. stellt man
freimiitig aus/dar, wie es einem ist, wihrend man sich dessen gewahr ist, dass
dies ein Risiko fiir einen selbst und die Anderen bedeutet: Die parrhesia gibt es nur
dank der Anderen, und die parrhesia lisst die Anderen in ihrer Andersheit zu Wort
kommen und sie werden durch sie als solche gehort.

Es zeigt sich an dieser Stelle, worin eine intensiv erlebte Differenz liegt: nicht
zwischen mir und den Anderen, sondern darin ob wir anwesend oder abwesend, fo-
kussiert oder im Horizont sind: »Der wahre Dualismus liegt in der Struktur >Ande-
rer<im [Erleben, P.H.] und den Wirkungen seiner Abwesenheit.«”” Nimmt man al-
so die These Deleuzes ernst, so liegt darin eine Dualitit, die permanent erlebt wird
und aus Anwesenheit der Anderen bei gleichzeitiger Abwesenheit Anderer entsteht:
Es ist die Dualitit zwischen Zwang und Perspektivitit. Die Anderen sind entweder
direkt (anwesend) oder indirekt (abwesend) in meinem Fokus, durch mein Verhal-
ten mit ihnen oder mit den Gegenstinden, oder sie sind in meinem Horizont an-
bzw. abwesend. Sie stellen somit Moglichkeiten dar, oder ihre vollige Abwesenheit

173 Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 350.
174  Deleuze: Die Logik des Sinns, S. 370.
175 Ebd., S.372. Im Zitat steht in der ersetzten Stelle »Wahrnehmungsfeld«. Wie im ersten

Hauptteil dieser Arbeit gezeigt werden konnte, ist das Wahrnehmen eine bewusste Fihig-
keit der Menschen untereinander und alle bewussten Fihigkeiten, die im Erleben zusam-
mengefasst sind, teilen das Strukturmerkmal, durch Andere bedingt zu sein. So war dieser
Austausch kein Problem innerhalb dieser Arbeit.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

— sei es durch Isolation oder objektifizierendes Verhalten — erzeugt das Gefiihl,
gezwungen zu sein, da keine anderen Perspektiven erscheinen. Auch hier fithrt
die Frage also zuriick zur Identifizierung als unabschlieRbare Praxis, wenn die Be-
schreibung der Menschen als Andere ernst genommen werden, weil sie die Bedin-
gung unserer Wirklichkeit sind: Ihre Perspektiven konstituieren unser je eigenes
Selbst mit.

Vielheiten machen! Der folgende Sinnabschnitt dient dazu, an die Ausfithrungen zur
Identifikation anzukniipfen, also an die Frage, ob wir mit uns oder jemanden iden-
tisch sein konnen. Die Antwort, die hier gegeben werden soll, ist: Nein, dies konnen
wir nicht. Wir sind Vielheiten. So vermittelt sich aus der Fokussierung der Anderen
ihre An- und Abwesenheit besonders im Horizont, da dort beides zusammenkom-
men kann, ohne dass man die An- oder Abwesenheit von jemandem fokussierte
oder gar thematisierte. Die im Horizont befindlichen Anderen und die Bereiche
der Anderen, die im Horizont liegen, sind die permanente Darstellung unserer
leiblich gebundenen Perspektive hin zu denen Anderer; zu ihren gewohnten, an-
dersartigen und zu ihren fremden Verhaltensweisen, ihrem Denken, Fithlen, kurz:
Darstellungen zu ihrem Erleben. Es ist ein Horizont aus Fassaden, die ihm Kon-
turen geben. Treten diese Anderen aus dem Horizont in den Fokus, wird ihre An-
oder Abwesenheit erst direkt offenbar, man erlebt durch diesen Ubergang, dass sie
schon im Horizont waren. Mit diesen erlebten Ubergingen assimiliert man die An-
deren jedoch nicht, sie werden im eigenen Erleben nicht zu Gleichen (oder zu mir
selbst). Sie bleiben Andere, so wie man je selbst ein*e Andere*r fiir Andere ist. Wir
sind und wir bleiben viele, bleiben Ahnliche und Unterschiedene.

An dieser Stelle kann man iiber das nachfolgende Waldenfels-Zitat eine Briicke
zuriick zum ersten Kapitel dieses Hauptteils schlagen: »Was drauflen ist, ist nicht
drinnen, nur so spricht uns Fremdes an.«'”® Die Uberginge zwischen den sozialen
Riumen und jene zwischen Horizont und Fokussierung der Fassaden anderer Kor-
per sind erlebbare Wechsel des eigenen und des anderen Verhaltens. Arbeitet man
in einer Bar, ist es ein fundamentaler Unterschied, ob man dort bedient oder als
Gast an einem Tisch sitzt. Man verhilt sich anders, die eigene Fassade ist freund-
licher, etwas gespielt freundlich, nicht fréhlich, aber mit nettem Gesicht. Als Gast
hingegen erlaubt man sich in gewissem Mafle aktiv darzustellen, dass man heu-
te wenig Lust habe, oder sogar so unzufrieden ist, dass es unfreundlich wirkt. Es
wird in der vorliegenden Arbeit also weiterhin dafiir argumentiert, dass Drinnen
und Drauflen keine absoluten Grenzen bestimmen, sondern beide Begriffe Teil ei-
ner Bezugnahme auf die Welt sind. Sie geben einen konkreten Raum an: Wo befin-
det sich etwas aus der Perspektive von jemandem. Dies bedeutet aber keineswegs,
dass es zwischen Drinnen und Drauflen keinen Unterschied gibe. Etwas, das von

176 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 40.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

187


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Als Andere unter Anderen

meiner Perspektive verschieden ist, nehme ich genauso als verschieden wahr, wie
ich die Verschiedenheit und die Andersheit von Gedanken und Verhaltensweisen
durch die Fassade Anderer erlebe. Worauf hier insistiert wird, ist also, dass diese
Unterschiede durch das jeweilige Verhalten, Denken, kurz das Erleben der Fassa-
den dargestellt werden. Sie haben den gleichen Ort, dieselbe Welt als Ausgangs-
punkt, dieselben Gegenstinde als Ziel und gemeinsam die Struktur der Anderen als
Bedingung unserer Wirklichkeit. Deshalb werden die Anderen im Verstehen nicht
gleich gemacht, sondern man wird ihnen als Andere gerecht. Sie werden als Andere
behandelt, wodurch man ihnen eben dadurch gerecht wird, weil sie nur durch ihr
Anderssein oder auch das Fremde erlebbar sind."”” Diese Bedingung der Wirklich-
keit mag im Alltag unter Sedimenten verschiittet sein und deshalb nicht leicht in
den Fokus treten, doch im Horizont ist der Bezug zu Anderen immer bestindig.
Die Anderen im Horizont meines Erlebens kénnen also die »Fremden« sein, die
uns ansprechen, die zwar auflerhalb meiner Perspektive stehen, weil sie sich an-
ders verhalten, aber die Méglichkeit haben, meine Perspektive zu verschieben, in
den Fokus des Erlebens einzutreten und mit ihnen die Méglichkeit unser Verhiltnis
zu Anderen als Bedingung der Wirklichkeit zu bestimmen.

Diese als Fremde und Andere Bezeichneten sind damit nicht notwendig negativ
bestimmt. Die Anderen und die Fremden haben keine Verhaltensweisen, die nicht
mit denselben Gegenstinden und den anderen Menschen, zu denen man je selbst
gehort, umgehen miissten. Man erlebt die Welt miteinander. Dieser gemeinsame
Umgang in derselben Welt bedeutet eben auch, auf unterschiedliche Umgangs-
formen zu treffen, zu denen man sich je selbst wieder verhalten muss. Schrecken
einen die Verhaltensweisen ab? Bleiben die Anderen draufien? Geht man auf'sie zu,
sie auf einen selbst oder begegnen wir uns im Nebeneinander zwischen Drinnen und
Draufien auf der Schwelle? All das sind mégliche Formen, in denen uns die Uber-
ginge von Drinnen und Drauflen widerfahren: Gerade, weil sich an den Gegen-
stinden und im Umgang miteinander der Raum der vermeintlichen »Privatwelt«
und der der »Fremden« — oder besser, der der anderen Welt — iiberschneiden, kén-
nen wir fiireinander einspringen (Anderen Sorgen abnehmen), einander vorausspringen
(Anderen ihre Sorge direkt spiegeln) und miteinander bzw. gemeinsam stolpern (die
Strukturen bestimmen, unter denen wir leben). Die Anderen sind die Bedingung
fiir jedes sorgende Verhalten und Erleben.

Dabei eroffnet sich nochmals die Frage danach, woher wir wissen oder erahnen
kénnen, was eine andere Person braucht, woriiber wir uns fir oder mit ihr sorgen
sollten: denn wovon man nicht ausgehen kann, ist, dass man eine andere Person
vollig verstanden oder »in ihr Inneres« bzw. hinter die Fassade geschaut hitte, denn
dort ist nichts; nichts, was sich nicht auch auf der Fassade darstellte. Unterstiitzen
kann man diese Aussage mit einer Uberlegung von Bernhard Waldenfels, in der

177 Vgl. Bedorf: Andere, S.14.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

ein Ausgangspunkt aufgezeigt wird, der nicht vereinzelt oder einzeln ist, sondern
eine Vielheit bestimmt:

Es gibt nicht eine Sphére der Eigenheit und dazu noch eine solche der Fremdheit,
sondern als leibliches Wesen ist jeder selbst fiir Andere da. Dem entspricht eine
genetische Betrachtungsweise, die ausgeht von einem adualistischen Anfangs-
stadium der »Konfusion«von Ich und Welt, von Ich und Andern und Ich, Welt und
Andere hervorgehen |43t aus einem ProzeR fortschreitender Differenzierung.””®

Waldenfels beschreibt in diesem Zitat eine Konfusion von Bereichen, die oft abs-
trakt in eine dualistische Trennung gesetzt werden (Mensch und Welt, Ich und die
Anderen), wodurch er gerade dieser strengen Trennung entgegentritt. Diese Konfu-
sion aus Ichen, Anderen und der Welt, das Konglomerat aus vielem Verschiedenen
ist es, was in der vorliegenden Arbeit bisher funktional als soziale Situation be-
nannt wurde. Aus diesem Grund passt sich das Sprechen von einer Konfusion in
die Beschreibungen meiner Arbeit ein. Wenn also im weiteren Verlauf von einer
sozialen Situation die Rede ist, dann meint dies die Moglichkeit zu einem nicht
hierarchischen Aufeinandertreffen von Anderen unter Anderen in der Welt, zu ei-
ner horizontalen Ordnung (ohne Generile — wie man mit Deleuze und Guattari
erginzen konnte)."”’ Diese horizontale Ordnung ist es, die im Fiireinander anvi-
siert werden soll. Denn nicht ein Dualismus steht hier als Ausgangspunkt, sondern
eine erlebte Vielheit von Anderen unter Anderen, von Gegenstinden, von Verhal-
tensweisen, von Umgangsformen miteinander und von Sinnen (wie es ist, etwas zu
erleben), die dabei erlebt werden. Diesen Vielheiten in einer Beschreibung vollig
gerecht zu werden, gelingt nicht auf einen Schlag und vermutlich gar nicht, wenn
der Anspruch eine abschlieRende Definition ist: Es handelt sich um eine bestin-
dig wechselnde Menge und sich abwechselnde Andere, Gegenstinde und soziale
Riaume.

Es stellt sich somit in dieser Betrachtung eine Sichtweise auf die Wirklichkeit
mit Anderen dar, die an Deleuzes und Guattaris Bestimmung der Vielheit erinnern
kann. Sie schreiben, dass man »[d]as Viele (multiple) [machen] m u {2 [..], nicht
dadurch, dafd man fortwihrend itbergeordnete Dimensionen hinzufigt, sondern
im Gegenteil ganz schlicht und einfach in allen Dimensionen, iiber die man ver-
fiigt: jedesmal n-1«."®° Man macht die Differenzierung also performativ im Erleben
und im Kommunizieren iiber dieses Erleben. Man macht die Vielheiten, weil sie
und das Erleben immer weniger als die Gesamtheit der Welt sind — denn es sind
erlebte Horizonte und Fokussierungen, die die Darstellungsriume (Fassaden) der
Intentionalitit performativ eréffnen, aber nie alles zeigen kénnen: Das bedeutet es,

178 Bernhard Waldenfels: Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, S. 70.
179 Vgl. Deleuze & Cuattari: Rhizom, S. 35 & 41.
180 Ebd., S.11.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

189


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Als Andere unter Anderen

wenn Deleuze und Guattari und ich hier mit ihnen »n-1« schreiben. Warum sollte
man aber Vielheiten machen? Vielheiten nicht zu verdecken, sondern sie explizit
zu machen, ist das, was in der parrhesia (darstellen wie man erlebt, selbst wenn sich
dies nicht kohirent darstellen lisst, sondern widerspriichlich erscheint) passiert:
Vielheiten explizit machen bedeutet demnach, das Fireinander performativ mit
hervorzubringen.

Im Sprechen iiber Vielheiten ist deshalb nicht die permanente Riickfithrung
des Erlebten auf etwas Abstrakteres und stets noch Abstrakteres gemeint. Es ist
als Sprechen die Form einer konkreten Vielheit. Man wiirde dadurch sonst die An-
bindung des Erlebens an das Konkrete der Welt und an die Anderen verlieren. Viel-
heiten zu machen ist das Blicken auf die konkrete soziale Situation, in der sich die
Anderen, mein Handeln und die Gegenstinde erst dann als gesonderte Vielheiten
zeigen, wenn ich sie »abziehe«, wenn man erlebt, wie wir uns unterscheiden.

Die Bestimmung der Vielheit liefert an dieser Stelle ein Instrumentarium zur
Beschreibung der mit Waldenfels aufgezeigten sozialen Situation zwischen einem
Ich, der Welt und den Anderen, in der die Anderen in ihrer Andersheit als Andere
in Erscheinung treten kénnen. Die Welt, in der wir Anderen mit den Gegenstin-
den sind, ist eine Vielheit, die wir miterzeugen und die wir deshalb nur adiquat
beschreiben kénnen, wenn wir an der erlebten Vielheit als Maf festhalten, d.h. we-
der alles umfassende Einheitsprinzipien noch starre Dualismen zur Beschreibung
nutzen. Die Anderen und man selbst erleben die Gefiihle, die Gedanken, also das
Erleben der jeweils Anderen durch die Differenz ihrer Fassaden im eigenen Erle-
ben. So kann man die Anderen und sich selbst auf dieselbe Weise beschreiben: als
Andere unter Anderen!

Dadurch kommt man, so scheint es, zu Uneinigkeiten mit den Theorien der
Eigentlichkeit und der Ersten-Person-Autoritit. Denn klar ist, dass Gegenstinde
wie Grashalme und Biicher sich nicht selbst zumute sind. Versucht man aber, die
Anderen in den Blick zu nehmen, so besagt der Common Sense, sieht man nur die
Oberfliche, die eigentlichen Aspekte der Anderen ligen verborgen. Die These die-
ser Arbeit widerspricht der itblichen Annahme nicht, dass man von Anderen nur
die Oberfliche erlebt, sie wendet sich aber dagegen, dass hinter dem Erlebbaren
noch eine weitere Ebene lige, nur weil Gefiithle und Gedanken nicht eindeutig auf
der Oberfliche liegen, sondern als Verkdrperung, als Fassade. Deshalb muss man
die Anderen als Vielheiten beschreiben, wenn man ihnen in einer theoretischen
Beschreibung gerecht werden will: Selbst, wenn man Andere als fremd empfin-
det, sollten sie in einer Beschreibung als die Vielheit dargestellt werden, als die
sie erlebt werden. Sonst wiirde man ihnen die abstrakte Maske des Fremden iiber-
stillpen, ohne sich auf die Unterschiede in ihrer Vielgesichtigkeit auf der Fassade
einzulassen.

Warum aber ist diese Offenheit in der Beschreibung wichtig? Nimmt man die
hier mit Butler aufgegriffene Theorie der Performativitit ernst, dann ist auch jede

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wissenschaftliche Beschreibung daran beteiligt, bestehende Strukturen zu repro-
duzieren. Dies ist der Grund, warum hier bestimmt wird, wie man die Vielhei-
ten, die Andere sein kénnen, beschreibt, um nicht selbst bestehende Strukturen zu
reproduzieren: In einer Beschreibung, die die Formen des Fiireinander im Alltag
betonen will, muss deshalb das Fiireinander beschrieben werden, aber es bedarf
auch des begrifflichen Rahmens, der dieses Fiireinander mitentstehen lisst, oder
zumindest kein Gegeneinander, genauso, wie durch die Beschreibung selbst keine
nur individualistische Perspektive reproduziert werden soll. Diese Uberlegungen
schlieRen sich somit auch folgendem Schluss von Tatjana Schénwilder-Kuntzes
Aufsatz Haben philosophische Methoden politisches Gewicht? an:

Wenn also der »kritische Weg [...] allein noch offen« ist, dann lasst er sich aktu-
ell dahingehend erginzen, dass er neben der Analyse des Status quo immer auch
die eigene Verhaftung und deren Uberschreitung in die transformative Dynamik
der Theoriebildung integrieren muss. Wenn Theorie zur Formierung des Gegebe-
nen beitragt, weil die legitimiert und [...] Handeln begriindet, dann hat auch die
angewandte Methode politisches Gewicht — weil sie dariiber entscheidet, wie frei
gedachtwird, ob die Grenzen der scheinbar unumstéfilich Gegebenen gedanklich
iiberschritten werden."’

Hier wird die Arbeit also durch die Art und Weise, wie versucht wird, das Mit-
einander als Fireinander zu beschreiben, auf sich selbst und auf die eigene Me-
thodik zuriickgeworfen, da die Beschreibung als Teil einer Methode — das Wie-wir-
miteinander-Umgehen zu fokussieren — selbst wieder eine Darstellung ist, die eine
bestimmte Form des Miteinanders offenbart. Somit trigt diese Arbeit selbst dazu
bei, zu bestimmen und darzustellen, was sie beschreiben will. Und deshalb kann
man mit Deleuze und Guattari — nicht um es als Gegebenheit zu formulieren, die
man nur einfach aufdecken miisste, sondern als Aufforderung an die Theoriearbeit
selbst — Folgendes aussagen: »Seid nicht eins oder viele, seid Vielheiten!«'®* Thre
Forderung ist ein Appell daran, weder sich selbst noch die Anderen auf irgendei-
nen Aspekt oder eine bestimmte Menge bei der Beschreibung zu reduzieren und
diese Reduktion dann als Ausgangspunkt fiir die theoretische Betrachtung alles
Handelns, Denkens oder fiir das Erleben zu verstehen. Es ist eine Aufgabe fiir die
Theoriearbeit, die Wandelbarkeit der Menschen und ihrer Fassade mit einzubezie-
hen, sie nicht zu vergessen oder zu verdecken. Die Suche nach einem Quell der Ei-
gentlichkeit, einer Vereinheitlichung der Vielheiten, die durch das Offensichtliche
verdeckt sein soll, endet immer mit einer theoretischen Fokusverengung bei der
Beschreibung der Bedeutung der Anderen und deshalb auch mit einer Fokusver-
engung des eigenen Selbst, die mit Sartre als Unaufrichtigkeit gekennzeichnet wer-

181  Schonwalder-Kuntze: Haben philosophische Methoden politisches Gewicht?, S. 42.
182 Deleuze & Guattari: Rhizom S. 41.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

191


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Als Andere unter Anderen

den kénnte.'® Dieser Punkt wird im Abschnitt Unaufrichtigkeit und parrhesia wieder
aufgegriffen werden.

Nach diesen methodischen Explikationen in der Zusammenfithrung von Wal-
denfels, Deleuze, Guattari und Sartre soll ein Beispiel dafiir gegeben werden, wie
das »Machen von Vielheiten« in der sozialen Situation aus Welt, Anderen und Ich
nicht in eine Reduktion fiithrt, sondern die Andersheit bestehen lisst: In einer Un-
terhaltung sagt jemand etwas, was durch seine Art oder durch seinen Inhalt eine
Verletzung hervorgerufen hat. Auf diese Verletzung kann man nun auf verschie-
dene Weisen reagieren. Ich gehe hier beispielhaft von Wut aus: Es wird also Wut
erlebt, die ein Nicht-einverstanden-Sein mit der verletzenden Aussage ausdriickt;
eine starke Abneigung gegen das Gesagte und die Art, wie es gesagt wurde. An
diesem Punkt ist es nun moglich, sich gegenseitig nicht auf die Wut oder darauf,
dass man verletzt wurde, zu reduzieren: denn die verletzte oder wiitende Person
ist nicht nur wiitend. Geschieht dies nicht, reduziert man im Gegenteil das Ge-
geniiber auf einen einzigen intensiv erlebten Aspekt, man objektiviert die andere
Person und schlief3t die Vielheit aus. Mit Simone de Beauvoir kann man hier an-
schliefend die Position der Person, die die Andere objektiviert, beschreiben:

Wenn der Unterdriicker sich der Forderung seiner eigenen Freiheit bewuf3t wa-
re, dann miisste er [...] von sich selbst aus auf die Unterdriickung verzichten. Aber
er meint es nicht ehrlich: im Namen der Ernsthaftigkeit oder der Leidenschaften,
seines Machtwillens oder seiner Gellste weigert er sich, seine Vorrechte abzutre-

ten 184

Das Problem, sich gegenseitig nicht auf eine Einzelheit zu reduzieren, ist also eine
Frage dessen, es »ehrlich«, oder, wie es oben bestimmt wurde, wahrhaftig zu mei-
nen und die eigene Position (wie es einem erscheint) darzulegen, ohne die Anderen
dadurch in feste Beschreibungen zu zwingen. Mochte man also die Anderen nicht
reduzieren, jemanden als nur wiitend (verletzt) oder, auf die Perspektive der (ab-
sichtlich oder unabsichtlich) verletzenden Person bezogen, nicht nur ausschliefilich
verletzend bestimmen, dann geht dies nicht, ohne dabei auf sich selbst und auch
auf die Anderen als Vielheiten zu reagieren.

Sie sind Vielheiten, weil sie frei sind und nicht reduzierbar auf eine bestimm-
te Struktur, von der aus man einander liickenlos erkliren konnte. Dieselbe Argu-
mentation kann man auch in einer paradoxeren Form formulieren: Weil wir von
einander widersprechenden sozialen Strukturen determiniert sind, sind wir Viel-
heiten. Dass sich diese Strukturen widersprechen fithrt aber dazu, dass sie keine
eindeutigen Verhaltensweisen erzwingen konnen, sondern dass sie selbst auf dem
Spiel stehen. Dieses Auf-dem-Spiel-Stehen ist die Definition von Freiheit, die hier

183  Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S.120.
184 de Beauvoir: Fiir eine Moral der Doppelsinnigkeit, S.144.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

beschrieben wurde. Ist also eine Verletzung eingetreten, so ist es an der Person, die
die Verletzung verursacht hat, von ihrem Standpunkt abzusehen und die nun wii-
tende Person nicht als unzurechnungsfihige*n Gespriachspartner*in darzustellen.
Es gilt im Gegenteil, der wiitenden Person als Andere*r gerecht zu werden, indem
man sowohl bewusst einordnet, dass wiitend zu sein eine Reaktion unter anderen
ist, als auch, dass die Person mehr ist als wiitend. Umgedreht ist es an der wii-
tenden Person, die Verletzung nicht als alleinigen Ansatz fiir das weitere Mitein-
ander zu nehmen. Die verletzende Person kann in der Beschreibung weiterhin als
Vielheit gesehen werden. Auf diese Art und Weise wiirde man sich in einem Kraft-
akt gegenseitig nicht reduzieren.”®> Denn die Anderen und sich selbst als Vielheit,
als Andere zu verstehen, ist eine Haltung, die eingenommen werden kann, aber
— und das will ich nicht verdecken — im konkreten Umgang beim Verletztwerden
Kraft und Uberwindung kostet: umso mehr, je reduzierender die Verletzung auf
die eigene Andersheit wirkt.™®® Was sind aber diese Vielheiten, die sich selbst alte-
rieren? Sie sind die wechselnden Horizonte und Fokussierungen der Fassaden der
Anderen.

Es soll hier aber, um nicht in einen »naiven Humanismus« zu verfallen, nicht
unbeachtet bleiben, dass Verletzungen passieren, die es unméglich machen, die
verletzende Person nicht auf diese Tat zu reduzieren, und genauso umgekehrt; aus
dem Grund, dass die Verletzung selbst die Freiheit der Anderen absichtlich igno-
riert und damit von Beginn an kein Miteinander gewollt ist. In den Worten de
Beauvoirs lisst sich dies so beschreiben:

Auf die blofe Faktizitit seines Daseins reduziert [...], von seiner Zukunft getrennt
[..Jund der Welt[..] beraubt, scheint ein Mensch nicht mehr zu sein als eine Sache
unter Sachen, die man aus der Gesamtheit der anderen Dinge entfernen kann,

ohne daR seine Abwesenheit irgendeine Spur auf der Erde hinterlaft."®

Damit wird ex negativo aber auch die Méglichkeit aufgezeigt, dass man nicht re-
duktiv miteinander umgehen muss, sondern es eine Form des alltiglichen Um-
gangs im Miteinander darstellen kann, Vielheiten in der sozialen Situation aus Welt,
Anderen und Ich zu machen, die nicht in eine Unaufrichtigkeit fishren. Verhilt man sich
fureinander, ist dies jedoch auch kein Indikator dafiir, dass nicht gerade dieses
Verhalten Anderen »aufst6f3t«, dass sie sich davon gestort, bedringt oder ange-
feindet fithlen. Aus diesem Problem kommt man nicht heraus, da jedes Verhalten

185 Vgl. Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 46.

186 Dies soll jedoch nicht heifRen, dass in der Reaktion auf die Verletzung keine Wut mitspielen
soll und dass ein wiitendes Verhalten nicht selbst eine angemessene Reaktion sein kann.
Denn Wut kann eine sehr angemessene Reaktion auf strukturelle Probleme sein, die sich
wie bspw. Alltagssexismus oder Rassismus immer wiederholen.

187 de Beauvoir: Fiir eine Moral der Doppelsinnigkeit, S.147.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Als Andere unter Anderen

das Risiko birgt, Anderen zu widersprechen. Die Bestimmungen de Beauvoirs zei-
gen hingegen die extremste Form, in der man die Anderen unter einen Blickpunkt
objektivieren kann. Sie ist das Gegenteil des Umgangs, den ich hier als Ausgangs-
punkt fir die Wirklichkeit als Andere unter Anderen beschrieben habe. Thre Beob-
achtung ist eine Beschreibung von Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Anderen, die sie
zu blof3en Objekten macht, wodurch ihnen und damit auch jedem je selbst die An-
dersheit abgesprochen wird. Man versteht die Menschen dann nicht mehr als An-
dere, die auch fiir sich selbst sind, sondern als starre Gebilde, die auf einen Moment
reduziert werden kénnen. Die Menschen werden zu einer Sache, zu einer reinen
Faktizitit mit abgeschlossener Identitit degradiert. Diese Reduktion ist das hdss-
lichste Gesicht der Unaufrichtigkeit.”®® Doch sie bleibt nur ein mégliches Gesicht
und nicht das notwendige Ergebnis davon, jemanden fiir etwas zu halten. Versteht
man die Anderen als Vielheiten, die in einer sozialen Situation aus Welt, Anderen
und Ich erlebt werden, dann verschwinden die eingangs erwihnten Kategorien der
Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit.

Unaufrichtigkeit und parrhesia Durch die Bestimmung der Menschen als Vielheiten,
die wir sind und erleben, wird die ganze Tragweite des Konzepts des freimiitigen
Darstellens, der parrhesia deutlich. Sie ist nicht nur eine Méglichkeit, auszudriicken,
wie es einem geht. Man kann durch sie iber Bereiche der Fassaden der Anderen
(jede*n selbst eingeschlossen) sprechen, sie darstellen, die man bisher nicht fokus-
siert erlebt hat oder erleben konnte. Man kann durch das freimiitige Darstellen,
wie es fiir einen ist, etwas zu erleben — so trivial es auch erscheint —, etwas tber die
Anderen als Andere und sich selbst erfahren. Es ist die aktive Form, etwas explizit
darzustellen. Die parrhesia ermoglicht es deshalb, von der Teilung zwischen Eigent-
lichem und Uneigentlichem abzusehen und die Oberfliche, die Fassade in den Blick
zu nehmen, gerade weil sie expliziert.

Diese Kritik an der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit dhnelt strukturell jener,
die Sartre in Das Sein und das Nichts gegen die Teilung des Bewusstseins in Bewuss-
tes und Unbewusstes ausfiihrt: dass eine Trennung in Bewusstes und Unbewusstes
im Geist dazu fithrt, dass ein Ubergang vom einen zum Anderen nicht mehr als ak-
tiv gedacht werden kann, sondern durch eine nicht beschreibbare Kraft geschehen
muss, die die Menschen eindeutig bestimmen wiirde.”® Diese Kraft, die fiir den
Ubergang sorgt, erscheint in einer Erklirung sinnvoll, doch sie widerspricht dem,
was erlebt wird oder wie Sartre es schreibt: »[D]ie Erklirung durch Magie [besei-
tigt] nicht die Koexistenz [...], zweier kontradiktorischer Strukturen [Bewusstsein

188 Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts S.159: »Wenn die Unaufrichtigkeit moglich ist, so weil sie
die unmittelbare, stindige Bedrohung jedes Entwurfs des menschlichen Seins ist, weil das
Bewufdtsein in seinem Sein ein standiges Risiko von Unaufrichtigkeit enthalt.«

189 Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts S. 124ff.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

19 Damit ist

und Unbewusstes], die sich gegenseitig implizieren und zerstdren.«
gemeint, dass der Dualismus zwischen Bewussten und Unbewussten sich zwar be-
grifflich anbietet, da das bewusste Erleben auf etwas verweist, was nicht bewusst
ist. Aber — und das ist der entscheidende Punkt — es erscheint nur wegen dieser
Erklirungsform als Kontradiktion: Entweder das Unbewusste beherrscht das Be-
wusste oder das Bewusste kann mit dem Unbewussten nichts zu tun haben. Diese
Problematik entsteht nun nur, weil das Unbewusste in das Bewusstsein »gelegt«
wird, als wire das Bewusstsein ein Ort. Doch es ist, wie im ersten Hauptteil ge-
zeigt, ein Bezug; ein intentionaler Bezug in der Welt, der keine Teilung erzeugt,
sondern eine Form, in der sich die bewussten Fihigkeiten darstellen.

Die Unaufrichtigkeit — so wie sie in dieser Arbeit verstanden wird - ist dem-
nach keine Teilung, die einen Ort der Eigentlichkeit bedingen wiirde, sondern sie
ist eine Form, in der man sich zueinander verhilt. Zu zeigen sein wird, dass man
Sartres Beschreibung der Unaufrichtigkeit (mauvaise foi) in die hier verwendete Ter-
minologie als eine Fokusfixierung bzw. eine Nicht-fokussierung dessen tiberfithren
kann, was im Horizont der eigenen Fassade und der Fassaden anderer liegt.”" Es
lasst sich somit durch folgendes Zitat Sartres an die Beschreibung der mauvaise
foi als Moglichkeit des Miteinander und als Bedingung der sozialen Situation an-
kniipfen: »Die Moglichkeitsbedingung der Unaufrichtigkeit ist, daf die menschli-
che Realitit in ihrem unmittelbaren Sein, in der [S]truktur des prireflexiven Co-
gito das ist, was sie nicht ist, und nicht ist, was sie ist.«*** Diese Struktur wurde
hier schon expliziter bestimmyt, in der Form, als Andere durch Andere bedingt sein
zu miissen. Man geht jedoch nie vollig in einer Zuschreibung auf, die man erlebt
oder die einem widerfihrt. Das ist es, was ich mit der Formulierung meinte, dass
man sich in einer unbestimmten Pluralitit von Anderen, die aber notwendig plural
ist, zueinander verhilt: Die Unaufrichtigkeit ist kein fester Teil des menschlichen
Bewusstseins. Sie ist eine Form, in der sich das Erleben einer Person dem Erle-
ben einer anderen Person darstellt. Diese Darstellung der mauvaise foi zeigt sich
im Umgang mit Anderen als Fokusfixierung: Die Anderen und man selbst sind fir
eine Person, die unaufrichtig erlebt, nur das, als was sie schon erlebt wurden, oder
das, als was sie noch nicht erlebt wurden. Ein Beispiel im Sinne von Butler wire
wohl Folgendes: Man erlebt sich als Mann, weil man als solcher erzogen wurde,
und reduziert sich und Andere damit auf ein bestehendes Bild von Geschlechtlich-
keit, ohne es zu hinterfragen. Es zeigt sich also, dass die Reduktion der Anderen
oder des eigenen Selbst gerade das ist, was Sartre als Unaufrichtigkeit bestimmt.

190 Ebd., S.130.

191 Vgl. Ebd., S.159: In Das Sein und das Nichts verweist Sartre in einer FuRnote darauf, dass die
Authentizitit nicht Thema dieses Buches ist und in einem anderen verhandelt werde. Dieses
andere Werk sind die Cahier pour une moral eine unfertige Ausarbeitung zu einer Existenzphi-
losophischen Moral der Authentizitat.

192 Ebd., S.153.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Als Andere unter Anderen

Die von ihm aufgedeckte Doppelstruktur der menschlichen Wirklichkeit, »zu sein
was man nicht ist und nicht zu sein, was man ist«, haben wir weiter oben schon
bei Simone de Beauvoir implizit vorgefunden.”®® Nicht umsonst heifst der zitierte
Essay de Beauvoirs Fiir eine Moral der Doppelsinnigkeit; dort argumentiert sie, und
ich hier mit ihr und Sartre, dafiir, dass die Freiheit der Menschen darin besteht,
die je eigenen Perspektiven, die aufs Spiel gesetzt werden, sich gegenseitig zu ver-
gegenwartigen.

Dies ist die Verbindung zu der Uberlegung, die ausgehend von Deleuzes ge-
macht wurde, dass die Anderen die Struktur der Méglichkeit bedeuten. Ob man
sie reduziert, man miteinander fiir eine Sache handelt, iiber den nichsten Tag
nachdenket: die Moglichkeiten, sich so oder so zu verhalten, entstehen in Bezug
auf Andere, ob man sich dessen explizit bewusst ist oder nicht. Implizit sind un-
sere Verhaltensweisen immer Anderen ausgesetzt, und sie wiederum eben diesem
Verhalten.

Auf diesem Weg lisst die Verbindung von Existenzphilosophie in der in Haupt-
teil 1 bestimmten Form (die Existenz geht dem Wesen voraus, weil wir Andere unse-
rer selbst fiir Andere sind) und dem deleuzeschen Denken am deutlichsten zeigen:
Wenn Sartre davon spricht, dass wir nicht sind, was wir sind, und sind, was wir
nicht sind, dann bedeutet dies, dass wir fiir uns selbst jeweils schon Andere sind.
Man ist also nicht, was man ist, weil man sich in Bezug zu Anderen verhilt. Das
bedeutet, dass man von den Verhaltensweisen beeinflusst ist, aber auch, dass man
sich anders verhilt als sie; man ist also, was man nicht ist, denn das Verhalten, das
man darstellt, ist nicht ginzlich selbstgewihlt und nicht vollig determiniert, weil
man sich bestindig verdndert. Man hat keine feststehende Identitit, was nichts an-
ders bedeutet, als dass man sich verindert und man diese Verinderung als Alteritit
des eigenen Selbst verstehen muss, die die Moglichkeiten sich zu verindern durch
Andere bedeutet. Damit ist auch in dieser von mir gegebenen Formulierung der
existenzphilosophischen These das Wesen nicht festgelegt, und dies gerade durch
die Bedeutung der Anderen, die hier als Moglichkeitsstruktur des gesamten Erle-
bens und deshalb als Bedingung der Wirklichkeit bestimmt werden konnte.

De Beauvoir beschrieb in einer der zitierten Stellen, dass die unterdriickende
Person nicht ehrlich zu sich selbst ist, wenn sie unterdriickt, gerade weil sie da-
durch die Freiheit der Anderen hintergeht, sich selbst dariiber blendet, dass ande-

94 Dieser Verweis auf die

re Menschen, allem Erleben zum Trotz, nicht frei seien.
Ehrlichkeit bringt uns zuriick zum mit Foucault beschriebenen Konzept der parr-
hesia. Man spricht in der parrhesia etwas aus, in der Form wie es ist; dadurch wird
- um metaphorisch zu sprechen - Licht in die Falten, Furchen und Schluchten der

Fassade geworfen, die bis dahin verdeckt waren. Es wird der Fokus auf Vielheiten

193 Vgl. ebd. & de Beauvoir: Fiir eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 82.
194 de Beauvoir: Fiir eine Moral der Doppelsinnigkeit, S.144.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

oder Andersheiten gelenkt, die noch nicht thematisiert erlebt wurden. Auch mit
Sartre lasst sich diese Verbindung zwischen parrhesia und im Horizont verschwin-
denden »Eigenschaften«, Gefithlen etc. ziehen. Er schreibt: »Die Unaufrichtigkeit
ist nur moglich, weil sich die Ehrlichkeit bewufst ist, von Natur aus ihr Ziel zu
verfehlen.«'* Dieses Zitat bedeutet in aller Kiirze, dass ehrlich zu sein eine reflexi-
ve Ebene einschliefdt, nimlich die, dass man nur dann unumstofilich ehrlich sein
konnte, wenn man eine eindeutige Identitit hitte. Da dies — wie hier schon mit
Bedorf, Butler, Sartre und de Beauvoir gezeigt wurde — nicht der Fall ist, muss eine
ehrliche Aussage darstellen, was gerade ist, sich aber zugleich bewusst sein, dass
dies nur fiir den Moment gilt. Die Doppelstruktur der menschlichen Wirklichkeit,
die sich als Alteritit durch die soziale Situation darstellt, ermdglicht demnach al-
lererst die Unaufrichtigkeit als Modus der Reduktion des Menschen auf das, was
er gewesen sein soll, oder auf das, was er nicht ist. In der Unaufrichtigkeit verliert
man durch die Setzung eines Fokus auf das Gewesene (sich in einer Situation feige
verhalten zu haben) oder auf das noch nicht Seiende (auch wenn ich jetzt verletzt
bin — ich kann auch wieder nicht verletzt sein) die Anderen als Menschen aus dem
Blick. Man fokussiert entweder, was war oder was wird: Der jeweils andere Modus
befindet sich jedoch immer als Moglichkeit im Horizont, der fokussiert werden
kann. Durch einen unumsichtigen, unaufrichtigen Fokus (den jede*r immer wie-
der haben kann, wenn der Fokus sehr stark ist) verliert man also die im Horizont
befindlichen Teile der Wirklichkeit aus dem Blick.

Die Ehrlichkeit hingegen hat diese Vieldeutigkeit im Blick. Ihr Problem ist es
nun, dass sich der Fokuswechsel nicht vermeiden lisst, da der Wechsel zwischen
Horizont und Fokus immer — wie im ersten Kapitel dieses Hauptteils gezeigt —
an einen zeitlichen Verlauf gekniipft ist. Auflerdem lisst sich durch die strukturel-
le Teilung der Intentionalitit (in Horizonte mit Fokus und Thema) nie die Ginze,
nie eine echte Totalitit in den Blick nehmen, sondern nur die Darstellung der In-
tentionalitit als Fassade. D.h., um den Gegensatz deutlich klarzustellen: Selbst,
wenn durch die Darstellung versucht wiirde, eine Ganzheit auszudriicken, wire
dies nicht méglich. Ein Abgleich mit der Wirklichkeit wird immer zeigen, dass
es mehr auf der Fassade gibt, als eine totalitire Bestimmung zeigen konnte. Hier
wiederholt sich die Kritik an der Totalitit, die im ersten Hauptteil im Ausgang
von Butler gefithrt wurde: Total kann etwas nur dann sein, wenn man den Fokus
fest auf eine bestimmte Eigenschaft oder eine Reihe zueinander passender Eigen-
schaften setzt, von der aus sich »Alles« erkliren lidsst. Was dadurch jedoch nicht
explizit abgebildet werden kann, ist eine sich verindernde Pluralitit mit wech-
selnden Verhaltensweisen, die sich widersprechen, sich jedoch nicht ausschliefien.
Dadurch lisst sich eine teilweise Reduktion, die wieder revidiert werden muss und
dabei selbst teilweise reduktiv ist, nicht ganzlich vermeiden. Die Struktur, aus der

195 Ebd. S.152.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

197


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Als Andere unter Anderen

die Phinomene von Unaufrichtigkeit und parrhesia entstehen, ist dem endlichen
Standpunkt der Anderen als Andere fiir sich je selbst geschuldet. Sie stellt eine
permanente Moglichkeit zur Unterdriickung genauso wie zur Befreiung dar: Die
Reduktion muss als Reduktion explizit werden, weil unser Selbstbild an die An-
deren als Andere gebunden ist. Diese Moglichkeiten der Selbstbilderzeugung sind
aber solche, bei denen die Freiheit jedes Mal wieder auf dem Spiel steht, wir uns
immer wieder im sozialen Miteinander zueinander verhalten miissen. Es sind also
Moglichkeiten, die mit einem Kraftakt, einem Kampf verbunden sind.

Was kann aber die parrhesia hier in der Diskussion der reduktiv wirkenden
Unaufrichtigkeit »ans Licht bringen«, wenn man freimiitig die Wahrheit spricht
und auch in der Ehrlichkeit nicht ohne jegliche Form der Reduktion umhinkommt?
Um dies zu klaren, folgt nun ein Zitat Sartres, in dem er das Ziel der Ehrlichkeit,
das gleichzeitig ihr Problem ist, formuliert:

Was ist ihr [der Ehrlichkeit] Ziel? Machen, dafd ich mir das eingestehe, was ich
bin, damitich schliefdlich mit meinem Sein libereinstimme; also machen, dal ich
nach dem Modus des An-sich bin, was ich nach dem Modus von »Nicht-das-sein-
was-ich-bin« bin. Und ihr Postulat ist, da ich im Grunde schon nach dem Modus
des An-sich das bin, was ich zu sein habe. So finden wir am Grund der Ehrlichkeit
ein unaufhorliches Spiel von Spiegeln und Spiegelungen, einen fortwihrenden
Ubergang von dem Sein, das das ist, was es ist, zu dem Sein, das nicht ist, was es
ist, und, umgekehrt, von dem Sein, das das ist, was es nicht ist, zu dem Sein, das
das ist, was es ist. [...] Damit es namlich eine Ehrlichkeitsintention gibt, muf ich
urspriinglich zugleich das sein und nicht das sein, was ich bin."*®

Hier steht in kompakter Formulierung der Ausgangspunkt, den die Untersuchung
der Unaufrichtigkeit in Verbindung mit der parrhesia in der vorliegenden Arbeit
genommen hat: Die parrhesia ist der Spiegel, den man sich selbst vorhilt und den
man von Anderen vorgehalten bekommt. In ihr stellt man freimiitig dar, wie es fir
eine*n ist, dieses oder jenes zu erleben. Dabei setze ich mir selbst und wird mir
durch die Anderen immer wieder eine Art und Weise gesetzt, wie man sein kann
oder soll, also eine Fassade, die reduzierend, nicht jedoch reduktiv ist. Doch ist die
parrhesia nicht nur dieser Spiegel, sondern auch derjenige, der mich das redukti-
ve Moment dieser Darstellung, »wie es fiir mich ist«, aufzeigen oder erleben lisst.
Die parrhesia ermoglicht es — ohne den Anderen oder mir vorzuwerfen, ich meinte
eigentlich etwas anderes —, mitzuteilen, wie es fiir eine*n ist, mit ihnen umzuge-
hen, so wie sie es ihnen ermdglicht, einer*m zu sagen, wie es fiir sie ist. Dadurch
lasst sich dieser Sinnabschnitt wie folgt schlieRen: Hinter der Doppelstruktur der
menschlichen Wirklichkeit als Andere unter Anderen gibt es nichts Verborgenes,

196 Sartre: Das Sein und das Nichts, S.151.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Eigentliches, sondern in jedem Verhalten liegt alles, was in der Situation erforder-
lich ist, um sich zu verstehen: Die notwendige Verbundenheit mit Anderen ist ein
Horizont aus Fassaden, die eine kontinuierliche und diskontinuierliche Darstel-
lung zeigen.

Leichtigkeit im Umgang miteinander An diesem Punkt zeigt sich also explizit die zeit-
liche Bedingtheit des hier Beschriebenen: Es ist die Kontinuierlichkeit und Dis-
kontinuierlichkeit dessen, wie man etwas erlebt. Diese Moglichkeit der Kontinui-
tit und Diskontinuitit wird mir durch die Spiegelung des Verhaltens der Ande-
ren aufgezeigt: Wihrend man bspw. freimiitig darstellt, wie es fiir einen ist, kann
sich genau dies dndern oder verstetigen. Das Sich-in-den-Anderen-und-sich-selbst-als-
Andere*r-freimiitig-Spiegeln ist immer an ein Verstreichen von Zeit, an eine spezifi-

sche Dauer und ein Vertrauen gebunden.”’

Diese Bewegung kann man mit Henri
Bergson nicht nur inhaltlich, sondern auch sprachlich gut in das hier Beschriebene
einpassen. Auch er spricht in seiner Darstellung der Bewegung vom Horizont und
dem Aufeinandertreffen mit Anderen und Gegenstinden, sowie in einer Metapho-

rik der Spiegel:

In dem Mafie, in dem mein Horizont sich weitet, scheinen [...] die Bilder, die mich
umgeben [..], mir indifferent zu werden. Je mehr ich diesen Horizont verenge,
umso deutlicher staffeln sich [die Anderen, PH.], die Gegenstiande, die er umfaft,
nach der mehr oder weniger grofien Leichtigkeit, mit der mein Kérper sie beriih-
ren und bewegen kann. Gleich einem Spiegel werfen sie meinem Kérper seinen
moglichen Einflu zuriick, sie ordnen sich nach der zunehmenden oder abneh-
menden Macht meines Kdrpers.'?®

Die Leichtigkeit, mit der sich der Horizont verengen oder erweitern kann (bspw.
durch die Bewegung in einer Stadt), bringt die Begriffe des Widrigkeitskoeffizi-
enten (der direkt erfahrenen Schwierigkeit, etwas zu tun) und der Gegenfinalitit
(der verzogerten, indirekt durch die Handlung ausgeldsten Schwierigkeit) an die-
ser Stelle wieder mit in die Betrachtung des Horizontes ein. Sie wurden als For-
men der Schwierigkeit beschrieben, etwas in der Welt zu verindern. Der Begriff, in
dem Gegenfinalitit und Widrigkeitskoeffizienten zusammengefithrt werden kon-
nen, ist der der Schwierigkeit. Er gibt den negativen Aufwand an, um etwas in
der Welt zu verindern. Dagegen tritt nun die Leichtigkeit in den Fokus, die an-
gibt, inwieweit mein Korper einen positiven Einfluss auf den Moment der Welt,
zu dem ich mich verhalten muss, ausiiben kann, wie gut man die soziale Situation
verindern kann. Die Gegenstinde und die Anderen verleihen diesem Begriffspaar

197 Vgl. Andreas Hetzel: Vertrauen als Affekt der radikalen Demokratie in Thomas Bedorf & Kurt
Rottgers (Hg.) Das Politische und die Politik, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 2010, S. 235ff.
198 Henri Bergson: Materie und Geddchtnis, Hamburg Felix Meiner, 2015, S.18.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

199


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Als Andere unter Anderen

(Schwierigkeit und Leichtigkeit) seine Geltung, weil wir uns mit uns selbst als An-
dere konfrontieren.

Durch die Gegenstinde — aber vor allem durch die Anderen - fillt es mir leich-
ter oder schwerer, das von mir oder das von den Anderen im Horizont Liegende
in den Fokus zu nehmen. Leichtigkeit, Widrigkeitskoeffizient und Gegenfinalitit
sind Begriffe, mit denen sich das andauernde aufeinander bezogene Verhalten als Spie-
gelkabinett der Anderen strukturell beschreiben lisst. Es offenbart ein Umkippen von
Begriff (Leichtigkeit) zu Begriff (Schwierigkeit) und zuriick.

Die zeitliche Bedingung beziehungsweise die Prozesshaftigkeit ist es, auf die
also besonders hingewiesen wird, um den Wechsel zwischen den konkreten Ver-
haltensweisen untereinander nicht unter den Tisch fallen zu lassen. Diese Bestim-
mung der Dauer lisst sich mit Waldenfels erginzen, wodurch die Verbundenheit
von Vergehendem, Erleben und Zukiinftigem folgendermafRen benannt werden
kann: »Da wir unsere Vergangenheit nie vollig hinter uns bringen, ist die Ablésung
nur die Kehrseite einer fortdauernden Verbundenheit.«*** Man ist also nicht nur
die eigene sedimentierte Vergangenheit, sondern auch eine Ablésung von ihr. Hier
tritt die Struktur des Sinns als Verkniipfung von Alltag und Mehr wieder hervor: Da
ich beides, Vergangenheit und Zukunft im Modus des Sowohl-als-auch bin, lassen
sich die Menschen jeweils als Andere (als Vielheiten) bestimmen, die andauernd
die alltiglichen sozialen Strukturen wiederholen. Gerade in dieser Wiederholung
ist man aber mehr als das, was man einmal war, bzw. wie man sich einmal verhalten
hat. In der Mitte zwischen vergangenen Handlungen und denen, die man vorhat,
liegen jene, die man gerade ausfithrt. In dieser Zeit liegen die anderen Handlun-
gen und die Handlungen Anderer im Horizont und kénnen mir vor allem durch
das Spiegeln der Anderen offenbar bleiben. Durch sie erlebt man die Leichtigkeit
und die Schwierigkeit, die man hat, wenn man sich in der Welt zu Anderen ver-
hilt. Die Anderen konnen einem helfen, fiir einen einspringen, einem vorausspringen
und mit einem zusammen stolpern.

Ein Beispiel dafiir kann in dem Roman Stiller von Max Frisch gesehen werden.
Sein Hauptcharakter wird durch die ungewollte Riickkehr in seine Heimat mit dem
konfrontiert, was er war, was er getan hat. Die Frage, die sich durch den ganzen
Roman zieht, ist diejenige, ob er wirklich, wahrhaftig Stiller sei, wenn er ehrlich
ist. Diese Frage im Roman steht der Praxis der parrhesia nahe; er soll freimiitig
sagen, wer er ist, beschreiben, wie es wahrhaftig war, er zu sein; Forderungen, die
nach Sartre unaufrichtig genannt werden kénnen: denn damit soll sich Stiller ja
gerade auf das festlegen, was er war. Er begegnet diesen auffordernden Fragen mit
der Verneinung, er sei nicht Stiller; er flieht nach vorne in die Zukunft. Dies sind
die zwei Gesichter der Unaufrichtigkeit, wie sie Sartre beschreibt: 1. sich auf das
zuriickziehen, was man ist, heif3t, sich von der Idee leiten lassen, die Vergangenheit

199 Waldenfels: Der Spielraum des Verhaltens, S. 70.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wiirde uns vollstindig determinieren; 2. sich in die Zukunft verrennen, heif’t, sich
von der Idee leiten zu lassen, man wire losgeldst von allem, was man getan hat
und von allem, was Andere getan haben.**° Beide Wege sind, wie oben bestimmt,
Reduktionen dessen, was die Doppelsinnigkeit der menschlichen Realitit bedeutet:
sowohl frei als auch von den Strukturen bedingt zu sein.

Doch die Wiederholung dieser Frage durch die Anderen wirft Stiller immer
mehr und mehr darauf zuriick, was in die Weiten des Horizonts seiner Fokussie-
rung geriicke ist. Er beteuert iber weite Strecken, nicht Stiller zu sein, sich anders
als er zu verhalten. Die Darstellung der Doppelsinnigkeit ist dabei aber die Be-
sinnung des Hauptcharakters auf die Wiederholung; sowohl die Vergangenheit als
auch die Offenheit, die Ablosung — wie es Waldenfels nannte — wiederholen sich,
je nachdem, auf was man gestofien wird. Er bekommt die Widerstindigkeit und
die Gegenfinalitit durch die Anderen zu spiiren und erfihrt so seine Leichtigkeit:

Wiederholung! Dabei weif ich: alles hangt davon ab, ob es gelingt, sein Leben
nicht aufderhalb der Wiederholung zu erwarten, sondern die Wiederholung, die
ausweglose, aus freiem Willen (trotz Zwang) zu seinem Leben zu machen, indem
man anerkennt: Das binich! ... Doch immer wieder (auch darin die Wiederholung)
genlgt ein Wort, eine Miene, die mich erschreckt. Eine Landschaft, die mich erin-
nert, und alles in mir ist Flucht, Flucht ohne Hoffnung, irgendwohin zu kommen,
lediglich aus Angst vor Wiederholung.?®'

Die Angst vor der Wiederholung ist das Ressentiment des blofRen erkennenden
Hinsehens: denn im Horizont der menschlichen Wirklichkeit mit Anderen haben
wir am Beispiel Stillers die paradoxe bzw. partielle Wiederholung des Einzigartigen
gefunden, dessen, was er getan hat und was er vorhat. Dies driickt Deleuze in Dif-
ferenz und Wiederholung wie folgt aus: »Wiederholen heifdt sich verhalten, allerdings
im Verhaltnis zu etwas Einzigartigem oder Singulirem, das mit nichts anderem
dhnlich oder dquivalent ist.«*°* Die Wiederholung ist das Erleben der Verbunden-
heit mit der Vergangenheit und der Zukunft. Sie ist nicht etwas Allgemeines, son-
dern sie ist die performative Darstellung der menschlichen Wirklichkeit als Andere,
und fiir Andere nicht zu sein, was man ist, und zu sein, was man nicht ist.?°> Man
ist jemand, der*die sich verindert und wiederholt. In der Wiederholung erleben
wir unsere Wirklichkeit mit Anderen immer mit, sie zu fokussieren bedarf aber,
wie hier gezeigt wurde, der Anderen und der Gegenstinde, die den eigenen Blick
auf bestimmte Bereiche der sozialen Situation spiegeln, ihn dadurch leichter oder
schwerer leiten und umleiten konnen.

200 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S.146.

201 Max Frisch, Stiller, Suhrkamp Frankfurt a.M. 2013, S. 69.

202 Gilles Deleuze Differenz und Wiederholung, Fink Miinchen 1992, S. 15.
203 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S.147.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

201


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Als Andere unter Anderen

Was man aber bei all der Beschreibung nicht vergessen darf, ist, dass die Leich-
tigkeit eine Einheit mit Gegenfinalitit und Widrigkeitskoeffizienten bildet. Es ist
eine harte Aufgabe, ein Kampf mit sich selbst, den jede Person fithrt, sich dieser
Wirklichkeit als Andere unter Anderen bewusst zu sein. Die Schwierigkeit ist nicht
nur, dass man beim freimiitigen Sprechen selbst immer zwei reduktive Momente
miteinander verbinden muss, sondern dass man sich gegenseitig darin unterstiit-
zen muss, diese Doppelsinnigkeit horen zu wollen. Die parrhesia ist deshalb eine
optimistische Beschreibungsform des Miteinanders, weil sie darauf vertraut, dass
wir fureinander Interesse haben. Durch sie sollen die negativen Seiten des Mitein-
anderlebens auf keinen Fall verdeckt werden, aber den Fokus nur auf sie zu lenken
wiirde ebenso ein falsches Bild des Miteinanders erzeugen, da das Negative auf die
Moglichkeit zur parrhesia zeigt. So erfihrt auch Stiller dieses »Dilemma«: Es wird
ihm ehrlich gesagt, man verstehe ihn nicht, und er antwortet ehrlich, dass genau
dies der Grund fir sein Verhalten sei, alles zu bestreiten. Mit dem folgenden Zi-
tat verlassen wir Stiller und den Roman von Max Frisch wieder, um im weiteren
dariiber zu sprechen, wie sich die Leichtigkeit als Ausdruck unseres Einflusses auf
die Umwelt sowie der Widrigkeitskoeffizient und die Gegenfinalitit als Einfluss
auf uns nehmen, wie sie sich in einer je schon bestehenden Stimmung darstellen:
»Daf Stimmungen verdorben werden und umschlagen kénnen, sagt nur, daf das
»Dasein« je schon immer gestimmt ist.«*** Dies ist dann nur ein weiterer Aspekt
der Schwierigkeit, sich der menschlichen Wirklichkeit als einer sozialen Situation be-
wusst zu sein und diese zu beschreiben. So ist auch Stiller und ebenso sein Anwalt
gestimmt, gestimmt von Unverstindnis: »Ich verstehe Sie nicht, sagt mein Ver-
teidiger. >Das weif? ich¢, sage ich, >darum bin ich ja genétigt, Herr Doktor, alles zu
bestreiten, was Sie von mir sagenc.«*

Die Stimmung als Folge der Wiederholung Immer befinden wir uns in dieser Spannung,
die exemplarisch mit Stiller, dem Hauptcharakter aus dem gleichnamigen Roman
von Max Frisch, bildlich gemacht werden konnte. Wir befinden uns als Andere un-
ter Anderen in einer Stimmung; einer erlebten sozialen Situation aus Welt und An-
deren. Ich komme hier wieder auf Heidegger zuriick und nehme damit auf das
»Immer-schon-gestimmt-Sein« Bezug. In dieser sozialen Form der Gestimmtheit
wird nicht verschleiert, dass der Grund dieser Gestimmptheit nicht immer klar dar-
in bewusst zu Tage treten muss, was man tut: Wie hiufig sind wir, durch das, was
zu tun ist, die Pflichten, in denen sich soziale Strukturen sich duflern, von der
Stimmung und von ihrem Sinn abgelenkt: »Die Befindlichkeit erschliefst das Dasein in
seiner Geworfenheit und zundchst und zumeist in der Weise der ausweichenden Abkehr.«**®

204 Heidegger: Sein und Zeit, S.134.
205 Max Frisch, Stiller, S. 330.
206 Heidegger: Sein und Zeit, S.136.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Die Geworfenheit bedeutet hier die unhintergehbare Bedingung dessen, dass wir
zu einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort in der Welt sind, ohne dies
gewahlt zu haben. Es geht also — um es zu wiederholen — um Strukturen, die -
bei Heidegger — ontologisch notwendig vorhanden sind, die man aber im Zuge
dieser Arbeit weniger statisch als die sedimentierten Strukturen deuten kann, die
sich im Alltag als die Grundlage der individuellen Sinngebung gezeigt haben. Die
Geworfenheit verweist auf soziale Strukturen und unhintergehbare Bedingungen,
wie den Ort der Geburt. »Weniger statisch« bedeutet dabei, dass sich die sozialen
Strukturen, die in die Leiber eingeschriebenen sind, als Codes betrachtet werden
konnen, die sich dennoch verindern kénnen. Das ist moglich, weil die sozialen
Strukturen zwar verfestigte Gewohnheiten und Handlungsweisen sind, sich aber
in jeder Anwendung wieder performativ mitformen miissen. Sie sind briichig, sie
brockeln auseinander und in andere Formen zusammen.

Diese bestindige Umformung der sozialen Strukturen ist ein Gesicht der Wie-
derholung, in dem sich Kontinuitit und Diskontinuitit — wie mit James bestimmt
— ablesen lassen. Betrachtet man die Gestimmtheit aus dieser Perspektive, dann
sind die Befindlichkeiten nicht linger als Abkehr zu bestimmen, sondern eher —
weniger intensiv — als eine Ablenkung; eine Ablenkung nicht vom Eigentlichen —
dessen Konzeption hier schon mehrfach in Zweifel gezogen wurde —, sondern von
etwas in der Welt, von Anderen oder Gegenstinden im Horizont. Die Gestimmthei-
ten stellen sich in Mimik und Gestik der Fassaden sowohl im Fokussierten als auch
im Horizont des Erlebens dar. Positiv formuliert bedeutet dies, dass jede Stim-
mung Anderer uns aus verschiedenen Perspektiven einen Spiegel vorhilt, der das
Bild des Befindens in verschiedenen Facetten, die nicht immer zusammenpassen,
wiedergibt. Die Stimmungen geben Sicherheit, sie verwirren, machen betroffen,
und das moglicherweise zur selben Zeit. Diesen Punkt kann man mit Heidegger,
auch in der hier abgeschwichten Form, ein Ausgeliefertsein an die Welt nennen,
welches er wie folgt einfiihrt:

Die Befindlichkeit erschlief’t nicht nur das »Dasein« in seiner Geworfenheit und
Angewiesenheit auf die mit seinem Sein je schon erschlossene Welt [was hier
Konfusion genannt wurde, PH.], sie ist selbst die existenziale Seinsart, in der es
sich stindig an die »Welt«ausliefert, sich von ihr angehen 1af3t, derart da es ihm

selbst in gewisser Weise ausweicht [abgelenkt wird, PH.].*%7

Die hier dargelegte Ausweichbewegung wurde im letzten Sinnabschnitt in der
Form der Unaufrichtigkeit beschrieben, die in Verbindung mit dem freimiitigen
Sprechen bzw. Darstellen ohne Rekurs auf etwas Eigentliches die Moglichkeit bildet,
eine Verschiebung des im Horizont Befindlichen in den Fokus zu erreichen. Es
muss an dieser Stelle ein Grundgedanke dieser Arbeit wieder ins Gedichtnis

207 Ebd., S.139.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

203


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Als Andere unter Anderen

gerufen werden, nimlich dass sich dies alles auf dem Boden des Alltags abspielt:
Dies bedeutet, dass sich im Alltag zeigen lassen muss, wie man sich selbst und die
Anderen sich permanent an die Welt ausliefern. Als Andere stehen wir je selbst in
einer Welt zwischen Anderen und Gegenstinden. Wir gehen mit Dingen um, wir
verhalten uns Anderen gegeniiber und sie sich uns gegeniiber. Sind wir also der
Welt ausgeliefert? Ja, aber damit sind wir nicht allein.

Betrachtet man dazu folgendes Zitat, das Merleau-Ponty aus der Gestaltpsy-
chologie Wolfgang Kohlers aufgreift, dann zeigt sich, wie eine »Auslieferung« bei
ihm schon in der basalsten Wahrnehmung als eine Auslieferung an die Dinge kon-
statiert werden kann: »Unser Wahrnehmungsfeld bildet sich aus >Dingens, und
aus >Zwischenriumen zwischen Dingen«.«*°® Die Auslieferung an die Welt ist da-
mit schon zu Beginn der phinomenologischen und existenzphilosophischen For-
schung ein bestimmender Faktor. Es ist also nichts Neues aufgezeigt worden. Aber
die Art und Weise, in der es gezeigt worden ist, ist eine radikale Reformulierung auf
Grundlage der Betonung der Andersheit: Die Betonung geht von »Die Dinge glie-
dern unser Erleben« zu »Die Anderen konstituieren unser Erleben, die in die Ge-
genstinde eingeschriebenen Strukturen, die Sedimente anderer Verhaltensweisen
in meinem Verhalten, die normierenden Codes, wie man mit etwas umgehen, wie
sich verhalten soll« tiber. Nach dieser ausfiihrlichen Reformulierung kann man die
Untersuchung der Gestimmtheit folgendermaflen bestimmen: Alles berithrt uns
und stimmt uns in dieser oder jener Weise fiir Andere. So entsteht daraus ein Ge-
flecht, in dem man sich verlieren kann, in dem man sich je selbst an die Welt und
die Anderen ausgeliefert hat und immer schon ausgeliefert ist. Man kann sich je-
doch selbst und seinen im Horizont liegenden Bereichen ebenso ausweichen wie
den Anderen im Horizont und deren Horizontbereichen. Ein Beispiel ist das Ge-
fithl der Unruhe, aus dem man Andere iibersieht, oder eine Betroffenheit, die einen
auf sich selbst zuriickwirft. Dies ist méglich, weil man von den Horizonten der An-
deren und den je eigenen nur indirekt betroffen ist. Man muss sich also umhéren
wollen, um sich aktiv in den Horizonten wiederzufinden bzw. die Energie dafiir
aufzubringen. Diese Gedanken hilt Deleuze in seinem Buch iiber Spinozas prak-
tische Philosophie fest. Er beschreibt, auf welche Art man sich mit den erlebten
Gegenstinden und Anderen verbinden kann:

[Dlurch Schnelligkeit und Langsamkeit 1af3t man sich zwischen die Dinge [und die
Anderen PH.] gleiten, verbindet man sich mitanderen Dingen [und Anderen PH.]:
man fingt niemals an, man macht niemals reinen Tisch, man schleicht sich ein,
man tritt mitten hinein, man pafit sich Rythmen an oder zwingt sich ihnen auf.*®®

208 Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 35. (Kohler, Gestalt Psychologie, S. 164f. —

zitiert nach ebd. S. 35)
209 Gilles Deleuze: Spinoza — Praktische Philosophie, Berlin: Merve 1988, S 160.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Auch in diesem Zitat lisst sich das Alltigliche finden. Es ist der Raum, in den man
sich nur einschleichen kann. Und das Alltigliche ist auch der Grund dafir, dass man
nicht tabula rasa machen kann. Denn wie hier in der Untersuchung des Sinns ge-
zeigt wurde, ist der Alltag mit Strukturen, Sedimenten und Codes durchzogen.
Diese bilden die Grundlage des Sinns, wie einem etwas erscheint. Es ist diese Asym-
metrie zwischen Vorhandenem und Neuem, die es unmdglich macht, das Alltig-
liche Moment fiir Moment isoliert zu betrachten. Es sind die Wiederholungen der
Strukturen, Codes und der daraus resultierenden Sedimentierung, die beschrieben
werden sollen; oder kurz: Die Formen des Miteinanders in den sozialen Strukturen
sind undurchsichtig.

Deleuze benennt dafiir zwei Arten, die Wiederholung zu beschreiben, um zu
bestimmen, wie die alltigliche Struktur mit der Individuellen zusammenfillt: »Die
eine ist eine >nackte« Wiederholung, die andere eine bekleidete Wiederholung, die
sich selbst bildet, indem sie sich bekleidet, maskiert, verkleidet. Die eine besteht
aus Exaktheit, die andere entspricht dem Kriterium der Echtheit.«*® Man kénnte
hierin die Riickkehr zu einer Theorie der Eigentlichkeit oder Authentizitit vermu-
ten, denn das Angeben eines Bereichs als denjenigen, der nach den Kriterien der
Echtheit gemessen werden muss, legt die Vermutung nahe, dieser sei der Kern des
anderen Bereiches. Doch das Sprechen von einer nackten und einer bekleideten Wie-
derholung impliziert etwas anderes: Es impliziert, dass es keine allgemeine und
einheitliche Wiederholung gibt. Sie verliuft immer doppelt und in vielen kleinen
Schritten; einmal bekleidet, nach dem Modus dessen, was besteht, in den sozia-
len Strukturen, Codes, oder — in den Worten Deleuzes — maskiert, verkleidet, oder
auch travestiert. Die andere Form ist die Wiederholung dessen, was wird, was noch
nicht ist, was in dieser bestehenden Verkleidung Neues entsteht. Die erste Form
verliuft kontinuierlich und die zweite ist die Diskontinuitit. Damit ist die Echtheit
kein Verweis auf die Eigentlichkeit, denn ich bin, sollte man sich in der Wiederho-
lung beschreiben miissen, sowohl Teil der bekleideten (kontinuierlichen) Wiederho-
lung als auch Teil der anderen, der nackten (diskontinuierlichen). Die Echtheit, von
der Deleuze spricht, ist als ein Gegenpart zur Eindeutigkeit nicht Ausdruck dessen,
dass hinter der Oberfliche etwas anderes liegt, sondern dessen, dass die Oberfli-
che selbst mehr ist, als man ihr zuschreibt. Sie besteht aus Falten und Furchen, die
durch Verhaltenscodes, soziale Strukturen, eben durch Sedimente verkleidet sind,
wodurch sie kontinuierlich wirken. Aber sie bestehen dennoch auf der Oberfliche.

Wo fithrt diese Beschreibung der Doppelsinnigkeit der Wiederholung hin,
wenn man sich den Ausgang dieser Abschnitte mit Heidegger in der Bestimmung
des Lebens als immer schon Gestimmt-sein vergewissert? Es fithrt dazu, mehr
sagen zu konnen, als dass die Menschen immer in einer bestimmten Stimmung

210 Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 43.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

205


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Als Andere unter Anderen

sind. Es kann dadurch die Differenz und der geteilte Ausgangspunkt fiir die Stim-
mungen in der Wiederholung des Verhaltens, in der sozialen Situation aus Wel,
Gegenstinden und Anderen gezeigt werden. Das, was man meine Gestimmtheit
nennen kann, baut auf der generellen Gestimmtheit der Anderen, ihrer Gestimmt-
heit und ihrem Verhalten in einem - als meinen thematisch bestimmbaren —
Horizont auf. Unsere Fassaden spielen zusammen, stimmen sich ab und zeigen
Verwerfungen zwischen uns auf.

Auch im Text von Deleuze st6f3t man — nach diesem Einschub - auf diese Asym-
metrie: »Die asymmetrische Wiederholung verbirgt sich in den symmetrischen Zu-
sammenhingen oder Wirkungen; eine Wiederholung von ausgezeichneten Punk-
ten unter der Wiederholung von gewohnlichen Punkten; und tiberall das Ande-
re in der Wiederholung des Selben.«*" In der uneindeutigen Wiederholung liegt
damit eine Struktur, die die Gestimmtheit bedingt: Es ist die Notwendigkeit, in
der Wiederholung Verhaltensweisen und Strukturen wieder zu durchlaufen, dabei
selbst diesen Punkt moglicherweise zum ersten Mal zu durchlaufen und ihn im-
mer irgendwann zum ersten Mal durchlaufen zu miissen. Die Wiederholung lisst
sich damit auch bei Deleuze als Performativitit des Sozialen darstellen. Beispiel-
haft kann man hier anfithren, dass auch meine Eltern schon negative Erfahrungen
in der eigenen Schulzeit gemacht haben, sie vielleicht auf ihr Aussehen reduziert
wurden, aufihre sportliche Leistung oder generell auf die »Bereitschaft mehr Leis-
tung« zu erbringen als Andere. Diese Zuschreibungen und Erwartungen muss ich
dennoch, oder gerade, weil sie sie auch durchlaufen haben, in Form von eigenen
Entscheidungen, Handlungen und Verletzungen selbst wiederholen, fiir mich je-
weils zum ersten Mal, fiir sie in der verinderten Wiederholung ihrer eigenen Ver-
haltensweisen.

In der Wiederholung liegen deshalb sowohl auf der Seite der kontinuierlichen
Wiederholung des Konkreten als auch auf der Seite der nackten der diskontinuier-
lichen Wiederholung schon die Anderen mit in meinem Erleben. Sie sind immer
schon im Horizont meines Erlebens und hier kann mit den letzten zwei Sinnab-
schnitten erganzt werden: Sie sind die Spiegel, die meine Verhaltensweisen auf
mich zuriickverweisen, so wie ich die ihren auf sie, wodurch sich fokussierte und
nicht fokussierte Einfliisse der Anderen als Gestimmtsein Ausdruck verleihen -
denn das, was ich in den Spiegeln erlebe, kann mich erfreuen, mir Mut machen,
mir Unbehagen bereiten, mich zaudern lassen etc.”* Das Gestimmtsein ist damit
innerhalb des Erlebens ein Intensititszentrum, in dem sich in der Wiederholung der
Strukturen und der Codes die Sedimentierungen weiterbilden, die die je eigene

211 Ebd, S.43.
212 Vgl. Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, S. 7 & Joseph Vogl: Uber das Zaudern, Ziirich*Berlin
diaphanes, 2008, S. 35ff.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Stimmung herausfordern oder erméglichen.*? Intensititszentrum nenne ich es des-
halb, weil die »Urspriinge« der eigenen Stimmung im Fokus wie im Horizont durch
ein Zusammentreffen mit den Anderen und der Gegenstinde in Form der sozialen
Situation erlebt werden.

So kann Merleau-Ponty im Umgang mit den Anderen folgende poetisch anmu-
tende Beschreibung ausfiihren:

Um den wahrgenommenen Leib [der jeweils Anderen PH.] herum bildet sich ein
Wirbel, von dem meine Welt angezogen und gleichsam angesaugt wird: und in-
sofern ist sie nicht mehr nur die meine, ist sie nicht mehr nur mir gegenwartig,
sondern fiir X gegenwartig, fir jenes andere Verhalten, das sich in ihr abzuzeich-

nen beginnt.*'*

Der von Merleau-Ponty als Wirbel bezeichnete Sog, der den Leib der Anderen um-
gibt, kann als Bereich mit besonderen Intensititen verstanden werden.*” Das heif3t,
dass durch das Verhalten der Anderen — nicht nur, wenn ich sie fokussiere — ein
Sinn erlebt wird, der einen anzieht oder abstéf3t. Es ist also mein Leib, der unter
Anderen ist, wodurch ein Bereich gebildet wird, der intensiver erlebt wird, gera-
de weil ein gemeinsames Erleben durch die leibliche Nihe mit Anderen geschieht:
Wir erleben diesen intensiven Bereich unwillkiirlich als sinnhaft. Dies passiert des-
halb, weil auch die Verhaltensweisen der Anderen Wiederholungen innerhalb von
bestehenden sozialen Strukturen sind. Das Verhalten liuft nach bestimmten Codes
ab, die aufgrund der geteilten Sedimentierung eine gemeinsame Oberfliche bie-
ten, die — um in derselben Bildsprache zu bleiben - individuelle Furchen und Fal-
ten wirft. Deshalb kann man mit Merleau-Ponty argumentieren, dass das Verhal-
ten von Anderen fiir Andere gegenwirtig ist. Konkret bedeutet dies: Man ist wit-
tend, verletzt, frohlich, euphorisch etc. auf eine Weise, in der es auch Andere sein
konnten, aber nicht aus allgemeinen Griinden, sondern durch die Beziehungen zu
Anderen. Man konnte hier nun einwenden, dass nicht in jeder Situation Andere
zugegen sind, die mein Verhalten aktiv mitbestimmen. Doch genau aus diesem
Grund wurde in dem vorliegenden Kapitel der Fokus auf die Anderen im Horizont
gelegt, also auf diejenigen, die nicht direkt aktiv oder anwesend sein miissen. Das
Soziale ist immer vorhanden, auch wenn man alleine am Schreibtisch sitzt und
am eigenen Geschriebenem zweifelt: Warum zweifele ich daran? Weil die Anderen
immer miterlebt werden. Die Darstellung, sei es die eigene oder die einer anderen
Person, steht immer in Bezug zu Anderen, weil sie erlebt werden kann.
Weiterhin muss dann auch mit Merleau-Ponty geschlussfolgert werden, dass
»[e]ine solche [Theorie des Fiir-Andere-Seins, P.H.] erfordert [...], daf$ schon in der

213 Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 472ff.
214 Ebd., S. 405.
215 Deleuze & Guattari: Rhizom, S. 7.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

207


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Als Andere unter Anderen

Weise, in der ich mich selbst sehe, meine Eigenschaft als moglicher >Anderer« sich
vorzeichnet, so wie in meiner Sicht des Anderen schon seine Eigenschaft als Ich
impliziert ist.«*'® An dieser Stelle kann also die These, die ein Leitgedanke der bis-
herigen Beschreibung war, durch die Textstellen von Merleau-Ponty und Deleuze
wiederholt werden: Das Erleben ist unser geteilter »Zugang« zueinander, weil es
nicht ohne den Bezug zu Anderen denkbar wire — die Anderen sind unsere Bedin-
gung der Wirklichkeit.

Damit kann an diesem Punkt auch die Untersuchung der Unaufrichtigkeit mit
einem Fazit versehen werden. Merleau-Ponty versteht — ganz im Sinne Sartres und
de Beauvoirs — die Anderen nicht als Dinge oder als reine Subjekte und baut damit
seine Beschreibung auf der sartreschen auf: »Der Andere-als-Gegenstand ist nur
eine unaufrichtige Modalitit des Anderen, so wie die absolute Subjektivitit nur

27 _ und mit der These dieser Arbeit kann

ein abstrakter Begriff von mir selbst ist«
man erginzen: ein abstrakter Begriff von mir selbst als Andere*r wire.

Diese Bedingung der menschlichen Wirklichkeit als Andere ihrer selbst un-
ter Anderen ist der Grund dafiir, immer schon durch die Anderen gestimmt zu
sein. Diese Stimmung kann deshalb mit Anderen geteilt werden, weil wir in und
durch die Strukturen bedingt sind, die Bedingtheit sich in den Stimmungen nie-
derschligt und sich in jeder*m niederschlagen kann, die*der diese Strukturen er-
lebt. Mit William James kann man diese beiden Abschnitte, in denen die Wiederho-
lung ebenfalls in einer doppelsinnigen Form beschrieben wurde, zusammenfassen.
Das folgende Zitat verweist noch einmal aus einer anderen Richtung auf die Unein-
deutigkeit, in der sich der Alltag wiederholt: »Unsere Erfahrungsfelder haben kei-
ne eindeutigeren Grenzen als unsere Wahrnehmungsfelder. Beide sind stets durch
ein Mehr zerfranst, das sich kontinuierlich entfaltet und durch das jene im fort-
schreitenden Lebensprozef kontinuierlich ersetzt werden.«**® Die sedimentierten
sozialen Strukturen und Codes wiederholen sich in doppelter Weise, als Festigung
(oder Codierung) dessen, wie etwas schon gemacht wird, und als Uberschreitung
(als Ubercodierung und Decodierung) des schon Gefestigten in eine neue Form.

Damit wurde hier in einem zerfransten, undurchsichtigen Bereich versucht zu
beschreiben, welche Grundlage und begriffliche Beschreibungsdimension das Im-
mer-schon-gestimmt-Sein haben muss und wie sich die schon dargelegten Formen
der Fokussierung innerhalb des erlebten Horizontes in der Gestimmtheit wieder-
finden konnen: Wir sind immer schon gestimmt, weil wir uns nicht nicht wieder-
holen kénnen, weshalb aber diese Wiederholungen als Darstellungen fiireinander
erlebbar sind. Wir kénnen auch nicht nicht darstellen.

216 Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 508.
217 Ebd. S. 509.
218 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 46.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Zwischenbilanz Die Vielheiten, die wir alle als Andere sind, treffen in der sozialen
Situation von Anderen, Ich und Welt aufeinander. Dieses Aufeinandertreffen ist
die Grundlage und die Losung der Unaufrichtigkeit, die sich aus der menschlichen
Wirklichkeit als Vielheit (»nicht das sein, was man ist ,und das sein, was man nicht
ist«), dem endlichen Standpunkt der Menschen, die sich nicht vollstindig in den
Blick nehmen kénnen, und der Begegnung mit Anderen erzeugt. Diesen Teil der
sozialen Situation habe ich hier als Horizonte bezeichnet, in denen wir mit An-
deren sind. Die Horizonte sind nicht nur der Bereich aufierhalb der Fokussierung
im Erleben der Welt, die Horizonte sind die Umgebung, die zu jeder Fokussierung
notwendig gehort. Geht es nun um die Beschreibung der Bedeutung der Anderen,
also der Menschen fiir die Menschen, so kommt diese im Horizont besonders zur
Geltung: Die Anderen sind Spiegel fiir uns und wir fiir sie. Wir machen uns gegen-
seitig die Bereiche unseres Erlebens zuginglich, die auerhalb des Fokus liegen,
indem wir freimiitig fiir wahr sprechen und fiir wahr darstellen, was wir erleben.
Auf Grundlage dieser Beschreibung war es im letzten Sinnabschnitt moglich, aus
dem geteilten Raum, in dem wir uns darstellen, wie es ist, auf die Wiederholung
sozialer Codes einzugehen. Wir treffen in der konkreten Welt aufeinander, wih-
rend wir unsere Darstellungen in der Wiederholung der Strukturen durch Codes
erschaffen, die zur Verinderung oder Verfestigung der Sedimente fithren.

Nach dem hier Dargelegten wird ersichtlich, dass alle hier benutzten Begriffe in
der sozialen Situation, im Konkreten ihren Ausgang nehmen. Sie einzeln zu betrach-
ten kann mit Merleau-Ponty als eine Abstraktion betrachtet werden,* die nicht
mit einbezieht, dass man immer in unter Anderen ist, dass man nur in sozialen
Situationen existiert. Wir stehen hier also am Ubergang zur Situation und ihrer Be-
schreibung. Als erster Anhaltspunkt soll dafiir eine Textpassage von Martin Buber
herangezogen werden, der aus der Textsammlung Das dialogische Prinzip stammt
und auf die Besonderheit der Situation hinweist, die tiber jene hinausgeht, auf die
mit Merleau-Ponty hingewiesen wurde:

Wer die These annimmt und die Antithese ablehnt, verletzt den Sinn der Situati-
on. Wer eine Synthese zu denken sucht, zerstért den Sinn der Situation. Wer die
Antinomik zu relativieren strebt, hebt den Sinn der Situation auf. [...] Der Sinn der
Situation ist, daf sie in all ihrer Antinomik gelebt und nur gelebt und immer wie-
der, immer neu, unvorhersehbar, unvordenkbar, unvorschreibbar gelebt wird.??°

Die Situation kann nur erfasst werden, wenn man ihr ihre eigentiimliche Viel-
heit, ihre Differenzen zugesteht und genau diese Uneinheitlichkeit, das Leck an
Planbarkeit annimmt. Man muss also sowohl die These als auch die Antithese als

219 Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 311.
220 Martin Buber: »Ich und Du« in: ders., Das dialogische Prinzip, Darmstadt: Lambert Schneider

1984, S.97.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

209


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

Setzungen vermeiden oder beide zugleich bestehen lassen, was jene Textstelle mit
der in Hauptteil 1 vorgeschlagenen und bisher ausgefithrten plurallektischen Dar-
stellung in Verbindung bringt. Kurz: Wihrend man lebt, bestehen Widerspriiche
oder Differenzen. Diese Betonung des Gelebt-werden-Miissens greift das bisher
Geschriebene auf und iiberfithrt es in den Begriff der sozialen Situation. Wie diese
Aufforderung ausformuliert werden kann, soll im abschlieffenden Hauptteil dieser
Arbeit im Hinblick auf eine mogliche Solidaritit bestimmt werden. Diese Wider-
spriiche und Differenzen, die im Leben bestehen, werden offenbar durch die An-
deren bedingt, die sie uns darstellen, und somit ist eine erlebte Situation immer
eine soziale Situation.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger
Weltverhaltnisse

Zu erleben und erlebt werden zu kénnen wurde in dieser Arbeit als die sich darstel-
lende gemeinsame Struktur der bewussten Fihigkeiten der Menschen beschrieben.
Das heif3t, dass sich unser Erleben immer schon fiir Andere darstellt und dadurch,
dass es von Anderen erlebt werden kann, auch notwendig durch sie beeinflusst
wird: Wir sind als Andere unter Anderen. Damit stellt jedes Erleben die Menschen
mitten unter die Anderen und in die Welt. Dies ist nicht zu verstehen, als wire es
ein Zugang zur Welt; es ist der Ausgang unserer Weltverhiltnisse: Wir sind immer
mit Anderen in der Welt, ohne Ausweg. Diese Ausweglosigkeit, das Ausgeliefertsein
an Andere, klingt nun zuerst unangenehm, da die Begriffe selbst negativ konnotiert
sind, doch es handelt sich nur um die verkiirzte Formulierung der Erginzungen der
Formeln, die Silvia Stoller fiir die Phinomenologie und Butlers Philosophie ausge-
fihrt hat: 1. Man kann nicht nicht erleben. 2. Man kann nicht nicht wiederholen.
Sie wurden hier zusammengefiihrt, um die Komplexitit des banalsten Erlebens
zu verdeutlichen: Man kann nicht nur nicht nicht erleben und nicht nicht wieder-
holen, sondern gerade weil man an diese beiden Punkte gebunden ist, kann man
nicht nicht darstellen, was man erlebt, und noch komplexer; kann man nicht nicht
etwas fiir Andere darstellen, das von Anderen immer schon beeinflusst ist. Dieser
letzte Teil ist eine Formulierung der Komplexitit des Erlebens, wie sie bisher ver-
sucht wurde, zu beschreiben. Ein Ausweg aus dem Sozialen ist also nicht in Sicht,
nicht solange wir (er)leben; und dieser erlebte Bereich des Sozialen lisst sich nicht
ohne Bewegung vorstellen. Wir kommen nie aus dem Miteinander, aber wir wech-
seln die Gegebenheiten, nehmen kleine unscheinbare Abzweigungen, die jede*n
einen anderen Weg einschlagen lassen, oder wir brechen mit dem Gewohnten und
verandern so nicht nur die Richtung, sondern den gesamten Weg. Dies lisst un-
terschiedliche Weltverhiltnisse entstehen, die immer an ein Risiko gebunden sind,
weil wir uns Anderen darstellen miissen und damit den Anderen ausgeliefert sind
wie sie uns. Die bewusste Bereitschaft, mit dieser Form des Risikos umzugehen,
wurde im letzten Hauptteil parrhesia genannt. Diesem Risiko werde ich mich im
Verlauf des letzten Hauptteils als Form, wie man (er)leben kann, widmen. Die parr-
hesia ist somit zwiespiltig, da man sie implizit immer wieder im Alltag vorfindet,

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

wenn man ehrlich ein Risiko darstellt; um jedoch ein Fireinander zu erméglichen,
muss sie explizit ausgeiibt werden, d.h., wihrend man sich zudem noch dessen
gewahr ist, ein Risiko einzugehen, sich Anderen darzustellen.

Das Risiko als Ereignis Ich muss dazu also noch einmal explizit auf das Konzept der
parrhesia als Ethos zuriickkommen. Anlass dazu, von ihm mehr zu erwarten, als
bisher beschrieben wurde (ein Fiir-wahr-Sprechen/Darstellen zu sein), bietet die
Lektiire von Didier Eribons Buch Gesellschaft als Urteil. Eine der darin vorkommen-
den Bestimmungen seines eigenen Verhaltens bietet mir die Moglichkeit, das Risi-
ko beim Beschreiben der eigenen Wahrhaftigkeit anzugeben und gleichzeitig das
mit Butler angesprochene Problem der Sorge, dass man sich im Sorgen hinter An-
deren verbergen kann, auszuformulieren. Nun also zu Eribons Textstelle:

Ich wollte diese Figur [den Vater] aus meinem Leben entfernen. Sie (iberlebte in
meinem Nachnamen, der mich, ob ich nun will oder nicht, mit meiner Familie und
insbesondere mit meinen Briidern verbindet. (Als ich einmal zu einer Tagung in
einer siidfranzoésischen Stadt fuhr, in der einer meiner Brider — ein Automecha-
niker — lebte, erkannte ein Mitarbeiter des Hotels meinen Nachnamen und fragte
mich hoflich, ob ich >mit ... verwandt< sei. Ohne zu zdgern, antwortete ich: >Nein,
das kann nicht sein!< Ich weif sehr gut, welche Gewalt eine solche Anekdote fur
meinen Bruder darstellen muss.)’

In diesem Satz fillt das doppelte Risiko der Personen auf, die wahrhaftig ausspre-
chen, wie etwas fiir sie ist: Eribon stellt sich selbst seinem Verhalten und gibt es
deshalb unter dem Risiko wahrhaftig wieder, wodurch jedoch die Verletzungen und
die Gewalthaftigkeit des Verhaltens fiir einen Anderen erst deutlich erlebbar wer-
den. Man muss sich beides trauen, es zu sagen und es hiren zu wollen; es darzustel-
len und diese erleben zu wollen. Man setzt sich selbst den Anderen aus. Und ich,
der gerade diese Stelle zitiert, ich »verstecke« mich hinter einer parrhesiastischen
Aussage Eribons, um nicht selbst ein Beispiel aus der eigenen Geschichte wieder-
zugeben. Ich benutze ihn - nicht mit béser Absicht —, um seinen Text, seine Aus-
sagen in den Vordergrund zu stellen. Mein Risiko minimiert sich, in dem ich die
Doppelung des Risikos bei den Sprechenden und den Hérenden durch eine andere
Person herausstelle. Und dennoch; aus dem Geflecht mit Anderen komme ich, wie
sich gerade performativ zeigt, nicht einmal beim Denken und Schreiben heraus -
alles, was bisher geschrieben wurde, wurde im Horizont und Fokus der Anderen
geschrieben und ebenfalls das nun Folgende: Diese Wirklichkeit unseres Erlebens
wurde im letzten Hauptteil itber Waldenfels Begrift der Konfusion bestimmt und
durch die Beschreibung des Zusammenhangs von Fokussierungen und Erlebens-
horizont der Anderen noch spezifischer als soziale Situation dargestellt. Dabei ist

1 Eribon: Gesellschaft als Urteil, S. 36.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

die soziale Situation keine Einschrinkung des zu bestimmenden Gebiets, dieser Be-
griff ist eine Radikalisierung des Beschreibens, denn jede Situation ist notwendig
sozial und konnte ohne diesen Aspekt nicht gedacht werden. Nach Ferdinand Fell-
man kann man zum Ende dieser Arbeit also festhalten, dass der Begriff der sozialen
Situation und der der Alteritit — wie sie hier verwendet werden — gelebte Begriffe
sind: »In ihnen findet die geschichtliche Dynamik des Lebens ihre [soziale Wirk-
lichkeit, P.H.].«* Oder, wie man mit Jakob Briissermann in einer heideggeresken
Form sagen kann: »Das Sich-so-Gestalten in dieser legt das Sich-Gestaltende nicht
darauf fest, wie es sich in Zukunft gestalten wird, sondern es bleibt ihm vorbe-
halten, sich in kommenden Situationen neu und anders zu gestalten. [...] Zum So
des Sich-Gestaltenden gehért im Gegenteil die Mehrdeutigkeit«.®> Gelebt sind die
Begriffe also deshalb, weil sie sich darstellen miissen und dadurch im lebendigen
Wechsel zueinander verhalten. Die Begriffe stehen in Bezug zu Anderen, genau
wie wir als Andere und verdndern sich so und laufen Gefahr nicht mehr dieselben
zu sein.

Die Radikalisierung, jede Situation als sozial zu bezeichnen, ist demnach auch
auf das notwendige Risiko bezogen, das jeder Situation innewohnt. Ich méchte
dafiir ein Beispiel geben, in dem sich unterschiedliche Weltverhiltnisse darstellen,
und aufzeigen, wie das Risiko — um zur Uberschrift dieses Sinnabschnitts Bezug
zu nehmen - als Ereignis wirkt: Nimmt man Eribons Beschreibung ernst, dann
besteht nicht nur in jedem Moment, in dem sich das Erleben darstellt, ein Risiko
sondern das mogliche Risiko kann eintreten und die soziale Situation verindern,
also als Ereignis auftreten. Allein, dass Eribon auf seinen Nachnamen angespro-
chen werden kann und er sich mit ihm in der Welt darstellt, birgt das konkrete
Risiko, mit der eigenen Familie in Verbindung gebracht zu werden und damit ein
bestimmtes Weltverhiltnis, eine Sozialisation und eine mogliche Form, bestimmte
Situationen zu erleben. Im Falle Eribons scheinen mehrere Weltverhiltnisse auf-
einanderzutreffen: 1. sein Weltverhiltnis als homosexueller Intellektueller, der in
Abgrenzung zu seiner Familie steht; 2. das Weltverhiltnis der Familie, die sich in ei-
nem vollig anderen sozialen Milieu befindet und damit auch andere Erlebensmog-
lichkeiten hat (auch wenn in der Familie selbst wiederum unterschiedliche Welt-
verhiltnisse zusammentreffen). 3. Das Weltverhiltnis des*der Hotelangestellten,
die*der die Frage an Eribon stellt und damit die Verbindung der drei Weltverhilt-
nisse in einer Situation schafft. Diese Verbindung verindert die soziale Situation,
in der man sich davor befunden hatte, radikal: Er ist jetzt in »der Stadt seines Bru-
ders«. So kommen wir also zur Verinderung der sozialen Situation zuriick: Das

2 Ferdinand Fellmann: Gelebte Philosophie in Deutschland — Denkformen der Lebensweltphdnome-
nologie und der kritischen Theorie, Freiburg/Miinchen: Karl Alber 1983, S.19.

3 Jakob Briissermann: Sein und Situation — Zu den Forderungen einer Ontologie des »ich bin«, Frei-
burg/Minchen: Karl Alber 2017, S. 97.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

23


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

bestindige Risiko, auf etwas angesprochen, oder durch Mimik und Gestik darauf
verwiesen zu werden, dass ich etwas so oder so getan, bzw. etwas mit dargestellt
habe, was ich nicht beabsichtigt habe (wie die mégliche Zugehorigkeit zur eigenen
Familie und damit zu einer Herkunft und damit verbundenen Verhaltensweisen),
ist somit die Grundlage dafiir, zwischen sozialen Situationen hin und her gewor-
fen zu werden, aus einer angenehmen in eine verletzende, in eine peinliche, eine
freudige, eine unerwartet positive etc. Kurz — das Risiko des Miteinander bildet
die Grundlage fir Ereignisse, die den Wechsel von Situationen zu anderen bestim-
men: »Die uniiberschaubare Menge von Risiko- und Gefahrenpotentialen moder-
ner Gesellschaften kann vom einzelnen nicht direkt erfafst werden. Es miissen so-
zial vermittelte Risikoselektionen erfolgen, die die individuelle Wahrnehmung und
Bewiltigung strukturieren.«*

Ein an diese Bestimmung anschlief}endes Beispiel kann folgendes sein: Man
sitzt zusammen mit anderen Menschen an einem Kneipentisch. Man unterhilt
sich. Es sind Freunde, Bekannte und Freunde von Bekannten anwesend, die man
noch nicht kennt. Das Gesprich verliuft zuerst sehr locker und im »Smalltalk«lernt
man auch die Stimmen kennen, die von den Anderen gebraucht werden, die man
noch nicht kannte. Die Gespriche separieren sich allmahlich in zwei Gruppen und
man ist doch wieder in einem Gesprichskreis mit den Befreundeten hineingeraten.
Diese Situation, sowohl ihr angenehmer Rahmen, das Thema des Gesprichs (sei es
tiber Eskapismus in Zeiten des uniiberwindbar erscheinenden politischen Systems,
in dem man sich nicht wohlfiihlt, oder itber die Méglichkeit, in den nichsten Tagen
zusammen in den Garten zu gehen oder Richtung Meer zu fahren), die Blickrich-
tung und das eigene Verhalten (bspw. die Art wie man etwas aussagt) verindern
sich sofort. Der Grund dafiir ist folgender Satz: »Wir kénnen uns ja nicht um alle
kiimmern, die zu uns kommen.« Dieser Satz erscheint nicht aggressiv, doch er ist
durch die Situation, in der wir uns gerade befinden, wie ein Trigger. Diese Worte
zerreiflen die Situation wie ein Geschoss. Ihr Aufprall in allen Ohren lasst sie kip-
pen: aus freundschaftlich wird argwohnisch, wenig spiter Ablehnung dieser Art,
sich zur Welt zu verhalten. Das Gesprich setzt sich fort mit der spontanen Fra-
ge aus der bis dato unbeteiligten Gruppe: »Wonach lisst sich entscheiden, um wen
man sich nicht kiimmern kann?« und wenig spater mit der Frage: »Warum soll man
sich eigentlich nicht um alle kiimmern kénnen, die um Hilfe bitten?«. Durch den
ersten Satz, der weder provozieren noch verirgern wollte, hat sich die Situation so
verdndert, dass sich nun mindestens zwei Weltverhiltnisse grob gegeniiberstehen.

4 Wolfgang Krohn & Georg Kriicken: Risiko als Konstruktion und Wirklichkeit — Eine Einfiihrung
in die sozialwissenschaftliche Risikoforschung in, dies. (Hg.): Riskante Technologien: Reflexion und
Regulation— Einfiihrung in die sozialwissenschaftliche Risikoforschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1993, S. 11.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

Ab diesem Punkt gibt es mehrere mégliche Fortginge der Gesprichssituation,
am eindriicklichsten wird das Risiko, wenn sich die Weltverhiltnisse nicht anein-
ander annihern, sondern die Kontrapositionen in den Fokus des Gesprichs riicken.
Dann entsteht ein véllig anderes Gesprich: Der leichte und freundschaftliche Cha-
rakter, mit dem die Meinungen bis dahin ausgetauscht wurden und von einem
Thema zum anderen hin und her fluktuierten, verindert sich. Das Gesagte erzeugt
einen Widerstand, und es ist noch nicht klar, welche Auswirkungen der kurze Ein-
wand und die Erwiderung darauf haben werden. (»Wir kénnen uns ja nicht um alle
kitmmern, die zu uns kommen.«/»Warum soll man sich eigentlich nicht um alle
kitmmern konnen, die um Hilfe bitten?«). Es zeigt sich hier das Zusammenspiel
von Gegenfinalitit (der gesellschaftlichen Vorstellung, dass man erst etwas leisten
miisse, bevor man Anspruch auf Hilfe hat), Widrigkeitskoeffizienten (die, diesem
widersprechende Ansicht, das Leid, welches gesellschaftlich hervorgerufen wurde,
behoben werden soll, wenn es vermeidbar ist) und Leichtigkeit (das Gesprich, be-
vor es einen Bruch durch das Thema erfahren hat), welches im letzten Hauptteil
schon als Zusammenspiel der Dimensionen der Verinderbarkeit der sozialen Si-
tuation bestimmt wurde. Die Beispielsituation kann also, wenn man jeweils auf
der Meinung beharrt, die man von Beginn an hatte, das Gegenteil der vormaligen
Leichtigkeit werden. Das Gesprich befillt eine Schwere, die sich in lautstarken
Argumenten, einer Eisigkeit beim Sprechen und abwehrenden Sitzhaltungen etc.
darstellen kann. Alle beteiligten Personen sind von diesem Zusammenspiel betrof-
fen und dem Risiko auf mehreren Ebenen ausgesetzt; einerseits dem Risiko, etwas
zu sagen, das auf Widerwillen stof3t, andererseits jenem, etwas zu hdren, was man
nicht héren will. Man steht auch vor dem Risiko, durch eine noch ausdriicklichere
Formulierung der Thesen das Gesprich mit einem weiteren intensiv erlebten Er-
eignis noch mehr zuzuspitzen, also die Schwere noch mehr zu erhéhen. Aber es
besteht auch die Moglichkeit, das Gesprach wieder in leichtere Bahnen zu lenken
oder es, ohne es zu beabsichtigen, wieder leichter werden zu lassen (bspw. in Form
von Ungezwungenheit).

Zusammenfassen kann man diese Beispiele also dahingehend, dass das Risiko
in jedem Moment des (Er-)Lebens besteht, da man sich selbst und die Verbindung
zu Anderen in jedem Moment darstellt: »Risiken wiren demnach ebenso objektiv
wie sozial konstruiert, und dies in einem unaufldslichen Zusammenhang.«* Das
Risiko besteht somit bei jedem Verhalten: Die Frage, wann das Risiko als Ereignis
erlebt wird, ist eine, die sich nach der Intensitit des Erlebten richtet. Man geht
mit allen Verhaltensweisen ein Risiko ein; wann einem*r jedoch das Risiko als Ri-
siko widerfihrt, ist eine Frage nach der Situation, in der man sich befindet, und
damit nicht eindeutig vorherzubestimmen, sondern in Abhingigkeit zu Anderen.

5 Ebd., S.13.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

215


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

Sitze ich in einem Kreis von Personen, die sich im heutigen Sinne als konserva-
tiv verstehen, entsteht kein Bruch mit der Situation, der das Risiko des Gesagten
verdeutlichen wiirde, wenn ich anmerke, dass nicht alle, die zu uns kommen, hier
Hilfe erwarten sollen, es ist eher der Konsens. Dieses Risiko verdeutlicht sich erst
in einer Situation wie der oben beschriebenen, in der die »konservative« Meinung
nicht dem Konsens entspricht und einer*m erst durch die Aulerungen von An-
deren als eine Meinung widerfihrt. Das Risiko ist damit ein Kippphinomen, dass
sich nach der jeweiligen Situation und der Art und Weise des Erlebten richtet. Es
markiert die Grenzen, Briiche und sanften Uberginge zwischen den Situationen.
Wieder mit Briissermann kann man Folgendes festhalten:

Es gibt einzelne Situationen nur inmitten anderer Situationen, jede Phase des si-
tuativen Prozesses nur unter anderen Phasen, d.h. im Ganzen der Existenz, aus
deren Mitte wir als Situierte nur sprechen kénnen. Genauso existiert der einzelne
Situierte nur unter anderen, sind wir selbst seit dem fernen Anfang unserer je-
weiligen Existenz nur im Miteinander mit den anderen dieser jenige, der wir selbst
sind.®

Mit dem vor dem Zitat bestimmtem Faktor des Risikos lasst sich in dieser Beschrei-
bung der Sozialitit der Situation von Briissermann angeben, wie der Wechsel be-
schrieben werden kann, den er versucht zu bestimmen, aber nicht eigens ausfiihrt.
Das Risiko markiert den eintretenden oder vergehenden Moment, in dem eine Si-
tuation in eine andere umkippt. Es ist, wie gezeigt wurde, die Grundlage dafiir,
den wechselnden Sinn von Situationen zu erleben. Das Umkippen kann aber nicht
nur als Widerfahrnis erlebt werden, sondern man kann es auch aktiv vermeiden,
oder es kann herbeigefithrt werden: Dies ist vorrangig eine Frage der Macht — der
sozialen Stellung und der damit einhergehenden Privilegien.

Mit Judith Butler kann man diese Beschreibungen nun folgendermafien vom
Risiko auf den Begriff der Macht beziehen. Das Risiko, das sich in Bezug zu An-
deren offenbart, hat als Gegenbegriff den der Macht: Die Macht wird hier also als
die Fihigkeit verstanden, eine soziale Situation in der Form zu halten, die man
selbst zur Darstellung der jeweiligen Meinung gewihlt hat, und auch iiber Briiche
hinwegzugehen. Butler bezieht die Machtausiibung innerhalb des Miteinanders
nicht nur darauf, was eine Person ausiiben kann, sondern auch darauf, wie diese
Ausiibung durch Andere immer schon bedingt ist:

Das Subjekt, das sich zugleich in der Position des Adressaten wie des Adressieren-
den befindet und seine Haltungen innerhalb jenes gekreuzten Vektors der Macht
einnimmt, ist nicht nur insofern durch den anderen begriindet, als es der Anrede
bedarf, um zu sein. Seine Macht leitet sich zudem von der Struktur der Anrede

6 Briissermann: Sein und Situation, S. 196.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

ab, insofern sich diese zugleich als sprachliche Verletzbarkeit und Ausiibung der
Sprache bestimmt.”

Man steht also nicht nur durch direkte Bezugnahme in Verbindung zu Anderen,
sondern wechselseitig dadurch, dass diese direkte Bezugnahme wiederum durch
Andere bedingt ist: Sie wird schwieriger, leichter, angenehm, aufreibend etc. Die
Macht Anderer steht also in Relation zur Verletzbarkeit und genau diese Relation
ist das Risiko, das man in jeder Situation eingeht, ob man will oder nicht: Nur
weil es immer risikobehaftet ist, etwas auszusagen, lisst sich das Verhalten der
Anderen als verletzend, Macht ausiibend, unbedacht, unterstiitzend, solidarisch
oder absichtlich beschreiben. Sie kénnen einem beistehen, wodurch die Darstel-
lung leichter wird, oder das Gegenteil bewirken, oder — um nicht nur die aktive
Seite zu betrachten — sie tragen ihren sozialen Status, ihre Privilegien dauerhaft
mit sich und habe so leichteres Spiel bei der Darbietung verschiedener Darstel-
lungen. Diese aktiven und passiven Beschreibungen wiederum sind die Darstel-
lungsformen des Wechsels zwischen Situationen, die man als Ereignis bestimmen
kann.®

In all diesen Darstellungsformen der Verbindung zu Anderen liegt die Vari-
anz zwischen dem Risiko, Andere zu verletzen oder mit Anderen gemeinsam ein
ausgewogenes Fiireinander zu erzeugen und dabei vielleicht zu scheitern. In allen
Fillen stehen die Anderen als Grund fiir die jeweilige Erscheinungsform, in der sich
das Miteinander darstellt. Dieser Bezug wird von Goffman auch auf ein Geschick
bezogen, durch das versucht wird, andere nicht in unangenehme Situationen zu
bringen:

Man mag anerkannte und nicht anerkannte Griinde haben, seine Pflichten als In-
teraktionsteilnehmer zu erfillen, aber in jedem Fall braucht man die Fahigkeit,
sich schnell und mit Geschick in die Rolle der anderen zu versetzen und sein Ver-

7 Judith Butler: HafS spricht—Zur Politik des Performativen, Frankfurt. a.M.: Suhrkamp 2006, S. 54.

8 Ich werde mich an dieser Stelle nicht auf eine ausfiihrliche Diskussion Uber die Realitat oder
Virtualitit des Ereignisses einlassen, da diese Diskussion selbst Anlass fiir eine eigenstin-
dige Arbeit wire. Es sei nur so viel gesagt, als dass ich mich gegen die Darstellung des Er-
eignisbegriffs von Alain Badiou richte. Deutlich wird dies an folgender Textstelle: Badiou ist
der Meinung, die Frage nach dem Ereignis und der Situation nur im absoluten Raum der Ma-
thematik klaren zu kénnen, wohingegen ich bisher versucht habe zu zeigen, dass man die
soziale Situation miteinander nur verstehen kann, wenn man das konkrete Erleben der Men-
schen mit Anderen beschreibt. Mit dieser Ausklammerung von Badiou verliert man aber ge-
rade den Widerfahrnischarakter des Ereignisses aus dem Blick. Im Erleben selbst, kann es
jedoch nicht einfach unter den sprichwortlichen Strich fallen. Vgl.: Alain Badiou: Das Sein und
das Ereignis, Zirich/Berlin: diaphanes 2005, S.19, 27f. & S. 209.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

27


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

halten von der Situation der anderen bestimmen zu lassen, damit sie nichtin Ver-
legenheit gebracht werden.’

Hier wird nochmals deutlicher, inwiefern die Anderen den permanenten Bezugs-
punkt fir Andere bilden, entweder implizit oder explizit: Man erlebt Andere und
versteht sie, man reagiert auf sie und sie auf einen selbst. Unter der Bezeichnung
»Fahigkeit« bei Goffman muss aber weniger eine aktive Ausiibung verstanden wer-
den als vielmehr ein notwendiges Verhalten, dessen man sich vergewissern, auf das
man reflektieren muss, um das Risiko zu erkennen, von dem bisher die Rede war:
Man muss darauf reflektieren, dass man immer vor dem Risiko steht, andere zu
verletzen, Macht auszuiiben, verletzbar zu sein, weil man immer in sozialen Si-
tuationen von Anderen bestimmt wird — ob man diese Bestimmtheit reflektiert,
weil man Andere nicht »verlegen machen will«, oder weil man sich generell der
Beziehung zu Anderen bewusst ist, oder auch aus dem Grund, Anderen die eigene
Meinung »schmackhafter« zu machen.

Das hier beschriebene Risiko stellt uns als Andere vor das Problem, den jeweils
Anderen moglicherweise recht geben zu miissen, gegen sie zu verlieren, Gemein-
samkeiten zu finden, sich miteinander zu verstindigen, auszuhalten, dass Andere
andere Meinungen haben und noch eine Reihe weiterer Formen, die das Mitein-
ander hervorbringen kann.' Das Risiko ist also die Beschreibungsdimension der
sozialen Situation, die es erlaubt, das Alltiglichste wie das Extremste zu bestim-
men." Es ist das Risiko, sich selbst gegeniiber Anderen aufs Spiel zu setzen. Oder,
wie man es mit de Beauvoir, Sartre und Merleau-Ponty sagen kann: Das Risiko er-
wichst aus der Freiheit, sich miteinander zueinander verhalten zu miissen, wih-
rend diese Verhalten auf dem Spiel steht.

Es wurden im Verlauf dieses Sinnabschnitts zwei Beispiele fiir die Alltaglich-
keit des Risikos gegeben. Im nichsten Abschnitt werden die Kategorien »absurd«
und »gewohnt« an extremeren Beispielen bestimmt: Albert Camus gibt dafiir einen
Einblick in eine Kriegssituation, in der eine hoffnungslos unterlegene Gruppe mit
Messern bewaffnet auf eine Gruppe Maschinengewehre zuliuft. In Kombination
mit den hier gegebenen eher gewohnten Beispielen wird dieses Beispiel fiir das
Absurde einen Raum erdffnen, der die soziale Situation pragmatisch kategorisier-
bar machen kann. Der nichste Sinnabschnitt wird also an das Kapitel Verstehen,
Funktion, Wahrhaftigkeit anschliefden; absurd und gewohnt sind die zwei Seiten der
Wahrhaftigkeit, die Perspektivwechsel und Verstindigung nétig und moglich ma-
chen.

9 Erving Goffman: Interaktionsrituale— Uber Verhalten in direkter Kommunikation, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1986, S.127.
10 Vgl. Krohn & Kriicken: Risiko als Konstruktion und Wirklichkeit, S. 40.
11 Vgl. Butler: Krieg und Affekt, S.16.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

Absurd & gewohnt, zwei pragmatische Kategorien Ausgehend vom Risiko wurde in die-
ser Arbeit nicht nur, wie eben geschehen, das Widerfahrnis einer Situationsinde-
rung (Ereignis) bestimmt, sondern es wird in diesem letzten Hauptteil auch explizit
beschrieben, warum es im Verstehen der Anderen nicht um die Kategorisierung in
wahr oder falsch gehen kann: Das Verstehen basiert nach der hier gegebenen Ar-
gumentation auf der Offenheit der Pluralitit, die fir die Unterschiede zwischen
uns biirgt und somit niemals die Notwendigkeit der Wahrheit erreicht. Diese Of-
fenheit bezeichnet damit aber auch immer das Risiko, jemanden nicht zu verste-
hen; sie*ihn auf eine nur gewohnte Weise zu verstehen, obwohl es anders gemeint
war, oder ihr*ihm eine absurde Position zu unterstellen, obwohl die Meinung oder
das Verhalten vollig gewohnliche Auswirkungen hat und nur die Darstellungsform
ungewohnt anmutet. Genauso kann es einem jedoch auch geschehen, dass einem
ungewohnt das Verstehen einer anderen Person widerfihrt, dass man ihr Verhal-
ten nachvollziehen kann, obwohl es ungewohnt ist; oder, wie es Jens Bonnemann
sehr bildlich in Bezug auf das Widerfahrnis von Gegenstinden in der Wahrneh-
mung ausdriickt: »Getroffen werde ich nicht nur von einem Schlangenbiss, son-
dern ebenfalls von der kithlen Brise an einem schwiil-warmen Sommertag.«** Das
Risiko, das durch das Widerfahrnis anderer Weltverhiltnisse das Verstehen zum
Missverstehen werden lisst, ist dasselbe, das auch zum Nachvollziehen des Ver-
haltens fithren kann. Es erschlief3t sich aus dem Umgang miteinander und stellt
somit nicht die Notwendigkeit dar, erkannt werden zu miissen, sondern es ist ein
pragmatischer Aushandlungsprozess zwischen den Menschen, den Anderen unter
Anderen in der Welt. Zum »Gelingen« — wie auch immer dies konkret ausgestal-
tet werden soll — gehdren immer alle an der Situation beteiligten Personen, wenn
aus dem Miteinander ein Fiireinander werden soll, auch wenn dabei die Verant-
wortung fir das Gelingen unterschiedlich verteilt sein kann. Jemand, der*die Pri-
vilegien verkorpert, hat sicherlich eine andere Verantwortung als jemand, der*die
jeden Tag mit Prekaritit zu kimpfen hat (ein gut verdienender, heterosexueller
und durchsetzungsfihiger Europier hat sicherlich mehr Verantwortung, Schritte
auf Andere zuzugehen, einfach aus dem Grund, dass Personen mit mehr Privile-
gien mehr Schritte gehen kénnen als solche, die schon auf prekiren Boden stehen
und zurecht befiirchten, der Boden konnte unter ihnen zusammenbrechen).

Ich werde in diesem Sinnabschnitt also dafiir argumentieren, dass fir den ge-
samten Bereich des nicht auf das Erkennen gerichteten Erlebens keine Kategori-
sierung aus eben jenem Bereich iibertragen werden kann, gerade weil das Risiko
beim nicht erkennenden Erleben plural ist. Es kann nicht auf die binire Struktur
von wahr und falsch zuriickgefithrt werden. Ich werde vorschlagen, um das Erle-
ben dennoch klarer beschreiben zu kénnen, mannigfache Facetten des Gewohnten

12 Bonnemann: Das leibliche Widerfahrnis der Wahrnehmung, S.183.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Als Andere unter Anderen

anzunehmen, deren Gewdhnlichkeit immer am Abgrund steht, immer die Mog-
lichkeit hat, sich aus der einen oder anderen Perspektive als absurd darzustellen.”

Fir diese Argumentation werden Versatzstiicke aus allen Teilen der bisher ge-
gebenen Arbeit zusammengefithrt werden, weswegen ich immer wieder in kurzen
Wiederholungen auf die benétigten Teile zuriickkommen werde. Auflerdem wird
ein Autor zur Sprache kommen, der in der bisherigen Arbeit bei der Betrachtung
des Miteinander-Sterbens als Stichwortgeber aufgetreten ist, der jedoch bei Uberle-
gungen zum Absurden nicht unbeachtet bleiben kann. Albert Camus schreibt so-
wohl in Der Mythos des Sisyphos wie auch in Der Mensch in der Revolte iiber eben dieses
Phinomen des Absurden. Er geht dabei von der Absurditit des Todes aus, die den
Abgrund darstellt, in den die Gewohnheit des Lebens kippen kann. Jedoch bleibt
das Absurde nicht fiir den Tod reserviert, was der Begrifflichkeit eine weitere Ver-
wendung ermdoglicht, wenn man die Struktur des Absurden bestimmt: Es ist das
Widerspriichliche, dass sich im Gewohnten zeigt. Deshalb kann Camus schreiben:
»Das Absurde hingt ebenso sehr vom Menschen wie von der Welt ab«;" denn das
Absurde bezieht sich immer auf dieses Verhiltnis der Menschen in der Welt, und
man muss im Sinne dieser Arbeit erginzen: in der Welt mit Anderen. Das Absurde
und damit auch sein Kippphinomen, das Gewohnte, sind Kategorisierungen fir
die Relationen, die im Erleben als Komplex auftreten.

Es soll nun zur Verbildlichung erst ein Beispiel von Camus benutzt werden,
um spiter eines zu geben, das die Bestimmung der Kategorien des Gewohnten
und des Absurden noch genauer erméglicht: Camus beschreibt, wie am Ende des
letzten Sinnabschnitts schon bemerkt, eine Kriegs- oder zumindest Kampfsitua-
tion: »Wenn ich sehe, wie ein Mann sich mit blanker Waffe auf eine Gruppe von
Maschinengewehren stiirzt, dann werde ich seine Tat absurd finden.«" Diese ex-
treme Beschreibung erscheint mir sofort als evident. Es ist absurd, mit einem Mes-
ser auf eine Gruppe — um ein Vielfaches tiberlegen — zuzustiirzen, da es den An-
griff selbst widerspriichlich macht: Man greift an, nicht um damit ein Ziel zu ver-
folgen, sondern man greift in der Gewissheit an, sich selbst in einen Kugelhagel
zu begeben. Was aber ist das Absurde in dieser Situation? Gewohnlich fithrt man
Kimpfe, um zu gewinnen, und zumindest mit dem Vertrauen in ein mogliches

13 Warum ist das ungewohnte nicht nur ungewohnt, sondern absurd? Ist Absurditit als Kate-
gorie nicht zu stark oder gar iibertrieben? Ahnliche Fragen wurden mir im Hinblick auf die-
sen Abschnitt meiner Arbeit gestellt und ich kann verstehen, dass das Absurde, gerade im
Ausgang von Camus, den Stellenwert einer existenziellen Erfahrung hat. Doch das bedeutet
nicht, dass das Absurde immer nur in einer gewaltigen Situation auftreten kann, sondern ge-
rade, dass das Absurde sich dann zeigt, wenn das Gewohnte nicht nur ungewohnt ist, sondern
dariiber hinaus das eigene Weltverhiltnis hinterfragt und deshalb als absurd erscheint.

14 Camus: Der Mythos des Sisyphos, S. 33f.

15 Ebd.S. 42.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

Gelingen der Aktion, die nicht notwendig zum eigenen Tod fiihrt. Aber ist es not-
wendig, das Kimpfen in dieser Form zu beschreiben? Nein. Es ist gewohnt. Fiir
den*die Betrachter*in in Camus Beschreibung ist es also nicht gewohnt, diese Art
des Kampfes in der Gewissheit der Niederlage zu erleben. Es widerspricht dem
eigenen Weltverhiltnis und stellt es so in Frage. Eine andere Perspektive kann al-
so diese Beschreibung, kann dieses Verhalten selbst, absurd macht. Sicherlich hilt
der Mensch das Messer, wie man ein Messer zum Angriff hilt, er liuft in schnel-
lem Tempo, wie man auf eine Gruppe zustiirzt, und vielleicht sogar so, als wire
man nicht allein. Das Absurde daran sind nicht die einzelnen Verhaltensweisen,
die man als Fassade prisentiert bekommt, sondern es ist die gesamte soziale Si-
tuation, in der diese Fassade als Verhalten zur Welt, als Weltverhiltnis erlebt wird,
das aus einer Perspektive absurd erscheint, weil es diese in Frage stellt.

Die perspektivische Relativitit des Absurden ist nun eine Erweiterung dessen,
was Camus selbst iiber das Absurde aussagt, obwohl die konsequente Formulie-
rung dessen, was er als absurd bestimmt so, unumginglich macht, die Perspekti-
vitdt mit einzubeziehen. Denn das Absurde ist ja gerade keine absolute Wertung,
sondern eine permanente Moglichkeit: Fiir mich erscheint beim Lesen der Textstel-
le bei Camus nicht erst das Zuspringen mit einem Messer auf Maschinengewehre
absurd. Fiir mich ist das Halten eines Maschinengewehres oder eines Messers zum
Angreifen schon der Moment, in dem ich aus dem herausgeholt werde, was ich fiir
gewohnlich halte. Es zeigt sich darin meine Perspektive auf das Verhalten Anderer
und gleichzeitig meine Perspektive fiir Andere. Ich habe eine Perspektive auf die
Welt, in der das Benutzen von Waffen zwar vorkommt, jedoch so weit von meiner
Lebenswirklichkeit und meinem (privilegierten) Weltverhiltnis entfernt ist, dass es
mir absurd erscheint, sie tatsichlich zu benutzen; oder, wie es in einer Textstelle
von Simone de Beauvoir heift, die eine Verlautbarung der Akzeptanz der Freiheit
der Anderen darstellt:

[Jleder Mensch [braucht] die Freiheit der anderen Menschen, und in gewisser Hin-
sicht will er sie auch stets, und wére er ein Tyrann; er braucht lediglich aufrichtig
die Konsequenzen eines solchen Wollens auf sich zu nehmen. Nur die Freiheit
der anderen verhindert, dafk ein jeder von uns in der Absurditat der Geworfenheit
erstarrt.'®

Vor allem, wenn man also die Waffe benutzt, wie man sie benutzen soll, nimlich
um Andere zu verletzen (Ausnahmen kénnen wohl Sport oder Jagd sein), sei es
durch Drohungen oder kérperliche Gewaltausiibung, erscheint dieses Verhalten
absurd, da man die Freiheit der Anderen zu beenden versucht. Dadurch wiirde man
Perspektiven ausloschen, die einen gerade davor bewahren, dass das Gewohnte
nur noch absurd erscheint. So liest es sich schon absurd, wenn man Folgendes

16  de Beauvoir: Fiir eine Moral der Doppelsinnigkeit, S.126.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

¥l


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Als Andere unter Anderen

formuliert: Die letzte Moglichkeit, Leben zu schiitzen, war es in diesem Moment,
das Leben Anderer mit Waffengewalt zu nehmen. Es mag das sein, was man erlebt
hat, jedoch bleibt man ohne Rechtfertigung vor dieser Situation stehen.

Im Angesicht dieser Rechtfertigungslosigkeit, dieser Kontingenz, die sich als
Absurditit darstellt und einem*r widerfihrt, sind es also die Anderen, die uns Mog-
lichkeiten aufzeigen, nicht an ihr zu verzweifeln. Man kann also nach der Erweite-
rung des Absurden durch die Perspektivitit mit Camus Folgendes festhalten: »Das
Absurde ist im Wesentlichen eine Entzweiung. Es ist weder in dem einen noch
in dem anderen der Verglichenen enthalten. Es entsteht durch deren Gegeniiber-
stellung.«"” Und diese Gegeniiberstellung ist keine reflexive Leistung, sondern sie
ist das Widerfahrnis der sozialen Situation selbst und damit die Darstellung ver-
schiedener Weltverhiltnisse durch die Fassade. Das Absurde ist das Gefiihl, das
sich einstellt, wenn das Verhalten von Menschen aus einer anderen Perspektive
nicht zu passen scheint. Es zeigt sich in unterschiedlichen Intensititen und ist in
der Art und Weise, wie man sich zum Absurden und damit zu Anderen verhilt,
eine Form, die Intentionalitit Anderer zu erleben.

Diese andere Perspektive kann nun die einer anderen Person sein, jedoch auch
die eigene Perspektive, die sich im Laufe der Zeit verindert hat. Eine soziale Situa-
tion als absurd zu erleben, ist damit keine absolute Einschitzung, sondern — wie
man es im Sinne des Sinnabschnitts Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit bestimmen
kann - ein wirkliches Erleben zu einer bestimmten Zeit, das sich iiber die Zeit in-
dern kann. »Wahrhaftig« bedeutet in diesem Sinne, dass bspw. das Absurde, wenn
ich eine soziale Situation erlebe, die Wirklichkeit meines Erlebens darstellt. Die-
ser Punkt zeigt auflerdem auf, warum die Kategorisierung von etwas als absurd
eine pragmatische Kategorisierung ist und das Absurde damit eine pragmatische
Kategorie: Das Absurde driickt ein Nicht-passen aus, was umformuliert bedeutet,
dass es als nicht funktional erscheint. Die Perspektive, aus der ein Weltverhiltnis
absurd erscheint, hdlt dieses Verhalten zur Welt fiir nicht funktionell. Zugespitzt
konnte man es als aussichtslos, widerspriichlich oder eben als absurd bezeichnen,
sich auf diese Art und Weise zu verhalten. Um auf Camus zuriickzukommen, kann
man das Absurde folgendermafen bestimmen: »Das Absurde in sich selbst ist Wi-
derspruch.«® Und nun ist es auch explizit, worin dieser Widerspruch besteht: Es
ist der Widerspruch der Weltverhiltnisse.

Als anderes Beispiel fiir das Absurde und die Verbindung zu einem Weltver-
hiltnis kann man eine Situation beschreiben, in der eine Person mit einer eher
konservativen Einstellung durch eine oder mehrere Personen mit einer progressi-
ven Idee konfrontiert wird: Man liuft an einem 8. Mirz durch die Strafen und man

17 Camus: Der Mythos des Sisyphos, S. 43.
18  Albert Camus: Der Mensch in der Revolte, Reinbek b.H.: Rowohlt, 2013, S.19.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

wusste nicht, dass zur selben Zeit eine Demonstration gegen bestehende Unterdrii-
ckungsverhiltnisse und fiir eine Gleichberechtigung aller Genderformen abliuft.
Einem widerfihrt diese Situation also. Die vielen Menschen, die Rufe »Prekaria-
risierte, egal wer ihr seid, steht fiireinander ein«, die Transparente, dies alles und
der Grund fiir die Demonstration erscheinen aus der Perspektive der konservati-
ven Person als absurd, oder das Ziel (die Gleichberechtigung) wird geteilt, aber die
Demonstration und die geforderten Mafinahmen (bspw. Gendern in 6ffentlichen
Dokumenten) erscheinen als absurde Forderungen, die nicht dazu fithren kénnen,
dieses Ziel zu erreichen, da sie ein eigenes Privileg und damit ein verstetigtes Ver-
halten-kénnen-zur-Welt in Frage stellt. In beiden Fillen stehen sich Weltverhilt-
nisse gegeniiber, die sich in einem bestimmten Verhalten in der Welt mit Anderen
darstellen. In der Art und Weise, sich darzustellen, erzeugen sie gegeniiber dem
jeweils anderen Weltverhiltnis einen Widerspruch, der als absurd erlebt wird. Das
Gewohnte ist fiir die eine Gruppe oder die einzelne Person etwas anderes als fir
die andere. Je nach Perspektive erscheint das eine als nicht funktional und wider-
spricht damit den eigenen Ansichten, was einem*r dadurch selbst die Aufgabe gibt,
diese andere Position einzuordnen. Kann man dies nicht, erscheint diese Position
als absurd: »Der absurde Mensch dagegen vollzieht diese Nivellierung nicht. Er er-
kennt den Kampf an, verachtet die Vernunft nicht absolut und lisst das Irrationale
zu.«” Es gibt also einen Unterschied zwischen dem Empfinden, dass etwas absurd
ist — was wie eine Abwertung widerfihrt —, und dem Sich-bewusst-sein, dass es
Absurditit gibt, die nicht vollstindig durch die Vernunft oder eine andere intellek-
tuelle Technik aufgehoben werden kann: »[Denn] wenn ich die Grenzen der Ver-
nunft anerkenne, leugne ich sie ja nicht, denn ich erkenne ihre relative Macht.«*°
Durch diese pragmatische Wendung kann man wieder an Fellmanns Benennung
der »gelebten Begriffe« denken: Sie sind historisch durchdrungen und relativieren
die Vernunft in demselben Mafle, wie sie die Irrationalitit oder das Chaos relati-
vieren. Keiner der beiden Bereiche kann Absolutheit beanspruchen: »Es soll viel-
mehr die Philosophie von der unertriglichen Biirde der Beantwortung der letzten
Fragen befreien, um sie in den Stand zu versetzen, sich im Reich der vorletzten si-
cherer bewegen zu kénnen.«* Dieser Bereich der vorletzten Fragen ist der, in dem
die Widerspriichlichkeit akzeptiert wird, die sich aus der Kontingenz ergibt. Diese
Akzeptanz bedeutet, sich dem Absurden und dem Gewohnten als Kippphinome-
nen zu stellen, die unsere Wirklichkeit mit Anderen strukturieren. Die Anderen
widerfahren einander und muten sich so einander zu: Jede*r ist zugleich dem Wi-
derfahrnis der Anderen ausgesetzt und ist je selbst eine Zumutung fiir Andere.

19 Camus: Der Mythos des Sisyphos, S. 50.
20 Ebd.s3.
21 Fellmann: Celebte Philosophie in Deutschland, S. 38.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

223


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Als Andere unter Anderen

Somit sind die Begriffe Widerfahrnis und Zumutung, die ich den Wahrnehmungs-
philosophien von Jens Bonnemann (Widerfahrnis) und Lambert Wiesing (Zumutung)
entnommen habe, im Sozialen zwei Seiten des Charakters, den jede*r fiir jede*n
Andere*n darstellt. Wir sind somit fiireinander ein Widerspruch, weil sich unsere
Weltverhiltnisse wortwortlich widersprechen. Wir sind fiireinander vielfiltig: ge-
wohnt, absurd, solidarisch, feindlich, freundlich, nebeneinander, gegeneinander,
wahrhaftig, unaufrichtig, fireinander, sorgend und das alles miteinander. Unsere
Situation ist immer sozial.

Dass das Absurde eine Darstellungsform des Widerspruchs ist, erscheint da-
mit deutlich, doch ein Widerspruch worin? Es ist ein Widerspruch innerhalb der
Gewohnbheit, der sich bestindig wiederholenden sozialen Strukturen, die das Welt-
verhiltnis als Bezug zu Anderen darstellen. Anhand dieser Uberlegung kénnen nun
diejenigen Ausfithrungen wieder aufgenommen werden, die sich mit der Wieder-
holung, dem Alltag und der Performativitit auseinandergesetzt haben. Mit Judith
Butler und Silvia Stoller konnte in dieser Arbeit bereits bestimmt werden, dass Per-
formativitit gerade deshalb eine Chance auf Verinderung in den alltiglichen Ge-
wohnheiten bildet, weil die Gewohnheiten instabil sind.*> Was bedeutet dies aber
fiir das Absurde und das Gewohnte als Kategorien? Wie schon erwihnt, ist das Ab-
surde der Abgrund, vor dem jede gewohnte Verhaltensweise steht: Das Gewohnte
ist nichts, was schon immer war und immer so sein wird, es ist nicht einmal das-
selbe in einer Zeit, an einem Ort. Jede Perspektive auf das Gewohnte zeigt Diffe-
renzen auf und offenbart Widerspriichlichkeiten. Das Gewohnte ist demnach nicht
stabil und unverinderbar, obwohl es sich zu wiederholen scheint. Es ist labil. Diese
Labilitit ist der Grund, warum sich das Gewohnte wiederholen muss, da es sonst
authorte, gewohnt zu sein. Trinke ich jeden Morgen um 10 Uhr Kaffee, dann ist dies
offensichtlich eine Gewohnheit. Doch sie bleibt es nur, wenn ich es wieder und wie-
der mache. Hoére ich auf, um 10 Uhr Kaffee zu trinken, oder verlege es, dann hort
die Gewohnbheit auf, Gewohnheit zu sein. Das Gewohnte hort jedoch nicht nur auf,
gewohnt zu sein, wenn man es veridndert, sondern auch dann, wenn man beginnt,
es genauer zu betrachten: Fokussiere ich mich darauf, wie ich am Laptop schreibe,
wie ich tippe, welche Finger ich dafiir benutze, dann erscheinen meine gewohnten
Bewegungen erst unpraktikabel, und je linger ich dariiber nachdenke und Abstand
dazu gewinne, erscheinen sie absurd, weil jede Fingerbewegung beginnt zu hin-
terfragen, welchen Grund es fiir das Schreiben gibt; ist es die Lust am Text oder
ist es die Kompensation fitr Widerfahrnisse, die aufzuarbeiten man sich striubt —
sie sind Sedimente von sozialen Situationen. Diese beiden Beschreibungen zeigen,
dass das Absurde und das Gewohnte Hand in Hand gehen. Das Gewohnte ist eine
Perspektive des Absurden und das Absurde ist eine Perspektive des Gewohnten.

22 Vgl. Stoller: Existenz— Differenz— Konstruktion, S.130. & Butler: Das Unbehagen der Geschlechter,
S.202.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

Verbunden sind sie durch Intensititsunterschiede wie das Licherliche, das Unge-
wohnte, das Euphorische, das Gliickliche: Diese Formen liegen zwischen den Polen
des Gewohnten und des Absurden, wodurch sie daran teilhaben, wie das Absur-
de oder das Gewohnte erlebt wird. Verliuft etwas so gut, dass es unerwartet zu
einem gliicklichen oder euphorischen Moment fithrt, dann ist das Absurde nicht
negativ. Andersherum kann aber auch das Gewohnte, das ein wiederholtes Gliick
ausdriickt, als positiv erlebt werden. Durch diese Abschwichung des Absurden -
wie in dem Beispiel des Schreibens am Laptop — wird es zwar schwerer, eine feste
Grenze zwischen Gewohnten und Absurden zu ziehen, aber es wird moglich, den
Alltag durch mehr Beschreibungsdimensionen sinnvoller in den sozialen Situatio-
nen darzustellen. Die Widerspriiche stellen sich also auch dort dar, wo man sie am
wenigsten erwartet; es sind Widerspriiche im Gewohnten.

Was ist durch die Kategorien »gewohnt« und »absurd« fiir diese Arbeit und die
Beschreibung der Anderen und des Selbst als Andere*r gewonnen? Die beiden Ka-
tegorien sind keine, die ich reflexiv urteilend aufstelle, sondern solche, die mir im
Erleben widerfahren. Das bedeutet, dass sie darstellen, wie die Situation und iiber
sie die Strukturen des Sozialen erlebt werden, in denen man sich befindet. Diese
Aussage kann hier nun prizisiert werden: denn zum einen sagt sie mir etwas iiber
meine Perspektive, mein Weltverhiltnis aus und zum anderen iiber die Strukturen,
in denen ich mit den Anderen lebe, deren Verhalten mir als absurd oder gewohnt
erscheint. In dem Fall, dass mir mein eigenes Verhalten mit einigem Abstand als
absurd oder doch als gewohnt erscheinen, sagen sie mir zudem durch Andere auch
etwas {iber mich selbst aus. Dies bedeutet, dass die Anderen und ihrer Perspekti-
ven mir gespiegelt werden und dies nicht neutral, sondern in unzihligen Facetten
des Gewohnten, die je nach Fokus immer auch absurd erscheinen kénnen.

In den widerfahrenen Kategorien von absurd und gewohnt versteht man die so-
zialen Strukturen als widerspriichlich und gewdhnlich zugleich: Das Erlebte wird
als komplexe Pluralitit aus den Weltverhiltnissen Anderer, den sozialen Strukturen
und der eigenen Perspektive immer als gewohnt und absurd erlebt. Diese Komple-
xitdt des Erlebens ist die kleinste Darstellungsform der These dieser Arbeit, dass
die Anderen unsere Bedingung der Wirklichkeit sind, denn die Absurditit und das
Gewohnte sind ein Kategorisierungspaar im Erleben, weil dieses Erleben durch et-
liche Perspektiven konstituiert (das Einfallstor des Absurden) und durch soziale
Strukturen (die Wiederholung des Gewohnten) bestimmt wird. Man braucht also
keine Abstraktionen oder metaphysischen Hinzunahmen, um das Erlebte als kom-
plex erscheinen zu lassen. Die soziale Situation ist dies immer schon, bevor man
beginnt, sie auf irgendeine Weise zu untersuchen. Gerade diese Komplexitit aus
Wiederholung und Perspektivitit ist es, die das Ethos der parrhesia als sinnhaftes
Verhalten im Miteinander herausstellt: Im freimiitigen Aussagen dessen, wie sich
einer*m die soziale Situation gerade darstellt, liegt eine Beschreibungsdimension
der Wirklichkeit, die sowohl die eigene Gewissheit dariiber, wie ich etwas erlebe,

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

225


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Als Andere unter Anderen

bestehen lisst, sie jedoch nicht absolut setzt, sondern in Frage stellt und sie aufs
Spiel setzt. Dadurch wird ein Weitergehen von der eigenen Perspektive auf die so-
ziale Situation, zu sozialen Strukturen ermdglicht, die nicht »nur« meine Perspek-
tive betreffen, sondern gerade durch die Bedingtheit des Erlebens von Absurdem
und der Wiederholung des Gewohnten immer die Anderen mit aufzeigt. »Absurd«
und »gewohnt« sind die Dimensionen, in deren Wechsel uns andere Weltverhilt-
nisse erscheinen.

Die Bezugnahme auf die parrhesia als Ethos fithrt direkt in den nichsten Sinn-
abschnitt tiber, in dem auf die Moglichkeiten der parrhesia zuriickgekommen wer-
den soll, die in den Sinnabschnitten iiber die drei Sorgeformen ausgefithrt worden
sind. Es soll jedoch nicht verhehlt werden, dass dieses Ethos nicht notwendiger-
weise in ein unproblematisches Miteinander fithrt und dass das gemeinsame Stol-
pern iiber soziale Strukturen nicht immer Besserung erzeugen muss, sondern dass
gerade die Offenheit und Bezugnahme auf die geteilte soziale Situation zu etwas
fithren kann, das man bildlich gesprochen als eine Kilte im Umgang miteinander
beschreiben kann. Dieser Punkt ist méglich, weil gerade das freimiitige Fiir-wahr-
Darstellen eine der offensichtlichsten Darstellungsformen des Risikos ist, das im
ersten Sinnabschnitt dieses Abschlussteils benannt wurde.

Wir Anderen in der sozialen Situation oder der Beginn der Kalte Zu Beginn dieses Sinnab-
schnitts mochte ich folgende Textstelle von Camus zitieren, in der auch in seinen
eigenen Ausfithrungen die Perspektivitit des Absurden implizit benannt wird: »Am
Tage, an dem das Verbrechen sich mit den Hiillen der Unschuld schmiickt, wird —
durch eine seltsame, unserer Zeit eigentiimliche Verdrehung — von der Unschuld
verlangt, sich zu rechtfertigen.«** Innerhalb dieser Textstelle wird das Risiko der
parrhesia offenbar, da man irgendein Weltverhiltnis zuerst als unschuldig darstel-
len muss, ob es nun das eigene oder ein anderes ist. Alles, was im Namen der
Unschuld geschieht, steht damit in Frage. Es gibt kein unhintergehbares Diktum,
wonach sich das Unschuldige vom Schuldigen trennen lisst: Im Zusammenspiel
von Gewohnheit und Absurditit stellen wir uns fiir Andere dar und sie sich fiir
uns. Wir stehen also als Andere vor, neben und mit Anderen zusammen in sozia-
len Situationen und setzen uns gegenseitig dem Risiko aus, beurteilt zu werden
und zu beurteilen, was bspw. unschuldig ist und was nicht. (Damit ist hier nicht
nur eine rechtliche Beurteilung gemeint, sondern die alltigliche Beurteilung des
Verhaltens der Anderen zur Welt und zu Anderen.) Die Uberbriickung dieser Dar-
stellungen, die nicht nach der Schuld der einzelnen Anderen fragt, sondern nach
der sozialen Situation und den sozialen Strukturen, wird eben durch das Ethos der
parrhesia ermoglicht. Dies geschieht in der Form, die soziale Situation mit Anderen
so zur Darstellung zu bringen, wie man sie erlebt hat, wodurch den Anderen nicht

23 Camus: Der Mensch in der Revolte, S. 14.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

nur implizit oder explizit durch meine Fassade prisentiert wird, wie es fitr mich
ist. Es wird explizit zur Sprache gebracht und dadurch auch explizit beantwortbar
und diskutabel. Das Erlebte ist somit nicht eine abgeschlossene fertige Einheit.
Es steht im Wandel und in Frage; man geht — wie schon mehrfach betont - ein
Risiko ein; ein Risiko, das jedoch nicht nur zur Selbsthinterfragung fithren kann,
sondern zum Hinterfragen des gesamten involvierten Verhaltens und der sozialen
Strukturen: Man stolpert zusammen iiber das freimiitig Prisentierte.

Ein Autor, der dieses Risiko umfassend dargestellt hat, ist Helmut Plessner.
Er wird fur die nichsten Seiten den Hauptreferenzautor darstellen, da er fiir eine
Vermeidung gerade dieses Risikos einsteht. Er schreibt in Grenzen der Gemeinschaft.
Eine Kritik des sozialen Radikalismus: »Alles [...], das sich nackt hervorwagt, es mag so
echt gefiihlt, gewollt, gedacht sein, wie es will, es mag die Inbrunst, die ganze Not
unmittelbaren Getriebenseins hinter ihm stehen, trigt, indem es sich hervorwagt
und erscheint, das Risiko der Léicherlichkeit.«<** Das Risiko besteht also fiir Plessner
ganz konkret in der Licherlichkeit, dass Andere sich iiber uns echauffieren, unsere
Verhaltensweisen abstrafen, als der Mithe nicht wert, als absurd. Licherlichkeit ist
die grofRe gesellschaftliche wie gemeinschaftliche Schmach, die Plessner um jeden
Preis verhindern bzw. umgehen mochte. Licherlichkeit ist fiir ihn das Schindlichs-
te, was als Reaktion oder Ergebnis am Ende einer Darstellung des eigenen Selbst
und dessen, was man erlebt, stehen kann.* Die parrhesia und das damit verbun-
dene Ethos des Anderen, das eigene Erleben wahrhaftig darzustellen, kann von
ihm deshalb nur negativ bewertet werden. Plessner schreibt — nicht itber den Be-
griff parrhesia direkt, aber zum selben Phinomen - Folgendes: »Nackte Ehrlichkeit
wirkt, wenn nicht ganz besondere Umstinde mithelfen, einfach als Spielverder-
berei, mit der weiter nichts anzufangen ist, als daf§ man dariiber hinweggeht.«*
Die »nackte Ehrlichkeit«, oder wie es bisher hief3, die parrhesia, das freimiitige Fir-
wahr-Sprechen, wird von ihm negativ bewertet und nur unter »ganz besonderen
Umstindenc als hilfreich in Betracht gezogen. Dies Spielverderberei zu nennen, ist
jedoch mehr als eine beiliufige Bemerkung. Es ist Ausdruck eines Ressentiments
gegen das Soziale, genauer gegen das Fiireinander. In Plessners Text kommt da-
mit eine theoretische Grundhaltung zum Ausdruck, die man als Primat des Indi-
viduellen bezeichnen konnte: denn die parrhesia erscheint als Darstellung dessen,
was eine Situation zum Kippen bringen kann, und das nicht in einem positiven
Sinn, sondern nur als Spielverderberei, als listige Ehrlichkeit, die dazu fiihrt, sich

24 Helmuth Plessner: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus in Gesammelte
Werke V Macht und menschliche Natur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, S. 70.

25  Vgl. ebd,, S.59. Dort stellt Plessner sein gesamtes Kapitel unter einen Spruch von La Roche-
foucauld »Das Lacherliche entehrt mehr als Unehre«.

26 Ebd.S. 84.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

227


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Als Andere unter Anderen

tatsichlich mit einer anderen Person und ihrer Andersheit auseinandersetzen zu
miissen.

Dieser Aspekt des Listigen erscheint deswegen als solcher, weil die Ehrlich-
keit der anderen Person meine Gedanken und mein Erleben der Situation vor eine
Herausforderung stellt: Diese Ehrlichkeit zeigt auf die deutlichste und aufdring-
lichste Weise an, dass es eine andere Perspektive auf die Situation gibt, die dazu
auffordert, tiber die soziale Situation als geteiltes Phinomen zu diskutieren und
auch das je eigene Erleben in Frage zu stellen. Dass dies nicht durchweg angenehm
ist, ist offensichtlich und nicht unwesentlich. Jedoch ist es die Konsequenz aus der
Sozialitit. Thr wird in dieser Arbeit — wie sich schon im Titel Als Andere unter Ande-
re zeigt — eine vorrangige Stellung eingerdumt. Sie im Alltdglichen aufzudecken,
aufzuzeigen, welche Auswirkungen sie auf unsere Wirklichkeit hat, ist die Aufgabe
der gesamten Arbeit gewesen. Sie fithrt an dieser Stelle dazu, Plessners Aussage als
einseitig zu beschreiben, gerade wenn er die spielverderberische, nackte Ehrlich-
keit in folgendes Beispiel iiberfithrt: »Versuchen wir uns blof3 einen Augenblick den
Verkehr einander kaum bekannter Personen vorzustellen, die sagen wollen, was sie
denken oder gar voneinander vermuten. Nach kurzem Zusammenprall mifite sich
Weltraumbkilte zwischen sie legen.«*” Das, was nach Plessner passiert, wenn man
sich gegenseitig ehrlich etwas iiber die Situation darstellt, ist also gerade keine
Anniherung aneinander, sondern ein Abstandnehmen voneinander.

Dies negativ zu betonen, erscheint jedoch nur innerhalb der plessnerschen Un-
tersuchung von Bedeutung: Er wendet sich einem radikalen Dualismus zwischen
Gesellschaft und Gemeinschaft zu, wobei Gesellschaft fiir die kulturell geordnete
Umgangsweise miteinander steht, also fir eine Distanz, wihrend Gemeinschaft
fur die Nihe zu einander steht. Doch ist die parrhesia keine Praxis, die auf eine
permanente Anniherung und den Verlust von Distanz gegeniiber den Anderen aus
ist. Sie ist ein Ethos, in dem dargestellt wird, wie etwas ist, was aber nicht heif3t,
dass diese Darstellung selbst ohne Form wire oder nur Nihe zwischen einander
suchen wiirde. Dies bedeutet also nicht, dass die parrhesia der Performativitit ent-
hoben wire, sondern sie stellt selbst einen Teil der Art und Weise dar, wie eine
soziale Situation erlebt wird. Wenn man also darstellt, wie man die Situation er-
lebt habt, steht man selbst wieder vor dem Erleben der Anderen. Man entzieht sich
der eigenen Verantwortung in der Situation nicht, weshalb man natiirlich auch bei
der Art und Weise, wie man darstellt, wie man etwas erlebt hat, die Anderen nicht
vergessen kann und sie als Andere verstehen muss. Dies bedeutet konkret, dass es
in der Situation, in der man darstellt, wie es fiir einen ist, in dieser Situation zu
sein, auch darauf ankommen muss, wem gegeniiber man dies darstellt. Die sozia-
len Strukturen durchdringen sowohl das Gesellschaftliche als auch das Gemein-
schaftliche. Sie gestalten das Nahe und die Distanz. Kenne ich die Person — wie in

27 Ebd, S.107.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

Plessners Beispiel — nicht gut oder noch gar nicht, wird der jeweilige Umgang, das
Verhalten zu dieser Person und zur Welt ein anderer sein als bei Freunden oder
der Familie. Doch stehen sich nicht zwei radikale Gegensitze gegeniiber, sondern
- bildlich gesprochen — es steht ein warmer oder kalter Umgang miteinander nicht
fir die Formen der Gemeinschaft und der Gesellschaft; sie sind vielmehr das Er-
gebnis oder der Anfang bestimmter sozialer Situationen und sozialer Strukturen,
die nicht sauber zwischen Gesellschaft und Gemeinschaft zu trennen sind.

Deshalb muss der Akt der parrhesia das Risiko auf sich nehmen, sich dessen
bewusst zu sein, dass sie selbst wiederum thematisiert und als unangenehm oder
als hilfreich erlebt werden kann, als Méglichkeit, die eigenen Meinungen zum Er-
lebten denen anderer Personen anzunihern oder eben auch eine Distanz zwischen
einander zu erzeugen. Diese Distanz muss jedoch nicht negativ bewertet werden,
sondern sie kann zu einem gleichgiiltigen Verhalten zwischen einander fithren,
aber auch zur Akzeptanz der anderen Person, ohne eine personliche Nihe hervor-
zurufen; genauso, wie ein Streit Nihe ausdriicken kann, die gerade dazu fithrt,
einander nicht mehr zu akzeptieren oder die eine Person noch niher an die eigene
Meinung heranzuziehen. In hitzigen Diskussionen, die in Streitigkeiten miinden,
geht es selten darum, die andere Person von sich wegzustoflen, als vielmehr dar-
um, die Meinung der anderen Person in die eigene Meinung zu verwandeln oder
zumindest darum, sie in der eigenen Meinung aufzuheben und ihr damit gera-
de nicht die Eigenstindigkeit und eine gewisse Distanz in Bezug auf die erlebte
Situation zum eigenen Erleben zuzugestehen.

Ein eingingiges Beispiel fiir einen solchen kolonialistischen Streit ist das ein-
seitige Ende einer Beziehung. Es sei dahingestellt, welche Beziehungsform man
ausgelebt hat, sei es eine polyamore, eine monogame, eine eheliche oder auch eine
pansexuelle etc., der entscheidende Punkt ist die Einseitigkeit: Eine Person méochte
die Beziehung fortfithren und eine andere mochte Verinderung. Gesteht man dem
anderen Standpunkt dabei keinerlei Berechtigung zu, dann ist der sich daraus ent-
wickelnde Streit der Versuch, die eine Position in die eigene umzuformen und sie
damit in der eigenen Position zu eliminieren. Je mehr Nihe man sich wiinscht und
je ehrlicher man die eigene Situation beschreibt, ohne dabei zu bedenken, dass zur
eigenen Situation die andere Person dazu gehort, sie ein unumstofllicher Teil da-
von ist, desto mehr wird die Vereinseitigung offenbar und die Nihe erhalt sich nur
noch durch diesen Streit. Man versucht das »Problemc, die Schwierigkeit mit der
Situation alleine und aus eigener Kraft zu lésen, so wie es Plessner vorsieht,?® und
gerit gerade dadurch in eine Gemeinschaft der Streitenden, wodurch man sich
in der Nihe hilt. Das Streiten ist die Verzweiflung, die Nihe beibehalten will, wo
Distanz zu akzeptieren ist.

28 Vgl.ebd, S.92.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

229


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Als Andere unter Anderen

Die parrhesia ist als Ethos also keine Leichtigkeit, keine Selbstverstindlichkeit,
sondern die Beachtung dessen, dass in jeder Situation Andere involviert sind, die
entweder vor dhnlichen Problemen stehen, iiber die man gemeinsam stolpern
kann, oder Anderen, denen man gerade durch die parrhesia eine andere Perspektive
auf das Erlebte mitteilt. Die parrhesia ist in den meisten Fillen anstrengend und
harte Arbeit an der sozialen Situation sowie dem eigenen Verstindnis der Anderen
als Andere. Obwohl ich bisher dafiir argumentiert habe, dass wir als Andere unter
Anderen leben und dadurch die Anderen unsere Bedingung der Wirklichkeit sind,
ist dies nimlich keine Wiederholung einer offensichtlichen Tatsache, wenn man
sich den Umgang miteinander vergegenwirtigt. In der Alltiglichkeit zeigen sich
die Anderen zwar permanent indirekt oder direkt, aber diese theoretische Uber-
legung und Ausfithrung fithrt dazu, den eigenen Umgang mit Anderen immer
dann als einseitig zu bestimmen, wenn die Anderen nicht als Andere im jeweiligen
Verhalten einen Raum erhalten.

Damit ist die parrhesia eine Darstellungsform der labilen Responsivitit, von der
Waldenfels spricht, und des labilen Gleichgewichts im Zwischenraum des Mitein-
anders unter Anderen, in dem die Anderen als Andere zur Erscheinung kommen.
So ist die parrhesia — nicht ganz im Sinne Plessners — ein »Ethos der Grazie«,” das
sich der anstrengenden Aufgabe widmet, die Anderen als Andere zu behandeln,
indem man ihnen Auskunft tiber die eigene Perspektive gibt. Es ist im wahrsten
Sinne des Wortes die Schonheit bzw. Adiquatheit der Bewegung bzw. des Verhal-
tens miteinander. Plessner selbst siedelt die Grazie nur in der Gesellschaft an, da
es in der Gemeinschaft zu sehr um die Nihe gehe, als dass man sich grazil ver-
halten kénnte. Denkt man jedoch an sein Beispiel zuriick, an dessen Ende »Welt-
raumkilte« steht, dann ist das freimiitige Fiir-wahr-Sprechen gerade ein Respekt
der*dem*den Anderen gegeniiber, da aus einer ehrlichen Darstellung nicht not-
wendigerweise eine unfreundliche, aggressive oder beleidigende Darstellung wer-
den muss, weder in der Gesellschaft noch in einer Gemeinschaft. Und selbst wenn:
Teile ich Anderen meine Probleme und Abneigungen gegeniiber bestimmten Ver-
haltensweisen und Strukturen mit, dann kénnen sie selbst wiederum darauf re-
agieren und in meinem Verhalten eine akzeptable Perspektive erleben, auch wenn
sie es anders sehen sollten und umgekehrt. Es ist, mit Plessner gesprochen, ei-
ne Frage des Takts, des Fingerspitzengefiihls im Umgang miteinander, das gerade
darin besteht, nicht nur auf sich, sondern auch auf die Anderen als Andere zu ach-
ten: »Takt ist der ewig wache Respekt vor der anderen Seele und damit die erste
und letzte Tugend des menschlichen Herzens.«*® Parrhesia ist also ein zweigesich-
tiges Ethos: Bei Meinungsverschiedenheiten oder unvereinbaren Perspektiven ist

29 Ebd, S. 80.
30 Ebd.S.107.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

sie ein Ethos des Aushaltens und Akzeptierens — solange die Akzeptanz auf Gegen-
seitigkeit beruht — und sie ist ein Ethos des gemeinsamen Verinderns von Struk-
turen und Verhaltensweisen, iiber die man gestolpert ist. Ihr Januskopf blickt auf
gemeinsame Verinderung und auf distanzierte Agonie.** Diese beiden Seiten pro-
duktiv zu verbinden, ist die Grazie, die kunstfertige Praxis der parrhesia.

Was moglicherweise schon in der sprachlichen Form und der Lektiire der vor-
herigen Abschnitte zur parrhesia aufgefallen ist, die ich in diesem Sinnabschnitt
benutzt habe, ist Folgendes: Ich habe parrhesia als Darstellungsform gebraucht und
damit nicht als rein sprachliche Mitteilung. Ich berufe mich hier auf meine eige-
nen Ausfithrungen zum Begriff der Fassade — der mit Erving Goffman zu Beginn
des zweiten Hauptteils eingefithrt worden ist — um zu argumentieren, dass eine
freimiitige Ehrlichkeit nicht nur in der Sprache, sondern auch im Verhalten des
Korpers, in der Darstellung der jeweiligen Fassade moglich ist. Dies geschieht, um
die parrhesia nicht als ein rein sprachliches Konzept der permanenten Selbst- und
Fremdreflexion zu beschreiben, sondern Ziige der parrhesia in der urspriinglichen
Responsivitit der Menschen untereinander und zur Welt zu verankern. Denn wie
ich schon im Unterkapitel Miteinander in sozialen Raumen argumentiert habe, ist die
Darstellung unseres Erlebens als Fassade immer schon ein Antworten auf Andere
in der Welt. Jede Geste, jede Mimik ist eine Antwort auf das Erlebte, die sich fiir
Andere darstellt. So ist auch die parrhesia mehr als sprachliches Antworten; sie ist
eine Moglichkeit, sich und damit die Situation darzustellen. Hier zeigt sich also
der Gewinn der Betonung des Sozialen im alltiglichsten und im absurdesten Ver-
halten. Nicht ich antworte auf eine Situation, in der sich auch Andere befinden.
Die Sozialitit ist keine Nachordnung und auch nie nur ein einzelnes »Du, von
dem ich auf Andere schliefie: Sie ist die Bedingung unserer Wirklichkeit. Ohne
eine grundlegende Sozialitit, die sich in Anwesenden und Abwesenden, in impli-
zit bedingenden oder explizit angesprochenen und ansprechenden Anderen zeigt,
kénnte unsere Wirklichkeit nicht beschrieben werden, wie sie sich darstellt. Ohne
diese Wirklichkeit mit Anderen, die sich als Fassade fiireinander darstellen, wire
die parrhesia ein aussichtsloses Unterfangen und die sozialen Strukturen wiirden
im eigenen Erleben nicht auftauchen. Woher sollten wir dann aber von ihnen wis-
sen und wie sollten sie uns bestimmen, wenn sie sich nicht im Erleben darstellten?

Damit lasst sich an dieser Stelle auch eine Frage aufkliren, die man an die
Beschreibungen von Jean-Paul Sartre — vor allem im »Unaufrichtigkeitskapitel« —
stellen kann: Wie ist es aus einer phinomenologischen Perspektive, die gerne mit
einem Primat der Subjektivitit und der Erstpersonalitit bestimmt wird, moglich,
in Beispielen Bestimmungen des »Innenlebens« der Anderen zu geben? Besonders
prominent sind dabei die Beschreibungen iiber den Flirt zwischen einer Frau und

31 Vgl. Chantal Mouffe: Agonistik — Die Welt politisch denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014,
S. 32ff.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

231


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Als Andere unter Anderen

einem Mann und die des Kellners. In der »Flirtsituation« beschreibt Sartre anhand
dessen, was er erlebt, in welcher Struktur der Flirt abliuft und dass er absichtlich
im vagen gehalten wird, da ein explizites Eingehen auf die Avancen die spieleri-
sche und unverfingliche Offenheit dieses Flirts aufheben wiirde und ihn zur Arti-
kulation eines tatsichlichen Interesses an einer kérperlichen Interaktion werden
lassen wiirde.?* Hitte man in der phinomenologischen Beschreibung nur einen
Primat der Subjektivitit, dann wiren alle diese Aussagen unbrauchbar und nicht
Teil der Beschreibung der Situation, wie sie sich uns selbst gibt. Man Kénnte keine
Beschreibung der »Sache selbst« darin sehen, sondern nur wilde Spekulationen.
Doch es erscheint plausibel, Sartre zu unterstellen, dass er selbst in Das Sein und
das Nichts nicht mehr an einem Primat des Subjektiven festhilt. Ein solcher Stand-
punkt wiirde das gesamte »Unaufrichtigkeitskapitel« sinnfrei machen, da die Un-
aufrichtigkeit immer mein Verhalten zu Anderen bzw. ein durch Andere Bedingtes
kennzeichnet. Ahnlich wie bei diesem Flirt verhilt es sich auch, wenn Sartre dem
Kellner im Café zuschreibt, er spiele nur das Kellnersein und das auf eine tibertrei-
bende Weise, nimlich zu gut.®> Man kénnte entgegnen, dass von den Anderen zu
sprechen immer die erste Person mit einschlief3t und dass Sartres Beschreibungen
dennoch aus der Perspektive der ersten Person geschrieben sind. Doch der Unter-
schied liegt im Detail: Es ist nicht die Erste-Personen-Perspektive, sondern immer
nur eine. Nicht die Allgemeinheit des bestimmten Artikels wird hier beschrieben,
sondern das konkrete Erleben einer Situation, an der sowohl die beschreibende
Person als auch die beschriebene teilhaben. Beide stellen sich miteinander dar und
somit wird die Beschreibung nicht aus der Perspektive der ersten Person gemacht,
sondern es ist eine Beschreibung des Verhaltens und wie es aufeinander wirke.
Aber genau an diesem Punkt zeigt sich die Vorrangstellung der Sozialitit: denn
dieses Zu-gut-Spielen zeigt sich uns gerade in der Darstellung der Fassade der kell-
nernden Person. Es ist keine zusitzliche Interpretation des Verhaltens oder eine
unphinomenologische Hinzufiigung zur Beschreibung, sondern es ist genau das,
was man erlebt; eine komplexe soziale Situation, in der Andere unter Anderen in
der Welt agieren, die durch Artefakte, Sedimente und soziale Strukturen geformt
ist. Man erlebt nicht einfach ein vereinzeltes Du, das ohne Verbindung zu sozialen
Strukturen und konkreten Anderen isoliert alleine mir gegeniibersteht, oder nur
die eigene Perspektive, sondern man erlebt eine Vielheit an Anderen. Deshalb ist
es auch kein Bruch mit der Phinomenologie, wenn man auf die erlebten sozialen
Strukturen verweist, und die implizite Formungen der sozialen Situation explizit
macht, sondern eine Konsequenz aus dem Vorrang der Anderen, der Sozialitit, vor
der abstrakteren Ich-Perspektive. Die sozialen Strukturen sind ebenso Bestandteil
des Erlebens wie mein Denken, mein Handeln, mein Wahrnehmen, mein Fiihlen,

32 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S.133.
33 Vgl.ebd, S.139.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

mein Imaginieren, dein Erleben, euer Erleben und alle Sedimente des Erlebens der
Anderen, die vor uns waren oder in unserem Horizont sind; oder, wie es Judith But-
ler ausdriickt: »Ich kann ein konkretes Du und noch eine Anzahl anderer verlieren,
und ich mag diese Verluste wohl iiberleben. Aber das ist nur méglich, wenn ich
nicht die Moglichkeit eines Du tiberhaupt verliere. Ich kann nur iiberleben, wenn
mein Leben tiber mich hinausgeht, wenn es auf ein indexikalisches Du verweist.
Ohne das kann ich nicht sein.«**

Der Beginn der Kilte — um diesen Sinnabschnitt mit einer Referenz zum An-
fang, der mit Plessner gemacht wurde, zu schlieflen —, der durch die Ehrlichkeit
der parrhesia ausgeldst werden kann, ist damit nicht ein Schrecken, den es zu ver-
meiden gilt, sondern ein Umgang miteinander, durch den die Anderen als Andere
behandelt werden. Gerade dies erfordert ein Fingerspitzengefiihl fur die Situati-
on, das ich nur haben kann, wenn die Anderen als Andere schon in ihr vorkommen
und nicht erst aus der Subjektivitit abgeleitet werden miissen. Diese Labilitit, die
Anderen als Andere zu verstehen, gelingt nur, wenn man sich selbst als Andere*n
seiner*ihrer selbst versteht, weil die Situation und die sozialen Strukturen, die sie
formen, nicht von einem*r selbst stammen, sondern durch Andere und einen*r
Selbst performativ erhalten werden. Will man also dem Diktum Husserls fir die
Phinomenologie auch in der Beschreibung immer noch Folge leisten und zu den
Sachen selbst gehen, dann sind die Sachen selbst immer im Sozialen geteilt und nie
nur aus einer Subjektperspektive beschreibbar, ohne sie so zu vereinseitigen, dass
man an ihrem »Wesen« vorbei beschreiben muss. Unsere Wirklichkeit kann nicht
von Anderen abstrahiert werden. Und so heiflt zu den Sachen selbst zu gehen, die
sozialen Strukturen auf der Oberfliche des Erlebens zu beschreiben.

Nahe, Distanz, Wirklichkeit Aus den drei Sinnabschnitten, die bisher in diesem
Hauptteil ausgefithrt wurden, lasst sich also schliefien, dass man mit Anderen
zusammen in dem permanenten Risiko lebt, das Gewohnte absurd erscheinen zu
lassen und das Absurde als gewohnt, weil man nichts aus einer rein subjektiven
Perspektive bestimmen kann, sondern alles nur durch die plurale Perspektivitit,
die sich als die Bedingung der Anderen fiir unsere Wirklichkeit darstellt. Diese
ist immer eine soziale Wirklichkeit, in der sich das Erleben der Anderen unter
sozialen Strukturen auf ihren Fassaden performativ verkorpert. Dieser komplexe
Darstellungsprozess ist es, der den Ausgangspunkt fiir eine Arbeit — wie die hier
vorliegende — bietet, die den Bereich der sozialen Wirklichkeit beschreiben will.
Kurz: Unsere Wirklichkeit mit Anderen ist unbezweifelbar schon beim alltig-
lichsten Erleben komplex — was dazu fithrt, dass sowohl die Verweise auf die
bestimmenden sozialen Strukturen als auch die auf die konstitutiven Anderen

34  Butler:Krieg und Affekt, S. 27.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

233


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Als Andere unter Anderen

beschrieben werden mussten, um sowohl das Alltigliche als auch das Besondere
innerhalb der sozialen Situation aufzeigen zu konnen.

In diesem Sinnabschnitt soll es nun um das Verhiltnis in der Wirklichkeit mit-
einander gehen, das sich durch Nihe und Distanz in unserer Wirklichkeit als An-
dere unter Anderen konstituiert. Dazu wird sich der Frage zugewendet, inwiefern
Realitit und Virtualitit (bspw. als Digitalitat) Vermischungsformen von Nihe und
Distanz sind und dadurch auf doppelte Weise eine Bedeutung fiir die Wirklichkeit
aufweisen konnen: Dabei wird das Erleben der Realitit vorrangig als beispielge-
bender Bereich benutzt, um Verhiltnisse der direkten Anwesenheit, der Nihe zu
bestimmen. Der andere Bereich wird der der Digitalitit sein; einer, der ein Mitein-
ander iiber Distanzen ermdéglicht und in dem man sich trotz fehlender kérperlicher
Anwesenheit dennoch darstellen muss; als eine Form abwesender Anwesenheit. Ei-
ne Studie, die dazu sehr aufschlussreich ist, ist Die Gesellschaft der Singularititen —
Zum Strukturwandel der Moderne von Andreas Reckwitz. Er bestimmt den Spielraum
des Digitalen wie folgt: »Die digitalen Bilder, die Texte, die Klinge und Spiele —
sie alle werden performed, und zwar vor einem Publikum, das selbst zum Mitspieler
werden kann. Dieses Publikum befindet sich gegeniiber den digitalen Performan-
ces im Zustand eines Dauererlebens.«** Der Bereich der Digitalitit wird demnach
benutzt, um Beispiele zu beschreiben, die sich besonders durch Distanz auszeich-
nen, wodurch die Vermischung von Nihe und Distanz bestimmt werden kann. Es
gilt also die Verbindung zwischen der direkten Anwesenheit und Abwesenheit in
der Realitit und der abwesenden Anwesenheit (den immer zu »Mitspieler*innen«
werden konnenden Anderen — laut Reckwitz) und der anwesenden Abwesenheit
(den als Publikum zuschauenden Anderen) im Digitalen aufzuzeigen und deren
Bedeutung fiir eine Theorie des Miteinanders darstellen zu kénnen. Den Ausgangs-
punkt dazu bieten die bisher in dieser Arbeit getroffenen Bestimmungen, die sich
in folgendem Zitat von Judith Butler wiederfinden lassen: »Ich bin bereits mit dir
verbunden, und das macht mich zu dem Selbst, das ich bin und das auf eine Weise
fir dich empfinglich ist, die ich nicht vollstindig vorhersagen oder kontrollieren
kann.<*®

Dieses Zitat bildet die Form ab, in der wir allgemein zueinander in Beziehung
stehen: Wir sind einander ausgeliefert. Diese negativ anmutende Formulierung
wurde von mir deshalb gewihlt, um das positive Zitat Butlers zusammenzufassen,
da im Ausgeliefertsein unser jeweiliges Risiko mitschwingt, unsere Meinungen und

35  Andreas Reckwitz: Die Cesellschaft der Singularidten —Zum Strukturwandel der Moderne, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 2017, S. 237. Die hier sehr kurz bleibende Beschreibung des Digitalen
findet sich ausfiihrlich bei Reckwitz und ist auRerdem inspiriert von Giinther Anders’ Texten
in Die Antiquiertheit des Menschen | & |1.

36  Judith Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Frankfurt. a.M.:
Suhrkamp 2018, S. 146.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

Verhaltensweisen, unser ganzes Weltverhiltnis sowohl vor der Anwesenheit Ande-
rer (Realitit) als auch der abwesenden Anwesenheit Anderer (Digitalitit) aufs Spiel
zu setzen. Das eigene Weltverhiltnis aufs Spiel zu setzen, ist nun also keine Be-
sonderheit der direkten Kommunikation mit Anderen, sondern ein Ausdruck der
generellen Responsivitit der Menschen untereinander und zur Welt als ihrem Me-
dium. Deshalb steht auch im Digitalem — dem momentan vorherrschenden Erle-
bensbereich fir Virtualitit — das jeweilige Verhalten zur Welt in Frage: Ploppt eine
Nachricht auf meinem Smartphone auf, dringt sich eine Perspektive in meine Per-
spektive hinein, die beachtet werden kann und will; sie zwingt sich in den Fokus
des Erlebens hinein. Ihr Inhalt kann mich affizieren, meine Meinung dndern, mich
aufregen, umstimmen, verletzen; sie trifftt mich. Das Thema einiger Tweets ist die
Verurteilung zweier Arztinnen zu einem Bufigeld. Das Bufigeld wurde ihnen auf-
erlegt, weil sie Informationen itber Schwangerschaftsabbriiche angeboten haben.*”
Dem Unverstindnis dafiir, nachdem der Artikel 219a erst zur Debatte stand, kann
ich mich véllig anschliefien, es emp6rt mich und nimmt mich aus meiner momen-
tanen Situation heraus. Aber nicht nur diese Information empért mich, sondern
auch einige Kommentare auf diese Tweets werfen mir und Anderen Perspektiven
ins Erleben, die so weit weg von meiner eigenen Meinung sind, dass sie nicht ein-
fach an mir voriiberziehen, auch wenn ich an ihnen vorbeiscrolle.?®

Die soziale Situation kann also sowohl virtuell wie real in verschiedene Relatio-
nen zu Anderen geteilt werden, fiir die William James’ Theorie des radikalen Empi-
rismus ein Angebot zur Spezifizierung darstellt: Sie soll ein Erleben beschreiben, in
dem die mannigfachen und undurchsichtigen Beziehungen zwischen Gegenstin-
den und Menschen, Menschen und Menschen und Menschen und Gegenstinden
und sozialen Strukturen und Menschen in der Welt nicht nur gedacht, sondern
erlebt werden kénnen.* Diese Beschreibung ist ein Vorschlag, um nicht in eine
vereinzelte Sicht auf die Welt zuriickzufallen, in der vereinzelte Kldtze von Reali-
tit und Digitalitit als konkrete Form von Virtualitit aneinander gereiht werden,
wodurch sie erst im Nachhinein synthetisiert werden und eine feste Organisation
erhalten, die den pluralen Verkniipfungen zwischen verschiedensten Sphiren nicht
gerecht werden kann: Die Teile der Relation bilden eine Plurallektik in Distanzen
und Nihen, also in Abstinden zu anderen Weltverhiltnissen, Meinungen und Dar-

37 Vgl https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-gies-
sen-werbung-amtsgericht-urteil (zuletzt aufgerufen am 28.7.2019).

38  Hier wurde nun nur die abwesende Anwesenheit bestimmt, also das Verhaltnis zu Anderen
im Digitalen, das aktiv interagiert. Doch es muss auch die negative Seite dieser Vernetzung
durch Kulturprodukte erwdhnt werden. Das von Reckwitz benannte Publikum rezipiert. Es
rezipiert, wenn es will, fast ununterbrochen und wird dadurch nicht mehr aktiv, im schlimms-
ten Fall stumpft es emotional ab. Vgl. Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularititen, S. 233ff.

39  Vgl.James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 30.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

235


https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil

236

Als Andere unter Anderen

stellungen des jeweils anderen Erlebens.*® Um dies dennoch zu entwirren, stellt
James in einer Reflexion verschiedene Arten der Beziehung zusammen, die auf-
steigend »inniger« werden: Zum ersten ist es das »miteinander zu bestehen«*' oh-
ne weitere Bindung; dies ist damit gleichzeitig die stirkste Form der Distanz. Die
zweite ist eine Verbindung durch die Zeit: Man ist entweder »gleichzeitig oder in
einem zeitlichen Abstand zueinander«.** Danach kommt - als noch innigere Bezie-
hung - die Riumlichkeit als Distanz oder Nihe, dann die Ahnlichkeit oder Unihn-
lichkeit und fast zuletzt die Beziehung der Aktivitit des gemeinsamen Handelns,
die in die innigste Verbindung iibergeht, die man als Selbstbewusstsein bezeichnen
kénnte.” Den letzten Punkt kann man fiir diese Arbeit reformulieren, indem man
auch hier anmerkt und betont, dass die innigste Beziehung des Selbstbewusstseins
nicht die Beziehung zu sich selbst bedeutet, sondern die Beziehung zu sich selbst,
die durch Andere erméglicht und angestofien wurde. Wenn man bspw. seine ei-
genen Meinungen durch das Risiko des Miteinanders jedes Mal wieder aufs Spiel
setzt und sich dessen bewusst wird, lisst sich auch das Selbstbewusstsein — wie
schon im ersten Hauptteil bestimmt — nicht ohne Bezug zu Anderen erleben.
Diese sechs Beziehungen, in denen man mit etwas oder — darauf wird hier
der Fokus liegen - jemanden in Verbindung stehen kann, sind aber keine exklu-
siven Positionen, die man durchliuft: Man kann gleichzeitig zu Anderen in ver-
schiedenen dieser Beziehungen stehen, sei es zu verschiedenen Anderen oder zu
verschiedenen Aspekten eines*r Anderen. Dies lisst sich an einem Beispiel, das
Sartre fir das prireflexive Selbstbewusstsein gibt, sehr gut erkennen: Denkt man
an die Ausfithrungen zum Zigarettenzihlen, so ist es gleichzeitig moglich, zu zih-
len und sich bewusst zu sein, dass man zihlt. Die Zigaretten sind mir riumlich
nahe und gleichzeitig mit mir hier, durch mein Zihlen bin ich aktiv mit ihnen be-
schiftigt und in der Verbindung, auf die das Zigaretten-Beispiel bei Sartre abzielt,
ist man sich dessen selbst bewusst; denn die Antwort auf die Frage »Was machst du
da?« kann in den meisten Fillen problemlos beantwortet werden, auch wenn man
in die Sache, die man tut, vertieft ist.** Aber man steht dabei eben nicht nur zu dem
Gegenstand in Bezug: Man steht in Bezug zu den Personen, die die Zigaretten her-
gestellt haben — dies scheint im ersten Moment nicht phinomenal gegeben, doch
man erlebt sie implizit und kann auf sie reflektieren, gerade weil eine Zigarette
nicht aus dem Nichts entsteht —, sie leben zur selben Zeit wie ich in dieser Welt.
Dieses gemeinsame Leben in derselben Welt ist der Grund, warum bspw. Judith

40  Vgl. FrancoisJullien: Es gibt keine kulturelle Identitdt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017, S. 37: Der
Abstand »erweist sich [..] als eine Denkfigur nicht der Identifikation, sondern der Explorati-
on, die andere Moglichkeiten zutage fordert.«

41 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 30.

42 Ebd.S.31.

43 Vgl.ebd.

44 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S.17.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

Butler von einer Ethik der Kohabitation spricht.* Und es ist die Bestimmung, die
bei der Fokussierung Sartres auf den Ubergang vom Prireflexiven zum Reflexiven
herausfillt; das Angesprochen-Werden, dass den Anreiz bietet, aus dem Prirefle-
xiven in eine Reflexion iiber das Getane itberzugehen; und das auch nicht aus dem
Nichts heraus, sondern um zu antworten, um handelnd miteinander in Beziehung
zu treten und sich dabei des eigenen Erlebens des Zahlens selbst bewusst zu sein,
wihrend man es in der Antwort als Z3hlen erkennt.

Was man also am Beispiel des Zigarettenzihlens noch sehen kann, ist die viel-
leicht zufillige, aber nicht unwichtige Prasenz einer anderen Person. Jemand fragt:
»Was machst du?« Den Anstof3 zur Selbstreflexion bietet in dieser sehr alltiglichen
Situation eine andere Person. Macht man sich diesen Gedanken explizit vorstellig
und geht man davon aus, dass die Relationen, die mit James dargelegt wurden,
immer enger werdende Beziehungskreise beschreiben, dann stehen wir selbst in
der innigsten Beziehung, dem Selbstbewusstsein in Verbindung zu Anderen. Als
Gegenbeispiel fiir die Bedingung der eigenen Selbstreflexion durch Andere kénn-
te man Folgendes anfithren: Ein Tag, an dem man sich alleine mit einem Buch,
mit dem Laptop oder einer anderen Arbeit hinter dem Schreibtisch verschanzt,
verlduft ganz ohne direkten Kontakt zu Anderen. Dennoch fragt man sich am En-
de des Tages: Was habe ich getan? Es ist eine vergleichbare Situation mit der, die
Sartre beispielhaft am Zigarettenzihlen beschreibt, nur mit dem Unterschied, dass
kein Mensch anwesend ist, der einen fragt, was man getan hat, und damit die Re-
flexion auf sich selbst anstofst. Trotz dieses plausibel wirkenden Gegenbeispiels
muss man sich die Frage stellen, ob nicht auch diese Reflexion durch Andere an-
gestoflen wird — denn die Konzeption der Reflexion auf sich selbst und das, was
man getan hat, wird nur vor einer Vielheit an Perspektiven itberhaupt praktikabel
oder sinnvoll. Erlebte ich nicht andere Perspektiven und dichte ich nicht an ande-
re Perspektiven, bevor und wihrend ich reflektiere, wire es nicht notwendig, auf
mich selbst zu reflektieren und eine*n Andere*n zu erkennen. Es gibe ja nur die-
se eine Perspektive, die sich selbst nicht hinterfragen wiirde. Doch dieser Punkt
des Hinterfragens, des Auf-dem-Spiel-Stehens, ist es, den die Anderen und ihre
Perspektiven auf die Welt und uns als Andere unserer je eigensten Wirklichkeit
beibringen. Sie bedingen unsere Wirklichkeit selbst noch in der Reflexion auf uns
selbst.

So lasst sich hier tiber eine theoretische Reflexion, angeregt durch Sartre und
James, wieder auf die schon verteidigte These Deleuzes hinweisen, dass die An-
deren die Kategorie der Méglichkeiten darstellen.*® Wir sehen in Anderen unsere
Moglichkeiten, aber auch unsere Abgriinde, unsere Gefahren, dasjenige, was wir
in anderen Situationen sein kénnten oder wiren — und auch das, was wir gerade

45 Vgl. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S.132.
46  Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 350.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

237


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Als Andere unter Anderen

sind bzw. machen. Die soziale Situation, der Begriff, der hier mit Eribon gefestigt
wurde, ist also deshalb sozial, da alle Verbindungen — ob enge oder fliichtige, ob
reale oder irreale — Verbindungen mit den Anderen sind. Die soziale Situation ist
somit die Wirklichkeit der sechs mit James aufgezeigten Relationen (1. gleichzei-
tig zu sein; 2. zeitlich beieinander, voreinander oder nacheinander zu bestehen;
3. raumlich miteinander oder voneinander getrennt zu bestehen; 4. sich dhnlich
oder unihnlich zu sein, ungeachtet der Zeit und des Raumes; 5. sich miteinander
zu verhalten; und 6. sich seiner Moglichkeiten und Wirklichkeiten durch Andere
selbst bewusst zu werden). Die soziale Situation besteht aus all diesen Relationen
zugleich, solange Menschen in der Welt erleben, also wihrend sie handeln, den-
ken, imaginieren, wahrnehmen und fithlen. So besteht ein untrennbares Gewirr
aus Relationen, das durch Kontinuitit und Diskontinuitit, Nihe und Distanz zu
Anderen in einer Plurallektik bestimmt werden kann.

Sowohl im digitalen als auch im realen Verhalten miteinander steht man
gleichzeitig in verschiedensten Verbindungen zueinander, die den Rahmen un-
serer Wirklichkeit mit Anderen aufspannen und jene dadurch als Bedingung der
Wirklichkeit fiir uns ausweisen. Nihe und Distanz sind Verhiltnisse, die immer
wieder auf Andere verweisen und in Bezug zu Anderen in Erscheinung treten.
Die hier vorliegende Arbeit ist somit eine Fokusverschiebung in der Beschrei-
bung der Relationen der Wirklichkeit; alle hier mit James bestimmten Relationen
lassen sich auch in der Fokussierung auf einen selbst oder auf die Gegenstinde
beziehen. Die Frage ist also nochmals: Warum werden hier die Anderen fir diese
Relationsbestimmungen herangezogen? Dies geschieht gerade in Bezug auf die
plurale Perspektivitit, die gegeben sein muss, damit unterschiedliche Beziehun-
gen zueinander bestehen konnen, sei es zu unterschiedlichen Personen oder zu
unterschiedlichen Aspekten einer Person. Es ist also eine Fokusverschiebung, um
die Andersheit der Anderen als Fremdheit und Ahnlichkeit in den Beziehungen
zu betonen und dadurch ihre Erlebbarkeit zu unterstreichen. Dies lisst sich
zusammenfassen in dem Satz James’: »Die Welt menschliche[n Erlebens] indes ist
durch dieses oder jenes ihrer Glieder, durch alle diese Grade [die sechs Grade der
Innigkeit, P.H.] ausgezeichnet.«*’ Die Wirklichkeit der Menschen ist ein Zusam-
menspiel von Relationen, die selbst auch wieder in Relationen stehen. Und diese
Relationalitit ist es, die fir das menschliche Erleben der Anderen die Schaffung
der Wirklichkeit bedeutet: Die Wirklichkeit besteht durch Andere.

Sie nicht zu betonen oder aus dem Fokus fallen zu lassen, ist theoretisch mog-
lich, jedoch nur, wenn man die eigene Abhingigkeit zu Anderen nicht mitreflektiert
oder sie absichtlich heraushalten will. Eine Theorie, die ohne die Anderen auszu-
kommen versucht, stellt einen unbegriindbaren Fall in vereinzelndes oder solip-
sistisches Denken dar. Doch nicht nur der reine Individualismus steht dem So-

47  James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 31.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

lipsismus nahe, auch im Universalismus findet sich ein Weg, der sich, obwohl er
sich allen zuwenden soll, keinem*r zuwendet: denn der Universalismus, der auf
dem Denken an die Menschheit als Gattung begriindet ist, liuft Gefahr, jegliche
Unterschiede in einer alles umfassende Einheit aufzulésen. Was bedeutet das? Es
bedeutet, dass es, wenn es um ein Denken in Hinsicht auf die Anderen geht, nicht
durch einen abstrakten Bezug auf die Menschheit erreicht wird. Zu den Anderen
gelangt man nicht universell, sondern in der konkreten Beschreibung — diese Be-
schreibungsform zu explizieren war die Aufgabe dieser Arbeit bisher.

Dem Universalismus und Individualismus entgegen kann mit Butler an dieser
Stelle besonders auf die Vernetzung mit Anderen iiber Affekte im Digitalen hin-
gewiesen werden, um im letzten Sinnabschnitt dieser Arbeit der solipsistischen
Unmoglichkeit, wie sie im ersten Hauptteil bestimmt wurde, eine Moglichkeit zur
Solidaritit gegeniiberzustellen, die zwischen universalistischen Verweisen auf ein
allgemeines Menschsein und der Betonung der Exklusivitit und Partikularitit der
Solidaritat steht: »Die Affekte werden kommuniziert, sie sind mitteilbar, und sie bilden in
einer Situation physischer Isolation eine Art Netzwerk, iiber das sich eine emotionale und
politische Allianz herzustellen vermag.«** Die wichtigsten Aspekte einer solchen Mog-
lichkeitsbeschreibung, die aus unserer Wirklichkeit mit Anderen folgt, werden also
1. die Responsivitit (Kommunikationswirklichkeit), 2. die parrhesiastische Darstel-
lung und 3. die positive Bezugnahme auf die pluralen Perspektiven sein, die trotz
rdumlicher und zeitlicher Distanz eine Nihe unter den sozialen Strukturen dar-
stellen konnen. Dass all dies auf unserer Bedingung der Wirklichkeit, als Andere
unter Anderen zu sein, griindet, gilt es zum Abschluss nochmals klar herauszustel-
len, um mit einem kritischem und produktiven Ende die hier dargestellte Theorie
zu schlieflen.

Magliche Solidaritat - zwischen Risiko & Grazie Nachdem nun im letzten Sinnabschnitt
das Verhiltnis zwischen Nihe und Distanz sowie die Bedingtheit der Wirklichkeit
durch Andere und ihre Perspektiven auf die Welt und uns selbst in der Selbst-
reflexion herausgestellt wurde, ist dieser abschliefiende Abschnitt einem positi-
ven Weltverhiltnis gewidmet, das sich durch parrhesia und gemeinsames Stolpern als
mogliches Ethos des Miteinander verstehen lisst: Es ist die Solidaritit, die das la-
bile Gleichgewicht darstellt, in dem man sich der Anderen als Anderen und sich
selbst als Andere*m unter Anderen im Erleben bewusst ist und sich dementspre-
chend den Anderen gegeniiber mit Grazie verhilt. Ich vertrete im Anschluss an das
hier Geschriebene also eine Auffassung von Solidaritit, die iiber ihre Bestimmung
als Gefiihl oder als Handlungspraxis hinausgeht. In der Solidaritit treffen alle be-
wussten Fihigkeiten zusammen und werden zu einer Darstellung des Erlebens, in
der es explizit um die Anderen und eine*n selbst als Andere*n geht. Was bedeutet

48  Butler:Krieg und Affekt, S. 52.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

239


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Als Andere unter Anderen

das genau? Es bedeutet, dass Solidaritit eine komplexe Darstellung ausdriicke, die
auf eine soziale Situation aus der Perspektive des Fiireinander antwortet. Solida-
risch zu sein heift demnach nicht nur, sich solidarisch mit jemandem zu fithlen
oder mit anderen zusammen zu handeln. Es heif3t, die gesamte Darstellung auf
ein Fireinander zu richten. Geschieht dies explizit durch Andere unter Anderen,
nenne ich das explizite Fiireinander Solidaritit, wenn dadurch nicht selbst explizit
ein Gegeneinander oder Nebeneinander miterschaffen wird. Ja, Solidaritit ist ein
schmaler Grat.

Fir die einzelnen bewussten Fahigkeiten bedeutet dies also Folgendes: im Den-
ken, die Anderen als Andere mit dhnlichen und unterschiedenen Perspektiven zur
Geltung kommen zu lassen; in der Wahrnehmung, nicht ein Individuum als Pro-
blemursache zu sehen, sondern die Strukturen zu fokussieren; im Fithlen das Un-
behagen, die Emporung oder auch das Vertrauen und die Euphorie als Verweise auf
gemeinsamen Probleme und Moglichkeiten zu verstehen und nicht als exklusiv in-
dividuell; im Imaginieren, sich gemeinsam produktive Vorstellungen von Struktu-
ren zu machen, die den Problemen entgegenstehen und das Fiireinander betonen,
und im Handeln gemeinsame Praxen zu entwickeln, die gegen Unterdriickung und
Gewalt und gegen andere dhnliche Formen zu stehen. Alle bewussten Fihigkeiten
sind in einer solidarischen Darstellung des Erlebens involviert, da Solidaritit ei-
ne Antwortmoglichkeit darstellt, mit der Komplexitit der sozialen Situation und
ihren Zwangen umzugehen. Solidaritit, in dieser Form beschrieben, ist eine Mi-
schung aus aktiven Entscheidungen der Menschen und dem passiven Widerfahren
von Strukturen in sozialen Situationen, die in eine kreative Produktivitit gewen-
det werden, die die bestehenden zwingenden Strukturen negiert. Deshalb verstehe
ich Solidaritit als Darstellungsform des Erlebens, die aus dem grazilen Ethos der
parrhesia in der Sorge erwachsen kann. Im Sorgen fiireinander bewegt man sich auf
einem schmalen Grat zwischen Distanz und Nahe, sei es in der einspringenden Sorge
(wie gut kann man die Situation der anderen Person abschitzen, um zu verstehen,
was man einander abnehmen kann), der vorausspringenden Sorge (wie gut versteht
man, welches Verhalten man einer anderen Person spiegeln kann, um ihr zu hel-
fen) oder beim gemeinsamem Stolpern (wie viel Krafraufwand kann man einander
zumuten, um die Strukturen zu verindern).

Warum aber mit Grazie? Grazie oder graziles Verhalten bestimmt sowohl ein
anmutiges, ein angemessenes Darstellen in der Situation als auch Formen der
tinzerischen, eleganten Bewegungen, die zwischen verschiedenen Problemen hin-
durchschwingen, und das Geschick, sich »aus der Affire« zu ziehen, ein bestehen-
des Risiko nicht ausarten zu lassen. Man kénnte also sagen, dass das grazile Ver-
halten nur deshalb grazil wirken kann, weil es sich der Schwierigkeit der Situation
bewusst ist und sich nur deshalb mit Leichtigkeit darstellen kann, weil es ange-
messen darauf antwortet. Der Begriff der Grazie bestimmt in dieser Arbeit also
die Schwierigkeit, im Angesicht des bestehenden Risikos aneinander ausgeliefert

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

zu sein, sich aber dennoch so zu verhalten, dass die gleichzeitige Angewiesenheit
auf Andere nicht als Problem, sondern als Teil der Losung in Erscheinung treten
kann. Man verhilt sich demnach grazil, wenn man sich auf die Anderen als Andere
bezieht, deren Perspektiven als die anderer Personen versteht, die wiederum die
eigene Perspektive als eine andere Perspektive erleben, wodurch sowohl die eige-
ne als auch die andere Perspektive aufs Spiel gesetzt wird. Der grazile Umgang
ist damit ein Weg, das Fiireinander darzustellen, der in der parrhesia geiibt wird.
Graziles und parrhesiastisches Verhalten ist der deutlichste Ausdruck dafiir, uns als
gleichwertig und verschieden, als Andere unter Anderen darzustellen. Es ist die
Adiquatheit des Verhaltens, die Anderen als Andere zu verstehen und dieses Ver-
stindnis fiir sie darzustellen; oder wie es Butler formuliert: »Und weil wir diese
Welt gemeinsam bewohnen, sind wir aufeinander angewiesen.«* Solidaritit be-
deutet daran ankniipfend also eine gemeinsame Haltung, sich des Aufeinander-
angewiesen-Seins in der Form des Fiireinander-Einstehens bewusst zu sein und
dies deshalb auch darzustellen. Daran anschliefiend ist die gerade bestimmte Gra-
zie also eine explizite Darstellungsform, die solidarisches Verhalten impliziert und
es deshalb ermoglichen kann.

Aufeinander angewiesen zu sein (sich einander gegenseitig zuzumuten) und
gleichzeitig einander ausgeliefert zu sein (sich zu widerfahren), ist damit der
Ausgangspunkt fiir den weiteren Verlauf dieses Abschlussabschnitts. — Ich méchte
nicht behaupten, dass diese Struktur des Angewiesen-ausgeliefert-Seins aus-
schlieRlich positiv zu bewerten ist. Das wire eine Verkiirzung der hier vertretenen
Position. Doch diese Struktur (Angewiesen-ausgeliefert-Sein oder auch Zugemu-
tet-widerfahren-Sein) ist die Bestimmung des Miteinanders, das sich sowohl in die
Richtung eines Gegeneinanders als auch in die eines Fiireinander bewegen kann.
Der Blick liegt fiir den Abschluss dieser Arbeit jedoch auf dem Fiireinander und so
wird das Unterstittzende und die Verinderbarkeit der Struktur des Miteinanders
fokussiert. — Anderen ausgeliefert und auf sie angewiesen zu sein, beschreibt eine
Struktur, die zwischen Partikularitit und Universalitit steht, denn man ist nicht
nur ein Teil von etwas oder aufgehoben im Gesamten. Man ist sich in der parrhesia
des Risikos bewusst, das fiir jede Person besteht, die Teil der erlebten sozialen
Situation ist. Diese Teilhabe ist nicht reglementiert oder strukturell exklusiv; ge-
rade, weil sich die soziale Situation mit jeder hinzukommenden Person verindern
kann und sie nicht allein riumlich zu verstehen ist, ist sie nie abgeschlossen. Die
sozialen Situationen finden sich in Wiederholung und kénnen dadurch sowohl
rdumlich als auch zeitlich nicht nur singulir, sondern miissen miteinander erlebt
werden. Diese Art und Weise, Solidaritit zu denken, findet sich auch bei Sabine
Hark, Rahel Jaeggi, Ina Kerner, Hanna Meifiner und Martin Saar in Das umkimpfte
Allgemeine und das neue Gemeinsame — Solidaritit ohne Identitit:

49 Ebd, S.2s.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

24


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Als Andere unter Anderen

Wer Solidaritidt mit Anderen fordert und davon iiberzeugt ist, dass es Politik aus
Solidaritat, in Solidaritdt geben kann und geben sollte, sieht die Anderen als Ge-
geniiber und Bezugspunkt von moralischen Anspriichen [...]. Solidaritat politisch
zu denken bedeutet, diese Forderungen nicht aus den besonderen Eigenschaf-
ten der Anderen oder besonderen Erfahrungen mitihnen abzuleiten, sondern aus
dem, was wir mit ihnen teilen, ohne dass es uns oder ihnen alleine gehért.°

Versteht man Solidaritit auf diese Weise, als Struktur des Fiireinander, die sich
durch geteilte problematische soziale Strukturen an unterschiedlichen Orten und
Zeiten aufbaut, weil diese Strukturen gemeinsam erlebbar sind, wird es moglich
die Solidaritit Schritt fur Schritt auszuweiten. Sie muss dadurch weder auf allge-
meine Prinzipien aufbauen noch begrenzt durch direkten Umgang einzelner Indi-
viduen miteinander gedacht werden. Dies bedeutet also, dass man nicht abstrakte
Ordnungsebenen auf das Erleben der sozialen Situation aufbauen kann, um das
Problem zu bestimmen, das man miteinander teilt, sondern dass man diese pro-
blematische Struktur durch das Wiederholen bestimmter Erlebnisse erreicht, da
das Problem dann aus mehreren konkreten Perspektiven eingegrenzt wird, die alle
erlebt wurden.

Man kommt also nicht zur Solidaritit mit Anderen, wenn man sie nur als Teil
einer anderen oder der gleichen Gruppe ansieht.” Dies wiirde bedeuten, Partiku-
laritit iiber das Erleben der Anderen zu stiilpen.”* Genauso wenig funktioniert es
allerdings, eine allumfassende oder universalistische Struktur tiber den gesamten
Bereich des Erlebens zu legen: Natiirlich sind wir alle Menschen, aber Solidaritit
qua Menschsein erscheint wie eine Vorstellung ohne Bindung an das wirkliche Er-
leben.” Wiirde durch die Einfithrung des Ideals schon seine Realisierung erzeugt,
briuchte niemand mehr fir Sichtbarkeit und Respekt fiir besondere Bediirfnisse
zu kimpfen, die jedem*r durch das Menschsein schon zukommen sollten. Noch

50 Sabine Hark, Rahel Jaeggi, Ina Kerner, Hanna Meifdner & Martin Saar: Das umkimpfte Allge-
meine und das neue Gemeinsame. Solidaritit ohne Identitdt, in: Sabine Hark, Friederike Kuster,
Katharina Liebsch, Aline Oloff, Regine Othmer, Birgit Riegraf, & Tanja Thomas (Hg.): Feminis-
tische Studien, Band 33, Heft 1, Aufl. 1, Stuttgart: 2015, S. 99.

51 Vgl. ebd., S.103: »Cesucht werden konnte also nach nicht weniger als den heute moéglichen
Formen der Kooperation und der wechselseitigen Verantwortung, in denen das, was allge-
mein, jede_r zukommend und fur jede_n verbindlich ist, nichts Vorausgesetztes, Selbstver-
standlichesist, sondern ein erstin Praktiken und Beziehungen herzustellender Bezugspunkt,
den wir erst teilen missen, um ihn zu erfahren.«

52 Vertreter*innen sind bspw. David Hume und Richard Rorty; vgl. Kurt Bayertz: Solidaritdt —
Begriff und Problem, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 1998, S.20ff., oder auch Charles Taylor, vgl.
Charles Taylor: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie — Aufsitze zur politischen Philoso-
phie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002, S. 7.

53 Vertreter*innen sind bspw. die stoische Philosophie, Henri Bergson, John Stuart Mill, Max
Scheler u.a. vgl. ebd. S. 15ff.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

problematischer ist jedoch, dass das Ideal selbst als Ausschlusskriterium fungiert,
solange es »nur« durch eine bestimmte Gruppe an Menschen als Ideal gesetzt wur-
de und die Schwierigkeiten Anderer nicht mitdenkt. Didier Eribon fasst diesen
Gedankengang folgendermaflen zusammen: »Die Vorstellung einer nationalen Ge-
meinschaft [Partikularismus, P.H.] ist ein Irrtum, die des planetarischen »Gemein-
samen« [Universalismus, P.H.] eine depolitisierende Utopie. Die soziale Welt be-
steht immer aus heterogenen, divergierenden, widerstreitenden Geschichten und
Traditionen.«** Und gerade weil die »soziale Welt« in verschiedensten Perspektiven
und Facetten schillert, ist ein Ismus als ideales Konzept, sich in ihr zu verhalten,
unmoglich. So ist die hier vertretene Pluralitit der sozialen Situation kein ideales
Konzept, sondern eine Folge unserer Wirklichkeit mit Anderen. Mein hier gege-
bener Vorschlag bezieht sich deshalb auf das Grazile als dargestellte Leichtigkeit
im Umgang mit Schwierigkeit, weil aus den gegebenen Strukturbeschreibungen
zwar die Moglichkeit eines Fiireinander als solidarisches Einstehen gegen Unter-
driickung und andere Probleme besteht, jedoch die sozialen Situationen selbst ihre
Strukturzwinge prisentieren, auf die Solidaritit eine divergente und plurale Ant-
wort sein kann.

Was ist aber dann diese Solidaritit zwischen Partikularitit und Universalis-
mus? Sie ist keine Kategorie, um etwas zusammenzufassen. Sie ist ein Verhalten,
in dem sich das Miteinander als Fiireinander darstellt, ein Verhalten, das durch
eine gewisse Grazie das Risiko im Umgang miteinander nicht verdeckt, sondern
es in seiner Form als Risiko bewusst aufrechterhilt und versteht, dass dieses Risi-
ko fiir Andere unter Anderen in der sozialen Situation besteht. Kurz gesagt: Es ist
die Darstellungsform des je eigenen Erlebens, als Andere unter Anderen zu sein.
Grazie bedeutet dabei also nicht — und das sei hier besonders betont —, dass man
sich zuriickhilt und die Probleme und Sorgen nicht ausspricht, um sie zur Har-
monie zu zwingen, sondern dass man sie passend adressiert, dass man mit dem
Problem offen umgeht. Es geht in der Solidaritit nicht darum, welche Gruppe von
Menschen man ausgrenzt, sondern gegen oder fiir welche sozialen Strukturen man
kimpft. Die Grazie, mit der das Risiko zu seinem Recht kommyt, als Risiko gelebt zu
werden, ist somit eine produktive solidarische Haltung, die sich gegen die konkre-
ten Strukturen richtet, die das Risiko in der erlebten sozialen Situation darstellen;
oder kurz: Wenn man solidarisch ist, kimpft man nicht gegen eine oder mehre-
re konkrete Andere, sondern gegen unterdriickende, benachteiligende soziale Strukturen,
denen man gemeinsam unterworfen ist.

Solidaritat ist damit ein Erleben der gemeinsam erkidmpften Verinderung so-
zialer Strukturen und nicht das absichtliche Ausgrenzen bestimmter Personen. Es
ist ein Kampf gegen die konstituierenden Bedingungen, unter denen man gemein-
sam lebt, gegen die Sedimentierungen unterdriickender Verhaltensweisen, die nie-

54  Eribon: Gesellschaft als Urteil, S. 201.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

243


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Als Andere unter Anderen

mand von uns selbst hervorgebracht hat und die man durch die eigenen Verhal-
tensweisen wieder mit hervorbringt. Wenn man also iiberhaupt gegen jemanden
kimpft, dann gegen die Wiederholungen der sozialen Strukturen, die Andere un-
terdriicken; und diesen Kampf kann man nicht alleine fithren. Man kann an dieser
Stelle die Frage Butlers aus Psyche der Macht folgendermaflen in eine Form iiber-
tragen, in der nicht die Frage nach dem Subjekt im Singular gestellt wird, sondern
nach den Subjekten, den Anderen im Plural, um sie in eine Frage nach der Mog-
lichkeit von Solidaritit zu verwandeln:

Wir sind »zur Wiederholung der gesellschaftlichen Normen gezwungen, durch
die [wir, P. H.] hervorgebracht wurde[n], aber diese Wiederholung bringt Risiken
mit sich, denn wenn es einem nicht gelingt, die Norm »richtig« wiederherzustel-
len, wird man weiteren Sanktionen unterworfen und findet die vorherrschenden
Existenzbedingungen bedroht. Und doch: wie sollen wir ohne eine Wiederholung,
die das Leben —in seiner derzeitigen Organisation —aufs Spiel setzt, auch nur be-
ginnen, uns iiber die Kontingenz dieser Organisation klarzuwerden und perfor-
mativ die Umrisse der Lebensbedingungen neu zu zeichnen?®

Die Veranderung der Lebensbedingung bzw. der sozialen Strukturen verweist —
folgt man dieser eher rhetorischen Frage Butlers — darauf, wodurch Solidaritit
moglich wird: Es ist die Kontingenz, das heifit, die Rechtfertigungslosigkeit der
bestehenden sozialen Strukturen aus einem abstrakten und ewig giiltigem Prin-
zip. Oder anders: Weil die sozialen Strukturen sich nicht auf ein feststehendes,
iberzeitliches Prinzip berufen kénnen, sind sie verinderbar. Dieser Aspekt des
Durch-Menschen-gemacht-Seins bzw. der Historizitit sozialer Strukturen darf je-
doch nicht verdecken, dass es eine enorme Anstrengung bedeutet, sich von der
Macht der Strukturen auch nur kurz zu lésen, um sie zu verindern, oder, wie es
frither in dieser Arbeit hiefd, sie decodieren und recodieren zu konnen.

Ein Beispiel fiir diese Schwierigkeit, das sicherlich zu seiner Zeit noch mehr
Uberzeugungskraft entfaltete, liefert Jean-Paul Sartre in der Beschreibung einer
Situation, aus der heraus man nur gemeinsam, solidarisch ausbrechen kann. Diese
Beschreibung findet sich in seinem zweiten Hauptwerk Kritik der dialektischen Ver-
nunft, in dem die Verwirklichung der ontologischen Freiheit jedes Menschen an die
gemeinsame Aktion gegen bestehende Verhiltnisse gebunden wird. Dies stellt eine
Transformation seiner Theorie aus Das Sein und das Nichts dar, da nicht mehr ein
einzelnes Subjekt sein Verhalten zur Welt frei verindern kann, sondern nur soli-
darisch die notige Kraft oder Anstrengung dafir aufgebracht werden kann. Sein
Beispiel dafiir sieht — paraphrasiert, da es sich iiber mehrere Seiten erstreckt — wie
folgt aus: An einer Haltestelle wartet eine bestimmte Anzahl von Arbeiter*innen auf

55  Judith Butler: Psyche der Macht—Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001,
S.32.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

einen Bus, der sie zur Arbeitsstelle bringen soll. Der Bus selbst hat jedoch zu wenig
Plitze, um alle Arbeiter*innen zu beférdern. Man steht vor der gemeinsamen so-
zialen Struktur des Arbeiten-Miissens, aber Nicht-dort-Ankommen-Kénnens. Des-
halb werden Ordnungsnummern gezogen, um zu sichern, wer mitfahren kann und
wer »liberzahlig« ist. »Es ist fiir mich ja sehr wichtig, ob ich die zehnte Nummer
habe oder die zwanzigste. Aber ich bin Zehnter durch die Anderen, insofern sie An-
dere sind als sie selbst, das heift, insofern sie nicht in sich selbst den Grund ih-
rer Ordnungsnummer besitzen.«*® Hier wird die Bedingung unserer Wirklichkeit,
als Andere unter Anderen zu sein, deutlich hervorgehoben: Sie stellt uns neben-
einander (Sartre nennt dies Serialisierung) in dieselbe Situation und damit unter
dieselben sozialen Strukturen.

Doch daraus erwichst noch keine Losung des Problems, denn die Ordnungs-
nummern bezeichnen eine Gruppe an Menschen, die in den Bus einsteigen diirfen
und eine Menge an Menschen, denen dies verwehrt bleibt. Somit liegt hier noch
keine Solidaritatsform vor, wenn einfach Nummern gezogen werden und man ein-
steigt oder nicht einsteigt. Man beugt sich der Struktur und die Anderen werden zu
Konkurrenten. Zur solidarischen Praxis wird diese Situation, sobald auf die Situa-
tion nicht mit Einverstindnis, sondern mit Empdrung oder einer anderen Darstel-
lung von Unverstindnis tiber die unnétige Konkurrenz reagiert wird. Dann wird
freimiitig das Risiko eingegangen und dadurch bewusst aufrechterhalten, nicht
mitgenommen zu werden, vom*n der Arbeitgeber*in sanktioniert zu werden, kurz:
in irgendeiner Form verletzt zu werden. Diese parrhesiastische Darstellung birgt die
Moglichkeit zur Solidarisierung und zur gemeinsamen Boykottierung der Situati-
on, um den Anderen als Anderen keine Exklusion als die, die nicht mitfahren kén-
nen, widerfahren zu lassen, sondern sich gegenseitig zu Komplizen zu machen,
die die soziale Struktur nicht wiederholen und damit performativ erhalten, son-
dern ihre Labilitit und damit ihre Rechtfertigungslosigkeit zu offenbaren. Dies
geschieht durch eine gemeinsame Darstellung des Erlebten in der Form, es in ein
Fiireinander zu verandern.

Die parrhesiastische Darstellung einer einzelnen Person reicht jedoch nicht, um
eine tatsichliche solidarische Darstellung zu verkérpern, durch die die Struktur
verandert wird. Sie muss auf Andere treffen, die mit Grazie dieses Risiko verstehen,
es annehmen und selbst wiederholen. Damit ist Solidaritit selbst auf die Performa-
tivitit angewiesen, die die sozialen Strukturen hervorbringt. Daraus lisst sich be-
stimmen, dass die Kontingenz allein nicht die hinreichende Bedingung fiir solida-
rische Darstellungen sein kann. Mit den in dieser Arbeit geleisteten Beschreibun-
gen, dass als Andere unter Anderen zu (er)leben ein Risiko darstellt, das mit Grazie
als dieses Risiko offengelegt und erlebt werden kann, lassen sich die drei Punkte

56  Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, S. 279.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

245


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Als Andere unter Anderen

fiir die Bestimmung der Solidaritit bezeugen, die zum Ende des letzten Sinnab-
schnitts gegeben wurden: Zum einen muss eine generelle Responsivitit der Men-
schen untereinander und damit zur sozialen Situation gegeben sein, was heif3t,
dass jedes Verhalten eine Antwort auf eine soziale Situation ist, auf die wieder-
um geantwortet werden kann. Dieses Vermdgen muss fiir eine solidarische Dar-
stellung tatsichlich verwirklicht, also ausgefiihrt werden. Zum anderen kann die
Antwort nicht jede Form annehmen, sondern sie muss tatsichlich darstellen, wie
es fir eine*n jede*n ist, diese Situation als Andere*r unter Anderen zu erleben,
oder kurz: Man muss sich parrhesiastisch verhalten, indem man ehrlich darstellt,
wie die Situation auf das eigene Erleben wirkt, um gemeinsam die Strukturen zu
verdndern. Zuletzt bedarf es eines Verhaltens, das adiquat darstellt, dass man die
Anderen als Andere erlebt und deshalb sowohl das Risiko als auch die gemeinsame
soziale Struktur versteht, die sie freimiitig dargestellt haben. Aus ihm folgt in der
Beispielsituation des Wartens auf den Bus méglicherweise, dass man nicht einfach
in den Bus einsteigt und andere draufden lisst, sondern dass man den Bus aufhilt,
ihn im Extremfall stilllegt, und somit das Erleben dieser sozialen Situation in eine
solidarische Darstellung verwandelt. Zu betonen ist jedoch, dass die solidarische
Darstellung nicht nur positiv gewertet werden kann. Fiir diejenigen Personen, die
sich nicht in der Darstellung wiederfinden, kann das solidarische Verhalten ab-
schreckend und einschiichternd wirken.

Mit diesen Ausfithrungen kann man die Moglichkeit fiir Solidaritit also in
der generellen Kontingenz menschlich gemachter Strukturen und in unserer Be-
dingung der Wirklichkeit, als Andere unter Anderen zu (er)leben, aufweisen. Die
Wirklichkeit der Solidaritit setzt demnach ein Verhalten zur Welt und zu Ande-
ren voraus, das sich selbst als permanenten Kampf und permanente Anstrengung
darstellt, da es nicht leicht ist, gleichzeitig das Risiko der Responsivitit parrhesi-
astisch und grazil offensichtlich zu halten. Anders formuliert: Es ist eine nicht zu
unterschitzende Anstrengung, freimiitig darzustellen, was das Problem ist, und
dabei nicht die Person, die das Problem darstellt, vollig als das Problem zu identi-
fizieren, sondern sowohl ihr Verhalten als auch die sozialen Strukturen als Grund
fiir die verletzende Situation zu adressieren. Das meint es, wenn man sich im Be-
wusstsein der Schwierigkeiten dennoch mit Leichtigkeit verhilt. Das Grazile ist ein
anstrengender Kampf in mehrere Richtungen. Doch nur in dieser Art und Weise
werden die pluralen Weltverhiltnisse nicht zu Problemen, sondern zur Moglich-
keit, in einem der Weltverhiltnisse oder ihrer Kombination eine Lésung gegen die
unterdriickenden Strukturen zu erkennen, die die geteilte soziale Situation bedin-
gen.

Dank der Responsivitit konnen parrhesia und Grazie also ein Erleben zur Dar-
stellung bringen, in dem solidarische Verhaltensweisen nicht bedeuten, gegen kon-
krete Andere oder fiir eine allgemeine Menschheit zu kimpfen, sondern gemein-
sam iber soziale Strukturen zu stolpern und die Wiederholung dieser Strukturen

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

als Problem zu erkennen, das man durch unterschiedlich starke Anstrengung ge-
meinsam zu l6sen versuchen kann. Was das Beispiel des Wartens auf den Bus und
die gerade gegebene Definition der Solidaritit also offenbart, ist ein Weg zwischen
Partikularismus und Universalismus, da man gegen konkrete soziale Strukturen
kimpft, die man gemeinsam erlebt hat und die fiir Andere deshalb ebenso erlebbar
sind. Als Andere unter Anderen zu leben bedeutet, dass »ich« und »du«, genauso
wie »wir«, »ihr« und »sie« nicht durch starre Grenzen voneinander getrennt sind,
sondern dass wir uns immer auf den Schwellen zwischen diesen Zuschreibungen
bewegen und sie sogar tiberschreiten konnen.

Dennoch muss ich hier mit Eribon auf folgenden Sachverhalt hinweisen, der
die Schwierigkeit fiir eine solidarische Darstellung noch deutlicher macht, da sei-
ne Beschreibung ein Blick auf die gesellschaftliche Realitit ist: »Der Gegensatz
zwischen »uns« und »denen« bleibt fiir die populiren Klassen konstitutiv, auch
wenn der Inhalt des »Wir«, mit dem man sich identifiziert, und des »Sie«, von dem
man sich absetzt, flukturiert.«*” Das hier Vorgestellte ist darauf ausgerichtet, diese
Fluktuation nicht nur innerhalb des »wir« oder des »sie« zu erméglichen, sondern
iibergreifender. Dies lisst sich theoretisch — wie hier geschehen - beschreiben,
kann aber in der jeweiligen Lebenswirklichkeit eine fast unitberwindliche Aufgabe
darstellen. Anders formuliert ist dies die Kehrseite der Kontingenz: Man kann die
sozialen Strukturen durch ihre Performativitit aufbrechen, was heifdt, sie zu re-
und zu decodieren, aber man muss es nicht, und wenn man es versucht, gibt es
keine Garantie fiir das Gelingen. Andererseits sind wir gezwungen, mit Anderen —
ob sie uns fremd oder dhnlich erscheinen - auf irgendeine Art und Weise zusam-
menzuleben. Daraus kann man mit Julia Kristeva folgende Hoffnung fiir die Form
eines Zusammenlebens beschreiben: »Eine paradoxe Gemeinschaft ist im Entste-
hen, eine Gemeinschaft von Fremden, die einander in dem Mafie akzeptieren, wie
sie sich selbst als Fremde erkennen.«*® Dies stellt jedoch keine blof8e Setzung dar,
sondern eine ethische Aufgabe! Butler schreibt dazu: »Die ethische Beziehung be-
deutet, eine bestimmte egologische Perspektive abzutreten und einen Standpunkt
einzunehmen, der grundlegend von einem Modus der Anrede strukturiert ist: Du
rufst mich an und ich antworte. Wenn ich antworte, dann nur, weil ich schon ver-
antwortlich war«.” Sie leitet damit die Verantwortung fiireinander aus der Not-
wendigkeit der Konstitution der Anderen unter Anderen durch eben die Anderen,
der Kohabituation in derselben Welt ab, weil man nur dadurch — im Sinne Wal-
denfels’ — aufeinander antworten kann.

Die Frage, die sich stellt, ist also wie man von der notwendigen Kohabituation
zu diesem Ethos der parrhesiastischen Grazie, also zum hier vorgestellten Vorschlag

57  Eribon: Gesellschaft als Urteil, S. 219.
58  Kristeva:Fremde sind wir uns selbst, S. 213.
59  Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S.147.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

247


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Als Andere unter Anderen

fiir Solidaritit gelangt: Wie verstehe ich mich selbst und Andere als Andere*r un-
ter Anderen? Die vorliegende Arbeit hat versucht, auf diese soziale Fragestellung
zu antworten: Der Weg fithrte tiber eine generelle Betonung der Bedeutung der
Anderen fir unsere Wirklichkeit, aus der sich die Notwendigkeit ergibt, sich selbst
im eigenen Erleben unter sozialen Strukturen fiir Andere darstellen zu miissen,
zu Formen der Fokussierung der Anderen in Sorgestrukturen, zu der gerade for-
mulierten méglichen Solidaritit. Dies muss als Prozess einer Reflexion verstanden
werden, der sich in alltiglichen wie in extremen sozialen Situationen durch das
Widerfahrnis anderer Perspektiven anstof3t, aber nie vollig aus seinen eigenen Be-
dingungen heraustreten kann. Wir sind mit Anderen in sozialen Strukturen ver-
haftet: Unsere Wirklichkeit ist, als Andere unter Anderen zu (er)leben, d.h. immer
miteinander leben zu miissen, sowohl gegeneinander zu agieren, nebeneinander
in Registern der Biirokratie zu stehen als auch fiireinander einstehen zu kénnen.

Mit William James kann man, auch wenn es das Zitat aus seinem eigenen Kon-
text heraustrennt, sagen, dass damit »[d]er ganze Inhalt dieses Begriffs [der sozia-
len Situation, P.H.] nichts anderes [ist] als eben die Tatsache des Kohirierens. Hin-
ter dieser Tatsache ist nichts.«* Er kann demnach in der von Butler beschrieben
Kohabitation miinden und bietet somit die Moglichkeit, Solidaritit zu beschreiben
— eine Solidaritit, die zwischen Universalismus und Partikularismus liegt — und im
Gegenzug jede solipsistische Neigung, jede Abkehr von Anderen als Illusion zu be-
stimmen: denn es besteht fiir uns eine Notwendigkeit der Form nach, in der wir
Wirklichkeit erleben, nimlich sie als Andere unter Anderen zu erleben. Unser Er-
leben stellen wir in Bezug zu, im Blick fiir und in der Betrachtung durch Andere
dar. Konkret bedeutet dies fiir eine Solidaritit, die durch die Alteritit der Anderen
die Alteritit des eigenen Selbst erlebbar darstellt, dass dies nicht als Manko oder
Problem angesehen wird, sondern als Form in der Solidaritit zwischen Partikula-
rismus und Universalismus moglich sein kann, in der gerade durch die Alteritit
die Verinderbarkeit von sozialen Strukturen bestimmt werden kann, weil sie nicht
notwendig sein konnen; Eine Form, die versucht, die erlebte Wirklichkeit in ihrer
Komplexitit bestehen zu lassen; als ein Zusammenfithren von Distanz, Nihe, Ho-
rizont, Fokussierung und Reflexion, das sich zwar nicht als Eindeutigkeit, jedoch
am vollstindigsten und klarsten zeigt, wenn man die Fassaden der Anderen als
das beschreibt, als was sie hier herausgestellt wurde: die Darstellung des inten-
tionalen Erlebens fiireinander, die Bedingung unserer Wirklichkeit, einander zu
verstehen.”

»Das heif’t aber: Wenn das Wesen der Philosophie darin besteht, diesseits aller
Cewissheiten [zu den Strukturen, PH.] zuriickzugehen, wenn sie von der Kritik

60  James: Der Pragmatismus, S. 54.
61 Vgl.: Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S.133.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die soziale Situation - Widerspriiche vielfaltiger Weltverhaltnisse

lebt, dann ist das Antlitz [der, PH.] Anderen der eigentliche Anfang der Philoso-
phie.[..] Diese [soziale, PH.] Situation ist moralisches Bewusstsein; meine Freiheit
ist dem Urteil [der, PH.] Anderen ausgesetzt«.®?

Damit ist das hier beschriebene Erleben seiner*ihrer selbst als Andere*r unter An-
deren keine abstrakte Authebung problematischer und unterdriickender Beziehun-
gen zu Anderen (sozialer Strukturen), nur weil durch die Beschreibung auch eine
Moglichkeit fiir ein solidarisches Fiireinander aufgezeigt werden kann. Das Erle-
ben - als Andere unter Anderen zu sein - stellt sich als die Grundstruktur des
menschlichen Lebens dar, als die Form, in der wir einander im Miteinander aus-
gesetzt und aufeinander angewiesen sind. Die Fokussierung des Erlebens ermog-
licht es, die sozialen Strukturen in den Blick zu nehmen, gerade weil das Erleben
mit Anderen geteilt ist. Diese Fokussierung der Anderen zeigt sich am deutlichs-
ten in der gemeinsamen Sorge fiireinander. Dieses Sich-fiireinander-Sorgen heif3t,
zu verstehen, dass wir als Kompliz*innen aneinanderkleben, ob wir wollen oder
nicht. In Frage steht jedoch, ob wir diese Beziehung explizit machen oder nicht.
Die Kompliz*innenschaft ermdglicht es jedenfalls, miteinander fiireinander gegen
die Wiederholung von sozialen Strukturen einzustehen, iiber die man gemeinsam
gestolpert ist: d.h. aus dem Stolpern Gesellschaftskritik folgen zulassen, weil man
den bestehenden sozialen Strukturen andere gegeniiberstellen kann. Weil wir ge-
meinsam stolpern ist die Negation der sozialen Strukturen méglich, die uns ge-
geneinander zur Gewalt und zu Unterdriickung oder — was dasselbe wire — blof}
aneinander vorbei zum »Weiter-So« fithren werden.

Wozu also das Alles? Damit sich das, was Susan Sontag in ihrer Beschreibung,
wie wir das Leid Anderer betrachten, sagt, verdndert; damit nicht »der andere, selbst
wenn er kein Feind ist, uns nur als jemand [gilt], den man sehen kann, nicht aber
als jemand, der (wie wir) selbst sieht.«** Damit wir je selbst durch die Anderen
soziale Strukturen produzieren und reproduzieren, in denen wir uns als Andere
unter Anderen erleben konnen.

62  Levinas: Die Spur des Anderen, S. 207f.
63 Susan Sontag: Das Leiden anderer betrachten, Miinchen/Wien: Carl Hanser 2003, S 86.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

249


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doL.org/10.14361/9783830452455

3. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [l Exm—


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

A

Anders, Giinther: Die Antiquiertheit des Menschen I. Uber die Seele im Zeitalter der zweiten
industriellen Revolution, Miinchen: C.H. Beck, 1985.

: Die Antiquiertheit des Menschen I1. Uber die Zerstorung des Lebens im Zeitalter der dritten
industriellen Revolution, Miinchen: C.H. Beck, 1988.

B

Badiou, Alain: Deleuze. »Das Geschrei des Seins«, Ziirich/Berlin: diaphanes, 2003.

: Das Sein und das Ereignis, Zirich/Berlin: diaphanes, 2005.

Bayertz, Kurt: Solidaritit — Begriff und Problem, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1998.

de Beauvoir, Simone: Das andere Geschlecht — Sitte und Sexus der Frau, Reinbek b.H.:
Rowohlt, 1992.

: Das Alter, Reinbek b. H. Rowohlt, 1977.

: Fiir eine Moval der Doppelsinnigkeit. In dies.: Soll man de Sade verbrennen — Drei Essays
zur Moral des Existenzialismus, Reinbeck b.H.: Rowohlt, 1983.

: Soll man de Sade verbrennen — Drei Essays zur Moral des Existenzialismus, Reinbeck
b.H.: Rowohlt, 1983.

Bedorf, Thomas: Verkennende Anerkennung — Uber Identitit und Politik, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 2010.

: Andere — Eine Einfithrung in die Sozialphilosophie, Bielefeld: transcript, 2011.

Bedorf, Thomas & Réttgers, Kurt (Hg.): Das Politische und die Politik, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 2010.

Bedorf, Thomas; Fischer, Joachim & Lindemann, Gesa (Hg.): Theorien des Dritten —
Innovationen in Soziologie und Sozialphilosophie, Miinchen: Wilhelm Fink, 2010.

Berger, Peter L. & Luckmann, Thomas: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklich-
keit - Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M.: Fischer, 1980.

Bergson, Henri: Materie und Gedichinis, Hamburg: Felix Meiner, 2015.

Betscharts, Alfred (Hg.): Demokratie in der Krise — Die politische Philosophie des Existen-
tialismus heute. Sartre, Camus, Beauvoir im Zwiegespraech mit Kierkegaard, Nietzsche,
Schmitt, Avendt, Foucault und Butler, Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2017

: Sartres politische Spitphilosophie — vom Marxismus zum Anarchismus. in ders. (Hg.):
Demokratie in der Krise — Die politische Philosophie des Existentialismus heute. Sartre,

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 Als Andere unter Anderen

Camus, Beauvoir im Zwiegespraech mit Kierkegaard, Nietzsche, Schmitt, Arendt, Fou-
cault und Butler, Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2017.

Bonnemann, Jens: Der Spielraum des Imagindren — Sartres Theorie der Imagination und
ihre Bedeutung fiir seine phénomenologische Ontologie, Asthetik und Intersubjektivitits-
konzeption, Hamburg: Felix Meiner, 2007.

: Sartre und die Macht der Dinge. Uberlegungen zum Weltverhéltnis zwischen Handlung
und Welt. in Lembeck, Karl-Heinz; Mertens, Karl; Orth, Ernst Wolfgang (Hg.):
Phénomenologische Forschung, Hamburg: Felix Meiner, 2009.

: Risse im »stahlharten Gehduse«. Ist der Mensch bei Sartre wirklich in jeder Situation frei? in
Ziemann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie der Situation,
Wiesbaden: Springer, 2013.

: Fliegen oder Springen in Rosa, Hartmut & Vieweg, Klaus (Hg.): Zur Architektonik
praktischer Vernunft — Hegel in Transformation, Berlin: Dunker & Humblot, 2014.

Wahrnehmung als leibliches Widerfahrnis. Eine Phdnomenologie des Leib-Welt-
Verhdltnisses, Miinster: Mentis, 2016.

Buber, Martin: »Ich und Du« in: ders., Das dialogische Prinzip, Darmstadt: Lambert
Schneider, 1984.

: Das dialogische Prinzip, Darmstadt: Lambert Schneider, 1984.

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991.

: Korper von Gewicht — Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 1997.

: Geschlechtsideologie und phdanomenologische Beschreibung — Eine feministische Kritik an
Merleau-Pontys Phinomenologie der Wahrnehmunyg in Silvia Stoller & Helmuth Vet-
ter (Hg.): Phinomenologie und Geschlechterdifferenz, Wien: WUV, 1997.

: Psyche der Macht — Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2001.

: Performative Akte und Geschlechterkonstitution — Phdnomenologie und feministische Theo-
rie in Uwe Wirth (Hg.) Performanz — Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissen-
schaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002.

: Gefihrdetes Leben — Politische Essays, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 200s5.

: HafS spricht — Zur Politik des Performativen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2006.

: Krieg und Affekt, Zirich/Berlin: diaphanes, 2009.

: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 2018.

Briissermann, Jakob: Sein und Situation — Zu den Forderungen einer Ontologie des »ich
bin«, Freiburg/Miinchen: Karl Alber, 2017.

C

Camus, Albert: Der Mythos des Sissyphos, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1999.

: Der Mensch in der Revolte, Reinbek b.H.: Rowohlt, 2013.

D

Dabag, Mihran; Kapust, Antje & Waldenfels, Bernhard (Hg.): Gewalt: Strukturen, For-
men Reprisentationen, Miinchen: Wilhelm Fink, 2000.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Deleuze, Gilles: Spinoza — Praktische Philosophie, Berlin: Merve, 1988.

: Differenz und Wiederholung, Miinchen: Wilhelm Fink, 1992.

: Die Logik des Sinns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1993.

: Unterhandlungen 1972- 1990, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

Deleuze, Gilles & Guattari, Félix: Rhizom, Berlin: Merve, 1977.

: Anti Odipus — Kapitalismus und Schizophrenie I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2014.

: Gespriich tiber den Anti Odipus (mit Felix Guattari) in, Deleuze (Hg.): Unterhandlungen
1972- 1990, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

Dennett, Daniel C.: Quining Qualia. in Marcel, A. & Bisiach, E. (Hg.) Consciousness
in Modern Science, Oxford: Oxford University Press, 1988.

Dilthey, Wilhelm: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1993.

Dreyfus, Hubert L. (Hg.): A companion to phenomenology and existentialism, Malden,
Mass.: Blackwell, 2007.

: The Roots of Existenzialism. in Dreyfus, Hubert L. (Hg.): A companion to phenomenology
and existentialism, Malden, Mass.: Blackwell, 2007.

E

Eco, Umberto: Uber Spiegel, Miinchen/Wien: Hanser, 1988.

Eribon, Didier: Riickkehr nach Reims, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016.

: Gesellschaft als Urteil, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

Ernaux, Annie: Die Jahre, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

Eflinger, Eva; Schlechtriemen, Tobias; Schweitzer, Doris & Zons, Alexander (Hg.):
Die Figur des Dritten — Ein kulturwissenschaftliches Paradigma, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 2010.

F

Fellmann, Ferdinand: Gelebte Philosophie in Deutschland — Denkformen der Lebenswelt-
phinomenologie und der kritischen Theorie, Freiburg/Miinchen: Karl Alber, 1983.

Flatscher, Mathias; Laner, Iris u.a. (Hg.): Neue Stimmen der Phinomenologie, Band 1,
Die Tradition, das Selbst, Nordhausen: Traugott Bautz, 2011.

Flynn, Thomas R.: Sartre, Foucault, and Historical Reason — a poststructuralist mapping
history Vol. II, Chicago/London: The University of Chicago Press, 2005.

Frank, Manfred: Das individuelle Allgemeine, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1985.

: Fragmente einer Geschichte der Selbstbewusstseinstheorien von Kant bis Sartre in ders.
(Hg.): Selbstbewusstseinstheorien von Fichte bis Sartre, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1991.

: Selbstbewusstseinstheorien von Fichte bis Sartre, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991.

Foucault, Michel: Der Mut zur Wahrheit — die Regierung des Selbst und der Anderen 11,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2012.

Frisch, Max: Stiller, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1973.

: Mein Name sei Gantenbein, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1975.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

253


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Als Andere unter Anderen

G

Gehring, Petra: Ist die Phinomenologie eine Wirklichkeitswissenschaft? — Uberlegungen
zur Aktualitit der Phanomenologie und ihrer Verfahren, in Mathias Flatscher, Iris
Laner u.a. (Hg.): Neue Stimmen der Phanomenologie Band 1 Die Tradition, das Selbst,
Nordhausen: Traugott Bautz, 2011.

Gillisen, Matthias: Philosophie des Engagements. Bergson — Husserl —Sartre — Merleau-
Ponty, Freiburg i.Br.: Karl Alber, 2008.

Goftman, Erving: Wir alle spielen Theater — Die Selbstdarstellung im Alltag, Miinchen:
Pieper, 1969.

: Interaktionsrituale — Uber Verhalten in direkter Kommunikation, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 1986.

Grathoff, Richard: Alfred Schiitz, Aron Gurwitsch Briefwechsel 1939-1959, Miinchen: Wil-
helm Fink, 1985.

Gurwitsch, Aaron: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, Berlin/New
York: de Gruyter, 1977.

H

Hark, Sabine; Jaeggi, Rahel; Kerner, Ina; Meifiner, Hanna & Saar, Martin: Das um-
kimpfte Allgemeine und das neue Gemeinsame. Solidaritit ohne Identitit, in Hark,
Sabine; Kuster, Friederike; Liebsch, Katharina; Oloff, Aline; Othmer, Regine;
Riegraf, Birgit & Thomas, Tanja (Hg.): Feministische Studien, Band 33, Heft 1,
Aufl. 1, Stuttgart: 2015.

Hark, Sabine; Kuster, Friederike; Liebsch, Katharina; Oloff, Aline; Othmer, Regine;
Riegraf, Birgit & Thomas, Tanja (Hg.): Feministische Studien, Band 33, Heft 1,
Aufl. 1, Stuttgart: 2015.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tiibingen: Niemeyer Verlag, 2006.

Hetzel, Andreas: Vertrauen als Affekt der radikalen Demokratie in Thomas Bedorf & Kurt
Rottgers (Hg.) Das Politische und die Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2010.

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen, Band I, Prolegomena zur reinen Logik (Text
nach Husserliana XVIII), Hamburg: Felix Meiner, 1992..

:Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie (Text nach
Husserlian I11*1 und V), Hamburg: Felix Meiner, 1992

Horster, Detlef: Sozialphilosophie, Leipzig: Reclam, 2005.

1

Ingarden, Roman: Zur Objektivitit der sinnlichen Wahrnehmung Gesammelte Werke
Band 8, Titbingen: Niemeyer Verlag, 1997.

]

Jaeggi, Rahel & Celikates, Robin: Sozialphilosophie: eine Einfithrung, Minchen: C.H.
Beck, 2017.

James, William: Pragmatismus und radikaler Empirismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
2006.

: Der Pragmatismus — Ein neuer Name fiir alte Denkmethoden, Hamburg: Felix Meiner,
1994.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Jay Martin: The Lifedworld and Lived Experience in Dreyfus, Hubert L. (Hg.): A compa-
nion to phenomenology and existentialism, Malden, Mass.: Blackwell, 2007.

Jonas, Hans: Der Adel des Sehens: Eine Untersuchung zur Phinomenologie der Sinne,
Frankfurt a.M./Leipzig: Insel, 1994.

Jullien, Francois: Es gibt keine kulturelle Identitit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

K

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974.

Kristeva, Julia: Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1990.

Krohn, Wolfgang & Kriicken, Georg: Risiko als Konstruktion und Wirklichkeit — Ei-
ne Einfiihrung in die sozialwissenschaftliche Risikoforschung in dies. (Hg.): Riskan-
te Technologien: Reflexion und Regulation — Einfiihrung in die sozialwissenschaftliche
Risikoforschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1993.

(Hg.): Riskante Technologien: Reflexion und Regulation — Einfiihrung in die sozialwissen-
schaftliche Risikoforschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1993.

L

Landsberg, Paul Ludwig: Die Erfahrung des Todes, Luzern: Vita Nova, 1937.

Lembeck, Karl-Heinz; Mertens, Karl; Orth, Ernst Wolfgang (Hg.): Phianomenologische
Forschung, Hamburg: Felix Meiner, 2009.

Levinas, Emanuel: Die Spur des Anderen — Untersuchungen zur Phinomenologie und So-
zialphilosophie, Freiburg/Miinchen: Karl Alber, 1983.

: Totalitit und Unendlichkeit — Versuch iiber die Exterioritdt, Freiburg/Minchen: Karl
Alber, 1987.

Liebsch, Burkhard (Hg.): Sozialphilosophie, Freiburg/Miinchen: Karl Alber, 1999.

Lowith, Karl: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Stuttgart: J.B. Metzler,
1981.

M

Marcel, A. & Bisiach, E. (Hg.): Consciousness in Modern Science, Oxford: Oxford Uni-
versity Press, 1988.

Mead, George Herbert: Geist, Identitit und Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1973

Meifner, Stefan: Immer wieder Neues. Neuheit als kognitiver Erwartungsstil in Arbeitssi-
tuationen in Ziemann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie
der Situation, Wiesbaden: Springer, 2013.

Merleau-Ponty, Maurice: Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin: de Gruyter, 1966.

: Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974.

: Das Primat der Wahrnehmung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003.

: Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen: Wilhelm Fink, 2004.

: Zeichen, Hamburg: Felix Meiner, 2007.

Mertens, Karl: Die Bedeutung der Situation im kooperativen Handeln. Ziemann, Andreas
(Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie der Situation, Wiesbaden: Sprin-
ger, 2013.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

255


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Als Andere unter Anderen

Mohanty, J. N.: Intentionality. in Dreyfus, Hubert L. (Hg.): A companion to phenome-
nology and existentialism, Malden, Mass.: Blackwell, 2007.

Mouffe, Chantal: Agonistik — Die Welt politisch denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
2014.

P

Plessner, Helmuth: Elemente menschlichen Verhaltens in ders. Gesammelte Schriften
VIII, Conditio Humana, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1983.

: Gesammlte Schriften VIII, Conditio Humana, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1983.

: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus in ders.: Gesammelte
Schriften V, Macht und menschliche Natur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1981.

: Gesammelte Schriften V, Macht und menschliche Natur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1981.

Posselt, Gerald: Politiken des Performativen — Butlers Theorie politischer Performativitit,
in ders., Schonwilder-Kuntze, Tatjana & Seitz, Sergej (Hg.): Judith Butlers Phi-
losophie des Politischen — Kritische Lektiire, Bielefeld: transcript, 2018.

Posselt, Gerald; Schonwilder-Kuntze, Tatjana & Seitz, Sergej (Hg.): Judith Butlers
Philosophie des Politischen — Kritische Lektiire, Bielefeld: transcript, 2018.

R

Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularititen — Zum Strukturwandel der Moder-
ne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017.

Ricceur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, Miinchen: Wilhelm Fink, 200s.

: Wege der Anerkennung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2006.

Rosa, Hartmut & Vieweg, Klaus (Hg.): Zur Architektonik praktischer Vernunft — Hegel
in Transformation, Berlin: Dunker & Humblot, 2014.

Rottgers, Kurt: Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg: Scriptum, 2002.

S

Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts — Versuch einer phanomenologischen Ontologie,
Reinbek b.H.: Rowohlt 1952..

: Fragen der Methode, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1964.

: Kritik der Dialektischen Vernunft — Theorie der gesellschaftlichen Praxis, Reinbek b.H.:
Rowohlt, 1967.

: Sartre iiber Sartre: Interview mit Perry Anderson, Ronald Fraser und Quintin Hoare in
Sartre iiber Sartre Autobiographische Schriften Band 2, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1977.

: Sartre iiber Sartre Autobiographische Schriften Band 2, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1977.

: Der Idiot der Familie — Gustave Flaubert 1821 bis 1857 Band I Die Konstitution, Reinbek
b.H.: Rowohlt, 1977.

: Der Idiot der Familie Gustav Flaubert Band II Die Personalisation 1., Reinbek b.H.: Ro-
wohlt, 1977.

: Der Idiot der Familie Gustav Flaubert Band IV Elbehnon oder Die letzte Spirale, Reinbek
b.H.: Rowohlt, 1978.

: Baudelair, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1978.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

: Saint Genet, Komddiant oder Mdrtyrer, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1982.

: Marllarmés Engagement, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1983.

: Wahrheit und Existenz, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1998.

: Die Transzendenz des Ego, in: ders., Die Transzendenz des Ego Philosophische Essays von
1931-1939, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1997.

: Skizze einer Theorie der Emotionen, in: ders., Die Transzendenz des Ego Philosophische
Essays 1931-1939, Reinbek b.H.: Rowohlt, 1997.

: Die Transzendenz des Ego Philosophische Essays von 1931-1939, Reinbek b.H.: Rowohlt,
1997.

: Entwiirfe fiir eine Moral, Reinbek b.H.: Rowohlt, 2005.

: Der Ekel, Reinbek b.H.: Rowohlt, 2013.

, Halle: Niemeyer, 1927.

Schénwilder-Kuntze, Tatjana: Haben philosophische Methoden politisches Gewicht?, in
Posselt, Gerald; dies. & Seitz, Sergej (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politischen
— Kritische Lektiire, Bielefeld: transcript, 2018.

Schuchter, Patrick: Sich einen Begriff vom Leiden Anderer machen — Eine Praktische Phi-
losophie der Sorge, Bielefeld: transcript, 2016.

Schiitz, Alfred: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt — Eine Einleitung in die verstehende
Soziologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974.

Sontag, Susan: Das Leiden anderer betrachten, Miinchen/Wien: Carl Hanser, 2003.

Stoller, Silvia: Existenz — Differenz — Konstruktion Phanomenologie der Geschlechtlichkeit
bei Beauvoir, Irigaray und Butler, Miinchen: Wilhelm Fink, 2010.

Stoller, Silvia & Vetter, Helmuth (Hg.): Phidnomenologie und Geschlechterdifferenz,
Wien: WUV, 1997.

T

Tax, Sissi: manchmal immer, Graz/Wien: literaturverlag droschl, 1995.

Taylor, Charles: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie — Aufsitze zur politischen
Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002.

Theunissen, Michael: Der Andere — Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Ber-
lin/New York: de Gruyter, 1977.

A"

Vogl, Joseph: Uber das Zaudern, Ziirich/Berlin: diaphanes, 2008.

w

Waldenfels, Bernhard: Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1980.

: Im Labyrinth des Alltags, in ders., Jan M. Broekmann & Ante Pazanin (Hg.): Phino-
menologie und Marxismus 3 Sozialphilosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1978.

: In den Netzen der Lebenswelt Frankfurt a.M.: Suhrkamp 198s.

: Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1990.

: Antwortregister, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007.

: Sozialitit und Alteritit. Modi sozialer Erfahrung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2015.

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN

257


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Als Andere unter Anderen

: Erfahrung, die zur Sprache dringt — Studien zur Psychoanalyse und Psychotherapie aus
phinomenologischer Sicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2019.

Weil, Simone: Uber die Ursachen von Freiheit und gesellschaftlicher Unterdriickung. Zii-
rich: Diaphanes, 2012.

Weismiiller, Christoph: Zwischen analytischer und dialektischer Vernunft — Eine Metakri-
tik zu Jean-Paul Sartres Kritik der dialektischen Vernunft, Wiirzburg: Kénigshausen
& Neumann, 2004.

Wiesing, Lambert: Das Mich der Wahrnehmung — Eine Autopsie, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 2009

Wirth, Uwe (Hg.) Performanz — Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002.

Z

Zanetti, Sandro: Einleitung, in ders. (Hg.): Schreiben als Kulturtechnik, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 2012.

Schreiben als Kulturtechnik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2012.

Ziemann, Andreas (Hg.): Offene Ordnung? Philosophie und Soziologie der Situation,
Wiesbaden: Springer, 2013.

Internetquellen

https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-
aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil ~ (zuletzt  aufgerufen am
28.07.2019).

https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19 (zuletzt abgerufen am
06.10.2019)

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19

Philosophie

Andreas Weber
Sein und Teilen
Eine Praxis schépferischer Existenz

2017, 140S., kart.

14,99 € (DE), 978-3-8376-3527-0

E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3527-4
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3527-0

Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jiirgen Manemann

Demokratie und Emotion

Was ein demokratisches Wir

von einem identitaren Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.
17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6
E-Book: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie

Harald Lemke

Szenarien der Erndhrungswende
Gastrosophische Essays zur Transformation
unserer Esskultur

2018,396S., kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8

E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8

Jirgen Manemann, Eike Brock
Philosophie des HipHop
Performen, was an der Zeit ist

2018, 218S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-4152-3

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
E-Book: ISBN 978-3-8394-4152-7

Anke Haarmann
Artistic Research
Eine epistemologische Asthetik

2019, 318 S, kart.

34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8

E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dokorg/10:14361/9783839452455 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - ) XN


https://doi.org/10.14361/9783839452455
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danke!
	Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen
	Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit
	Der Vorzug des Erlebens – eine historisch‐systematische Revue
	Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen
	Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse
	Literaturverzeichnis

