4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Anders als das Universalklassikermodell, das erst 1927 anlisslich des Beethovenjubili-
ums konstruiert wird, ist das Nationalklassikermodell - man kénnte angesichts seiner
Persistenz und Verbreitung von einem Paradigma sprechen - in der Zwischenkriegs-
zeit eine lingst etablierte Form des Zugriffs auf Schriftsteller- oder Kiinstlerfiguren,
die zum Teil auch auf Werke und literarische Figuren angewendet wird. Die Begriffe
>Klassik« und »>Klassiker« werden zu diesem Zeitpunkt (nicht nur im deutschen Sprach-
gebrauch) nahezu gleichgesetzt mit den Ideen von nationaler Identitit und Reprisen-
tanz, was spiter der Hauptgrund fiir die heftige Kritik an der »Klassik-Legende« ist.!
In den 1920er Jahren besteht bereits ein diffuses Bewusstsein dafiir, dass das Na-
tionalklassikerparadigma an Bedeutung verliere. Ein Beispiel wurde im vorangehenden
Kapitel gegeben: Beethoven der Universalklassiker wird in der deutschen Offentlichkeit
als ernst zu nehmende Konkurrenz angesehen und fithrt zur defensiven Renationa-
lisierung der Komponistenfigur. Die Abschwichung des Nationalklassikerparadigmas
wird dariiber hinaus auf den neuen historischen, kulturellen, politischen und sozialen
Kontext zuriickgefithrt. Bekannt ist das Urteil Brechts tiber die einschneidende Rol-
le des Ersten Weltkriegs in der Klassikerrezeption: »Wenn es wahr ist, dafy Soldaten,
die in den Krieg zogen, den Faust im Tornister hatten — die aus dem Krieg zuriick-
kehrten, hatten ihn nicht mehr.«* Mit Faust ist hier metonymisch auf den Mythos des
sFaustischen Menschen«<angespielt, also den tatkriftigen Helden, der ein zentrales Mo-
ment der Funktionalisierung Goethes zum Nationalklassiker im 19. Jahrhundert war.
In Brechts Einschitzung wird das Bewusstsein fiir einen Epochenwandel artikuliert:
Das Nationalklassikermodell erscheint nach 1918 weder zeitgemifs noch brauchbar. Im
Gesprich iiber Klassiker, dem das Zitat entnommen ist, kniipft Brecht an die Diskussion
um den »Klassikertod« an, der sich sowohl in der Theaterpraxis (d.h. im Kunstdiskurs)

als auch im Schulalltag (d.h. im Bildungsdiskurs) manifestiere.?

1 Reinhold Grimm, Jost Hermand (Hg.): Die Klassik-Legende, Frankfurt a.M.1971.

2 Bertolt Brecht: Gesprach tiber Klassiker, in: Werner Hecht (Hg.): Schriften 1914-1933, Bd. 21, Berlin,
Weimar, Frankfurt a.M. 1992, 309-315, hier 309.

3 Die Klassikertod-Diskussion entziindete sich an zwei 1929 veroffentlichten Texten, die sich mit der
Klassikervermittlung respektive am Theater und an der Schule befassen: dem Aufsatz von Herbert
Jhering Rheinhardt, Jefner, Piscator oder Klassikertod sowie der Schrift des PAdagogen Walter Schon-

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Klassikerfeiern

Ohne die Reichweite und Konsequenzen dieser Debatten zu itberschitzen, kann im
Jahrzehnt nach dem Ersten Weltkrieg von einer Destabilisierung des Nationalklassiker-
paradigmas gesprochen werden. Sie lisst den Nationalklassiker-Prototyp Goethe nicht
unversehrt. Das Unbehagen, das in der »Klassikertod«-Diskussion ausgedriickt worden
war, spiegelt sich kurz vor dem hundertsten Todestag des Dichters auch in der von der
Literarischen Welt angestofRenen Debatte tiber die Angemessenheit der Jubiliumsfeier.
»Von Goethes Erbschaft ist heute [..] im Leben seiner Nation nichts zu spiiren«*, be-
hauptet Willy Haas in seinem provokativen Leitartikel und zweifelt damit explizit eine
der Grundsiulen des Nationalklassikermodells an, nimlich den Konnex zwischen Klas-
siker und Nation.

In den zahlreichen Reaktionen auf die Publikation wird das Angebot zur Evalu-
ierung dieses Verhiltnisses als Destabilisierungsversuch gewertet. Der spiter beken-
nende Nationalsozialist Hanns Martin Elster etwa stellt in einem Kommentar den Be-
zug zur »Klassikertod«-Diskussion her und polemisiert gegen den von der Zeitschrift
angeblich proklamierten »Goethetod«’. Der Vorschlag, die Goethefeiern zu unterlas-
sen, konne seiner Ansicht nach nur von »bolschewistischen Anschauungen, Wiinschen,
Trieben«® herrithren. Tatsichlich gehért es zu den Strategien der Nationalklassiker-
Reaktivierung, die Destabilisierungsversuche zu dramatisieren. Galt es 1927, den Na-
tionalkomponisten Beethoven vor universalistischen Funktionalisierungen zu bewah-
ren, so gilt es 1932, den Nationalschriftsteller Goethe vor einer diffusen, als »bolsche-
wistisch« identifizierten Gefahr zu schiitzen. Angesichts der von ihm ausgemachten
Bedrohung kann Elster als Verteidiger Goethes und der von ihm reprisentierten >klas-
sischen< Werte auftreten:

»Wir missen von Jahr zu Jahr mehr feststellen, dafd der Wille der Volkes, der Mensch-
heitimmer stiarker wieder zu den ewigen Werken und Werten dréngt, da die Einsicht
wichst, nur die reine Hingabe an das Wahre, Gute und Schéne, an die hochsten Ideen
und die edelsten Empfindungen kénne uns retten.«’

Elster diagnostiziert einen abstrakten gesellschaftlichen Bedarf nach abstrakten Idea-
len. Dass das »Wahre, Gute und Schéne« sich mit den sehr tagespolitischen Forde-
rungen nach Macht und vélkischem Gedankengut unterlegen lisst, wird im Anschluss
deutlich. Das Goethejahr biete eine Gelegenheit, »der Welt darzutun, daf’ unser Wesen
[...] in Wahrheit idealistisch, goethisch ist, naturhaft gegriindet im All, wurzelnd in der
Heimaterde und mit der Krone aufsteigend in den weiten Menschheits- und Himmels-

raum, real getreu unserem Erdraum und ideal strebend zum GottesraumsS.

brunn zur Not des Literaturunterrichts in der grofistadtischen Schule. Vgl. Wolfgang Hegele: Literatur-
unterricht und literarisches Leben in Deutschland (1850-1990): historische Darstellung, systema-
tische Erklarung, Wiirzburg 1996, 50f.

4 Willy Haas: Soll das Coethe-Jahr 1932 gefeiert werden?, in: Die literarische Welt, Bd. 7, Nr.38,
18.9.1931. Zur Umfrage der Literarischen Welt vgl. Kapitel 2.1.2.3.

5 Hanns Martin Elster: Goethe-Ehrung1932 durch Schweigen?in: Braunschweigische Landeszeitung,
4.10.1931.

6 Ebd.

7 Ebd.

8 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Solche Téne sind 1932 alles andere als eine Ausnahme: Das Nationalklassikermodell
wird anlisslich des Jubildiums noch einmal durchexerziert. Alle zur Verfiigung stehen-
den diskursiven und rhetorischen Mittel werden eingesetzt, um es zu reaktivieren und
dem Kontext der Zwischenkriegszeit anzupassen. Zu diesem Zweck werden auch die
Massenmedien mobilisiert: Zeitungen und Rundfunk werden gebraucht, um die Vor-
stellung einer im Zeichen des Nationalklassikers vereinten Nation zu verwirklichen, wie
im zweiten Abschnitt dieses Kapitels am Beispiel der deutschen Goethefeiern gezeigt
wird. Die alternativen Zugriffe auf den Klassiker im franzosischen und im internationa-
len Kontext, also die Versuche, Goethe zum franzésischen bzw. zum Universalklassiker
zu modellieren, die anschlieflend untersucht werden, griitnden zwar neue Traditionen,
vermogen es aber nicht das Nationalklassikermodell grundlegend infrage zu stellen.

Die entscheidende Neuerung geht 1932 vom Breitendiskurs aus. Das Jubildum mar-
kiert den eigentlichen Eintritt Goethes ins Zeitalter der Massenmedien. Durch den Ein-
satz von Print- und Tonmedien gelingt es das Nationalklassikermodell zu stabilisieren;
er fihrt aber zugleich zu einer bis dahin nicht erreichten medialen Diversifizierung im
Umgang mit dem Klassiker. Diese Prozesse riicken im dritten Abschnitt des Kapitels in
den Mittelpunkt: Neben Ausfithrungen zur Funktionsweise Goethes im Breitendiskurs
geht es um die Frage des Verhiltnisses zwischen Breiten- und kulturpolitischem Dis-
kurs. Der letzte Abschnitt befasst sich mit der Reflexion der Zugriffe auf Goethe in der
Neuen Rundschau, in der, anders als 1927 in der Revue musicale, den Funktionalisierungen
des Klassikers ein alternatives Klassikerkonzept entgegengestellt wird.

Das Goethejahr 1932 eignet sich dazu, die vielfiltigen Formen des Goethegebrauchs
und die damit einhergehende Heterogenitit der Klassikerkonzepte aufzuzeigen. Auf
diesen Aspekt ist die folgende Darstellung fokussiert. Zuvor wird der Goethe-Essay von
Thomas Mann prisentiert, der in diesem Kapitel als Schliisseldokument fungiert.

Schliisseldokument: Thomas Mann, Goethe als Reprdsentant
des biirgerlichen Zeitalters

Neben Beteiligungen an Aufrufen " und Runclfragen,*z fiir die Thomas Mann meistens
nur knappe Antworten verfasst, erarbeitet der Schriftsteller fiir das Goethejahr1932 ins-
gesamtvier umfangreichere Texte, die viele Gemeinsamkeiten aufweisen, injedem Ein-
zelfall aber auf den jeweiligen Anlass und Rezipientenkreis abgestimmt sind. Der Auf-
satz An die japanische Jugend ist fiir eine Sammlung japanischer und deutscher Goethe-
studien bestimmt, zu der u.a. auch Fritz Strich beitragt und die in Tokio erscheint. 3 Er
wird nicht weiter verbreitet und ist primar dem recht tbersichtlichen Kreis des japa-
nisch-deutschen Kulturinstituts zugedacht.*4 Weitaus mehr Beachtung finden die zwei
Vortrdge Goethe als Reprdsentant des biirgerlichen Zeitalters S sowie Goethes Laufbahn als
Schriftsteller.” Der erste der beiden Vortrage wird im Februar und Mdrz 1932 insgesamt
finfmal gehalten,*7 wobei den Hohepunkt der Auftritt bei der Goethefeier der Preufi-
schen Akademie der Kiinste in Berlin bildet, die Mann spater als »die wiirdigste, stim-
mungsvollste und schdnste«  bezeichnet. Die Berliner Rede wird am selben Abend vom
Reichsrundfunk iibertragen, ist also virtuell an die ganze Nation adressiert.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

155


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Klassikerfeiern

Der Vortrag Goethes Laufbahn als Schriftsteller ist fiir die Reichsgeddchtnisfeierin Wei-
mar bestimmt, bei der Mann auf Einladung der Goethe-Cesellschaft spricht;*1O er halt
den Vortrag in den folgenden Monaten noch fiinfmal. ™ Einen Auszug daraus liest er
bei den Gesprachen iber Goethe, einer vom Internationalen Institut fiir geistige Zusam-
menarbeit organisierten Veranstaltung in Frankfurt am Main im Mai 1932.*1Z Der vierte
Beitrag, mit dem Titel Meine Goethereise, ist ein Bericht (iber die unterschiedlichen Fest-
akte, an denen Mann im Rahmen des Jubildums teilgenommen hat. Er wird als Vortrag
vor den Mitgliedern des Rotary-Clubs in Miinchen gehalten, allerdings schon am 5. April
1932, sodass u.a. die Frankfurter Feiern keine Erwidhnung darin finden. ™

Allein durch seine Vortragstatigkeit erreicht Mann im Goethejahr unterschiedliche
Offentlichkeitssphiren (Tabelle 3). Insbesondere die Berliner und die Weimarer Rede
sind mehrfachadressiert. Sie schliefen je nach Kontext sowohl die akademisch Gebil-
deten als auch die breite Masse ein; sowohl die Offentlichkeitssphire>Deutsche Nation«
als auch—im Fall der Frankfurter Gesprache —eine dem Anspruch nach transnationale
Offentlichkeit. Der Essay Goethe als Reprisentant des biirgerlichen Zeitalters interagiert mit
dem Kunstdiskurs (Vortrag in der PreufSischen Akademie der Kiinste), dem kulturpoliti-
schen Diskurs (Ubertragung im Reichsrundfunk) sowie dem Breitendiskurs (Verbreitung
durch die Massenmedien).

Zur priméaren Rezeption der Texte als performative Vortragsakte kommt ihre Streu-
ung durch verschiedene Printmedien hinzu. Goethe als Reprisentant des biirgerlichen Zeit-
alters erscheint noch 1932 in einer Einzelausgabe bei Samuel Fischer. Aufschlussreicher,
was die Verbreitung in andere Offentlichkeitssphiren betrifft, sind die Zeitschriftenab-
drucke: Die Goethe-Sonderhefte, in denen Manns Essay publiziert wird, konstituieren
jeweils geschlossene Diskursarenen, in denen der Text mit anderen Beitragen zu Goe-
the interagiert. Die Berliner Rede erscheint im Aprilheft der Neuen Rundschau, die eben-
falls vom Fischer-Verlag herausgegeben wird; gleichzeitig wird eine franzésische Uber-
setzung des Textes in der Pariser Zeitschrift Europe verdffentlicht. ™ So sehr sich die Dis-
kursarenen der beiden Zeitschriften (iberschneiden, so unterschiedlich sind doch die
Problemkonstellationen und Diskursformen, auf die Manns Essay darinjeweils trifft. Mit
dem Erscheinen in der Europe werden gleich zwei Offentlichkeitssphiren erreicht: die
franzosische, in der Goethe in diesem Jahr vielfach diskutiert wird, und die transnatio-
nal-europiische, die die Zeitschrift zu konstruieren sucht. In beiden Féllen interagiert
der Essay vorrangig mit Formen des kulturpolitischen Diskurses. In der Neuen Rundschau
dagegen wird Goethes Status als Klassiker reflektiert: Die Zeitschrift lasst sich deshalb
als Medium des Metadiskurses auffassen.

Exkurs: Noch einmal Thomas Mann und Goethe? Ein Forschungsiiberblick

Die langjahrige Auseinandersetzung Manns mit den Werken und der Biografie Goethes
ist schon oft und ausfiihrlich in der Forschung thematisiert worden. 'S Ausgehend von
seiner frithen Lektiire der Gespriche vonJohann Peter Eckermannin den1890erJ)ahren bis
hin zu den Reden und Ansprachen der Nachkriegszeit, zeugen zahlreiche Notizen sowie
essayistische und fiktionale Werke von Manns intensiver, (iber ein halbes Jahrhundert
wihrender Beschiftigung mit dem deutschen Klassiker. Damit gestaltet sich Mann zum

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

paradigmatischen Fall fiir die produktive Rezeption eines kanonischen Autors der klas-
sisch-romantischen Epoche durch einen kanonischen Autor der Moderne. In der an der
Rezeptionsasthetik orientierten Forschung galt (und gilt zum Teil bis heute) der literari-
schen Verarbeitung der Figur Goethes das Hauptinteresse, allen voran dem»Hoéhepunkt
der Auseinandersetzung Manns mit Goethe« ', dem Roman Lotte in Weimar von 1939.
Folgerichtig spielen dabei die Reden der zwei Gedenkjahre eine eher untergeordnete
Rolle: Die Texte von 1932 werden oft als Vorbereitung auf die eigentliche schriftstelle-
rische Leistung im Exilroman behandelt; die Ansprachen von 1949 dagegen zumeist als
im Grunde genommen tberfliissige, allein aus dem Pflichtbewusstsein entstandene Ar-
beiten gewertet. "7

Die Fokussierung auf den literarisch-produktiven Aspekt der Goetherezeption
bei Thomas Mann hat auch mit der Betonung der personlichen Dimension der Be-
schiftigung mit dem Nationalklassiker zu tun. Dabei kann von »Spiegelungen«*w,
»kritischer Bewunderung«*w, »Nachfolge«*zo, »Vaterspiel« 2", »Verehrung«*zz,
»Wahlverwandtschaften« 23, »Imitatio« 2 oder auch von »quasi ddipaler Rivalitit« 25
die Rede sein: Mit mehr oder weniger Nachdruck auf die psychischen Implikationen
und die ironische Distanzierung von ihnen wird in der Forschung auf das Identifika-
tionsverhiltnis hingewiesen, das Manns Zugang zu Goethe pragt. Der Schriftsteller
hat selbst diese Interpretation gesteuert, wie etwa der oft zitierte Brief an die Lite-
raturwissenschaftlerin Kathe Hamburger bezeugt: »Das Verwandtschaftsgefiihl, das
Bewufitstein dhnlicher Prigung, einer gewissen mythischen Nachfolge und Spuren-
gangerei ist sehr lebhaft.« 26 Die von einem GroRteil der Thomas-Mann-Forschung
geteilte Uberzeugung, dass eine solch persénliche Angelegenheit in ihrer Komplexitit
und Ambivalenz nur im fiktionalen Werk ausgehandelt werden kénne, in dem sich der
Autor im Gegensatz zu seinen Offentlichen Stellungnahmen nicht der Eindeutigkeit
verpflichtet fithle, erklart das stirkere Interesse fiir Lotte in Weimar.

Im Gegenzug wird der (vermeintliche) Bekenntnischarakter des Romans auf die an-
deren Goethetexte projiziert: »Thomas Mann gibt zu verstehen, da er immer auch
sich selbst im Blick hat, wenn er iiber Goethe spricht,« 2/ heift es etwa bei Friedhelm
Marx. Wenn auch mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung, dient die Erforschung der
Goetherezeption bei Mann der Darstellung der Selbstentwicklung, sei es auf psychi-
scher, personlicher, intellektueller, schriftstellerischer oder auch politischer Ebene. Fiir
die meisten Studien trifft deshalb folgender, von Herbert Lehnert formulierter Grund-
satz zu: »Unser heutiges Goethe-Bild ist differenzierter als es zu seiner [Manns] Zeit
war, so dafd wir aus Thomas Manns Aufsidtzen mehr tber ihn lernen als iiber ihren
Gegenstand.«*28

Der Grund, weshalb hier noch einmal die Goethereden Manns herangezogen wer-
den, ist ein anderer. Was sie iiber den Schriftsteller, seine Entwicklung als private und
offentliche Personlichkeit aussagen, spielt eine untergeordnete Rolle. Die Ansprachen
werden als Zeitdokumente behandelt: Sie ermoglichen einen Zugang—unter vielen
moglichen —zum eigentlichen Gegenstand der Untersuchung, nimlich die Funktiona-
lisierungen Goethes in der Zwischenkriegszeit. Die Medialisierungen der Coethe-Essays
zeigen, dass die Diskussionen um die Aktualitit des Klassikers in parallel bestehenden

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

157


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Klassikerfeiern

Offentlichkeitssphiren stattfinden. Die Rezeption der Essays in diesen unterschiedli-
chen Offentlichkeitssphiren, aber auch die Interaktion mitanderen, fiir dieselben Sphi-
ren bestimmten Beitrigen geben Aufschluss tiber die jeweiligen Problemkonstellatio-
nen, in denen Goethe als Klassiker gebraucht wird.

" Mann unterzeichnet den von Julius Petersen verfassten und in der deutschen Tages-
presse veroffentlichten Aufruf zum Coethejahr sowie, im Namen des PE.N.-Clubs, eine
Danksagung an Frankreich fiir die Coethe-Ehrungen, die in der Revue d'Allemagne von August
1932 erscheint. Vgl. Georg Potempa: Thomas Mann: Beteiligung an politischen Aufrufen
und anderen kollektiven Publikationen. Eine Bibliographie, Morsum/Sylt 1988, 81f u. 87f.
"2 Neben der in Kapitel 2.1.2.3 erwdhnten Stellungnahme zur Rundfrage der Literari-
schen Welt, verfasst Mann eine Antwort auf eine Rundfrage des Auslanddeutschen: Tho-
mas Mann: Der Allgeliebte [1932], in: Gesammelte Werke, Bd. XIII: Nachtrage, Frankfurt
a.M.1974, 832-833.

"3 Thomas Mann: An die japanische Jugend. Eine Goethe-Studie [1932], in: Gesammelte
Werke, Bd. IX: Reden und Aufsitze 1, Frankfurt a.M. 1990, 282-296. Vigl. Hinrich Siefken:
Thomas Mann: Goethe —»ldeal der Deutschheit«. Wiederholte Spiegelungen1893-1949,
Miinchen 1981, 145ff.

" Zur Rolle des japanisch-deutschen Kulturinstitut vgl. Annette Hack: Das Japanisch-
Deutsche Kulturinstitut in Tokio in der Zeit des Nationalsozialismus: von Wilhelm Gun-
dert zu Walter Donat, in: Nachrichten der Cesellschaft fiir Natur- und Volkerkunde Ost-
asiens, Bd. 157-158, 1995, 77-100.

*S Thomas Mann: Goethe als Repréasentant des biirgerlichen Zeitalters [1932], in: Essays,
Bd. 3: Ein Appell an die Vernunft 1926-1933, hg. v. Hermann Kurzke, Stephan Stachorski,
Frankfurta.M.1994,307-342. Im Folgenden werden Textstellen aus diesem Essay mitder
Sigle GRBZ gefolgt von der Seitenzahl zitiert.

“6 Thomas Mann: Goethes Laufbahn als Schriftsteller [1932], in: Gesammelte Werke,
Bd. IX: Reden und Aufsitze 1, Frankfurt a.M. 1960, 333-362.

7 Am 25. Februar in Bern vor der Freistudentenschaft; am 26. Februar in Luzern vor der
Freien Gesellschaft CGleichgesinnter; am 14. Marz in Prag (Deutsches Theater) anldsslich
der Goethe-Gedenkfeier des PE.N.-Clubs; am 16. Marz in Wien (Redoutensaal der neu-
en Hofburg); am 18. Mirz in Berlin bei der Goethefeier der PreufSischen Akademie der
Kiinste. Vgl. Gert Heine, Paul Schommer: Thomas-Mann-Chronik, Frankfurt a.M. 2004.
"8 Thomas Mann: Meine Goethereise [1932], in: Gesammelte Werke, Bd. XIII: Nachtrage,
Frankfurta.M. 1974, 63-75, hier 70.

"9 Eine achtminitige Aufnahme der Rede istim Deutschen Rundfunkarchiv Frankfurt er-
halten. Sie wurde 1998 auf CD veréffentlicht: Gesang der Geister: Schauspieler und Au-
toren sprechen Texte von und iiber]. W. von Goethe, hg. v. Valentina Leonhard, Miinchen
1998.

19 Zuden Hintergriinden vgl. Thomas Neumann:»... fast ein Frithstiick bei Goethe«: Tho-
mas Mann und die Goethe-Woche in Weimar, in: Thomas-Mann-Jahrbuch, Bd. 10,1998,
237-247.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

" Am 10. Mai an der Volkshochschule in Nirnberg; am 8. Juni in Miinchen, anlésslich
der Goethe-Akademie im Auditorium Maximum der Universitat; am 19. Oktober vor der
Urania in Wien; am 23. Oktoberim Volksbildungshaus in Wien; am 9. November im Rah-
men der Akademischen Kurse in Essen. Vgl. Heine, Schommer: Thomas-Mann-Chronik.
12 pje Beitrdge werden in franzésischer Sprache vom Vélkerbund veroffentlicht: Insti-
tut international de coopération intellectuelle (Hg.): Entretiens sur Goethe a l'occasion
du centenaire de sa mort, Paris 1932.

"3 Mann: Meine Goethereise [1932].

“14 Der Ubersicht halber werden kiirzere Auszlige aus Manns Goethe-Essays, die in Fest-
gaben, Zeitschriften und Zeitungen abgedrucktsind, nichteigens erwahnt. Trotzdem sei
angemerkt, dass auch sie zur Erweiterung der Diskussion um die Aktualitit des Klassi-
kers beitragen, insbesondere im europdischen Ausland (Frankreich, Schweden, England
und Ungarn). Zu den Medialisierungen des Essays vgl. Georg Potempa: Thomas-Mann-
Bibliographie, Bd. 1: Das Werk, Morsum/Sylt1992, 388f. Zu den Ubersetzungen vgl. Ders.:
Thomas-Mann-Bibliographie, Bd. 2: Ubersetzungen, Interviews, Morsum/Sylt 1997.

"5 Zum Folgenden vgl. grundlegend: Siefken: Wiederholte Spiegelungen 1893-1949.

16 Ebd., 245.

17 Vigl. das entsprechende Kapitel mit der Uberschrift »Noch einmal: Goethe und
Deutschland (1940-1949; 1893-1949)«, in: Ebd., 245-260; dhnlich bei Helmut Koopmann:
Zu Thomas Manns Goethe-Nachfolge. Orientierungsverlust und Imitatio, in: Heinrich-
Mann-Jahrbuch, Bd. 17, 2000, 29-62. Eine Ausnahme bildet Yahya Elsaghes Einleitung
zu Manns gesammelten Goethe-Essays, die auf eindriickliche Weise die Entwicklungen
des Coethebilds zwischen1932 und 1949 darstellt: Yahya Elsaghe: Einleitung, in: Thomas
Mann: Goethe, hg. von Yahya Elsaghe und Hanspeter Affolter, Frankfurt a.M. 2019, 7-58.
"8 Siefken: Wiederholte Spiegelungen 1893-1949.

"9 Helmut Fuhrmann: Kritische Bewunderung: Thomas Manns Goethe-Essays [1983], in:
Sechs Studien zur Goethe-Rezeption, Wiirzburg 2002, 59-82.

"20\/9lkmar Hansen: Heilungskraft Goethe. Thomas Manns Goethe-Nachfolge [1996], in:
Haupt- und Nebenwege zu Goethe, Frankfurt a.M. 2005, 97-110.

21 Jutta Linder: »Vaterspiel«: zu Thomas Manns Goethe-Nachfolge, Soveria Mannelli
2009.

"22 |rmela von der Liihe: »Der grofde Mann ist ein 6ffentliches Ungliick«. Pathos und Ko-
mikin Thomas Manns Goethe-Verehrung, in: Hans Richard Brittnacher, Thomas Koebner
(Hg.): Vom Erhabenen und vom Komischen. Uber eine prekire Konstellation, Wiirzburg
2010, 143-150.

"23 Frederick A. Lubich: Goethe and Thomas Mann: Elective Affinities between German
Classicism and Modernity, in: Germanic notes and reviews, Bd. 43, Nr. 1, 2012, 21-26.

"24 | oopmann: Zu Thomas Manns Goethe-Nachfolge.

25 Elsaghe: Einleitung, 12. Elsaghe arbeitet im zweiten Teil seiner Einleitung die Bezie-
hung von Manns Goethe-Essays zum zeitgeschichtlichen Kontext heraus. Vgl. ebd., 26ff.
"26 Brief Thomas Manns an Kithe Hamburger vom 10.9.1932, in: Thomas Mann, Kithe
Hamburger: Briefwechsel 1932-1955, hg. v. Hubert Bruntrager, Frankfurt a.M. 1999, 21.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

159


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Klassikerfeiern

1999, 133-148, hier133.

"27 Friedhelm Marx: »Die Menschwerdung des Géttlichen«. Thomas Manns Goethe-Bild
in»Lotte in Weimar, in: Thomas-Mann-Jahrbuch, Bd. 10,1998, 113-132, hier131.

"28 Herbert Lehnert: »Goethe, das deutsche Wunder.« Thomas Manns Verhéltnis zu
Deutschland im Spiegel seiner Goethe-Aufsitze, in: Thomas-Mann-Jahrbuch, Bd.12,

Tabelle 3: Medialisierungen von Thomas Manns Essay Goethe als Reprisentant des biirgerlichen

Zeitalters

Art der Medialisierung

adressierte bzw. erreichte Offent-
lichkeitssphare

Interaktion mit...

Rede bei der Goethefeier der
PreufSischen Akademie der
Kiinste zu Berlinam 18.1.1932

Mitglieder der PreufSischen Akade-
mie der Kiinste
(Offentlichkeitssphire 1)

...(literarischem) Kunst-
diskurs

Ubertragung im Reichsrundfunk
am Abend des 18.1.1932

>Deutsche (Kultur-)Nation<
(Offentlichkeitssphiire 2)

..deutschem kulturpoliti-
schem Diskurs

Breite deutsche Offentlichkeit
(Offentlichkeitssphiire 5)

...(deutschem) Breitendis-
kurs

Veroffentlichung in der Goethe-
nummer der Revue Europe
(15. April1932)

>Frankreich¢
(Offentlichkeitssphiire 3)

..franzosischem kultur-
politischem Diskurs

>Europa¢sMenschheitc
(Offentlichkeitssphire 4)

..internationalem kultur-
politischem Diskurs

Veréffentlichung in der Goethe-
nummer der Neuen Rundschau
(Marz-April 1932)

Deutsche intellektuelle Elite
(Offentlichkeitssphiire 5)

...(deutschem) Metadis-
kurs

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05.



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

4.1 Goethe im Kunstdiskurs - Offentlichkeitssphare 1:
PreuBische Akademie der Kiinste

Den primiren Adressatenkreis der Rede Goethe als Reprisentant des biirgerlichen Zeitalters
bilden die Mitglieder der PreuSischen Akademie der Kiinste,® die am 18. Mirz 1932 eine
eigene Goethefeier veranstaltet. Die Akademie wurde 1696 nach dem Vorbild der Aca-
démie francaise gegriindet; erst 1926 wird ihr eine Sektion fitr Dichtkunst angegliedert,
der auch Thomas Mann angehért.’® Die Aufgaben und Funktionen der literarischen In-
stitution sind von Beginn an umstritten. In der Debatte um die Statuten und vor allem
die Nennung der Sektion, die die Mitglieder in den ersten Jahren beschiftigt, geht es
im Kern um die Definition dessen, was iiberhaupt unter >Dichtkunst« zu verstehen ist.*
Vereinfacht dargestellt stehen sich zwei Lager gegentiber. Diejenigen, die sich fiir die
Umbenennung der Abteilung in »Sektion fir Dichtung« einsetzen (u.a. Erwin Guido
Kolbenheyer, Wilhelm Schifer, Wilhelm von Scholz, aber auch Ludwig Fulda) pflegen
einen engen, vor allem aber emphatischen und vitalistischen Begriff vom Dichterischen
als etwas Gestalterischem, Substanziellem und Emotionalem, dem gemeinschaftsbil-
dende Krifte zugeschrieben werden. Ihre Auffassung von Dichtung kann man als eine
mystische bezeichnen.

Anders ist das bei den Mitgliedern, die sich fiir eine Umbenennung in »Sektion
fiir Literatur« (u.a. Thomas Mann, Alfred Déblin) bzw. »fiir literarische Kunst« (Hein-
rich Mann) aussprechen. Damit soll die Moglichkeit gewihrt sein »sich nicht dauernd
auf das rein Poetische zu beschrinken, sondern das kritisch-essayistische, historisch-
kulturphilosophische Element mit einzubeziehen«'?. Vorgeschlagen wird ein integra-
tiver Literaturbegriff, der auch nicht genuin dichterische Phinomene einschlief3t. Die-
se Offnung des Literarischen geht mit der Betonung der gesellschaftlichen Funktion
von Literatur einher. So unterstreicht etwa Doblin, dass die »Dichter [...] sich nicht ab-
sondern« diirften, »wenn das allgemeine, soziale, kulturelle Gewissen sie ruft«"3. Die
emphatische Idee von Dichtung wird von den sLiteraten< also entmystifiziert und ra-
tionalisiert: Die Literatur wird von ihnen auch als etwas Moralisches und Politisches
verstanden. Der Akademie-Streit fithrt Anfang Januar 1931 zum Austritt Kolbenheyers,
Schifers und Strauss’ und zur voritbergehend republikanischen Neuorientierung der
Sektion um Heinrich Mann als neuen Vorsitzenden.

Vor diesem Hintergrund findet am 18. Mirz 1932 die Goethefeier der Akademie der
Kinste statt, gefolgt von der Eroffnung der Ausstellung Goethe und seine Welt, in der Ge-
genstinde aus der Sammlung Kippenberg gezeigt werden.' Die Veranstaltung, an der

9 Das bekraftigt der Titel der Einzelausgabe im S. Fischer-Verlag: Thomas Mann: Goethe als Repra-
sentant des burgerlichen Zeitalters: Rede zum 100. Todestag Goethes, gehalten am 18. Marz 1932
in der Preufischen Akademie der Kiinste zu Berlin, Berlin 1932.

10 Zur Geschichte der Sektion fiir Dichtkunst der Preuflischen Akademie der Kiinste vgl. Inge Jens:
Dichter zwischen rechts und links [1971], Leipzig 1994.

11 Zum Folgenden vgl. das Kapitel »Dichter contra Literaten«in: Ebd., 112-169.

12 Thomas Mann, zitiert nach: Ebd., 123.

13 Alfred Doblin, zitiert nach: Ebd., 124.

14 Goethe und seine Welt. Sammlung Kippenberg. Ausstellung in der PreuRischen Akademie der
Kiinste, Berlin 1932.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

161


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Klassikerfeiern

Abbildung 5: Goethefeier der Akademie der Kiinste Berlin 1932

Links am Vortragspult: Thomas Mann; in der ersten Reihe ganz links: Heinrich
Mann und Ludwig Fulda.
Quelle: Deutsches Bundesarchiv, Bild 183-H25661.

laut Presseberichten neben Schriftstellern und Kiinstlern (Heinrich Mann, Ludwig Ful-
da, Max Liebermann, Kithe Kollwitz) auch Politiker (der Kultusminister Adolf Grimme)
und Diplomaten (der franzosische Botschafter André Frangois-Poncet) teilnehmen (Ab-
bildung s5), sprengt den Rahmen einer Diskussion iiber Dichtung und Literatur. Doch
liest man den Ausstellungsfithrer, wird deutlich, dass der Streit um das Wesen der
Dichtkunst zu diesem Zeitpunkt keineswegs beigelegt ist und am Fall Goethe weiter-
gefithrt wird. Einleitend wird erinnert, dass er 1789 zum Ehrenmitglied der Akademie
ernannt wurde. Er kann somit als Ahnherr der Institution und vor allem der neuen Sek-
tion fiir Dichtkunst — hier wohlgemerkt »Abteilung fiir Dichtung« genannt — gelten:

»Wenn die Preufische Akademie der Kiinste, die heute eine eigene Abteilung fiir Dich-
tung hat, sich entschlof3, ihren grofRen Toten [...] durch eine Ausstellung zu feiern, so
konnte es sich nicht darum handeln, nur Ausschnitte aus seinem Leben und Werk zu
geben, sondern es mufite erstrebt werden, ihn in seiner beispiellosen Ganzheit als

Mensch und Dichter zu zeigen.«'>

Goethe wird zum Ideal einer dichterischen Persénlichkeit modelliert, wobei an den em-
phatisch-mystischen Dichtungsbegrift angekniipft wird. Der Dichter ist der Unerreich-
bare, bei dem Leben und Werk im Dienst der Kunst ineinander aufgehen. Goethe wird
als der Klassiker fiir die emphatische Auffassung von Dichtung gebraucht. Dieser Ge-

15 Ebd., 7.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

danke wird in zahlreichen Gedenkreden ausgefiihrt, exemplarisch etwa bei Wilhelm
Schafer.¢

In seinen Beitrigen zum Goethejahr bezieht sich auch Mann auf den Akademie-
Streit. In seiner Weimarer Rede prisentiert er den Jubilar ausdriicklich als Schriftstel-
ler und eben nicht, wie sonst iblich, als Dichter, womit er Goethe fiir das Lager der
Literaten in Anspruch nimmt."” In der Berliner Rede sind ebenfalls deutliche Anklinge
an die Diskussion iiber Wesen und Funktion der Literatur zu vernehmen, weshalb sie
als kiinstlerische Programmatik gelesen werden kann. Indem Mann Goethe als Biirger
zeichnet, also alle »Ziige, [...], die man im schlechten und rechten, landliufigen Sinn
biirgerlich nennen kann« (GRBZ, 312), in der Biografie des Klassikers herausstellt, ent-
mystifiziert er die Figur des genialen, »ganzen« Dichters. Goethe erscheint im ersten Teil
des Vortrags als ein bodenstindiger Durchschnittsmensch, der Wert auf gutes Essen,
Regelmifligkeit, Ordnung und Fleif} legt. Der Schaffensprozess wird ebenso rationali-
siert: Mann relativiert den Wert kiinstlerischer Inspiration und Originalitit, die sonst
einen zentralen Platz in der Reprisentation von Dichtung einnehmen, indem er wie-
derholt auf die soziokulturellen Bedingungen des Schriftstellerdaseins hinweist. Dass
iiberhaupt Werke von Goethe existieren, habe man weniger genialischen Eingebungen
denn seiner biirgerlichen Erziehung zu verdanken, konkret dem »produktionsethischen
Befehl des Fertigmachens« (GRBZ, 315), der ihm von Kindheit an durch den Vater ver-
mittelt worden sei:

»Dem Egoismus des Traums und Selbstgenusses miissen Antriebe sozialer, oder, wenn
man will, biirgerlicher Sympathie und Dienstwilligkeit entgegenstehen, damit es zum
verwirklichten Werke komme; und wer weif3, ob der>Faustcauch nur die duflere Abge-
schlossenheit gewonnen hitte, deren das innerlich unendliche Werk fahig war, wenn
nicht der biirgerliche Vater diesen padagogischen Imperativ des >Fertigmachens«< der
kindlichen Seele eingepflanzt hitte.« (GRBZ, 315)

Dass Mann ausgerechnet Faust als das Ergebnis biirgerlicher Erziehung und geordne-
ter Lebensfithrung anfithre, kann als Provokation gewertet werden, wird das Drama zu
diesem Zeitpunkt doch als Ausdruck héchsten Dichtertums, als »Vermichtnis«®® dar-
gestellt, das losgeldst von seinem materiellen, sozial- und kulturgeschichtlichen Ent-
stehungskontext sei.

Kennzeichnend fir diesen Umgang mit dem Werk ist der Plan der Akademie-
Ausstellung (Abbildung 6), deren Herzstiick Faust bildet: Der Saal, in dem die Stoff-
geschichte rekonstruiert wird, steht symbolisch im Mittelpunkt der »Ganzheit«, die
Goethe reprisentiert; im Fithrer heif3t es dazu, der Fauststoft sei erst durch Goethe
»in das Reich der Idee, in die Sphire der hohen Kunst«*® erhoben worden. Manns

16 Wilhelm Schifer: Warum feiern wir Goethe? Festrede zum 100. Todestag im Freien Deutschen
Hochstift zu Frankfurt am Main, in: Wilhelm Schéfer (Hg.): Deutsche Reden, Miinchen 1933, 215-
227.

17 Mann: Goethes Laufbahn als Schriftsteller [1932].

18 Vgl. etwa Wolfgang Golther: Goethes Faust. Ein Vermachtnis. Rede gehalten am 22. Juni 1932 in
der Aula der Universitat Rostock, Rostock 1932.

19 Goethe und seine Welt. Ausstellung, 32.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

163


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Klassikerfeiern

pragmatische Schilderung kommt dagegen einer Rationalisierung des dichterischen
Schaffens gleich: Faust konnte nur entstehen, weil Goethe seiner dichterisch-kiinstle-
rischen Anlage zu widerstehen wusste. Uberspitzt formuliert, kénnte man sagen, dass
es sich sogar um ein anti-poetisches Werk handle. Mann argumentiert mit Goethe
gegen jene kunstreligiosen Auffassungen, die der Gestaltung der Ausstellung zugrunde
liegen, indem er darauf hinweist, dass »er [Goethe] [..] fitr Schwirmer, fiir poetische
Enthusiasten jederzeit kalte Duschen bereit« habe (GRBZ, 328). Das Klassikermodell,
das vom Lager der >Dichter« verwendet wird, wird systematisch dekonstruiert.

Abbildung 6: Plan der Goethe-Ausstellung
in der PreufSischen Akademie der Kiinste

Quelle: Katalog zur Ausstellung »Goethe und
seine Welt. Sammlung Kippenberg« in der
PreufRischen Akademie der Kiinste, Berlin 1932..

Doch bleibt es nicht bei dieser Entmystifizierung der Dichterfigur. Goethe wird
zum engagierten Schriftsteller modelliert, der — wie auch Mann seit Ende der 1920er
Jahre — gesellschaftspolitische Verantwortung ibernimmt. Zum Vorbild wird Mann vor
allem der »greise Goethex, bei dem er »wachsende Anteilnahme [...] an utopisch-welt-
technischen Fragen« (GRBZ, 339) sieht. Er nennt seine »Begeisterung fiir Projekte, wie
den Durchstich der Landenge von Panamac als Beispiel und unterstreicht, dass Goethe

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

davon »mit einer Eindringlichkeit und Ausfiihrlichkeit spricht, als sei es ihm wichtiger
als alle Poesie, und das war es zuletzt in der Tat.« (Ebd.) Eine Hinwendung zu sozio-
okonomischen Fragen sieht der Autor ebenfalls am Ende des Faust-Dramas. Dass Faust
seinen viel zitierten »h6chsten Augenblick« in der »Trockenlegung eines Sumpfes« erle-
be, wertet er als »Affront gegen die einseitig schongeistig-philosophische Zeitrichtung«
(GRBZ, 340).

Dieses ausdriickliche Lob von Goethes Interesse fiir die sozio-6konomische Realitit
und die gleichzeitige Abwertung des rein Poetischen deutet auf eine weitere Entwick-
lung in Manns Auffassung von Literatur hin. Der Schriftsteller plddiert nicht mehr fir
einen integrativen Literaturbegriff, wie er es noch im Rahmen des Akademie-Streits tat,
sondern spielt poetisches Dichten und politisches, d.h. in die gesellschaftliche Wirk-
lichkeit eingreifendes Schreiben gegeneinander aus. In Zeiten von »N6ten und Krisen
des Uberganges« (GRBZ, 309) misst er dem zweiten die grofRere Bedeutung zu. Mann
nutzt die Figur des alten, gesellschaftlich interessierten Goethe zur Legitimierung ei-
ner anti-poetischen Auffassung von Literatur. Mit diesem alternativen Klassikerkonzept
rechtfertigt er seine eigene Hinwendung zum Politischen. Insofern greift Mann auf die
Funktionsmechanismen des Kunstdiskurses zuriick: Mit dem Klassiker, wie Mann ihn
modelliert, klirt er seine eigene Position innerhalb des kiinstlerisch-literarischen Fel-
des. Nur dient ihm der Klassiker in diesem Fall gewissermaflen zur Verortung aufSer-
halb des kiinstlerisch-literarischen Feldes: Mann appelliert zur Uberwindung der Kunst
durch die Kunst. Liest man den Essay als (anti-)poetisches Programm, das an die Mit-
glieder der Akademie gerichtet ist, dann kann der Appell an die Biirgerlichkeit, mit der
die Rede schlief’t, auch als Warnung an die Schriftsteller und Kinstler gedeutet wer-
den: »Es niitzt nichts, die Vernunft zu verhéhnen und einen verstockten Gemiits- und
Tiefenkult zu treiben, dessen heutige Gottgeschlagenheit und Lebensverlassenheit sich
darin erweist, daf} er als eine Art verzweifelter und haerfiillter Totschlagesentimenta-
litit sich darstellt.« (GRBZ, 341)

4.2 Goethe im kulturpolitischen Diskurs: Manns Rede vor der deutschen,
franzosischen und internationalen Offentlichkeit

Die Hinwendung zum Politischen, zu der Mann aufruft, macht er mit seiner Vortrags-
tatigkeit im Goethejahr vor. Durch ihre Medialisierungen erreicht seine Rede nicht nur
die Mitglieder der Akademie, sondern mindestens drei weitere Offentlichkeitssphiren.
Die Ubertragung im Reichsrundfunk, d.h. in allen deutschsprachigen Sendern, ermég-
licht es, die gesamte deutsche Nation zu adressieren. Die Ubersetzung und Erscheinung
in der Zeitschrift Europe lisst den Text zum einen mit der franzésischen Offentlichkeit,
zum anderen mit jener internationalen République des letires interagieren, die das Pe-
riodikum zu (re)konstruieren sucht. »Deutsche Nationg, >Frankreich« und >Menschheit«
sind hierbei jeweils ideale Projektionen von Gemeinschaften, denen der Klassiker als
orientierende und handlungsweisende Bezugsfigur angeboten wird.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

165


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Klassikerfeiern
4.2.1 Offentlichkeitssphare 2: >Deutsche Nation< - Goethe als Nationalklassiker

Dass Goethe im 19. Jahrhundert zum deutschen Nationalklassiker modelliert wurde,
ist im ersten Teil dieses Buches bereits angesprochen worden. An den Gedenkfeiern
des Jahres 1932 in Deutschland lisst sich zeigen, wie er in einem neuen historischen,
soziokulturellen sowie medialen Kontext in seiner identititsstiftenden und reprisenta-
tiven Funktion wiederbelebt wird. Nicht, dass Goethe als Nationalklassiker in der Zeit
vor seinem hundertsten Todestag ernsthaft infrage gestellt worden wire — erinnert sei
nur an die Bedeutung, die ihm im Griindungsprozess der Weimarer Republik verlie-
hen wurde.*® Doch vor dem Hintergrund seiner realen oder imaginierten Gefihrdung
zu Beginn der 1930er Jahre wird das Nationalklassikerparadigma mit allen verfiigbaren
rhetorischen und medialen Mitteln reaktiviert. Das Jubilium bietet die Gelegenheit,
Goethes Autoritit vor der Nation neu zu begriinden.

Der Begriindungsprozess gestaltet sich allerdings zum Streitfall: So sehr iiber Goe-
thes Funktion als Nationalklassiker innerhalb der Offentlichkeitssphire »Deutsche Na-
tion« Konsens besteht, so sehr divergieren die Ansichten iber die inhaltliche Festle-
gung des Modells. Diese Momente der Konsensbildung und der Auseinandersetzung
in der Neumodellierung des Nationalklassikers werden im Folgenden nachgezeichnet.
Manns Essay wird dazu im Verhiltnis zur deutschen Offentlichkeitssphire analysiert.
Es wird gefragt, inwiefern sich das von ihm entworfene Klassikerkonzept in eine deut-
sche Bedarfskonstellation einpasst, aber auch, inwiefern es vom vorgegebenen Rahmen
abweicht.

£.2.1.1 (Re-)Konstruktion der Offentlichkeitssphare >Deutsche Nation«

»Aufruf zum Goethejahr«

Der Ton, der anlisslich des Goethejahrs 1932 in der deutschen Offentlichkeit dominiert,
ist in einem kurzen Text angegeben, der am 16. und 17. Midrz, wenige Tage vor Goethes
eigentlichem Todestag am 22. Mirz, in der Tagespresse verbreitet wird. Um die Mecha-
nismen der Neumodellierung des Nationalklassikers nachvollziehen zu kénnen, lohnt
es, diesen richtungsweisenden Aufruf zum Goethejahr niher zu betrachten. Er wird hier
deshalb in voller Linge zitiert:

»Wennam 22. Mdrz der Tag zum hundertsten Male wiederkehrt, an dem Deutschlands
vollendetster Geist seinem Glauben geméaf in die Unsterblichkeit einging, so kann der
Tag, der damals die Klage um den unersetzlichen Verlust entfesselte, kein Trauertag
mehr sein: Er bedeutet jetzt das freudigstolze Bewufitsein eines unverlierbaren Besit-
zes, der dem Volke Coethes nicht geraubt werden kann, es sei denn, daf es sich selbst
aufgibt. Die immer neue Erwerbung dieses Besitzes und das glaubige Festhalten an
den geistigen Giitern der Nation spendet die Kraft des Aufblicks zum Ewigen und zur
Erhebung tiber die Not der Zeit.

Coethe hat in den Jahren hoffnungslosen Tiefstands seinem Volke den Weg der
Wiedergeburt gewiesen. Seine grofite Dichtung zeigt die Vision des freien Volkes auf

20  Vgl. Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner Kritiker. Dokumente zur Wirkungsge-
schichte Goethes in Deutschland. Teil IV 1918-1982, Miinchen 1984, XxI1.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

freiem Grunde als ein Vermachtnis des Dichters, der, weit in die Zukunft blickend, die
Aufgaben neuer Gesellschaftsordnungals Naturgesetz wechselseitiger Hilfe und werk-
tatiger Liebe auffafite. Wie er selbst alle Gegensitze der menschlichen Natur in sich
trug und den leidenschaftlichen Zwiespalt seines Innern zum befreienden Einklang
brachte, so mahnt sein Geist zur eintrichtigen Ueberwindung selbstzerfleischenden Strei-
tes. Der Name Coethe bedeutet dem deutschen Volke eine Botschaft inneren Friedens.

Wie Goethes Werk aus allen Wurzeln des Volkstums aufstieg und dessen Krafte
zusammenfafite, so werde seine Erscheinung zum Sinnbild eines Einsgefiihls der iiber
Deutschlands Grenzen hinaus in seiner Sprache verbundenen Gemeinschaft.

Goethes 100. Todestag soll, wie einstmals Schillers 100. Geburtstag, ein Weckruf
fiir das Einheitsbekenntnis des iiber die ganze Erde verstreuten Deutschtums werden.
Wie nach Goethes Meinung erst die Erfiillung im eigenen Volkstum Schwingkraft ver-
leiht zum Einswerden mit der Welt, so ist sein Dichterwort als Stimme der Menschheit
zur Weltsprache geworden, in der die Vélker der Erde einander verstehen werden. Die
Goethefeier wird zur Weltfeier.

Wenn am 22. Mirz in der Sterbestunde des Mittags die Glocken lauten, soll der
Geist Goethes durch alle deutschen Lande ziehen. Wahrend im Namen des deutschen
Volkes der Kranz am Sarge der Weimarer Fiirstengruft niedergelegt wird, moge jeder
Deutsche sich dankbar bewuf3t werden, dafd Goethe auch fiir ihn gelebt und gewirkt
hat. Das Goethejahr soll die ganze Volksgemeinschaft in einem Erlebnis zusammen-
fithren, das mit grofler Vergangenheit verbindet und tiber die Not der Gegenwart eine
Briicke schligt in eine bessere Zukunft.<*'

So der Wortlaut des hochoffiziellen, von Julius Petersen entworfenen Textes, der von
zahlreichen Reprisentanten des politischen und geistigen Deutschlands unterzeichnet
ist.** Er enthalt, wie Wolfgang Frithwald zurecht bemerkt, »verriterisch nationalisti-
sche und ethnizistische Tone«*3. Bevor niher auf die Semantik des Aufrufs eingegangen
wird, soll jedoch seine performative Wirkung ins Auge gefasst werden.

Der Text ist eine einzige Beschwdrung von nationaler Einheit. Angesichts der
duflerst angespannten politischen Lage — der Reichsprisidentenwahl am 13. Mirz und
10. April war ein brutaler Wahlkampf vorausgegangen — kann man das bestenfalls als
Wunschtriumerei bezeichnen. Kurt Hiller, der den Aufruf in der Welthiihne sarkastisch
kommentiert, weist zusitzlich auf die soziale Krise hin, die sich in Folge der Welt-
wirtschaftskrise verschirft hatte: »Das Goethejahr soll die ganze Volksgemeinschaft
in einem Erlebnis zusammenfiihrenc ... vor allem wohl die ausgesteuerten Erwerbslo-
sen.«** Nicht nur die deutsche Gesellschaft im Ganzen, auch ihre intellektuelle Elite
ist zu diesem Zeitpunkt zutiefst gespalten. Zumindest kurios mutet es an, wenn unter
dem Text die Namen von Erwin Guido Kolbenheyer und Hermann Stehr neben denen

21 Hier zitiert nach: Goethe —Mahner zur Einheit. Der deutsche Aufruf zum 100. Todestag am 22.
Marz, in: Vossische Zeitung, 16.3.1932. Alle Hervorhebungen im Original. Im Folgenden als Aufruf
zum Goethejahr zitiert.

22 Potempa: Thomas Mann: Beteiligung an politischen Aufrufen, 81f.

23 Wolfgang Friihwald: Das Goethejahr1932: Thomas Mann liest Goethe, in: Karl Eibl, Bernd Scheffer
(Hg.): Goethes Kritiker, Paderborn 2001, 101-116, hier 113.

24 Kurt Hiller: Im Namen Coethes, in: Die Weltbiihne, Bd. 28, Nr.12, 22.03.1932, 457-458.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

167


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Klassikerfeiern

von Thomas Mann, Ricarda Huch und Gerhart Hauptmann stehen, hatte doch der
Offentlich ausgetragene Akademiestreit die divergierenden Auffassungen von Literatur
und Kulturpolitik dieser Schriftsteller deutlich zutage treten lassen. Und dass hinsicht-
lich der Goethefeier bei Weitem keine Einhelligkeit unter deutschen Intellektuellen
bestand, hatte die heftige Debatte, die von der Rundfrage der Literarischen Welt im
Herbst 1931 ausgeldst worden war, ohnehin gezeigt.

Der Aufruf zum Goethejahr hat in seinem pathetisch-feierlichen Duktus und seiner
Leugnung der realen gesellschafts- und kulturpolitischen Umstinde etwas von einer
rein formellen Bekundung von Eintracht in einer aussichtslosen Situation. Doch er-
gibt sich daraus die zentrale Funktion, die dem Nationalklassiker 1932 in Deutschland
zugeschrieben wird: Goethe dient der (Wieder-)Herstellung nationaler Einheit. Dass
dies ganz konkret gemeint ist, zeigt der Aufruf: Als performativer Akt grenzt er eine
deutsche Offentlichkeitssphire ab; als semantisches Aggregat gibt er Sprach- und Deu-
tungsmuster vor, er legt einen Frame fest, der den je individuellen Modellierungen des
Nationalklassikers zugrunde liegt.

Abgrenzung einer nationalen Offentlichkeitssphare
Die koordinierte Publikation des Aufrufs in den grofRen Tageszeitungen grenzt eine na-
tionale Offentlichkeitssphire fiir die Goethefeier ab. Von besonderem Interesse ist der
Hinweis auf den Schillerzentenar von 1859, der als Vorbild fiir den Goethezentenar er-
wihnt wird. Wie Thorsten Logge gezeigt hat, fungierte er in zweifacher Hinsicht als
Schliisselmoment im Prozess der Nationsbildung. Zum einen ermdglichte er eine ver-
tikale — explizite — Vernetzung der Feiernden in der Identifikation mit dem National-
klassiker Schiller, der den Teilnehmern in allen Festreden als gemeinsamer Bezugs-
punkt in der Vergangenheit und Fluchtpunkt in der Zukunft prisentiert wurde.?> Zum
anderen bewirkte er eine horizontale — implizite — Vernetzung der Feiernden in den
unterschiedlichen Stidten und Lindern in einer von der medialen Berichterstattung
immer wieder konstatierten Handlungsgemeinschaft.?® In Logges performanztheore-
tischer Perspektive ist die horizontale Ebene der Vernetzung von grofierer Bedeutung
als die vertikale Achse der Gemeinschaftsstiftung. Im Hinblick auf die Schillerfeiern
hilt er fest: »Zugetragen [...] haben sich viele Einzelfeste, die erst in der Summe als Na-
tionalfest verstanden werden kénnen. Das Nationalfest selbst jedoch ist als Gesamtes nur
iiber die Berichterstattung erfass- und erlebbar.«*” Die erinnerungspolitische Bedeu-
tung der ersten deutschen Dichterfeier im 19. Jahrhundert liegt in diesem innovativen
Moment: der Einbeziehung moderner Massenkommunikation zur aktiven Gestaltung
des Nationalen.

So erklirt sich die Bezugnahme auf die Schillerfeiern im Aufruf zum Goethejahr. Mit
der Vorstellung von einer gemeinsamen »grofRen Vergangenheit« und der Perspektive
auf eine »bessere Zukunft« bleibt die Achse der vertikalen Vernetzung des »Volks Goe-

25  Thorsten Logge: Zur medialen Konstruktion des Nationalen. Die Schillerfeiern 1859 in Europa und
Nordamerika, Gottingen 2014, 394ff.

26  Ebd., 397ff.

27  Ebd., 406.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

thes«®® allgemein gehalten. Uberblickt man die unterschiedlichen Auslegungen des Na-
tionalklassikermodells in den individuellen Beitrigen, wird klar, dass auf der inhaltli-
chen Ebene der Bedeutungszuschreibung kein Konsens zu erreichen wire. Wer in Schil-
lers hundertstem Geburtstag Anlass zur Feier sah, identifizierte sich mit hoher Wahr-
scheinlichkeit mit deutschnationalem Gedankengut. Eine solche Eindeutigkeit ist in
der Zwischenkriegszeit nicht mehr denkbar: Alle feiern Goethe, aber alle feiern ihn an-
ders. Wichtiger ist also das Moment der horizontalen Vernetzung: Es geht um das »Er-
lebnis«*® von Gemeinschaft, das durch das nationale Medienereignis erméglicht wird.
Was sich im Hinblick auf das Jubilium von 1859 riickblickend in der Berichterstattung
ereignet, wird 1932 gezielt geférdert. Die Einheit der Nation soll durch das Goethejubili-
um erfahrbar gemacht werden, wofiir die neuen Massenmedien eingesetzt werden. Der
Aufruf zirkelt eine nationale Offentlichkeitssphire ab, in der Goethe als einheitsstiften-
des Zeichen wirkt. In diesem Medienraum konnen inhaltliche Deutungsunterschiede
tiberspielt werden: Singulire Zugriffe auf den Nationalklassiker werden antizipierend
inkludiert und performativ zur nationalen Angelegenheit deklariert.

Dass das Goethejahr 1932 im Hinblick auf die diskursive Vernetzung der Nation im
Kontinuititsverhiltnis zum Schillerjubilium steht, sieht man an der dichten Bericht-
erstattung in den Printmedien. Nahezu jede Veranstaltung, die sich auf lokaler, natio-
naler oder internationaler Ebene auf den Nationalklassiker bezieht, wird in der regio-
nalen und/oder iiberregionalen Tagespresse angekiindigt und gegebenenfalls im Nach-
hinein kommentiert. Die Bedeutung dieser Einzelmeldungen fiir das Gesamtereignis
»Goethe-Nationalfeier« spiegelt sich in der Quellenlage: Artikel iiber die Goethefeiern
in insgesamt 148 deutschen Stidten sowie im europdischen und aufiereuropiischen
Ausland wurden sorgfiltig von der Goethe-Gesellschaft in Weimar gesammelt und ar-
chiviert.3° Die Sammlung dokumentiert das Entstehen einer medial vernetzten Fei-
ergemeinschaft, in der jedes Einzelereignis dem GrofRereignis >Goethe-Nationalfeier«
zugeordnet wird.

Ahnlich wie im Jahr 1859 gestaltet sich die internationale Vernetzung des »iiber die
ganze Erde verstreuten Deutschtums«®, wie es wortlich im Aufruf heifit. Obwohl die
deutschen Goethefeiern im Ausland quantitativ von geringerer Bedeutung sind, spielen
sie eine mafigebliche Funktion in der Bestimmung einer deutschen Offentlichkeitssphi-
re — in Abgrenzung zur internationalen Offentlichkeit, die ebenfalls das Goethejubi-
ldum begeht. Ein Beispiel ist die Ansprache des Archiologen Ludwig Curtius bei der
Goethefeier der Deutschen in Rom, die bereits im ersten Satz eine deutsche Identitit
durch den insistierenden Gebrauch der ersten Person Plural behauptet und die eige-
ne Kulturgeschichte von der anderer Volker abgrenzt: »Wir Deutsche haben bei gros-
sem Ungliick unserer politisch-nationalen Geschichte einen ungeheuren Gliicksfall in
unserer Geistesgeschichte vor anderen Volkern hinaus. Das ist die zeitliche Nihe des

28  Aufruf zum Goethejahr.

29  Ebd.

30  GSA:Reichsgedichtnisfeier zum100. Todestag Goethes 1932. Sammlung an Zeitungsartikeln tiber
Coethefeiern in deutschen Stddten und im Ausland.

31 Aufruf zum Goethejahr.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

169


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Klassikerfeiern

grossten Genius unseres Volkstums, Wolfgang Goethes.«** Der Nationalklassiker mar-
kiert inkludierend die Zugehorigkeit zum deutschen Volk, exkludierend die Differenz
gegeniiber anderen Volkern. Er fungiert als distinguierendes und identititsstiftendes
Zeichen. Die Berichterstattung in italienischen und deutschen Zeitungen lisst diese
Zugehorigkeit iiber die Grenzen hinweg erfahrbar werden.

Der mediale Kontext der Zwischenkriegszeit erméglicht noch wirksamere Formen
der Vernetzung. Bei der Konstitution einer nationalen Offentlichkeitssphire kommt
dem Rundfunk eine herausragende Rolle zu. Seit 1929 ermdglichten es Reichssen-
dungen, bedeutende kulturelle und politische Anlisse tiber alle Rundfunksender in
Deutschland zu iibertragen;?®> im Goethejahr werden die zentralen Festveranstal-
tungen auf diese Weise als nationale Medienereignisse inszeniert. So bleiben weder
das Glockengeldute zur Mittagsstunde des 22. Mirz noch die Kranzniederlegung in
der Fiirstengruft in Weimar, die im Aufruf angekiindigt werden, rein metaphorische
Gemeinschaftserlebnisse: Thre Ubertragung iiber den Reichsrundfunk macht die
Teilnahme auf nationaler Ebene real erfahrbar. In der Badischen Landeszeitung wird
die mediale Partizipation an der Reichsgedichtnisfeier in Weimar und das virtuelle
Gemeinschaftserlebnis folgendermaflen beschrieben: »In Gedanken wenigstens ist
man in Weimar, durch das Radio sind wir dort. Der Sonnenschein in den Straflen
Mannheims ist der gleiche. Frithling im deutschen Land, das seinen groflen Dichter
ehrt.<3*

In der Woche um Goethes Todestag am 22. Mirz werden auflerdem als Reichssen-
dungen tibertragen: die Rede Thomas Manns in der Preuflischen Akademie der Kiins-
te am 18. Mirz;®> das Goethe-Konzert unter der Leitung von Bruno Walter aus dem
Gewandhaus zu Leipzig, der Festakt aus Goethes Arbeitszimmer im Frankfurter Goe-
thehaus, bei dem ein Text des verstorbenen Friedrich Gundolf vorgelesen wird, 3¢ und
eine Horfolge zu Goethes Tod am Abend des 21. Mirz; die Rede Julius Petersens bei
der Reichsgedichtnisfeier in der Weimarhalle, die Festrede von Albert Schweitzer in
Frankfurt sowie die Faust II-Einspielung von Ernst Hardt am 22. Mirz.3” Der Sinn all
dieser Veranstaltungen realisiert sich erst in der medialen Ubertragung. Beim Festakt in

32 Ludwig Curtius: Goethe als Erscheinung. Ansprache bei der Goethefeier der Deutschen in Rom am
31. Mdrz 1932 im Festsaal der Anima, Rom 1932.

33 Ludwig Stoffels: Kunst und Technik, in: Joachim-Felix Leonhard (Hg.): Programmgeschichte des
Horfunks in der Weimarer Republik, Bd. 2, Miinchen 1997, 682-724.

34  Anonym: Deutschlands Coethefeier in Weimar. Die grofie Reichsgedachtnisfeier in Anwesenheit
des Reichskanzlers in: Neue Badische Landeszeitung, 22. Mdrz 1932.

35  Aufder Fotografie, die wihrend des Vortrags in der Berliner Akademie entstanden ist (Abbildung
5), ist das Mikrofon, durch das der Redner virtuell mit der gesamten deutschen Offentlichkeit ver-
bunden ist, an zentraler Stelle zu sehen.

36  Gundolfs Rede zu Goethes hundertstem Todestag war urspriinglich fur die Pariser Universitit be-
stimmt, an der er im Marz 1932 sprechen sollte. Vgl. Friedrich Gundolf: Rede zu Goethes hunderts-
tem Todestag, Berlin 1932.

37  Zu Hardts Rundfunk-Faust vgl. Theresia Wittenbrink: Rundfunk und literarische Tradition, in:
Joachim-Felix Leonhard (Hg.): Programmgeschichte des Horfunks in der Weimarer Republik,
Bd. 2, Miinchen 1997, 996-1097, bes. 1078ff.; Sophie Picard: Goethe und das Radio: eine Win-win-
Situation 1932 und 1949, in: Paula Wojcik et al. (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis. Funktional, in-
termedial, transkulturell, Berlin 2019, 121-138.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Goethes Frankfurter Arbeitszimmer z.B. diirften aufler den beteiligten Sprechern und
Technikern keine weiteren Zuhorer anwesend gewesen sein; auch das Faust-Horspiel,
das live im Studio aufgenommen wird, entfaltet seine Wirkung erst im nationalen Sen-
deraum. Die explizite oder implizite Adressierung der Nation, die in nahezu allen Bei-
trigen zum Goethejahr enthalten ist, wird durch die Ubertragung im Reichsrundfunk
konkretisiert.

Die Offentlichkeitssphire, die durch den Aufruf definiert und das Medienereignis
Jubilium konkretisiert wird, kann als symbolischer Raum aufgefasst werden. Er ist in
vielerlei Hinsicht eine Reduktion des 1927 in Wien entworfenen >Welt-Raums<. Kenn-
zeichnend ist, dass die deutsche Nation als Kulturnation definiert wird. Das grundle-
gende Kriterium bildet die deutsche Sprache: Die »in seiner [Goethes] Sprache verbun-
dene Gemeinschaft«®®, so der Aufruf, ist durch sie sowohl vertikal mit dem National-
klassiker als auch horizontal mit allen anderen Deutschsprachigen vernetzt. Der sym-
bolische Raum der Goethefeiern ist um den primédren Erinnerungsort Weimar, Goe-
thes Sterbestitte, strukturiert, zu der weitere Goethestitten wie Frankfurt am Main
oder Rom treten. Die Goethestitten sind Symbolorte, die eine imaginire Topografie
der deutschen Kulturnation entstehen lassen.?® Germanisten wie Petersen sind in die-
ser Kulturnation tonangebend: Die >Goethe-Philologie« wird in der integrativen und er-
zieherischen Funktion bestitigt, die ihr seit der Zeit des wilhelminischen Kaiserreichs
zukommt.*° Mit reprisentativen Personlichkeiten wie Mann und Schweitzer werden
aber noch zwei weitere Diskursfelder einbezogen, die das Sprechen innerhalb der deut-
schen Offentlichkeitssphire prigen: Literatur und Ethik. Die Politik bleibt — anders als
bei der Wiener Beethovenfeier — ausgeschlossen: Keine grofiere Rede des Goethejahrs
wird von einem Staatsreprisentanten gehalten. Die Kulturnation definiert sich damit
abseits des Politischen und Diplomatischen.* Schlieflich gelten innerhalb des symbo-
lischen Raums der Goethefeiern feststehende Formen der Ehrung. Die Gedenkfeiern
folgen stets einem geregelten Muster mit musikalischer Einleitung, Gruflworten, Ge-
denkrede und musikalischem Abschluss. Die Gedenkrede bildet dabei die héchstmég-
liche Form der Ehrung.

Mit der deutschen Sprache, den Symbolorten, den Diskursfeldern und den Formen
der Ehrung wird eine Art Koordinatensystem der deutschen Goethefeiern festgelegt. Al-
le Veranstaltungen, die an die nationale Offentlichkeit adressiert sind, lassen sich darin
einordnen. So kénnen nahezu alle Festredner im deutschsprachigen Raum den von Pe-
tersen, Mann und Schweitzer reprisentierten Diskursfeldern zugeordnet werden: Die
Germanistik, mit Personlichkeiten wie Gerhard Fricke, H. A. Korff, Harry Maync oder

38  Aufruf zum Goethejahr.

39  Vgl. Paul Kahl: Goethe — Nation — Museum. Goetheh&user als Symbolorte der deutschen »Kultur-
nationg, in: Constanze Breuer, Barbel Holtz, Paul Kahl (Hg.): Die Musealisierung der Nation. Ein
kulturpolitisches Gestaltungsmodell des 19. Jahrhunderts, Berlin 2015, 43-56.

40  Maximilian Nutz: Das Beispiel Goethe: zur Konstituierung eines nationalen Klassikers, in: Wil-
helm Vofskamp, Wilhelm Fohrmann (Hg.): Wissenschaftsgeschichte der Germanistik im 19. Jahr-
hundert, Stuttgart, Weimar 1994, 605-637.

41 Dies bestitigt die These Wolf Lepenies’ zum antagonistischen Verhéltnis von Kultur und Politik
in Deutschland bis 1945. Vgl. Wolf Lepenies: Kultur und Politik: deutsche Geschichten, Miinchen
2006.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

m


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Klassikerfeiern

Rudolf Unger, ist gegeniiber der Literatur (mit Rudolf G. Binding, Wilhelm Schifer, Er-
win G. Kolbenheyer, Walter von Molo etc.) und dem Bereich der Philosophie und Ethik
(Bruno Bauch, Heinrich Scholz) iiberreprisentiert.**

Bemerkenswert ist auch, dass jede noch so unbedeutende Goethe-Zeremonie in
Schulen und Vereinen nach demselben Muster organisiert ist (so zumindest lassen
es die zahlreichen Presseberichte erscheinen) — eben das Muster, das im symbolischen
Raum der Goethefeiern gilt. Die Feiern beginnen stets mit einer musikalischen Einlei-
tung, wobei am hiufigsten Beethoven, insbesondere die Egmont-Ouvertiire aufgefithrt
wird. Dann wird von offizieller Stelle aus ein mehr oder minder prominenter Redner
eingefiithrt, der vor geschmiickter Goethe-Biiste zu mehr oder minder prominenten
Themen zu sprechen kommt (Abbildung 7). Optional werden Passagen aus den Werken
des Dichters rezitiert oder Szenen aus seinen Dramen gespielt. Abgerundet wird das
Ritual mit einer weiteren musikalischen Einlage. Durch diese gleichgestaltete Form der
Klassikerehrung entsteht erst das im Aufruf beschworene Gemeinschaftserlebnis.

Abbildung 7: Julius Petersen bei der Reichsgedichtnisfeier am 22. Mdrz in Weimar

Im Hintergrund die geschmiickte Goethe-Biiste, die Petersen symbolisch mit der Kulturnation
vernetzt; im Vordergrund das Mikrofon, das ihn medial mit der nationalen Offentlichkeit vernetzt.
Quelle: Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft, Bd. 18 (1932).

42 Vgl. Astrida Ment: Goethe zwischen den Kriegen. Gedenkreden in der Weimarer Republik (1919-
1933), Frankfurt a.M. 2010, 118.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Andersherum erklirt sich so auch die immer wieder konstatierte Marginalisierung
anderer Ausdrucksformen im Goethejahr: Personen, Diskurse, Orte, die nicht in das
Koordinatensystem >deutsche Goethefeier< hineinpassen, sowie divergierende Formen
der Ehrung, werden innerhalb der Offentlichkeitssphire nicht wahrgenommen*® und
konstruieren gegebenenfalls Gegenodffentlichkeiten. In ihrer Studie zu den Goethe-
Gedenkreden in der Weimarer Republik stellt Ment fest, dass »die >linke Rezeption« [...]
sich in anderen Bereichen wie Theater, Feuilleton, entsprechenden Fachzeitungen«**
abspielt. Abgesehen von den politischen Divergenzen, kann zur linken Rezeption
gesagt werden, dass sie nicht in das Koordinatensystem hineinpasst und deshalb von
der Offentlichkeitssphire »Deutsche Nation« ausgeschlossen bleibt.

Der Offentlichkeitssphire >Deutsche Natione, die im Aufruf adressiert ist, korre-
spondiert also einerseits ein realer Medienraum, der die Gemeinschaft der Feiernden
untereinander vernetzt, und andererseits ein symbolischer Raum, in dem das Gemein-
schaftserlebnis virtuell stattfindet. Die Struktur der Offentlichkeitssphire ist deshalb
von so grofler Bedeutung, weil sie direkt den Inhalt der Reden, also auch die je indivi-
duellen Zugriffe auf Goethe bestimmt. Das kann man am Beispiel eines kurzen Textes
sehen, den Thomas Mann als Antwort auf eine Rundfrage des Auslanddeutschen verfasst.
Mit dieser Zeitschrift des Deutschen Auslandsinstituts in Stuttgart ist jene internatio-
nale »Volksgemeinschaft«*> adressiert, die sich iiber die Zugehorigkeit zum >Deutsch-
tumc« definiert:

»Das Jahr 1932 [..] ist ein Ehrenjahr fir die deutsche Kultur und den deutschen Men-
schen. Die Erhebung unseres Selbstgefiihls, die damit verbunden ist, kann ein leiden-
des Volk wie das unsere wohl brauchen, und gerade das Auslanddeutschtum wird sich

in dieser Erhebung der Heimat mit neuem Stolze verbunden fithlen.#

Mann beruft sich hier explizit auf die nationale Offentlichkeitssphire, deren Kontu-
ren im Aufruf bestimmt wurden, und bestitigt sie somit. Das deutsche Volk wird auch
von ihm als eine Erfahrungsgemeinschaft angesprochen, die teilhat an einem gegen-
wirtigen Leiden und sich im Erlebnis der »Erhebung«*’” durch die Goethefeiern von
neuem konstituiert. Mit dem Gebrauch der ersten Person plural im zweiten Satz wer-
den die Inklusions- und Exklusionsmechanismen intensiviert, die zur Definition einer
nationalen Identitit notwendig sind. Mit diesem kurzen — und an sich wenig bedeut-
samen — Text positioniert sich Mann innerhalb des medialen und symbolischen Rau-

43 Die Marginalisierung der Goethe-Ehrungen, die sich auRerhalb der Offentlichkeitssphire >Deut-
sche Nation< abspielen, spiegelt sich auch in der spateren Erforschung der Goethefeiern. Rainer
Nagele stellt fest: »Bezeichnend ist, da selbst im Goedecke [d.i. Grundriss zur Geschichte der deut-
schen Dichtung], der sonst bis in die Provinzecken hinein die Goethefeiern verzeichnet und kaum
einen Festvortrag und -aufsatz auslift, der bedeutendste Beitrag der Linken zum Goethejahr1932,
das Goethesonderheft der Linkskurve, nicht erwahntist.« Rainer Nagele: Die Goethefeiernvon 1932
und 1949, in: Reinhold Grimm, Jost Hermand (Hg.): Deutsche Feiern, Wiesbaden 1977, 97-122, hier
98.

44  Ment: Goethe zwischen den Kriegen, 121.

45  Aufruf zum Goethejahr.

46  Mann: Der Allgeliebte [1932].

47  Aufruf zum Goethejahr.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

173


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Klassikerfeiern

mes der Offentlichkeitssphire >Deutsche Nation< und bestitigt den Nationalklassiker-
Bedarf. Frappierend ist dariiber hinaus, wie der Schriftsteller mit nur wenigen Worten
an den Frame des von Petersen entworfenen Aufrufs ankniipft: Der feierlich-patheti-
sche Ton, die Dramatisierung der gegenwirtigen Lage der Nation, die Themenwahl, ja
selbst der Wortschatz ist eng an das vorgegebene Muster angelehnt. Damit ist schon
der zweite Aspekt angesprochen, der anhand des kollektiven Aufrufs besprochen werden
soll: Der Text 6ffnet nicht nur einen Raum des Gedenkens, er gibt auch Deutungs- und
Sprachmuster vor.

Ein nationaler Goethe-Frame

Der Aufruf zum Goethejahr ist inhaltlich allgemein gehalten. Das hat bereits Kurt Hiller in
seinem Kommentar des kollektiven Textes, den er wegen seiner »bewufiten, gewollten
Zweideutigkeit, bewuflten, gewollten Irrefithrung«*® kritisiert, auf den Punkt gebracht.
Den Aufruf im Wortlaut zitierend, bemerkt er:

»Seinem Clauben gemafd in die Unsterblichkeit einging<—das kann, je nach Belieben,
interpretiert werden als:>Es kann die Spur von meinen Erdentagen nicht in Aonen un-
tergehn<oder als frommer Kirchenglaube an die Unsterblichkeit seiner Seele. Fiir In-
tellektuelle etwas; fiir Konservative etwas; bitte, bedienen Sie sich. Und »die Kraft des
Aufblicks zum Ewigen<—steckt in diesem >zum<nun der Ewige oder das Ewige? Bitte, je
nach Weltanschauung; auswechselbare Begriffe! Goethe als Kirchenchrist, Goethe als
Westarp*® —wer nicht mag, der darfs pantheistisch oder selbst heidnisch deuten; wir
rithren die Jubildumssauce so an, daf$ sie bei einigem guten Willen allen Richtungen
schmeckt.«*°

Hiller dekonstruiert in wenigen Sitzen die Strategie des Aufrufs. Damit zeigt er, wie
fragil das Modell vom einheitsstiftenden Nationalklassiker in Wirklichkeit ist. Was er
in seiner Kritik zur Religionsfrage notiert, lief3e sich auf andere Themen beziehen, etwa
auf das Problem des Verhiltnisses zwischen Volk und Welt: Die Behauptung, dass das
»Dichterwort als Stimme der Menschheit zur Weltsprache geworden<® sei, ist genauso
zweideutig und kann sowohl in einem universalistischen als auch in einem missiona-
rischen Sinn verstanden werden. Das im Aufruf (re-)konstruierte Nationalklassikermo-
dell schlief3t alle, teilweise gegensitzlichen Optionen ein: Goethe kann der Bestitigung
einer essenzialistisch-ethnizistischen Auffassung von deutscher Identitit dienen, die
direkt von der volkischen Ideologie inspiriert ist; er kann aber ebenso die Vorstellung
von internationaler Verstindigung legitimieren, in der die Literatur zur vermittelnden
Sprache wird — und damit in die Nihe des Universalklassikermodells riicken.

Mit dem Verhiltnis von Volk und Welt ist ein Themenkomplex angesprochen, der in
nahezu keinem Beitrag zum Goethejahr unerwihnt bleibt.>* Edwin Redslob macht es

48  Hiller: Im Namen Goethes.

49  Cemeintist Kuno von Westarp (1864-1945), Mitbegriinder der konservativen und republikfeindli-
chen Deutschnationalen Volkspartei.

50  Hiller: Im Namen Goethes.

51 Aufruf zum Goethejahr.

52 Christian Welzbacher hat dieses zentrale Themenkomplex im Blick, wenn er (iber das Goethe-
jahr1932 schreibt: »Zwei vollkommen widerspriichliche Deutungsmuster standen sich gegeniiber:

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

zur Leitfrage in seinem Festvortrag und nennt die »Uberwélbung des Volksgedankens
durch den Weltgedanken« ein zentrales Motiv bei Goethe.>®> Erwin Kolbenheyer greift
in seiner Rede tiber Goethes Weltbiirgertum und die internationale Geistigkeit dieselbe Frage
auf, doch spricht er, um es mit Mann zu sagen, »eigentlich gegen Goethes Weltbiirger-
tum, also fiir sein Deutschtum.>* Selbst ein »deutscher Mann«, wie die nationalsozia-
listische Zeitschrift Der Angriff den Dichter Hanns Johst in polemischer Abgrenzung zu
Thomas Mann und Gerhart Hauptmann nennt,>> kommt nicht umhin, in seiner Rede
im Reichstag das Thema Weltbiirgertum bei Goethe zu behandeln und als >kosmisches
Erweiterung seines Volkstums zu erkliren.5® Es lieRen sich noch weitere Varianten an-
fithren: Festzuhalten ist, dass das Begriffspaar >Volk«/>Welt«< ein obligatorisches Motiv
fiir die Redner ist, die innerhalb der Offentlichkeitssphire >Deutsche Nation< das Wort
ergreifen.

Deshalb spielt der Aufruf-trotz oder gerade wegen seiner Unverbindlichkeit — eine
so entscheidende Rolle: Es wird darin ein Frame festgelegt, der den Umgang mit dem
Nationalklassikermodell orientiert. Dieser Goethe-Frame besteht aus: 1. Deutungsmus-
tern, d.h. Themen und Motiven, die sich aus der gegenwirtigen deutschen Bedarfskon-
stellation ergeben; 2. dazu passenden Sprachmustern, d.h. Ausdrucksweisen, Schlag-
wortern, Zitaten, die das Sprechen iiber Goethe prigen. Diese Deutungs- und Sprach-
muster lassen sich im Wesentlichen den drei Bereichen Volk, Krise und Religion zuord-
nen. Das bedeutet nicht, dass in allen Beitrigen zum Goethejahr ein immer gleiches
Konzept des Nationalklassikers entstehe. Der Frame gibt ein Muster vor, das in sei-
nen Realisierungen unterschiedlich ausgelegt wird. In der Summe erméglicht es aber
das im Aufruf beschworene Einheitserlebnis. Goethe wird zum einheitsstiftenden Na-
tionalklassiker statuiert. Die eigentliche Modellierung des Nationalklassikers — d.h. die
Bestimmung der Elemente, aus denen individuelle Klassikerkonzepte entstehen - fin-
det aber erst in den einzelnen Sprechakten statt. Es gibt also einen Spielraum, den die

Coethe, der sWeltbiirger und Universalist< und Goethe, der sDeutsche«.« (Christian Welzbacher:
Edwin Redslob: Biografie eines unverbesserlichen Idealisten, Berlin 2009, 220.) Eine solche Zwei-
teilung kommtinsofern gelegen, als sie —aus heutiger Perspektive —eine klare Trennung zwischen
>guter< (weltoffener) und >béser«< (nationalistischer) Goetherezeption erméglicht. Die Wirklichkeit
stelltsich allerdings komplexer dar, denn die zwei Deutungsmuster schlieRen sich in den meisten
Fallen nicht aus. Viel eher (iberlagern sie sich. Auch Thomas Mann, dem man in den 1930er Jahren
keine national-chauvinistische Instrumentalisierung des Klassikers unterstellen kann, iibernimmt
das Deutungsmuster vom sdeutschen< Goethe. Deshalb scheint es mir angebrachter, bei den Be-
griffen>Volkcund >Weltc<von einem Begriffspaar zu sprechen, dessen Verhiltnis zu bestimmen ein
zentrales Anliegen fiir die Redner im Goethejahr ist.

53  Edwin Redslob: Goethes Stellung zu Volk und Welt [1932], in: Christian Welzbacher (Hg.): Der
Reichskunstwart. Kulturpolitik und Staatsinszenierung in der Weimarer Republik 1918-1933, Wei-
mar 2010, 101-103.

54  Mann: Meine Goethereise [1932], 73.

55  Anonym: Fichte-Gesellschaft im Reichstag. Hanns Johst iiber Coethe, in: Der Angriff, 21.3.1932.

56  Vgl. den kritischen Kommentar der Rede: Fr.: Eine sonderbare Goethefeier, in: Berliner Bérsen-
Courier, 21.3.1932. Die Goetherede Hanns Johsts ist nicht in der von Rolf Diisterberg besorgten Bi-
bliografie seiner Schriften aufgefithrt und muss daher als verschollen gelten. Vgl. Rolf Diisterberg:
Hanns Johst: »Der Barde der SS«. Karrieren eines deutschen Dichters, Paderborn 2004.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

175


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Klassikerfeiern

Autoren von Gedenkreden nutzen; die inhaltliche Festlegung des Nationalklassikermo-
dells ist das Ergebnis eines diskursiven Aushandlungsprozesses.

Die Zahl der Laudationes, die im Zuge des Goethejahres 1932 anlisslich von Fest-
akten im deutschsprachigen Raum gehalten werden, ist schier uniiberschaubar.>” Im
Folgenden werden dem Essay von Thomas Mann lediglich zwei Beitrige zum Goethe-
jahr zur Seite gestellt, die iiber den Reichsrundfunk ebenfalls virtuell die ganze Nation
erreichen sollen. Es handelt sich zum einen um den Vortrag des Berliner Germanisten
und langjihrigen Prisidenten der Goethe-Gesellschaft Julius Petersen, der wegen sei-
ner wenig rithmlichen Rede von Goethe, der den »schwarzen Gesellen und den braunen
Kameraden [...] seinen Gruf} nicht versagt« hitte,5® als klassisches Beispiel fir die An-
biederung der Germanistik an die NS-Diktatur in die Fachgeschichte eingegangen ist.>®
Seine Rede anlisslich der Hundertjahrfeier in Weimar, die die Uberschrift Erdentage und
Ewigheit trigt,®® erfiillt in jeglicher Hinsicht die Kriterien des Sprechens iiber Goethe
in der Offentlichkeitssphire >Deutsche Nation< und lisst zugleich die Kontinuititen
sichtbar werden, die zwischen dem Goethe-Frame und dem Diskurs der Germanistik
in der NS-Diktatur besteht. Albert Schweitzers Beitrige zum Jubildum gelten dagegen
als Zeugnis einer humanistischen< Goetherezeption im 20. Jahrhundert, die der natio-
nalistischen Vereinnahmung entgegengesetzt ist.** Analysiert wird im Folgenden die
Festrede, die er anlisslich der Gedenkfeier in Frankfurt hilt.%?

4.2.1.2 Nationalklassikermodellierungen bei Mann, Petersen und Schweitzer
»Goethes Volk« - zum Verhéltnis zwischen dem Klassiker und der Nation

Die Texte von Mann, Petersen und Schweitzer sind primir an die vom Aufruf zum Goethe-
jahr konstruierte nationale Offentlichkeit adressiert. Die Klassikerkonzepte, die darin
entwickelt werden, sind also im Hinblick auf eine nationale Bedarfskonstellation kon-
zipiert. Das impliziert zunichst die Bestimmung des Verhiltnisses, das zwischen dem
Klassiker und der Nation besteht. Der Aufruf gibt hierfiir ein Sprachmuster vor: das vom

57  Mentverzeichnet 71 Reden, die im Kontext des Jubilaums entstanden sind, wobei es sich nur um
eine Auswahl der wichtigsten Dokumente handelt, die in Druckform tberliefert sind. Vgl. Ment:
Goethe zwischen den Kriegen. 447-457.

58  Julius Petersen: Goethe-Verehrung in fiinf Jahrzehnten. Ansprache zur Feier des 50jahrigen Be-
stehens der Goethe-Gesellschaft am 27. August 1935, in: Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft, Bd. 21,
1935, 1-25, hier 23.

59  Zu Petersens Versuch der Unterwiirfigkeit an den neuen politischen Kontext vgl. Holger Dainat:
»Ruhe, nichts als Ruhe, Prasident bleiben wie bisher.« Julius Petersen, Anton Kippenberg und die
Goethe-Gesellschaft, in: Publications of the English Goethe Society (Hans Wahl im Kontext. Wei-
marer Kultureliten im Nationalsozialismus), Bd. 84, Nr. 3, 2015, 223-238.

60 Julius Petersen: Erdentage und Ewigkeit. Rede bei der Cedachtnisfeier in Weimar am 22. Marz
1932, in: Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft, Bd. 18,1932, 3-22.

61 Vgl. Claus Giinzler: Auf eigenen Wegen zur Humanitat. Zum Goethebild bei Albert Schweitzer, in:
Goethe-Blatter: Schriftenreihe der Goethe-Cesellschaft Siegburg eV., Bd. 3, 2003, 201-224; Tho-
mas Suermann: Albert Schweitzer als»homo politicus«. Eine biographische Studie zum politischen
Denken und Handeln des Friedensnobelpreistriagers, Berlin 2012, 165ff.

62  Albert Schweitzer: Gedenkrede gehalten bei der Feier der 100. Wiederkehr von Goethes Todestag
in seiner Vaterstadt Frankfurt am Main am 22. Mdrz 1932, in: Goethe. Vier Reden, Weimar 1999,
9-25.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

»Volk Goethes«®3. Die semantische Einheit lisst sich doppelt auslegen: Sie kann bedeu-
ten, dass der Klassiker Begriinder eines wie auch immer zu definierenden Deutschtums
sei, aber auch, dass sich dieses Volk iiber die Identifikation mit ihm definiere.

Die Wiederholung der semantischen Einheit grenzt bei Petersen an Obsession, ge-
braucht er sie doch an die zwanzig Mal im Laufe seiner Rede. Das »Volk Goethes« wird
darin zu einer Jingerschaft konstruiert, zu der der Dichter in »Mahnworten«®* »spre-
checund der er bedeutungsschwere »Vermichtnisse« hinterlassen habe, allen voran das
vom »freien Grund mit freiem Volk«®®, das schon im Aufruf zitiert ist und als Leitparo-
le des deutschen Goethejahres bezeichnet werden kann. Das Faust-Zitat legitimiert die
Vorstellung einer volkisch-nationalen Gemeinschaft, die sich in der Identifikation mit
einem nationalen Territorium erst vollends realisiere. Diese Gemeinschaft entspringt
nach Petersens Auffassung den prophetischen Visionen des Klassikers, der auf diese
Weise als mythischer Begriinder der Nation erscheint. Zugleich verwirklichen sich die-
se Visionen im quasi mystischen Gemeinschaftserlebnis der gleichzeitigen Verehrung.
Petersen arbeitet in seiner Ansprache mit >goethisch« markierten Bildern und Begriffen.
Er kontrastiert »die vulkanische Gewalt«®® der Schiller-Verehrung im 19. mit der Goe-
therezeption im 20. Jahrhundert, die eher einem »neptunischen Anwachsen von Strom
zu Meer«®7 gleiche:

»Er selbst [Goethe] spendet seinen vollen Reichtum nur dem Einzelnen, der ihn zum
Begleiter seines Lebens wahlt; aber der Einzelne gesellt sich zum Einzelnen, die Bru-
derquellen vereinen sich, und der Flufd wird zum Strom durch Stddte, Provinzen und
Konigsreiche seine Schitze, seine Kinder dem erwartenden Erzeuger freudebrausend

an das Herz.«58

Der Prozess der kumulativen Wirkung, die es Petersen ermoglicht, die spit einsetzende
Popularitit des Nationaldichters Goethe im Vergleich zu der Schillers zu rechtfertigen,
wird als »neptunisch« bezeichnet. Damit ist an Goethes Grundhaltung im Streit zwi-
schen Neptunisten und Vulkanisten erinnert, in dem der Dichter als Verteidiger eines
alten geognostischen Systems auftrat, das im Begriff war, von der modernen Geolo-
gie abgelost zu werden.® Von Geognosie und Geologie sowie von der Rolle Goethes in
diesem wissenschaftlichen Disput wird man bei Petersen vergeblich die Spur suchen.
Vielmehr wird das geognostische Erklirungsmuster der Erdentstehung metaphorisch
auf den Prozess der Nationsbildung iibertragen. In Petersens Vorstellung schwellt das

63 Aufruf zum Goethejahr.

64 »Gedenke zu leben!cist das Mahnwort an sein Volk.« Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 7.

65 »In dem Wachsen und Werden seines GrofSten erblickt Goethes Volk das Sinnbild des eigenen,
noch unfertigen Seins, in der Unsterblichkeit seines Seins die Gewahr des eigenen Verstandes, in
seinem Lebensglauben den Fithrer und Begleiter zu unermudlicher Tatigkeit, in seinem Vermacht-
nis das Ziel dieses Wirkens: auf freiem Grund mit freiem Volk zu stehn.« Ebd.

66 Ebd.,13.
67 Ebd.
68 Ebd.

69  Otfried Wagenbreth: Neptunismus/Vulkanismus, in: Hans-Dietrich Dahnke, Regine Otto (Hg.):
Coethe-Handbuch, Bd. 4/2: Personen, Sachen, Begriffe, Stuttgart, Weimar 1998, 803-805.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

77


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Klassikerfeiern

mythisch bestimmte »Volk Goethes« in der gleichzeitigen Verehrung des Nationaldich-
ters endlich zur Volksgemeinschaft an. Die Idee vom »Volk Goethes« ist essenzialistisch,
vor allem aber prospektiv: Sie ist eine noch zu realisierende Prophetie. Dass Petersen
sich ironischerweise auf ein iiberholtes wissenschaftliches Modell bezieht, nimmt dem
Bild selbst nicht die Kraft: Wichtig ist seine rhetorische Einpragsambkeit. Die Rede vom
»Volk Goethes« ist bei Petersen keine einfache Floskel, sie ist ideologisch fundiert. Die
Nation ist bei ihm eine vélkische Gemeinschaft, die sich in ihrem Nationalklassiker
inkarniert. Das Verhiltnis zwischen Goethe und seinem Volk ist bei Petersen ein pro-
spektiv-essentialistisches.

Anders ist das in der Gedenkrede Schweitzers, der die Redewendung vom »Volk
Goethes« deutlich sparsamer verwendet, und auch nur in den Rahmenteilen seiner An-
sprache, die sich auf die unmittelbare Gegenwart beziehen. Die »Angst um den Men-
schen, die Goethe als einer der Ersten erfahren habe, sei auch eine »Angst um sein
Volk«”® gewesen, sagt Schweitzer:

»Er [Goethe] weif}, dass kein Volk sich so wider seine Natur vergeht, wenn die, die ihm
angehoren, sich ihrer geistigen Selbststindigkeit begeben, wie das seine, sein Volk,
das er mit so scheuem Stolze liebt. Weifs er doch, daR er die tiefe Naturverbunden-
heit, die Ceistigkeit und das Bedurfnis nach geistiger Selbststiandigkeit, die sein Wesen
ausmachen, Kundgebungen der Seele seines Volkes in ihm sind.«”!

Zwei wesentliche Unterschiede zu Petersen sind zu verzeichnen. Erstens wichst das
»Volk Goethes« bei Schweitzer nicht zu einer organischen Volksgemeinschaft zusam-
men, sondern es bleibt bei einer Summe von >geistig selbstindigen« Personen. Von >Ver-
briiderung« der >Einzelnenc ist nicht die Rede. Die Prioritit des Individuums gegeniiber
dem Kollektiv ist als Gegenentwurf zu totalitiren Auffassungen von Gesellschaft zu ver-
stehen. Zweitens ist Goethe nicht Begriinder irgendeines Deutschtums, er ist — im her-
derschen Sinn - als Nationaldichter Ausdruck einer >Volksseele« bzw. eines >Volksgeis-
tes<. Damit wird Goethe zu einem Gedichtnis der Volksseele: Er repriisentiert deutsche
Identitit und inkarniert sie nicht. Diese Reprasentanz lisst den Klassiker zur histori-
schen Norm werden, an der sich der gegenwirtige Zustand des »Volks Goethes« mes-
sen lisst. Goethe erfiillt bei Schweitzer eine normative (Warn-)Funktion. Er erscheint
als externer Beobachter, der einen distanzierten Blick auf die Gegenwart ermoglicht.
Das bedeutet zugleich, dass er weder eine prospektive noch eine identititsstiftende
Funktion erfiillen kann. Schweitzer unterstreicht das, indem er zwar auf die Figur der
Personifikation zuriickgreift (Goethe erscheint als viterliche Figur, die »liebend« auf
»ihr Volk« blickt), in der Bestimmung des Verhiltnisses zwischen Goethe und »seinem
Volk« aber auch immer wieder die Distanz betont. So erinnert der Redner mit einem
Oxymoron (»mit scheuem Stolze«) implizit an Goethes Zuriickhaltung zur Zeit der Be-
freiungskriege und seine Ablehnung nationaler Begeisterung.

In seiner Rede markiert auch Mann die grundsitzliche — substanzielle — Solidaritit
zwischen Goethe und den Deutschen. So bemiiht er gleich eingangs die Inklusions- und
Exklusionsmechanismen, die im Aufruf vorgezeichnet sind: »Die Welt feiert in diesem

70  Schweitzer: Gedenkrede, 24.
71 Ebd., 24.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Jahre, in diesen Tagen den grofRen Stidter; [...] aus unserer Substanz, die die seine war,
kénnen nur wir Deutsche es tun.« (GRBZ, 308) Goethe ist fiir Mann zuerst eine deut-
sche Angelegenheit. Trotzdem meidet er die fiir den nationalen Goethediskurs typische
Rede vom »Volk Goethes«. Der Begriff des Volks, den er beispielsweise noch in der oben
zitierten Umfrage des Auslanddeutschen verwendet, taucht in Goethe als Reprisentant des
biirgerlichen Zeitalters nicht mehr auf. Eher ist dort die Rede vom >Deutschen< und vom
>Nationalen«. Die Begriffsinderung ist bedeutend: Die essenzialistische Bestimmung
des Volkstums wird durch eine kulturelle Definition von Nationalitit ersetzt. Das wird
umso deutlicher, als Mann das Deutsche in seiner Rede nur im Biirgerlichen ausge-
driicke sieht. Es ist bei ihm nichts an sich Existierendes, weder ein mythisch bestimmtes
Gemeinschaftswesen noch eine sich in historischen Gestalten ausdriickende >Volkssee-
le<, sondern es besteht und entwickelt sich in sozialen und kulturellen Gesellschaftsfor-
men. Dabei geht Mann von einer Wechselwirkung aus, die sowohl die Option Petersens
(Goethe als Begriinder des Deutschtums) als auch Schweitzers (Goethe als Ausdruck der
deutschen Volksseele) integriert. Goethe kann gleichzeitig als Begriinder und Ausdruck
deutscher Kultur gelten: »Es ist schwer zu sagen, wie weit der innermenschliche, kul-
turelle, antipolitische Charakter dem deutschen Biirgertum durch Goethe aufgeprigt
worden ist und wieweit Goethe fiir seine Person schon eben damit ein Ausdruck deut-
scher Biirgerlichkeit war.« (GRBZ, 324) Dass Mann die Frage nach der Kausalitit unbe-
antwortet ldsst, ist bezeichnend: Wichtig ist nicht das Kausal-, sondern das Gleichzei-
tigkeitsverhiltnis; die historische Figur Goethes konvergiert mit einer Ausprigung von
Kultur, der deutsch-biirgerlichen.

Das Verhiltnis zwischen dem Klassiker und der Nation ist bei Mann — wie auch der
Titel der Rede indiziert — ein reprisentatives. An der Erscheinung Goethes lassen sich
die charakteristischen Merkmale eines historischen Stadiums deutscher Kultur able-
sen, eben jenes »biirgerlichen Zeitalters«. Anders als bei Schweitzer ergibt sich aus die-
ser Reprasentativitit aber keine Normativitit. Denn Mann legt es darauf an, das Biir-
gerliche als das Vergangene zu bestimmen. Die »neue heraufkommende Welt« (GRBZ,
339), die er am Ende seiner Rede beschwort, ist eine »nachbiirgerliche Welt« (ebd.), in
der biirgerliche Werte aufgegeben werden miissen. Dazu gehért allen voran das Na-
tionale. So habe auch der Goethe, der als »Nationalschriftsteller« »zur ganzen Nation
redete« (GRBZ, 335), am Ende seines Lebens eher »in weiten nationalen oder Epochen-
kreisen das Geniige fir seine Wirksambkeit« (ebd.) gesucht. Er habe »die Einsicht« ge-
habt, »dafd es darauf ankommt, gerade fiir uns Deutsche, aus dem engen Kreise unserer
eigenen Umgebung herauszublicken, um nicht individuell und national einem pedan-
tischen Diinkel zu verfallen« (GRBZ 335f.).

Mann verabschiedet mit dem biirgerlichen Zeitalter konsequenterweise auch das
alte Nationalklassikermodell. Bezeichnenderweise tut er es, indem er auf den nationa-
len Goethe-Frame zuriickgreift. Den Faust-Spruch »Auf freiem Grund mit freiem Volke
stehng, der sonst in kaum einer Goetherede fehlt, zitiert er nicht wortlich. Trotzdem
diirfte den Horern klar gewesen sein, dass genau dieser Vers gemeint ist, wenn die
Rede ist vom »letzten Faust, der seinen hochsten Augenblick in der Verwirklichung ei-
nes utilitaristischen Traumes [...] erlebt« (GRBZ, 340). Wie das Biirgerlich-Nationale im
Ubergang zum nachbiirgerlichen Zeitalter entnationalisiert wird, wird auch das Zitat
seines nationalen Ballasts entledigt. Es meint bei Mann eine wirtschaftlich-soziale Rea-

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

179


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Klassikerfeiern

litdt, was angesichts der ansonsten eindeutig national-chauvinistischen Markierung
des Verses eine Provokation ist.

Der fiir das Nationalklassikermodell grundlegende Konnex zwischen Klassiker und
Nation bzw. Volk, wird von den drei Rednern unterschiedlich ausgelegt. Petersens ma-
ximalistische Vorstellung von einer mystischen Vereinigung zwischen der Volksgemein-
schaft und ihrem Propheten schwichen sowohl Schweitzer als auch Mann ab. Schweit-
zer tut es, indem er nicht nur die Kategorien von Volk und Gemeinschaft entkriftet,
sondern auch die prospektive Dimension des Klassiker-Propheten ablehnt. Goethe ist
bei ihm Ausdruck und nicht Begriinder des Deutschen. Mann entgegnet Petersen mit
einer rationalisierten Auffassung der (Volks-)Gemeinschaft, die er als historische, sozia-
le und kulturelle Realitit versteht. Doch verschwindet das prophetische Moment nicht
ganz aus seiner Rede. Man konnte sagen, dass Mann das Nationalklassikermodell ent-
nationalisiert: Goethe ist bei ihm nicht mehr der Prophet der Nation, daftir aber der
Prophet eines »Zeitalters der Einseitigkeiten« (GRBZ, 339), das er »seherisch« (ebd.) im
Wilhelm Meister angekiindigt habe. Sowohl Schweitzer als auch Mann nutzen das Na-
tionalklassikermodell, um sich gleichzeitig von seinem Gebrauch zu distanzieren. Das
bestitigt sich in ihrem Umgang mit den zwei anderen Sprach- und Deutungsmustern.

»Die Not der Zeit« - Krise und Zukunftsvisionen

Seinen pathetisch-ernsthaften Tonfall erhilt der Aufruf nicht zuletzt durch den doppel-
ten Hinweis auf eine defizitire Gegenwart, die mit dem Begriff der Not vage angedeu-
tet ist. Damit wird ein Motiv aufgegriffen, das in der Weimarer Republik alle Bereiche
des privaten und éffentlichen Lebens bestimmt: die Krise.”* Die Krisendiagnose bleibt
im kollektiven Text allgemein. Die »Not der Zeit« und die »Not der Gegenwart«”> wer-
den als etwas Gegebenes vorausgesetzt, das beliebig ausgelegt werden kann. Dass es
»Not« und nicht »Krise« heifdt, passt zur Strategie des Aufrufs. Das gegenwirtige Kri-
senerlebnis wird dramatisiert, indem es die Bedeutung einer akuten und ausweglosen
Situation annimmt. Erst vor dieser Negativfolie erhalten das Feiern als »Erhebung«”*
iber den Alltag und die Aktualisierung Goethes als Fluchtpunkt in der Zukunft ihre
Berechtigung. Angeboten wird ein dynamisches Deutungsmuster, das metaphorisch
ausgedriickt wird: Das Erlebnis des Goethejahrs solle »iiber die Not der Gegenwart eine
Briicke [...] in eine bessere Zukunft [schlagen]«”*. Der Krisendiskurs geht mit einer Zu-
kunftsvision einher, die irgendwie von Goethe ausgeht. Die inhaltliche Ausgestaltung
der Zukunftsvision hingt dabei von der jeweiligen Krisendiagnostik ab. Die Frage, wel-
ches (National-)Klassikerkonzept Antwort auf welche Krisenkonstellation geben kann,
wird in jedem Text anders gelost.

72 Zur Omniprasenz dieses Deutungsmusters und seiner Kritik vgl. Riidiger Graf: Die Krise als epo-
chemachender Begriff, in: Martin Sabrow, Peter Ulrich Weif (Hg.): Das 20. Jahrhundert vermes-
sen. Signaturen eines vergangenen Zeitalters, Gottingen 2017, 161-178; Moritz Follmer, Ridiger
Graf (Hg.): Die »Krise« der Weimarer Republik: zur Kritik eines Deutungsmusters, Frankfurt a.M.

2005.
73 Aufruf zum Goethejahr.
74  Ebd.
75  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Die Selbstverstindlichkeit, mit der das im Aufruf festgelegte Muster >Krise-
Zukunftsvision« iibernommen wird, belegt die Rede Schweitzers. Mit einem Bild,
das dem der Briicke dhnelt, wird die Beschiftigung mit Goethe gerechtfertigt: »Geht
nicht die Helligkeit, die von ihm [Goethe] ausstrahlt, iiber das finstere Tal, in dem
wir uns befinden, hinaus, in kommende Zeiten hinein, die wieder auf der Héhe der
seinigen liegen werden?«’® Das Krisenmotiv weitet Schweitzer metaphorisch aus: Der
Opposition von Gegenwart und Zukunft figt er eine riumliche (tief-hoch) und eine
lichtsymbolische (finster-hell) Entsprechung hinzu. Der Gegensatz spiegelt sich in
der Struktur der Rede wider, in der die eigentliche Laudatio Goethes im Hauptteil
umrahmt ist von Ausfithrungen iiber eine krisenhafte Gegenwart.

Schweitzer beginnt mit einer Einleitung, in der er die »gréfite Not, die [...] Goethes
Volk jemals gekannt« habe,” in ihrer Konkretheit schildert. »Arbeitslosigkeit, Hunger
und Verzweiflung«’® auf individueller, die Bedrohung von Kultur, Bildung und Wis-
senschaft auf geistiger Ebene bilden den Hintergrund, vor dem der Klassiker aktua-
lisiert wird. Die Reihenfolge ist bedeutsam: Gravierender als die wirtschaftliche und
soziale Not ist fiir Schweitzer die geistige Entfremdung, denn sie berge die Gefahr der
Entmenschlichung. Seine Rede widmet er denjenigen, »denen nicht vergénnt ist, die
Schitze ihres Inneren zu heben, weil die Not, in der sie leben, sie nicht dazu kom-
men lisst«’?. Die Krise der Gegenwart ist fiir Schweitzer auf eine Krise des Menschen
zuriickzufiihren, der sich von kulturellen und geistigen Voraussetzungen gelost habe.
Er setzt das Krisenmotiv also als Deutungsmuster ein: Indem er der »Not der Zeit«3°
konkrete Ziige verleiht, ordnet er gegenwirtige Phinomene und Erfahrungen ein und
tragt zum Verstiandnis der Situation bei. Sein Klassikerkonzept ist folgerichtig als Anti-
dot gegen die von ihm diagnostizierte Krise des Menschen gestaltet. Goethe erscheint
als »Ideal personlichen Menschentums«,®! als vollendeter und erfiillter Mensch, der so-
gleich Dichter und Denker ist und deshalb Orientierung bieten kann.

Das Krisenmotiv taucht erst am Ende der Rede wieder auf und dient dann weni-
ger als Deutungsmuster denn als rhetorisches Dramatisierungsmittel. Die katastrophi-
schen Bilder des zweiten Fausts — den Schweitzer im Mittelteil als Drama der Naturent-
fremdung gedeutet hatte®? — werden nun auf die Gegenwart bezogen:

»Uberhaupt, was ist das, was in dieser grausigen Zeit vor sich geht, anderes als ei-
ne gigantische Wiederholung des Faustdramas auf der Bithne der Welt? In tausend
Flammen brennt die Hiitte von Philemon und Baucis! In tausendfacher Gewalttatig-
keit und tausendfachen Morden treibt entmenschte Gesinnung ihr frevelhaftes Spiel!
In tausend Fratzen grinst uns Mephistopheles an! In tausendfacher Weise hat sich die
Menschheit dazu bringen lassen, das natiirliche Verhaltnis zur Wirklichkeit aufzuge-
ben und ihr Heil in den Zauberformeln irgendeiner Wirtschafts- und Sozialmagie zu

76  Schweitzer: Gedenkrede, 11.

77  Ebd.
78  Ebd.
79  Ebd., 12.

80  Aufruf zum Goethejahr.
81  Schweitzer: Gedenkrede, 25.
82  Ebd,1s.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

181


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Klassikerfeiern

suchen, die die Moglichkeit aus dem wirtschaftlichen und sozialen Elend herauszu-
kommen nur immer in weitere Ferne riickt!«®3

Der Tonfall ist im Vergleich zum Rest des Textes hochpathetisch und alarmierend.
Rhetorische Fragen, Ausrufezeichen, anaphorischer Stil und symbolisch-metaphori-
sche Sprache — all dies vermeidet Schweitzer in seiner ansonsten eher verhaltenen An-
sprache. Am Ende der Rede dient die Faust-Tragodie der Krisenverschirfung. Die apo-
kalyptische Dystopie, vor der Goethe, so Schweitzer, ausdriicklich habe warnen wol-

84 sei in den wirtschaftlichen, gesellschaftlichen und politischen Entwicklungen der

len,
Moderne Wirklichkeit geworden. Eindringlich warnt er nun selbst vor den »Zauberfor-
meln« neuer totalitirer Gesellschaftsordnungen, deren »grausiger Sinn [...] immer eben
dieser [ist], dafd der einzelne sein materielles und geistiges Eigendasein aufzugeben
und nur noch als Angehdriger einer materiell und geistig restlos iiber ihn verfigen-
den Vielheit zu existieren habe.«®® Schweitzers Rede ist ein eindeutiger Appell zum
Widerstand gegen die totalitiren Gesellschaftsordnungen, die von den Nationalsozia-
listen, aber auch den Kommunisten entworfen werden. Sie ist seine einzige 6ffentliche
Stellungnahme in den politischen Debatten der Zeit.3¢ Was die Applikation des Krisen-
motivs betrifft, folgt der Redner der Dramatisierungslogik, die im Aufruf angelegt ist.
Sie ist es, die den eher uniiblichen politischen Ton der Ansprache rechtfertigt.

Am Ende seiner Rede weicht Schweitzer allerdings vom vorgegebenen Muster ab. Es
gibt bei ihm keine Aussicht auf eine Uberwindung der Krise. Die Idee von einer »bes-
seren Zukunft«%” verschwindet zugunsten einer ungewissen »kommenden Zeit<3%, die
bestenfalls auf der Hohe der vergangenen liege. Die Zukunft - in Gestalt des bevorste-
henden Goethejubiliums von 1949 — wird zum Schluss nur im vorsichtigen Konjunktiv
beschworen: »Moge dann der, der bei jenem neuen Feste die Gedenkrede halten wird,
feststellen diirfen, dafd das tiefe Dunkel [...] sich aufzuhellen begonnen hat.«® Obwohl
Schweitzer sich als Vermittler der »Botschaften« des Klassikers an seine Zeitgenossen
prisentiert und sie in Form von kategorischen Imperativen verkiindet,”® macht die
Struktur des Textes deutlich, dass keine Kommunikation zwischen dem Ideal Goethes
(im Mittelteil) und der Gegenwart (in den zwei Rahmenteilen) zu erhoffen sei. Das aus-
fiihrliche Portrit Goethes als Mensch, Dichter und Denker, bei dem Schweitzer stets die
Symbolik von Helligkeit und Héhe bemiiht, ist vor allem als Kontrast konzipiert. Der

83 Ebd,23.

84  Dasentspricht der Deutung von Goethes Faust durch Michael Jaeger: Fausts Kolonie. Goethes kri-
tische Phanomenologie der Moderne, Wiirzburg 2004.

85  Schweitzer: Gedenkrede, 23.

86  Suermann: Albert Schweitzer als »homo politicus«, 168.

87  Aufruf zum Goethejahr.

88  Schweitzer: Gedenkrede, 11.

89  Ebd., 25.

90 »Soistdie Botschaft Goethes an den heutigen Menschen:>Strebe nach wahrem Menschentum! Werde
du selbst als ein sich verinnerlichender Mensch, der in seiner Natur entsprechende Weise Tatmensch ist .«
(Ebd., 23. Hervorhebung im Original.) Was Goethe laut Schweitzer der Gegenwart zu sagen hat,
wird in Form von fiktiven Zitaten prasentiert. Der Redner, der sich als Vermittler der Gedanken
Goethes prasentiert, macht den Klassiker hier explizit zum Verkiinder der eigenen Botschaften.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Klassiker funktioniert als iiberzeitliche Norm, von der aus ein Urteilen iiber die Kri-
se des Menschen in der Gegenwart méglich ist. Uber die Erreichbarkeit dieser Norm
macht sich Schweitzer offenbar keine Illusion.

Am Text Schweitzers wird deutlich, dass das Krisenmotiv auf zwei unterschiedliche
Weisen angewendet werden kann: als verstindnisférderndes Deutungsmuster oder als
rhetorisches Mittel. Diese Anwendungen schlieRen zum Teil einander aus. Wird die Kri-
se als Deutungsmuster eingesetzt, geht sie mit einer Zukunftsvision einher: Die Krisen-
deutung enthilt bereits den Ansatz zur Krisenbewiltigung, die dem Klassikerkonzept
zugrunde liegt. Die dramatisierende Krisenrhetorik dagegen versperrt die Perspektive
auf die Zeit nach der Krise.

In Petersens Ansprache iiberwiegt eindeutig das Moment der Krisenverschirfung.
Von Anfang an werden Gegenwart und Zukunft in katastrophischen Ténen beschrieben,
wobei sich Petersen einer biblischen Sprache bedient:

»In neuem Bewufstsein einer Weltwende schauen wir mit bedngstigtem Grauen der
Ungewifheit eines kommenden Zeitalters entgegen, das in apokalyptischen Zeichen
sich ankiindigt. [..] Und indem wir vor der ehernen Pforte stehen, regt sich [...] die Hoff-
nung, die aus dem Gefingnis der Gegenwart zu befreien vermag. Befliigelt von der
durch alle Zonen Schwirmenden, erscheint der Dichter und sprengt die Pforte, um vor
uns in das Dunkel der Zukunft hinein zu schreiten. >Ein Fliigelschlag — und hinter ihm

Aonen!«!

Solche Téne durchziehen die gesamte Ansprache. Petersen lisst bewusst eine Atmo-
sphire der Angst entstehen. Das wird umso deutlicher, als das »Elend der Welt<®* bei
ihm nur selten konkrete Ziige annimmt. Es bleibt bei einer symbolisch-metaphorischen
Sprache. Allenfalls wird die prophetische Gabe Goethes, der alles Unheil der Zeit vor-
ausgeahnt habe, dazu genutzt, um ein wirres Bild einer krisenhaften Gegenwart her-
aufzubeschworen: »Er hat alles kommen sehen«, behauptet Petersen, und nennt bunt
durcheinander das »Maschinenzeitalter«, die »gesellschaftlichen und wirtschaftlichen
Umwilzungens, den »Kampf der Parteienc, die »neue Groffmacht« Presse und die »Al-
tersentartung Europas in der Massenansammlung der Grofistidte«*3. Vor diesem Hin-
tergrund kommt dem Klassiker die Funktion eines Befreiers und Fithrers zu. Goethe
ist derjenige, der den Weg in die Zukunft weist, egal, wie »dunkel« sich diese darstelle.
Die Parole »Vorwirts zu ihm [Goethe]!«®*, die Petersen frei von einem Zitat ableitet,
das als gefliigeltes Wort zirkuliert,”> und zum Leitspruch fiir das deutsche Volk erklart,
illustriert das: Der einzige Ausweg aus der gegenwirtigen Krisensituation ist die Flucht
nach vorne. Der Klassiker erhilt seine Legitimitit nicht etwa, weil er ein Ideal verkér-

91  Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 5.

92 Ebd.
93  Ebd.
94 Ebd.,7.

95  »Esgiltam Ende doch nur Vorwarts! [sic!]« Brief Goethes an Zelter vom 6.11.1830, in: Johann Wolf-
gang Goethe: Briefe, Tagebiicher und Gesprache von 1823 bis zu Goethes Tode, hg. v. Horst Fleig,
Frankfurt a.M. 1993 (Simtliche Werke, Briefe, Tagebiicher und Gespriche, I1, 1), 330.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

183


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Klassikerfeiern

pert, sondern weil er ein energetisches Prinzip darstellt. Die Rede von der Krise ist bei
Petersen nicht verstindnisférdernd: Sie hat eine mobilisierende Funktion.

In mindestens einem Punkt kniipft Petersen allerdings an die Krisendeutung seiner
Zeit an. Wenn die Rede vom »niedergetretenen und gedemiitigten, auseinandergeris-
senen und in seiner Dauer bedrohten«®® Volk ist, dann ist das eine klare Anspielung
an den Versailler Vertrag, der in weiten Kreisen innerhalb der deutschen Offentlichkeit
(und nicht nur im Diskurs der Rechten) als Ursache allen wirtschaftlichen und poli-
tischen Unheils gilt.®” Petersen greift die organische Metapher des Volkskérpers auf,
die er schon im Aufruf gebraucht hatte. Auf drastische Weise ist dort die Rede vom
»selbstzerfleischenden Streit«®®, der das deutsche Volk bedrohe. In der Weimarer Ge-
denkrede wird dieses Bild mit der Idee der Demiitigung um eine psychologische Di-
mension erweitert. Das Volk wird als physische und moralische Person dargestellt. Ob
die Angriffe auf diese Person von aufien (Versailler Vertrag) oder von innen (politische
Kampfe) kommen: Klar ist, dass alles Unheil auf eine Zersplitterung des Volkskérpers
zuriickzufithren sei. Die gegenwirtige Krise deutet Petersen also als Krise der Volksge-
meinschaft.

Konsequenterweise wird Goethe — wie bereits ausgefiithrt — eine identititsstiftende
Funktion zugewiesen: »Im Anblick Goethes kann uns niemand verwehren, uns als sein
Volk und damit als ein Volk zu fithlen.«®® Die Funktionalisierung des Klassikers (bzw.
hier der >Deutschen Klassik<) zum Begriinder des Deutschtums wird wiederum mithil-
fe einer organischen Metapher gerechtfertigt: »Weimar-Jena wurde Deutschlands Herz,
das den Pulsschlag des geistigen Lebens durch alle Glieder zucken lief und das auch
den Blutumlauf des nationalen Gemeinschaftsbewuf3tseins zusammenfafite und trei-
ben lief? in Systole und Diastole.«°° Das ist typisch fiir Petersens Verfahrensweise, der
willkiirlich >goethesche« Begriffe aus ihrem Kontext 16st (hier das Begriffspaar Systole
und Diastole, das Goethe u.a. in seiner Farbenlehre pragt, dort allerdings deskriptiv-phi-
nomenal anwendet) und in seine eigene metaphorische Sprache einfliefen lisst. Es soll
der Eindruck entstehen, Goethe selbst habe die organischen Einheitsfantasien angeregt
und indirekt unterstiitzt. Der Vergleich zwischen Volk und Organismus passt zugleich
zu Petersens Dramatisierungsstrategie: Der Begriff der »Not der Zeit« wird verschirft,
indem ihm eine physisch-kérperliche Dimension verliehen wird. Vereinfacht formu-
liert: Die Krise ist eine lebensbedrohliche Krankheit und Goethe das einzige Heilmittel.
Mit seiner verschirfenden Krisenrhetorik bleibt Petersen zumeist auf einer sehr all-
gemeinen Ebene. Dort, wo er die Krise als Deutungsmuster nutzt und mit konkreten

101

Hinweisen fiillt, wird die »semantische Affinitit«°* zum Diskurs der Nationalsozialis-

ten deutlich.

96  Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 7.

97  Vgl. Thomas Lorenz: »Die Weltgeschichte ist das Weltgericht!« Der Versailler Vertrag in Diskurs
und Zeitgeist der Weimarer Republik, Frankfurt a.M. 2008.

98  Aufruf zum Goethejahr.

99  Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 12f. Hervorhebung im Original.

100 Ebd., 12.

101 Erhard Bahr: Julius Petersen und die Goethe-Gesellschaft in Weimar zwischen 1926 und 1938, in:
Jochen Golz, Justus H. Ulbricht (Hg.): Goethe in Gesellschaft. Zur Geschichte einer literarischen
Vereinigung vom Kaiserreich bis zum geteilten Deutschland, Kdln 2005, 137-150, hier137.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Von apokalyptischen Gegenwartsbeschreibungen, wie sie in den Reden von Schweit-
zer und Petersen zu finden sind, fehlt bei Mann jede Spur. Dabei bemiiht auch er das
Motiv der Not, um seine Entscheidung fiir eine »mittlere« Darstellungsweise Goethes
zu rechtfertigen, die er von zwei alternativen Perspektiven auf den Klassiker unter-
scheidet:

»Zwischen diesen beiden Moglichkeiten aber, ihn [Goethe] zu sehen, der vergleichs-
weise intimsten und der groflartigsten, gibt es eine dritte und mittlere; und fir uns,
die wir ein Zeitalter, das biirgerliche, sich enden sehen und deren Schicksal es ist, in
Noten und Krisen des Uberganges den Weg in neue Welten, neue Ordnungen des In-
nen und Aufien zu finden, ist diese dritte optische Moglichkeit die nachstliegende und
natirlichste.« (GRBZ, 309)

Mann wendet das dynamische Briickenmotiv an: Die Krise der Gegenwart wird als
Ubergang zwischen einem alten und einem neuen Zeitalter beschrieben. Die bildlich-
metaphorischen Entsprechungen, die bei Schweitzer und vor allem bei Petersen die
Grundlage fiir Pathos und Dramatisierung bilden, bleiben allerdings aus. Der Beschrei-
bung fehlt auch die Konkretheit: Die Krise bleibt bei Mann eine eher abstrakte Katego-
rie. Sie bezeichnet einen Wendepunkt in einem zeitlichen Prozess. Damit wird sie zum
analytischen Kriterium, mit dem ein Vorher (das biirgerliche Zeitalter) und ein Nach-
her (das nachbiirgerliche Zeitalter) auseinandergehalten werden. Die ganze Rede folgt
diesem kritischen Prinzip. Ziel ist es, das Biirgerliche vom Uberbiirgerlichen bei Goethe
zu unterscheiden. Mann gestaltet sein Klassikerkonzept nach diesen beiden Kategori-
en: Das Biirgerliche bei Goethe ist das Vertraute und Bekannte, das Uberbiirgerliche
dagegen das zum Teil Unheimliche und in die Zukunft Weisende.

Erst am Ende seiner Rede bedient auch Mann die dramatisierende Krisenrhetorik.
In dem Moment, in dem er an das politische Bewusstsein des Biirgertums appelliert,
wird der Ton dringlicher. Der Biirger sei »verloren« (GRBZ, 340), heifdt es dort, ihm
sei nur noch ein »nachgerade kurzfristiger Kredit« (GRBZ, 342) gewihrt. Doch verzich-
tet Mann weiterhin auf eine konkrete Schilderung der gegenwirtigen Situation. Dieser
Verzicht ist programmatisch, steht doch die Forderung nach Niichternheit im Zentrum
seines Appells: »Was heute nottut, ist die grofle Erniichterung einer Welt, die an ver-
dumpften und das Leben hindernden Seelentiimern zugrunde geht.« (GRBZ, 340) Es
bleibt ein formeller Gebrauch der Krisenrhetorik: Die Krise wird als ein entscheidender
Moment bestimmt. In diesem Fall der Moment der Entscheidung zwischen Passivi-
tat oder Anschluss an »die neue heraufkommende Welt«, d.h. an die »soziale Welt, die
organisierte Einheits- und Planwelt« (GRBZ, 341). Was in dramatischen T6nen geschil-
dert wird, sind die Konsequenzen der passiven Haltung: Nimmt das Biirgertum seinen
historischen Auftrag nicht wahr, so Mann, »wird [es] verschwinden und abtreten, ab-
danken miissen zugunsten eines Menschentyps, der frei ist von den Voraussetzungen,
Bindungen und iiberstindigen Gemiitsfesseln, die [...] das europiische Biirgertum un-
fahig machen, Staat und Wirtschaft in eine neue Welt hiniiberzufithren« (GRBZ, 341).
Die (katastrophische) Krisenvision wird bei Mann in die Zukunft verlagert. Sie hat eine
ernst zu nehmende Warnfunktion, doch versperrt sie nicht die Sicht in eine alternative
Zukunft.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

185


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Klassikerfeiern

Der Begriff der Zukunft spielt dann auch eine zentrale Rolle in Manns Klassiker-
konzept. Ausgehend von der Idee der Weltliteratur unternimmt er es am Ende seiner
Rede, die »Gegenwirtigkeit und Zukinftigkeit [Goethes] zu behaupten, die Richtung
seines Wesens auf uns und iiber uns hinaus anzudeuten« (GRBZ, 338). Die Beispiele,
die angefithrt werden, sind bekannt: die Begeisterung Goethes fiir technische Projekte
wie die Panama- und Suezkanile oder die Verbindung von Donau und Rhein. Fausts
»utilitaristischer Traum« (GRBZ, 340) wird ebenfalls als Beleg fiir die fundamentale
»Zukunftsfreudigkeit« (ebd.) des Dichters herangefiihrt. Bezeichnenderweise handelt
es sich genau um die biografischen Hinweise und Passagen aus dem Werk, die sowohl
Schweitzer als auch Petersen als prophetische Katastrophenvisionen Goethes prisentie-
ren. Dass Mann Goethe zum Optimisten stilisiert, ist als Absage an die katastrophische
Krisenrhetorik zu verstehen.

Die drei Redner machen unterschiedlich Gebrauch von dem im Frame vorgegebe-
nen Krisenmotiv. Wird es als rhetorisches Prinzip eingesetzt hat es eine mobilisieren-
de Funktion; wird es als analytisches Kriterium aufgefasst, dient es dem Verstindnis
der gegenwirtigen Situation. Wenn das Prinzip der rhetorischen Mobilisierung vor-
herrscht, bleiben die entsprechenden Zukunftsentwiirfe unbestimmt: Sie reichen von
Passivitit und Riickzug bei Schweitzer zu revolutioniren Visionen bei Petersen. Anders
bei der Anwendung als analytisches Kriterium: Die Krisendeutung geht dann einher mit
einer Zukunftsvision.’®* Wichtig ist, dass bei allen drei Rednern die Vorstellung einer
Krise der Gegenwart den Riickgriff auf Goethe legitimiert. Den jeweiligen Krisenvisio-
nen korrespondieren je eigene Klassikerkonzepte: Goethe als Ideal und iiberzeitliche
Norm bei Schweitzer, Goethe als energetische Kraft bei Petersen, Goethe als zukunfts-
gewandter Optimist bei Mann.

»Aufblick zum Ewigen« - Goethe und/als Religion

Wie im vorangehenden Kapitel festgestellt wurde, spielen christliche-religiése Moti-
ve im kulturpolitischen Klassikerdiskurs der Zwischenkriegszeit eine vordergriindige
Rolle. Die christliche Religion mit ihren allseits bekannten Inhalten und Riten ist nach
wie vor ein probates Mittel der Gemeinschaftsstiftung, sei es auf nationaler oder, wie
im Kontext der Wiener Beethovenfeier erprobt, auf internationaler Ebene; sie dient im
kulturpolitischen Klassikerdiskurs aber auch dazu, den Klassiker als unnahbare Grofie
zu installieren, deren Autoritit nicht hinterfragt werden kann. Auf diese Mechanis-
men wird im Goethejahr 1932 rekurriert. Die Religion durchzieht nahezu alle Beitri-
ge zum Jubilium auf thematisch-inhaltlicher sowie auf formal-sprachlicher Ebene.'*3

Wie Hiller es in seinem Welthiihne-Artikel herausstellt, ist dieser religiése Grundton

102 Dasentspricht der Analyse von Rudiger Graf, der der Deutung der Weimarer Republik als »Krisen-
jahre der klassischen Moderne« (Detlev Peukert) ein im weiten Sinne optimistischeres Bild ent-
gegenstellt, indem er sich fiir die Zukunftsentwiirfe interessiert, die vom Krisendiskurs ausgehen.
Vgl., neben dem oben zitierten Sammelband von Craf und Féllmer: Ridiger Graf: Die Zukunft der
Weimarer Republik. Krisen und Zukunftsaneignungen in Deutschland 1918-1933, Miinchen 2008.

103 Dass ein religios-sakraler Duktus nahezu alle deutschen Gedenkreden pragt und sich auch in den
Inszenierungen der Feiern widerspiegelt, hat Ment ausfiihrlich dargestellt. Vgl. das Kapitel »Goe-
the zum Andenken. Die Reden als Ausdruck einer sakral gepragten Erinnerungskultur«, in Ment:
Goethe zwischen den Kriegen, 337-441.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

doppeldeutig. Goethes Religion kann sowohl das Verhiltnis des Dichters zu religiésen
Fragen (:Goethe und die Religion<) als auch seine Sakralisierung durch Zeitgenossen
und spitere Rezipienten (>Goethe als Religion<) bedeuten. Die Vermittelbarkeit Goethes
und der Religion, um die 1932 vor allem Schweitzer bemitht ist, lisst sich, dhnlich wie
im Rahmen des Beethovenjubiliums, als integrative Geste deuten; die Sakralisierung
der Klassikerfigur, fir die die Rede Petersens steht, begriindet das nationale Gemein-
schaftserlebnis.

Die Frage nach dem Verhiltnis des Dichters zur Religion im Allgemeinen und zum
Christentum im Besonderen wurde im 19. Jahrhundert kontinuierlich aus theologischer
und philologischer Perspektive diskutiert.’** Wider der Anatheme der katholischen Kir-
che iiber die Klassiker und ihre als anti-religiés gewerteten Positionen ist eine gesell-
schaftlich einflussreiche Bildungsreligion kulturprotestantischer Prigung um Vermitt-
lung bemiiht. Es geht um die Vereinbarkeit von Goethes Denken mit dem christlichen
Welt- und Menschenbild. Die Uberlegungen zu Goethes Stellung zu religiésen Fragen
zielen darauf ab, den Klassiker fiir die christliche Religion zu gewinnen, ihn also gegen
die Sikularisierungstendenzen der modernen Gesellschaft ins Feld zu fithren. So glaubt
etwa der Theologe Karl Sell zu Beginn des 20. Jahrhunderts, dass »am Gotteserlebnis
unserer Klassiker [..] sich unser eignes Gotteserlebnis entziinden kann.«*°>

In dieser Traditionslinie steht die Rede Schweitzers, in der Goethes von Spino-
za inspirierte Naturphilosophie als Antidot gegen den kantischen und nachkantischen
Idealismus aufgefasst wird: »Weil er dies eine weif3, wie er mit Natur und Gott zu-
sammengehort, bedarf Goethe keiner auf kiinstliche Weise bis ins letzte ausgebauten
Weltanschauung.«*°® Betont wird die Bescheidenheit der goetheschen Naturphiloso-
phie: Entgegen den rationalistischen Anmafungen seiner Zeitgenossen sei der Dichter
nie versucht gewesen, (Gott-)Gegebenes zu hinterfragen. Das ist eine Perspektive, die
sich mit dem christlichen Weltbild vers6hnen lisst. Auf dieser gemeinsamen Grundla-
ge wird nicht nur eine Vereinbarkeit zwischen weltlicher Dichtung und heiligen Texten
festgestellt — Schweitzer zieht eine Parallele zwischen der Aeropagrede des Paulus und

107 _ sondern auch zwi-

dem Gedicht Prooemion, das er als »Bekenntnis zu Gott« deutet
schen Goethes Denken und der christlichen (Schweitzer’'schen) Ethik. Denn der Dichter
habe, so Schweitzer, das Sittliche im Menschen als etwas Natur-, also Gottgegebenes
angenommen. Indem die Begriffe der naturphilosophischen Schriften konsequent mit
christlichen Vorzeichen versehen werden, lasst sich folgern: »So weht die Luft der Lie-
be, wie sie aus der Religion der Propheten Israels und der Religion Jesu kommt, in
dem Denken Goethes.«!°® Vereinfacht formuliert kénnte man sagen, dass Schweitzer
den Klassiker zu religiosen Zwecken funktionalisiert. Die Schwierigkeit, die sich daraus

ergibt, Goethe fiir das christliche Weltbild zu gewinnen, umgeht er, indem er sowohl

104 Jan Rohls: »Goethedienst ist Gottesdienst.« Theologische Anmerkungen zur Goethe-Verehrung,
in: Jochen Golz, Justus H. Ulbricht (Hg.): Goethe in Gesellschaft. Zur Geschichte einer literarischen
Vereinigung vom Kaiserreich bis zum geteilten Deutschland, Kéln 2005, 33-62.

105 Karl Sell, Die Religion unserer Klassiker. Lessing, Herder, Schiller, Coethe, Tibingen, Leipzig 1910.
Zitiert nach: Ebd., 43.

106 Schweitzer: Gedenkrede, 20.

107 Ebd., 19.

108 Ebd., 20.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

187


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Klassikerfeiern

Goethes Werk als auch die Religion als ethisch-philosophische Diskurse betrachtet, sie
also auf eine hohere Abstraktionsebene hebt.

Die integrative Perspektive des Kulturprotestantismus ist nicht nur gegen den Teil
der Kirche gerichtet, die Goethe wegen seiner Stellungnahmen in sittlichen und religio-
sen Fragen verworfen hatte, sondern vor allem gegen diejenigen, die den Dichter zum
Gegenstand eines »widerchristlichen Cultus«' erhoben hatten. Die Dichterverehrung,
die strukturelle Ahnlichkeiten zur Heiligenverehrung aufweist,"*° tritt dabei in ein Kon-
kurrenzverhiltnis zu den kirchlichen Institutionen. So versteht sich beispielsweise der
Klassikerkult eines David Friedrich Strauf¥’ zu Beginn des Kaiserreichs ausdriicklich als

I Damit wird Antwort auf das Bediirfnis

Kirchenersatz in einer nachchristlichen Zeit.
nach Sinnstiftung und Spiritualitit in zunehmend sikularisierten Gesellschaften gege-
ben. Dieses Bediirfnis ist in den letzten Jahren der Weimarer Republik aktueller denn
je und findet sich in nahezu allen gesellschaftlichen Bereichen wieder."™ Im Rahmen
der Goethefeiern, bei denen der Nationalklassiker dazu dient, teilweise kontrire An-
sichten an die Nation zu vermitteln, geht es aber auch darum, die Uberzeugungskraft
des eigenen Klassikerkonzepts zu erhohen: Dass Goethe als gottihnliche Autoritit pri-
sentiert wird, verhindert jeglichen Widerspruch. Schliefflich wird 1932 auch auf das
gemeinschaftsstiftende Potenzial der (christlichen) Religion zuriickgegriffen. Der Klas-
sikerkult war im 19. Jahrhundert national ausgerichtet, d.h. der Klassiker diente der
Identifikation und dem Zusammenhalt einer nationalen Gemeinde. Der Konnex zwi-
schen Goethekult"
kontinuierlich ausgebaut; er kulminiert 1932 in den nationalen Gedenkfeiern.

und Nationenkult wird im Kaiserreich und der Weimarer Republik

Der nationalreligiése Goethekult findet einen hochpathetischen Ausdruck in Peter-
sens Vortrag. Der Ton ist von Anfang an gegeben, beginnt doch der Redner mit einer
Geste der Ehrfurcht, die der ganzen Veranstaltung den Anschein einer religiésen Zere-
monie verleiht:

»Auf dem Wege nach der Gruft, die fiir heute zum Mittelpunkt des Weltbewuftseins
und zum magnetischen Pol alles Menschengedenkens geworden ist, halten wir inne
und suchen nach Sammlung und Besinnung. >Ziehe deine Schuhe aus von deinen Fii-
RRen, denn der Ort, da du auf stehest, ist ein heiliges Land.<So spricht der Herr des alten

109 August Friedrich Christian Vilmar: Vorlesungen (iber die Geschichte der deutschen National-
Literatur, Marburg, Leipzig 1866. Zitiert nach: Rohls: Goethedienst ist Gottesdienst, 37.

110 EinBeispiel fir die Anlehnung der Dichter- an die Heiligenverehrung geben die Dichterhiuser, die
ahnlich wie die Statten aus dem Leben der Heiligen bewahrt und inszeniert werden. Vgl. Paul Kahl:
Die Erfindung des Dichterhauses. Das Goethe-Nationalmuseum in Weimar. Eine Kulturgeschichte,
Gottingen 2015, 24f.

111 Rohls: Goethedienst ist Gottesdienst, 41.

112 Einerseiner Auspragungenistder politische Messianismus, der zu dieser Zeit den 6ffentlichen Dis-
kurs pragt und seinen Hohepunktin den politischen Religionen, speziell dem Nationalsozialismus
erreicht. Vgl. Klaus Schreiner: »Wann kommt der Retter Deutschlands«: Formen und Funktionen
von politischem Messianismus in der Weimarer Republik, in: Saeculum. Jahrbuch fiir Universal-
geschichte, Bd. 49,1998, 107-160.

113 Zur Diskussion des Begriffs vgl. Stefan Breuer: Goethekult—eine Form des adsthetischen Funda-
mentalismus?, in: Jochen Golz, Justus H. Ulbricht (Hg.): Goethe in Gesellschaft. Zur Geschichte
einer literarischen Vereinigung vom Kaiserreich bis zum geteilten Deutschland, KéIn 2005, 63-79.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Bundes aus dem flammenden Dornbusch und gebietet, allen Staub des niedrigen All-

tags abzustreifen.«'*

Goethe — dessen Name nicht genannt und der nur metonymisch durch den Hinweis auf
die Firstengruft erwihnt wird — wird zum Gegenstand einer mystischen Erfahrung,
die der des brennenden Dornbuschs gleicht. Der Gebrauch eines religiésen Wortschat-
zes und einer metaphorischen Sprache, der feierlich-sakrale Duktus, das Zitat aus dem
Alten Testament: Alles weist darauf hin, dass Petersen Goethe zum Gegenstand einer
Religion macht, als dessen Priester er sich anbietet. Anders als Schweitzer nutzt er
den Klassiker nicht zur Stirkung eines religiosen Welt- und Menschenbilds, sondern
bedient sich der christlichen Religion, ihrer Riten und Sprachmuster, um einen natio-
nal ausgerichteten Goethekult zu installieren. Obwohl er gegen Ende seiner Ansprache
einraumt, dass Goethe »Vergotterung [...] nicht beansprucht« habe, ™ zégert er nicht,
den Dichter als Mirtyrerfigur mit ibermenschlichen und prophetischen Befihigungen
darzustellen:

»Mifdverstanden in seinem vaterlandischen Fithlen, hat er [Goethe], der die tiefste
Not Deutschlands mit- und vorauserlebte, den festen und tréstenden Glauben an
die Zukunft seines Volkes bewahrt, (iberzeugt von einer grofSen Bestimmung, deren
kommende Erfiillung vom menschlichen Auge noch nicht vorauszusehen und durch

menschliche Kraft nicht herbeizufiihren sei.«'"®

So wird der Dichter zum Heiligen stilisiert, der Gegenstand religidser Verehrung ist:

»Heute steht um das Heiligtum seiner [Goethes] Ruhestitte dieses grofle Volk ge-
schart, niedergetreten und gedemditigt, auseinandergerissen und in seiner Dauer be-
droht, aber erfiillt von dem Ewigkeitsbewufitein immer neuen Werdens im Flufs der
lebenden Entwicklung seiner geprigten Form nach dem Cesetz, wonach es angetre-
ten. In dem Wachsen und Werden seines Gréfiten erblickt Goethes Volk das Sinnbild
des eigenen, noch unfertigen Seins, in der Unsterblichkeit seines Seins die Gewdhr des
eigenen Verstandes, in seinem Lebensglauben den Fithrer und Begleiter zu unermiid-
licher Tatigkeit, in seinem Vermachtnis das Ziel dieses Wirkens: auf freiem Grund mit
freiem Volk zu stehn.«'"7

18 ynd als

Die Forschung hat das zurecht als »Gipfelleistung phrasenhafter Rhetorik«
»Triumph der Phrase«'™® bezeichnet. In Petersens Rede sind die Mechanismen der na-
tionalpolitischen Funktionalisierung des Klassikers geradezu mustergiiltig eingesetzt.

Petersen geht von einer strukturellen Ahnlichkeit zwischen Goethes Biografie — seiner

114 Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 3.

15  Ebd., 21.
116 Ebd, 6f.
117 Ebd., 7.

118 Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner Kritiker. Teil IV, xxxIv.

119  Ernst Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949: Kontinuitdt und Diskontinuitat, in:
Matthias Lowe, Gregor Streim (Hg.): »Humanismus«in der Krise. Debatten und Diskurse zwischen
Weimarer Republik und geteiltem Deutschland, Berlin 2017, 23-38, hier 27.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

189


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Klassikerfeiern

relativen Isolierung zur Zeit der Befreiungskriege, die ihn als Opfer seiner Zeitgenos-
sen erscheinen ldsst — und der eines Martyrers aus. Der Klassiker wird zum Mirtyrer
einer Nationalreligion stilisiert, die er ablehnte. Goethes Biografie wird dazu — dhnlich
wie das Leben Beethovens — der Struktur einer Heiligenlegende angepasst.

Bedeutsam sind die Verschrinkungen auf sprachlicher Ebene: Die Rede Petersens
verwebt Schlagworter aus dem nationalen und religiésen Diskurs mit goetheschen Be-
griffen, um abermals den Eindruck diskursiver Zusammengehérigkeit zu erzeugen. Die
Anhiufung von religios konnotierten Ausdriicken (»fester und trostender Gaube«, »Hei-
ligtume, »Ewigkeit«, »Unsterblichkeit«) wird in der zitierten Passage durch die Wieder-
holung des Wortes >Volk« skandiert. Die Briicke von diesen nationalreligiésen Sprach-
mustern zu Goethe entsteht durch die Integration von Wendungen, die seinem Werk
entlehnt sind. Die kryptische Rede vom »Ewigkeitsbewuf3tsein immer neuen Werdens
im Fluf} der lebenden Entwicklung seiner geprigten Form nach dem Gesetz, wonach
es angetreten ist ein verstecktes Zitat des ersten Gedichts der Sammlung Urworte. Or-
phisch: AAIMQN, Déimon. Paraphrasiert werden zwei Verse (hier kursiv gekennzeichnet):
»Bist alsobald und fort und fort gediehen/ Nach dem Gesetz, wonach du angetreten« sowie
weiter: »Und keine Zeit und keine Macht zerstiickelt/ Geprigte Form, die lebend sich entwi-
ckelt.«**° Goethes Idee der dimonischen Festlegung vom Individuum wird auf das Kol-
lektiv iibertragen: Auch die Entwicklung des Volkskérpers sei von Anfang an durch ein
bestimmtes Gesetz bestimmt. Doch wird bei Petersen eben dieser Schritt — die Uber-
tragung von einer individuellen zu einer kollektiven Bestimmung — nicht weiter expli-
ziert, sondern durch den Gebrauch von poetisch-philosophischen (Hohl-)Formeln ver-
schleiert. Wichtiger als die inhaltliche Auslegung ist das sprachlich-rhetorische Ergeb-
nis: Petersen spricht nationalreligios mit goetheschen Worten. Auf dieser Grundlage ist
es nicht schwer, das berithmte Faust-Zitat, in dem auch der Begriff des »Volks« wieder
auftaucht, erstens national auszulegen und zweitens zum »Vermichtnis« zu erheben,
es also mit einem sakral-religiésen Vorzeichen zu versehen.

Die Begriffe von Religion, die den Reden von Schweitzer und Petersen zugrunde lie-
gen, entspringen zwei distinkten Diskursfeldern und Deutungstraditionen: der Theolo-
gie und ihrer Funktionalisierung Goethes im Dienst der christlichen Weltanschauung
einerseits, dem nationalen Diskurs und seiner Funktionalisierung des Klassikers im
Dienst einer Nationalreligion andererseits. Im ersten Fall geht die Funktionalisierung
von einer inhaltlichen Auseinandersetzung mit dem Werk aus, im zweiten von einer
sprachlich-rhetorischen Angleichung zwischen dichterischer, religiéser und nationaler
Sprache.

Beide Aspekte des Religionsframes finden sich in Manns Rede wieder, und zwar
sowohl auf inhaltlich-thematischer als auch auf sprachlich-rhetorischer Ebene. Das
Themenfeld >Goethe und die Religion« spielt nur am Rande eine Rolle. Die integrati-
ve Perspektive Schweitzers wird bei Mann in gewisser Hinsicht umgekehrt. Dort wo
Schweitzer sich bemiiht, Goethes Denken als mit der christlichen Weltanschauung ver-
einbar erscheinen zu lassen, zeigt Mann, inwiefern die christliche Religion sich mit

120 Johann Wolfgang Goethe: Gedichte (1800-1832), hg. v. Karl Eibl, Frankfurt a.M. 1988 (Simtliche
Werke, Briefe, Tagebiicher und Gespriche, |, 2), 501.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Goethes Biirgerlichkeit vereinbaren lisst. Dabei behandelt er die Religion nicht als phi-
losophisch-ethischen Diskurs, sondern als kulturellen Faktor. So stellt er die »Liebe zur
Mithe und Arbeit« beim Dichter als eine »religios-protestantische« (GRBZ, 319) Begriin-
dung der biirgerlichen Geistesform vor. Gleichzeitig sind damit die Grenzen eines re-
ligiésen Zugangs zu Goethe gezeichnet: Eine Vereinbarkeit zwischen Goethe und der
Religion ergibt sich fir Mann nur auf kultureller Ebene. Das bedeutet auch, dass das
christliche Weltbild, das Schweitzer mithilfe des Klassikers zu reaktivieren versucht,
jenem endenden biirgerlichen Zeitalter angehért, das es zu itberwinden gelte.
Komplexer gestaltet sich Manns Umgang mit dem zweiten Teil des Frames. Denn
eine Tendenz zur Sakralisierung des Klassikers findet sich durchaus in den Goethe-
Essays des Schriftstellers. So etwa im Aufsatz An die japanische Jugend,” in dem Mann
explizit nach einer religiosen Vergleichsgrofe fiir den deutschen Klassiker greift:

»Er, der im Alter mit erschitternder Gelassenheit von sich aussagte, daf ersin Jahr-
tausenden lebe, stiftete selbst eine Epoche, das Zeitalter Goethes, das sich nicht nach
Jahrtausenden bemifdt und selbst so wenig abzusehen ist wie das Maf3, in das seine
noch immer weit vorandeutende Gestalt hineinzuwachsen bestimmt ist. Wer weif3, ob
sie als mythusbildendes Personlichkeitswunder nicht eines Tages der des Jesus von
Nazareth gleich geachtet werden wird?«'*?

Die chiliastische Vorstellung von einem »Zeitalter Goethes« geht auf Thomas Carlyle
zuriick und wird gern von den Rednern des Goethejahrs aufgegriffen.'*® Von solchen
affirmativen Darstellungen, die Mann, wie Marx anhand der Notizen zeigen konnte,
bei der Vorbereitung des Essays Goethe als Reprisentant des biirgerlichen Zeitalters noch in
Erwigung zieht,”** distanziert sich der Schriftsteller dann explizit. Die Rede von einem
»Zeitalter Goethes«, das sich nur »nach Jahrtausenden bemifit«, und der Vergleich mit
»den grofiten menschlichen Erscheinungen, die iiber die Erde gewandelt sind« (GRBZ,
309), wird in der Berliner Rede als eine Moglichkeit des Sprechens iiber den Dichter pri-
sentiert, als die »groRartigste«. Eine Moglichkeit, die jedoch als unzeitgemif} zuriickge-
wiesen wird. Der religios-sakrale Klassikerkult gehort zu jenen historisch-biirgerlichen
Erscheinungen, die das nachbiirgerliche Zeitalter hinter sich l4sst.

Wenn Mann, wie Marx schlussfolgert, es versteht, »sich rechtzeitig von den zeitge-
nossischen Erscheinungsformen der Goetheverehrung zu distanzieren«<'?®, so kniipft
er auf motivischer und sprachlicher Ebene doch an den religiésen Frame des Goethe-
jahres an. Aber er tut es, indem er ihn zum Teil ironisch unterliuft. So steht am Anfang

121 Zuden folgenden Ausfiihrrungen vgl. Friedhelm Marx: »Ich aber sage lhnen ...« Christusfiguratio-
nen im Werk Thomas Manns, Frankfurt a.M. 2002, bes. 203-208.

122 Mann: An die japanische Jugend [1932], 286.

123 So etwa bei Petersen: »In seinem prophetischen Nachruf [..] wagte Thomas Carlyle, ganz in Goe-
thes Sinn, die Behauptung, es habe Menschen gegeben, [..] die noch nach zwei Jahrtausenden
in volliger Individualitit fortwirken wiirden. Zu solchen Entelechien von unendlicher Spannweite
ihrer lebendigen Wirkung rechnete Carlyle die geistige Kraft des Dahingegangenen.« Petersen:
Erdentage und Ewigkeit, 8.

124 Marx: Ich aber sage lhnen ..., 205.

125 Ebd., 206.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

191


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Klassikerfeiern

der Berliner Rede eine Geste der Ehrfurcht vor dem grofien Dichter, die als captatio ben-
evolentiae dient und die man, witrde sie ihr nicht zeitlich vorausgehen, als Parodie von
Petersens einleitenden Worten bezeichnen konnte: »Vor die Aufgabe gestellt, vor Ih-
nen von Goethe zu sprechen, nehme ich Zuflucht zu einer Erinnerung, einem Erlebnis,
das mich dazu ermutigen und meinem Unterfangen die Legitimitit verleihen soll, die
in allen Dingen das Beste, das Entscheidende ist.« (GRBZ, 307) Der erste Besuch des
Goethehauses in Frankfurt wird daraufhin wie ein mystisches Erlebnis geschildert:

»Diese Treppen und Zimmer waren mir nach Stil, Stimmung, Atmosphére urbe-
kannt. Es war die sHerkunft¢, wie sie im Buche, im Buch meines Lebens steht [...]. Das
Patrizistisch-Biirgerliche, museal gewordene und Gegenstand leise auftretender Pie-
tat, als Wiege des Heros; das Wiirdig-Wohlanstandige, bewahrt und heilig gehalten
um des Sohnes willen, der es zuriickgelassen [..] und ins Weltstrenge gewachsen: ich
sah es an, ich atmete es ein, und der Widerstreit von Vertrautheit und Ehrfurcht in
meiner Brust |6ste sich in das Gefiithl, worin Demut und Selbstbejahung eines sind: in
lachelnde Liebe.« (GRBZ, 307)

Goethe wird am Anfang des Textes zu einer unnahbaren Gréf3e konstruiert, zu der der
Redner allerdings — anders als Petersen, der als Jinger des Dichters auftritt — ein per-
sonliches Verhiltnis aufbaut. Die Erwihnung des Besuches hat etwas gewollt Zwei-
deutiges. Der Gebrauch von Substantivierungen und Komposita verleiht der Passage
einen getragenen, feierlichen Duktus. Das Wortfeld ist grofdtenteils dem Bereich des
Religiésen entliehen (»das Buch, »Pietit, »heilig«, »der Sohn, »Liebe«). Genauer: Die
einzelnen Begriffe konnen genauso religiés wie auch sikular gedeutet werden. Mit die-
ser Ambivalenz spielt Mann: Die Wiederholung des Wortes >Buchs, zuerst mit dem ge-
hobenen Dativ-e, dann in der einfachen Form und auf den Sprecher bezogen, unter-
streicht die Doppeldeutigkeit. Der implizite Hinweis auf das >Buch der Biicher« wird
damit sogleich zuriickgenommen. Es ist, als witrde sich der Sprecher selbst bei seiner
Vergotterung Goethes beobachten. Der Musealisierung und der kultischen Verehrung
des Dichterhauses wird verstindnisvolle Wehmut entgegengebracht, gleichzeitig wird
sie aber belichelt. Die eigene Neigung zur Goetheverehrung wird vom Sprecher reflek-
tiert, was dann ihre Ubertragung »ins Uberpersénliche, ins Nationale« (GRBZ, 308) von
Anfang an relativiert.

Dass er vom pathetisch-priesterlichen Ton des Aufrufs und der Sakralisierung Goe-
thes Abstand nimmt, markiert Mann, indem er sich auf den Klassiker beruft: »Es fehlt
diesem Wesen jede Spur des Priesterlichen, Feierlichen und Gespreizten, aller sakrale
Anspruch.« (GRBZ, 312) Auch Goethes Stil wird als das Gegenteil der allgegenwirtigen
Gedenkrhetorik definiert: »Das Wort ist nicht etwa gehoben, getragen, feierlich, pries-
terlich oder pathetisch — aus Goethes Schule kommend, in seinem Geschmack lebend,
kann man eine solche Sprache gar nicht lesen und innerlich horen, sie widersteht und
langweilt hoffnungslos.« (GRBZ, 322) An den Religionsframe kann Mann umso bes-
ser ankniipfen, als er in seiner Anniherung an Goethe selbst den Sakralisierungsreflex
anwendet. Die ironische Distanzierung und die Spitzen gegen den priesterlich-pathe-
tischen Ton der Gedenkreden kommen einer Positionierung innerhalb der Offentlich-
keitssphire sDeutsche Nation« gleich: Sie markieren die Ablehnung einer volkisch be-
griindeten Nationalreligion.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Was das Schillerjubilium 1859 bewirkt hatte, wird 1932 gezielt provoziert: Die natio-
nale Einheit wird zum einen durch die mediale und symbolische Vernetzung der (Kul-
tur-)Nation, zum anderen durch die semantische Vereinheitlichung der unterschiedli-
chen Goethediskurse gesichert. Zu dieser Konsensbildung trigt der Aufruf zum Goethe-
jahr mafigeblich bei, indem er das Nationalklassikermodell performativ statuiert. Die
Einpassung Goethes in dieses Modell beruht auf drei Strategien. Erstens wird auf Bio-
grafie und Werk des originalen< Goethes und seiner Rezeptionsgeschichte im 19. Jahr-
hundert (z.B. Carlyle) rekurriert. Man kénnte sagen, dass dieses >Original ein Fundus
ist, aus dem die Redner schopfen, um das je eigene Klassikerkonzept zu gestalten. Die
Wahl dieser Einzelteile und die Bedeutung, die ihnen jeweils verliehen wird, ergibt sich
zweitens aus dem Nationalklassikermodell, das sich historisch seit dem 18. Jahrhundert
entwickelt hatte und zu dessen Konstanten die Idee einer handlungsweisenden, gott-
dhnlichen Autoritit gehort, die die Nation inkarniert. Die Modellierung Goethes zum
Nationalklassiker ist drittens >geframt« von gegenwirtigen Formen des Sprechens iiber
Nation, Krise und Religion.

Wie die vergleichende Analyse der drei Reden von Petersen, Schweitzer und Mann
zeigt, gewihrt der Gebrauch des Modells einen gewissen Spielraum. Die Reaktivierung
des einheitsstiftenden Nationalklassikers gestaltet sich als Aushandlungsprozess. Die
individuellen Konzeptualisierungen widersprechen sich teilweise und kénnen als Reak-
tionen aufeinander gelesen werden. Bezeichnend ist, dass es stets die jeweiligen Goe-
thekonzepte sind, die opponieren. Mit Goethe wird gegen Goethe argumentiert oder
genauer: Mit einem Klassikerkonzept wird gegen das andere Klassikerkonzept gespro-
chen. Petersens Vorstellung des Klassiker-Propheten, fiir das die Biografie Goethes zur
Heiligenlegende umgedeutet wird, entgegnet Schweitzer ein normatives Klassikerkon-
zept, das Goethes Leben und Werk zum Gegenstand einer exegetischen Lektiire macht.
Indem Mann Elemente des nationalen Goethe-Frames aufgreift, sie aber anders be-
setzt, hohlt er das Nationalklassikermodell aus. Dem Konzept des Martyrer-Propheten
der Nation entgegnet er sein Konzept des Reprisentanten einer deutsch-biirgerlichen
Kultur.

Am Ende seiner Ansprache gibt Mann das Nationalklassikerparadigma zugunsten
eines entnationalisierten Klassikermodells auf — das einer neuen »sozial- und Planwelt«
(GRBZ, 341).72¢ Goethe ist dann nicht mehr der Reprisentant dieser Welt, sondern ihr
Prophet, der das »Zeitalter der Einseitigkeiten« (ebd.) angekiindigt habe. Aulerhalb
des nationalen Rahmens wird der Klassiker also wieder zur handlungsweisenden Au-
toritit konstruiert. Mann lisst die Ansprache sogar mit einem Appell Goethes enden,
der dem Biirgertum zurufe: »Entzieht euch dem verstorbenen Zeug,/ Lebend’ges laf3t
uns lieben!« (GRBZ, 342) Damit bedient er sich einer der im kulturpolitischen Diskurs
der Zeit iiblichen Strategien: der Fiktion des in Form einer Prosopopdie zur Gegenwart
ssprechendenc Klassikers.

126 Dieses neue Klassikermodell weist bereits auf das spater im Kontext der Volksfront konstruierte
antifaschistische Klassikermodell, um das es in Kapitel 5 geht.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Klassikerfeiern

4.2.2 Offentlichkeitssphare 3: >Frankreich« - Goethe als grand homme
und »classique frangais«

Mit seiner Erscheinung in franzésischer Ubersetzung im Goethe-Sonderheft der Re-
vue Europe erreicht Thomas Manns Essay gleich zwei weitere Offentlichkeitssphiren.
In der 1923 gemeinsam von Romain Rolland, René Arcos und Paul Colin gegriindeten
Zeitschrift ist zunichst eine ideale internationale Offentlichkeit adressiert: Die Europe
versteht sich als iiberstaatliches Diskussionsforum, in dem Intellektuelle aus aller Welt
zu Wort kommen.'*” Goethe wird in der Zeitschrift zur europdischen bzw. universalen
Integrationsfigur modelliert. Faktisch wird mit dem Periodikum jedoch hauptsichlich
eine franzosische Leserschaft erreicht.'?® Das Goetheheft vollbringt eine Transferleis-
tung, indem es die Diskussion iiber Goethe von der deutschen in die franzésische Of-
fentlichkeit transportiert: Neben der franzésischen Fassung von Manns Essay'>® wer-
den die Ubersetzungen von Beitrigen namhafter deutscher Goetheforscher wie Fried-
rich Gundolf und Max Hecker darin verdffentlicht.®® Albert Schweitzer schreibt fiir
das Sonderheft einen franzésischen Aufsatz, der die Gedanken aus seinen deutschen
Ansprachen adaptiert.’®! Ferner gelingt es dem Herausgeber Rolland, Hermann Hes-

132 yerbindet, fiir einen Beitrag zu

se, mit dem ihn eine lange »Geisteskameradschaft«
gewinnen.'® Die Zeitschrift fithrt also »deutsche« Ansichten iiber Goethe in die fran-
z6sische Offentlichkeit ein. Dort allerdings wird — dhnlich wie im Fall Beethovens - der
deutsche Klassiker dazu gebraucht, das Selbstverstindnis Frankreichs als Hort huma-

nistischer Werte zu sichern. Goethe wird in Frankreich zum grand homme und fran-

127 Jessica Wardhaugh: Europaer erschaffen. Die Rolle der Zeitschrift Europe-Revue Mensuelle, 1923-
1939, in: Lorraine Bluche, Veronika Lipphardt, Kiran Klaus Patel (Hg.): Der Européder — ein Konstrukt:
Wissensbestinde, Diskurse, Praktiken, Gottingen 2009, 97-117.

128 Nicole Racine-Furlaud beschreibt die Position der Europe in der franzdsischen Zeitschriftenland-
schaft Ende der1920er Jahre folgendermafien: »La revue s'affirme peu a peu, dans les limites plus
modestes d’'une revue de gauche frangaise, ouverte sur les littératures étrangéres et préoccupée
par les problémes internationaux.« Nicole Racine-Furlaud: La revue Europe (1923-1939). Du pacifis-
me rollandien a I'antifascisme compagnon de route, in: Matériaux pour I'histoire de notre temps,
Bd. 30, Nr.1,1993, 21-26, hier 21.

129 Thomas Mann: Goethe représentant de I'dge bourgeois, Ubers. v. ].P. Sfamson], in: Europe, Bd. 28,
Nr.112, 1932, 85-129.

130 Friedrich Gundolf: Lenfance de Goethe, tbers. v. Marcel Beaufils, in: Ebd., 32-51; Max Hecker: La
mort de Goethe, iibers. v. Marcel Beaufils, in: Ebd., 1932, 72-84.

131 Albert Schweitzer: Goethe penseur, in: Ebd., 177-199. Vgl. die deutsche Ubersetzung und den Kom-
mentar: Albert Schweitzer: Goethe, der Denker, in: Ders.: Vortrige, Vorlesungen, Aufsitze, hg. von
Claus Giinzler, Ulrich Luz, Johann Zircher, Miinchen 2003, 96-111.

132 Jirgen Below: Hermann-Hesse-Handbuch. Quellentexte zu Leben, Werk und Wirkung, Frankfurt
a.M. 2012, 264.

133 Hermann Hesse: Remerciement a Goethe, tbers. v. Henri Bloch, in: Europe, Bd. 28, Nr.112, 1932,
245-254. Der Briefwechsel suggeriert, dass Hesses Text, der ebenfalls in der Neuen Rundschau er-
scheint, erst auf Anregung Rollands entstanden ist. Am 2.9.1931 schreibt dieser: »Voulez-vous pen-
ser a cette idée que je vous ai suggérée au moment de vous quitter: —un témoignage individuel
sur Goethe.« (Vgl. Romain Rolland, Hermann Hesse: D’une rive a I'autre. Hermann Hesse et Ro-
main Rolland. Correspondance, fragments du journal et textes divers, hg. v. Pierre Grappin, Paris
1972,133.) Es handelt sich um Hesses einzige Verdffentlichung in der Europe.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

zosischen Klassiker modelliert. In Zeitschriften wie der Europe wird teilweise kritisch
auf diese Funktionalisierung reagiert. Vor diesem Hintergrund ist auch die Veroffent-
lichung von Manns Essay in dem Periodikum zu verstehen. Im Folgenden werden zu-
nichst die franzosische Goetherezeption im Kontext des Jubiliums und ihre Diskussion
présentiert. Die Analyse der Modellierung Goethes zur internationalen Integrationsfi-
gur folgt in Abschnitt 4.2.3.

4.2.2.1 »Goethe, classique francais?«

Auf die Menge der Veranstaltungen und Publikationen anlisslich des Goethejahrs in
Frankreich zuriickblickend, stellt René Lalou 1933 die Frage, ob Goethe ein »classique
francais« zu nennen sei.”** In einem kurzen Artikel, mit dem er auf Kritik von deut-
schen Intellektuellen reagiert, tiberpriift er, »si nous [die Franzosen] avons tenté d’an-
nexer Goethe«’®. Den Vorwurf der »Annektierung« weist Lalou zuriick und schluss-
folgert, nachdem er nochmals den Unterschied zwischen franzdsischer Goetheaneig-
nung und nationalistischer Goethevereinnahmung durch die Nationalsozialisten be-

136 ,Sans tenter de dénationaliser Goethe, nous le tenons, selon son désir, pour

tont hat:
un grand classique européen.«*>’ Der Artikel ist exemplarisch fiir die Ambivalenzen der
franzosischen Gedenkveranstaltungen, die sich einerseits als Beitrag zur deutsch-fran-
zosischen und europiischen Verstindigung verstehen, andererseits in Konkurrenz zu
den deutschen Feiern treten.

Das Jahr 1932 markiert eine Wende in der Geschichte der franzosischen Goethe-

138 s geht um nichts weniger als die Integration des deutschen Klassikers

rezeption.
in das nationale Pantheon. Das bedeutet, dhnlich wie in Deutschland, eine Durchdrin-
gung aller Rezeptionskreise, vom akademisch-universitiren Milieu bis hin zu den Mas-
sen. Neben den offiziellen Ehrungen an symbolischen Orten wie der Sorbonne und
der Bibliothéque nationale’® sorgen eine rege Ubersetzungstitigkeit und die populir-
wissenschaftliche Publizistik fir die Verfiigbarkeit des deutschen Klassikers in Frank-
reich. Zahlreiche Werke Goethes werden im Hinblick auf das Jubilium neu iibertragen,
manche grundlegende Quellen zum Leben des Autors wie die Gespriche mit Eckermann
erscheinen erstmals in franzosischer Sprache. Dariiber hinaus werden etwa ein Dut-

zend Goethestudien von namhaften franzésischen Germanisten und Kritikern sowie

134 René Lalou: Goethe, classique francais?, in: La Revue des vivants, Nr. 7,1933, 1709-1713.

135 Ebd., 1709.

136 Lalou zitiert Hitler, der sich in einer Rede auf dem Niirnberger Reichsparteitag 1933 auf Goethe
berufen habe. Daraufhin stellt er klar: »Nous avons toujours pensé que [..] le supréme voeu de
Faust (»me tenir sur une terre libre parmi un peuple libre«) nétait point un de ces souhaits qui
divisent les hommes. Nous persistons a croire que la conquéte de la liberté signifiait pour Goethe
un progrés de I'individu en méme temps qu’une pacifique victoire sur les obstacles naturels.« Ebd.,
1713.

137 Ebd.

138  Zur Ceschichte der franzosischen Goetherezeption vgl. zusammenfassend Gonthier-Louis Fink:
Coethe, der andere Deutsche? Die franzésische Goethe-Rezeption zwischen 1870 und 1949, in:
Coethe-Jahrbuch, Bd. 116, 1999, 54-74.

139 Vgl.denKatalog zur Ausstellungin der Bibliothéque Mazarine: Julien Cain (Hg.): Goethe 1749-1832.
Exposition organisée pour commémorer le centenaire de la mort de Goethe, Paris 1932. Im Vorwort
von Julien Cain werden die wichtigsten franzdsischen Veranstaltungen im Goethejahr aufgezihlt.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

195


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Klassikerfeiern

die Ubersetzungen der Monografien von Emil Ludwig, Friedrich Gundolf und Philip
Witkop verdffentlicht.°

Goethe-Sonderhefte erscheinen im ersten Halbjahr 1932 zur Geniige: Neben der
Goethenummer der Europe sind die Goethehefte der Revue d’Allemagne, der Revue de lit-
térature comparée, der Revue musicale sowie vor allem der Nouvelle revue frangaise (Nrf) zu

41 Die Massenmedien tragen gleichzeitig zur Popularisierung Goethes bei:

erwihnen.
Die Zeitung Le Temps veroftentlicht beispielsweise Die neue Melusine als Fortsetzungsro-
man und es gibt im Mirz nahezu keine franzésische Tageszeitung, die nicht wenigstens

42 1m Radio wird Faust als Horspiel adap-

durch eine Sonderausgabe Goethes gedenkt.
tiert"? und zahlreiche Themenabende prisentieren das Werk des Dichters und seine
Beziige zur franzgésischen Kulturgeschichte.

Was ist Gegenstand dieser franzdsischen Goethe-Begeisterung? In der Zeitung Le

Journal fasst Clément Vautel die Kenntnisse der Franzosen sarkastisch zusammen:

»Que savez-vous de Goethe? A cette question, maints contemporains [..] ne peuvent
guére répondre que ceci: Il a recu la Légion d’honneur de la main de Napoléon qui
lui a dit>Vous étes un homme.< Il a déclaré — mais c'était avant I'affaire Dreyfus — qu’il
préférait une injustice a un désordre. Ah! j'oublie qu’aprés avoir entendu le canon de
Valmy, il a prononcé ce mot ou quelque chose d’approchant: >Aujourd’hui commence

une nouvelle ére pour le monde.«'#4

Vautel verspottet die Unwissenheit, vor allem aber den Frankozentrismus des franzosi-
schen Publikums, dessen Kenntnisse itber Goethe sich auf jene biografischen Klischees
und Zitate beschrinken, die einen Bezug zur eigenen Vorstellungswelt haben. Mit dem
Hinweis auf die Formel »j'aime mieux une injustice quun désordre«***, die in dieser
Zeit zu den meistkursierenden Goetheworten zihlt, insinuiert der Journalist, dass die
Goetherezeption zudem auf ein Uberlegenheitsgefiihl der Franzosen gegeniiber den
Deutschen griindet. Der Franzose, so lisst sich die Anspielung auf die Dreyfus-Affire

140 Einen Uberblick tiber die franzésischen Ubersetzungen und Veréffentlichungen im Zusammen-
hang mit Goethe geben Buchbesprechungen: Abel Chevaley: Littérature comparée, in: Mercure
de France, Bd. 43, Nr. 813, 1932, 733-737; Jean-Edouard Spenlé: Lettres allemandes, in: Mercure de
France, Bd. 43, Nr. 819,1932, 719-725; Benjamin Crémieux: Le centenaire de Goethe, in: Les Annales,
01.06.1932; Flernand] B[aldenspenger]: Quelques présentations récentes de Goethe hors d’Allema-
gne, in: Revue de littérature comparée, Bd. 12, Nr. 1,1932, 238-244.

141 Zuden Sonderheften der Revue de littérature comparée, der Nouvelles revue frangaise sowie der Europe,
vgl. Didier Alexandre: Le centenaire de Coethe: Regards croisés sur le monde actuel, in: Didier
Alexandre, Wolfgang Asholt (Hg.): France-Allemagne, regards et objets croisés, Tiibingen 2011, 1-
14; Florence Bancaud: »Il n’y a de salut pour I'Europe que dans I'esprit de Goethe, in: Pierre Béhar,
Michel Grunewald (Hg.): Frontiéres, transferts, échanges transfrontaliers et interculturels, Bern
2005, 107-125.

142 Vgl. die umfangreichen Sammlungen an Zeitungsauschnitten in der BNF: Centenaire de Goethe.

143 Vgl. Picard: Goethe und das Radio.

144 Clément Vautel: Mon film, in: Le Journal, 31.3.1932.

145 »Esliegt nun einmal in meiner Natur, ich will lieber eine Ungerechtigkeit begehen, als Unordnung
ertragen.« Campagne in Frankreich [1792], in: Johann Wolfgang Goethe: Campagne in Frankreich,
Belagerung von Mainz, Reiseschriften, hg. v. Klaus-Detlef Miiller, Frankfurt a.M. 1994 (Samtliche
Werke, Briefe, Tagebiicher und Gespriche, |, 16), 601.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

verstehen, definiere sich durch seinen Sinn fiir Gerechtigkeit, im Gegensatz zum Deut-
schen, der die Ordnung iiber alles stelle. Insofern dient das Goethezitat, das freilich
entkontextualisiert und vereinfacht gebraucht wird, der Bestitigung eines nationalen
Stereotyps. Wenn er es auch iiberspitzt formuliert, bringt Vautel die Funktionsweise
der Gedenkpublizistik auf den Punkt: Dass Themen wie die Erfurter Begegnung zwi-
schen Napoleon und Goethe im Jahr 1808 und die Frage nach Goethes Verhiltnis zur
Franzosischen Revolution sich darin zu Leitmotiven entwickeln, ist nicht nur als Anni-
herung an die franzdsische Vorstellungswelt zu bewerten. Es handelt sich vielmehr um
Strategien der Entgermanisierung, der idealistischen Abstrahierung und der Universa-
lisierung Goethes, die den Dichter als grand homme und — entgegen der Beteuerungen
Lalous — franzésischen Klassiker erscheinen lassen.

Goethe und Napoleon oder die Entgermanisierung des grand homme

Goethes Audienz bei Napoleon am 2. Oktober 1808 ist ein Topos der franzdsischen Ge-
denkpublizistik. Kaum ein Artikel in der Presse kommt ohne den Hinweis auf die Worte
»Voila un hommel« aus, die der franzosische Kaiser bei diesem Anlass gesprochen ha-
ben soll.**¢ Das Motiv bildet den Héhepunkt der Rede, die Paul Valéry am 30. April 1932
anlisslich der hochoffiziellen Goethe-Gedenkfeier an der Sorbonne hilt. Mit der Par-
allele zwischen den »deux Prophétes des Temps Nouveaux«'¥’, die als ebenbiirtige und
komplementire Personlichkeiten dargestellt werden, erhebt Valéry den deutschen Na-

148 Der Vergleich erméglicht es, Goethe symbolisch in

tionalklassiker zum grand homme.
die Reihe der heroischen Gestalten franzésischer Geschichte aufzunehmen. Schon zu
Beginn seiner Rede hatte er ihn in die Nihe von zwei anderen grands hommes der Lite-
ratur geriickt, Dante und Villon.*® Beim Vergleich mit Napoleon, den Valéry als einen
»Faust couronné«’>°
Audienz nacherzihlt, stellt er den entscheidenden Einfluss Frankreichs auf die Bildung

der Personlichkeit Goethes heraus. In seiner Darstellung der Erfurter Begegnung fillt

bezeichnet, geht er einen Schritt weiter. Indem er die Episode der

der Gebrauch eines regelrecht martialischen Wortschatzes auf:

»Il [Napoléon] dit & Goethe: Vous étes un Homme. (Ou bien, il dit de Goethe: Voila un
Homme.) Goethe se rend. Goethe est flatté jusque dans le fond de I'ame. Il est pris. Ce

146 Die Szene rekonstruiert Jean Lacoste anhand der Berichte der Zeitgenossen. Bezeichnenderweise
nutzt auch erin Kontinuitdt zur franzésischen Goetherezeption die Napoleon-Episode, um Goethe
aus literarhistorischer Perspektive als grand homme darzustellen. Jean Lacoste: Goethe en grand
homme, in: Romantisme. Revue du dix-neuviéme siécle, Nr.100, 1998, 115-129.

147 Paul Valéry: Discours en I’honneur de Goethe [1932], in: Euvres, hg. v. Jean Hytier, Paris 1987, 550.

148 Zu Napoléon als grand homme vgl. Jacques-Olivier Boudon: Grand homme ou demi-dieu? La mise
en place d’une religion napoléonienne, in: Romantisme. Revue du dix-neuviéme siécle, Nr.100,
1998, 131-141.

149 »On ne peut que trop louer I'Université de Paris de considérer que les grands hommes de Lettres
ou de Sciences de toutes nations ont leur place chez Elle, et d’avoir voulu rendre un hommage
solennel au premier poéte de I'Allemagne, dans cette Sorbonne qui compta parmi ses éléves un
Dante, un Villon, et maint autre écolier d’illustre avenir.« Valéry: Discours en I'’honneur de Goethe
[1932], 532.

150 Ebd., 549.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

197


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Klassikerfeiern

génie captif d’un autre génie ne se délierajamais. Il sera tiede en 1813 au moment que

toute I’Allemagne s’échauffe et que 'empire reflue.«’

Goethes Nationalgefiihl von Napoleon konfisziert: Das ist freilich eine eigenartige und
vor allem eindimensionale Interpretation der distanzierten Haltung des Dichters ge-
geniiber den Befreiungskriegen und der patriotischen Begeisterung seiner Landsleute.
Der positiv besetzte Antipatriotismus Goethes wird von Valéry indirekt als franzosi-
scher Einfluss auf den deutschen Klassiker gedeutet. Zuletzt hat Jean Mondot in Valérys
Darstellung der Begegnung zwischen Goethe und Napoleon eine deutsch-franzésische
Vers6hnungsgeste sehen wollen, eine »mise en scéne grandiose et rhétorique d’une ré-

152 Das mag von der Intention her stimmen. Doch

conciliation au plus haut niveau.«
zeigt die Beschreibung der Szene auch, dass die Modellierung Goethes zum grand hom-
me nur mit seiner gleichzeitigen Entgermanisierung einhergehen kann. Der Klassiker
wird aus seinem kulturellen Umfeld losgelost, indem er als deutsche Ausnahme prasen-
tiert wird. Er erscheint dadurch als »undeutscher< bzw. als »franzésischer Deutscher«.”>3

Dieser Auffassung liegt der in der Zwischenkriegszeit immer noch wirksame My-
thos der »deux Allemagnes« zugrunde. Damit ist die Existenz zweier gegensitzlicher
deutscher Traditionslinien gemeint, wie sie Elme-Marie Caro zur Zeit des franzsisch-
preufdischen Krieges von seiner kontrastiven Lektiire der Werke Germaine de Staéls
und Heinrich Heines abgeleitet hatte: das Land der Dichter und Denker einerseits, der
preufisch-militirische Staat andererseits.’** Im Kontext des Jubiliums scheint diese
Theorie eine erneute Bestitigung zu finden in der Dualitit zwischen einem idealen
Goethe-Deutschland und einem realen Deutschland, in dem nationalistische und na-
tionalsozialistische Anschauungen tonangebend sind. So erklirt Pierre Audiat in der
Zeitschrift UEuropéen mit grofer Freimiitigkeit:

»Si, de I'autre c6té du Rhin, quelqu'un doutait de la croyance des Francais dans les>deux
Allemagness, le centenaire de la mort de Goethe (22 mars 1832), suffirait a le détrom-
per. Labondance des livres et des publications francgaises consacrées a Goethe, les fétes
organisées en son honneur, 'admiration qui se manifeste de toute part pour le grand
poéte allemand, sontunsigne tangible que nous distinguons entre le militarisme prus-

sien et 'Ame allemande, entre le Faustrecht et Faust.«'>°

Besser liefe sich nicht auf das Konkurrenzverhiltnis hinweisen, das aus der Perspektive
vieler Franzosen zwischen franzosischen und deutschen Goethefeiern besteht. Frank-

151 Ebd., 550. Aufler Homme Hervorhebungen SP.

152 Jean Mondot: 1932. Le moment Goethe, in: Jacques Berchtold (Hg.): Goethe et |a France, Genf 2016,
259-263.

153 Vgl. Manfred Schmeling: Der undeutsche Deutsche? Goethe und die franzésischen Intellektuellen
zwischen den Weltkriegen, in: Karl Richter, Gerhard Sauder (Hg.): Goethe. Ungewohnte Ansichten,
St. Ingbert 2001, 255-278.

154 Elme-Marie Caro: Les deux Allemagnes. Madame de Staél et Henri Heine, in: Revue des deux mon-
des, Bd. 41, Nr. 96, 1871, 5-20. Zum Ursprung dieser Theorie in der Literatur des 19. Jahrhunderts
und ihrer Entwicklung bis in die Nachkriegszeit hinein vgl. das Kapitel »Der Mythos vom zweier-
lei Deutschland« in: Wolfgang Leiner: Das Deutschlandbild in der franzésischen Literatur [1989],
Darmstadt 1991, 154-180.

155 Pierre Audiat: Goethe et Beethoven in: LEuropéen, 20.3.1932.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

reich inszeniert sich als Anwalt eines >besseren Deutschlands¢, das Goethe, den >un-
deutschen Deutschen, besser verstehe, als es die Deutschen vermogen.

Goethe und die Franzdsische Revolution oder die idealistische Abstrahierung

Das Verhiltnis Goethes zur Franzdsischen Revolution ist ein weiteres Leitmotiv in der
Gedenkpublizistik. Das Thema wird sowohl in der Tagespresse als auch in Gedenkreden
und germanistischen Beitrigen behandelt. Der Aufsatz von Hippolyte Loiseau mit dem
Titel Goethe et la Révolution frangaise ist hierfiir ein Beispiel;**®
der Gegenstand in einer Interpretation der Euphorion-Episode in Faust II von Fernand

unerwarteter findet sich

Baldensperger wieder;*>’ die Deutung von Goethes Haltung gegeniiber der Revolution
steht ebenfalls im Mittelpunkt der Rede des Sorbonne-Professors Henri Lichtenberger,
die er im Rahmen der Weimarer Goethefeiern hilt.’s8

Bei der Revolution handelt es sich um einen zentralen franzésischen Erinnerungs-
ort: Die Dritte Republik hatte sich seit den 1880er Jahren explizit als Erbin dieses Ereig-
nisses prisentiert und die historische Kontinuitit anlisslich des hundertsten Jubilaums
1889 inszeniert.”>® Um Goethe in das nationale Pantheon zu integrieren, muss daher
der Makel seiner ablehnenden Haltung gegeniiber der Franzgsischen Revolution, wie
sie sich in der Campagne in Frankreich (1792) sowie der Belagerung von Mainz (1793) du-
Rert, beseitigt werden. Es gilt zu beweisen, dass er zwar die gewalttitigen Ausbriiche
der Revolutionire verurteilt, ihre Ziele aber unterstiitzt habe. Dazu werden Werke wie
Hermann und Dorothea (1797) oder Die natiirliche Tochter (1803) angefithrt, in denen es, so
Lichtenberger, »zu einem weitgehenden Verstindnis und zu einer hohen Einsicht in
das wahre Wesen der Revolution«*®® komme. Der Antagonismus zwischen Goethe und
der Franzosischen Revolution wird iiberwunden, indem von den historisch-konkreten
Gegebenheiten abstrahiert und auf die dauerhaften Ideale hingewiesen wird.

Diese versohnende Perspektive geht, dhnlich wie im Fall der Napoleon-Episode, mit
einer Entnationalisierung Goethes einher. Die Autoren unterstreichen, dass er nur im
Widerspruch zu seinen Zeitgenossen und somit zu seiner Nation zum Verstindnis der
Revolution kommen konnte. So heifit es bei Loiseau:

»Dés l'origine [...], il [Coethe] s’est efforcé de lajuger [la Révolution] impartialementen
elle-méme, au moins dans ses causes, et, par la suite, il ne connaitra pas les réactions
[...] qui conduiront un Fichte a abjurer avec éclat son cosmopolitisme et son jacobi-

nisme, pour devenir le héraut du nationalisme le plus étroitement allemand.«'®’

156 Hippolyte Loiseau: Goethe et la Révolution francaise, in: Revue de littérature comparée, Bd. 12,
Nr.1,1932, 49-80.

157 Fernand Baldensperger: Pour une interprétation correcte de I'épisode d’Euphorion, in: Revue de
littérature comparée, Bd. 12, Nr.1,1932, 142-158. Baldensperger sieht in der Figur Euphorions eine
symbolische Darstellung revolutionarer Begeisterung.

158 Henri Lichtenberger: Goethe und Frankreich, in: Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft, Bd. 18, 1932,
45-51.

159 Vgl. Pascal Ory: Le Centenaire de la Révolution francaise, in: Pierre Nora (Hg.): Les lieux de mémoi-
re, Bd. 1, Paris 1984, 465-492.

160 Lichtenberger: Goethe und Frankreich, 49.

161 Loiseau: Goethe et |la Révolution francaise.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

199


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Klassikerfeiern

Der deutsche Klassiker wird einmal mehr zum >undeutschen Deutschenc stilisiert. Der
Nationalismus, der hier eindeutig negativ besetzt ist, wird als etwas genuin Deutsches
prasentiert; der Kosmopolitismus dagegen wird mit der Franzgdsischen Revolution ver-
bunden und so als ein genuin franzésisches Ideal gekennzeichnet. Die Werte, fiir die
Goethe steht, sind nicht nur mit den franzosischen kompatibel, sie sind geradezu als
franzosisch zu bezeichnen.

Implizit wird damit ein Sprechen iiber Goethe (und iiber Deutschland) aus franzé-
sischer Perspektive legitimiert. Der Klassiker wird nicht nur entgermanisiert, er wird
auch zur idealen (franzésischen) Norm erhoben, an der sich die deutsche Gegenwart
messen lisst. Wenn Lichtenberger in seiner Weimarer Rede in Goethe »das Ideal der
Humanitit« verkorpert sieht, das erneut »zu einem Gesetz des Lebens« werden solle, 162
dann klingt das zunichst wie eine konventionelle Phrase. Der Beitrag Lichtenbergers
bestitigt den Befund Osterkamps von der Konjunktur des Humanititsbegriffs in der
Jubiliumsliteratur. Gleichzeitig wird klar, dass dieser »Passepartout-Begriff!®?, der zu-
meist ein deutsch-nationales Vorzeichen hat, ebenso mit einem franzésisch-nationalen
Vorzeichen versehen werden kann. Mit Goethe als einem »Ideal der Humanitit« kniipft
Lichtenberger an das Humanititsverstindnis der Franzdsischen Revolution an, jenes
der Déclaration universelle des Droits de 'homme et du citoyen. Sein Gebrauch des Huma-
nititsbegriffs versteht sich als Korrektiv gegeniiber seinem Missbrauch im deutschen
Diskurs. Mit dieser Hoheitsdeutung kann er in Weimar als Mahner auftreten. So ist in
seinem Lob von Goethes gemiRigten Verhalten gegeniiber den Bewegungen seiner Zeit
der Gegenwartsbezug kaum tiberhérbar:

»Goethe [ist] den Einfliissen der Umwelt keineswegs unzuginglich gewesen. Er 1313t
sich von ihnen gerne eine Zeitlang hinreifen, und zwar immer durchaus aufrichtig;
denn er hingt ja durch tausend Fasern mit seiner Rasse, mit seinem Volke, mit dem
ihm umgebenden Milieu zusammen. Aber er 1413t sich wiederum durch die zeitgendos-
sischen Stromungen niemals ganz Gberwidltigen. Ist er sich doch bewufit, dafs diese
Kollektivbewegungen, die aus momentanen Stimmungen entstehen, zwar meistensin
ihrem urspriinglichen Kern berechtigt sind, aber leicht einseitig werden und zu Uber-

treibungen fithren kénnen.«'%4

Mit dem Klassiker wird in diesem Fall vor neuen »Kollektivbewegungen« gewarnt — ge-
meint sind zweifelsohne die Massendemonstrationen der NSDAP. Die Modellierung
Goethes zum idealistischen Befiirworter der Franzésischen Revolution lisst ihn nicht
nur kompatibel mit franzdsischen Werten erscheinen, sondern erméglicht es auch, ihn
zum Botschafter Frankreichs in Deutschland zu machen.

Goethes Klassizitat oder die Universalisierung des Klassikers
Die Entgermanisierung und die idealistische Abstrahierung Goethes lassen ihn 1932
als grand homme erscheinen. Um aber als »classique frangais« gelten zu kénnen, muss er

162 Lichtenberger: Goethe und Frankreich, 51.
163  Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949, 27.
164 Lichtenberger: Goethe und Frankreich, 46.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

nicht nur den moralischen und politischen, sondern auch den isthetischen — klassizis-
tischen — Werten angepasst wird, mit denen sich Frankreich identifiziert. Der Begriff
sclassique« ist dabei doppeldeutig: Er weist zum einen auf den franzdsischen classicisme
als kulturelle Bliitezeit hin, zum anderen auf die riumliche und zeitliche >universalité<,
die der integrativen Definition des Klassischen seit Sainte-Beuve zugrunde liegt.}®® In
der Gedenkpublizistik iiberlagern sich beide Aspekte, sodass Goethe auf zweifache Wei-
se zum franzosischen Klassiker erklirt werden kann.

Goethes Klassizitit wird zunichst von dsthetischen Merkmalen abgeleitet, die den
Dichter in die Nihe des classicisme riicken lassen. Hervorgehoben werden die Uberwin-
dung der jugendlichen Sturm-und-Drang-Periode und die Ablehnung der Romantik,
vor allem aber die Anziehung fiir das Antike und das Mediterrane, die im Stichwort
latinité zusammengefasst sind. All diese Aspekte konvergieren in der Interpretation der
Reise nach Italien, die Frangois Aussaresses in einem 6ffentlichen Vortrag als »reméde
contre le mal du siécle«®® also die Romantik, deutet. Eine heilende Wirkung wird dem
Siiden ebenfalls in der Goetheausstellung in der Nationalbibliothek zugeschrieben:

»A la vue des monuments anciens et des chefs-d’ceuvre plastiques, il sent renaitre
la source tarie et trouve sa nouvelle voie. Il renie les dieux de sa jeunesse, les dieux
du Nord: Shakespeare et Ossian sont des barbares a c6té d’'Homére ou de Sophocle.
Goethe ne comprend plus le pessimisme septentrional qui inspira les ceuvres de sa

jeunesse. Maintenant il atteint cette sérénité olympienne qui ne le quittera plus.«'®”

Diese Deutung der Italienreise als entscheidender Einschnitt in Goethes Leben ist nicht
allein der franzésischen Goetherezeption eigen. Kennzeichnend ist allerdings die Ein-
teilung der Biografie nach gegensatzlichen Kriterien: Die Jugend wird mit Norden, Bar-
barei und »Pessimismus« — eine andere Bezeichnung fiir das >mal du siécle und die Ro-
mantik — assoziiert; die Reife mit Stiden, Klassizismus und Abgeklirtheit. Aussaresses
schlussfolgert: »De ce pélerinage en Grande-Gréce et en Latinité, il [Goethe] revenait
définitivement converti au classicisme. LAllemagne allait recevoir de Rome le premier
de ses classiques. De ces jours, de ces lieux, date pour sa littérature une ére nouvelle.«*8
Die Paraphrase von Goethes Kommentar zur Schlacht von Valmy (»Von hier und heute
geht eine neue Epoche der Weltgeschichte aus«'®®) markiert einmal mehr den entschei-
denden Einfluss der latinité — und damit implizit des klassizistischen Frankreichs —,
diesmal allerdings auf die dsthetische Entwicklung des Schriftstellers iibertragen.

Die Stilisierung Goethes zum classique stittzt sich hauptsichlich auf biografische
Argumente. Was im Fall der Modellierung zum grand homme unproblematisch ist, weil
es dabei vorrangig um moralische Werte und politische Ansichten geht, st63t bei der

165 Vgl. Charles-Augustin Sainte-Beuve: Qu'est-ce qu'un classique?, in: Causeries du lundi, Bd. 3, Paris
1850, 38-55. Zu Sainte-Beuves Klassik-Verstandnis vgl. Christopher Prendergast: The classic: Sainte-
Beuve and the nineteenth-century culture wars, Oxford 2007.

166 Frangois Aussaresses: La vie olympienne de Coethe, in: La vie bordelaise, 9. und 16.10.1932.

167 Cain (Hg.): Goethe 1749-1832. Exposition, 97.

168 Ebd.

169 Goethe: Campagne in Frankreich, Belagerung von Mainz, Reiseschriften, 436.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

201


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Klassikerfeiern

Klassizisierung jedoch an Grenzen. Anders formuliert: Ein classique muss auch klassi-
zistische Werke geschrieben haben. Zwar kénnen Goethes antikisierende Dramen ge-
nannt und in die Nihe von >echten« Klassizisten geriickt werden: Iphigenie etwa, die
Aussaresses als »son pur chef-d’ceuvre, égal aux chefs-d’ceuvre d’Euripide, de Racine et
de Gliick«!”® bezeichnet. Doch hort der Vergleich bei einem Werk wie Faust auf, das
gemeinhin als Goethes grofites chef-d’ceuvre gilt: »rien de moins classique au sens de la
conception,«'”" urteilt Aussaresses. Er erginzt aber: »Rien de plus classique au sens de
172 Die rhetorische Pointe weist auf die zweite, universalistische Bestim-
mung des Klassischen, dank der auch Faust als classique bezeichnet werden kann, als

expression«

eine jener »ceuvres immenses [qui] sont des interprétations originales de l'esprit hu-
main, traité de bas en haut, de long en large, sous ses aspects a la fois universels et
éternels«'”. Der Bezug zu Sainte-Beuves Klassik-Verstindnis ist augenfillig. Die Be-
tonung der zeitlichen und raumlichen Universalitit des Dramas ist zwar nicht beson-
ders originell — das Lob konnte genauso gut in einem deutschen Vortrag vorkommen.
Doch ist im Kontext der franzdsischen Diskussion um Goethes Klassizitit vor allem
das Herstellen einer Kontinuitit zwischen classicisme und universalité von Bedeutung.
Die universalité ist die Quintessenz des classicisme, die auf andere Autoren und Werke
tibertragen werden kann. Aussaresses’ Vortrag ist ein Schulbeispiel dafiir, wie Goethe
nicht nur den moralischen Werten und politischen Vorstellungen, sondern auch dem
franzosischen Sprachgebrauch angepasst wird.

Entgermanisierung, idealistische Abstrahierung und Universalisierung sind die
drei Etappen, die es ermdglichen Goethe zum »classique frangais« zu modellieren
und in das franzdsische Pantheon zu integrieren. Dabei lassen sich zahlreiche Paral-
lelen zum franzésischen Beethoven ausmachen.'”* Von deutschen Komponisten- und
Schriftstellerfiguren kann wie von franzésischen Nationalklassikern gesprochen wer-
den. Man kann von einem franzésischen Klassiker-Frame ausgehen, der den Umgang
mit deutschen Figuren in der franzésischen Offentlichkeit vorstrukturiert.

Wie moralische, politische und isthetische Aspekte dabei miteinander verwoben
werden, kann abschliefRend an folgendem Kommentar eines Figaro-Journalisten beob-
achtet werden, der das Leitmotiv der Napoleon-Episode aufgreift:

»Goethe pensait quen le décorant, Napoléon avait voulu rendre hommage a 'univer-
salité de son génie—cette universalité qui le rendait plus proche du nétre; c’est vers
elle quavec une volonté patiente, éclairée par les révélations de I'art antique et de la
raison latine, le grand écrivain germanique avait toujours tendu.«'”>

Der Begriff universalité<, den der Autor aus dem Spruch »voila un homme« ableitet,
wird hier gleichzeitig als normative und als dsthetische Kategorie gebraucht. Bezeich-

170  Aussaresses: La vie olympienne de Goethe.

171 Ebd.
172 Ebd.
173 Ebd.

174 Vgl. Kapitel 2.2.2 sowie Marie Gaboriaud: Die Republik und der Deutsche. Wie Beethoven zum
franzosischen Klassiker wurde, in: Paula Wojcik etal. (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis. Funktional,
intermedial, transkulturell, Berlin 2019, 281-294.

175 Anonym: La légion d’honneur de Goethe, in: Le Figaro, 26.3.1932.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

nend ist, dass >universalité< dabei mit einem >nous< assoziiert wird, das die Franzosen
bezeichnet. Die Synonymie zwischen suniversel und >frangais< wird damit betont: Goe-
thes Universalitit meint im franzésischen Diskurs eigentlich seine >Franzgsitit.

4.2.2.2 Goethe als franzosischer Klassiker:
kritische Diskussion in der Nrf und der Europe

Die Modellierung Goethes zum franzgsischen Klassiker wird in den Sonderheften der
Revue Europe sowie der Nouvelle revue frangaise (Nrf) kritisch diskutiert. Mit der Goethe-
Sondernummer, die Jean Guéhenno, der damalige Herausgeber der Europe, in enger
Zusammenarbeit mit Romain Rolland konzipiert, positioniert sich die Zeitschrift be-
wusst abseits der staatlichen Goetheehrung, fiir die etwa Paul Valéry steht.'7® Beide In-
tellektuelle distanzieren sich zudem von den franzésischen Germanisten, die Rolland
abschitzig als »germanistes sorbonnicoles«!”” bezeichnet. Mit der Nrf, die ein direkter

Konkurrent der Europe ist,'78

entsteht hingegen ein Dialog: Zwischen den Goethehet-
ten der zwei Periodika sind die Grenzen porés. Pierre Abraham, Jean Prévost, Alain und
Thomas Mann liefern jeweils fir die Europe und fiir die Nrf einen Beitrag, und mehrere
Autoren, die im Briefwechsel zwischen Guéhenno und Rolland fiir das Sonderheft der
Europe in Erwdgung gezogen werden, finden sich in den Seiten der Nrf wieder, etwa
Bernard Groethuysen oder André Suares.

In beiden Sonderheften werden die Leitmotive der franzosischen Goetherezeption
aufgegriffen. So widmet Paul Amann der Frage nach Goethes Verhiltnis zum Zeitge-
schehen einen ausfiihrlichen Artikel. Er weist zwar darauf hin, dass sich eine >deutsche
179 Doch beseitigt auch

er den Makel von Goethes Ablehnung der Franzdsischen Revolution, indem er von einer

Klassik« nur abseits von Revolution und Krieg entwickeln konnte.

Transposition der revolutioniren Ideale in die Bereiche der Kunst und des Geistes aus-
geht. Amann prisentiert den Dichter als iiberzeugten Gegner der Restauration — und
verzichtet dabei nicht, die »confraternité de génie«180 zwischen ihm und dem franzosi-
schen Kaiser herauszustellen: »Goethe [...] al'air d'un Napoléon des forces spirituelles de
Allemagne, qui dans une derniére campagne brillante et désespérée, voudrait défendre
son pays de lengourdissement intellectuel de la Restauration.«*8! Mit dieser Einschit-

176 Rolland schreibt Giber Valéry, den er ausdriicklich nicht als Autor in der Coethenummer vertreten
wissen mochte: »)e pense [...] qu'il serait déplorable de confier a Valéry la tiche de donner le la &
notre équipe. [..] Il est, dans le monde, le représentant officiel, soigneusement choisi par I'Etat, de
la pensée francaise chatrée. — Toute liberté dans I'absolu! Toute servitude dans le réel. — 1| préte-
rait & Goethe sa livrée.« Brief Rollands an Jean Guéhenno vom 26.8.1931, in: Jean Guéhenno, Ro-
main Rolland: Lindépendance de I'esprit: correspondance entre Jean Guéhenno et Romain Rolland
(1919-1944), Paris 1975, 170.

177  Brief Rollands an Guéhenno vom 17.11.1931, in: Ebd., 178.

178 »La N.R.F. prépare elle aussi un n°® spécial. Je voudrais que le nétre valit le sein. Cest trés néces-
saire.« Brief Guéhennos an Rolland, undatiert [Ende Oktober 1931], in: Ebd., 177.

179 »ll fautinsister sur un fait évident, a savoir que toute cette époque sclassique«[...] repose matériel-
lement sur une donnée politique exceptionnelle, accidentelle, malsaine si 'on veut [...]. Végétation
de lagune artificiellement séparée d’un océan houleux.« Paul Amann: Goethe et les catastrophes
politiques de son temps, in: Europe, Bd. 28, Nr. 112, 1932, 52-71, hier 63.

180 Ebd., 66.

181 Ebd., 67.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

203


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Klassikerfeiern

zung passt sich Amann dem franzésischen Goethe-Frame an. Das ist umso bemerkens-
werter, als er als gebiirtiger Wiener in deutschen Kulturkreisen sozialisiert ist und man
daher eine andere Vision erwartet hitte.’®? Mit seinem Artikel polemisiert er aber im
Gegenteil gegen das Konzept des olympischen und apolitischen Goethe, wie es etwa
von Gundolf in Deutschland popularisiert wurde.*®3 Die Europe dient in dem Fall nicht
primir als Medium des Kulturtransfers, sondern als Forum, um gegen eine bestimmte
Form des Goethediskurses in Deutschland zu protestieren oder sich zumindest davon
zu distanzieren.

Auch die Erscheinung von Manns Essay in franzésischer Sprache kénnte man so
deuten. Zum einen verleiht sie der Kritik am deutschen Umgang mit dem National-
klassikermodell mehr Gewicht, zum anderen bestitigt sie nochmals Manns Annihe-
rung an Frankreich, die sich seit Mitte der 1920er Jahre abzeichnet.®* Doch enthilt der
Text auch prizise Andeutungen an den franzdsischen Deutschlanddiskurs, von dem
der Autor Abstand nimmt. So erinnert er etwa an den Reflex, der darin besteht, Goe-
thes Werk nur unter einem klassizistischen Standpunkt als klassisch gelten zu lassen.
Zur »littérature universelle« (Weltliteratur) zihlte schon zu Lebzeiten des Dichters »non
seulement la partie de son ceuvre attestant de l'influence méditerranéenne, marquée et
formée par l'esprit humaniste et classique, mais encore ce que sa production comptait
de typiquement nordique et germanique, telle la premiére partie du Faust et son roman
de formation du moi, Wilhelm Meister<'85. Den Unterschied zwischen dem goetheschen
Weltliteratur-Begriff und dem universalistischen Klassikerbegrift Sainte-Beuves mar-
kiert Mann, indem er die nationalen Eigenschaften der >universalen< Werke nicht iiber-
spielt, sondern weiterhin gelten lasst: Faust und Meister gehoren zur Weltliteratur — und
sind daher universal zu nennen -, weil sie nordisch-germanisch geprigt sind.

Mann wendet sich ebenso gegen die Strategie der idealistischen Abstrahierung. In
seiner Stilisierung Goethes als Biirger kommt er auf den Realismus zu sprechen, der
das Verhaltnis des Dichters zur Welt prige (GRBZ, 322). Er bemiiht die Opposition zwi-
schen Goethe und Schiller als die zwischen Realismus und Idealismus. Schiller wird,
einer geliufigen Lesart der Abhandlung Uber naive und sentimentalische Dichtung (1795)
folgend, von Mann als Muster des Idealisten charakterisiert, »qui pense tant de bien
de Phumanité quil s’expose au danger de mépriser ses semblables«!3¢. Mann kommen-

182 Zur Person Amanns, der eine wichtige Rolle im franzosisch-6sterreichischen Kulturtransfer ge-
spieltund ein umfangreiches Ubersetzerisches Werk hinterlassen hat, vgl. Claudine Delphis (Hg.):
Survies d’un Juif européen: correspondance de Paul Amann avec Romain Rolland et Jean-Richard
Bloch, Leipzig 2009, 7-83.

183 Amann: Goethe et les catastrophes politiques de son temps, 53.

184 ZuManns Verhiltnis zu Frankreich und dem Wandel seines Frankreichbilds in der Zwischenkriegs-
zeit vgl. Daniel Argelés: Thomas Mann et la France. Politique et représentation, in: Hans Manfred
Bock, Reinhart Meyer-Kalkus, Michel Trebitsch (Hg.): Entre Locarno et Vichy. Les relations cultu-
relles franco-allemandes dans les années 30, Paris 1993, 675-687.

185 Mann: Goethe représentant de I'age bourgeois, 122.

186 Ebd., 106. Vgl. die entsprechende Passage bei Schiller: »Jener [der Realist] beweist sich als Men-
schenfreund, ohne eben einen sehr hohen Begriff von den Menschen und der Menschheit zu ha-
ben; dieser [der Idealist] denkt von der Menschheit so grof3, dafd er dariiber in Gefahr kommt, die
Menschen zu verachten.« Schiller, Uber naive und sentimentalische Dichtung [1795] in: Friedrich
Schiller: Theoretische Schriften, hg. v. Rolf-Peter Janz, Frankfurt a.M. 2008, 805.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

tiert: »Rien, au point de vue psychologique, n'est plus intéressant que de voir Schiller
faire ressortir I'élément frangais de sa propre nature lorsquil formule l'attitude de I'idéa-
liste a'égard de I'homme.«!®7 Goethe, dem >undeutschen Deutschen, wird Schiller, der
>franzésische Deutsches, entgegengesetzt. Dient Goethe den Franzosen aber als idea-
les Spiegelbild ihrer selbst — so der implizite Vorwurf Manns —, wird Schiller hier eher
als Zerrbild gebraucht, das die Schwichen des idealistischen Selbstbilds der Franzosen
zutage treten lisst. Denn was vom >franzdsischenc Schiller gesagt wird, lisst sich auch
auf die gegenwartige franzdsische Literatur beziehen:

»Cest la caractéristique de I'esprit littéraire francais qu'il [Schiller] donne en quelques
mots dans ce texte [Uber naive und sentimentalische Dichtung]: ce composé particulier
d’élan humanitaire et révolutionnaire, de foi généreuse en ’lhumanité, d’'une part, du
pessimisme le plus profond, le plus amer et le plus sarcastique en ce qui concerne les
hommes pris individuellement. Il définit la passion abstraite de 'humanitarisme poli-

tique par opposition au réalisme concret de la sympathie individuelle.«'®®

Mit der Kritik an Schillers Idealismus ibt Mann indirekt Kritik am franzosischen
Diskurs tiber Deutschland, konkret an der Tendenz zur idealistischen Abstrahierung,
die auch die Goetheaneignung prigt. Diese leite die Franzosen dazu, am >wirklichens
Goethe vorbeizugehen. So korrigiert Mann die gingige Interpretation von Goethes Hal-
tung zur Franzdsischen Revolution: »C’est cette sienne forme de bourgeoisie spirituelle
et culturelle qui lui [Goethe] a fait considérer la révolution frangaise comme quelque
chose de si affreusement hostile, quelque chose qui, selon ses propres paroles, I'a rongé
comme une maladie.«* Freilich plidiert Mann nicht — wie ein Grofteil der deutschen
Publizistik - fir eine patriotisch-chauvinistische Umdeutung von Goethes Ablehnung
der Revolution. Fiir ihn ist der Dichter ein »a-patriote fonciérement allemandx, dessen
»caractére [..] antipolitique«'®® das deutsche Biirgertum nachhaltig gepragt habe. Die
Kritik am deutschnationalen Goethediskurs tiberlagert sich aber in diesem Fall mit
einer Kritik an der franzésischen Goetheaneignung.

Hier entsteht eine Parallele zwischen Manns Ansatz und dem einiger Nrf-Autoren.
Am unmissverstindlichen findet sich die Kritik an der annektierenden Tendenz in ei-
nem Aufsatz des Romanisten Ernst Robert Curtius artikuliert. Der Text, der die Uber-
schrift Goethe ou le classique allemand trigt, ist im Goetheheft der Nrf an erster Stelle
abgedruckt und hat daher programmatischen Wert. In seinem Urteil iber die fran-
zosische Goetheliteratur stellt Curtius die Strategien der Entnationalisierung und der
idealistischen Abstrahierung heraus: »Lorsque des Frangais cultivés se livrent a des mé-
ditations sur Goethe, ils constatent le plus souvent que Goethe est plus humain quAlle-

191

mand.«”! Den Germanisten Loiseau kommentierend, fahrt er fort: »Doit-on réellement

se risquer a dire que Goethe est universel, bien quil soit Allemand? Faut-il, pour étre

187 Mann: Goethe représentant de I'age bourgeois. Hervorhebung SP.

188 Ebd., 106.

189 Ebd.

190 Ebd.

191 Ernst Robert Curtius: Goethe ou le classique allemand, in: Nouvelle revue frangaise, Bd. 20, Nr. 222,
3-32, hier 27, tibers. v. Henri Jourdan.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

205


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Klassikerfeiern

universel, se mettre a Pécole de la France et y laisser ses fonds de culotte - la culotte
apportée d’Allemagne?«*®* Curtius weist auf die politischen Implikationen des franzé-
sischen Umgangs mit fremden Literaturen hin, konkret die Trennung zwischen (kultu-
rellem) Ideal und (politischer) Wirklichkeit. Die Theorie der »deux Allemagnes« wendet
er gegen Frankreich, indem er auf den genuin politischen Aspekt franzosischer Kultur-
politik hinweist: »Il n'y a pas seulement un pangermanisme, il y a aussi un >panfran-
cismes, qui consiste 3 proclamer que I'idée nationale francaise représente l’humanité 3
I'état absolu, a Pétat pur.«**3 In seinem Aufsatz fordert Curtius die Franzosen dazu auf,
Goethe als einen deutschen Klassiker anzusehen, d.h. an ihm die Eigenschaften deut-
scher Kultur anzuerkennen.

Was dies genau bedeuten wiirde, wird nur angedeutet: Curtius zitiert einen ita-
lienischen Kritiker, Eugenio Giovanetti, der in Goethe — dhnlich wie Mann — nicht den
Idealisten sieht, zu den ihn die franzésische Kritik modelliert, sondern den Realisten.’?*
Wichtiger ist fir den Autor offenbar die Bereitschaft zur gegenseitigen Anerkennung
nationaler Eigenschaften, die das Fundament der deutsch-franzosischen und dariiber
hinaus der internationalen Verstindigung bildeten. Der Beitrag endet mit einem feier-
lichen Appell:

»Aujourd’hui s'ouvre un grand débat entre les différents membres de la famille hu-
maine. Le sujet de cetentretien, c'est Goethe. Ce débat pourrait devenir un concile cecu-
ménique des esprits. Il pourrait aussi devenir un roman des nations. Amis de Goethe,
amis de tous les pays, unissons-nous, et vivons, sous le signe du maitre, le roman d’édu-

cation de la grande famille des peuples.«'%>

Die Kritik am franzoésischen Goethediskurs kommt nicht nur von deutschen Autoren.
Ahnlich wie Curtius warnt André Suarés davor, Goethes Affinitit zu Frankreich allzu
grofen Wert beizumessen. Er greift die Leitmotive der franzosischen Goetherezeption
auf, relativiert ihre Bedeutung aber, indem er eindringlich auf den deutschen Charakter
des Klassikers hinweist: »Il [Goethe] n'a pas honte, entre Austerlitz et Iéna, d’aimer les
Frangais, d’admirer Napoléon, et pour le moins de lui rendre justice. Ce qui ne 'empéche
pas d’étre profondément Allemand, de génie allemand, et filialement attaché aux gran-
deurs de IAllemagne.«!® Dass Suarés Goethe in erster Linie als Deutschen bestimmt
und erst danach als »universal«, wie der Titel des Beitrags (Goethe I'universel) suggeriert,
erklirt sich, aus seiner Auffassung der deutsch-franzdsischen und ferner der europii-
schen Verstindigung, die der Curtius’ durchaus dhnelt:

»Dans Goethe, 'Europe est une mére aux fils innombrables: par la voix du poéte, elle
les invite a se reconnaitre. Goethe leur ouvre les yeux; qu'ils consentent enfin a prendre
conscience les uns des autres; qu'ils aient honte de se calomnier et de se hair. Goethe,
puissant Allemand, n'entend pas que I'Europe soit allemande ni que la France ou la

192 Ebd., 28.

193 Ebd., 29.

194 »Ce n'est pas I'idéaliste, c’est le réaliste Goethe qui est aujourd’hui le plus proche de nous.« Zitiert
nach: Ebd., 31.

195 Ebd., 29f.

196 André Suarés: Goethe I'universel, in: Nouvelle revue francaise, Bd. 20, Nr. 222, 1932, 60-95, 63.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Chine le devienne. Pour que I'Europe soit vraiment elle-méme, il faut que 'Allemagne
soit la plus allemande et |a France la plus francaise que faire se pourra: moins le mal,
ici et [a, moins le mépris, la violence et la haine. [..] La variété est la loi, le charme et

I'honneur de I'art, la joie et |a liberté de la nature.«'*’

Die Ideen, die Suarés in der Nrf wie auch in seiner gleichzeitig erscheinenden Mo-
nografie Goethe, le grand Européen am Beispiel Goethes entwickelt, sind keineswegs neu.
Sie kniipfen an Gedanken an, die André Gide — dessen Goethe-Aufsatz ebenfalls im Son-
derheft der Nrf erscheint'® — schon vor dem Ersten Weltkrieg im Hinblick auf das Ver-
haltnis von Nationalismus und Literatur formuliert hatte: »Aucune ceuvre d’art n'a de
signification universelle qui n'a d’abord une signification nationale«.’® Im Kontext des
Goethejahrs geht die Reflexion des Verhiltnisses von Nationalitit und Internationalitit
mit einem (selbst-)kritischen Blick auf die franzésische Goetherezeption einher.

Der latente Nationalismus der franzdsischen Goetherezeption wird in der Europe
ebenfalls zuriickgewiesen. So erinnert Christian Sénéchal in einem fiktiven »Brief an
einen Nationalisten« (Lettre ¢ un nationaliste) an die franzdsische Gewohnheit, bei der
Betrachtung Deutschlands »entre l'influence pernicieuse du germanisme et 'exemple
bienfaisant de Goethe«*°° zu unterscheiden, womit er auf die Theorie der »deux Al-
lemagnes« anspielt. In diesem Klischee sieht Sénéchal den Ausdruck des franzésischen
Nationalismus — der in dieser Form genauso verwerflich sei, wie sein deutsches Pen-
dant.?®! Die Kritik an den Klassizisierungsmechanismen geht bei Sénéchal mit einer
Reflexion iiber die Sprache der Literaturkritik einher. Der Autor sieht im Sprachge-
brauch - und besonders in der Polysemie der Begrifte classique und romantique — eine
Transposition national-chauvinistischer Reflexe. In einem ebenfalls fiktiven »Brief an
einen Kritiker« (Lettre d un critique), schlagt er deshalb vor, »une association de critiques«
zu griinden, »dont les membres s’engageraient a ne jamais plus user des termes de
classique et de romantique«*°*. Denn diese literarhistorischen Kategorien hitten, egal
welchen Sinn man ihnen gibe, immer auch eine nationalpolitische Tragweite:

»ll va de soi, en effet, que le mot de classique restera associé au souvenir du XVlle
siécle frangais, que celui de romantique sera inséparable de germanisme, et les esprits
férus d’abstraction, perdant de vue les si complexes réalités, profiteront une fois de
plus de l'occasion pour opposer la France et I'Allemagne et pour en faire deux entités

197 Ebd., 73.

198 André Gide: Goethe, in: Nouvelle revue francaise, Bd. 20, Nr. 222, 1932, 50-59. Der Beitrag Cides,
der auch in der Goethenummer der Neuen Rundschau erscheint, wird in Abschnitt 4.4 besprochen.

199 André Gide: Nationalisme et littérature, in: Nouvelle revue francaise, Bd. 5, 1909, 429-434, hier
430. Vgl. Manfred Schmeling: Weltkrieg, Weltburger, Weltliteratur. Zur Kontroverse zwischen Ro-
main Rolland und Thomas Mann in Kriegszeiten, in: Heike C. Spickermann (Hg.): Weltliteratur
interkulturell. Referenzen von Cusanus bis Bob Dylan, Heidelberg 2015, 49-59, hier 53f.

200 Christian Sénéchal: Lettres sur Goethe, in: Europe, Bd. 28, Nr. 112, 1932, 287-298, hier 295.

201 »Combien d’hommes sont actuellement capables de s’affranchir totalement dans leurs jugements
sur Goethe de la tentation de grandir leur patrie, soit quils en fassent un exemplaire supréme du
classicisme germanique, soit qUuils cherchent a retrouver en lui les vertus de la France.« Ebd.

202 Ebd., 290.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

207


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Klassikerfeiern

irréductibles I'une a l'autre, capables tout au plus de se connaitre comme telles et de

se tolérer, non de s'éduquer.«*®3

Sénéchal macht auf die Implikationen der franzdsischen Goetheaneignung aufmerk-
sam. Die Konsequenzen, die er daraus zieht, sind denen der Nrf-Autoren und auch
Manns geradezu entgegengesetzt. Es geht ihm nicht nur um eine Neutralisierung li-
terarhistorischer Kategorien, sondern allgemein um die Aufgabe nationaler Kriterien
in der Beschiftigung mit Klassikern: »Il faut appeler de nos veeux le jour ot la natio-
nalité d’'un grand homme rentrera pour rien dans notre admiration pour lui, ou la
glorification du génie ne sera pas une flatterie déguisée de notre amour-propre.«*°*
Man konnte Sénéchal entgegnen, dass er mit dem Begriff »grand hommec« selbst an den
franzosischen Sprachgebrauch ankniipft, eine neutrale Betrachtungsweise also allein
an der Existenz unterschiedlicher Nationalsprachen scheitert. Zentral ist die Vision ei-
ner Literatur ohne Nationalklassiker, die der Autor als Vorschule des Panhumanismus
prisentiert: »Lidéal auquel il faut aspirer [..] je le vois, pour ma part, dans le senti-
ment de fierté que connaitront peutre-étre les hommes a savoir que Dante, Homére,
Virgile, Pascal, Shakespeare, Goethe furent des hommes. Alors la notion d’étranger sera
abolie.«*°%

Sowohl in der Nrf als auch in der Europe wird auf die nationalistischen Implika-
tionen der Klassizisierung Goethes in der franzosischen Gedenkpublizistik hingewie-
sen. Aus dieser Kritik ergeben sich jedoch zwei gegensitzliche Optionen. Plidieren
Mann und die Nrf (itberspitzt formuliert) fiir eine Germanisierung Goethes, also fiir
die Anerkennung nationaler Eigenschaften an der Figur des Klassikers, treten die Euro-
pe-Autoren eher fiir die Aufgabe nationaler Kriterien im Sprechen iiber Goethe und die
Literatur ein. Diese gegensitzlichen Perspektiven ergeben sich aus den kontriren Auf-
fassungen von Volkerverstindigung, die Curtius im oben angefithrten Zitat in der Ge-
geniiberstellung zwischen »concile cecuménique des esprits« und »roman des nations«
treffend zusammenfasst. Die erste Option lisst sich mit der Idee eines transnationalen
Féderalismus in Verbindung bringen, die zweite mit der Vorstellung einer internatio-
nalen Kooperation souveriner Staaten. Curtius favorisiert offenbar die zweite Losung,
die er noch zusitzlich dadurch legitimiert, dass er sie an das goethesche Konzept des
Bildungsromans (»le roman d’éducation de la grande famille des peuples«) riickkoppelt.
Damit ist die Problemkonstellation angesprochen, in die Goethe in der internationalen
Offentlichkeitssphire eingebracht wird. Seine Funktionalisierung im deutsch-franzé-
sischen Kulturtransfer wird somit zum Testfall fir die internationalen Beziehungen.

Abschliefiend sei knapp auf das Verhiltnis Manns zur Europe eingegangen. Was
die Auffassung der deutsch-franzésischen Beziehungen betrifft, steht der Schriftsteller
wie gesagt den Positionen der Nrf-Autoren niher als denen Rollands und der Euro-
pe.2°® Uberhaupt pflegt Mann zum Zeitpunkt des Goethejubiliums engere Kontakte
zu franzosischen Intellektuellen wie Félix Bertaux oder André Gide, die dem Kreis der

203 Ebd.

204 Ebd., 296.

205 Ebd.

206 Vgl. Schmeling: Weltkrieg, Weltbiirger, Weltliteratur; Ders.: Goethe und seine Rezeption im his-
torischen Spannungsfeld zwischen Frankreich und Deutschland. Der »gute« Deutsche im Werk

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Nrf angehoren. So scheint es auch folgerichtig, dass er fiir das Goethe-Sonderheft der
Zeitschrift einen Beitrag liefert. Bezeichnenderweise handelt es sich um einen Aus-
zug aus dem zehn Jahre zuvor entstandenen Goethe und Tolstoi, der den Gegensatz zwi-
schen Schiller und Goethe unter dem Motto »Freiheit und Adel« variiert.*°” Dass diese
Uberlegungen 1932 immer noch aktuell sind, sieht man daran, dass Mann sie zum Teil
wortlich in seine Rede tiber Goethe als Reprisentant des biirgerlichen Zeitalters einfliefien
lasst. So wird Goethes »Lebensaristokratismusc, sein »breitbeiniges Fuflen im Lebenc
(GRBZ, 330), um das es schon in Goethe und Tolstoi ging, 1932 zum héchsten Ausdruck
der Biirgerlichkeit erklirt. Doch fehlt dem Text, der in der Nrf erscheint, die eindeu-
tige Wendung ins Politische der Berliner Rede. Der Thomas Mann, der von der Nrf in
Anspruch genommen wird, ist der »unpolitische« Schriftsteller, der dem franzdsischen
Publikum durch eine verzégert einsetzende Ubersetzungsarbeit erst spit und mit deut-
lichem Akzent auf dem literarischen Werk bekannt wird.2°® Die Versffentlichung von
Manns Essay im Sonderheft der Europe, einer deutlich politischeren Zeitschrift, versteht
sich erst vor dem Hintergrund der sich anbahnenden Diskussionen um die Volksfront.

4.2.3 Offentlichkeitssphare 4:
»Europa/Menschheit« - Goethe als Universalklassiker?

4.2.3.1 Die Zeitschrift Europe und die Frankfurter Gesprache iiber Goethe
als internationale Diskussionsforen

Auch wenn ihre Wirkung im europdischen und auflereuropdischen Ausland gering
bleibt, versteht sich die Zeitschrift Europe nicht primir als franzosisches, sondern
als internationales Forum. Mit dem Goetheheft wird der Versuch unternommen,
Goethe als europiische bzw. universale**® Integrationsfigur nach dem Vorbild Beet-
hovens zu gebrauchen. In der Europe stellt Jules Romains auch den Bezug zur Wiener
Zentenarfeier her.*!® Doch gibt er sich hinsichtlich des Goethejahrs von vornherein
desillusioniert: »Le centenaire tombe mal; au milieu d’'une humanité qui ne semble pas
particuliérement préparée a le célébrer.«*™ Romains glaubt angesichts der vielfiltigen
politischen Inanspruchnahmen des Klassikers nicht einmal mehr an die Méglichkeit

von Romain Rolland und Thomas Mann, in: Manfred Leber, Sikander Singh (Hg.): Goethe und ...,
Saarbriicken 2016, 171-189.

207 Thomas Mann: Liberté et noblesse, iibers. v. Félix Bertaux, in: Nouvelle revue frangaise, Bd. 20,
Nr. 222, 1932, 40-49. Den Text hatte Mann im Mai 1931 auf einer Konferenz des Internationalen
Instituts fiir Geistige Zusammenarbeit in Paris vorgetragen. Bei dieser Gelegenheit fand auch die
erste Begegnung mit Gide statt. Vgl. Heine, Schommer: Thomas-Mann-Chronik, 223f.

208 So erscheint der Nobelpreis-Roman Buddenbrooks (1901) erst 1932 in franzosischer Ubersetzung.

209 Wie auch 1927 werden die Begriffe seuropiisch< und >universal< in der Zeitschrift Europe und bei
den Frankfurter Gespriachen grofiteils synonym verwendet, was vom kulturellen Eurozentrismus
der Autoren zeugt. Dies zu kritisieren ist nicht Anliegen der vorliegenden Studie; festzuhalten
ist, dass in der Zwischenkriegszeit von der Moglichkeit einer universalen Wirkung européischer
Klassikerfiguren ausgegangen wird.

210 »Déja, il y a quelques années, j'ai assisté aux fétes de Beethoven a Vienne. J'ai entendu les délé-
gués des gouvernements apporter leur adhésion a la mystique de la Neuviéme Symphonie.«Jules
Romains: En pensant a Goethe, in: Europe, Bd. 28, Nr. 112, 1932, 237-244, hier 237.

211 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

209


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 Klassikerfeiern

eines »hommage un peu clandestin«<**?, den die Intellektuellen unter sich vornehmen
konnten:

»)’avoue que pour ma part, et malgré les raisons que je croyais avoir depuis longtemps
d’aimer et de vénérer Goethe, je me sens peu d’entrain a dire sur lui des choses qu'ex-
primeront avec beaucoup plus d’éclat, de bonheur de style, de subtilité, de rareté, un
critique bien pensant, un membre du comité des forges,?'> un aboyeur hitlérien, un

214 ot sans doute aussi, dans l'intervalle de deux bombardements,

5

agent du Guépéou,
I'amiral japonais qui commande devant Changhai.«*'

Romains iibertreibt zweifelsohne das Interesse politischer, nationaler und kommer-
zieller Parteien an einer Funktionalisierung Goethes. Doch bleibt die Grundaussage
bestehen, dass er an der Wirksamkeit eines alternativen — pazifistischen — Klassiker-
modells zweifelt, das dazu beitragen kénnte, politische, nationale oder kommerzielle
Klassikermodelle zu relativieren.

Romains’ Pessimismus wird offenbar geteilt: Im Goethejahr werden keine grofRen
internationalen Feiern organisiert. Eine internationale Offentlichkeit wird 1932 ledig-
lich durch die Zeitschrift Europe angesprochen sowie durch das Internationale Institut
fiir geistige Zusammenarbeit (Institut International de Coopération Intellectuelle, 1ICI), %6
eine Organisation des Volkerbunds, die vom 12. bis 14. Mai Gespriche iiber Goethe in
Frankfurt am Main veranlasst. In beiden Fillen ist die 6ffentliche Aufmerksamkeit im
Vergleich zu den nationalstaatlichen Goethefeiern gering. Die Sondernummer der Euro-
pe wird international kaum rezipiert, die Entretiens sur Goethe werden zwar vom Volker-
bund in franzésischer Sprache veréftentlicht, aber das Medienecho bleibt aus. Insofern
handelt es sich um ein »hommage un peu clandestin«, um die Formel Romains’ wie-
deraufzugreifen, an dem eine vorwiegend europdiische intellektuelle Elite beteiligt ist.

212 Ebd.

213 Der Comité des Forges de France war der Interessenverband der franzdsischen Kohle- und Stahl-
industrie.

214 Der Guépéou (deutsch: GPU) bezeichnete die sowjetische Geheimpolizei.

215 Romains: En pensantd Goethe, 238. Der Autor beziehtsich aufeine Episode der Mandschurei-Krise,
die Schlacht um Schanghai, bei der sich seit Ende Januar1932 Japan und China gegentiberstanden.

216 Zum Internationalen Institut fiir geistige Zusammenarbeit als Vorgdngerorganisation der
UNESCO vgl. Jean-Jacques Renoliet: LUNESCO oubliée: la société des nations et la coopération
intellectuelle (1919-1946), Paris 1999. Die Gesprache iiber Coethe ist die erste von insgesamt acht
Intellektuellen-Begegnungen, die das IICl, genauer: das ihm angegliederte Comité permanent des
lettres et des arts, unter dem Schlagwort Entretiens in den Jahren zwischen 1932 und 1938 organi-
siert. Die Grundprinzipien definiert Renoliet folgendermafen: »Les >Entretiens« [...] insistent sur
le role de la culture dans le rapprochement des peuples et I'établissement d’'un humanisme et de
valeurs universelles. [..] Selon I'idéologie optimiste des Lumiéres, les différences culturelles en-
tre les hommes sont [..] transcendées par des valeurs universelles véhiculées par I'humanisme [...]
qui travaillent au rapprochement des élites cultivées. Mais, précisément, ces élites —les intellec-
tuels—ont pour mission de diffuser la culture, donc’humanisme et les valeurs universelles, auprés
des masses pour que ces derniéres soient a leur tour converties a I'idée qu'il existe plus de points
communs que de différences entre les peuples et que toute guerre est donc une forme de suicide
du genre humain.« Ebd., 318.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Im Goetheheft der Europe sind neben den Beitrigen von franzdsischen und deut-
schen Autoren auch Artikel von Benedetto Croce (Italien), Willem Schraenen (Belgi-
en), Toshihiko Katayama (Japan), Lucien Price (Vereinigte Staaten) und Costis Palamas
(Griechenland) abgedruckt.?"” An den Frankfurter Gesprichen nehmen unter anderem
Karel Capek (Tschechoslowakei), Adolfo Costa du Rels (Bolivien), Julien Luchaire (Frank-
reich), Salvador de Madariaga (Spanien), Gilbert Murray (Grof3britannien), Héléne Va-
caresco (Ruminien), sowie auch Thomas Mann?® und Paul Valéry teil. Die zwei Of-
fentlichkeitssphiren tiberschneiden sich also nicht, doch ist die Intention vergleichbar:
Mit Goethe als »figure universelle« gilt es, zur »pacification des esprits« beizutragen.**
Konkret lautet die Frage: »Quel est I'enseignement et quel est 'exemple de Goethe pour
nous dans le temps ot nous nous trouvons?«**° Poetischer formuliert es Rolland in der
Europe:

»Arrachons-lui [2 Goethe] sa vraie pensée, vis-a-vis des probléemes qui nous as-
saillent—et, le premier de tous, celui dont les sourds grondements minent et remuent
notre sol ébranlé: le Stirb und werde! de notre vieux monde [...]. Les dieux qui tombent

et les Etats, les tremblements de terre qui secouent les consciences et les sociétés...<**!

Am Fall Goethes werden Konzepte der Volkerverstindigung debattiert. Als Universal-
klassiker dient er der Rechtfertigung unterschiedlicher, zum Teil gegenteiliger Auffas-
sungen von Pazifismus und internationaler Zusammenarbeit.

4.2.3.2 Konzepte internationaler Zusammenarbeit

Goethe und die Unabhangigkeit des Geistes: der Klassiker als Weise

Eine einflussreiche Auffassung von Pazifismus in der Zwischenkriegszeit setzt auf die
Zusammenarbeit von Intellektuellen aus allen Lindern, die sich als frei von jeglichen
politischen und nationalen Bindungen verstehen. Fiir dieses Engagement steht der Na-
me Romain Rolland, der seit Beginn des Ersten Weltkriegs fiir eine solche Form von
internationaler Kooperation geworben und sie u.a. durch die Griindung der Zeitschrift
Europe 1923 konkretisiert hatte.”** Als Verteidiger des Pazifismus Rolland’scher Prigung

217 Beim Aufbau des Heftes war zunichst ein reprisentativeres Abbild der internationalen Offent-
lichkeit intendiert: Rolland hatte vorgeschlagen, weitere Autoren aus England (John Galsworthy,
Gilbert Murray), Russland (Anatoli Lunatscharski, Wjatscheslaw Iwanow u.a.), Norwegen (Knut
Hamsun), China (Liang Zongdai) oder auch Indien/Bengalen (Rabindranath Tagore) um Beitrige
liber Coethe zu bitten. Vgl. Briefe Rollands an Guéhenno vom 26.8., 25.10. und 17.11.1931, in: Gué-
henno, Rolland: Lindépendance de I'esprit, 170ff., 175ff., 178f.

218 Der Vortrag, den Mann im Rahmen dieses Treffens hilt, ist grofStenteils dem Essay Goethes Lauf-
bahn als Schriftsteller entnommen und daher im strengen Sinn keine Medialisierung der Berliner
Akademie-Rede. Er wird hier mit den Diskussionsbeitridgen, die ebenfalls in der Buchveréffentli-
chung der Entretiens dokumentiert sind, miteinbezogen, weil er Aufschluss iiber Manns Haltung
gegeniiber Goethe als Universalklassiker gibt.

219 Jules Destrée (préambule), in: IICI (Hg.): Sur Coethe, 9.

220 Gonzague de Reynold (débat), in: Ebd., 68.

221 Romain Rolland: Meurs et deviens!, in: Europe, Bd. 28, Nr. 112, 1932, 5-29, 19.

222 Vgl. Gilbert Merlio: Le pacifisme en Allemagne et en France entre les deux guerres mondiales, in:
Les cahiers Irice, Nr. 8, 2011, 39-59.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

Al


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Klassikerfeiern

tritt 1932 Hermann Hesse auf. Fiir ihn haben sich die Voraussetzungen seit Ende des
Ersten Weltkriegs nicht geindert:

»Actuellementencoreil en estainsi: dans I'Europe entiére il n’y a qu'une petite minorité
d’hommes pensants ayant compris le probleme et les nécessités de I’heure présente,
tandis que la politique et le monde officiels tout entiers continuent leur combat au
bord de 'abime pour les drapeaux multicolores d’idéaux défunts.«*?3

Hesses Text liest sich in Teilen wie eine Hommage an den Pazifisten Rolland, dessen
Aufsatz zur Kriegsliteratur von 1915 als Ausldser einer erneuten Beschiftigung mit Goe-
the genannt wird.?** Die Figur des weisen Goethe, die fiir Hesse zum Ideal wird, weist
gewisse Ahnlichkeiten mit Rolland auf. Wie ein Echo auf das Interesse des franzosi-
schen Schriftstellers fir die indische Philosophie klingt es, wenn der Autor eine Parallele
zwischen der »sagesse de Goethe« und der »sagesse de I'Inde, de la Chine, de la Gréce«
zieht.??> Das Lob dieser »sagesse primitive«?2, die »au-dessus de toute littérature«?>”
schwebe, enthilt eine klare Anspielung auf Rollands berithmte Aufsatzsammlung Au-
dessus de la mélée (1915): »Que dans sa vie de poéte et dhomme de lettres Goethe se soit
élevé jusqua ces sommets, jusqua ce calme au-dessus de la tempéte, voila ce qui mra tou-
jours attiré et poussé a relire méme ses ceuvres discutables ou médiocres.«??® Es gibt
fiir Hesse einen Standpunkt, der alles Historisch-Relative transzendiert und von dem
aus man das Wesentliche betrachten kann. Auf dieser Ebene begegnet er dem Klassiker.

In seinem Remerciement d Goethe — der sich auch als Dank an Rolland lesen l4sst — re-
aktiviert Hesse das Ideal einer transnationalen Offentlichkeit der Wenigen und Weisen,
die tiber alle Gegebenheiten der Zeit erhaben ist. Das entspricht der panhumanistischen
Perspektive Rollands in den Jahren nach Ausbruch des Ersten Weltkriegs. Sie ist es, die
beispielsweise in der (auch von Hesse unterzeichneten) Déclaration de I'Indépendance de
VEsprit von 1919 Ausdruck findet.??® Damals hatte der exilierte Schriftsteller durch sein
essayistisches und fiktionales Werk sowie durch zahlreiche Briefwechsel versucht, sei-
nem Ideal einer »humanité universelle« niher zu riicken, indem er Intellektuelle aus

aller Welt vernetzte.?3°

Es ist dieses pazifistische Engagement, das Hesse durch seine
Charakterisierung Goethes wiirdigt. Seit den 1920er Jahren und dem Beethoven-Essay
von 1927, in dem dieses Ideal noch zu vernehmen ist, hat sich Rollands Denken und

Handeln jedoch hin zu einer anderen Auffassung von Pazifismus entwickelt. Hesses

223 Hesse: Remerciement a Goethe, 253.

224 »Quand dans un de ses articles Romain Rolland eut [...] qualifié mon opinion de>goethéenne<jeus
I'impression d’'une énergique exhortation. [...] Pourquoi revenait-on vers lui [Coethe] aprés tant de
discussions avec lui, aprés s’étre séparé de lui pour des raisons graves?« Ebd., 251. Hesse spielt auf
Rollands Artikel Littérature de guerre vom 19. April 1915 an.

225 Ebd., 252. Auch Rolland sieht Ahnlichkeiten zwischen Goethes Verhaltnis zur Natur und dem der
indischen Denker. Vgl. Rolland: Meurs et deviens!, 7f.

226 Hesse: Remerciement a Goethe, 253.

227 Ebd,, 252.

228 Ebd., 253. Hervorhebung SP.

229 Romain Rolland: Fiére déclaration d’intellectuels in: LHumanité, 26.6.1919.

230 Vgl. Schmeling: Weltkrieg, Weltbiirger, Weltliteratur, 57.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Riickzug in eine Idealwelt bewertet er, wenn nicht kritisch, so doch mit einiger Enttiu-
schung.?*

Auf den impliziten Vorwurf Rollands antwortet Hesse, indem er sich auf Goethe
beruft: »Quand nous commencons a douter de toute foi, de toute sagesse, ce nous est
vraiment un réconfort d’accompagner ce sage sur son chemin, de voir combien a cer-

232 Der Klassiker als Trost fir die

tains moments il demeurait faible et insuffisant.«
eigene Machtlosigkeit: Mit dieser Minimalfunktion geben sich die meisten Autoren der
Europe sowie die Teilnehmer an den Frankfurter Gesprichen nicht mehr zufrieden. So
bezieht sich die Norwegerin Nini Roll-Anker in Frankfurt auf Goethes Wirken als Ge-
heimrat und Minister, um ihre Schriftstellerkollegen zum politischen Handeln zu ani-
mieren: »Nous ne devons pas limiter notre activité a notre art et l'employer a des usages

éloignés des besoins du temps. «**?

Goethe und der kulturelle Universalismus: der Klassiker als Synthese

Ein Teil der Intellektuellen, die in der Europe publizieren und an den Frankfurter Ge-
sprichen teilnehmen, sieht allein in der Tatsache, dass es Nationen und Nationalititen
gibt, die Ursache fiir Krieg und Krisen. Am eindeutigsten wendet sich der Brite Gilbert
Murray in Frankfurt gegen den Nationalstaat:

»Cest le malheur de cette époque malade et mal dirigée que les sentiments d’affection
qui nous attachent a nos divers foyers sont aujourd’hui inséparables de cette idole cou-
verte de sang, I'Etat souverain indépendant, avec ses puissantes armées et ses flottes
immenses, ses suspicions et ses haines aveugles et la torture incessante de ses ter-

reurs.«?34

Gegen den modernen, kriegerischen Nationalstaat und die damit einhergehenden Na-
tionalgefiihle wird ein kultureller Universalismus behauptet, der an der Figur Goethes
belegt wird. Mit dem Klassiker wird fir die Einheit der Menschheit, vor allem aber
gegen den Nationalismus argumentiert. Das bedeutet fiir einen Teil der Frankfurter
Intellektuellen die Aufgabe der Kategorie des Nationalklassikers. Doch werden auch
andere, scheinbar neutrale literar- und kunsthistorischen Kategorien kritisiert. Ahn-
lich wie Sénéchal in der Europe hinterfragen die Teilnehmer die Fachsprache, in der
sie einen Ausdruck von nationalpolitischen Machtverhiltnissen sehen. So distanziert
sich der Kunsthistoriker Henri Focillon von gebriuchlichen geografischen Charakteri-
sierungen wie >nordisch« und >siidlindischs, die zur Beschreibung von Goethes Zeich-
nungen dienen, denn er erkennt darin Spuren von tiberholten rassentheoretischen Ana-
lysemodellen:

231 So im Tagebuch am 26. August 1931: »Il [Hesse] ne parle pas beaucoup de ses travaux poétiques;
mais il est clair que sur ce terrain, il est aux antipodes de mon art, il a trop besoin de se défen-
dre contre l'oppression de la réalité sociale, pour lui permettre accés dans sa poésie.« Zitiert nach
Rolland, Hesse: D’une rive a l'autre, 129.

232 Hesse: Remerciement a Goethe, 253.

233 Nini Roll-Anker (débat), in: IICI (Hg.): Sur Goethe, 79.

234 Gilbert Murray (débat), in: Ebd., 77.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

23


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Klassikerfeiern

»Nous avons eu beaucoup de peine a nous défaire de I'idée de race, qui pése encore sur
les aspects secondaires de notre activité avec cette puissance aveugle quont les mythes
de l'intelligence. De méme que je ne crois pas a la pureté ethnique des races ni a leur
constance historique dans la vie de I'esprit, de méme je me défie d’'un déterminisme
géographique qui, partageant les hommes et les forces civilisatrices en deux empires,

assigne aux uns le Nord, aux autres le Sud.«*3>

Fir Focillon verdeckt die Fachsprache nationale und rassische Vorurteile und birgt da-
her Konfliktpotenzial. Die Art und Weise, wie von Goethe und seinem Werk gesprochen
wird, ist — so das Postulat der Frankfurter Intellektuellen — von zentraler Bedeutung,
wenn man ihn als internationalen Klassiker gebrauchen méchte. Man kénnte daher sa-
gen, dass innerhalb der internationalen Offentlichkeitssphire die je nationalen Goethe-
Frames kritisch reflektiert werden. Zugleich werden alternative Sprach- und Deutungs-
muster installiert, die das Sprechen iiber Goethe als Universalklassiker framen.
Goethe, so stellen die Teilnehmer in Frankfurt immer wieder fest, lisst sich nicht
mithilfe der geldufigen literar- und kunsthistorischen Dichotomien fassen. Wiederholt
wird darauf hingewiesen, dass es in seiner Person zur Vereinigung oder zur Uberwin-
dung von Gegensitzen komme. »Goethe, 'homme des synthéses,« verkiindet Héléne
Vacaresco?*® und Gonzague de Reynold pflichtet ihr wenig spiter bei, wenn er betont:
»Goethe possédait 'esprit de synthése, la capacité de concilier les différences et les an-
tinomies.«**” Der Klassiker erscheint in Frankfurt als Synthese zwischen Klassizismus

238 39

zwischen »esprit latin« und »esprit germanique«*3?, zwischen »es-

240

und Romantik,

prit du moyen dge« und »esprit de 'antiquité«
241

oder auch zwischen »esprit national«
und »esprit universel«
chen, bedarf es einer Terminologie, die Gegensitze zu integrieren vermag. Der Dichter

. Um von Goethe als einem internationalen Klassiker zu spre-

235 Henri Focillon (débat), in: Ebd., 183.

236 Héléne Vacaresco (Goethe et le lyrisme européen), in: Ebd., 23.

237 Gonzague de Reynold (débat), in: Ebd., 70.

238 »ll existe dans sa pensée et dans son art un principe de vie qui unit et féconde les contraires, qui
donne au classicisme cette richesse jaillissante et cette puissance expressive dont le romantisme
croit avoir le privilége, et qui donne au romantisme cette fermeté de contour, cette qualité stable,
cette valeur éternelle que nous appelons le style et que nous jugeons comme I'apanage de tout
classicisme possible.« Henri Focillon (Goethe et I'art romantique), in: Ebd., 123.

239 »ll en est une [question] qui me parait aujourd’hui d’une importance vitale. Cest I'accord, la syn-
these, entre I'esprit germanique et I'esprit latin. Si I'Europe veut vivre, si I'Europe veut retrouver
I'ordre, et la paix qui sortira de I'ordre, il est absolument nécessaire que nous arrivions a une har-
monie entre le génie germanique et le génie latin. [...] Goethe a lui-méme opéré, dans son esprit
et dans son ceuvre, cette synthése.« Gonzague de Reynold (débat), in: Ebd., 182f.

240 »ll [Goethe] a trouvé une expression merveilleuse de I'idée d’'union dans un contraste —celui de
I'esprit du moyen age et de celui de l'antiquité.« Ragnar (Estberg bezieht sich auf Goethes Gedan-
ken zur Architektur in den Maximen und Reflexionen. Er fiigt hinzu: »N’y aurait-il pas, dans I'union
de ces formes contraires, la possibilité d'un nouvel esprit, d’'une nouvelle forme harmonieuse, celle
d’'un art grandiose, —comme la personnalité de Goethe?« Ragnar (Estberg (Goethe et I'art monu-
mental), in: Ebd., 120.

241 »Alécole de Rome, le fils du patricien de Francfort [...] était devenu un citoyen du monde. A I>esprit
allemandy, inné, s'était ajouté |>esprit universel«.« AW. Waetzoldt (Goethe et Rome), in: Ebd., 180.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

242 Jeklariert, in dem nationale

wird zum Reprisentanten eines »génie de 'Occident«
Differenzen ineinander aufgehen. Dass es sich beim Gebrauch des Begriffs soccident<um
keine geografische Bestimmung handelt, sondern dass er nahezu synonym mit >Kultur«
verwendet wird, belegt Focillons Definitionsversuch: »Abendland. [...] Le pays du soir!
Mais le soleil se levant sur toutes les régions de la terre, c’est aussi un pays de matin
pour lintelligence.«*** Mit Goethe als Synthese wird ein kultureller Universalismus be-
hauptet, dem sich selbst Valéry anschliefdt. Dieser gibt in Frankfurt die Bezeichnung
sgrand homme« auf, die eine so zentrale Rolle in der Pariser Rede spielte, und bevorzugt
nun die Charakterisierung Goethes als »Homme d’Univers«*#4.

Dass sich Goethe nicht mithilfe der geliufigen, als Ausdruck nationalpolitischer
Machtverhiltnisse zuriickgewiesenen Terminologie fassen lisst, wird von einem Teil
der Frankfurter Intellektuellen als Argument zur Uberwindung von nationalkulturellen
Differenzen gebraucht. Das Sprechen iiber Goethe und die Literatur dient als Propi-
deutik. Mit dem Klassiker wird fiir eine Form von Panhumanismus geworben, der al-
lerdings ohne konkrete politische Vorstellungen auskommt. Es geht den Intellektuellen
darum, mit Goethe als Universalklassiker gegen den Nationalismus anzukimpfen, der
fiir den Krieg verantwortlich gemacht wird.

Ahnlich wird der Klassiker in der Europe fiir den Antinationalismus in Anspruch
genommen. Erinnert sei etwa an die Forderung Sénéchals, der in einem »Brief an einen
Nationalisten« den Tag herbeisehnt, an dem der Begriff »étranger< aus dem Wortschatz
verbannt werde.?*> Auch Benedetto Croce stilisiert Goethe mithilfe des Weltliteratur-
Konzepts zum dezidierten Gegner nationalistischer Regungen:

»La haine de I'étranger, le nationalisme transporté dans la poésie lui paraissait une
chose stupide, ou tout au moins désuéte, et son fameux concept de la Weltliteratur, de
cette littérature universelle dont il annongait 'avénement ne signifiait rien autre que

son opposition a toute conception nationaliste.«24%

Der kulturelle Universalismus, der auch Croces Uberlegungen zugrunde liegt, fithrt die
von Rolland entwickelte panhumanistische Perspektive fort. Anders als Hesse sehen
die >Antinationalisten< aber noch eine Moglichkeit der politischen Einflussnahme durch
Aufklirung der Offentlichkeit.

242 Focillon (débat), in: Ebd., 186.

243 Ebd., 184.

244 »)esongeais a essayer de construire, a partir de lui [Goethe], |a notion générale de ce quon appelle
»Homme d’Univers¢, qu'il ne faut pas confondre avec le >Crand hommex. [..] Jai pensé que des
hommes d’univers seraientd’abord les individus qui semblent le moins affectés de caractéristiques
chronologiques, ethniques ou nationales.« Paul Valéry (débat), in: Ebd., 92f.

245 »Goethe—non plus seulement allemand, mais frangais — parce qu'un homme. Qu’il nous soit 'oc-
casion de rayer, d’essayer de rayer le mot d’étranger de notre lexique intérieur'« Sénéchal: Lettres
sur Goethe, 297.

246 Benedetto Croce: Goethe ou la métamorphose poétique, in: Europe, Bd. 28, Nr.112, 1932, 143-160,
tbers. v. Paul-Henri Michel, hier 150.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

215


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Klassikerfeiern

Goethe und der staatliche Inter-Nationalismus: der Klassiker als Reprasentant seiner Nation

Die Aufgabe nationalkultureller Unterschiede, wie sie der Universalismus in letzter
Konsequenz erfordern wiirde, ist unter den Frankfurter Intellektuellen umstritten. Den
Begriff der Synthese aufgreifend warnt der Spanier Salvador de Madariaga in der ab-
schlieRenden Diskussionsrunde davor, vorschnell von einem »esprit européen« oder gar
»universel« zu sprechen:

»De méme qu'une analyse soigneuse précéde toujours la synthése de I'esprit bien fait,
de méme il faudra nous appliquer a saisir en toute sympathie et en toute impartialité
ces différents esprits composants I'esprit européen, élément a son tour de I'esprit uni-
versel, pour aboutir a cette vraie synthése de coopération intellectuelle qui est notre

vrai but.«*47

Hinter Madariagas Bestimmung der »wirklichen Synthese« steht die Idee, dass
Volkerverstindigung nur als Kooperation von souverdnen Nationen, also als Inter-
Nationalismus zu denken ist. Dies ist ein Standpunkt, fir den 1927 schon Beethoven
herangezogen wurde: Bevor es eine Vereinigung von Nationen geben kann, muss es
zur gegenseitigen Anerkennung ihrer je spezifischen Eigenschaften kommen. Die
Literatur dient erneut als Propddeutik: Sie ist das Medium, durch das sich kulturelle
Differenzen erfahren lassen. Ein Beispiel dafiir gibt Madariaga in seinem Vortrag, in

248 Jus einer Summe von Individuali-

dem er betont, dass sich das »Olympe européen«
titen zusammensetze. Es handelt sich um »Europier des Geistes«, das heifdt fiktionale

Figuren, die Nationalcharaktere reprisentieren:

»Voici Faust. Voyez-le en compagnie des autres grands Européens de I'esprit: Hamlet,
Lear, Don Quichotte, Sancho, Don Juan, Ivan Karamazov, Peer Gynt. [...] Ces Européens
atteignent l'universalité précisément parce qu'ils sont profondément nationaux. C’est
en pénétrant jusqu’au tréfonds de la nature nationale qu'ils percent jusqua la source

vive olt ils se retrouvent.«*4?

Bei Madariaga fungieren Dramen- und Romanhelden als Reprisentanten ihrer Natio-
nen, weil sie das spezifisch Nationale an ihnen universal erfahrbar machen. Die Fiktion
ermoglicht ein Intimwerden mit den jeweiligen Kulturen, die die Bedingung jeglicher
internationalen Verstindigung ist.

Was bei Madariaga nur itber das Medium der Fiktion funktioniert, wird bei ande-
ren Beitrigern auf die Autorenfiguren iibertragen. So ist es die Idee, dass die Literatur
das Nicht-eigen-Nationale, das Fremde erfahrbar mache, die sich in Manns Charakte-
risierung Goethes wihrend der Frankfurter Gespriche wiederfindet: »Goethe, nature
cosmique, oscille entre deux pdles: vis-a-vis de lAllemagne, il s’est montré européen;
vis-a-vis de lEurope, il s’est montré allemand. Nous trouvons la une des raisons prin-

cipales qui lui permettent de jouer son grand réle, son role essentiel d’éducateur.«*>°

247 Salvador de Madariaga (débat), in: IICI (Hg.): Sur Goethe, 189.
248 Salvador de Madariaga, in: Ebd., 39.

249 Ebd., 39f.

250 Thomas Mann (Contrastes de Goethe), in: Ebd., 91.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Auch wenn Mann sich in der abschlieRenden Diskussionsrunde der Idee der Synthe-

251

se und der Einheit der abendlindischen Kultur anschliefdt,** betont er sein Festhalten

an nationalkulturellen Unterschieden. Diese seien die Grundlage der Volkerverstindi-
gung.

Vor diesem Hintergrund ist auch Manns Beitrag in der Europe zu lesen. Die Autoren
der Zeitschrift bleiben wie gesagt mehrheitlich den Ideen Rollands und seinem panhu-
manistischen Pazifismus treu. Die Integration Manns in das Sonderheft vollzieht sich

252 hatte Rolland niichtern

von daher keineswegs reibungslos. »Va pour Thomas Manng,
auf die Anregung Guéhennos geantwortet, man konne den Autor des Zauberbergs um
einen Beitrag bitten. Der mangelnde Enthusiasmus ist auf die Kontroverse zwischen
beiden Schriftstellern zur Zeit des Ersten Weltkriegs zuriickzufithren. Damals verkor-
perten sie fiireinander ideale Feindbilder: Rolland hatte Manns Kriegsbegeisterung und
Nationalismus, die zuerst in den Gedanken im Krieg (1914) Ausdruck finden, wiederholt
und vehement kritisiert; Mann hingegen hatte Rolland, der in seinen Augen die fran-
z6sische Uberheblichkeit in Sachen Zivilisation und Kosmopolitismus verkérperte, in
den Betrachtungen eines Unpolitischen (1918) zur Zielscheibe gemacht.?® Zwar hatte die
Europe Manns Entwicklung zum dezidierten Gegner der Nationalsozialisten und da-
mit auch des nationalistischen Fanatismus registriert, indem sie 1930 den Appell an die
Vernunft in franzosischer Sprache veroffentlicht hatte.?** Doch dass die Kontroverse
um das Verhiltnis von Nationalitit und Internationalitit im Kontext des Goethejahrs
nachwirke, dass sie sogar eines ihrer zentralen Themen bildet, ist Manns Essay abzule-
sen. Wie eine Spitze gegen Rollands ideale Auffassung von Pazifismus klingt es, wenn
der Autor die Modernitit von Goethes Weltliteratur-Begriff hervorhebt, zugleich aber
nicht unerwihnt lisst, dass der Erste Weltkrieg im europdischen Integrationsprozess
eine positive Wirkung gehabt habe:

»Certes, il y avait bien de I'anticipation dans I'affirmation goethéenne d’une littéra-
ture universelle et I'évolution des cent années qui se sont écoulées depuis sa mort, le
développement des communications, 'accélération des échanges qui en est résultée,
I'intimité croissante de I'Europe et du monde, que la grande guerre elle-méme a plutot
favorisée que retardée; tout cela était nécessaire pour commencer vraiment de réaliser
I'époque dont Goethe ressentait déja I'actualité.«*>>

Manns Interpretation des Weltliteratur-Konzepts griindet auf einem soliden Realis-
mus. Die Idee wird durch materielle Gegebenheiten verwirklicht, wozu nicht nur — wie
noch in Kants Auffassung des »ewigen Friedens« — der Welthandel, sondern auch der
Krieg gehort. Dass der nationale Standpunkt nicht aufgegeben, sondern dialektisch

251 »Plutdt que de nous arréter a ce qui peut nous diviser, cherchons a constituer une synthése de ce
qui nous est commun. Notre pensée a tous est purement occidentale, elle doit nous unir.« Thomas
Mann (Goethe et 'Allemagne), in: Ebd., 192.

252 Brief Rollands an Guéhenno vom 26.8.1931, in: Guéhenno, Rolland: Lindépendance de I'esprit.

253 Zur Kontroverse zwischen Mann und Rolland und ihrem Verhéltnis zu Goethes Konzept der Welt-
literatur vgl. Schmeling: Goethe und seine Rezeption im historischen Spannungsfeld zwischen
Frankreich und Deutschland; Ders.: Weltkrieg, Weltbirger, Weltliteratur.

254 Thomas Mann: Appel a la raison, in: Europe, Bd. 24, Nr. 96,1930, 457-481.

255 Mann: Goethe représentant de I'dge bourgeois, 123. Hervorhebung SP.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

27


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Klassikerfeiern

integriert und tiberwunden wird, markiert Mann nochmals deutlich, indem er zwi-
schen dem »Mehr als Nationalen« (»ce qui est plus que national«®*®) und dem »Unter-
und Zwischennationalen« (»ce qui se trouve entre les nations, voire méme au-dessous
delles«?57) unterscheidet (GRBZ, 337). Eine Weltliteratur und daran anschlief3end eine
internationale Zusammenarbeit kann es erst geben, wenn es zur gegenseitigen Aner-
kennung nationaler Eigenheiten gekommen ist. Der Legitimation dieser Perspektive
dient die Figur Goethes als Reprisentant der deutschen Literatur und damit der deut-
schen Nation.

Goethe und der sozialistische Internationalismus: der Klassiker als Revolutionar

Das Thema Weltliteratur greift auch Rolland in seinem Goethebeitrag auf. Er zitiert die
Worte Goethes, die er schon einmal der Hauptfigur des Romans Jean-Christophe (1904-
1912) in den Mund gelegt hatte: »le stade ot »on ne connait plus de nations, on ressent le bon-

258 Das Stadium der erlebten

heur ou le malheur des autres peuples, comme le sien propre<.«
Briiderlichkeit zwischen Vélkern und Menschen — also der Uberwindung nationalkul-
tureller Differenzen und des Panhumanismus - ist fiir Rolland nach wie vor das héchste
Ziel. Doch um dieses zu erreichen, geht er nun von einer stufenartigen, dialektischen

Entwicklung aus:

»Il est trop vrai: toutes les nations, méme en Occident, ne sont pas a la méme heure
de leur développement; et c’est ce qui rendra si difficile avant longtemps leur union
sous le drapeau d'un méme idéal. Le souple esprit slave I'a mieux compris que I'esprit
jacobin (ou bien fasciste) des Latins: I'Internationale Communiste de Moscou admet,
soutient, par la voix méme de Lénine, dont Staline a souligné a maintes reprises les
enseignements, la nécessité non seulement de tolérer, mais d’encourager la formation

nationaliste chez les peuples qui n'ont pas encore atteint ce stade inférieur.«?

In einem Punkt kommt Rolland der Position Manns und der Anhinger des Inter-
Nationalismus entgegen: Dem Nationalismus wird eine notwendige Funktion in
der Entwicklung zur Einheit der Volker zugeschrieben. Um diesen Standpunkt zu
rechtfertigen, beruft sich Rolland auf das Motiv, das eine so zentrale Rolle in der
franzosischen Goetherezeption spielt: das Verhiltnis zur Franzosischen Revolution.
Goethe, so Rolland, habe die Ideale der Franzosen nicht abgelehnt. Er argumentiert fol-
gendermafien: Nur in Deutschland habe der Dichter die Revolution nicht gutgeheifien:
»LAllemagne n'était pas mire pour ce qui (il [Goethe] I'écrit en propres termes) était,
en France, la conséquence d’'une grande nécessité.«*°® Damit stimmt der Schriftsteller

256 Ebd.

257 Ebd.

258 Rolland: Meurs et deviens!, 23. Im Original lautet der Satz: »Es gibt eine Stufe, wo er [der National-
hass] ganz verschwindet und wo man gewissermafien iiber den Nationen steht, und man ein Gliick
oder ein Wehe seines Nachbarvolkes empfindet, als wire es dem eigenen begegnet.« Johann Pe-
ter Eckermann: Gesprache mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens [1836], hg. v. Christoph
Michel, Frankfurt a.M. 1999 (Samtliche Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriche, 11, 12), 711 (14.
Méarz 1830).

259 Rolland: Meurs et deviens!, 26.

260 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

der in Frankreich gingigen Interpretation der Revolutionsepisode zu. Wie das oben
angefithrte Zitat zeigt, distanziert er sich allerdings von ihrer normativen Perspektive:
Der Idealismus der Jakobiner - also derjenigen, die die Ideale der Revolution mit krie-
gerischen Mitteln in andere Linder importieren wollten — wird mit dem Faschismus
gleichgesetzt. Dass Rolland ausgerechnet die Passage aus den Gesprichen mit Eckermann
anfiihrt, die immer wieder herangezogen wird, um die Revolutions- und Frankreich-

1 um Goethes Bewusstsein fiir

freundlichkeit des deutschen Klassikers zu beweisen,*
nationale Unterschiede zu belegen, ist vielsagend. Er vermittelt, indem er versucht,
den Widerspruch zwischen universalistischem (anti-nationalistischem) und inter-
nationalistischem Standpunkt aufzuheben.

Der Antagonismus wird durch die Vorstellung einer sozialistischen Internationale
iiberwunden, die dynamisch entsteht und sich — wie auch Rollands Goethe - im stindi-
gen Werden befindet. Die Widerspriiche, die in Goethes Haltung gegeniiber der Fran-
zosischen Revolution offenbar werden, 16sen sich in der Idee einer permanenten Revo-
lution auf. Rolland kontrastiert einen historischen Goethe, »le Goethe de Weimar«*%2,
der tatenlos auf die Erfiillung seiner Ideale gewartet habe, mit einem idealistischen
»Goethe-Faust«*®3, dem Tatenmenschen, der diese Ideale zu erfiillen suche. Der Taten-
mensch handelt bei Rolland aber freilich nicht fir die Befreiung der deutschen Nation,
sondern fiir die der Menschheit. In einer seltsamen Uberlagerung zwischen dem zykli-
schen Prinzip aus dem Gedicht Selige Sehnsucht — dem auch das »Meurs et deviens!« in
der Uberschrift des Beitrags entnommen ist — und der zukunftsorientierten Perspekti-
ve aus der Schlussszene des zweiten Fausts wird er zum Vorbild und Fluchtpunkt aller

Revolutionen gekiirt:

»Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben/ Der téaglich sich [sic] erobern muss«.
(Celui-la seul mérite la liberté et la vie, qui les conquiert chaque jour.<) Et ce mot-la
est notre banniére. Il flotte par-dessus et par-dela toutes les Révolutions. Car toute
Révolution s'assigne un but et s’y arréte. Et Faust mourant marche encore, marche
toujours. Son étendard est celui de la Révolution permanente, qui monte a I'assaut
éternel du Destin, et par la force lui ravit, jour apres jour, un lambeau de plus de la
vérité. Avancer, tomber, se relever, —agir, ceuvrer, lutter, servir, — et puis aprés, étre dé-
truit—afin de recommencer... sMeurs et deviens, —homme, peuple, monde, monade

de mondes — Chrysalide!«?54

In Rollands dynamischem Revolutionsmodell — man sieht es an der finalen Aufzih-
lung - ist jede Gesellschaftsform dazu verpflichtet, sich selbst zu itberwinden, um eine

261 »Esist wahr, ich konnte kein Freund der Franzdsischen Revolution sein, denn ihre Greuel standen
mir zu nahe und empérten mich tiglich und stiindlich, wahrend ihre wohltéatigen Folgen damals
noch nicht zu ersehen waren. Auch konnte ich nicht gleichgiiltig dabei sein, dafd man in Deutsch-
land kiinstlicher Weise 2hnliche Szenen herbeizufiihren trachtete, die in Frankreich Folge einer gro-
Ren Notwendigkeit waren.« Eckermann: Gesprache mit Goethe [1836], 532 (4.Januar1824). Hervor-
hebung im Original. Die Passage wird z.B. auch von Hyppolite Loiseau angefiihrt (Loiseau: Goethe
et la Révolution francaise, 66).

262 Rolland: Meurs et deviens!, 29.

263 Ebd.

264 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

219


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Klassikerfeiern

noch hohere Form von Vollendung zu erreichen. Die praktischen Konsequenzen, die
daraus folgen, sind evident: Der Ubergang vom Individuum zur Nation und von der
Nation zur Weltgemeinschaft rechtfertigt, so Rolland, das Stadium der sozialistischen
Internationale, und zwar nicht nur in seiner politischen Form (der Revolution), sondern
auch in seiner gesellschaftlichen Ausprigung (dem Kommunismus).

Das Goethe-Sonderheft der Europe zeugt von der Entwicklung, die sich seit Beginn
der 1930er Jahre bei Rolland und den ihm nahestehenden Intellektuellen vollzieht. Das
universalistische und panhumanistische Ideal wird zwar nicht aufgegeben, weicht aber
aus pragmatischen Griinden einer Zuwendung zum Kommunismus. Von der Notwen-
digkeit einer antifaschistischen Volksfront ist 1932 — zumal in Frankreich — erst in An-
sitzen die Rede.2% Das Prinzip einer Uberwindung der Gegensitze wird aber im Kon-
text des Jubiliums am Fall Goethe schon einmal vorsichtig erprobt. Der Klassiker wird
dabei als compagnon de route, das heifdt als distanzierter Sympathisant des Kommunis-
mus in Anspruch genommen.?%® Anders als in Deutschland, wo eine Zusammenarbeit
zwischen Marxisten und Demokraten auf kultureller Ebene unmoglich erscheint, %7
findet in der Europe vonseiten der linksliberalen Intellektuellen eine Anniherung an
das kommunistische Lager statt. Das mag damit zusammenhingen, dass sich die Mit-
arbeiter der Zeitschrift schon frith mit der politischen Lage in Deutschland befassen.26®

Thomas Mann, das steht aufler Frage, ist ein solcher Enthusiasmus fiir die sozialisti-
sche Internationale nicht abzugewinnen. Der Ubergang vom Biirgerlichen zur »Weltge-
meinschaftlichkeit«, zum, wie es am Ende seines Essays heif3t, »Kommunistischen«*%?,
ist ganz im Gegenteil eine Geste der »Erniichterung«, die ohne jeglichen politischen

Idealismus auskommt (GRBZ, 340):

»Par l'utopie technique et rationnelle, la réalité bourgeoise aboutit a la communauté
universelle; si I'on veut prendre ce terme dans un sens général et non dogmatique, elle
aboutit au communisme. |l est terre a terre, cet enthousiasme, mais ce qui s’impose

265 Merlio: Le pacifisme en Allemagne et en France.

266 1936 veroffentlicht Rolland einen Band mit dem Titel Compagnons de route, der u.a. seine Essays zu
Goethe und Hugo enthilt (Romain Rolland: Compagnons de route: essais littéraires, Paris 1936.)
Der Begriff, der urspriinglich auf Leo Trotski zurlickgeht, wird in Frankreich schon in den 1920er
Jahren in unterschiedlichen Kontexten verwendet, aber erst Mitte der 1930er Jahre im Kontext des
Front populaire inflationar gebraucht. Zum Konzept des compagnon de route in Frankreich vgl. Héléne
Baty-Delalande: Lespérance au conditionnel des compagnons de route (1920-1939), in: Itinéraires.
Littérature, textes, cultures, Nr. 4, 2011, 135-151.

267 Die Goethe-Aufsatze von Lukacs, mit ihrer pauschalen Verurteilung des biirgerlich-faschistischen
Lagers, geben davon ein Zeugnis. Zur Bildung einer Volksfrontin Deutschland vgl. Ursula Langkau-
Alex: Vorgeschichte und Griindung des Ausschusses zur Vorbereitung einer Deutschen Volksfront,
Berlin 2004.

268 Racine-Furlaud hilt fest, dass die Europe die erste franzosische Zeitschrift ist, die vor dem wach-
senden Einfluss der Nationalsozialisten warnt. Racine-Furlaud: La revue Europe, 24. Die Sorge um
die Situation im Nachbarland spiegelt sich auch im Briefwechsel zwischen Rolland und Guéhenno
wider: »Toutes les lettres que je recois d’Allemagne semblent de la veille d’'une Saint-Barthélémy,«
schreibt Rolland am 30. Dezember 1931 (Guéhenno, Rolland: Lindépendance de I'esprit, 188).

269 In der Vortragsfassung hatte Mann den politisch hochstbrisanten Begriff sogar noch in abge-
schwachter Form gebracht und vom »Welt-Sozialen« gesprochen. Vgl. Mann: Coethe als Repra-
sentant des biirgerlichen Zeitalters [1932], 494 (Kommentar).

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

aujourd’hui, cest précisément de rendre le sens du réel a un monde qui meurt des

choses de I'ame.«*7°

Manns vorsichtige Haltung gegeniiber dem kommunistischen Ideal ist auch hier zu
spiiren. Indem der Ubersetzer aber das noch allgemein gehaltene »Kommunistischex
der Originalfassung zum parteipolitisch markierten »communisme« macht, wird der
Schriftsteller von der Europe als moglicher compagnon de route in Anspruch genommen.
Diese Inanspruchnahme darf allerdings nicht iber die Unterschiede hinwegsehen
lassen. Sicher kann davon ausgegangen werden, dass in der Vision einer »sozialen
Welt«, einer »organisierten Einheits- und Planwelt« (GRBZ, 341) auch das Patriotisch-
Nationalistische als unnétiger Ballast abgeworfen werden muss. Doch abgesehen von
dieser praktischen Konsequenz ist Manns Klassikerkonzept dem Rollands geradezu
entgegengesetzt — wo der eine von gesellschaftlichen Idealen und Revolution spricht,
ist der andere von Pragmatismus geleitet. Bei Mann steht Goethe fiir einen Interna-
tionalismus ohne Revolution. Auch hier zeichnen sich bereits die Differenzen ab, die
wenige Jahre spiter in der Debatte um die Volksfront aufkommen.

Innerhalb der Offentlichkeitssphire, die von der Europe und dem IICI adressiert
ist, besteht Konsens dariiber, dass Goethe entgegen den nationalen Inanspruchnahmen
zum Universalklassiker taugen konnte. Dass diese alternative Funktionalisierung sich
1932 nicht durchzusetzen vermag, hat mit ihrer geringen gesellschaftlichen Resonanz
zu tun. Sie hingt aber auch damit zusammen, dass die Vorstellungen von Internatio-
nalitit, die ihr zugrunde liegen, stark voneinander abweichen. Vor der internationalen
Offentlichkeit dient Goethe zur Legitimation sowohl eines supranationalen Pazifismus
als auch eines kulturellen Universalismus, sowohl eines staatlichen Inter-Nationalismus
als auch eines sozialistischen Internationalismus. Anders als beim Beethovenjubilium
1927 vermag die Autoritit des Klassikers nicht, diese Gegensitze zu tiberspielen. Durch
die Verweise auf Goethe werden sie im Gegenteil explizit gemacht.

4.2.4 Zwischenfazit: Goethe im kulturpolitischen Diskurs 1932

Trotz der Zweifel am Nationalklassikermodell, die innerhalb der Offentlichkeitssphi-
re >Deutsche Nation« von Intellektuellen wie Schweitzer und Mann formuliert werden,
und auch trotz der alternativen Klassikerkonzepte, die in anderen Offentlichkeitssphi-
ren bereitgestellt werden, wird Goethe in seiner Funktion als Nationalklassiker im kul-
turpolitischen Diskurs nicht ernsthaft infrage gestellt. Goethe »classique frangais«, der
als Antipode zum deutschen Nationalklassiker gedacht ist, wird kritisch vonseiten der
deutschen Intellektuellen diskutiert, die ihn nicht als ernst zu nehmende Alternative
ansehen. Vor allem aber wird er in der breiten deutschen Offentlichkeit kaum rezi-

271

piert.””* Wenn in den deutschen Printmedien von Goethefeiern im Ausland die Rede

ist, dann meistens als Beleg fiir die internationale Wirkung des Nationalklassikers. So

270 Mann: Goethe représentant de I'dge bourgeois, 127.

271 Eine Ausnahme sind die regelmafiigen und ausfiihrlichen Berichte aus Paris von Hans-Adalbert
von Maltzahn, die aber bezeichnenderweise in der sozialdemokratischen Vorwiirts erscheinen. Vigl.
u.a. Hans-Adalbert Frhr. v. Maltzahn: Frankreich feiert Goethe. Vorliufiger Uberblick, in: Vorwirts,
20.5.1932.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

22


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Klassikerfeiern

stellt ein Journalist der Berliner Zeitung mit einer gewissen Genugtuung fest: »In allen

Winkeln Europas ténte der Name Goethes.«*7*

Auf ebenso geringe Resonanz treffen
die Versuche, Goethe als Universalklassiker zu gebrauchen.

Abweichende Formen der Funktionalisierung Goethes sind 1932 in anderen Diskurs-
formen zu finden: Die neuen Massenmedien, die bei den deutschen Goethefeiern eine
Vernetzung der Nation ermdoglichen sollten, sorgen zugleich fiir eine Diversifizierung
der Zugriffe auf den Klassiker. Diese Eigenschaft des Breitendiskurses macht sich Mann

zu eigen.

4.3 Goethe im Breitendiskurs: Manns Essay in den popularen
Massenmedien (Offentlichkeitssphare 5)

»So sehr die Skeptiker mit ihren schlimmen Prophezeiungen recht behalten mogen,
so viel triviale Festrednerei, leeres Sich-gitlich-Tun und selbst MifRbrauch und Verdre-
hung das Goethe-Jahr mit sich gebracht haben mag: Es bleibt dabei, da die Beschaf-
tigung, die sonst Sache einiger Weniger war, auf einmal Tausende, man kénnte fast
sagen: das Volk ergriffen hat, eben dadurch, daf} Goethes Name zum Namen des Ta-
ges wurde und das Wunder seiner Grofde und seiner Liebenswiirdigkeit, wenn auch
nur ahnungsweise, mancher Seele fithlbar geworden ist, die sonst dieser Erfahrung
verschlossen geblieben ware.«

—Thomas Mann: Vorspruch zur Veranstaltungsreihe »Bayerische Dichtung im Goethejahr«
(1932)

Die Radiotiibertragung von Manns Akademie-Vortrag wurde im Vorangehenden als Bei-
trag zum kulturpolitischen Diskurs innerhalb der Offentlichkeitssphire >Deutsche Na-
tion« besprochen. Der kulturpolitische Diskurs pflegt ein emphatisches Verstindnis von
Offentlichkeit: Er ist an ein fiktives Ganzes gerichtet. Wenn im Folgenden der Essay
noch einmal aus der Perspektive des Breitendiskurses betrachtet wird, dann deshalb,
weil der Rundfunk dem fiktiven Ganzen eine reale Grundlage gibt: An die Stelle der
projizierten Nation tritt die Summe der einzelnen Individuen - kurz: die Massen®”?
—, die den Vortrag tatsichlich zu horen bekommen. Diese Massen, da trifft Manns
oben zitierte Beobachtung zu, kommen im Zuge des Jubiliums vermehrt mit Goethe
in Berithrung. Obwohl der Dichter, insbesondere der Fauststoft, schon seit der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts zunehmend zum Gegenstand einer populiren Massenkul-
tur geworden war,?’4 nehmen die Verbreitungsformen von Biografie und Werk 1932
exponentiell zu.

In den Massenmedien entwickeln sich Formen des Goethe-Breitendiskurses, die
auf die angenommenen oder realen Bediirfnisse der Massen abgestimmt sind. Durch
die Radioiibertragung von Manns Akademie-Vortrag kommt es zu Interaktionen

272 H.K.: Europas Aether voll Goethe, in: Berliner Zeitung, 23.3.1932.

273 Der Begriff der sMasse< wird auch in der zeitgendssischen Publizistik gebraucht, wenn es darum
geht die Breite des Publikums zu bezeichnen, weshalb er hier ibernommen wird.

274 Vgl. Carsten Rohde: Faust populdr. Zur Transformation »klassischer« Stoffe in der modernen
Massen- und Popularkultur, in: Oxford German Studies, Bd. 45, Nr. 4, 2016, 380-392.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

mit diesen neuen Formen des Klassikergebrauchs. Die Radiohérer horen hochst-
wahrscheinlich nicht nur Goethe-Gedenkreden, sondern auch Goethe-Horspiele,
Goethe-Rundfunkvortrige oder Goethe-Adaptionen. Dass eine Interaktion zugleich
vom Autor intendiert, also im Text selbst angelegt ist, legt die Entstehungsgeschichte
nahe. 1929 wird Mann den Auftrag erteilt, fir das Jubilium ein populires Goethe-Buch
zu schreiben, »ein Band von 300-350 Seiten, mit Bildern vielleicht, der zu einem sehr
volkstitmlichen Preise, 3 Mark etwa, vertrieben werden soll«*”>. Obwohl der Plan zu
dieser Biografie nicht verwirklicht wurde, veranlasst er Mann dazu, sich mit Formen
des massenmedialen Breitendiskurses zu befassen. Davon zeugen die zahlreichen Aus-
schnitte zu Goethe aus Zeitungen, Zeitschriften und Almanachen, die der Schriftsteller
sammelt und die spiter zum Teil direkt in den Roman Lotte in Weimar einflieRen.2”®
Die Beschiftigung mit den Formen des massenmedialen Breitendiskurses beeinflusst
zuvor aber schon die Produktion der Goethereden.

4.3.1 Struktur und Funktionsweise des Goethe-Breitendiskurses

4.3.1.1 Fragmentarisierung als Voraussetzung fiir die Polyfunktionalitat

Im Gedenkjahr trifft der Gegenstand >Goethe« auf die neuen Formen massenmedia-
ler Unterhaltung in Zeitungen, Zeitschriften und Rundfunk. Bei allen Differenzen
ist diesen Medien gemein, dass sie die verschiedensten Inhalte in einem riumlich
oder zeitlich begrenzten Rahmen prasentieren. In einem an Kommunikationskanailen
saturierten Offentlichen Raum geht es darum, die Aufmerksamkeit der Rezipien-
ten zu erhaschen und aufrechtzuerhalten, weshalb Abwechslung geboten ist. Der
Goethe-Breitendiskurs folgt diesem Prinzip. Ihn kennzeichnet eine fragmentarische
Struktur, die den Rezipienten moglichst viel Abwechslung bietet. Das unterscheidet
ihn vom Spezialdiskurs, vor allem aber vom kulturpolitischen Diskurs, der durch die
Erschaffung einer kohirenten, einheitlichen Gesamterscheinung um Eindeutigkeit
bemiiht ist. Der Gegenstand >Goethe« wird in den Massenmedien in eine Vielzahl von
Einzelteilen zerstiickelt, die unterschiedlich kombiniert werden. Die Biografie und das
Werk des Dichters sowie alles, was sich in irgendeiner Weise mit ihm ins Verhiltnis
bringen lisst, gestalten sich zu einem Fundus an Zitaten, Bildern und Anekdoten, die
von Journalisten und Rundfunkautoren vielfach wiederholt und variiert werden.

Die Fragmentarisierung hat Ute Gerhard zum zentralen Merkmal der Rezeption
Schillers im 19. Jahrhundert erklirt.?”” Den Fokus ihrer Studie bilden die Applikatio-
nen von Textfragmenten in verschiedenen soziokulturellen Kontexten. Sie zeigt, wie
im Bereich privater Kommunikation und politischer Sozialisierung kleinste Teile aus
den Werken des Dichters isoliert und in neue diskursive Zusammenhinge gebracht
werden. Obwohl Gerhard mit Fragmenten in erster Linie Textfragmente — im Wesent-
lichen Zitate, die in Form von gefliigelten Worten zirkulieren — im Blick hat und die

275 Brief an Ernst Bertram, zitiert nach: Siefken: Wiederholte Spiegelungen 1893-1949, 137.

276 Vgl. den Kommentar zu Thomas Mann: Lotte in Weimar, hg. v. Werner Frizen, Frankfurt a.M. 2003
(Grofse kommentierte Frankfurter Ausgabe, 9.2 Kommentar), 795f.

277 Ute Gerhard: Schiller als »Religion«: literarische Signaturen des XIX. Jahrhunderts, Miinchen 1994,
of.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

223


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Klassikerfeiern

vielfiltigen Rezeptionsprozesse stets als diskursive Interferenzen zwischen Literatur-
und Alltagssprache versteht, trifft ihr Befund weitgehend auf die populire Goethere-
zeption im Zeitalter der Massenmedien zu. Denn die Zerstiickelung der Gesamterschei-
nung >Goethe« in Fragmente, die aus ihrem urspriinglichen narrativen, biografischen,
historischen Kontext losgelost werden, ermdoglicht ihre Verwendung in unterschiedli-
chen Bereichen. Die entkontextualisierten Goethe-Fragmente sind im hochsten Maf’
multifunktional: Sie konnen sowohl zu reinen Unterhaltungszwecken gebraucht, etwa

278 27 yerwendet

in Form von Silben- und Kreuzwortritsel,*’® als auch fiir Werbezwecke
werden; sie konnen allgemeines Wissen, praktische Lebensweisheiten oder politische
Inhalte vermitteln.

Um davon ein etwas ausfithrlicheres Beispiel zu geben: Eine beliebte Geschichte
zu Goethes Leben, die 1932 immer wieder nacherzihlt wird, ist die seiner spiten Lieb-
schaft mit Ulrike von Levetzow. Sie zirkuliert in Form von Portraits der jungen Frau, von
Zitaten aus der Marienbader Elegie und vor allem von Anekdoten. In der Programmzeit-
schrift Die Mirag liefert sie den Stoff fiir einen ganzen Fortsetzungsroman.?8° Der Au-
tor, Berthold Furcht, rekonstruiert darin in sieben Fortsetzungen und zwanzig Kapiteln
die Marienbadener Leidenschaft des Dichters und bereichert sie um zahlreiche fami-
lidre und politische Intrigen. Er nutzt dazu alle iiblichen narrativen Mittel des Genres,
um die Spannung aufrecht zu erhalten, aber auch ein Identifikationsverhiltnis zu den
Figuren herzustellen. Goethe, der vom Erzihler zwar als »hochverehrter Dichter«28!
oder noch pompdser als »Grofherzoglich-Sichsisch-Weimarer wirklicher Geheimbde
Rat und Staatsminister«?3? eingefithrt wird, hort in der Fiktion auch mal auf den Spitz-
namen Wolf; dasselbe gilt fiir andere Protagonisten, wie etwa August Goethe, genannt
Gustl, oder Ulrike von Levetzow, genannt Ulla. Die historisch bedeutenden Persénlich-
keiten werden so fiir den Leser zu vertrauten Figuren gemacht. Der Klassiker wird den
Konventionen der Unterhaltungsliteratur angepasst.

Mit seiner narrativen Rekonstruktion geht es dem Autor aber offenbar nicht nur
um Unterhaltung, sondern auch um die Vermittlung von moralischen und politischen
Werten. Furcht macht sich den hohen Stellenwert Goethes in der Gesellschaft zunut-
ze, um die eigenen konservativen Uberzeugungen zu transportieren. Zu diesem Zweck
werden originale Goethespriiche in den Text eingebaut, die durch Ent- und Rekontex-
tualisierung eine neue Bedeutung annehmen. So iibernimmt der fiktive Goethe in ei-
nem Gesprich mit seiner Schwiegertochter Ottilie, die tiber den Zustand ihrer Ehe mit
August klagt, Worte der Figur Mittlers in den Wahlverwandtschaften: »Und dennoch ist
und bleibt die Ehe der Anfang und der Gipfel aller Kultur. Sie macht den Rohen mild,

278 Vgl. etwa die Silbenrdtsel mit Goethespriichen in: Der Deutsche Rundfunk, 18.3.1932 oder in: Die
Lesestunde, Marz-Heft 1932.

279 Werbungen in der Neuen Freien Presse, die Goethespriiche gebrauchen, veranlassen Kurt Tucholsky
zu einem satirischen Artikel: Kurt Tucholsky: Prostitution, in: Die Fackel, Bd. 34, Nr. 873-875, 1932,
10-30.

280 Berthold Furcht: Goethes letzte Liebe. Ein Goethe-Roman, erschienen in: Die Mirag, 26.3-7.5.1932.

281 Ebd. (1. Fortsetzung, 1. Kapitel) in: Die Mirag, 26.3.1932.

282 Ebd. (1. Fortsetzung, 5. Kapitel) in: Die Mirag, 2.4.1932.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

und der Gebildetste hat keine bessere Gelegenheit, seine Milde zu beweisen.«** Der
ehemalige Geistliche Mittler reprisentiert in den Wahlverwandtschaften eine bestimm-

te theologische Perspektive;284

seine Apologie der Ehe stellt also einen — vom Erzih-
ler als dogmatisch ausgewiesenen — Standpunkt zum Problem der Ehe im Roman dar.
Furcht - und das ist typisch fiir den Breitendiskurs iiberhaupt — macht aus der Figu-
renrede ein Dichterwort, das die Uberzeugung Goethes transportiere. Denn anders als
in den Wahlverwandtschaften, in denen der Unterschied zwischen Fiktion und Wirklich-
keit herausgestellt wird, ist im Fortsetzungsroman die Figur Goethe identisch mit der
Person Goethe.

Die Geschichte vermittelt zugleich politische Botschaften. Inmitten der narrativ
verwobenen Anekdoten und Originalzitate mag es den Leser kaum verwundern, dass
der Dichterfigur patriotische — und ginzlich anachronistische — Parolen in den Mund
gelegt werden: »Auch die Elsifier werden bald deutsche Dichter lesen«, behauptet z.B.
der fiktive Goethe in der zweiten Folge, »die Zeit ist nicht mehr weit, wo die Deutschen
das geraubte Elsaf befreien und der deutsche Aar auf dem Straflburger Dom wieder
Wache halten wird.«*%5 Da der Autor den Dichter anderswo im Original zitiert, fillt
die Usurpation kaum auf: Die Anekdote wird im leichten Unterhaltungsroman beinahe
unmerklich mit dem zeitgendssischen politischen Diskurs verbunden. Es ist die Unde-
finierbarkeit der Goethe-Fragmente, ihre Loslosung aus dem urspriinglichen Kontext,
die im Breitendiskurs eine fast unbegrenzte Freiheit in den Funktionalisierungen der
Klassikerfigur zulassen.

4.3.1.2 Zwischen Partizipation und Auratisierung: Anekdotisches

Der Goethe-Breitendiskurs, der 1932 hauptsichlich personenzentriert ist, gestaltet sich
als Partizipationsangebot: Die fragmentarische Form ermdglicht es den Rezipienten,
an der dichterischen Personlichkeit teilzuhaben. Das erklirt die Popularitit der Anek-
dotenform. Der Zugang iiber konkrete biografische Details, die sich ins Verhiltnis mit
der Erfahrungswelt der Leser/Zuhorer bringen lassen, ermoglicht eine direkte Identi-
fikation mit der Figur des Klassikers. Die Anekdote hat aber immer auch die Totalitit
im Blick: Das scheinbar Unbeschwerte fiihrt an die Gesamterscheinung heran.?%¢ Im
Rundfunk werden literarische Anekdoten wie die Goethe-Anekdoten von Wilhelm Schi-

283 Ebd. (1. Fortsetzung, 4. Kapitel) in: Die Mirag, 2.4.1932. Im Original lautet das Zitat: »Die Ehe ist der
Anfang und der Gipfel aller Kultur. Sie macht den Rohen mild, und der Gebildetste hat keine bessre
Celegenheit seine Milde zu beweisen.« Die Wahlverwandtschaften [1809], in: Johann Wolfgang
Coethe: Die Leiden des jungen Werthers, Die Wahlverwandtschaften, Kleine Prosa, Epen, hg. v.
Waltraud Wieholter, Frankfurt a.M. 1994 (Simtliche Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriche, |,
8),338.

284 Vgl. Philipp W. Hildmann: Die Figur Mittler aus Goethes Roman Die Wahlverwandtschaften als Re-
prasentant der Neologen, in: Euphorion. Zeitschrift fiir Literaturgeschichte, Bd. 97, Nr.1, 2003,
51-71.

285 Furcht: Goethes letzte Liebe (2. Fortsetzung, 6. Kapitel) in: Die Mirag, 9.4.1932.

286 Einesolche Poetik der Goethe-Anekdote entwickelt etwa Edwin Zellweker: »Sie [die Anekdote] gibt
im einzelnen das Ganze, sie erhéht das Detail zur Totale, sie sucht die Summe eines Daseins auf
die kiirzeste Formel zu bringen.« Edwin Zellweker: Goethe in der Anekdote [1935], Wien 1947, 5.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

225


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Klassikerfeiern

fer vorgelesen;?%7 die Anekdotenform ist aber auch die Grundlage fiir eine Reihe von
Goethe-Horspielen, von denen nun zwei genauer betrachtet werden sollen, um die Par-
tizipationsmechanismen im Breitendiskus niher zu beschreiben.

Mit der Genrebezeichnung Goethe-Hérspiel wird eine Produktion mit dem Titel
Gewitter am Abend eingeﬁ'ihrt.288 Der Autor, Edmund Hoehne, greift in diesem Fall auf

289

einen Hinweis Eckermanns in den Gesprichen mit Goethe**” zuriick und baut ihn zu ei-

20 aus. Ein einfacher Wortwechsel zwischen Goethe und seinem

ner »kleinen Szene«*
Sekretir wird im Hoérspiel mit erheblichem Aufwand szenisch rekonstruiert: Acht Mit-
wirkende werden in den Programmtafeln angefithrt, Chor und Orchester sind ebenfalls
an der Produktion beteiligt. Der Anekdote wird damit von vornherein groRe Bedeutung

verliehen. Das bestitigt auch die Inhaltsangabe:

»Die Wogen der grofen Juli-Revolution durchzittern ganz Deutschland und dringen
bis nach Weimar. Die ganze Welt spricht von nichts anderem. Nur Goethe bleibt vol-
lig unbertiihrt davon. Ihn berihrt lediglich ein wissenschaftlicher Streit in der franzé-
sischen Akademie, wihrend er dem Weltgeschehen als unbeteiligter Zuseher gegen-

iibersteht und seine Arbeit an>Faust«fiir wichtiger hilt als das Treiben der Parteien.«*°’

In der urspriinglichen Erzihlung liegt die Pointe im komischen Missverstind-
nis — Frédéric Soret, der ebenfalls davon berichtet, nennt den Vorfall »un bon cog-a-
I'ane«®®* - bei der Deutung dessen, was als »Gewitter« zu gelten habe: die Nachricht der
Pariser Julirevolution oder die Information zum Streit zwischen den Naturforschern
Cuvier und Saint-Hilaire in der franzésischen Akademie. Eckermann lisst in seiner
Version vor allem Goethe zu Wort kommen; der Darstellung des Missverstindnisses
folgt zudem eine ausfithrliche Erliuterung des Gegenstands des wissenschaftlichen
Streits (der Zwischenkieferknochen). Hoehne interessiert in seinem Horspiel dagegen
der Kontrast zwischen der Menge (»die ganze Welt«) und dem Einzelnen (Goethe). Der
Dichter, der durch seine bizarre Reaktion zunichst als Exot dasteht, wird sodann als

287 Wilhelm Schifer: Schuberts Besuch bei Goethe in Weimar. Schubert-Anekdote, ausgestrahlt als
Teil der Sendung Goethe und Schubert am 3.3.1932 von 20.30 bis 21.30 Uhr im SURAG Stuttgart
(tbernommen vom SWR); Ders.: Mignon. Eine Goethe-Anekdote, ausgestrahlt am 23.3.1932 von
19.35 bis 19.45 Uhr im SWR Frankfurt (iibernommen vom SURAG). Beide Sendungen sind in der
von Theresia Wittenbrink erstellten Datenbank der Autorenauftritte im Rundfunk der Weimarer
Republik verzeichnet: http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php Die Mignon-Anekdote, die auf
eineJugenderinnerung Goethes in Dichtung und Wahrheit zuriickgeht (3. Teil, 12. Buch), ist in einer
von der Stadt Frankfurt herausgegebenen Sammlung abgedruckt: Deutsche Dichter zum Frank-
furter Goethejahr 1932, Frankfurt a.M. 1932 (ohne Seitenangabe). Sie findet sich auch in Schifers
Anekdotensammlung: Wilhelm Schafer: Anekdoten, Bd. 1, Miinchen 1943. Die Schubert-Anekdote
lieR sich nicht in gedruckter Fassung finden.

288 Cewitter am Abend. Goethe-Horspiel aus dem Jahre 1830 von Edmund Hoehne, ausgestrahlt am
25.2.1932 von 20.00 bis 20.30 Uhr im Norddeutschen Rundfunk. Vgl. Der deutsche Rundfunk,
19.2.1932. Das Horspiel wird in der Folge mehrfach wiederholt.

289 Eckermann: Gesprache mit Goethe [1836], 726f. (2. August 1830).

290 Anonym: Inhaltsangaben, in: Der deutsche Rundfunk, 11.3.1932.

291 Anonym: Funkbiihne der Woche, in: Die Sendung, 19.2.1932.

292 Zitiert nach: Kommentar, in: Eckermann: Gesprache mit Goethe [1836], 1327.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

erhaben und weise dargestellt, verstehe er es doch, vom Tumult der Zeit zu abstra-
hieren und die wahrlich wichtigen Dinge im Auge zu behalten. Der Hinweis auf die
Arbeit an Faust, die im korrespondierenden Eintrag der Gespriche nicht erwihnt wird,
unterstreicht das nochmals, indem es an den Topos der Unsterblichkeit der Dichtung
ankniipft: Goethe, der grofie Mann, lebe in einer anderen Zeitlichkeit als die »ganze
Welt«. Das Horspiel wirkt belehrend: Man kann es als Ermutigung verstehen, sich am
Beispiel Goethes zu orientieren und sich nicht von den Wirren der Zeit beeinflussen
zu lassen. Zugleich enthilt es auch ein Partizipationsangebot, indem GroRe und Weis-
heit der Dichterpersonlichkeit fiir den Rezipienten nachvollziehbar gemacht werden.
Die Erzihlung bewirkt, dass sich der Zuhorer von der Menge entsolidarisiert und
Verstindnis fiir Goethes Verhaltensweise aufbringt.

Eine andere Form der Partizipation ist in einem Horspiel von Herbert Eulenberg
mit dem Titel Wo ist Goethe? angelegt.? Die Inhaltsangabe lautet:

»Johann Peter Eckermann, Goethes Famulus, und Friedrich Stadelmann, Goethes Leib-
diener, sitzen an einem Herbstabend des Jahres 1823 im sogenannten Urbino-Zimmer
in Goethes Wohnhaus am Frauenplan in Weimar. Stadelmann ist von Goethe beauf-
tragt worden, Eckermann das >Schwanenlied an die Jugend:« feierlich zwischen zwei
Kerzen auf das Lesepult an diesem Abend hinzulegen. Im Zimmer nebenan ruht Goe-
the bereits. Eckermann vertieft sich in die Blatter und liest sich selbst vor:>Trilogie der
Leidenschaft. An Werther«. Zur selben Zeit hort man auf der Strafe poltern und gleich
darauf einen Studenten in angeheitertem Zustand rufen: >Wo ist Goethe? Ich will Goe-
the sehen?Derjunge Mann hat sein Studium beendet und es sich in den Kopf gesetzt,
vor seiner Abreise in die Heimat Mitau Goethe einen Besuch abzustatten. Es gelingt
ihm auch, heimlich hinter der Abendpost in das Haus zu schliipfen. Eckermann beru-
higt den spaten Eindringling und stellt ihm vor, wenn er sich die soeben erschienene
Gesamtausgabe von Goethes Werken kaufen wiirde, er darin Goethe mehr und besser
fande, als wenn er ihn um diese Zeit noch aufgestobert hitte. Der Student beruhigt
sich und verlafRt, um ein kleines Souvenir reicher, das Haus. Eckermann hat sich wie-
der nach oben begeben und liest die wunderbaren Verse zu Ende.«*4

Ob so ein nichtlicher Besuch iiberhaupt einmal stattgefunden hat, ist fraglich. Doch in-
dem er mit zahlreichen Details auf eine vertraute Kulisse hinweist (das Urbino-Zimmer
im Haus am Frauenplan), die bekannten Nebenfiguren Stadelmann und Eckermann
auftreten lisst sowie Hinweise auf originale Werke einstreut, gelingt es Eulenberg, ei-
ne authentisch wirkende Goethe-Anekdote zu schaffen. Fiir den Plot greift er auf eine
Notiz in den Gesprichen zuriick, in der Eckermann von Goethe die Marienbader Elegie vor-
gelegt bekommt: Der Dichter schlift ein, wihrend Eckermann mit dem Lesen beschif-
tigt ist, sodass er sich ungestért in die Poesie vertiefen kann.>?> Doch was Stoff fiir eine

293 Wo ist Goethe? Horspiel von Herbert Eulenberg, ausgestrahlt am 22.8.1932 von 19.30 bis 20.00
Uhrim Stidwestfunk Rundfunk (itbernommen vom Stdfunk). Vgl. Der deutsche Rundfunk, 19. Au-
gust1932.

294 Anonym: Inhaltsangabe, in: Der deutsche Rundfunk, 19.8.1932.

295 Eckermann: Gesprache mit Coethe [1836], 74ff. (16. November 1823).

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

227


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Klassikerfeiern

witzige Anekdote geliefert hitte, greift der Autor des Horspiels nicht auf. Die Schilde-
rungen Eckermanns werden dazu genutzt, eine andachtsvolle Atmosphire zu schaffen,
vor der das plotzliche Einbrechen eines angetrunkenen Studenten umso effektvoller
wirkt. Alles liuft auf eine moralische Pointe hinaus: Goethe will gelesen und nicht ge-
sehen werden. Wichtig ist in diesem Fall, dass der Dichter, obwohl er im Zentrum der
Handlung steht, im Stiick nicht selbst auftritt. Das trigt zu seiner Auratisierung bei:
Der Klassiker erscheint als der grofle Unsichtbare, er ist — um ein berithmtes Zitat von
Flaubert zu paraphrasieren — wie Gott im Universum, iiberall anwesend und nirgends
sichtbar.2%¢

Zuhorer dazu gebracht wird, sich vom Negativbeispiel des Studenten zu distanzieren

Das Partizipationsangebot verlauft in diesem Fall also negativ, indem der

und sich auf diese Weise dem Bereich Goethes und der Dichtung anzunihern. In einem
Horbericht wird dann auch ausdriicklich neben dem Unterhaltungs- der Bildungswert
des Stiicks gelobt: »Solche kleinen Horspiele« konne jeder in Abwechslung zum reinen
Unterhaltungsprogramm »zu seinem innerlichen Gewinn in sich aufnehmen.«*?

In der Anekdotenform dienen konkrete biografische Einzelheiten und pittoreske
Details dazu, die Figur des Dichters dem Erfahrungshorizont der Rezipienten niher zu
bringen. Bezeichnend ist, dass das Partizipationsangebot den hohen Stellenwert des
Klassikers immer schon voraussetzt. Das Anekdotische lisst dem Rezipienten diesen
Stellenwert erst erfahrbar machen. Das Oszillieren zwischen Nihe und Distanz, zwi-
schen Partizipation und Auratisierung, ist typisch fiir den Goethe-Breitendiskurs der

Zwischenkriegszeit.

4.3.1.3 Diskurse iiber den Breitendiskurs:
zwischen Siiffisanz und Idealisierung

Die Integration Goethes in den massenmedialen Breitendiskurs und die damit ein-
hergehende (angenommene) Popularitit des Klassikers sind in der Zwischenkriegszeit
noch relativ neue Phinomene, zumal in der Quantitit, in der sie im Kontext des Jubili-
ums aufkommen. Sie erzeugen daher eine Vielzahl von Kommentaren, die den Umgang
mit dem Klassiker in der Massenkultur reflektieren. Wie die angefiithrten Beispiele des
Goethe-Fortsetzungsromans und der Goethe-Horspiele zeigen, gehen vom Breitendis-
kurs 1932 keine ikonoklastischen Tendenzen aus. Im Gegenteil: Jede Darstellung Goe-
thes, jede noch so kleine Anekdote iiber den Dichter scheint die Aura des Klassikers zu
bestitigen, wenn nicht sogar zu vergrofRern. Die wenigen komischen oder satirischen
Ansitze berithren auch niemals die Dichterfigur selbst, sondern hchstens Nebenfigu-
ren (wie den angetrunkenen Studenten im Horspiel Wo ist Goethe?) oder die spiteren

Rezipienten.2®

296 »lauteur, dans son ceuvre, doit étre comme Dieu dans l'univers, présent partout, et visible nulle
part.« Brief Gustave Flauberts an Louise Collet vom 9.9.1852, in: Gustave Flaubert: Correspondance,
hg. v. Danielle Girard und Yvan Leclerc, 2003, online unter https://flaubert.univ-rouen.fr/correspon
dance/conard/quitter.html

297 Anonym: Horbericht, in: Die Siirag, 4.9.1932.

298 Obwohl Kabarett und Bunte Abende sich wahrend der Zwischenkriegszeit (auch im Rundfunk)
grofler Beliebtheit erfreuen, beriihren diese Formate im Laufe des Jahres 1932 kaum das Thema
Goethe. Eine Ausnahme bildet eine literarische Posse des Kabarettensemble der »Vier Nachrich-
ter«. Doch sind auch hier vor allem die Rezipienten Gegenstand der Satire: Unter dem Motto Hier

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Generell wird die Tatsache, dass sich die Massen der Dichterfigur annehmen und
auf diese Weise an ihr teilhaben, positiv bewertet. So berichtet ein Funkreporter be-
wundernd von der Prisenz Goethes in der materiellen Kultur wihrend der Goethewo-
che 1932 in Weimar:

»Welch eine Rolle spielt da der Geheimrat Goethe! Nur wenig Schaufenster gibt es, die
nichtin irgendeiner Form den Olympier als geduldiges Werbemittel heranziehen. Ein
Kleidergeschift zeigt entziickende Trachten aus der Goethe-Zeit; ein Juwelier Silber-
bestecke dazu; die Blumenladen prunken mit den Krinzen, die an dieser Stelle oder
jener Stelle niedergelegt werden sollen; die Buchhdndler und Kunstgeschéfte kennen
nur noch Schriften und Bilder im nachsten, nahen, fernen und fernsten Zusammen-
hang mit dem groflen Toten. Seine Biiste steht inmitten von modernen Lackschuhen
und im Andenkenladen; seine Armbrust glitzert hinter Schaufenstern und seine Lam-
pewird, mitelektrischer Birne ausgestattet, als zweckmaRiges Mitbringsel empfohlen.
Auf Porzellan, Silber, Bronze, Gips, Holz, auf Plaketten, Tassen, Bestecken und Bechern
ruht sein Bild, gemalt, gepref3t, geschnitzt, gebrannt, gegossen —iiber allem nur Goe-
the.«?%°

Die Tatsache, dass Goethe als Werbemittel dient, wird in solchen Berichten nicht kul-
turkritisch als Herabwiirdigung des Hochkulturellen bewertet, sondern im Gegenteil
als Beweis fiir die Anteilnahme von breiten Bevolkerungsschichten. Die Quantitit steht
fiir Qualitit: Je mehr Goethe in allen Schaufenstern, aber auch in den Massenmedien,
desto grofRer seine Breitenwirkung.

Trotz der insgesamt positiven Einschitzung der Popularitit Goethes wird die Art
des Umgangs mit dem Klassiker in der Massenkultur aber oft mit Siiffisanz betrachtet.
Als Beispiel sei eine Umfrage zum Thema Goethe und die Rundfunkhorer zitiert, die in der
Programmzeitschrift Die Sendung erscheint.3°° Ziel der Befragung war es zu ermitteln,
inwiefern das Radio zur Verbreitung Goethes und seiner Werke in breite Rezipienten-
kreise beigetragen hitte. Oder, um es mit den Worten des Autors, Fred Angermayer, zu

irrt Goethe —der Spruch wird Emil Ludwig zugeschrieben —wird der Goethebetrieb im Gedenkjahr
parodiert. Der Komponist Norbert Schultze erinnert sich folgendermafen an das Stiick: »Hier irrt
Coethe!« Daswird nun der Titel unserer kleinen Operette, in der Emil Ludwig M’eckermann das Ge-
schehen kommentiert und den Lebenslauf des Dichters (eine Mischung aus Gerhart Hauptmann
und Richard Tauber) laufend korrigiert. Es wird gedichtet, gedndert, gestritten, gemimt, gesungen,
Kurd [Kurd E. Heyne, einer der Vier Nachrichter] steuert Zitate aus >Faust< und >Friedericke« (der
Lehar-Operette) bei.« (Norbert Schultze: Mit dir, Lili Marleen. Die Lebenserinnerungen des Kom-
ponisten Norbert Schultze, Ziirich 1995, 122.) Tatsichlich hat Emil Ludwig 1927 einen Artikel unter
dem Titel Hier irrt Goethe verdffentlicht, in dem er sich tiber die Pedanterie gewisser Goethephilo-
logen lustig macht. Er zitiert darin einen Professor Diintzer als Urheber der titelgebenden Formel.
Die Ironie Ludwigs ist indes uniiberhorbar: »Ja, hier irrt Goethe [...]; Hering und Schneider habens
[sic'] schlagend bewiesen und die Material-Ober-Priifungskommission wird auf Grund des Gutach-
tens der Sachverstindigen die Streichung des Postens »Natur«aus Goethes Werken zugunsten der
Erben des alleinigen Eigentiimers [...] behorderlicherseits anzuordnen in die Lage gebracht wer-
den.«Vgl. Emil Ludwig: Hier irrt Goethe, in: Die Weltbiihne, Bd. XXIII, Nr. 44,1.11.1927, 677-680.

299 Anonym: Mit dem Rundfunk zur Goethe-Feier in Weimar, in: Die Mirag, 9.4.1932.

300 Fred A. Angermayer: Goethe und die Rundfunkhérer; eine Umfrage, in: Die Sendung, 1.1.1932.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

229


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Klassikerfeiern

sagen, »wie weit es dem Rundfunk [...] gelungen ist, den Begriff Goethe in das Bewusst-
sein der Massen zu himmern.<*°* Wie allein der zynische Tonfall vermuten lisst, geht
Angermayer von einer normativen Perspektive aus: Fiir ihn hat der Rundfunk, den er
»die gewaltigste Volkshochschule unserer Zeit«*°* nennt, eine erzieherische Funktion
zu erfiillen, indem er die breite Horerschaft an den Kanon der hoheren Bildungsschicht
heranfithrt. Formen des populiren Umgangs mit dem Dichter werden aus dieser Per-
spektive gern belichelt. So zitiert Angermayer eine Rentnerin, deren Antwort auf die
anfangs gestellte Frage lautet:

»Wissen se, Joethen is fir mich ne Selbstverstandlichkeit. Hier stehen seine jesammel-
ten Werke. Da les ick jeden Sonntach drin. Und auch so man zwischendurch. Wenn
aber mal der Rundfunk Joethen bringt, und ick mir mit meinem Buch hinsetze, dann
stimmt det allens nur halb. Warum streichen die nur so ville? Is ja zu meiner Zeit auch

jespielt worn, wies jedruckt stand.«3°3

Die kultische Verehrung des Dichters, wie sie diese Rentnerin mit Goethe betreibt, wird
allein dadurch disqualifiziert, dass sie in der Berliner Mundart wiedergegeben wird.
Der Gebrauch des Dialekts markiert eine Inkongruenz. Das Gefille zwischen Hoch- und
Populirkultur wird auf diese Weise akzentuiert. Dariiber, dass Goethe bei den Massen
zum Gegenstand einer Art Volksreligion geworden ist, darf der gebildete Leser also
ruhig schmunzeln - so zumindest kann man die karikierende Intention und den etwas
selbstgefilligen Ton des Artikels verstehen.

Angermayers Rentnerin reprisentiert in der Umfrage den Typus des >Goethe-
schwirmerss, der in zahlreichen Beitrigen zum Goethejahr auftaucht und die Autoren
zu Uberlegungen iiber das Verhiltnis der >einfachen Menschen«< zum Klassiker veran-
lasst. Goetheschwirmer weisen sich durch ihre kultische Verehrung fiir den Dichter
aus; wegen ihres unangemessenen Verhaltens werden sie zu Witzfiguren. So etwa
eine »Berliner Goetheschwirmering, die die Reise nach Weimar auf sich nimmt um
endlich ihr Idol kennenzulernen; nach langen Mithen bekommt sie ihn endlich zu Ge-
sicht — und sagt ihm unpassenderweise Schillerverse vor: »Fest jemauert in der Erden/
Steht die Form, aus Lehm jebrannt.«*** Ein Journalist der Siiddeutschen Radio-Zeitung
berichtet im dhnlichen Tonfall von einem Mann, der angeblich »so lebte, als sei er mit
Johann Wolfgang mindestens auf der gleichen Schulbank gesessen.«>° Es handelt sich
um einen Fithrer im Frankfurter Goethehaus, dem der Erzihler wihrend eines einige
Jahre zuriickliegenden Besuches begegnet sei:

»Der Fithrer lebte schlicht und fromm mit ihm [Goethe], als sei dieser Sohn gestern
noch leibhaftig durch die Riume gegangen. In der Kiiche zeigte er mit strahlendem La-
cheln eine glanzende Kupferpfanne, >in der die Frau Rat dem Wolfgangche immer die
Eierkuche gebacke hat.<Oben in der kleinen Stube unter dem Dach steht der Schreib-
tisch,>an dem derjunge Herr Wolfgang das Stiick vom Gétz von Berlichinge geschriewe

301 Ebd.

302 Ebd.

303 Ebd.

304 Anonym: Eine Berliner Goetheschwarmerin, in: Die Sendung, 25.3.1932.

305 F L. N.: Guten Tag, wie Goethes lhnen? in: Siddeutsche Radio-Zeitung, 20.3.1932.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

hat. Da kommt das beriehmte Zitat drin vor. Na, das hot er hier in Frankfort von de
Schiffer und de Fuhrleit oft genug hore kénne. Un die Dinteschpritzer uffm Disch, die
sin mindestens so historisch wie die vom Luther uff der Wartburg. Deswege brauche
Sie sich nichteinzubilde, daf Sie gleich so beriehmt werde wie der Wolfgang, wann Sie
daheem ihrn Schreibtisch so versaue.<Und dann durfte man zu dem Fenster hinausse-
hen auf die schmale Gasse!>Do hot er oft gestanne und als kleener Bursch de Leit, wo
unne vorbeigegange sin, eens uff de Hut geschpuckt. Jugend macht alleweil dieselbe

Possel«3°¢

Die Frankfurter Mundart sowie Bezugnahmen auf triviale Sachverhalte (Eierkuchen,
Tintenspritzer, Jugendstreiche) machen in dieser Anekdote die Verschrinkungen zwi-
schen der Alltagserfahrung und dem Klassiker deutlich. Die Erscheinung Goethes er-
schlief3t sich der Figur des Museumsfithrers nur, wenn sie sich ins Verhiltnis zu den
eigenen Lebenserfahrungen bringen lisst; selbst die Dichtung lasst sich auf die eigene
Lebenswelt beziehen, wenn etwa der bekannte Gétz-Vers auf die schimpfenden Frank-
furter Schiffsarbeiter zuriickgefithrt wird. Aus den »historischen« — was hier fast syn-
onym mit heilig ist — Tintenspritzern auf dem Schreibtisch lisst sich sogar eine kleine
Lebensweisheit ableiten. Die Partizipation an Goethe verliuft iiber ein starkes Iden-
tifikationsverhiltnis. Dieser unvermittelte Zugang zum Klassiker, der das Alltiglich-
Triviale mit dem schlechthin Erhabenen vermengt, soll Komik erzeugen.

Im Bericht itber den Frankfurter Museumswichter fithrt die Schlussbemerkung je-
doch vom herablassenden Tonfall weg zu einer Uberlegung iiber das Verhiltnis zu Goe-
the in der Gegenwart: »Trieb dieser Mann Spott mit dem groéfRten Geiste der Nation?
Ich glaube, er erlebte ihn menschlicher — wenn auch auf seine Art -, als wir es tun. Er
trug ein lebendigeres Bild des Dichters im Herzen als viele der Festredner, die in dieser
Woche ihre Worte iiber uns ausgiefien.«<*°” Mit dieser Interpretation wird klar, dass der
Autor des Artikels auch einen Idealtyp vorstellt. Der Frankfurter Museumsfithrer repra-
sentiert eine Verhiltnisform zum Klassiker und dariiber hinaus zur Kunst, die derje-
nigen der Gegenwart entgegengestellt wird. Das authentische Kunstverhiltnis, fir das
der Mann aus dem Volk steht, ist eine idealisierte Projektion, die als solche nicht (mehr)
existieren kann. Denn es setzt einen unmittelbaren, unreflektierten Zugang zu Goethe
voraus, der nicht »mit dem ganzen Ballast« der »klassischen Bildung«*®® beladen ist.
Ein ungebrochenes Identifikationsverhiltnis wie das des Museumsfiihrers bleibt dem
gegenwirtigen Goethe-Liebhaber, dem Goethes itbermifiige Bedeutung immer schon
bewusst ist, verwehrt. Die Distanz, die das Wissen um diese Bedeutung voraussetzt,
kann nicht mehr iiberbriickt werden.

Bezeichnenderweise ist die Reflexion iiber das Verhiltnis zum Klassiker, die der
Typus des Goetheschwirmers veranlasst, selbst Teil des Breitendiskurses, und zwar
nicht nur, weil der Text im Massenmedium par excellence, der Programmzeitschrift
erscheint, sondern auch, weil sie auf die typische Anekdotenform zuriickgreift. Der

306 Ebd.
307 Ebd.
308 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

231


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Klassikerfeiern

Museumswichter ist eine der zahlreichen Neben- bzw. Mittlerfiguren, die einen Zu-
gang zu Goethe ermoglichen. Damit wird die Frage nach dem Verhiltnis zum Klassiker
zu einem zentralen Anliegen des Breitendiskurses.

Der Goethe-Breitendiskurs konstruiert eine auratische, teilweise unnahbare Dich-
terpersonlichkeit, zu der durch Verfahren der Identifikation ein Verhaltnis aufgebaut
wird. Die kleine Form, allen voran die Anekdote, ermoglicht die Partizipation an dem,
was der Klassiker reprisentiert, sei es Bildung, Hochkultur, Weisheit, sozialer Aufstieg
usw. Den massenmedialen Goethediskurs kennzeichnet eine fragmentarische und da-
her hochst wandelbare Struktur. Das ldsst ihn als einen Gegenpol zum kulturpolitischen
Diskurs erscheinen. Denn die vielfiltigen Erscheinungsformen des Klassikers im Brei-
tendiskurs und die Funktionen, die er darin erfillt, widersprechen den einheitlichen
Darstellungen des Dichters in den meisten Goethereden. Anders gesagt: In jeder ein-
zelnen Anekdote wird zwar Goethes Grof3e bestitigt, doch ergibt die Summe der Anek-
doten kein kohidrentes Klassikerkonzept. Dieses Widerstandspotenzial des Breitendis-
kurses macht sich Mann in seinen Essays zu eigen.

4.,3.2 Thomas Mann in Interaktion mit dem massenmedialen
Breitendiskurs 1932

4.3.2.1 Der Radiovortrag im Spiegel der massenmedialen Kritik

Manns Berliner Rede zihlt zu den wichtigsten massenmedialen Ereignissen des Ge-
denkjahres. Die Radio-Ubertragung wird in allen Tageszeitungen sowie in den deut-
schen und internationalen Programmzeitschriften angekiindigt. Im vélkisch-nationa-
len Deutschen Sender erscheint im Vorfeld eine Karikatur, auf der Mann als Artist ab-
gebildet ist, der mit zwei Funkmasten jongliert und gleichzeitig eine Goethebiiste mit
dem Kinn balanciert (Abbildung 8). Im Hintergrund sehen Erika und Klaus Mann, als
Zirkuskinder dargestellt, dem Vater gebannt zu. Allerdings sind sie die Einzigen, die
Interesse fiir seine Kiinste zu bekunden scheinen. Von der Ubertragung der Goethere-
de aus der Akademie erwartet sich der Zeichner keinesfalls mehr als ein licherliches
Spektakel. Polemisch wird auf die Aquilibristen-Nummer hingewiesen, die darauf ab-
ziele, den altehrwiirdigen Dichter durch die Verwendung von modernster Technik und
angestrengter Gestikulation auch fiir das Massenpublikum attraktiv zu machen. So un-
sachlich sich der Deutsche Sender im Hinblick auf die Person Manns zeigt: Er weist auf
die Bemithungen des Schriftstellers hin, die Bedingungen der massenmedialen Kom-
munikation zu beriicksichtigen, um breite Rezipientenkreise zu integrieren.

Durch solche Verdffentlichungen wird die Erwartungshaltung gegeniiber dem
Rundfunkereignis erhéht. Dementsprechend fillt die Rezeption in den Tagen nach
der Ausstrahlung in der Presse aus. Nahezu jede Tageszeitung druckt einige Zeilen zu
Manns Auftritt in der Akademie ab; in manchen Blittern erscheinen sogar zwei Berich-

te: einer {iber den eigentlichen Festakt, ein anderer iiber die Rundfunkiibertragung.3®®

309 Vgl. die Pressesammlungen in GSA: Goethe-Gesellschaft. Reichsgedachtnisfeier zum 100. Todes-
tag Goethes 1932. Einsatz von Film und Rundfunk. Sowie GSA: Goethe-Gesellschaft. Reichsge-
déachtnisfeier zum 100. Todestag Goethes 1932. Sammlung an Zeitungsartikeln iber Goethefeiern
in deutschen Stadten und im Ausland.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Abbildung 8: Mooritz: Junge, junge ... wenn das man gut geht ... Tho-
mas Mann spricht am Freitag fir alle deutschen Sender iiber »Goethe
als Reprisentant des biirgerlichen Zeitalters«

Quelle: Der deutsche Sender, 11.3.1932.

Die Zusammenfassungen und Kommentare geben ein Abild von den abweichenden
Deutungsarten der Rede, werden doch jeweils die als zentral empfundenen Gedanken
darin reformuliert bzw. paraphrasiert und bestimmte Ideen diskutiert. Dabei wird
auch das Verhiltnis zum Breitendiskurs immer wieder thematisiert.

Besonders aufschlussreich erweist sich die negative bis polemische Kritik des Vor-
trags. Sie berithrt im Wesentlichen zwei Aspekte: Die Haltung Thomas Manns gegen-
iiber dem Klassiker wird erstens als unangemessen bewertet; der Inhalt der Rede wird
zweitens als dem Gegenstand und dem Anlass unwiirdig empfunden. Ohne Uberra-
schung zahlt der Deutsche Sender zu den schirfsten Kritikern des als »Gesinnungsfreund
der Regierungsmarxisten<*® betitelten Schriftstellers. Sein Konzept von Goethe, das,
so der Verfasser, fiir das ganze »offizielle November-Deutschland« stehe, sei im Grunde
der Reflex der eigenen biirgerlich-dekadenten Lebenshaltung:

»Der >blrgerliche Goethe¢, dem sich der Redner fast >familiir< verbunden fihlt, der
>Gesittet-Verwegene«, dem Thomas Mann in seiner>pedantisch-burgerlichen< Lebens-

310 Anonym: Thomas Manns Biirger-Goethe in: Der Deutsche Sender, 25.3.1932.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

233


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Klassikerfeiern

fihrung nachzuspiiren glaubt — dieser vermeintliche Goethe ist dieser absinkenden>li-

beralen< Gesellschaft sympathisch.3"

Der Berichterstatter ist bemitht, die fiir ihn skandalésen Aspekte der Rede durch eine
Reihe von Pseudo-Zitaten zu belegen. Dazu gehort die »Familiaritit« (GRBZ, 308) im
Verhiltnis zum Klassiker: Der Vorwurf stiitzt sich auf den Anfang des Vortrags, wo Tho-
mas Mann tatsichlich eine Form von »Intimitit« (GRBZ, 307) mit Goethe beansprucht
und die eigene Legitimitit als Festredner mit einer »gewissen familidren Erfahrung«
(GRBZ, 308) begriindet. Im Deutschen Sender wird daraus ein anmafiendes Identifikati-
onsverhiltnis gemacht, das dem Gegenstand der Rede unangemessen sei. Eine dhnliche
Kritik findet sich in einem Zeitungsbericht iiber den Weimarer Auftritt des Schriftstel-
lers, aus dem hervorgeht, dass Mann die impliziten Regeln des richtigen Umgangs mit
der Dichterfigur verletzt habe. Die ganze Rede wird darin in einer flapsigen — eben un-
angemessenen — Formel paraphrasiert:

»Thomas Manns Rede war nicht nur enttduschend, sie war in ihrem oberflachlichen
Ton geradezu verletzend. Denn der winzig-kleine Epigone verneigte sich nicht etwa
vor dem Genie des Toten in Weimar, sondern er klopfte (symbolisch gesprochen) dem
Kollegen Goethe jovial auf die Schulter. Als wollte er etwa sagen: >Allerhand, lieber
Freund, was lhr da zusammengeschrieben habt!«3'?

Abgesehen von der feindseligen Grundeinstellung dem Schriftsteller gegeniiber liegt
solchen Reaktionen die Vorstellung zugrunde, dass die Art, wie Mann iiber Goethe
spricht, nicht nur dem Gegenstand gegeniiber unangebracht sei, sondern auch nicht
den Gepflogenheiten des kulturpolitischen Diskurses entspreche. Indem der Kritiker
Mann einen >kumpelhaften< Umgang mit dem Klassiker vorwirft, insinuiert er, dass ei-
ne Parallele zum Typus des >Goetheschwirmers«< besteht. Der Deutsche Sender vermittelt
den Eindruck, dass sich der Schriftsteller dhnlich ungehobelt iiber Goethe dufiere und
ein unangebrachtes Identifikationsverhiltnis zu ihm herstelle. Dieses Identifikations-
verhiltnis, das Mann in seiner Rede selbstbewusst beansprucht, wird in der rechten
Kritik gegen ihn gerichtet: Es wird als Vermessenheit gedeutet. Den Vorwurf nimmt
Mann in seiner Berliner Rede vorweg, wenn er erklirt: »Ich kann von Goethe nicht an-
ders sprechen als mit Liebe, das heifft: aus einer Intimitit, deren AnstoRigkeit durch
den lebendigsten Sinn fiirs Inkommensurable gemildert wird.« (GRBZ, 308) Man kann
das als Versuch deuten, die moderne Kluft zwischen Nihe (Intimitit) und Distanz (Be-
wusstsein um das Inkommensurable) zum Klassiker zu iiberbriicken, indem die funda-
mentale Gebrochenheit im Verhiltnis zu Goethe immer mitgedacht wird. Doch werden
derartige Subrtilititen in einer auf Polemik ausgerichteten Kritik stillschweigend iiber-
gangen. Ziel ist es ja, Mann als licherlichen >Goetheschwirmer« erscheinen zu lassen.
Der zweite Aspekt der Kritik ist mit dem ersten verbunden, denn auch hier geht es
im Kern um die Frage nach dem angemessenen Umgang mit dem Klassiker, diesmal

311 Ebd.
312 Dr. Erik Kriines: Theater, Reden und Bilder um Goethe. Die grofde Enttduschung: Thomas Mann, in:
Der Tag, 22.3.1932.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

aber in seiner Darstellungsweise. Goethe als »Reprisentanten des biirgerlichen Zeit-
alters« zu zeichnen komme im Grunde einer Herabwiirdigung, wenn nicht gar einer
Beleidigung des Dichterfiirsten gleich, liest man beispielsweise in einem Artikel der
Dresdener Volkszeitung:

»Kein geistig Horfahiger wird nun bestreiten, dafl Mann in seinem bekannten Schnér-
kelstil kluge und glanzende Wendungen, Einsichten und Pragungen zu bringen hatte;
aber ein Abgrund trennt ihn von uns, wenn er es nétig findet, ausgerechnet das >Bur-
gerliche< an Goethe zu feiern und in diesem Sinne breit und eifervoll das abgelebte
und leicht spiefiige Cedicht>Hermann und Dorothea<oder Goethes>Kinderstube<oder
seine unangenehme wirtschaftliche >Vorsorglichkeit<als hohe Tugend zu preisen oder
gar Goethes Unterschrift unter das Todesurteil iber die Kindesmorderin aus Not zu

srechtfertigenc.3'

Die Argumentation der Dresdener Volkszeitung beruht nicht allein auf einer pauscha-
len politischen Verurteilung von Manns Idee der Biirgerlichkeit, sondern stiitzt sich
auf eine Vorstellung eines richtigen Klassikerkonzeptes. Die von Thomas Mann verfolg-
te Absicht, in Goethes Leben diejenigen »Ziige (...), die man im schlechten und rechten,
landldufigen Sinn biirgerlich nennen kann« (GRBZ, 312) nachzuweisen, wird vom Kriti-
ker als Affront gewertet. Dabei hatte der Schriftsteller sein Vorhaben mit aller Vorsicht
als »ein fast humoristisches Unternehmen (...), kaum mehr als ein Scherz« (GRBZ, 312)
eingeleitet, als wolle er selbst die Distanz zum Breitendiskurs markieren. Wohlgemerkt
bestreitet der Bericht nicht den Wahrheitsgehalt der von Mann erwihnten Anekdoten,
er unterstreicht lediglich, dass sie einem als konsensuell dargestellten Klassikerkonzept
entgegenwirken. In diesem Klassikerkonzept, das der Autor als das der Mehrheit dar-
stellt (»ein Abgrund trennt ihn von uns«), haben als »abgelebt, »spieflig« oder »unan-
genehm« gewertete Eigenschaften keinen Platz. Besser konnte der Selektionsprozess,
der darin besteht, den Klassiker nach einer bestimmten Vorstellung — hier der eines
erhabenen Dichterfiirsten — zu modellieren, nicht formuliert werden.

Was die polemischen Besprechungen der Goethereden von Thomas Mann heraus-
stellen, ist ihre Nahe zum Breitendiskurs. Ins Positive gewendet wird diese Integration
von populiren Formen der Goetherezeption in einem Artikel des Berliner Tageblatts, in
dem der Ansprache zwei zeitgleich erschienene Goethefilme# gegeniibergestellt wer-
den:

»Die Akademie hatte ihre Goethe-Sache auf Einfachheit und Eindringlichkeit gestellt
und wirkte dadurch populdr und, wie es immer zu heissen pflegt, volksbildender als
der populére Film. [..] Mit einer Fille von Goetheschen Gedanken, in ihrer ganzen Tie-
fe und Breite erfasst, wurde von dem, wie immer, formal glanzenden Redner [Tho-
mas Mann] eine Menge Goethescher Lebenssituationen zum Thema beigestellt und

313 W. Sch.: Rundfunkkritik, in: Dresdener Volkszeitung, 22.3.1932.

314 Es handeltsich zum einen um den Film des Reichkunstwarts: GOETHE LEBT...! Regie: Eberhard Fro-
wein, Drehbuch: Edwin Redslob, D 1932; zum anderen um den zweiteiligen Gedenkfilm der UFA:
COETHE-GEDENKFILM, Regie: Fritz Wendhausen, Drehbuch: Fritz Wendhausen, Nicholas Kauf-
mann, D1932. Vgl. dazuJana Piper: Goethe und Schiller in der filmischen Erinnerungskultur, Wiirz-
burg 2019.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

235


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Klassikerfeiern

ihm geistig eingeordnet. Aus dieser temperamentvollen Ansprache — Geist ist immer
auch notwendig Temperament! —schritt der Grossbiirger Goethe aus dem deutschen
und iiberdeutschen, aus dem bourgeoisen und tiberbourgeoisen Bereich auf die Ho-
rer zu—eine lebendige historische und heutige Figur, ein Bild und Vorbild, ein Titan,
der uns nahe ist, weil in seiner Grésse auch alles Kleine und alles Wesentliche, was zu
uns gehort, plastisch enthalten und geformt ist. Goethe, der kiinstlerische Biirger und

biirgerliche Kiinstler, wurde zum iiberzeugenden Erlebnis.<3®

Mit Popularitit ist hier die Anschlussfihigkeit an die Bediirfnisse der breiten Massen
gemeint. Die Popularitit, die Manns Vortrag zugesprochen wird, sei die Grundlage fir
ihren volksbildenden, das heif3t didaktischen Wert. Indem Mann >populir« itber Goethe
spricht, kénne er seine Botschaft an breite Horerschichten vermitteln. Was der Kritiker
an der Rede lobt, ist der Einsatz der fiir den Breitendiskurs typischen Partizipationsme-
chanismen: biografische Details, mit denen sich der Zuhorer identifizieren kann (»was
zu uns gehort«) und die eine Teilhabe an der Totalitit erméglichen (Goethe als »Er-
lebnis«). Aufschlussreich ist die Kontrastierung mit den zwei Goethefilmen, die zwar
ein populires Medium bedienen, aber inhaltlich an das Klassikerkonzept des kultur-
politischen Diskurses angelehnt sind. Die Prisentation einer numinosen, unnahbaren
Dichterpersonlichkeit wird darin nicht — wie im Breitendiskurs sonst tiblich — durch
ein Identifikations- bzw. Partizipationsangebot ausbalanciert.

4.3.2.2 Manns Gebrauch des Breitendiskurses

Dass Mann den Goethe-Breitendiskurs als Informationsquelle nutzte, ist erwiesen. In
den Materialien zu Lotte in Weimar finden sich Ausschnitte aus Zeitungen und Zeit-
schriften sowie zahlreiche Kalenderblitter aus den Jahren 1930-1932, die Einzelheiten
zu Goethes Leben enthalten.3'® Mann schopft nicht nur inhaltlich aus diesem Fundus,
sondern auch strukturell. Die anekdotische Form des Breitendiskurses macht er sich fiir
seine Darstellung zu eigen. Dies begriindet er dhnlich wie die Autoren von Anekdoten,
die in der kleinen Form immer die Totalitit im Blick haben: Indem nach den »kleinen
Ziigen« an Biirgerlichkeit bei Goethe gesucht werde, sei »ein Aufstieg vom Kleinen und
Auferlichen ins Gréfere und Geistige méglich« (GRBZ, 312).

Mann verwandelt die Berichte der Zeitgenossen in pittoreske Erzihlungen - hier
eine »kostbare Geschichte« (GRBZ, 330), dort ein »rithrendes kleines Vorkommnis«
(GRBZ, 313) —, die er buchstdblich bildhaft wiedergibt. Unter dem Stichwort »gutes
Essen und Trinken« erinnert er etwa an die von Goethe »besonders bevorzugten
Teltower Riibchen« (ebd.), mit denen ihn der in Berlin lebende Freund Friedrich Zelter
versorgte: ein kurioses und konkretes Detail, das Teil des von Mann entworfenen
»humoristischen Bildes von Biirgerlichkeit« (ebd.) wird. Noch detailreicher erzihlt der
Schriftsteller eine Geschichte, die er den Mitteilungen iiber Goethe von Friedrich Wilhelm
Riemer entnimmt.?”” »Der Literator und Islandfahrer Martin Friedrich Arendt hielt

315 Hs.: Goethe, Goethe! in: Berliner Tageblatt, 19.3.1932.

316 Zur Beschreibung des Materials vgl. Mann: Lotte in Weimar, 797-801.

317  Friedrich Wilhelm Riemer: Mitteilungen iiber Goethe [1841], hg. v. Arthur Pollmer, Leipzig 1921,
198ff.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

sich in Weimar auf,«>*® heifdt es bei Mann einleitend, bevor die Erzihlung im Prisens
weitergefithrt wird:

»Er ist bei Goethe zu Mittag geladen, wo er den Hausherrn und seinen engeren Freun-
deskreis mit Reiseabenteuern und antiquarischen Forschungsergebnissen unterhilt
und es sich gewaltig dabei schmecken lasst. Es gibt einen Hammelbraten mit Gurken-
salat, und nach Verspeisung mehrerer Portionen bringt der gute Arendt es nicht iiber
das Herz, die mit Gurkensaft vermischte Bratenbrithe umkommen zu lassen. Er fadt
seinen Teller mit beiden Hinden und hebt ihn zum Munde, erschrickt aber im letz-
ten Augenblick und blickt um Erlaubnis bittend auf den Hausherrn. Und der grofie
Wohlerzogene legt volles Verstiandnis fiir die Begierde seines Gastes an den Tag; mit
der grofRten Bonhomie und Treuherzigkeit fordert er ihn auf, sich ja nicht zu genieren,
und wahrend er ihn schliirfen sieht, 1afst er nicht etwa ein Schweigen aufkommen, das
auf den GeniefSenden doch vielleicht bedriickend wirken kénnte, sondern er spricht, er
setzt mit warmster Uberzeugung das Leckere einer solchen Mischung von Bratenbriihe
und Gurkensaft auseinander.« (GRBZ, 313)

Vergleicht man diese Passage mit der riemerschen Vorlage, fillt auf, wie sehr Mann
darum bemiiht ist, sie dem Hérer und Leser lebhaft vor Augen zu fithren. Bei Riemer
liegt der Fokus auf der Ungezogenheit — genauer der »ungeschlachten Rohheit<** — des
Gastes und der Empérung, die er bei der restlichen Gesellschaft auslost. Die »unnach-
ahmliche Bonhomie, Ruhe und Treuherzigkeit«**° Goethes angesichts des Storenfrieds
wird als eine eigentiimliche, aber eigentlich befremdliche Reaktion dargestellt. Die von
Riemer geschilderte Spannung zwischen Arendt und den anderen Gisten lisst Mann
in seiner Rede unerwihnt. Thm geht es um die Bildhaftigkeit der Szene, die er um
realistische Einzelheiten erginzt. Zum Vergegenwirtigungseffekt tragen der Ubergang
vom Priteritum zum Prisens sowie die Zergliederung der Handlung in kleinere Ein-
zelschritte bei (»er fafdt seinen Teller, hebt ihn zum Munde, erschrickt und blickt auf den
Hausherrn«).

Von Interesse sind die vom Erzdhler eingesetzten Partizipationsmechanismen:
Wie in zahlreichen Anekdoten der Zeit wird das Auftreten der eigentlichen Haupt-
figur — Goethe — retardiert. Der Effekt wird durch die feierliche Bezeichnung des
Dichters als »des grofien Wohlerzogenen« verstirkt: Sie leitet eine Entschleunigung
des Rhythmus ein und bestitigt abermals Goethes immer schon vorweggenommene
Erhabenbheit. Eine Identifikation ist zunichst nur iiber die voritbergehende Hauptfigur
Arendt moglich, an deren Gedankenginge der Erzihler den Zuhorer teilnehmen lisst.
Wie im Fall des angetrunkenen Studenten im Hoérspiel Wo ist Goethe? impliziert das
Heranfiihren an Goethe aber zugleich eine Distanzierung von der anfinglichen Haupt-
figur, die Mann einfiihrt, indem er leicht génnerhaft vom »guten Arendt« spricht.
Wie auch im Breitendiskurs dient das Anekdotische nicht der Herabwiirdigung der
Dichterpersénlichkeit, sondern im Gegenteil der Bestitigung seiner Aura. Durch die

318  Ebd.
319 Ebd., 199.
320 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

237


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Klassikerfeiern

Geschichte des Islandfahrers Arendt bekommt der Zuhorer mitgeteilt, was Goethes
Grofie eigentlich ausmacht - in diesem Fall seine Menschlichkeit.

Wie lasst sich dieser Riickgrift auf den Breitendiskurs interpretieren? Naheliegend
ist es erstens, darin ein Integrationsmittel von breiten Horerschichten zu sehen: Indem
er die Partizipationsmechanismen aktiviert, die typisch fir die populire Goetherezep-
tion sind, erh6ht Mann das Wirkungspotenzial seiner Rede. Dies bestitigt der Blick
auf ihre Rezeption. Bezeichnenderweise sind es eben die von Mann wiedergegebenen
Anekdoten, die immer wieder in den Berichten tiber den Vortrag angefiihrt werden. Sie
sind es, die sich in das Gedichtnis der Zuhorer einprigen und die gewissermafien als
Schlagwérter funktionieren. So tauchen Teltower Ritbchen und Hammelbraten in der
Zusammenfassung der Vossischen Zeitung auf: »Diesen Begriff des Biirgerlichen setzt
er [Mann] an den Anfang seiner Ideen iiber Goethe: Er verfolgt ihn vom Pedantisch-
Behaglichen seiner Lebensfithrung, von den Teltower Ritbchen und dem Hammelbraten
mit Gurkensaft bis in die Hohen des Goetheschen Geistes, bis zu dem produktionsethi-

321 Es ist Mann

schen Befehl, der den FleiRigen, Sorglichen alles fertig machen lief3.«
offenbar gelungen, abstrakte Konzepte und Ideen so eng mit konkreten Gegebenheiten
zu verkniipfen, dass sie bei den Rezipienten zu einer Einheit verschmelzen. Die ge-
nannten kulinarischen Vorlieben werden zum Inbegrift des »Pedantisch-Behaglichen«
bei Goethe, wie auch der »produktionsethische Befehl des Fertigmachens« (GRBZ, 315),
den Mann in Bezug auf die viterliche Erziehung anfiihrt, die »Hohen des Goetheschen
Geistes« zu verkdrpern vermag.

Der zweite Grund ist ex negativo im Vorwurf der Herabwiirdigung formuliert, der in
der rechten Presse zirkuliert. Durch die Anlehnung an die anekdotische Struktur des
Breitendiskurses und die Hinweise auf das Alltdglich-Triviale bei Goethe geht es Mann
nicht darum, die Bedeutung der Dichterfigur zu verringern, wie in polemischer Ab-
sicht in der Kritik behauptet wird. Wie das Beispiel der Arendt-Anekdote zeigt, nutzt
Mann die Partizipationsmechanismen des Breitendiskurses: Diese setzen GrofRe und
Aura nicht nur voraus, sondern bekriftigen sie. Im Einzelnen fithren die Anekdoten,
aus denen sich Manns Klassikerkonzept zusammensetzt, also nicht zu einer Schmile-
rung von Goethes Autoritit. Die Integration des Breitendiskurses im Essay Goethe als
Repriisentant des biirgerlichen Zeitalters markiert vielmehr eine Differenz zum Umgang
mit Goethe im kulturpolitischen Diskurs der Zeit. In der Summe ergeben die Anek-
doten ein facettenreiches, vielschichtiges und zum Teil auch widerspriichliches Bild
des Klassikers. Genau um diese Widerspriiche geht es Mann: Goethe erscheint bei ihm
nicht nur als die nachsichtige, wohlerzogene Personlichkeit, die die Kunst der Hoflich-
keit beherrscht, sondern einige Seiten spiter als nahezu Gesellschaftsuntauglicher, dem
seine Besucher »zeremonielle Steifheit« (GRBZ, 328) attestieren. Er ist der »biirgerliche
Kiinstler«, der sich dann aber in seiner »sehr unbiirgerlichen« (GRBZ, 331) Verteidigung
der Leidenschaft auch als »kiinstlerischer Biirger« erweist — um nochmals die oben an-
gefithrte Rezension des Berliner Tageblatts zu zitieren.3*? Das Herausarbeiten solcher

321 Anonym: Der biirgerliche Coethe. Thomas Manns Rede in der Akademie, in: Vossische Zeitung,
19.3.1932.

322 »Goethe, der kiinstlerische Biirger und burgerliche Kiinstler, wurde zum iberzeugenden Erlebnis.«
Hs.: Goethe, Goethe! in: Berliner Tageblatt, 19.3.1932.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Widerspriiche folgt einer argumentativen Strategie. Es geht Mann mit seinem wandel-
baren, dynamischen Klassikerkonzept in erster Linie um eine Mobilisierung des Biir-
gertums. Der »iiberbiirgerliche« Klassiker dient am Ende als Vorbild zur Uberwindung
jener biirgerlich-konservativen Tendenzen, die — so der Autor - eine Hinwendung zum
Politischen verhinderten. Das kaleidoskopartige Bild, das er in seiner Rede entwirft,
steht aber auch im Widerspruch zur priesterlichen Darstellungsweise im kulturpoliti-
schen Diskurs. Gegen das itbermichtige Nationalklassikerkonzept, das in der Offent-
lichkeitssphire »Deutsche Nation« vorherrscht, setzt sich Mann also nicht nur auf ar-
gumentativer Ebene ein. Der numinosen, hieratischen Dichterfigur stellt er eine viel-
schichtige und komplexe Gestalt gegeniiber.

4.4 Goethe im Metadiskurs - Offentlichkeitssphare 6: Die neue Rundschau

Das Stichwort fiir das Goethe-Sonderheft der Neuen Rundschau (Mirz/April 1932), in
dem auch die Berliner Rede von Thomas Mann erscheint, fillt im letzten Aufsatz, ei-
nem Uberblick iiber die Neue Goetheliteratur. Er ist von Rudolf Kayser, dem damaligen
Herausgeber der Zeitschrift, verfasst. Eingeleitet wird die Biicherbesprechung von ei-
ner Standortbestimmung, die zugleich Programm ist. Von einer »Goethelegendex, die
»noch heute nicht ausgestorbenc sei, ist dort die Rede, der »Legende vom apollinischen
Jungling und olympischen Greis, dessen Dasein Harmonie, Gleichgewicht und innere
Ruhe darstelle«**3. Diese Legende, so Kayser weiter, habe dazu gefithrt, dass bestimmte
Aspekte in der Personlichkeit und dem Werk des Dichters »verheimlicht« worden seien,
etwa »das >Dimonische« in Goethes Jugend, dieses furchtbare Wesen, das sich nur im
>Unméglichen« gefillt<*4. Das Bild des mittleren und vor allem des alten Dichters seien
in der Rezeption ebenso verstellt worden und bediirften eines Korrektivs: »In Wirklich-
keit bedeutet gerade die Epoche des >olympischen« Greises eine Zeit auch des dufleren
Kampfes.<3*> Kaysers Argumentationsstrategie ist auf den ersten Blick konventionell:
Mit der Kritik an der Unzuldnglichkeit dlterer Rezeptionsmuster wird eine erneute Be-
schiftigung mit dem Thema begriindet. Es wird so ein Bedarf nach neuen Deutungen
geschaffen, auf den die zeitgendssische Goetheliteratur sowie vor allem das Sonderheft
der Neuen Rundschau reagieren.

Nur bleibt es weder bei Kayser noch bei den anderen Beitrigern der Goethenummer
bei dieser rhetorischen Hinfithrung. Mit seiner ikonoklastischen Geste grenzt der Her-
ausgeber der Zeitschrift erstens die Offentlichkeitssphire ab, in der dem Anspruch nach
die Diskussion iiber den >wirklichen< Goethe gefiihrt wird, eine Offentlichkeit der happy
few, die sich iiber die Unterscheidung von der vermeintlich legendengliubigen, breiten
Offentlichkeit definiert. Die Neue Rundschau 6ffnet einen Raum fiir eine Reflexion von
Goethes gegenwirtigem Klassikerstatus. Zweitens dient die Polemik gegen die Goethe-
legende der Einfithrung eines Klassikverstindnisses, das nicht mehr das Vorbildlich-
Musterhafte in den Vordergrund stellt, sondern das Krisenhafte zum Vorschein treten

323 Rudolf Kayser: Neue Goetheliteratur, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4,1932, 570-576.
324 Ebd., 570f.
325 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

239


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Klassikerfeiern

lisst. Pointiert formuliert: Um Goethe fiir die Offentlichkeitssphire der Neuen Rund-
schau reizvoll zu machen, muss er wieder zum Problem werden.

4.4.1  Die Zeitschrift als Medium des Metadiskurses:
Abgrenzung einer Offentlichkeit der Wenigen und Edlen

Von welcher Deutungstradition Kayser das moderne Goetheverstindnis, dessen Anfin-

326 abgesetzt wissen mochte, ist eigent-

ge er bei Simmel und Gundolf begriindet sieht,
lich unklar. Das Feindbild bleibt unbestimmt, Namen werden in seinem Artikel keine
genannt. Im Visier steht jener Topos des »zeitenthobenen, harmonischen und iber je-
de Kritik erhabenen Dichterheros«**?, der sich nach 1871 in Deutschland durchgesetzt
und gegen den schon Richard Dehmel in einem Text von 1908 Protest eingelegt hatte.328
Die Rede von Goethe als Apoll und noch mehr als Olympier ist zu dieser Zeit zum Kli-
schee oder, um es mit Thomas Mann zu sagen, zum »Gemeinplatz«**? geworden. Wenn
Kayser also von einer »Goethelegende« spricht, dann liegt der Akzent vor allem auf der
Popularitit eines Klassikerkonzepts, das so weit verbreitet ist, wie es eben sonst nur Le-
bensbeschreibungen von Heiligen sind. Nicht ohne Geringschitzung hilt er fest: »Die
Goethelegende ist populir geworden und verfithrte zu dem Glauben, dafd Goethe selbst
populir sei. Man hatte aus der Freiwilligkeit seines Genies einen unfreiwilligen Got-

33° Im Fokus steht eine

zen gemacht, der leicht zu verstehen und leicht anzubeten ist.«
Vereinfachung und Verflachung des Goethebilds, die mit einer kultischen Rezeptions-
haltung einhergeht. Im Kontext des Jubiliums richtet sich Kaysers Einspruch gegen die
Massenverbreitung von Goethe-Werken und -Artefakten sowie gegen die Komplexitits-
reduktion, die in der auf Wirksamkeit ausgerichteten Gedenkpublizistik festzustellen
ist. Damit positioniert sich die Neue Rundschau abseits von kulturpolitischem und Brei-
tendiskurs.

Die Offentlichkeitssphire »Neue Rundschau< konstituiert sich mit ihrem Goethever-
stindnis in Abgrenzung zu jener Allgemeinheit, die Goethe zum Gegenstand einer
(Volks-)Religion macht. Der Adressatenkreis der Zeitschrift unterscheidet sich somit
klar von dem des Aufrufs zum Goethejahr. Apostrophiert ist »die kleine Minoritit der
Denkenden« »in allen Lindern Europas«<®®'. Wie Walter Miiller-Seidel bemerkt, ist in
der Gestaltung des Sonderhefts tatsichlich »das Bestreben« erkennbar, »allem Natio-
nalismus entgegenzuwirken und in Erinnerung an Goethes Idee der Weltliteratur den

326 Ebd., 571.

327 Karl Robert Mandelkow: Goethe in Deutschland. Rezeptionsgeschichte eines Klassikers, Bd.1:
1773-1918, Miinchen 1980, 201.

328 Richard Dehmel: Der Olympier Goethe. Ein Protest [1908], in: Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goe-
the im Urteil seiner Kritiker. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Teil 1l
1870-1918, Miinchen 1979, 354-357.

329 »Die Redensart vom>Olympier<ist Gemeinplatz.« Thomas Mann, Goethe und Tolstoi [1922], zitiert
nach: Mandelkow: Goethe in Deutschland, 202.

330 Kayser: Neue Goetheliteratur, 572.

331 Hermann Hesse: Dank an Goethe, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4, 1932, 522-529, hier 526.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

332 Allein die Aufsitze fremdsprachi-

europiischen Gedanken zur Geltung zu bringenc
ger Autoren wie André Gide, Johannes V. Jensen und José Ortega y Gasset brechen den
geschlossenen Rahmen einer rein deutschnationalen Offentlichkeitssphire um Goethe
auf. Doch wird dem Klassiker der Neuen Rundschau, anders als in der Europe oder bei
den Frankfurter Gesprichen, keine gemeinschaftsstiftende Funktion auf europdischer
oder gar universeller Ebene zugesprochen.

Die Zeitschrift vermeidet den emphatischen Offentlichkeitsbegriff des kulturpoli-
tischen Diskurses. Die Beitrige folgen fast allesamt einem dialogischen Prinzip, als
wiirden sie sich direkt an den Einzelnen und niemals an ein Kollektiv wenden wollen.
Adressiert werden die Wenigen oder, wie es in der Rede an die studentische Jugend von
Jakob Wassermann heif3t, »die Edelsten, [..] die Auslese«*33. Kurzum: Die Zeitschrift
bietet einen Goethe fiir die Elite an. Nicht von ungefihr erscheint der berithmte Goethe-
aufsatz von Ortega y Gasset, dem Autor des Aufstand der Massen (1929, 1931 ins Deutsche
iibertragen) in jenem Sonderheft der Neuen Rundschau,®* steht doch der Name Orte-
ga in den 1930er Jahren fir eine neue Elitenkultur, die unter deutschen Intellektuellen
durchaus Erfolg hat.33* Die Form des Briefs an einen Deutschen ist als Absetzungsgeste
gegeniiber der massentauglichen Festrede zu verstehen. Diese Geste erscheint umso
gewichtiger, wenn man weif, dass der Autor darauf verzichtet hatte, im Rahmen der
Weimarer Feierlichkeiten 6ffentlich das Wort zu ergreifen.33¢

Uberhaupt weisen die meisten Aufsitze des Sonderhefts die konventionelle
Laudatio-Form zuriick. Die Essays von Gottfried Benn zu Goethe und die Naturwissen-
schaften®®” und Friedrich Gundolf zu Goethe und Walter Scott>*® kénnen dem Anspruch
nach dem Spezialdiskurs zugeordnet werden. Wie ein Echo auf die Unterscheidung
zwischen Masse und Elite findet sich bei Gundolf eine Gegeniiberstellung zwischen
den zwei Vertrauten des alten Dichters, einerseits Eckermann, »dieses harmlose

332 Walter Miiller-Seidel: Goethes Naturwissenschaft im Verstandnis Gottfried Benns. Zur geistigen
Situation am Ende der Weimarer Republik, in: Hans-Henrik Krummacher, Fritz Martini, Walter
Miiller-Seidel (Hg.): Zeit der Moderne. Zur deutschen Literatur von der Jahrhundertwende bis zur
Cegenwart, Stuttgart 1984, 25-53, hier 26.

333 Jakob Wassermann: Rede an die studentische Jugend iiber das Leben im Geiste. Zum Coethetag
1932, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4,1932, 529-546.

334 José Ortegay Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend. Brief an einen Deutschen, ibers. v. He-
lene Weyl, in: Ebd., 551-570.

335 Im Sonderheft der Neuen Rundschau bezieht sich etwa Wassermann auf den Aufstand der Massen.

336 José Ortega y Gasset war urspriinglich eingeladen worden, im Rahmen der Reichsgedichtnisfeier
in Weimar einen Vortrag (iber Goethe und die hispanische Welt zu halten. Er muss kurzfristig zu-
gunsten des Philosophen Manuel Garcia Morente auf diesen Auftritt verzichtet haben, da seine
Intervention noch in den Programmbheften angekiindigt wird. Welche Griinde Ortega y Gasset zu
einer Absage bewogen haben, ist unklar. Zu Beginn seines Briefes an einen Deutschen spielt er wo-
moglich daraufan, wenn er gegeniiber seinem fiktiven Gesprachspartner einraumt, »daf [er] nicht
fiir Zentenarfeste tauge« (Ortega y Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend, 551).

337 Gottfried Benn: Goethe und die Naturwissenschaften, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4,1932, 463-
490.

338 Friedrich Gundolf: Goethe und Walter Scott, in: Ebd., 490-504. Der »Festaufsatz« wird posthum
veroffentlicht.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

241


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Klassikerfeiern

339 andererseits Kanzler von Miiller, »dessen Gegenwart Goethes mephisto-

Gemiit«
phelischen Sinn reizte, da dieser gescheite Weltmann keiner pidagogischen Schonung
bedurfte«<**°. Wenn dann der Autor, auf eine Antonomasie zuriickgreifend, von »der
in gute Eckerminner verdichteten oder sterilisierten deutschen Offentlichkeit<>* der
Goethezeit spricht, ist die Parallele zu den Zeitgenossen Gundolfs kaum tiberhor-
bar. Auch diese seien, so muss man die Spitze verstehen, in der Mehrzahl fiir die
tieferen — >mephistophelischen< - Wahrheiten nicht reif genug.

Ganz anders, jedoch stets im Kontrast zum kulturpolitischen Diskurs, gestalten

342 und Hesse, die beide eher Konfessionscharakter haben. Die

sich die Texte von Gide
Autoren erdrtern in iiberaus personlichem Ton die Anniherung an Goethe sowie die
Schwierigkeiten, die sich aus dem Verhiltnis zu ihm ergeben. So riumt Hesse ein:
»Manche Jahre habe ich mich so mit Goethe geplagt und ihn zur Unruhe meines geis-
tigen Lebens werden lassen.«>** Die Zuriickweisung der Gedenkrhetorik lisst sich be-
sonders im Beitrag Wassermanns beobachten, der zwar als Rede an die studentische Ju-
gend betitelt ist, jedoch weder im Ton noch im Inhalt die Erwartungen an die Gattung
erfiille.>** Der Autor sucht darin das Gesprich mit einer Generation von »Hoffnungs-
losen«, von »geistig-seelisch« Verzweifelten, ein Gesprich, das von Anfang an die not-

wendige »Endgiiltigkeit« des kulturpolitischen Diskurses skeptisch diskutiert:

»VergroRert wird meine Schwierigkeit dadurch, daf ich es unternommen habe, das
Schwebende und letztlich Unbeantwortbare der einschlagigen Fragen in Form von Ce-
stalt und Cestaltung zu geben; das bedeutet fiir einen Schriftsteller, mag der Versuch
befriedigend ausfallen oder nicht, immerhin eine gewisse Endgiiltigkeit, der gegen-

iiber er genétigt ist, sich selbst zu kommentieren.<34>

Inhaltlich @berrascht dieser Beitrag durch die lose Bindung an das Thema des Son-
derhefts: Goethe wird von Wassermann nur nebenbei erwihnt, fast zufillig wird aus
dem Gedicht Howards Ehrengedichtnis (1821), abschliefiend aus der Fragment gebliebe-
nen Pandora (1807/08) zitiert sowie hin und wieder auf das Faust-Drama angespielt. Die
Abkehr von der Laudatio ist programmatisch: Wassermann spricht sich in seiner Rede
gegen jede Form von Vormundschaft fir die Jugend aus und erkennt also weder sich
selbst noch dem Jubilar irgendeine Fithrerrolle zu. Die Orientierungslosigkeit seiner
Adressaten in einer Reihe von Fragen evozierend, hilt Wassermann erniichternd fest:
»Die Biicher konnen nicht helfen, die Fithrer versagen, die Erfahrungen sind zu gering,
wo ist Stittzung, wo ist Einheit, wo Verwirklichung? Jeder Mensch ist eine Welt fiir sich,
auf welchen ist Verlaf3? Auf keinen. Auf keinen andern ist Verlaf. Nur auf das eigene

Innere ist Verlaf.«346

339 Ebd., 500.

340 Ebd., 499.

341 Ebd.

342 André Gide: Leben mit Goethe, Ubers. v. Ernst Robert Curtius, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4,
1932, 514-522.

343 Hesse: Dank an Goethe, 525.

344 Obundinwelchem Zusammenhang Wassermann diese Rede hielt, konnte nicht ermittelt werden.

345 Wassermann: Rede an die studentische Jugend, 529f.

346 Ebd., 543f.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Vergangene Werke seien in dieser existenziellen Isolation nichts als »der geistige
Schatz, [d.h.] alles, was die Menschheit an Seelenwerten, an Ubereinkiinften des Her-

347 womit sie hochstens eine

zens, an Gestalt und Form und Figur hervorgebracht hat«
trostende Funktion im Leben der Individuen einnehmen kénnten. Trotz — oder gera-
de wegen — dieser vorsichtig hoffnungsvollen Wendung bleibt Goethe bei Wassermann
eine kaum hérbare Stimme inmitten von vielen anderen. Dem Klassiker wird keine Au-
torititsfunktion mehr zugestanden. So schliefst auch das Pandora-Zitat, mit dem die
Rede endet, im zogernden Irrealis: »Mochten sie Vergangnes mehr beherz'gen/ Gegen-
wart'ges, formend, mehr sich eignen,/ Wir’ es gut fiir alle; solches wiinscht’ ich.<**8 Die
»Endgiiltigkeit«, die Wassermann dem zeitgendssischen Redner verwehrt, bleibt auch
Goethe untersagt. Die Rede an die studentische Jugend gestaltet sich als Anti-Rede, an den
Einzelnen in der Gemeinschaft und nicht an die Gemeinschaft als Ganzes adressiert.

Hier wird auch der Gegensatz zu Thomas Mann sichtbar, dessen Text im Sonderheft
an erster Stelle abgedruckt ist. Zum einen natiirlich in der Form: Mann, das wurde im
Vorangehenden gezeigt, lisst sich mit seiner Rede auf die Gedenkrhetorik innerhalb
der deutschen und der internationalen Offentlichkeit ein, er nimmt die im kulturpoli-
tischen Diskurs giiltigen Spielregeln an. Zwar wird in der Zeitschrift der Text dufderlich
an die Essay-Form angeglichen, indem die direkte Anrede des Publikums ausbleibt.34°
Er bleibt aber — bei aller Kritik am geltenden Nationalklassikermodell - eine Hommage
an den grofRen, gemeinschaftsstiftenden Klassiker und eine Demonstration seiner an-
dauernden Brauchbarkeit in Zeiten politisch-sozialer Unsicherheit. Auf die von Was-
sermann so skeptisch betrachtete »Endgiiltigkeit« der Gattung verzichtet Mann kei-
neswegs. Der Essay endet ja mit einem eindeutigen Appell zur Verteidigung der De-
mokratie:

»Kein Zweifel, der Kredit, den die Geschichte der biirgerlichen Republik heute noch ge-
wihrt, dieser nachgerade kurzfristige Kredit, beruht auf dem noch aufrechterhaltenen
Glauben, dafs die Demokratie das, was ihre zur Macht dringenden Feinde zu kénnen
vorgeben, auch kann, ndmlich eben diese Fiihrung ins Neue und Zukiinftige zu liber-
nehmen. Nicht indem es sich nur festlich mit ihm bristet, erweist das Blirgertum sich
seiner grofien Sohne wert. Der gréfite von ihnen, Coethe, ruft ihm zu: sEntzieht euch
dem verstorbenen Zeug,/ Lebend’ges lafst uns lieben!« (GRBZ, 342)

Nicht nur inhaltlich erweist sich das abschliefSende Zitat, den Zahmen Xenien entnom-
men, als das Gegenstiick zu den Pandora-Versen in Wassermanns Anti-Rede. Dort, wo
Wassermann versucht, die Ambivalenz der literarischen Sprache aufrechtzuerhalten,
verleiht ihr Mann Eindeutigkeit. Der sarkastisch-polemische Ton, der charakteristisch
fiir Goethes spite Xenien ist, wird zu diesem Zweck ignoriert. Die pauschale und daher
auch befremdliche Aufforderung zur Abwendung von der Geschichte wird ja innerhalb
des Zyklus sogleich relativiert, wenn es im Folgegedicht heifdt: »Nichts ist zarter als

347 Ebd., 545.

348 ].W. Goethe: Pandora [1808]. Zitiert nach: Ebd., 546.

349 Im Unterschied zur Zeitschrift Europe, die diese Markierung des Texts als 6ffentliche Rede beibe-
hélt und in einer Fufinote erlduternd hinzuftigt: »Discours prononcés [sic!], entres autres, a Berne
eta Lucerne, en février 1932.« Mann: Goethe représentant de I'dge bourgeois, 85.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

243


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24t

Klassikerfeiern

35© Viiel direkter als sein Schriftstellerkollege Wassermann funktio-

die Vergangenheit«.
nalisiert Mann den goetheschen Originaltext und biindelt ihn zum Appell an das Biir-
gertum. Damit greift Mann auf die fir den kulturpolitischen Diskurs typische Fiktion
zuriick: die des unvermittelt an die Gegenwart sprechenden Klassikers. Mit dem Zitat
verleiht er seiner eigenen Botschaft zusitzliche Schlagkraft. Diese Funktionalisierung
des Klassikers als Autoritit passt zur urspriinglichen Bestimmung seiner Rede; inner-
halb der Offentlichkeitssphire >Neue Rundschauc ist sie dissonant.

Inwiefern lisst sich der Essay also als Teil des Gespriches verstehen, das innerhalb
der Neuen Rundschau initiiert wird? Zwischen den Beitrigen des Sonderhefts entsteht
eine Reihe von motivischen Parallelen. Eine Gemeinsamkeit, auf die Miiller-Seidel auf-
merksam gemacht hat, ist die fir damalige Verhiltnisse ungewohnliche Akzentuierung
des Spitwerks, besonders der in den Wanderjahren und dem zweiten Faust entwickelten

sozialen Ideenwelt.35!

Die pidagogische Provinz oder Fausts Pline zur Landgewinnung
werden von einem Teil der Autoren als zukunftsweisende Gesellschaftsentwiirfe gele-
sen. So ist es Goethes Altersroman, in dem Mann den Moment der »Selbstitberwindung
des Biirgerlichen kraft des Geistes« ausmacht (GRBZ, 339), der den entscheidenden ar-
gumentativen Schritt von einer biirgerlichen zu einer nachbiirgerlichen, also dezidiert
zukunftsorientierten Denkweise einleitet. Sich auf die Worte der Montan-Figur zu Be-

d,35% liest er in Goethes Alterswerk eine fortschrittliche

ginn der Wanderjahre beziehen
und zugleich seherische Utopie: »Das Ideal privat-menschlicher Allseitigkeit wird fal-
lengelassen und ein Zeitalter der Einseitigkeiten proklamiert. Das Ungeniige am In-
dividuum ist da, das heute herrscht.« (Ebd.) Den »utilitaristischen Traum« des alten
Fausts deutet Mann ihnlich als Moment der Abwendung von Goethes biirgerlich ge-
pragter Kultur, wortlich als »Affront gegen die einseitige schongeistig-philosophische
Zeitrichtung« (GRBZ, 340), was innerhalb der Neuen Rundschau auch als Spitze gegen
diejenigen gelesen werden kann, die einen elitiren Ton anschlagen.

Zu einer vergleichbaren Auslegung des Spitwerks kommt Emil Ludwig, der eben-
falls das seherische Potenzial des Dichters betont: »Goethes Altersweisheit miindet ins
zwanzigste Jahrhundert«®>3, heifit es am Ende des Artikels, der nicht mit Hinweisen auf
die aktuelle politische Lage spart.>>* Einen Schritt weiter als Mann geht Ludwig, wenn

350 »Nichts ist zarter als die Vergangenheit;/ Rithre sie an wie ein glithend Eisen:/ Denn sie wird dir
sogleich beweisen/ Du lebest auch in heifier Zeit.« Zahme Xenien |1l [1827], in: Goethe: Cedichte
(1800-1832), 644.

351 Miller-Seidel: Goethes Naturwissenschaft, 26.

352 »Ja,esistjetzodie Zeitder Einseitigkeiten; wohl dem, der es begreift, fiir sich und andere in diesem
Sinne wirkt.«Johann Wolfgang Goethe: Wilhelm Meisters Wanderjahre [1829], hg. v. Hans-Georg
Dewitz, Frankfurt a.M. 1989 (Samtliche Werke, Briefe, Tageblicher und Gespriche, I, 10), 295.

353 Emil Ludwig: Goethes Weg zum Idealstaat, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr.4, 1932, 504-514,
hier 513.

354 So ist—darauf hat Dieter Schiller hingewiesen —die Rede von der Jugend, »die das Chaos [..] als
Orden im Knopfloch tragt« (ebd., 506) eine unmissverstandliche Andeutung an die faschistischen
Bewegungen; auch die russische Revolution und ihren Einfluss in Europa spricht Ludwig wieder-
holt direkt an. Vgl. Dieter Schiller: Goethe in den geistigen Kimpfen um 1932. Uber die Goethe-
Nummern der Zeitschriften »Die Neue Rundschau« und »Die Linkskurve« im April 1932 [1986],
in: Im Widerstreit geschrieben. Vermischte Texte zur Literatur 1966-2006, Berlin 2008, 239-256,
hier 243.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

er in den Wanderjahren und dem zweiten Faust eine »poetische Staatslehre« enthalten
sieht; diese deutet er als Fortfithrung der gescheiterten Versuche Goethes als »sozialer
Reformer« am Weimarer Hof zu wirken.?>> Indem Ludwig das Wirken und das Werk
des Dichters zu einer Art politischen Philosophie deklariert, ebnet er den Weg fiir ihre
praktische Umsetzung:

»Hundert Jahre hat man seit seinem [Coethes] Tode ohne die geringste Anwendung
seiner Staatsweisheit regiert; ein Schatz, reich genug, um ihn unsterblich zu machen,
liegt in den Glaskidsten der Germanisten aufgereiht, [..] anstatt in jedem deutschen

Parlament auf dem Tisch des Hauses zu liegen .35

Den Enthusiasmus fiir das Alterswerk und seine realpolitischen Implikationen teilen bei
Weitem nicht alle Autoren des Sonderhefts. Der entschiedenste Widerspruch kommt in
diesem Fall von Ortega y Gasset, der unverhohlen Kritik an den Wanderjahren ausiibt:
»Die Losung, die Goethe Wilhelm Meister zuteilt, indem er ihn plétzlich zum Wundarzt
macht, ist des Verfassers unwiirdig; sie ist so willkiirlich und verantwortungslos, als wi-
re Goethe selbst fiir immer in Rom geblieben, um beschidigte Reste alter Bildwerke zu
kopieren.«*>” Natiirlich richtet sich das Interesse des spanischen Autors auf einen ganz
anderen Aspekt des goetheschen Werks als Mann und Ludwig: Ihm geht es um das Dra-
ma eines individuellen Schicksals, nicht um utopische Gesellschaftsentwiirfe.35® Doch
lassen sich gerade an dieser unterschiedlichen Schwerpunktsetzung Scheidelinien in-
nerhalb des Sonderhefts erkennen.

Ortega y Gassets Einschitzung der Wanderjahre erinnert an ein anderes Urteil iiber
Wilhelm Meister, das auch in der Neuen Rundschau diskutiert wird. Es handelt sich um
Novalis’ Kommentare iiber den ersten Teil des Romans, auf die sich Mann in seinem
Essay bezieht. »Undichterisch im hochsten Grade« habe Novalis die Lehrjahre zu nen-
nen gewagt, heifdt es dort; doch habe er damit, wenn auch im Negativen, Zutreffendes
iiber den Autor formuliert (GRBZ, 320f.). Dass Goethe »ganz praktischer Dichter« (ebd.,
Hervorhebung im Original) sei, wie Mann Novalis weiter zitiert, driicke trotz der po-
lemischen Absicht etwas Wahres aus. Novalis, so lisst sich die Kritik an dem »hohen
Schwarmgeist und Seraphiker der Poesie« (ebd.) in der Berliner Rede verstehen, stelle
einen falschen Anspruch an Wilhelm Meister und seinen Urheber: Er wende sein eigenes
Verstindnis von Dichtung auf einen Gegenstand an, der mit ganz anderen Maf3stiben
zu bewerten wire.

Die Abgrenzung, die Mann gegeniiber Novalis unternimmt, lisst sich ohne Weiteres
auf zeitgenossische Goethekritiker ibertragen. So auch auf Ortega y Gasset. Mit sei-
ner Forderung, »Goethe von Innen« zu beschreiben, d.h. ihm dabei zuzusehen, wie »er

359

begierig das Geheimnis seines echten Ichs betastet«*>”?, nimmt er dem Klassiker jede

355 Ludwig: Goethes Weg zum Idealstaat, 508.

356 Ebd., 505.

357 Ortegay Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend, 564.

358 Vgl. »Ein bedeutender Teil der Goetheschen Werke —sein sWerthers, sein >Fausts, sein >Meister<—
zeigt uns Geschopfe, welche die Welt durchstreifen, um ihr inneres Schicksal zu suchen —oder zu
fliehen.« Ebd., 563.

359 Ebd, 561

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

245


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Klassikerfeiern

Moglichkeit einer 6ffentlichen Wirkung. So heifdt es geradeheraus, dass die »Ideen des
Denkers Goethe iiber die Welt [...] das wenigst Wertvolle an Goethe«3%°
eine klare Absage an Ludwig, aber auch an Manns erteilt. Angesichts der krisenhaften

seien. Damit ist

Lage von 1932 sieht Ortega y Gasset nur eine Losung fiir die Intellektuellen: den Riickzug
ins Innere. Hierin entsteht eine weitere Parallele zwischen dem Ansatz des spanischen
Philosophen und dem von Wassermann. Hinter dem pragmatischen Klassikerkonzept
von Mann und Ludwig einerseits und der komplexen Dichtergestalt von Ortega y Gas-
set und Wassermann andererseits lassen sich antagonistische Reaktionsmodelle auf die
Krise der Gegenwart erkennen.

Die meisten Beitriger des Sonderhefts beanspruchen eine distanzierte, itbergeord-
nete Perspektive, die im Widerspruch zu den Funktionalisierungen Goethes in anderen
Formen des Klassikerdiskurses steht, besonders dem kulturpolitischen. Es geht in der
Offentlichkeitssphire >Neue Rundschau« nicht um eine Bestitigung oder Erneuerung sei-
ner Autoritit, sondern um eine Reflexion seines Klassikerstatus, die in diesem Fall mit
der Kritik an Goethe selbst einhergeht.

4.4.2 Wider die Goethelegende: der Klassiker als Problem

In der Neuen Rundschau entsteht kein einheitliches Klassikerkonzept. Die divergieren-
den Lesarten des Alterswerks und die antagonistischen Konstellationen, die sich daraus
ergeben, sind dafiir ein Beispiel. Es ist aber auch nicht Ziel der Zeitschrift, ein ferti-
ges Goetheverstindnis zu liefern. Das macht indirekt der kurze Vorspruch von Gerhart
Hauptmann deutlich. Im hymnischen Tonfall wird zunichst verkiindet: »Die Hinter-
lassenschaft, die den Namen Goethe tragt, lifit sich einer wundervollen Kuppel ver-
gleichen, fertig, in sich tragfihig, fest, innen mit tiefsinnigen Bildwerk geschmiickt,
die AuRenwélbung von Gold.«*®* Der herrliche Bau bekommt jedoch gleich darauf ei-
nen beinahe monstrésen Anschein, wenn es lapidar heif3t: »Aber sie steht auf der blo-
Ren Erde.«*®* Damit wird die Perfektion der goetheschen Erscheinung zum Hindernis
oder, anders formuliert, zum Problem. Den architektonischen Vergleich fortspinnend,
scheint Hauptmann seine Zeitgenossen zum Weiterbauen aufzufordern: »Sie [die wun-
dervolle Kuppel] wartet vergeblich darauf, dafd man sie hebe, einbaue, an ihre natiirliche
Stelle bringe, damit sie, nach ihrem Beruf, ein Bauwerk iiberwélbe und kréne.«3® Die
Zeitenkombinationen macht jedoch deutlich, dass es sich bei diesem Projekt um eine
zwecklose Aufgabe handelt. Die Baustelle namens Goethe bleibt in einem unfertigen
Zustand,; sie ist Projektion von Vollendung und niemals tatsichliche Vollendung. Was
Hauptmanns metaphorische Sprache erahnen lisst, findet ein Echo in den program-
matischen Aussagen Kaysers am Ende des Heftes. Auch dort wird kein abgeschlossenes
Konzept von Goethe prisentiert, allenfalls Hinweise, die es zu verfolgen gilt. Auffallend
dabei ist, dass es scheinbar mehr darum geht, die problematischen Aspekte des Klas-

360 Ebd., 563.

361 Gerhart Hauptmann: Vorspruch, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4,1932, 433.
362 Ebd.

363 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

364 _ herauszustellen, als Antworten auf die

sikers — das »Damonischec, die »Kimpfe«
Fragen der Gegenwart zu geben. Die Reaktion auf die »Goethelegende« ist kein neues
abgerundetes Klassikerkonzept, sondern ein stindiges Hinterfragen.

Wie wichtig diese Unterscheidung ist, lisst sich am besten an einem Vergleich mit
einer Offentlichkeitssphire zeigen, in der ein dhnlicher Ikonoklasmus wie im Aufsatz
von Kayser beansprucht wird: die der linken Publizistik. Diese reagiert wenig iiber-
raschend mit harscher Kritik auf die offiziellen Feierlichkeiten um Goethes 100. To-
destag.3%> In diesem Kontext findet sich auch der Begriff der »Goethelegende« wieder,
und zwar bei Georg Lukics, der sich damit auf Franz Mehrings Lessing-Legende (1893)
bezieht. In seiner polemischen Besprechung der Jubiliumsbeitrige in der deutschen
Presse, verwendet er ihn, dhnlich wie Kayser, um eine Abgrenzung und eine Richtigstel-
lung vorzunehmen.*® Anders als der Herausgeber der Neuen Rundschau nennt Lukacs
seine (politischen) Gegner allerdings beim Namen: Der Bogen reicht von den Inspi-
ratoren Simmel und Gundolf iiber die antisemitischen Schriftsteller Hanns Johst und
Alfred Rosenberg bis hin zu den linksliberalen Publizisten Willy Haas und Hermann
Wendel. Es ist das Klassikerkonzept dieser allesamt als »biirgerlich« titulierten Schrift-
steller, das der marxistische Autor trotz einiger Nuancen als »faschisiert« denunziert:
Es handle sich um ein »Zurechtstutzen und Verfilschen®7, das lediglich die »klein-
lich-philisterhaften«*®® Aspekte in Goethes Denken beriicksichtige und alle stérenden
Elemente entferne. Kurzum, ein »schéner Traum«>®®, der die historische Realitit ver-
kenne. In Lukics’ Begrift der Legende wird — im Unterschied zu Kayser, der ja das Po-
pulire der Goethelegende hervorhebt — die Dimension des Erdichteten und Unwahren
betont. Legende ist hier synonym mit Mythos. Im Aufsatz der Linkskurve bleibt es zu-
nichst bei der Destruktion der biirgerlichen Goethelegende: »Die Goetheliteratur der
biirgerlichen Presse [bietet] nichts, aber gar nichts zur Erkenntnis dazu, was Goethe
wirklich gewesen ist und wie seine Wirkung wirklich von sich ging«*”°, lautet lapidar
das Fazit.

Einen Schritt weiter geht Lukics in einem kurzen Text, der im Arbeiter-Sender er-
scheint. Dort fordert er »eine materialistische Sichtung und Kritik des Erbes, ein un-
nachsichtiges Ausscheiden alles Veralteten oder Reaktioniren, ein kritisches Verarbeiten
und Weiterbilden der fortschrittlichen Elemente von Goethes Lebenswerk.<*”* Einer-
seits kritisiert der Autor also die Selektivitit der biirgerlich-konservativen Rezeption

364 Kayser: Neue Coetheliteratur, 570.

365 Vgl. das Kapitel »Goethe svon links<. Ein politischer Kontrapunktc, in: Ment: Goethe zwischen den
Kriegen, 293-336.

366 Georg Lukics: Der faschisierte Goethe, in: Die Linkskurve, Bd. 4 (Goethe-Sonderheft), 1932, 33-40.
Vgl. Schiller: Goethe in den geistigen Kimpfen um 1932.

367 Lukacs: Der faschisierte Goethe.

368 Ebd.,37.

369 Ebd,38.

370 Ebd,, 40.

371  Georg Lukics: Goethe und die Gegenwart. Einige grundsatzliche Bemerkungen zu den Goethe-
Vortragen der deutschen Sender, in: Arbeiter-Sender, Bd. 5, Nr. 2,1932, 6. Hervorhebung im Origi-
nal.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

247


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Klassikerfeiern

bei der Modellierung ihres Klassikerkonzepts; andererseits macht er eine dhnlich selek-
tive Verfahrensweise nun linken Denkern zur Aufgabe und legt damit den Grundstein
fiir eine marxistische Aneignung Goethes.>”* So hellsichtig sich die Kritik der Linken
an die biirgerlichen Goethefeiern im Nachhinein erweist,?”? ihre eigene Reaktion ist
nicht weniger problematisch. Sie lisst sich als eine Aufforderung zur Ummodellierung
des Klassikerkonzepts auffassen. Bezeichnend dafiir ist die Wortwahl: In einem Aufsatz
fiir die Linksfront fordert Lukics eine »wirkliche, dialektisch-materialistische, kritische
Umknetung, Durcharbeitung, sowohl der Methode wie der Resultate, sowohl des Inhalts

374 und legt den Akzent somit auf den Formungsprozess eines neuen

wie der Form«
Klassikers. Bei Lukics wird eine Goethelegende durch eine andere ersetzt.

Genau in diesem Punkt differiert die Argumentationsstrategie der Neuen Rundschau
von der der Linkskurve. Kaysers ikonoklastische Geste zielt nicht auf eine inhaltliche
Ummodellierung dessen, was er als Goethelegende bezeichnet. Es geht ihm nicht ein-
mal um die Abschaffung jenes verfilschten Goetheverstindnisses, das sich in ein paar
pompdsen Lobformeln — »apollinisch«, »olympisch« — zusammenfassen lisst. Anders
als Lukdcs braucht Kayser die Legende, um Goethe kontrastiv wieder problemhaft und
dahingehend reizvoll erscheinen zu lassen. Metaphorisch gesprochen: Es bedarf der
glatten Oberfliche, damit ein geheimnisvoller Untergrund iiberhaupt wieder durch-
scheinen kann. Damit einher geht eine Umdeutung des Konzepts der Klassik, deren
asthetische Vorbildfunktion Kayser zwar nicht infrage stellt, aber doch einer ganz we-
sentlichen Schirfenverlagerung unterzieht: »Vor allem [..] ibersieht die Goethelegen-
de, dafy wahre Klassik, diese hohe Welt der schénen Mafie, immer das Ergebnis innerer
Kampfe ist. Man beschreibt klassische Formen, als ob sie so immer gewesen wiren,
die Kampfe aber verschweigt man.«*”> Das Spannungsverhiltnis zwischen Schein und
Sein setzt Kayser an den Anfang der Neubeschiftigung mit dem Klassiker. Denn mit
dem Verstindnis von Klassik als etwas dauerhaft Krisenhaftem kann Goethe auch wie-
der>gebraucht«werden, und zwar sowohl in kiinstlerischer als auch in kulturpolitischer
Hinsicht.

Der Widerspruch zwischen Schein und Sein findet sich in unterschiedlichen Va-
riationen in den meisten Beitrigen des Hefts wieder. Bei Ortega y Gasset taucht er in
Gestalt eines Gegensatzes zwischen Auflen- und Innenansicht auf. Der »monumenta-
len Optik« der Goethebiografien, die »ein feierliches Bild [liefern], von aufen, aus der
Ferne und ohne die Dynamik des Werdens«, hilt er einen »Goethe von Innen« entgegen:
»Der Goethe, den ich von Ihnen verlange, mufd unter den Gesetzen einer zu dieser in-
versen Optik stehen.«3”® Das ist mehr als ein einfacher Perspektivenwechsel, denn der

372 Den Anfang macht Lukacs in seinen Goethe-Aufsitzen des Jahres 1932 (abgedruckt in: Alfred Klein
(Hg.): Georg Lukacs in Berlin. Literaturtheorie und Literaturpolitik der Jahre 1930/32, Berlin, Wei-
mar 1990, 398-444), bevor es im Moskauer Exil zu einer systematischen Auseinandersetzung mit
dem Werk des Klassikers kommt, insbesondere in den Faust-Studien von 1940. Vgl. Jaeger: Fausts
Kolonie, 552-574.

373 Das betont u.a. Ndgele: Die Goethefeiern von 1932 und 1949.

374 Georg Lukacs: Was ist uns heute Goethe? [1932], in: Klein (Hg.): Georg Lukacs in Berlin, 423-432,
hier 424f. Hervorhebung SP.

375 Kayser: Neue Goetheliteratur, 571.

376 Ortegay Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend, 555.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

»Goethe von Innenc ist fiir Ortega y Gasset nur im Widerspruch zu dem, was er von au-
Ren zu sein scheint, zu erfassen. Wenn es darum geht, den Menschen »im Kampf mit

seiner Berufung«<®”’

oder das »Selbst [...] in dem Zusammenprall mit dem was ihm ge-
schieht,«3?® zu beschreiben, dann sind es genau diese Widerspriiche, die interessieren.

Die Aufgabe des Biografen besteht demzufolge darin Missklinge aufzuspiiren:

»Alles anihm [Goethe] erscheint mir problematisch, selbst die geringsten Einzelheiten
seiner Person und seiner Erlebnisse —vielleicht weil ich ihn nicht genug kenne. Zum
Beispiel begreife ich nicht, dafs seine Biographen nie zu erklaren versuchten, warum
dieser Mann, dem im Leben scheinbar alles so gut gelungen war, mehr als irgendein
anderer unter Verstimmungen litt [...]. Die dufieren Umstinde seines Lebens scheinen
giinstig [..]. Warum dann dieser haufige Miimut?<7?

Die Methode Ortega y Gassets lasst sich als ein Problematisieren beschreiben.3®° Denn
auf die Fragen, die sich aus den widerspriichlichen Beobachtungen ergeben, werden
keinerlei Antworten gebracht. Der spanische Philosoph mag sich hinter seiner Unwis-
senheit verstecken; bei den anderen Autoren des Sonderhefts ist eine regelrechte Faszi-
nation fiir den problemhaften Goethe auszumachen. Der Krise der Gegenwart lassen sie
einen krisenhaften Goethe korrespondieren: eine Klassikerfigur, an der die politischen,
moralischen, vor allem aber existenziellen Probleme der neuen Generationen erlebbar
werden. So bei Gide, der in dhnlichen Begriffen wie Ortega y Gasset zugibt, dass der
Goethe der Jugendgedichte, »der reine Dichter, der Singer, der ewig-junge und naive,
[thm] [..] auch nie zum Problem geworden [sei] und [..] sich [ihm] nie verdunkelt«38!
habe. Interessanter erscheinen ihm die Dissonanzen, die zwischen zwei antagonisti-
schen Dichtergestalten entstehen:

»Es war Goethe in seinem eigenen Leben und Werke nicht ganz gegliickt, den naiven
Dichter und den klugen Weltmann, die Seele mit der Vernunft, den Anbeter der Natur
mit dem Prediger des Geistes zu vereinen, es klaffte da und dort ein grofer Rif3, es
entstanden da und dort peinliche, ja unertrigliche Konflikte.382

Gide lisst die Dissonanz entstehen, indem er zwei Elemente der Legende iibereinan-
derlegt. Was bei dieser Uberlagerung herauskommt, kann nur noch metaphorisch aus-
gedriickt werden, denn der problemhafte Goethe widersteht jedem Versuch rationaler
Erklirung und ist auch deshalb Gegenstand der gréfleren Faszination. Ahnlich wie Gi-
de konstruiert Hesse das Problem Goethe, indem er den zwei gegensitzlichen Figuren
des Dichters und des Literaten eine dritte gegeniiberstellt:

»Warum mufdte man zu ihm [Goethe] zurlick, auch wenn man sich noch so viel mit
ihm auseinandergesetzt, sich in Wichtigem von ihm getrennt hatte? Wenn ich das zu

377 Ebd., 559.

378 Ebd,, 563.

379 Ebd., 565. Hervorhebung im Original.

380 So fordert er seinen fiktiven Adressaten an anderer Stelle explizit dazu auf, »das Problem seines
[Goethes] Lebens aufzurollen«. (Ebd., 555.)

381 Gide: Leben mit Goethe, 522.

382 Ebd., 524.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

249


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Klassikerfeiern

ergriinden suche, dann entsteht vor meiner Anschauung noch ein anderer Goethe, ein
wenig deutlich umrissener, ein halbsichtbarer und geheimnisvoller: Goethe der Wei-
se. [...] In dieser, fiir mich hochsten Goethegestalt vereinen sich die Widerspriiche, sie
deckt sich nicht mit der einseitig apollinischen Klassizitat noch auch mit dem die Miit-
ter suchenden, dunklen Faustgeist, sondern besteht eben in dieser Bipolaritt, in die-

sem Uberall-und-nirgends-Zuhausesein.«3%3

Zumindest paradox klingt die Vorstellung eines »Vereinens der Widerspriichex, ist
doch die »hochste Goethegestalt« eine einzige Figur des Widerspruchs. Auch bei Hesse
driicke sich die Faszination fiir den problemhaften, ja krisenhaften Goethe in einem
Ringen um Worte aus. Bei Gide und Hesse wird Goethe als Klassiker im Sinne des
Kunstdiskurses reaktiviert: Der problemhafte Goethe wird zum Vorldufer stilisiert, mit
dem sich die Schriftsteller produktiv auseinandersetzen kénnen.

Die Darstellung Goethes als einer gespaltenen Figur gewinnt aber vor allem auch im
Kontrast mit dem Klassikerkonzept, das in der Offentlichkeitssphire »Deutsche Nationc
vorherrscht, an Bedeutung. Erinnert sei beispielsweise an die harmonische Dichter-
und Denkerfigur von Schweitzer, die der krisenhaften Gegenwart gegeniibergestellt
wurde. Zum Vergleich sei auch noch einmal die Rede Petersens angefiihre, in der der
Bedarf nach Harmonie und Uberwindung der Gegensitze im Mittelpunkt steht. Die
gegensitzlichen Bilder, die Petersen in den drei »Altern« der Dichterfigur ausgemacht
hatte, vereinen sich am Ende nach einem hegelianischen Prinzip:

»So schliefdt sich der Kreis und die Ideenreihe von Natur und Freiheit, Wahrheit und
Gesetz, Tatigkeit und Liebe stellt sich als Steigerung einer einheitlichen und wider-
spruchslosen Folge dar. Der junge, der mittlere und der alte Goethe, die in Raum und
Zeit getrennt sind und die nicht selten gegeneinander ausgespielt wurden, verschmel-

zen zur grofRen Einheit der Entwicklung in der Idee.«384

Der problemhafte Goethe, der in den Aufsitzen der Neuen Rundschau entsteht, ldsst sich
also auch als Protest gegen dieses >legendenhafte« Klassikerkonzept in der nationalen
Offentlichkeitssphire auffassen. Die Klassikerkritik, die mehr oder weniger explizit
in den Seiten der Neuen Rundschau betrieben wird, ist die Bedingung fiir eine Neu-
funktionalisierung des Klassikers, einer Funktionalisierung, die sich allerdings nicht
explizit als solche zu erkennen gibt. Im Metadiskurs wird vorgegeben, den Klassiker
nicht gebrauchen zu wollen. Aber genau diese Verweigerung des Gebrauchs legitimiert
die erneute Auseinandersetzung mit dem Klassiker. Die kritische Perspektive, die von
den Autoren des Sonderhefts beansprucht wird, hat also durchaus eine stabilisierende
Funktion.

Auf die Ambivalenz des Metadiskurses, der sich zwar kritisch gegeniiber einer (na-
tional-)politischen Funktionalisierung erweist, aber die Kritik gewissermafien fiir sich
behilt, indem er sich nicht an die breite Offentlichkeit wendet, macht Mann in seinem
Essay aufmerksam. Dass er ebenfalls vom problemhaften Goethe fasziniert ist, zeigt

383 Hesse: Dank an Goethe, 527.
384 Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 20f.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

sich in der langen Passage, in der er sein Augenmerk auf das richtet, was Ortega y
Gasset als »Verstimmungen« und »Ubellaunigkeit<3® bei Goethe bezeichnet:

»Essindin Goethe, blickt man genauer hin, [...] Zlige eines tiefen Grames und MifSmuts,
einer stockenden Unfreude, die ohne jeden Zweifel mit seiner ideellen Unglaubigkeit,
seiner naturkindlichen Indifferenz, mit dem, was er sein Liebhabertum, seinen mo-
ralischen Dilettantismus nennt, tief und unheimlich zusammenhingt. Es gibt da eine
eigentiimliche Kélte, Bosheit, Médisance, eine Blocksberglaune und naturelbische Un-
berechenbarkeit, der man nicht genug nachhingen kann und die man mitlieben muR,
wenn man ihn liebt.« (CRBZ, 326)

Mann greift Gedanken auf, die er schon zehn Jahre zuvor in Goethe und Tolstoi3%¢

entwi-
ckelt hatte und die sich spiter im dritten Kapitel von Lotte in Weimar wiederfinden. Dass
auch ihn gerade das Widerspriichliche an Goethe interessiert — das Spannungsverhilt-
nis zwischen Schein und Sein findet seine Entsprechung in der Gegeniiberstellung von
Makro- und Mikroebene (»blickt man genauer hin«) —, sieht man an der Anhdufung von
Substantiven und Adjektiven, die er fiir seine Charakterisierung gebraucht. Durch den
Riickgriff auf Fremdworter und Wortschépfungen®%” wird ein Ringen um den richtigen
Ausdruck inszeniert — womit zugleich suggeriert wird, dass es etwas Unfassbares oder
gar Unsagbares im Wesen Goethes gebe. Die Beobachtungen iiber das Diskordante in
der Erscheinung des Klassikers richten sich mit Sicherheit gegen die deutsch-nationale
»Goethelegende«. Sie lassen auch deutlich erkennen, inwiefern Mann am Diskurs der
Autoren der Neuen Rundschau anschlief3t.

Frithwald hat im Hinblick auf den Vortrag Goethes Laufbahn als Schrifisteller daran er-
innert, dass gewisse Ziige in dessen Darstellung die »alte Dekadenzgeste biirgerlicher

Literatur<38®

wiederholten, die kennzeichnend fiir die Entstehungszeit des Tod in Vene-
dig (1911) sei. Die Asthetisierung des »Elementaren, Dunklen, Boshaften und Verwirren-
den, ja Teuflischen« (GRBZ, 326), des »Beklemmenden und Unheimlichen« (GRBZ, 327)
in Goethes Wesen oder auch seiner »Sympathie mit dem Tode« (GRBZ, 334) lassen auch
in der Berliner Rede den Dekadenzreflex zum Vorschein treten. Die Parallele mit Manns
fritherem Werk ist evident, wenn er — wie etwa in Tonio Kriger oder im Zauberberg — in
Goethes Krankheitsbild Indizien fiir sein Kiinstlertum zu entdecken meint. Die moder-

ne Genie-Definition, die Mann maf3geblich geprigt hat, wird auf Goethe tibertragen:

»Das Genie, wir wissen es wohl, kann nicht im banausischen, im schlicht birgerlichen
Sinn normal sein, auch das naturgesegnetste niemals im Sinn des Philisters natiir-
lich, gesund, nach der Regel. Da gibt es im Physischen immer viel Zartes, Irritables,

385 Ortegay Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend, 563.

386 Der Essay von 1922 wird im Goethejahr vom Fischer-Verlag neuaufgelegt (vgl. auch den Hinweis in
Kayser: Neue Goetheliteratur, 572).

387 Die Bedeutung, die Mann solchen Wortschopfungen beimisst, ist in an den Uberlegungen zu Goe-
thes Begriff vom »Lebenswiirdigen«, das er im »Epilog zu Schillers Glocke« gebraucht, abzulesen.
Mann betont ausdriicklich »diese Verbindung, die es [s]eines Wissens bis dahin nicht gegeben
hatte und die eine persénliche Wortschépfung Goethes darstellt.« (GRBZ, 330)

388 Frithwald: Das Goethejahr 1932, 110.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

251


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Klassikerfeiern

zu Krise und Krankheit Geneigtes, im Psychischen viel den Durchschnitt Befremden-
des, unheimlich Beriithrendes, dem Psychopathischen nahe. Er [Goethe] weifs es wohl.
[..] DerBlutsturz desJinglings spricht fiir eine tuberkul6se Anlage, und hundert Merk-
male grofster Reizbarkeit, Ermidbarkeit, tiefer Verstimmbarkeit, auch mehrere Anfille
schwerer Erkrankung bis ins hohe Alter hinein deuten auf eine Labilitdt und bestandi-
ge Cefahrdung seiner Natur.« (GRBZ, 331f.)

Goethe wird in dieser Passage zur mannschen Kinstlerfigur stilisiert: zum Lebens- und
Gesellschaftsuntauglichen. Kennzeichnend ist aber, dass diese Ziige fiir Mann nicht im
fundamentalen Widerspruch zu seiner Darstellung Goethes als »Repriasentanten des
biirgerlichen Zeitalters« stehen, sondern im Gegenteil den hochsten Beleg fiir seine
Biirgerlichkeit geben. Die Dekadenzisthetik versteht der Schriftsteller als Teil bzw. als
logische Folge der Entwicklung des Bitrgertums gegen Ende des 19. Jahrhunderts. Sie
sei in ihrem tiefsten Wesen selbst bitrgerlich. Mann schliefdt seine eigene Person aus
dieser Entwicklung nicht aus. Im Gegenteil: Seine Rede nimmt Konfessionscharakter
an, wenn er gesteht, dass Goethes Auffassung vom »Leben als hochstem Kriterium ge-
nommenc seinen »jugendlichen Begriff von Vornehmheit, der recht eigentlich auf eine
sublime Untauglichkeit und Unberufenheit zum irdischen Leben hinauslief« (GRBZ,
330), verwirrt habe. Doch impliziert diese Konfession schon eine Distanzierung von
der eigenen Entwicklung. Mann nimmt in seiner Berliner Rede nochmals Abschied von
der Versuchung der Dekadenz und mit ihr der Biirgerlichkeit.

Hier konfligiert seine Stellungnahme mit der der anderen Autoren des Sonderhefts:
Wo diese einen Riickzug ins Innere und ein Beharren beim krisenhaften Goethe als
einzige Antwort auf die Krise der Gegenwart sehen, spricht sich Mann fiir eine »Selbst-
iberwindung« (GRBZ, 341) des Biirgertums und eine Hinwendung zum Politischen aus.
Insofern liest sich sein Essay nicht nur als Destruktion der Goethelegende der deutsch-
nationalen Gedenkpublizistik, sondern auch als Warnung vor der ambivalenten Pro-
testgeste der Neuen Rundschau.

4.5 Zwischenfazit zum Goethejahr 1932

Goethe als Nationalklassiker ist 1932 immer noch die wirkméchtigste Form des Zu-
griffs auf den Dichter, und sei es nur, weil alle anderen Formen des Zugriffs nur in
Abgrenzung dazu denkbar sind. Anders formuliert: Das Nationalklassikermodell be-
stimmt auch negativ jede Form des Klassikergebrauchs. Trotzdem zeichnen sich in den
vielfiltigen Klassikeraktualisierungen und Bezugnahmen auf Goethe im Gedenkjahr Al-
ternativen ab, die spiter wieder aufgegriffen werden. Goethe als franzdsischer Klassiker
wird neben Beethoven im Zweiten Weltkrieg von den Widerstandskimpfern gebraucht,
um Hitlerdeutschland zu ermahnen (Abbildung 9). Goethe als Universalklassiker wird
1949 von der UNESCO reaktiviert und bildet die Grundlage fiir die emphatische Aktua-
lisierung Goethes als grofien zeitgemiflen Demokraten durch Katharina Mommsen im
Jahr 1999.3%9

389 »Die Weltbedeutung des Schriftstellers Goethe ist 1932 und 1949, also unmittelbar vor und nach
der Nazizeit, von grofden geistigen Personlichkeiten in der ganzen Welt anerkannt und gepriesen

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Die Wirkung des paradoxen Klassikerkonzepts im Metadiskurs braucht kaum be-
legt zu werden: Die Texte, die 1932 in der Neuen Rundschau erscheinen, sind letztendlich
diejenigen, denen die dauerhafteste Giiltigkeit attestiert wird, und zwar bis heute. Die
Essays von Ortega y Gasset oder Hesse werden immer wieder neu aufgelegt, immer
wieder beziehen sich Redner in den folgenden Gedenkjahren darauf. Auch Goethe als
Repriisentant des biirgerlichen Zeitalters wird nach 1932 bevorzugt als reflexiver Text gele-
sen, als metadiskursive Uberlegung zu Goethes Klassikerstatus und weniger als Bei-
trag zum kulturpolitischen Diskurs. In der Rezeption wird dem Klassiker-Metadiskurs
zugesprochen, die wirkmichtigste Alternative zum kulturpolitischen Diskurs und - in
diesem Fall — der Nationalisierung Goethes zu bilden.

Abbildung 9: Postkarte mit einer Illustration von Paul Barbier.

Text: »Malheur! Quas tu fait de IAllemagne!«
Quelle: private Sammlung

Im Kontext des Jubiliums bietet aber auch der massenmediale Breitendiskurs ei-
ne Grundlage fiir einen alternativen Goethegebrauch. Ein Zeugnis seiner Wirkung gibt
eine Umfrage, die 1949 vom Institut fiir Demoskopie in Allensbach zu Goethe durch-
gefithrt wird, in der die unterschiedlichen, durch den Breitendiskurs transportierten
Klassikerkonzepte Widerhall finden.*° In den Antworten der Befragten ist insbeson-
dere die Vorliebe fiir das Anekdotische fassbar. Dass das Verhiltnis zu Goethe zu diesem
Zeitpunkt, 17 Jahre nach dem Jubildum von 1932, nach wie vor von einer Mischung aus
Auratisierung und Partizipation geprigt ist, indiziert einer der Bearbeiter der Umfra-
ge, der die Ergebnisse folgendermafien kommentiert: »Fiir alle diese Menschen ist Goe-

worden.« Katharina Mommsen (Hg.): Goethe und unsere Zeit. Festrede im Goethejahr 1999 zur
Er6ffnung der Hauptversammlung der Goethe-Gesellschaft im Nationaltheater zu Weimar am 27.
Mai1999, Frankfurt a.M. 1999, 13.

390 Hans Georg Brenner, Erich Peter Neumann, Elisabeth Noelle: Goethe 1949. Funkbearbeitung einer
Massen-Umfrage in drei Teilen, Allensbach 1952. Vgl. dazu ausfiihrlicher Kapitel 6.2.1.2.

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—

253


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 Klassikerfeiern

the, zweihundert Jahre nach seiner Geburt, kein unnahbarer Dichterfiirst, sondern ein

Mensch wie du und ich. Sein Ruhm allein geniigt vielleicht, um ihm ein schiichternes

Vertrauen entgegenzubringen.<>%*

391 Ebd, 51

https://dol.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. - ET—


https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

