
4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers

Anders als das Universalklassikermodell, das erst 1927 anlässlich des Beethovenjubilä-

ums konstruiert wird, ist das Nationalklassikermodell – man könnte angesichts seiner

Persistenz und Verbreitung von einem Paradigma sprechen – in der Zwischenkriegs-

zeit eine längst etablierte Form des Zugriffs auf Schriftsteller- oder Künstlerfiguren,

die zum Teil auch auf Werke und literarische Figuren angewendet wird. Die Begriffe

›Klassik‹ und ›Klassiker‹ werden zu diesem Zeitpunkt (nicht nur im deutschen Sprach-

gebrauch) nahezu gleichgesetzt mit den Ideen von nationaler Identität und Repräsen-

tanz, was später der Hauptgrund für die heftige Kritik an der »Klassik-Legende« ist.1

In den 1920er Jahren besteht bereits ein diffuses Bewusstsein dafür, dass das Na-

tionalklassikerparadigma an Bedeutung verliere. Ein Beispiel wurde im vorangehenden

Kapitel gegeben: Beethoven der Universalklassiker wird in der deutschen Öffentlichkeit

als ernst zu nehmende Konkurrenz angesehen und führt zur defensiven Renationa-

lisierung der Komponistenfigur. Die Abschwächung des Nationalklassikerparadigmas

wird darüber hinaus auf den neuen historischen, kulturellen, politischen und sozialen

Kontext zurückgeführt. Bekannt ist das Urteil Brechts über die einschneidende Rol-

le des Ersten Weltkriegs in der Klassikerrezeption: »Wenn es wahr ist, daß Soldaten,

die in den Krieg zogen, den Faust im Tornister hatten – die aus dem Krieg zurück-

kehrten, hatten ihn nicht mehr.«2 Mit Faust ist hier metonymisch auf den Mythos des

›Faustischen Menschen‹ angespielt, also den tatkräftigen Helden, der ein zentrales Mo-

ment der Funktionalisierung Goethes zum Nationalklassiker im 19. Jahrhundert war.

In Brechts Einschätzung wird das Bewusstsein für einen Epochenwandel artikuliert:

Das Nationalklassikermodell erscheint nach 1918 weder zeitgemäß noch brauchbar. Im

Gespräch über Klassiker, dem das Zitat entnommen ist, knüpft Brecht an die Diskussion

um den »Klassikertod« an, der sich sowohl in der Theaterpraxis (d.h. im Kunstdiskurs)

als auch im Schulalltag (d.h. im Bildungsdiskurs) manifestiere.3

1 Reinhold Grimm, Jost Hermand (Hg.): Die Klassik-Legende, Frankfurt a.M. 1971.

2 Bertolt Brecht: Gespräch über Klassiker, in: Werner Hecht (Hg.): Schriften 1914-1933, Bd. 21, Berlin,

Weimar, Frankfurt a.M. 1992, 309-315, hier 309.

3 Die Klassikertod-Diskussion entzündete sich an zwei 1929 veröffentlichten Texten, die sichmit der

Klassikervermittlung respektive am Theater und an der Schule befassen: demAufsatz vonHerbert

Jhering Rheinhardt, Jeßner, Piscator oder Klassikertod sowie der Schrift des PädagogenWalter Schön-

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Klassikerfeiern

Ohne die Reichweite und Konsequenzen dieser Debatten zu überschätzen, kann im

Jahrzehnt nach dem ErstenWeltkrieg von einer Destabilisierung des Nationalklassiker-

paradigmas gesprochen werden. Sie lässt den Nationalklassiker-Prototyp Goethe nicht

unversehrt. Das Unbehagen, das in der »Klassikertod«-Diskussion ausgedrückt worden

war, spiegelt sich kurz vor dem hundertsten Todestag des Dichters auch in der von der

Literarischen Welt angestoßenen Debatte über die Angemessenheit der Jubiläumsfeier.

»Von Goethes Erbschaft ist heute […] im Leben seiner Nation nichts zu spüren«4, be-

hauptet Willy Haas in seinem provokativen Leitartikel und zweifelt damit explizit eine

der Grundsäulen des Nationalklassikermodells an, nämlich den Konnex zwischen Klas-

siker und Nation.

In den zahlreichen Reaktionen auf die Publikation wird das Angebot zur Evalu-

ierung dieses Verhältnisses als Destabilisierungsversuch gewertet. Der später beken-

nende Nationalsozialist Hanns Martin Elster etwa stellt in einem Kommentar den Be-

zug zur »Klassikertod«-Diskussion her und polemisiert gegen den von der Zeitschrift

angeblich proklamierten »Goethetod«5. Der Vorschlag, die Goethefeiern zu unterlas-

sen, könne seiner Ansicht nach nur von »bolschewistischen Anschauungen,Wünschen,

Trieben«6 herrühren. Tatsächlich gehört es zu den Strategien der Nationalklassiker-

Reaktivierung, die Destabilisierungsversuche zu dramatisieren. Galt es 1927, den Na-

tionalkomponisten Beethoven vor universalistischen Funktionalisierungen zu bewah-

ren, so gilt es 1932, den Nationalschriftsteller Goethe vor einer diffusen, als »bolsche-

wistisch« identifizierten Gefahr zu schützen. Angesichts der von ihm ausgemachten

Bedrohung kann Elster als Verteidiger Goethes und der von ihm repräsentierten ›klas-

sischen‹ Werte auftreten:

»Wir müssen von Jahr zu Jahr mehr feststellen, daß der Wille der Volkes, der Mensch-

heit immer stärker wieder zu den ewigenWerken undWerten drängt, daß die Einsicht

wächst, nur die reine Hingabe an das Wahre, Gute und Schöne, an die höchsten Ideen

und die edelsten Empfindungen könne uns retten.«7

Elster diagnostiziert einen abstrakten gesellschaftlichen Bedarf nach abstrakten Idea-

len. Dass das »Wahre, Gute und Schöne« sich mit den sehr tagespolitischen Forde-

rungen nach Macht und völkischem Gedankengut unterlegen lässt, wird im Anschluss

deutlich. Das Goethejahr biete eine Gelegenheit, »der Welt darzutun, daß unser Wesen

[…] in Wahrheit idealistisch, goethisch ist, naturhaft gegründet im All, wurzelnd in der

Heimaterde und mit der Krone aufsteigend in den weiten Menschheits- und Himmels-

raum, real getreu unserem Erdraum und ideal strebend zum Gottesraum«8.

brunn zur Not des Literaturunterrichts in der großstädtischen Schule. Vgl. Wolfgang Hegele: Literatur-

unterricht und literarisches Leben in Deutschland (1850-1990): historische Darstellung, systema-

tische Erklärung, Würzburg 1996, 50f.

4 Willy Haas: Soll das Goethe-Jahr 1932 gefeiert werden?, in: Die literarische Welt, Bd. 7, Nr. 38,

18.9.1931. Zur Umfrage der LiterarischenWelt vgl. Kapitel 2.1.2.3.

5 HannsMartin Elster: Goethe-Ehrung 1932 durch Schweigen? in: Braunschweigische Landeszeitung,

4.10.1931.

6 Ebd.

7 Ebd.

8 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 155

Solche Töne sind 1932 alles andere als eine Ausnahme: Das Nationalklassikermodell

wird anlässlich des Jubiläums noch einmal durchexerziert. Alle zur Verfügung stehen-

den diskursiven und rhetorischen Mittel werden eingesetzt, um es zu reaktivieren und

dem Kontext der Zwischenkriegszeit anzupassen. Zu diesem Zweck werden auch die

Massenmedien mobilisiert: Zeitungen und Rundfunk werden gebraucht, um die Vor-

stellung einer im Zeichen des Nationalklassikers vereintenNation zu verwirklichen,wie

im zweiten Abschnitt dieses Kapitels am Beispiel der deutschen Goethefeiern gezeigt

wird.Die alternativen Zugriffe auf den Klassiker im französischen und im internationa-

len Kontext, also die Versuche, Goethe zum französischen bzw. zum Universalklassiker

zu modellieren, die anschließend untersucht werden, gründen zwar neue Traditionen,

vermögen es aber nicht das Nationalklassikermodell grundlegend infrage zu stellen.

Die entscheidende Neuerung geht 1932 vom Breitendiskurs aus. Das Jubiläummar-

kiert den eigentlichen Eintritt Goethes ins Zeitalter der Massenmedien. Durch den Ein-

satz von Print- und Tonmedien gelingt es das Nationalklassikermodell zu stabilisieren;

er führt aber zugleich zu einer bis dahin nicht erreichten medialen Diversifizierung im

Umgang mit dem Klassiker. Diese Prozesse rücken im dritten Abschnitt des Kapitels in

den Mittelpunkt: Neben Ausführungen zur Funktionsweise Goethes im Breitendiskurs

geht es um die Frage des Verhältnisses zwischen Breiten- und kulturpolitischem Dis-

kurs. Der letzte Abschnitt befasst sich mit der Reflexion der Zugriffe auf Goethe in der

Neuen Rundschau, in der, anders als 1927 in der Revue musicale, den Funktionalisierungen

des Klassikers ein alternatives Klassikerkonzept entgegengestellt wird.

Das Goethejahr 1932 eignet sich dazu, die vielfältigen Formen des Goethegebrauchs

und die damit einhergehende Heterogenität der Klassikerkonzepte aufzuzeigen. Auf

diesen Aspekt ist die folgende Darstellung fokussiert. Zuvor wird der Goethe-Essay von

Thomas Mann präsentiert, der in diesem Kapitel als Schlüsseldokument fungiert.

Schlüsseldokument: Thomas Mann, Goethe als Repräsentant

des bürgerlichen Zeitalters

Neben Beteiligungen an Aufrufen*1 und Rundfragen,*2 für die Thomas Mannmeistens

nur knappe Antworten verfasst, erarbeitet der Schriftsteller für das Goethejahr 1932 ins-

gesamt vier umfangreichere Texte, die vieleGemeinsamkeiten aufweisen, in jedemEin-

zelfall aber auf den jeweiligen Anlass und Rezipientenkreis abgestimmt sind. Der Auf-

satz An die japanische Jugend ist für eine Sammlung japanischer und deutscher Goethe-

studien bestimmt, zu der u.a. auch Fritz Strich beiträgt und die in Tokio erscheint.*3 Er

wird nicht weiter verbreitet und ist primär dem recht übersichtlichen Kreis des japa-

nisch-deutschen Kulturinstituts zugedacht.*4Weitausmehr Beachtung finden die zwei

Vorträge Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters*5 sowie Goethes Laufbahn als

Schriftsteller.*6 Der erste der beiden Vorträge wird im Februar undMärz 1932 insgesamt

fünfmal gehalten,*7 wobei den Höhepunkt der Auftritt bei der Goethefeier der Preußi-

schen Akademie der Künste in Berlin bildet, die Mann später als »die würdigste, stim-

mungsvollsteundschönste«*8 bezeichnet.DieBerlinerRedewirdamselbenAbendvom

Reichsrundfunk übertragen, ist also virtuell an die ganzeNation adressiert.*9

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Klassikerfeiern

DerVortragGoethesLaufbahnalsSchriftsteller ist fürdieReichsgedächtnisfeier inWei-

mar bestimmt, bei der Mann auf Einladung der Goethe-Gesellschaft spricht;*10 er hält

den Vortrag in den folgenden Monaten noch fünfmal.*11 Einen Auszug daraus liest er

bei denGesprächenüberGoethe, einer vom Internationalen Institut für geistige Zusam-

menarbeit organisierten Veranstaltung in Frankfurt amMain imMai 1932.*12 Der vierte

Beitrag, mit dem TitelMeine Goethereise, ist ein Bericht über die unterschiedlichen Fest-

akte, an denenMann im Rahmen des Jubiläums teilgenommen hat. Er wird als Vortrag

vor denMitgliedern des Rotary-Clubs inMünchen gehalten, allerdings schon am5. April

1932, sodass u.a. die Frankfurter Feiern keine Erwähnung darin finden.*13

Allein durch seine Vortragstätigkeit erreicht Mann im Goethejahr unterschiedliche

Öffentlichkeitssphären (Tabelle 3). Insbesondere die Berliner und die Weimarer Rede

sind mehrfachadressiert. Sie schließen je nach Kontext sowohl die akademisch Gebil-

deten als auch die breiteMasse ein; sowohl dieÖffentlichkeitssphäre ›DeutscheNation‹

als auch – im Fall der Frankfurter Gespräche – eine dem Anspruch nach transnationale

Öffentlichkeit. Der EssayGoethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters interagiertmit

demKunstdiskurs (Vortrag in der Preußischen Akademie der Künste), dem kulturpoliti-

schenDiskurs (Übertragung imReichsrundfunk) sowiedemBreitendiskurs (Verbreitung

durch dieMassenmedien).

Zur primären Rezeption der Texte als performative Vortragsakte kommt ihre Streu-

ung durch verschiedene Printmedien hinzu.Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeit-

alters erscheint noch 1932 in einer Einzelausgabe bei Samuel Fischer. Aufschlussreicher,

was die Verbreitung in andere Öffentlichkeitssphären betrifft, sind die Zeitschriftenab-

drucke: Die Goethe-Sonderhefte, in denen Manns Essay publiziert wird, konstituieren

jeweils geschlossene Diskursarenen, in denen der Text mit anderen Beiträgen zu Goe-

the interagiert. Die Berliner Rede erscheint im Aprilheft derNeuen Rundschau, die eben-

falls vom Fischer-Verlag herausgegeben wird; gleichzeitig wird eine französische Über-

setzung des Textes in der Pariser Zeitschrift Europe veröffentlicht.*14 So sehr sich dieDis-

kursarenen der beiden Zeitschriften überschneiden, so unterschiedlich sind doch die

ProblemkonstellationenundDiskursformen,aufdieMannsEssaydarin jeweils trifft.Mit

dem Erscheinen in der Europe werden gleich zwei Öffentlichkeitssphären erreicht: die

französische, in der Goethe in diesem Jahr vielfach diskutiert wird, und die transnatio-

nal-europäische, die die Zeitschrift zu konstruieren sucht. In beiden Fällen interagiert

der Essay vorrangigmit Formen des kulturpolitischenDiskurses. In derNeuenRundschau

dagegen wird Goethes Status als Klassiker reflektiert: Die Zeitschrift lässt sich deshalb

alsMediumdesMetadiskurses auffassen.

 

Exkurs:Noch einmal ThomasMannundGoethe? Ein Forschungsüberblick

Die langjährige AuseinandersetzungMannsmit denWerken und der BiografieGoethes

ist schon oft und ausführlich in der Forschung thematisiert worden.*15 Ausgehend von

seiner frühenLektürederGesprächevonJohannPeterEckermann inden1890er Jahrenbis

hin zu denReden undAnsprachen derNachkriegszeit, zeugen zahlreicheNotizen sowie

essayistische und fiktionale Werke von Manns intensiver, über ein halbes Jahrhundert

währender Beschäftigungmit demdeutschenKlassiker. Damit gestaltet sichMann zum

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 157

paradigmatischen Fall für die produktive Rezeption eines kanonischen Autors der klas-

sisch-romantischen Epoche durch einen kanonischen Autor der Moderne. In der an der

Rezeptionsästhetik orientierten Forschung galt (und gilt zumTeil bis heute) der literari-

schenVerarbeitungder FigurGoethesdasHauptinteresse, allen vorandem»Höhepunkt

der Auseinandersetzung Manns mit Goethe«*16, dem Roman Lotte in Weimar von 1939.

Folgerichtig spielen dabei die Reden der zwei Gedenkjahre eine eher untergeordnete

Rolle: Die Texte von 1932 werden oft als Vorbereitung auf die eigentliche schriftstelle-

rische Leistung im Exilroman behandelt; die Ansprachen von 1949 dagegen zumeist als

imGrundegenommenüberflüssige, allein aus demPflichtbewusstsein entstandeneAr-

beiten gewertet.*17

Die Fokussierung auf den literarisch-produktiven Aspekt der Goetherezeption

bei Thomas Mann hat auch mit der Betonung der persönlichen Dimension der Be-

schäftigung mit dem Nationalklassiker zu tun. Dabei kann von »Spiegelungen«*18,

»kritischer Bewunderung«*19, »Nachfolge«*20, »Vaterspiel«*21, »Verehrung«*22,

»Wahlverwandtschaften«*23, »Imitatio«*24 oder auch von »quasi ödipaler Rivalität«*25

die Rede sein: Mit mehr oder weniger Nachdruck auf die psychischen Implikationen

und die ironische Distanzierung von ihnen wird in der Forschung auf das Identifika-

tionsverhältnis hingewiesen, das Manns Zugang zu Goethe prägt. Der Schriftsteller

hat selbst diese Interpretation gesteuert, wie etwa der oft zitierte Brief an die Lite-

raturwissenschaftlerin Käthe Hamburger bezeugt: »Das Verwandtschaftsgefühl, das

Bewußtstein ähnlicher Prägung, einer gewissen mythischen Nachfolge und Spuren-

gängerei ist sehr lebhaft.«*26 Die von einem Großteil der Thomas-Mann-Forschung

geteilte Überzeugung, dass eine solch persönliche Angelegenheit in ihrer Komplexität

und Ambivalenz nur im fiktionalenWerk ausgehandelt werden könne, in dem sich der

Autor im Gegensatz zu seinen öffentlichen Stellungnahmen nicht der Eindeutigkeit

verpflichtet fühle, erklärt das stärkere Interesse für Lotte inWeimar.

ImGegenzugwird der (vermeintliche) Bekenntnischarakter des Romans auf die an-

deren Goethetexte projiziert: »Thomas Mann gibt zu verstehen, daß er immer auch

sich selbst im Blick hat, wenn er über Goethe spricht,«*27 heißt es etwa bei Friedhelm

Marx.Wennauchmit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung, dient die Erforschungder

Goetherezeption bei Mann der Darstellung der Selbstentwicklung, sei es auf psychi-

scher, persönlicher, intellektueller, schriftstellerischer oder auch politischer Ebene. Für

die meisten Studien trifft deshalb folgender, von Herbert Lehnert formulierter Grund-

satz zu: »Unser heutiges Goethe-Bild ist differenzierter als es zu seiner [Manns] Zeit

war, so daß wir aus Thomas Manns Aufsätzen mehr über ihn lernen als über ihren

Gegenstand.«*28

Der Grund, weshalb hier noch einmal die Goethereden Manns herangezogen wer-

den, ist ein anderer. Was sie über den Schriftsteller, seine Entwicklung als private und

öffentliche Persönlichkeit aussagen, spielt eine untergeordnete Rolle. Die Ansprachen

werden als Zeitdokumente behandelt: Sie ermöglichen einen Zugang – unter vielen

möglichen – zum eigentlichen Gegenstand der Untersuchung, nämlich die Funktiona-

lisierungenGoethes in der Zwischenkriegszeit. DieMedialisierungenderGoethe-Essays

zeigen, dass die Diskussionen um die Aktualität des Klassikers in parallel bestehenden

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Klassikerfeiern

Öffentlichkeitssphären stattfinden. Die Rezeption der Essays in diesen unterschiedli-

chenÖffentlichkeitssphären, aberauchdie Interaktionmit anderen, fürdieselbenSphä-

ren bestimmten Beiträgen geben Aufschluss über die jeweiligen Problemkonstellatio-

nen, in denen Goethe als Klassiker gebraucht wird.

___________________________________

 
*1 Mann unterzeichnet den von Julius Petersen verfassten und in der deutschen Tages-

presse veröffentlichten Aufruf zum Goethejahr sowie, im Namen des P.E.N.-Clubs, eine

DanksagunganFrankreich für dieGoethe-Ehrungen, die in derRevued’Allemagne vonAugust

1932 erscheint. Vgl. Georg Potempa: ThomasMann: Beteiligung an politischen Aufrufen

undanderenkollektivenPublikationen. EineBibliographie,Morsum/Sylt 1988, 81f u. 87f.
*2 Neben der in Kapitel 2.1.2.3 erwähnten Stellungnahme zur Rundfrage der Literari-

schen Welt, verfasst Mann eine Antwort auf eine Rundfrage des Auslanddeutschen: Tho-

masMann: Der Allgeliebte [1932], in: GesammelteWerke, Bd. XIII: Nachträge, Frankfurt

a.M. 1974, 832-833.
*3 ThomasMann: An die japanische Jugend. Eine Goethe-Studie [1932], in: Gesammelte

Werke, Bd. IX: Reden und Aufsätze 1, Frankfurt a.M. 1990, 282-296. Vgl. Hinrich Siefken:

ThomasMann:Goethe – »Ideal derDeutschheit«.Wiederholte Spiegelungen 1893-1949,

München 1981, 145ff.
*4 Zur Rolle des japanisch-deutschen Kulturinstitut vgl. Annette Hack: Das Japanisch-

Deutsche Kulturinstitut in Tōkiō in der Zeit des Nationalsozialismus: vonWilhelmGun-

dert zuWalter Donat, in: Nachrichten der Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ost-

asiens, Bd. 157-158, 1995, 77-100.
*5 ThomasMann: Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters [1932], in: Essays,

Bd. 3: Ein Appell an die Vernunft 1926-1933, hg. v. Hermann Kurzke, Stephan Stachorski,

Frankfurt a.M. 1994, 307-342. ImFolgendenwerdenTextstellen ausdiesemEssaymit der

Sigle GRBZ gefolgt von der Seitenzahl zitiert.
*6 Thomas Mann: Goethes Laufbahn als Schriftsteller [1932], in: Gesammelte Werke,

Bd. IX: Reden und Aufsätze 1, Frankfurt a.M. 1960, 333-362.
*7 Am 25. Februar in Bern vor der Freistudentenschaft; am 26. Februar in Luzern vor der

Freien Gesellschaft Gleichgesinnter; am 14. März in Prag (Deutsches Theater) anlässlich

der Goethe-Gedenkfeier des P.E.N.-Clubs; am 16. März in Wien (Redoutensaal der neu-

en Hofburg); am 18. März in Berlin bei der Goethefeier der Preußischen Akademie der

Künste. Vgl. Gert Heine, Paul Schommer: Thomas-Mann-Chronik, Frankfurt a.M. 2004.
*8 ThomasMann:MeineGoethereise [1932], in: GesammelteWerke, Bd. XIII: Nachträge,

Frankfurt a.M. 1974, 63-75, hier 70.
*9 EineachtminütigeAufnahmederRede ist imDeutschenRundfunkarchiv Frankfurt er-

halten. Sie wurde 1998 auf CD veröffentlicht: Gesang der Geister: Schauspieler und Au-

toren sprechenTexte vonundüber J.W. vonGoethe, hg. v. Valentina Leonhard,München

1998.
*10 ZudenHintergründen vgl. ThomasNeumann: ›… fast ein FrühstückbeiGoethe‹: Tho-

mas Mann und die Goethe-Woche inWeimar, in: Thomas-Mann-Jahrbuch, Bd. 10, 1998,

237-247.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 159

*11 Am 10. Mai an der Volkshochschule in Nürnberg; am 8. Juni in München, anlässlich

der Goethe-Akademie imAuditoriumMaximumder Universität; am 19. Oktober vor der

Urania inWien; am23.Oktober imVolksbildungshaus inWien; am9.November imRah-

men der Akademischen Kurse in Essen. Vgl. Heine, Schommer: Thomas-Mann-Chronik.
*12 Die Beiträge werden in französischer Sprache vom Völkerbund veröffentlicht: Insti-

tut international de coopération intellectuelle (Hg.): Entretiens sur Goethe à l’occasion

du centenaire de samort, Paris 1932.
*13Mann:Meine Goethereise [1932].
*14 Der Übersicht halber werden kürzere Auszüge ausManns Goethe-Essays, die in Fest-

gaben,ZeitschriftenundZeitungenabgedruckt sind,nichteigenserwähnt. Trotzdemsei

angemerkt, dass auch sie zur Erweiterung der Diskussion um die Aktualität des Klassi-

kers beitragen, insbesondere imeuropäischenAusland (Frankreich, Schweden, England

und Ungarn). Zu den Medialisierungen des Essays vgl. Georg Potempa: Thomas-Mann-

Bibliographie,Bd. 1:DasWerk,Morsum/Sylt 1992, 388f.ZudenÜbersetzungenvgl.Ders.:

Thomas-Mann-Bibliographie, Bd. 2: Übersetzungen, Interviews,Morsum/Sylt 1997.
*15 Zum Folgenden vgl. grundlegend: Siefken:Wiederholte Spiegelungen 1893-1949.
*16 Ebd., 245.
*17 Vgl. das entsprechende Kapitel mit der Überschrift »Noch einmal: Goethe und

Deutschland (1940-1949; 1893-1949)«, in: Ebd., 245-260; ähnlich bei Helmut Koopmann:

Zu Thomas Manns Goethe-Nachfolge. Orientierungsverlust und Imitatio, in: Heinrich-

Mann-Jahrbuch, Bd. 17, 2000, 29-62. Eine Ausnahme bildet Yahya Elsaghes Einleitung

zuManns gesammelten Goethe-Essays, die auf eindrücklicheWeise die Entwicklungen

desGoethebilds zwischen 1932und 1949darstellt: YahyaElsaghe: Einleitung, in: Thomas

Mann: Goethe, hg. von Yahya Elsaghe undHanspeter Affolter, Frankfurt a.M. 2019, 7-58.
*18 Siefken:Wiederholte Spiegelungen 1893-1949.
*19Helmut Fuhrmann: KritischeBewunderung: ThomasMannsGoethe-Essays [1983], in:

Sechs Studien zur Goethe-Rezeption,Würzburg 2002, 59-82.
*20 VolkmarHansen:HeilungskraftGoethe.ThomasMannsGoethe-Nachfolge [1996], in:

Haupt- undNebenwege zu Goethe, Frankfurt a.M. 2005, 97-110.
*21 Jutta Linder: »Vaterspiel«: zu Thomas Manns Goethe-Nachfolge, Soveria Mannelli

2009.
*22 Irmela von der Lühe: »Der großeMann ist ein öffentliches Unglück«. Pathos und Ko-

mik inThomasMannsGoethe-Verehrung, in:HansRichardBrittnacher,ThomasKoebner

(Hg.): VomErhabenen und vomKomischen. Über eine prekäre Konstellation,Würzburg

2010, 143-150.
*23 Frederick A. Lubich: Goethe and Thomas Mann: Elective Affinities between German

Classicism andModernity, in: Germanic notes and reviews, Bd. 43, Nr. 1, 2012, 21-26.
*24 Koopmann: Zu ThomasManns Goethe-Nachfolge.
*25 Elsaghe: Einleitung, 12. Elsaghe arbeitet im zweiten Teil seiner Einleitung die Bezie-

hung vonManns Goethe-Essays zum zeitgeschichtlichen Kontext heraus. Vgl. ebd., 26ff.
*26 Brief Thomas Manns an Käthe Hamburger vom 10.9.1932, in: Thomas Mann, Käthe

Hamburger: Briefwechsel 1932-1955, hg. v. Hubert Brunträger, Frankfurt a.M. 1999, 21.

 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Klassikerfeiern

*27 FriedhelmMarx: »DieMenschwerdung des Göttlichen«. ThomasManns Goethe-Bild

in »Lotte inWeimar«, in: Thomas-Mann-Jahrbuch, Bd. 10, 1998, 113-132, hier 131.
*28 Herbert Lehnert: »Goethe, das deutsche Wunder.« Thomas Manns Verhältnis zu

Deutschland im Spiegel seiner Goethe-Aufsätze, in: Thomas-Mann-Jahrbuch, Bd. 12,

1999, 133-148, hier 133.

Tabelle 3: Medialisierungen von Thomas Manns Essay Goethe als Repräsentant des bürgerlichen

Zeitalters

Art derMedialisierung adressierte bzw. erreichteÖffent-

lichkeitssphäre

Interaktionmit…

 

Rede bei der Goethefeier der

Preußischen Akademie der

Künste zu Berlin am 18.1.1932

 

Mitglieder der Preußischen Akade-

mie der Künste

(Öffentlichkeitssphäre 1)

 

…(literarischem) Kunst-

diskurs

 

 

 

 

 

 

 

Übertragung imReichsrundfunk

amAbend des 18.1.1932

 

›Deutsche (Kultur-)Nation‹

(Öffentlichkeitssphäre 2)

 

…deutschem kulturpoliti-

schemDiskurs

 

Breite deutsche Öffentlichkeit

(Öffentlichkeitssphäre 5)

 

…(deutschem)Breitendis-

kurs

 

 

 

 

 

 

 

Veröffentlichung in der Goethe-

nummer der Revue Europe

(15. April 1932)

 

›Frankreich‹

(Öffentlichkeitssphäre 3)

 

…französischem kultur-

politischemDiskurs

 

›Europa‹/›Menschheit‹

(Öffentlichkeitssphäre 4)

 

…internationalem kultur-

politischemDiskurs

 

Veröffentlichung in der Goethe-

nummer derNeuenRundschau

(März-April 1932)

 

Deutsche intellektuelle Elite

(Öffentlichkeitssphäre 5)

 

…(deutschem)Metadis-

kurs

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 161

4.1 Goethe im Kunstdiskurs – Öffentlichkeitssphäre 1:
Preußische Akademie der Künste

Den primären Adressatenkreis der Rede Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters

bilden die Mitglieder der Preußischen Akademie der Künste,9 die am 18.März 1932 eine

eigene Goethefeier veranstaltet. Die Akademie wurde 1696 nach dem Vorbild der Aca-

démie française gegründet; erst 1926 wird ihr eine Sektion für Dichtkunst angegliedert,

der auchThomas Mann angehört.10 Die Aufgaben und Funktionen der literarischen In-

stitution sind von Beginn an umstritten. In der Debatte um die Statuten und vor allem

die Nennung der Sektion, die die Mitglieder in den ersten Jahren beschäftigt, geht es

im Kern um die Definition dessen, was überhaupt unter ›Dichtkunst‹ zu verstehen ist.11

Vereinfacht dargestellt stehen sich zwei Lager gegenüber. Diejenigen, die sich für die

Umbenennung der Abteilung in »Sektion für Dichtung« einsetzen (u.a. Erwin Guido

Kolbenheyer, Wilhelm Schäfer, Wilhelm von Scholz, aber auch Ludwig Fulda) pflegen

einen engen, vor allem aber emphatischen und vitalistischen Begriff vomDichterischen

als etwas Gestalterischem, Substanziellem und Emotionalem, dem gemeinschaftsbil-

dende Kräfte zugeschrieben werden. Ihre Auffassung von Dichtung kann man als eine

mystische bezeichnen.

Anders ist das bei den Mitgliedern, die sich für eine Umbenennung in »Sektion

für Literatur« (u.a. Thomas Mann, Alfred Döblin) bzw. »für literarische Kunst« (Hein-

rich Mann) aussprechen. Damit soll die Möglichkeit gewährt sein »sich nicht dauernd

auf das rein Poetische zu beschränken, sondern das kritisch-essayistische, historisch-

kulturphilosophische Element mit einzubeziehen«12. Vorgeschlagen wird ein integra-

tiver Literaturbegriff, der auch nicht genuin dichterische Phänomene einschließt. Die-

se Öffnung des Literarischen geht mit der Betonung der gesellschaftlichen Funktion

von Literatur einher. So unterstreicht etwa Döblin, dass die »Dichter […] sich nicht ab-

sondern« dürften, »wenn das allgemeine, soziale, kulturelle Gewissen sie ruft«13. Die

emphatische Idee von Dichtung wird von den ›Literaten‹ also entmystifiziert und ra-

tionalisiert: Die Literatur wird von ihnen auch als etwas Moralisches und Politisches

verstanden. Der Akademie-Streit führt Anfang Januar 1931 zum Austritt Kolbenheyers,

Schäfers und Strauss’ und zur vorübergehend republikanischen Neuorientierung der

Sektion um Heinrich Mann als neuen Vorsitzenden.

Vor diesem Hintergrund findet am 18. März 1932 die Goethefeier der Akademie der

Künste statt, gefolgt von der Eröffnung der Ausstellung Goethe und seineWelt, in der Ge-

genstände aus der Sammlung Kippenberg gezeigt werden.14 Die Veranstaltung, an der

9 Das bekräftigt der Titel der Einzelausgabe im S. Fischer-Verlag: Thomas Mann: Goethe als Reprä-

sentant des bürgerlichen Zeitalters: Rede zum 100. Todestag Goethes, gehalten am 18. März 1932

in der Preußischen Akademie der Künste zu Berlin, Berlin 1932.

10 Zur Geschichte der Sektion für Dichtkunst der Preußischen Akademie der Künste vgl. Inge Jens:

Dichter zwischen rechts und links [1971], Leipzig 1994.

11 Zum Folgenden vgl. das Kapitel »Dichter contra Literaten« in: Ebd., 112-169.

12 Thomas Mann, zitiert nach: Ebd., 123.

13 Alfred Döblin, zitiert nach: Ebd., 124.

14 Goethe und seine Welt. Sammlung Kippenberg. Ausstellung in der Preußischen Akademie der

Künste, Berlin 1932.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Klassikerfeiern

Abbildung 5: Goethefeier der Akademie der Künste Berlin 1932

Links am Vortragspult: Thomas Mann; in der ersten Reihe ganz links: Heinrich

Mann und Ludwig Fulda.

Quelle: Deutsches Bundesarchiv, Bild 183-H25661.

laut Presseberichten neben Schriftstellern und Künstlern (Heinrich Mann, Ludwig Ful-

da,Max Liebermann, Käthe Kollwitz) auch Politiker (der Kultusminister Adolf Grimme)

und Diplomaten (der französische Botschafter André François-Poncet) teilnehmen (Ab-

bildung 5), sprengt den Rahmen einer Diskussion über Dichtung und Literatur. Doch

liest man den Ausstellungsführer, wird deutlich, dass der Streit um das Wesen der

Dichtkunst zu diesem Zeitpunkt keineswegs beigelegt ist und am Fall Goethe weiter-

geführt wird. Einleitend wird erinnert, dass er 1789 zum Ehrenmitglied der Akademie

ernannt wurde. Er kann somit als Ahnherr der Institution und vor allem der neuen Sek-

tion für Dichtkunst – hier wohlgemerkt »Abteilung für Dichtung« genannt – gelten:

»Wenn die Preußische Akademie der Künste, die heute eine eigene Abteilung für Dich-

tung hat, sich entschloß, ihren großen Toten […] durch eine Ausstellung zu feiern, so

konnte es sich nicht darum handeln, nur Ausschnitte aus seinem Leben und Werk zu

geben, sondern es mußte erstrebt werden, ihn in seiner beispiellosen Ganzheit als

Mensch und Dichter zu zeigen.«15

Goethe wird zum Ideal einer dichterischen Persönlichkeit modelliert, wobei an den em-

phatisch-mystischen Dichtungsbegriff angeknüpft wird. Der Dichter ist der Unerreich-

bare, bei dem Leben und Werk im Dienst der Kunst ineinander aufgehen. Goethe wird

als der Klassiker für die emphatische Auffassung von Dichtung gebraucht. Dieser Ge-

15 Ebd., 7.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 163

danke wird in zahlreichen Gedenkreden ausgeführt, exemplarisch etwa bei Wilhelm

Schäfer.16

In seinen Beiträgen zum Goethejahr bezieht sich auch Mann auf den Akademie-

Streit. In seiner Weimarer Rede präsentiert er den Jubilar ausdrücklich als Schriftstel-

ler und eben nicht, wie sonst üblich, als Dichter, womit er Goethe für das Lager der

Literaten in Anspruch nimmt.17 In der Berliner Rede sind ebenfalls deutliche Anklänge

an die Diskussion über Wesen und Funktion der Literatur zu vernehmen, weshalb sie

als künstlerische Programmatik gelesen werden kann. Indem Mann Goethe als Bürger

zeichnet, also alle »Züge, […], die man im schlechten und rechten, landläufigen Sinn

bürgerlich nennen kann« (GRBZ, 312), in der Biografie des Klassikers herausstellt, ent-

mystifiziert er die Figur des genialen, ›ganzen‹ Dichters. Goethe erscheint im ersten Teil

des Vortrags als ein bodenständiger Durchschnittsmensch, der Wert auf gutes Essen,

Regelmäßigkeit, Ordnung und Fleiß legt. Der Schaffensprozess wird ebenso rationali-

siert: Mann relativiert den Wert künstlerischer Inspiration und Originalität, die sonst

einen zentralen Platz in der Repräsentation von Dichtung einnehmen, indem er wie-

derholt auf die soziokulturellen Bedingungen des Schriftstellerdaseins hinweist. Dass

überhaupt Werke von Goethe existieren, habe man weniger genialischen Eingebungen

denn seiner bürgerlichen Erziehung zu verdanken, konkret dem »produktionsethischen

Befehl des Fertigmachens« (GRBZ, 315), der ihm von Kindheit an durch den Vater ver-

mittelt worden sei:

»Dem Egoismus des Traums und Selbstgenusses müssen Antriebe sozialer, oder, wenn

man will, bürgerlicher Sympathie und Dienstwilligkeit entgegenstehen, damit es zum

verwirklichtenWerke komme; und wer weiß, ob der ›Faust‹ auch nur die äußere Abge-

schlossenheit gewonnen hätte, deren das innerlich unendliche Werk fähig war, wenn

nicht der bürgerliche Vater diesen pädagogischen Imperativ des ›Fertigmachens‹ der

kindlichen Seele eingepflanzt hätte.« (GRBZ, 315)

Dass Mann ausgerechnet Faust als das Ergebnis bürgerlicher Erziehung und geordne-

ter Lebensführung anführt, kann als Provokation gewertet werden, wird das Drama zu

diesem Zeitpunkt doch als Ausdruck höchsten Dichtertums, als »Vermächtnis«18 dar-

gestellt, das losgelöst von seinem materiellen, sozial- und kulturgeschichtlichen Ent-

stehungskontext sei.

Kennzeichnend für diesen Umgang mit dem Werk ist der Plan der Akademie-

Ausstellung (Abbildung 6), deren Herzstück Faust bildet: Der Saal, in dem die Stoff-

geschichte rekonstruiert wird, steht symbolisch im Mittelpunkt der »Ganzheit«, die

Goethe repräsentiert; im Führer heißt es dazu, der Fauststoff sei erst durch Goethe

»in das Reich der Idee, in die Sphäre der hohen Kunst«19 erhoben worden. Manns

16 Wilhelm Schäfer: Warum feiern wir Goethe? Festrede zum 100. Todestag im Freien Deutschen

Hochstift zu Frankfurt am Main, in: Wilhelm Schäfer (Hg.): Deutsche Reden, München 1933, 215-

227.

17 Mann: Goethes Laufbahn als Schriftsteller [1932].

18 Vgl. etwa Wolfgang Golther: Goethes Faust. Ein Vermächtnis. Rede gehalten am 22. Juni 1932 in

der Aula der Universität Rostock, Rostock 1932.

19 Goethe und seine Welt. Ausstellung, 32.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Klassikerfeiern

pragmatische Schilderung kommt dagegen einer Rationalisierung des dichterischen

Schaffens gleich: Faust konnte nur entstehen, weil Goethe seiner dichterisch-künstle-

rischen Anlage zu widerstehen wusste. Überspitzt formuliert, könnte man sagen, dass

es sich sogar um ein anti-poetisches Werk handle. Mann argumentiert mit Goethe

gegen jene kunstreligiösen Auffassungen, die der Gestaltung der Ausstellung zugrunde

liegen, indem er darauf hinweist, dass »er [Goethe] […] für Schwärmer, für poetische

Enthusiasten jederzeit kalte Duschen bereit« habe (GRBZ, 328). Das Klassikermodell,

das vom Lager der ›Dichter‹ verwendet wird, wird systematisch dekonstruiert.

Abbildung 6: Plan der Goethe-Ausstellung

in der Preußischen Akademie der Künste

Quelle: Katalog zur Ausstellung »Goethe und

seine Welt. Sammlung Kippenberg« in der

Preußischen Akademie der Künste, Berlin 1932.

Doch bleibt es nicht bei dieser Entmystifizierung der Dichterfigur. Goethe wird

zum engagierten Schriftsteller modelliert, der – wie auch Mann seit Ende der 1920er

Jahre – gesellschaftspolitische Verantwortung übernimmt. Zum Vorbild wird Mann vor

allem der »greise Goethe«, bei dem er »wachsende Anteilnahme […] an utopisch-welt-

technischen Fragen« (GRBZ, 339) sieht. Er nennt seine »Begeisterung für Projekte, wie

den Durchstich der Landenge von Panama« als Beispiel und unterstreicht, dass Goethe

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 165

davon »mit einer Eindringlichkeit und Ausführlichkeit spricht, als sei es ihm wichtiger

als alle Poesie, und das war es zuletzt in der Tat.« (Ebd.) Eine Hinwendung zu sozio-

ökonomischen Fragen sieht der Autor ebenfalls am Ende des Faust-Dramas. Dass Faust

seinen viel zitierten »höchsten Augenblick« in der »Trockenlegung eines Sumpfes« erle-

be, wertet er als »Affront gegen die einseitig schöngeistig-philosophische Zeitrichtung«

(GRBZ, 340).

Dieses ausdrückliche Lob von Goethes Interesse für die sozio-ökonomische Realität

und die gleichzeitige Abwertung des rein Poetischen deutet auf eine weitere Entwick-

lung in Manns Auffassung von Literatur hin. Der Schriftsteller plädiert nicht mehr für

einen integrativen Literaturbegriff, wie er es noch imRahmen des Akademie-Streits tat,

sondern spielt poetisches Dichten und politisches, d.h. in die gesellschaftliche Wirk-

lichkeit eingreifendes Schreiben gegeneinander aus. In Zeiten von »Nöten und Krisen

des Überganges« (GRBZ, 309) misst er dem zweiten die größere Bedeutung zu. Mann

nutzt die Figur des alten, gesellschaftlich interessierten Goethe zur Legitimierung ei-

ner anti-poetischen Auffassung von Literatur.Mit diesem alternativen Klassikerkonzept

rechtfertigt er seine eigene Hinwendung zum Politischen. Insofern greift Mann auf die

Funktionsmechanismen des Kunstdiskurses zurück: Mit dem Klassiker, wie Mann ihn

modelliert, klärt er seine eigene Position innerhalb des künstlerisch-literarischen Fel-

des. Nur dient ihm der Klassiker in diesem Fall gewissermaßen zur Verortung außer-

halb des künstlerisch-literarischen Feldes: Mann appelliert zur Überwindung der Kunst

durch die Kunst. Liest man den Essay als (anti-)poetisches Programm, das an die Mit-

glieder der Akademie gerichtet ist, dann kann der Appell an die Bürgerlichkeit, mit der

die Rede schließt, auch als Warnung an die Schriftsteller und Künstler gedeutet wer-

den: »Es nützt nichts, die Vernunft zu verhöhnen und einen verstockten Gemüts- und

Tiefenkult zu treiben, dessen heutige Gottgeschlagenheit und Lebensverlassenheit sich

darin erweist, daß er als eine Art verzweifelter und haßerfüllter Totschlagesentimenta-

lität sich darstellt.« (GRBZ, 341)

4.2 Goethe im kulturpolitischen Diskurs: Manns Rede vor der deutschen,
französischen und internationalen Öffentlichkeit

Die Hinwendung zum Politischen, zu der Mann aufruft, macht er mit seiner Vortrags-

tätigkeit im Goethejahr vor. Durch ihre Medialisierungen erreicht seine Rede nicht nur

die Mitglieder der Akademie, sondern mindestens drei weitere Öffentlichkeitssphären.

Die Übertragung im Reichsrundfunk, d.h. in allen deutschsprachigen Sendern, ermög-

licht es, die gesamte deutscheNation zu adressieren.Die Übersetzung undErscheinung

in der Zeitschrift Europe lässt den Text zum einen mit der französischen Öffentlichkeit,

zum anderen mit jener internationalen République des lettres interagieren, die das Pe-

riodikum zu (re)konstruieren sucht. ›Deutsche Nation‹, ›Frankreich‹ und ›Menschheit‹

sind hierbei jeweils ideale Projektionen von Gemeinschaften, denen der Klassiker als

orientierende und handlungsweisende Bezugsfigur angeboten wird.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Klassikerfeiern

4.2.1 Öffentlichkeitssphäre 2: ›Deutsche Nation‹ – Goethe als Nationalklassiker

Dass Goethe im 19. Jahrhundert zum deutschen Nationalklassiker modelliert wurde,

ist im ersten Teil dieses Buches bereits angesprochen worden. An den Gedenkfeiern

des Jahres 1932 in Deutschland lässt sich zeigen, wie er in einem neuen historischen,

soziokulturellen sowie medialen Kontext in seiner identitätsstiftenden und repräsenta-

tiven Funktion wiederbelebt wird. Nicht, dass Goethe als Nationalklassiker in der Zeit

vor seinem hundertsten Todestag ernsthaft infrage gestellt worden wäre – erinnert sei

nur an die Bedeutung, die ihm im Gründungsprozess der Weimarer Republik verlie-

hen wurde.20 Doch vor dem Hintergrund seiner realen oder imaginierten Gefährdung

zu Beginn der 1930er Jahre wird das Nationalklassikerparadigma mit allen verfügbaren

rhetorischen und medialen Mitteln reaktiviert. Das Jubiläum bietet die Gelegenheit,

Goethes Autorität vor der Nation neu zu begründen.

Der Begründungsprozess gestaltet sich allerdings zum Streitfall: So sehr über Goe-

thes Funktion als Nationalklassiker innerhalb der Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Na-

tion‹ Konsens besteht, so sehr divergieren die Ansichten über die inhaltliche Festle-

gung des Modells. Diese Momente der Konsensbildung und der Auseinandersetzung

in der Neumodellierung des Nationalklassikers werden im Folgenden nachgezeichnet.

Manns Essay wird dazu im Verhältnis zur deutschen Öffentlichkeitssphäre analysiert.

Es wird gefragt, inwiefern sich das von ihm entworfene Klassikerkonzept in eine deut-

sche Bedarfskonstellation einpasst, aber auch, inwiefern es vom vorgegebenen Rahmen

abweicht.

4.2.1.1 (Re-)Konstruktion der Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Nation‹

»Aufruf zum Goethejahr«

Der Ton, der anlässlich des Goethejahrs 1932 in der deutschen Öffentlichkeit dominiert,

ist in einem kurzen Text angegeben, der am 16. und 17. März, wenige Tage vor Goethes

eigentlichem Todestag am 22.März, in der Tagespresse verbreitet wird. Um die Mecha-

nismen der Neumodellierung des Nationalklassikers nachvollziehen zu können, lohnt

es, diesen richtungsweisenden Aufruf zum Goethejahr näher zu betrachten. Er wird hier

deshalb in voller Länge zitiert:

»Wenn am 22.März der Tag zumhundertstenMale wiederkehrt, an demDeutschlands

vollendetster Geist seinemGlauben gemäß in die Unsterblichkeit einging, so kann der

Tag, der damals die Klage um den unersetzlichen Verlust entfesselte, kein Trauertag

mehr sein: Er bedeutet jetzt das freudigstolze Bewußtsein eines unverlierbaren Besit-

zes, der dem Volke Goethes nicht geraubt werden kann, es sei denn, daß es sich selbst

aufgibt. Die immer neue Erwerbung dieses Besitzes und das gläubige Festhalten an

den geistigen Gütern der Nation spendet die Kraft des Aufblicks zum Ewigen und zur

Erhebung über die Not der Zeit.

Goethe hat in den Jahren hoffnungslosen Tiefstands seinem Volke den Weg der

Wiedergeburt gewiesen. Seine größte Dichtung zeigt die Vision des freien Volkes auf

20 Vgl. Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner Kritiker. Dokumente zur Wirkungsge-

schichte Goethes in Deutschland. Teil IV 1918-1982, München 1984, xxii.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 167

freiem Grunde als ein Vermächtnis des Dichters, der, weit in die Zukunft blickend, die

AufgabenneuerGesellschaftsordnungalsNaturgesetzwechselseitigerHilfe undwerk-

tätiger Liebe auffaßte. Wie er selbst alle Gegensätze der menschlichen Natur in sich

trug und den leidenschaftlichen Zwiespalt seines Innern zum befreienden Einklang

brachte, so mahnt sein Geist zur einträchtigen Ueberwindung selbstzerfleischenden Strei-

tes. Der NameGoethe bedeutet demdeutschen Volke eine Botschaft inneren Friedens.

Wie Goethes Werk aus allen Wurzeln des Volkstums aufstieg und dessen Kräfte

zusammenfaßte, so werde seine Erscheinung zum Sinnbild eines Einsgefühls der über

Deutschlands Grenzen hinaus in seiner Sprache verbundenen Gemeinschaft.

Goethes 100. Todestag soll, wie einstmals Schillers 100. Geburtstag, ein Weckruf

für das Einheitsbekenntnis des über die ganze Erde verstreuten Deutschtums werden.

Wie nach Goethes Meinung erst die Erfüllung im eigenen Volkstum Schwingkraft ver-

leiht zum Einswerdenmit derWelt, so ist sein Dichterwort als Stimme derMenschheit

zurWeltsprache geworden, in der die Völker der Erde einander verstehen werden. Die

Goethefeier wird zur Weltfeier.

Wenn am 22. März in der Sterbestunde des Mittags die Glocken läuten, soll der

Geist Goethes durch alle deutschen Lande ziehen. Während im Namen des deutschen

Volkes der Kranz am Sarge der Weimarer Fürstengruft niedergelegt wird, möge jeder

Deutsche sich dankbar bewußt werden, daß Goethe auch für ihn gelebt und gewirkt

hat. Das Goethejahr soll die ganze Volksgemeinschaft in einem Erlebnis zusammen-

führen, das mit großer Vergangenheit verbindet und über die Not der Gegenwart eine

Brücke schlägt in eine bessere Zukunft.«21

So der Wortlaut des hochoffiziellen, von Julius Petersen entworfenen Textes, der von

zahlreichen Repräsentanten des politischen und geistigen Deutschlands unterzeichnet

ist.22 Er enthält, wie Wolfgang Frühwald zurecht bemerkt, »verräterisch nationalisti-

sche und ethnizistische Töne«23. Bevor näher auf die Semantik des Aufrufs eingegangen

wird, soll jedoch seine performative Wirkung ins Auge gefasst werden.

Der Text ist eine einzige Beschwörung von nationaler Einheit. Angesichts der

äußerst angespannten politischen Lage – der Reichspräsidentenwahl am 13. März und

10. April war ein brutaler Wahlkampf vorausgegangen – kann man das bestenfalls als

Wunschträumerei bezeichnen. Kurt Hiller, der den Aufruf in derWeltbühne sarkastisch

kommentiert, weist zusätzlich auf die soziale Krise hin, die sich in Folge der Welt-

wirtschaftskrise verschärft hatte: »›Das Goethejahr soll die ganze Volksgemeinschaft

in einem Erlebnis zusammenführen‹ … vor allem wohl die ausgesteuerten Erwerbslo-

sen.«24 Nicht nur die deutsche Gesellschaft im Ganzen, auch ihre intellektuelle Elite

ist zu diesem Zeitpunkt zutiefst gespalten. Zumindest kurios mutet es an, wenn unter

dem Text die Namen von Erwin Guido Kolbenheyer und Hermann Stehr neben denen

21 Hier zitiert nach: Goethe – Mahner zur Einheit. Der deutsche Aufruf zum 100. Todestag am 22.

März, in: Vossische Zeitung, 16.3.1932. Alle Hervorhebungen im Original. Im Folgenden als Aufruf

zum Goethejahr zitiert.

22 Potempa: Thomas Mann: Beteiligung an politischen Aufrufen, 81f.

23 Wolfgang Frühwald: Das Goethejahr 1932: ThomasMann liest Goethe, in: Karl Eibl, Bernd Scheffer

(Hg.): Goethes Kritiker, Paderborn 2001, 101-116, hier 113.

24 Kurt Hiller: Im Namen Goethes, in: Die Weltbühne, Bd. 28, Nr. 12, 22.03.1932, 457-458.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Klassikerfeiern

von Thomas Mann, Ricarda Huch und Gerhart Hauptmann stehen, hatte doch der

öffentlich ausgetragene Akademiestreit die divergierenden Auffassungen von Literatur

und Kulturpolitik dieser Schriftsteller deutlich zutage treten lassen. Und dass hinsicht-

lich der Goethefeier bei Weitem keine Einhelligkeit unter deutschen Intellektuellen

bestand, hatte die heftige Debatte, die von der Rundfrage der Literarischen Welt im

Herbst 1931 ausgelöst worden war, ohnehin gezeigt.

Der Aufruf zum Goethejahr hat in seinem pathetisch-feierlichen Duktus und seiner

Leugnung der realen gesellschafts- und kulturpolitischen Umstände etwas von einer

rein formellen Bekundung von Eintracht in einer aussichtslosen Situation. Doch er-

gibt sich daraus die zentrale Funktion, die dem Nationalklassiker 1932 in Deutschland

zugeschrieben wird: Goethe dient der (Wieder-)Herstellung nationaler Einheit. Dass

dies ganz konkret gemeint ist, zeigt der Aufruf : Als performativer Akt grenzt er eine

deutsche Öffentlichkeitssphäre ab; als semantisches Aggregat gibt er Sprach- und Deu-

tungsmuster vor, er legt einen Frame fest, der den je individuellen Modellierungen des

Nationalklassikers zugrunde liegt.

Abgrenzung einer nationalen Öffentlichkeitssphäre

Die koordinierte Publikation des Aufrufs in den großen Tageszeitungen grenzt eine na-

tionale Öffentlichkeitssphäre für die Goethefeier ab. Von besonderem Interesse ist der

Hinweis auf den Schillerzentenar von 1859, der als Vorbild für den Goethezentenar er-

wähnt wird. Wie Thorsten Logge gezeigt hat, fungierte er in zweifacher Hinsicht als

Schlüsselmoment im Prozess der Nationsbildung. Zum einen ermöglichte er eine ver-

tikale – explizite – Vernetzung der Feiernden in der Identifikation mit dem National-

klassiker Schiller, der den Teilnehmern in allen Festreden als gemeinsamer Bezugs-

punkt in der Vergangenheit und Fluchtpunkt in der Zukunft präsentiert wurde.25 Zum

anderen bewirkte er eine horizontale – implizite – Vernetzung der Feiernden in den

unterschiedlichen Städten und Ländern in einer von der medialen Berichterstattung

immer wieder konstatierten Handlungsgemeinschaft.26 In Logges performanztheore-

tischer Perspektive ist die horizontale Ebene der Vernetzung von größerer Bedeutung

als die vertikale Achse der Gemeinschaftsstiftung. Im Hinblick auf die Schillerfeiern

hält er fest: »Zugetragen […] haben sich viele Einzelfeste, die erst in der Summe als Na-

tionalfest verstandenwerden können.DasNationalfest selbst jedoch ist als Gesamtes nur

über die Berichterstattung erfass- und erlebbar.«27 Die erinnerungspolitische Bedeu-

tung der ersten deutschen Dichterfeier im 19. Jahrhundert liegt in diesem innovativen

Moment: der Einbeziehung moderner Massenkommunikation zur aktiven Gestaltung

des Nationalen.

So erklärt sich die Bezugnahme auf die Schillerfeiern im Aufruf zum Goethejahr. Mit

der Vorstellung von einer gemeinsamen »großen Vergangenheit« und der Perspektive

auf eine »bessere Zukunft« bleibt die Achse der vertikalen Vernetzung des »Volks Goe-

25 Thorsten Logge: Zur medialen Konstruktion des Nationalen. Die Schillerfeiern 1859 in Europa und

Nordamerika, Göttingen 2014, 394ff.

26 Ebd., 397ff.

27 Ebd., 406.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 169

thes«28 allgemein gehalten. Überblicktman die unterschiedlichen Auslegungen des Na-

tionalklassikermodells in den individuellen Beiträgen, wird klar, dass auf der inhaltli-

chen Ebene der Bedeutungszuschreibung kein Konsens zu erreichenwäre.Wer in Schil-

lers hundertstem Geburtstag Anlass zur Feier sah, identifizierte sich mit hoher Wahr-

scheinlichkeit mit deutschnationalem Gedankengut. Eine solche Eindeutigkeit ist in

der Zwischenkriegszeit nicht mehr denkbar: Alle feiern Goethe, aber alle feiern ihn an-

ders. Wichtiger ist also das Moment der horizontalen Vernetzung: Es geht um das »Er-

lebnis«29 von Gemeinschaft, das durch das nationale Medienereignis ermöglicht wird.

Was sich im Hinblick auf das Jubiläum von 1859 rückblickend in der Berichterstattung

ereignet,wird 1932 gezielt gefördert.Die Einheit derNation soll durch dasGoethejubilä-

um erfahrbar gemacht werden,wofür die neuenMassenmedien eingesetzt werden.Der

Aufruf zirkelt eine nationale Öffentlichkeitssphäre ab, in der Goethe als einheitsstiften-

des Zeichen wirkt. In diesem Medienraum können inhaltliche Deutungsunterschiede

überspielt werden: Singuläre Zugriffe auf den Nationalklassiker werden antizipierend

inkludiert und performativ zur nationalen Angelegenheit deklariert.

Dass das Goethejahr 1932 im Hinblick auf die diskursive Vernetzung der Nation im

Kontinuitätsverhältnis zum Schillerjubiläum steht, sieht man an der dichten Bericht-

erstattung in den Printmedien. Nahezu jede Veranstaltung, die sich auf lokaler, natio-

naler oder internationaler Ebene auf den Nationalklassiker bezieht, wird in der regio-

nalen und/oder überregionalen Tagespresse angekündigt und gegebenenfalls im Nach-

hinein kommentiert. Die Bedeutung dieser Einzelmeldungen für das Gesamtereignis

›Goethe-Nationalfeier‹ spiegelt sich in der Quellenlage: Artikel über die Goethefeiern

in insgesamt 148 deutschen Städten sowie im europäischen und außereuropäischen

Ausland wurden sorgfältig von der Goethe-Gesellschaft in Weimar gesammelt und ar-

chiviert.30 Die Sammlung dokumentiert das Entstehen einer medial vernetzten Fei-

ergemeinschaft, in der jedes Einzelereignis dem Großereignis ›Goethe-Nationalfeier‹

zugeordnet wird.

Ähnlich wie im Jahr 1859 gestaltet sich die internationale Vernetzung des »über die

ganze Erde verstreuten Deutschtums«31, wie es wörtlich im Aufruf heißt. Obwohl die

deutschen Goethefeiern im Ausland quantitativ von geringerer Bedeutung sind, spielen

sie eine maßgebliche Funktion in der Bestimmung einer deutschen Öffentlichkeitssphä-

re – in Abgrenzung zur internationalen Öffentlichkeit, die ebenfalls das Goethejubi-

läum begeht. Ein Beispiel ist die Ansprache des Archäologen Ludwig Curtius bei der

Goethefeier der Deutschen in Rom, die bereits im ersten Satz eine deutsche Identität

durch den insistierenden Gebrauch der ersten Person Plural behauptet und die eige-

ne Kulturgeschichte von der anderer Völker abgrenzt: »Wir Deutsche haben bei gros-

sem Unglück unserer politisch-nationalen Geschichte einen ungeheuren Glücksfall in

unserer Geistesgeschichte vor anderen Völkern hinaus. Das ist die zeitliche Nähe des

28 Aufruf zum Goethejahr.

29 Ebd.

30 GSA: Reichsgedächtnisfeier zum 100. Todestag Goethes 1932. Sammlung an Zeitungsartikeln über

Goethefeiern in deutschen Städten und im Ausland.

31 Aufruf zum Goethejahr.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Klassikerfeiern

grössten Genius unseres Volkstums, Wolfgang Goethes.«32 Der Nationalklassiker mar-

kiert inkludierend die Zugehörigkeit zum deutschen Volk, exkludierend die Differenz

gegenüber anderen Völkern. Er fungiert als distinguierendes und identitätsstiftendes

Zeichen. Die Berichterstattung in italienischen und deutschen Zeitungen lässt diese

Zugehörigkeit über die Grenzen hinweg erfahrbar werden.

Der mediale Kontext der Zwischenkriegszeit ermöglicht noch wirksamere Formen

der Vernetzung. Bei der Konstitution einer nationalen Öffentlichkeitssphäre kommt

dem Rundfunk eine herausragende Rolle zu. Seit 1929 ermöglichten es Reichssen-

dungen, bedeutende kulturelle und politische Anlässe über alle Rundfunksender in

Deutschland zu übertragen;33 im Goethejahr werden die zentralen Festveranstal-

tungen auf diese Weise als nationale Medienereignisse inszeniert. So bleiben weder

das Glockengeläute zur Mittagsstunde des 22. März noch die Kranzniederlegung in

der Fürstengruft in Weimar, die im Aufruf angekündigt werden, rein metaphorische

Gemeinschaftserlebnisse: Ihre Übertragung über den Reichsrundfunk macht die

Teilnahme auf nationaler Ebene real erfahrbar. In der Badischen Landeszeitung wird

die mediale Partizipation an der Reichsgedächtnisfeier in Weimar und das virtuelle

Gemeinschaftserlebnis folgendermaßen beschrieben: »In Gedanken wenigstens ist

man in Weimar, durch das Radio sind wir dort. Der Sonnenschein in den Straßen

Mannheims ist der gleiche. Frühling im deutschen Land, das seinen großen Dichter

ehrt.«34

In der Woche um Goethes Todestag am 22. März werden außerdem als Reichssen-

dungen übertragen: die Rede Thomas Manns in der Preußischen Akademie der Küns-

te am 18. März;35 das Goethe-Konzert unter der Leitung von Bruno Walter aus dem

Gewandhaus zu Leipzig, der Festakt aus Goethes Arbeitszimmer im Frankfurter Goe-

thehaus, bei dem ein Text des verstorbenen Friedrich Gundolf vorgelesen wird,36 und

eine Hörfolge zu Goethes Tod am Abend des 21. März; die Rede Julius Petersens bei

der Reichsgedächtnisfeier in der Weimarhalle, die Festrede von Albert Schweitzer in

Frankfurt sowie die Faust II-Einspielung von Ernst Hardt am 22. März.37 Der Sinn all

dieser Veranstaltungen realisiert sich erst in dermedialenÜbertragung.Beim Festakt in

32 Ludwig Curtius: Goethe als Erscheinung. Ansprache bei der Goethefeier der Deutschen in Rom am

31. März 1932 im Festsaal der Anima, Rom 1932.

33 Ludwig Stoffels: Kunst und Technik, in: Joachim-Felix Leonhard (Hg.): Programmgeschichte des

Hörfunks in der Weimarer Republik, Bd. 2, München 1997, 682-724.

34 Anonym: Deutschlands Goethefeier in Weimar. Die große Reichsgedächtnisfeier in Anwesenheit

des Reichskanzlers in: Neue Badische Landeszeitung, 22. März 1932.

35 Auf der Fotografie, die während des Vortrags in der Berliner Akademie entstanden ist (Abbildung

5), ist das Mikrofon, durch das der Redner virtuell mit der gesamten deutschen Öffentlichkeit ver-

bunden ist, an zentraler Stelle zu sehen.

36 Gundolfs Rede zu Goethes hundertstem Todestag war ursprünglich für die Pariser Universität be-

stimmt, an der er imMärz 1932 sprechen sollte. Vgl. Friedrich Gundolf: Rede zu Goethes hunderts-

tem Todestag, Berlin 1932.

37 Zu Hardts Rundfunk-Faust vgl. Theresia Wittenbrink: Rundfunk und literarische Tradition, in:

Joachim-Felix Leonhard (Hg.): Programmgeschichte des Hörfunks in der Weimarer Republik,

Bd. 2, München 1997, 996-1097, bes. 1078ff.; Sophie Picard: Goethe und das Radio: eine Win-win-

Situation 1932 und 1949, in: Paula Wojcik et al. (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis. Funktional, in-

termedial, transkulturell, Berlin 2019, 121-138.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 171

Goethes Frankfurter Arbeitszimmer z.B. dürften außer den beteiligten Sprechern und

Technikern keine weiteren Zuhörer anwesend gewesen sein; auch das Faust-Hörspiel,

das live im Studio aufgenommen wird, entfaltet seineWirkung erst im nationalen Sen-

deraum. Die explizite oder implizite Adressierung der Nation, die in nahezu allen Bei-

trägen zum Goethejahr enthalten ist, wird durch die Übertragung im Reichsrundfunk

konkretisiert.

Die Öffentlichkeitssphäre, die durch den Aufruf definiert und das Medienereignis

Jubiläum konkretisiert wird, kann als symbolischer Raum aufgefasst werden. Er ist in

vielerlei Hinsicht eine Reduktion des 1927 in Wien entworfenen ›Welt-Raums‹. Kenn-

zeichnend ist, dass die deutsche Nation als Kulturnation definiert wird. Das grundle-

gende Kriterium bildet die deutsche Sprache: Die »in seiner [Goethes] Sprache verbun-

dene Gemeinschaft«38, so der Aufruf, ist durch sie sowohl vertikal mit dem National-

klassiker als auch horizontal mit allen anderen Deutschsprachigen vernetzt. Der sym-

bolische Raum der Goethefeiern ist um den primären Erinnerungsort Weimar, Goe-

thes Sterbestätte, strukturiert, zu der weitere Goethestätten wie Frankfurt am Main

oder Rom treten. Die Goethestätten sind Symbolorte, die eine imaginäre Topografie

der deutschen Kulturnation entstehen lassen.39 Germanisten wie Petersen sind in die-

ser Kulturnation tonangebend: Die ›Goethe-Philologie‹ wird in der integrativen und er-

zieherischen Funktion bestätigt, die ihr seit der Zeit des wilhelminischen Kaiserreichs

zukommt.40 Mit repräsentativen Persönlichkeiten wie Mann und Schweitzer werden

aber noch zwei weitere Diskursfelder einbezogen, die das Sprechen innerhalb der deut-

schen Öffentlichkeitssphäre prägen: Literatur und Ethik. Die Politik bleibt – anders als

bei der Wiener Beethovenfeier – ausgeschlossen: Keine größere Rede des Goethejahrs

wird von einem Staatsrepräsentanten gehalten. Die Kulturnation definiert sich damit

abseits des Politischen und Diplomatischen.41 Schließlich gelten innerhalb des symbo-

lischen Raums der Goethefeiern feststehende Formen der Ehrung. Die Gedenkfeiern

folgen stets einem geregelten Muster mit musikalischer Einleitung, Grußworten, Ge-

denkrede und musikalischem Abschluss. Die Gedenkrede bildet dabei die höchstmög-

liche Form der Ehrung.

Mit der deutschen Sprache, den Symbolorten, den Diskursfeldern und den Formen

der Ehrungwird eine Art Koordinatensystem der deutschenGoethefeiern festgelegt. Al-

le Veranstaltungen, die an die nationale Öffentlichkeit adressiert sind, lassen sich darin

einordnen. So können nahezu alle Festredner im deutschsprachigen Raum den von Pe-

tersen, Mann und Schweitzer repräsentierten Diskursfeldern zugeordnet werden: Die

Germanistik, mit Persönlichkeiten wie Gerhard Fricke, H. A. Korff, Harry Maync oder

38 Aufruf zum Goethejahr.

39 Vgl. Paul Kahl: Goethe – Nation – Museum. Goethehäuser als Symbolorte der deutschen »Kultur-

nation«, in: Constanze Breuer, Bärbel Holtz, Paul Kahl (Hg.): Die Musealisierung der Nation. Ein

kulturpolitisches Gestaltungsmodell des 19. Jahrhunderts, Berlin 2015, 43-56.

40 Maximilian Nutz: Das Beispiel Goethe: zur Konstituierung eines nationalen Klassikers, in: Wil-

helm Voßkamp, Wilhelm Fohrmann (Hg.): Wissenschaftsgeschichte der Germanistik im 19. Jahr-

hundert, Stuttgart, Weimar 1994, 605-637.

41 Dies bestätigt die These Wolf Lepenies’ zum antagonistischen Verhältnis von Kultur und Politik

in Deutschland bis 1945. Vgl. Wolf Lepenies: Kultur und Politik: deutsche Geschichten, München

2006.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Klassikerfeiern

Rudolf Unger, ist gegenüber der Literatur (mit Rudolf G. Binding,Wilhelm Schäfer, Er-

win G. Kolbenheyer, Walter von Molo etc.) und dem Bereich der Philosophie und Ethik

(Bruno Bauch, Heinrich Scholz) überrepräsentiert.42

Bemerkenswert ist auch, dass jede noch so unbedeutende Goethe-Zeremonie in

Schulen und Vereinen nach demselben Muster organisiert ist (so zumindest lassen

es die zahlreichen Presseberichte erscheinen) – eben das Muster, das im symbolischen

Raum der Goethefeiern gilt. Die Feiern beginnen stets mit einer musikalischen Einlei-

tung, wobei am häufigsten Beethoven, insbesondere die Egmont-Ouvertüre aufgeführt

wird. Dann wird von offizieller Stelle aus ein mehr oder minder prominenter Redner

eingeführt, der vor geschmückter Goethe-Büste zu mehr oder minder prominenten

Themen zu sprechen kommt (Abbildung 7). Optional werden Passagen aus den Werken

des Dichters rezitiert oder Szenen aus seinen Dramen gespielt. Abgerundet wird das

Ritual mit einer weiteren musikalischen Einlage. Durch diese gleichgestaltete Form der

Klassikerehrung entsteht erst das im Aufruf beschworene Gemeinschaftserlebnis.

Abbildung 7: Julius Petersen bei der Reichsgedächtnisfeier am 22. März in Weimar

Im Hintergrund die geschmückte Goethe-Büste, die Petersen symbolisch mit der Kulturnation

vernetzt; im Vordergrund das Mikrofon, das ihn medial mit der nationalen Öffentlichkeit vernetzt.

Quelle: Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft, Bd. 18 (1932).

 

 

42 Vgl. Astrida Ment: Goethe zwischen den Kriegen. Gedenkreden in der Weimarer Republik (1919-

1933), Frankfurt a.M. 2010, 118.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 173

Andersherum erklärt sich so auch die immer wieder konstatierte Marginalisierung

anderer Ausdrucksformen im Goethejahr: Personen, Diskurse, Orte, die nicht in das

Koordinatensystem ›deutsche Goethefeier‹ hineinpassen, sowie divergierende Formen

der Ehrung, werden innerhalb der Öffentlichkeitssphäre nicht wahrgenommen43 und

konstruieren gegebenenfalls Gegenöffentlichkeiten. In ihrer Studie zu den Goethe-

Gedenkreden in der Weimarer Republik stellt Ment fest, dass »die ›linke Rezeption‹ […]

sich in anderen Bereichen wie Theater, Feuilleton, entsprechenden Fachzeitungen«44

abspielt. Abgesehen von den politischen Divergenzen, kann zur linken Rezeption

gesagt werden, dass sie nicht in das Koordinatensystem hineinpasst und deshalb von

der Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Nation‹ ausgeschlossen bleibt.

Der Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Nation‹, die im Aufruf adressiert ist, korre-

spondiert also einerseits ein realer Medienraum, der die Gemeinschaft der Feiernden

untereinander vernetzt, und andererseits ein symbolischer Raum, in dem das Gemein-

schaftserlebnis virtuell stattfindet. Die Struktur der Öffentlichkeitssphäre ist deshalb

von so großer Bedeutung, weil sie direkt den Inhalt der Reden, also auch die je indivi-

duellen Zugriffe auf Goethe bestimmt. Das kann man am Beispiel eines kurzen Textes

sehen, denThomas Mann als Antwort auf eine Rundfrage des Auslanddeutschen verfasst.

Mit dieser Zeitschrift des Deutschen Auslandsinstituts in Stuttgart ist jene internatio-

nale »Volksgemeinschaft«45 adressiert, die sich über die Zugehörigkeit zum ›Deutsch-

tum‹ definiert:

»Das Jahr 1932 […] ist ein Ehrenjahr für die deutsche Kultur und den deutschen Men-

schen. Die Erhebung unseres Selbstgefühls, die damit verbunden ist, kann ein leiden-

des Volk wie das unsere wohl brauchen, und gerade das Auslanddeutschtumwird sich

in dieser Erhebung der Heimat mit neuem Stolze verbunden fühlen.«46

Mann beruft sich hier explizit auf die nationale Öffentlichkeitssphäre, deren Kontu-

ren im Aufruf bestimmt wurden, und bestätigt sie somit. Das deutsche Volk wird auch

von ihm als eine Erfahrungsgemeinschaft angesprochen, die teilhat an einem gegen-

wärtigen Leiden und sich im Erlebnis der »Erhebung«47 durch die Goethefeiern von

neuem konstituiert. Mit dem Gebrauch der ersten Person plural im zweiten Satz wer-

den die Inklusions- und Exklusionsmechanismen intensiviert, die zur Definition einer

nationalen Identität notwendig sind. Mit diesem kurzen – und an sich wenig bedeut-

samen – Text positioniert sich Mann innerhalb des medialen und symbolischen Rau-

43 Die Marginalisierung der Goethe-Ehrungen, die sich außerhalb der Öffentlichkeitssphäre ›Deut-

sche Nation‹ abspielen, spiegelt sich auch in der späteren Erforschung der Goethefeiern. Rainer

Nägele stellt fest: »Bezeichnend ist, daß selbst im Goedecke [d.i. Grundriss zur Geschichte der deut-

schen Dichtung], der sonst bis in die Provinzecken hinein die Goethefeiern verzeichnet und kaum

einen Festvortrag und -aufsatz ausläßt, der bedeutendste Beitrag der Linken zumGoethejahr 1932,

das Goethesonderheft der Linkskurve, nicht erwähnt ist.« RainerNägele: DieGoethefeiern von 1932

und 1949, in: Reinhold Grimm, Jost Hermand (Hg.): Deutsche Feiern, Wiesbaden 1977, 97-122, hier

98.

44 Ment: Goethe zwischen den Kriegen, 121.

45 Aufruf zum Goethejahr.

46 Mann: Der Allgeliebte [1932].

47 Aufruf zum Goethejahr.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Klassikerfeiern

mes der Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Nation‹ und bestätigt den Nationalklassiker-

Bedarf. Frappierend ist darüber hinaus, wie der Schriftsteller mit nur wenigen Worten

an den Frame des von Petersen entworfenen Aufrufs anknüpft: Der feierlich-patheti-

sche Ton, die Dramatisierung der gegenwärtigen Lage der Nation, die Themenwahl, ja

selbst der Wortschatz ist eng an das vorgegebene Muster angelehnt. Damit ist schon

der zweite Aspekt angesprochen, der anhand des kollektiven Aufrufs besprochen werden

soll: Der Text öffnet nicht nur einen Raum des Gedenkens, er gibt auch Deutungs- und

Sprachmuster vor.

Ein nationaler Goethe-Frame

Der Aufruf zumGoethejahr ist inhaltlich allgemein gehalten. Das hat bereits Kurt Hiller in

seinem Kommentar des kollektiven Textes, den er wegen seiner »bewußten, gewollten

Zweideutigkeit, bewußten, gewollten Irreführung«48 kritisiert, auf den Punkt gebracht.

Den Aufruf im Wortlaut zitierend, bemerkt er:

»›Seinem Glauben gemäß in die Unsterblichkeit einging‹ – das kann, je nach Belieben,

interpretiert werden als: ›Es kann die Spur von meinen Erdentagen nicht in Äonen un-

tergehn‹ oder als frommer Kirchenglaube an die Unsterblichkeit seiner Seele. Für In-

tellektuelle etwas; für Konservative etwas; bitte, bedienen Sie sich. Und ›die Kraft des

Aufblicks zum Ewigen‹ – steckt in diesem ›zum‹ nun der Ewige oder das Ewige? Bitte, je

nach Weltanschauung; auswechselbare Begriffe! Goethe als Kirchenchrist, Goethe als

Westarp49  – wer nicht mag, der darfs pantheistisch oder selbst heidnisch deuten; wir

rühren die Jubiläumssauce so an, daß sie bei einigem guten Willen allen Richtungen

schmeckt.«50

Hiller dekonstruiert in wenigen Sätzen die Strategie des Aufrufs. Damit zeigt er, wie

fragil das Modell vom einheitsstiftenden Nationalklassiker in Wirklichkeit ist. Was er

in seiner Kritik zur Religionsfrage notiert, ließe sich auf andereThemen beziehen, etwa

auf das Problem des Verhältnisses zwischen Volk und Welt: Die Behauptung, dass das

»Dichterwort als Stimme der Menschheit zurWeltsprache geworden«51 sei, ist genauso

zweideutig und kann sowohl in einem universalistischen als auch in einem missiona-

rischen Sinn verstanden werden. Das im Aufruf (re-)konstruierte Nationalklassikermo-

dell schließt alle, teilweise gegensätzlichen Optionen ein: Goethe kann der Bestätigung

einer essenzialistisch-ethnizistischen Auffassung von deutscher Identität dienen, die

direkt von der völkischen Ideologie inspiriert ist; er kann aber ebenso die Vorstellung

von internationaler Verständigung legitimieren, in der die Literatur zur vermittelnden

Sprache wird – und damit in die Nähe des Universalklassikermodells rücken.

Mit dem Verhältnis von Volk undWelt ist einThemenkomplex angesprochen, der in

nahezu keinem Beitrag zum Goethejahr unerwähnt bleibt.52 Edwin Redslob macht es

48 Hiller: Im Namen Goethes.

49 Gemeint ist Kuno von Westarp (1864-1945), Mitbegründer der konservativen und republikfeindli-

chen Deutschnationalen Volkspartei.

50 Hiller: Im Namen Goethes.

51 Aufruf zum Goethejahr.

52 Christian Welzbacher hat dieses zentrale Themenkomplex im Blick, wenn er über das Goethe-

jahr 1932 schreibt: »Zwei vollkommenwidersprüchlicheDeutungsmuster standen sich gegenüber:

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 175

zur Leitfrage in seinem Festvortrag und nennt die »Überwölbung des Volksgedankens

durch den Weltgedanken« ein zentrales Motiv bei Goethe.53 Erwin Kolbenheyer greift

in seiner Rede über Goethes Weltbürgertum und die internationale Geistigkeit dieselbe Frage

auf, doch spricht er, um es mit Mann zu sagen, »eigentlich gegen Goethes Weltbürger-

tum«, also für sein Deutschtum.54 Selbst ein »deutscher Mann«, wie die nationalsozia-

listische Zeitschrift Der Angriff den Dichter Hanns Johst in polemischer Abgrenzung zu

Thomas Mann und Gerhart Hauptmann nennt,55 kommt nicht umhin, in seiner Rede

im Reichstag das Thema Weltbürgertum bei Goethe zu behandeln und als ›kosmische‹

Erweiterung seines Volkstums zu erklären.56 Es ließen sich noch weitere Varianten an-

führen: Festzuhalten ist, dass das Begriffspaar ›Volk‹/›Welt‹ ein obligatorisches Motiv

für die Redner ist, die innerhalb der Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Nation‹ das Wort

ergreifen.

Deshalb spielt der Aufruf – trotz oder gerade wegen seiner Unverbindlichkeit – eine

so entscheidende Rolle: Es wird darin ein Frame festgelegt, der den Umgang mit dem

Nationalklassikermodell orientiert. Dieser Goethe-Frame besteht aus: 1. Deutungsmus-

tern, d.h.Themen undMotiven, die sich aus der gegenwärtigen deutschen Bedarfskon-

stellation ergeben; 2. dazu passenden Sprachmustern, d.h. Ausdrucksweisen, Schlag-

wörtern, Zitaten, die das Sprechen über Goethe prägen. Diese Deutungs- und Sprach-

muster lassen sich imWesentlichen den drei Bereichen Volk, Krise und Religion zuord-

nen. Das bedeutet nicht, dass in allen Beiträgen zum Goethejahr ein immer gleiches

Konzept des Nationalklassikers entstehe. Der Frame gibt ein Muster vor, das in sei-

nen Realisierungen unterschiedlich ausgelegt wird. In der Summe ermöglicht es aber

das im Aufruf beschworene Einheitserlebnis. Goethe wird zum einheitsstiftenden Na-

tionalklassiker statuiert. Die eigentliche Modellierung des Nationalklassikers – d.h. die

Bestimmung der Elemente, aus denen individuelle Klassikerkonzepte entstehen – fin-

det aber erst in den einzelnen Sprechakten statt. Es gibt also einen Spielraum, den die

Goethe, der ›Weltbürger und Universalist‹ und Goethe, der ›Deutsche‹.« (Christian Welzbacher:

Edwin Redslob: Biografie eines unverbesserlichen Idealisten, Berlin 2009, 220.) Eine solche Zwei-

teilung kommt insofern gelegen, als sie – aus heutiger Perspektive – eine klare Trennung zwischen

›guter‹ (weltoffener) und ›böser‹ (nationalistischer) Goetherezeption ermöglicht. DieWirklichkeit

stellt sich allerdings komplexer dar, denn die zwei Deutungsmuster schließen sich in denmeisten

Fällen nicht aus. Viel eher überlagern sie sich. Auch ThomasMann, demman in den 1930er Jahren

keine national-chauvinistische Instrumentalisierung des Klassikers unterstellen kann, übernimmt

das Deutungsmuster vom ›deutschen‹ Goethe. Deshalb scheint es mir angebrachter, bei den Be-

griffen ›Volk‹ und ›Welt‹ von einem Begriffspaar zu sprechen, dessen Verhältnis zu bestimmen ein

zentrales Anliegen für die Redner im Goethejahr ist.

53 Edwin Redslob: Goethes Stellung zu Volk und Welt [1932], in: Christian Welzbacher (Hg.): Der

Reichskunstwart. Kulturpolitik und Staatsinszenierung in der Weimarer Republik 1918-1933, Wei-

mar 2010, 101-103.

54 Mann: Meine Goethereise [1932], 73.

55 Anonym: Fichte-Gesellschaft im Reichstag. Hanns Johst über Goethe, in: Der Angriff, 21.3.1932.

56 Vgl. den kritischen Kommentar der Rede: Fr.: Eine sonderbare Goethefeier, in: Berliner Börsen-

Courier, 21.3.1932. Die Goetherede Hanns Johsts ist nicht in der von Rolf Düsterberg besorgten Bi-

bliografie seiner Schriften aufgeführt undmuss daher als verschollen gelten. Vgl. Rolf Düsterberg:

Hanns Johst: »Der Barde der SS«. Karrieren eines deutschen Dichters, Paderborn 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Klassikerfeiern

Autoren von Gedenkreden nutzen; die inhaltliche Festlegung des Nationalklassikermo-

dells ist das Ergebnis eines diskursiven Aushandlungsprozesses.

Die Zahl der Laudationes, die im Zuge des Goethejahres 1932 anlässlich von Fest-

akten im deutschsprachigen Raum gehalten werden, ist schier unüberschaubar.57 Im

Folgenden werden dem Essay von Thomas Mann lediglich zwei Beiträge zum Goethe-

jahr zur Seite gestellt, die über den Reichsrundfunk ebenfalls virtuell die ganze Nation

erreichen sollen. Es handelt sich zum einen um den Vortrag des Berliner Germanisten

und langjährigen Präsidenten der Goethe-Gesellschaft Julius Petersen, der wegen sei-

ner wenig rühmlichen Rede von Goethe, der den »schwarzen Gesellen und den braunen

Kameraden […] seinen Gruß nicht versagt« hätte,58 als klassisches Beispiel für die An-

biederung der Germanistik an dieNS-Diktatur in die Fachgeschichte eingegangen ist.59

Seine Rede anlässlich der Hundertjahrfeier inWeimar, die die Überschrift Erdentage und

Ewigkeit trägt,60 erfüllt in jeglicher Hinsicht die Kriterien des Sprechens über Goethe

in der Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Nation‹ und lässt zugleich die Kontinuitäten

sichtbar werden, die zwischen dem Goethe-Frame und dem Diskurs der Germanistik

in der NS-Diktatur besteht. Albert Schweitzers Beiträge zum Jubiläum gelten dagegen

als Zeugnis einer ›humanistischen‹ Goetherezeption im 20. Jahrhundert, die der natio-

nalistischen Vereinnahmung entgegengesetzt ist.61 Analysiert wird im Folgenden die

Festrede, die er anlässlich der Gedenkfeier in Frankfurt hält.62

4.2.1.2 Nationalklassikermodellierungen bei Mann, Petersen und Schweitzer

»Goethes Volk« – zum Verhältnis zwischen dem Klassiker und der Nation

Die Texte vonMann, Petersen und Schweitzer sind primär an die vom Aufruf zumGoethe-

jahr konstruierte nationale Öffentlichkeit adressiert. Die Klassikerkonzepte, die darin

entwickelt werden, sind also im Hinblick auf eine nationale Bedarfskonstellation kon-

zipiert. Das impliziert zunächst die Bestimmung des Verhältnisses, das zwischen dem

Klassiker und derNation besteht.Der Aufruf gibt hierfür ein Sprachmuster vor: das vom

57 Ment verzeichnet 71 Reden, die im Kontext des Jubiläums entstanden sind, wobei es sich nur um

eine Auswahl der wichtigsten Dokumente handelt, die in Druckform überliefert sind. Vgl. Ment:

Goethe zwischen den Kriegen. 447-457.

58 Julius Petersen: Goethe-Verehrung in fünf Jahrzehnten. Ansprache zur Feier des 50jährigen Be-

stehens der Goethe-Gesellschaft am 27. August 1935, in: Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft, Bd. 21,

1935, 1-25, hier 23.

59 Zu Petersens Versuch der Unterwürfigkeit an den neuen politischen Kontext vgl. Holger Dainat:

»Ruhe, nichts als Ruhe, Präsident bleiben wie bisher.« Julius Petersen, Anton Kippenberg und die

Goethe-Gesellschaft, in: Publications of the English Goethe Society (Hans Wahl im Kontext. Wei-

marer Kultureliten im Nationalsozialismus), Bd. 84, Nr. 3, 2015, 223-238.

60 Julius Petersen: Erdentage und Ewigkeit. Rede bei der Gedächtnisfeier in Weimar am 22. März

1932, in: Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft, Bd. 18, 1932, 3-22.

61 Vgl. Claus Günzler: Auf eigenenWegen zur Humanität. Zum Goethebild bei Albert Schweitzer, in:

Goethe-Blätter: Schriftenreihe der Goethe-Gesellschaft Siegburg e.V., Bd. 3, 2003, 201-224; Tho-

mas Suermann: Albert Schweitzer als »homopoliticus«. Einebiographische Studie zumpolitischen

Denken und Handeln des Friedensnobelpreisträgers, Berlin 2012, 165ff.

62 Albert Schweitzer: Gedenkrede gehalten bei der Feier der 100. Wiederkehr von Goethes Todestag

in seiner Vaterstadt Frankfurt am Main am 22. März 1932, in: Goethe. Vier Reden, Weimar 1999,

9-25.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 177

»Volk Goethes«63. Die semantische Einheit lässt sich doppelt auslegen: Sie kann bedeu-

ten, dass der Klassiker Begründer eines wie auch immer zu definierenden Deutschtums

sei, aber auch, dass sich dieses Volk über die Identifikation mit ihm definiere.

Die Wiederholung der semantischen Einheit grenzt bei Petersen an Obsession, ge-

braucht er sie doch an die zwanzig Mal im Laufe seiner Rede. Das »Volk Goethes« wird

darin zu einer Jüngerschaft konstruiert, zu der der Dichter in »Mahnworten«64 ›spre-

che‹ und der er bedeutungsschwere »Vermächtnisse« hinterlassen habe, allen voran das

vom »freien Grund mit freiem Volk«65, das schon im Aufruf zitiert ist und als Leitparo-

le des deutschen Goethejahres bezeichnet werden kann. Das Faust-Zitat legitimiert die

Vorstellung einer völkisch-nationalen Gemeinschaft, die sich in der Identifikation mit

einem nationalen Territorium erst vollends realisiere. Diese Gemeinschaft entspringt

nach Petersens Auffassung den prophetischen Visionen des Klassikers, der auf diese

Weise als mythischer Begründer der Nation erscheint. Zugleich verwirklichen sich die-

se Visionen im quasi mystischen Gemeinschaftserlebnis der gleichzeitigen Verehrung.

Petersen arbeitet in seiner Ansprachemit ›goethisch‹ markierten Bildern und Begriffen.

Er kontrastiert »die vulkanische Gewalt«66 der Schiller-Verehrung im 19. mit der Goe-

therezeption im 20. Jahrhundert, die eher einem »neptunischen Anwachsen von Strom

zu Meer«67 gleiche:

»Er selbst [Goethe] spendet seinen vollen Reichtum nur dem Einzelnen, der ihn zum

Begleiter seines Lebens wählt; aber der Einzelne gesellt sich zum Einzelnen, die Bru-

derquellen vereinen sich, und der Fluß wird zum Strom durch Städte, Provinzen und

Königsreiche seine Schätze, seine Kinder dem erwartenden Erzeuger freudebrausend

an das Herz.«68

Der Prozess der kumulativenWirkung, die es Petersen ermöglicht, die spät einsetzende

Popularität des Nationaldichters Goethe im Vergleich zu der Schillers zu rechtfertigen,

wird als »neptunisch« bezeichnet. Damit ist an Goethes Grundhaltung im Streit zwi-

schen Neptunisten und Vulkanisten erinnert, in dem der Dichter als Verteidiger eines

alten geognostischen Systems auftrat, das im Begriff war, von der modernen Geolo-

gie abgelöst zu werden.69 Von Geognosie und Geologie sowie von der Rolle Goethes in

diesem wissenschaftlichen Disput wird man bei Petersen vergeblich die Spur suchen.

Vielmehr wird das geognostische Erklärungsmuster der Erdentstehung metaphorisch

auf den Prozess der Nationsbildung übertragen. In Petersens Vorstellung schwellt das

63 Aufruf zum Goethejahr.

64 »›Gedenke zu leben!‹ ist das Mahnwort an sein Volk.« Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 7.

65 »In dem Wachsen und Werden seines Größten erblickt Goethes Volk das Sinnbild des eigenen,

noch unfertigen Seins, in der Unsterblichkeit seines Seins die Gewähr des eigenen Verstandes, in

seinem Lebensglauben den Führer und Begleiter zu unermüdlicher Tätigkeit, in seinemVermächt-

nis das Ziel dieses Wirkens: auf freiem Grund mit freiem Volk zu stehn.« Ebd.

66 Ebd., 13.

67 Ebd.

68 Ebd.

69 Otfried Wagenbreth: Neptunismus/Vulkanismus, in: Hans-Dietrich Dahnke, Regine Otto (Hg.):

Goethe-Handbuch, Bd. 4/2: Personen, Sachen, Begriffe, Stuttgart, Weimar 1998, 803-805.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Klassikerfeiern

mythisch bestimmte »Volk Goethes« in der gleichzeitigen Verehrung des Nationaldich-

ters endlich zur Volksgemeinschaft an.Die Idee vom »Volk Goethes« ist essenzialistisch,

vor allem aber prospektiv: Sie ist eine noch zu realisierende Prophetie. Dass Petersen

sich ironischerweise auf ein überholtes wissenschaftliches Modell bezieht, nimmt dem

Bild selbst nicht die Kraft: Wichtig ist seine rhetorische Einprägsamkeit. Die Rede vom

»Volk Goethes« ist bei Petersen keine einfache Floskel, sie ist ideologisch fundiert. Die

Nation ist bei ihm eine völkische Gemeinschaft, die sich in ihrem Nationalklassiker

inkarniert. Das Verhältnis zwischen Goethe und seinem Volk ist bei Petersen ein pro-

spektiv-essentialistisches.

Anders ist das in der Gedenkrede Schweitzers, der die Redewendung vom »Volk

Goethes« deutlich sparsamer verwendet, und auch nur in den Rahmenteilen seiner An-

sprache, die sich auf die unmittelbare Gegenwart beziehen. Die »Angst um den Men-

schen«, die Goethe als einer der Ersten erfahren habe, sei auch eine »Angst um sein

Volk«70 gewesen, sagt Schweitzer:

»Er [Goethe] weiß, dass kein Volk sich so wider seine Natur vergeht, wenn die, die ihm

angehören, sich ihrer geistigen Selbstständigkeit begeben, wie das seine, sein Volk,

das er mit so scheuem Stolze liebt. Weiß er doch, daß er die tiefe Naturverbunden-

heit, die Geistigkeit und das Bedürfnis nach geistiger Selbstständigkeit, die seinWesen

ausmachen, Kundgebungen der Seele seines Volkes in ihm sind.«71

Zwei wesentliche Unterschiede zu Petersen sind zu verzeichnen. Erstens wächst das

»Volk Goethes« bei Schweitzer nicht zu einer organischen Volksgemeinschaft zusam-

men, sondern es bleibt bei einer Summe von ›geistig selbständigen‹ Personen. Von ›Ver-

brüderung‹ der ›Einzelnen‹ ist nicht die Rede. Die Priorität des Individuums gegenüber

dem Kollektiv ist als Gegenentwurf zu totalitären Auffassungen von Gesellschaft zu ver-

stehen. Zweitens ist Goethe nicht Begründer irgendeines Deutschtums, er ist – im her-

derschen Sinn – als Nationaldichter Ausdruck einer ›Volksseele‹ bzw. eines ›Volksgeis-

tes‹. Damit wird Goethe zu einem Gedächtnis der Volksseele: Er repräsentiert deutsche

Identität und inkarniert sie nicht. Diese Repräsentanz lässt den Klassiker zur histori-

schen Norm werden, an der sich der gegenwärtige Zustand des »Volks Goethes« mes-

sen lässt. Goethe erfüllt bei Schweitzer eine normative (Warn-)Funktion. Er erscheint

als externer Beobachter, der einen distanzierten Blick auf die Gegenwart ermöglicht.

Das bedeutet zugleich, dass er weder eine prospektive noch eine identitätsstiftende

Funktion erfüllen kann. Schweitzer unterstreicht das, indem er zwar auf die Figur der

Personifikation zurückgreift (Goethe erscheint als väterliche Figur, die »liebend« auf

»ihr Volk« blickt), in der Bestimmung des Verhältnisses zwischen Goethe und »seinem

Volk« aber auch immer wieder die Distanz betont. So erinnert der Redner mit einem

Oxymoron (»mit scheuem Stolze«) implizit an Goethes Zurückhaltung zur Zeit der Be-

freiungskriege und seine Ablehnung nationaler Begeisterung.

In seiner Rede markiert auch Mann die grundsätzliche – substanzielle – Solidarität

zwischen Goethe und denDeutschen. So bemüht er gleich eingangs die Inklusions- und

Exklusionsmechanismen, die im Aufruf vorgezeichnet sind: »Die Welt feiert in diesem

70 Schweitzer: Gedenkrede, 24.

71 Ebd., 24.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 179

Jahre, in diesen Tagen den großen Städter; […] aus unserer Substanz, die die seine war,

können nur wir Deutsche es tun.« (GRBZ, 308) Goethe ist für Mann zuerst eine deut-

sche Angelegenheit. Trotzdemmeidet er die für den nationalen Goethediskurs typische

Rede vom »Volk Goethes«. Der Begriff des Volks, den er beispielsweise noch in der oben

zitierten Umfrage des Auslanddeutschen verwendet, taucht in Goethe als Repräsentant des

bürgerlichen Zeitalters nicht mehr auf. Eher ist dort die Rede vom ›Deutschen‹ und vom

›Nationalen‹. Die Begriffsänderung ist bedeutend: Die essenzialistische Bestimmung

des Volkstums wird durch eine kulturelle Definition von Nationalität ersetzt. Das wird

umso deutlicher, als Mann das Deutsche in seiner Rede nur im Bürgerlichen ausge-

drückt sieht. Es ist bei ihmnichts an sich Existierendes,weder einmythisch bestimmtes

Gemeinschaftswesen noch eine sich in historischen Gestalten ausdrückende ›Volkssee-

le‹, sondern es besteht und entwickelt sich in sozialen und kulturellen Gesellschaftsfor-

men. Dabei geht Mann von einer Wechselwirkung aus, die sowohl die Option Petersens

(Goethe als Begründer des Deutschtums) als auch Schweitzers (Goethe als Ausdruck der

deutschen Volksseele) integriert. Goethe kann gleichzeitig als Begründer und Ausdruck

deutscher Kultur gelten: »Es ist schwer zu sagen, wie weit der innermenschliche, kul-

turelle, antipolitische Charakter dem deutschen Bürgertum durch Goethe aufgeprägt

worden ist und wieweit Goethe für seine Person schon eben damit ein Ausdruck deut-

scher Bürgerlichkeit war.« (GRBZ, 324) Dass Mann die Frage nach der Kausalität unbe-

antwortet lässt, ist bezeichnend: Wichtig ist nicht das Kausal-, sondern das Gleichzei-

tigkeitsverhältnis; die historische Figur Goethes konvergiert mit einer Ausprägung von

Kultur, der deutsch-bürgerlichen.

Das Verhältnis zwischen dem Klassiker und der Nation ist bei Mann – wie auch der

Titel der Rede indiziert – ein repräsentatives. An der Erscheinung Goethes lassen sich

die charakteristischen Merkmale eines historischen Stadiums deutscher Kultur able-

sen, eben jenes »bürgerlichen Zeitalters«. Anders als bei Schweitzer ergibt sich aus die-

ser Repräsentativität aber keine Normativität. Denn Mann legt es darauf an, das Bür-

gerliche als das Vergangene zu bestimmen. Die »neue heraufkommende Welt« (GRBZ,

339), die er am Ende seiner Rede beschwört, ist eine »nachbürgerliche Welt« (ebd.), in

der bürgerliche Werte aufgegeben werden müssen. Dazu gehört allen voran das Na-

tionale. So habe auch der Goethe, der als »Nationalschriftsteller« »zur ganzen Nation

redete« (GRBZ, 335), am Ende seines Lebens eher »in weiten nationalen oder Epochen-

kreisen das Genüge für seine Wirksamkeit« (ebd.) gesucht. Er habe »die Einsicht« ge-

habt, »daß es darauf ankommt, gerade für uns Deutsche, aus dem engen Kreise unserer

eigenen Umgebung herauszublicken, um nicht individuell und national einem pedan-

tischen Dünkel zu verfallen« (GRBZ 335f.).

Mann verabschiedet mit dem bürgerlichen Zeitalter konsequenterweise auch das

alte Nationalklassikermodell. Bezeichnenderweise tut er es, indem er auf den nationa-

len Goethe-Frame zurückgreift. Den Faust-Spruch »Auf freiem Grund mit freiem Volke

stehn«, der sonst in kaum einer Goetherede fehlt, zitiert er nicht wörtlich. Trotzdem

dürfte den Hörern klar gewesen sein, dass genau dieser Vers gemeint ist, wenn die

Rede ist vom »letzten Faust, der seinen höchsten Augenblick in der Verwirklichung ei-

nes utilitaristischen Traumes […] erlebt« (GRBZ, 340). Wie das Bürgerlich-Nationale im

Übergang zum nachbürgerlichen Zeitalter entnationalisiert wird, wird auch das Zitat

seines nationalen Ballasts entledigt. Es meint bei Mann eine wirtschaftlich-soziale Rea-

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Klassikerfeiern

lität, was angesichts der ansonsten eindeutig national-chauvinistischen Markierung

des Verses eine Provokation ist.

Der für das Nationalklassikermodell grundlegende Konnex zwischen Klassiker und

Nation bzw. Volk, wird von den drei Rednern unterschiedlich ausgelegt. Petersens ma-

ximalistische Vorstellung von einermystischen Vereinigung zwischen der Volksgemein-

schaft und ihrem Propheten schwächen sowohl Schweitzer als auch Mann ab. Schweit-

zer tut es, indem er nicht nur die Kategorien von Volk und Gemeinschaft entkräftet,

sondern auch die prospektive Dimension des Klassiker-Propheten ablehnt. Goethe ist

bei ihm Ausdruck und nicht Begründer des Deutschen. Mann entgegnet Petersen mit

einer rationalisierten Auffassung der (Volks-)Gemeinschaft, die er als historische, sozia-

le und kulturelle Realität versteht. Doch verschwindet das prophetische Moment nicht

ganz aus seiner Rede. Man könnte sagen, dass Mann das Nationalklassikermodell ent-

nationalisiert: Goethe ist bei ihm nicht mehr der Prophet der Nation, dafür aber der

Prophet eines »Zeitalters der Einseitigkeiten« (GRBZ, 339), das er »seherisch« (ebd.) im

Wilhelm Meister angekündigt habe. Sowohl Schweitzer als auch Mann nutzen das Na-

tionalklassikermodell, um sich gleichzeitig von seinem Gebrauch zu distanzieren. Das

bestätigt sich in ihrem Umgang mit den zwei anderen Sprach- und Deutungsmustern.

»Die Not der Zeit« – Krise und Zukunftsvisionen

Seinen pathetisch-ernsthaften Tonfall erhält der Aufruf nicht zuletzt durch den doppel-

ten Hinweis auf eine defizitäre Gegenwart, die mit dem Begriff der Not vage angedeu-

tet ist. Damit wird ein Motiv aufgegriffen, das in der Weimarer Republik alle Bereiche

des privaten und öffentlichen Lebens bestimmt: die Krise.72 Die Krisendiagnose bleibt

im kollektiven Text allgemein. Die »Not der Zeit« und die »Not der Gegenwart«73 wer-

den als etwas Gegebenes vorausgesetzt, das beliebig ausgelegt werden kann. Dass es

»Not« und nicht »Krise« heißt, passt zur Strategie des Aufrufs. Das gegenwärtige Kri-

senerlebnis wird dramatisiert, indem es die Bedeutung einer akuten und ausweglosen

Situation annimmt. Erst vor dieser Negativfolie erhalten das Feiern als »Erhebung«74

über den Alltag und die Aktualisierung Goethes als Fluchtpunkt in der Zukunft ihre

Berechtigung. Angeboten wird ein dynamisches Deutungsmuster, das metaphorisch

ausgedrückt wird: Das Erlebnis des Goethejahrs solle »über die Not der Gegenwart eine

Brücke […] in eine bessere Zukunft [schlagen]«75. Der Krisendiskurs geht mit einer Zu-

kunftsvision einher, die irgendwie von Goethe ausgeht. Die inhaltliche Ausgestaltung

der Zukunftsvision hängt dabei von der jeweiligen Krisendiagnostik ab. Die Frage, wel-

ches (National-)Klassikerkonzept Antwort auf welche Krisenkonstellation geben kann,

wird in jedem Text anders gelöst.

72 Zur Omnipräsenz dieses Deutungsmusters und seiner Kritik vgl. Rüdiger Graf: Die Krise als epo-

chemachender Begriff, in: Martin Sabrow, Peter Ulrich Weiß (Hg.): Das 20. Jahrhundert vermes-

sen. Signaturen eines vergangenen Zeitalters, Göttingen 2017, 161-178; Moritz Föllmer, Rüdiger

Graf (Hg.): Die »Krise« der Weimarer Republik: zur Kritik eines Deutungsmusters, Frankfurt a.M.

2005.

73 Aufruf zum Goethejahr.

74 Ebd.

75 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 181

Die Selbstverständlichkeit, mit der das im Aufruf festgelegte Muster ›Krise-

Zukunftsvision‹ übernommen wird, belegt die Rede Schweitzers. Mit einem Bild,

das dem der Brücke ähnelt, wird die Beschäftigung mit Goethe gerechtfertigt: »Geht

nicht die Helligkeit, die von ihm [Goethe] ausstrahlt, über das finstere Tal, in dem

wir uns befinden, hinaus, in kommende Zeiten hinein, die wieder auf der Höhe der

seinigen liegen werden?«76 Das Krisenmotiv weitet Schweitzer metaphorisch aus: Der

Opposition von Gegenwart und Zukunft fügt er eine räumliche (tief-hoch) und eine

lichtsymbolische (finster-hell) Entsprechung hinzu. Der Gegensatz spiegelt sich in

der Struktur der Rede wider, in der die eigentliche Laudatio Goethes im Hauptteil

umrahmt ist von Ausführungen über eine krisenhafte Gegenwart.

Schweitzer beginnt mit einer Einleitung, in der er die »größte Not, die […] Goethes

Volk jemals gekannt« habe,77 in ihrer Konkretheit schildert. »Arbeitslosigkeit, Hunger

und Verzweiflung«78 auf individueller, die Bedrohung von Kultur, Bildung und Wis-

senschaft auf geistiger Ebene bilden den Hintergrund, vor dem der Klassiker aktua-

lisiert wird. Die Reihenfolge ist bedeutsam: Gravierender als die wirtschaftliche und

soziale Not ist für Schweitzer die geistige Entfremdung, denn sie berge die Gefahr der

Entmenschlichung. Seine Rede widmet er denjenigen, »denen nicht vergönnt ist, die

Schätze ihres Inneren zu heben, weil die Not, in der sie leben, sie nicht dazu kom-

men lässt«79. Die Krise der Gegenwart ist für Schweitzer auf eine Krise des Menschen

zurückzuführen, der sich von kulturellen und geistigen Voraussetzungen gelöst habe.

Er setzt das Krisenmotiv also als Deutungsmuster ein: Indem er der »Not der Zeit«80

konkrete Züge verleiht, ordnet er gegenwärtige Phänomene und Erfahrungen ein und

trägt zum Verständnis der Situation bei. Sein Klassikerkonzept ist folgerichtig als Anti-

dot gegen die von ihm diagnostizierte Krise des Menschen gestaltet. Goethe erscheint

als »Ideal persönlichen Menschentums«,81 als vollendeter und erfüllter Mensch, der so-

gleich Dichter und Denker ist und deshalb Orientierung bieten kann.

Das Krisenmotiv taucht erst am Ende der Rede wieder auf und dient dann weni-

ger als Deutungsmuster denn als rhetorisches Dramatisierungsmittel. Die katastrophi-

schen Bilder des zweiten Fausts – den Schweitzer imMittelteil als Drama der Naturent-

fremdung gedeutet hatte82 – werden nun auf die Gegenwart bezogen:

»Überhaupt, was ist das, was in dieser grausigen Zeit vor sich geht, anderes als ei-

ne gigantische Wiederholung des Faustdramas auf der Bühne der Welt? In tausend

Flammen brennt die Hütte von Philemon und Baucis! In tausendfacher Gewalttätig-

keit und tausendfachen Morden treibt entmenschte Gesinnung ihr frevelhaftes Spiel!

In tausend Fratzen grinst uns Mephistopheles an! In tausendfacher Weise hat sich die

Menschheit dazu bringen lassen, das natürliche Verhältnis zur Wirklichkeit aufzuge-

ben und ihr Heil in den Zauberformeln irgendeiner Wirtschafts- und Sozialmagie zu

76 Schweitzer: Gedenkrede, 11.

77 Ebd.

78 Ebd.

79 Ebd., 12.

80 Aufruf zum Goethejahr.

81 Schweitzer: Gedenkrede, 25.

82 Ebd., 15.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Klassikerfeiern

suchen, die die Möglichkeit aus dem wirtschaftlichen und sozialen Elend herauszu-

kommen nur immer in weitere Ferne rückt!«83

Der Tonfall ist im Vergleich zum Rest des Textes hochpathetisch und alarmierend.

Rhetorische Fragen, Ausrufezeichen, anaphorischer Stil und symbolisch-metaphori-

sche Sprache – all dies vermeidet Schweitzer in seiner ansonsten eher verhaltenen An-

sprache. Am Ende der Rede dient die Faust-Tragödie der Krisenverschärfung. Die apo-

kalyptische Dystopie, vor der Goethe, so Schweitzer, ausdrücklich habe warnen wol-

len,84 sei in den wirtschaftlichen, gesellschaftlichen und politischen Entwicklungen der

Moderne Wirklichkeit geworden. Eindringlich warnt er nun selbst vor den »Zauberfor-

meln« neuer totalitärer Gesellschaftsordnungen, deren »grausiger Sinn […] immer eben

dieser [ist], daß der einzelne sein materielles und geistiges Eigendasein aufzugeben

und nur noch als Angehöriger einer materiell und geistig restlos über ihn verfügen-

den Vielheit zu existieren habe.«85 Schweitzers Rede ist ein eindeutiger Appell zum

Widerstand gegen die totalitären Gesellschaftsordnungen, die von den Nationalsozia-

listen, aber auch den Kommunisten entworfen werden. Sie ist seine einzige öffentliche

Stellungnahme in den politischen Debatten der Zeit.86Was die Applikation des Krisen-

motivs betrifft, folgt der Redner der Dramatisierungslogik, die im Aufruf angelegt ist.

Sie ist es, die den eher unüblichen politischen Ton der Ansprache rechtfertigt.

AmEnde seiner Rede weicht Schweitzer allerdings vom vorgegebenenMuster ab. Es

gibt bei ihm keine Aussicht auf eine Überwindung der Krise. Die Idee von einer »bes-

seren Zukunft«87 verschwindet zugunsten einer ungewissen »kommenden Zeit«88, die

bestenfalls auf der Höhe der vergangenen liege. Die Zukunft – in Gestalt des bevorste-

henden Goethejubiläums von 1949 – wird zum Schluss nur im vorsichtigen Konjunktiv

beschworen: »Möge dann der, der bei jenem neuen Feste die Gedenkrede halten wird,

feststellen dürfen, daß das tiefe Dunkel […] sich aufzuhellen begonnen hat.«89 Obwohl

Schweitzer sich als Vermittler der »Botschaften« des Klassikers an seine Zeitgenossen

präsentiert und sie in Form von kategorischen Imperativen verkündet,90 macht die

Struktur des Textes deutlich, dass keine Kommunikation zwischen dem Ideal Goethes

(im Mittelteil) und der Gegenwart (in den zwei Rahmenteilen) zu erhoffen sei. Das aus-

führliche Porträt Goethes als Mensch, Dichter und Denker, bei dem Schweitzer stets die

Symbolik von Helligkeit und Höhe bemüht, ist vor allem als Kontrast konzipiert. Der

83 Ebd., 23.

84 Das entspricht der Deutung von Goethes Faust durch Michael Jaeger: Fausts Kolonie. Goethes kri-

tische Phänomenologie der Moderne, Würzburg 2004.

85 Schweitzer: Gedenkrede, 23.

86 Suermann: Albert Schweitzer als »homo politicus«, 168.

87 Aufruf zum Goethejahr.

88 Schweitzer: Gedenkrede, 11.

89 Ebd., 25.

90 »So ist die Botschaft Goethes an den heutigenMenschen: ›Strebe nachwahremMenschentum!Werde

du selbst als ein sich verinnerlichender Mensch, der in seiner Natur entsprechende Weise Tatmensch ist.‹«

(Ebd., 23. Hervorhebung im Original.) Was Goethe laut Schweitzer der Gegenwart zu sagen hat,

wird in Form von fiktiven Zitaten präsentiert. Der Redner, der sich als Vermittler der Gedanken

Goethes präsentiert, macht den Klassiker hier explizit zum Verkünder der eigenen Botschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 183

Klassiker funktioniert als überzeitliche Norm, von der aus ein Urteilen über die Kri-

se des Menschen in der Gegenwart möglich ist. Über die Erreichbarkeit dieser Norm

macht sich Schweitzer offenbar keine Illusion.

Am Text Schweitzers wird deutlich, dass das Krisenmotiv auf zwei unterschiedliche

Weisen angewendet werden kann: als verständnisförderndes Deutungsmuster oder als

rhetorischesMittel.Diese Anwendungen schließen zumTeil einander aus.Wird die Kri-

se als Deutungsmuster eingesetzt, geht siemit einer Zukunftsvision einher: Die Krisen-

deutung enthält bereits den Ansatz zur Krisenbewältigung, die dem Klassikerkonzept

zugrunde liegt. Die dramatisierende Krisenrhetorik dagegen versperrt die Perspektive

auf die Zeit nach der Krise.

In Petersens Ansprache überwiegt eindeutig das Moment der Krisenverschärfung.

Von Anfang anwerden Gegenwart und Zukunft in katastrophischen Tönen beschrieben,

wobei sich Petersen einer biblischen Sprache bedient:

»In neuem Bewußtsein einer Weltwende schauen wir mit beängstigtem Grauen der

Ungewißheit eines kommenden Zeitalters entgegen, das in apokalyptischen Zeichen

sich ankündigt. […] Und indemwir vor der ehernen Pforte stehen, regt sich […] dieHoff-

nung, die aus dem Gefängnis der Gegenwart zu befreien vermag. Beflügelt von der

durch alle Zonen Schwärmenden, erscheint der Dichter und sprengt die Pforte, um vor

uns in das Dunkel der Zukunft hinein zu schreiten. ›Ein Flügelschlag – und hinter ihm

Äonen!‹«91

Solche Töne durchziehen die gesamte Ansprache. Petersen lässt bewusst eine Atmo-

sphäre der Angst entstehen. Das wird umso deutlicher, als das »Elend der Welt«92 bei

ihm nur selten konkrete Züge annimmt. Es bleibt bei einer symbolisch-metaphorischen

Sprache. Allenfalls wird die prophetische Gabe Goethes, der alles Unheil der Zeit vor-

ausgeahnt habe, dazu genutzt, um ein wirres Bild einer krisenhaften Gegenwart her-

aufzubeschwören: »Er hat alles kommen sehen«, behauptet Petersen, und nennt bunt

durcheinander das »Maschinenzeitalter«, die »gesellschaftlichen und wirtschaftlichen

Umwälzungen«, den »Kampf der Parteien«, die »neue Großmacht« Presse und die »Al-

tersentartung Europas in der Massenansammlung der Großstädte«93. Vor diesem Hin-

tergrund kommt dem Klassiker die Funktion eines Befreiers und Führers zu. Goethe

ist derjenige, der den Weg in die Zukunft weist, egal, wie »dunkel« sich diese darstelle.

Die Parole »Vorwärts zu ihm [Goethe]!«94, die Petersen frei von einem Zitat ableitet,

das als geflügeltes Wort zirkuliert,95 und zum Leitspruch für das deutsche Volk erklärt,

illustriert das: Der einzige Ausweg aus der gegenwärtigen Krisensituation ist die Flucht

nach vorne. Der Klassiker erhält seine Legitimität nicht etwa, weil er ein Ideal verkör-

91 Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 5.

92 Ebd.

93 Ebd.

94 Ebd., 7.

95 »Es gilt am Ende doch nur Vorwärts! [sic!]« Brief Goethes an Zelter vom 6.11.1830, in: JohannWolf-

gang Goethe: Briefe, Tagebücher und Gespräche von 1823 bis zu Goethes Tode, hg. v. Horst Fleig,

Frankfurt a.M. 1993 (Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche, II, 11), 330.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Klassikerfeiern

pert, sondern weil er ein energetisches Prinzip darstellt. Die Rede von der Krise ist bei

Petersen nicht verständnisfördernd: Sie hat eine mobilisierende Funktion.

Inmindestens einem Punkt knüpft Petersen allerdings an die Krisendeutung seiner

Zeit an. Wenn die Rede vom »niedergetretenen und gedemütigten, auseinandergeris-

senen und in seiner Dauer bedrohten«96 Volk ist, dann ist das eine klare Anspielung

an den Versailler Vertrag, der in weiten Kreisen innerhalb der deutschen Öffentlichkeit

(und nicht nur im Diskurs der Rechten) als Ursache allen wirtschaftlichen und poli-

tischen Unheils gilt.97 Petersen greift die organische Metapher des Volkskörpers auf,

die er schon im Aufruf gebraucht hatte. Auf drastische Weise ist dort die Rede vom

»selbstzerfleischenden Streit«98, der das deutsche Volk bedrohe. In der Weimarer Ge-

denkrede wird dieses Bild mit der Idee der Demütigung um eine psychologische Di-

mension erweitert. Das Volk wird als physische und moralische Person dargestellt. Ob

die Angriffe auf diese Person von außen (Versailler Vertrag) oder von innen (politische

Kämpfe) kommen: Klar ist, dass alles Unheil auf eine Zersplitterung des Volkskörpers

zurückzuführen sei. Die gegenwärtige Krise deutet Petersen also als Krise der Volksge-

meinschaft.

Konsequenterweise wird Goethe – wie bereits ausgeführt – eine identitätsstiftende

Funktion zugewiesen: »Im Anblick Goethes kann uns niemand verwehren, uns als sein

Volk und damit als ein Volk zu fühlen.«99 Die Funktionalisierung des Klassikers (bzw.

hier der ›Deutschen Klassik‹) zum Begründer des Deutschtums wird wiederum mithil-

fe einer organischenMetapher gerechtfertigt: »Weimar-Jenawurde DeutschlandsHerz,

das den Pulsschlag des geistigen Lebens durch alle Glieder zucken ließ und das auch

den Blutumlauf des nationalen Gemeinschaftsbewußtseins zusammenfaßte und trei-

ben ließ in Systole und Diastole.«100 Das ist typisch für Petersens Verfahrensweise, der

willkürlich ›goethesche‹ Begriffe aus ihrem Kontext löst (hier das Begriffspaar Systole

undDiastole, das Goethe u.a. in seiner Farbenlehre prägt, dort allerdings deskriptiv-phä-

nomenal anwendet) und in seine eigene metaphorische Sprache einfließen lässt. Es soll

der Eindruck entstehen, Goethe selbst habe die organischen Einheitsfantasien angeregt

und indirekt unterstützt. Der Vergleich zwischen Volk und Organismus passt zugleich

zu Petersens Dramatisierungsstrategie: Der Begriff der »Not der Zeit« wird verschärft,

indem ihm eine physisch-körperliche Dimension verliehen wird. Vereinfacht formu-

liert: Die Krise ist eine lebensbedrohliche Krankheit und Goethe das einzige Heilmittel.

Mit seiner verschärfenden Krisenrhetorik bleibt Petersen zumeist auf einer sehr all-

gemeinen Ebene. Dort, wo er die Krise als Deutungsmuster nutzt und mit konkreten

Hinweisen füllt, wird die »semantische Affinität«101 zum Diskurs der Nationalsozialis-

ten deutlich.

96 Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 7.

97 Vgl. Thomas Lorenz: »Die Weltgeschichte ist das Weltgericht!« Der Versailler Vertrag in Diskurs

und Zeitgeist der Weimarer Republik, Frankfurt a.M. 2008.

98 Aufruf zum Goethejahr.

99 Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 12f. Hervorhebung im Original.

100 Ebd., 12.

101 Erhard Bahr: Julius Petersen und die Goethe-Gesellschaft in Weimar zwischen 1926 und 1938, in:

Jochen Golz, Justus H. Ulbricht (Hg.): Goethe in Gesellschaft. Zur Geschichte einer literarischen

Vereinigung vom Kaiserreich bis zum geteilten Deutschland, Köln 2005, 137-150, hier 137.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 185

Von apokalyptischenGegenwartsbeschreibungen,wie sie in den Reden von Schweit-

zer und Petersen zu finden sind, fehlt bei Mann jede Spur. Dabei bemüht auch er das

Motiv der Not, um seine Entscheidung für eine »mittlere« Darstellungsweise Goethes

zu rechtfertigen, die er von zwei alternativen Perspektiven auf den Klassiker unter-

scheidet:

»Zwischen diesen beiden Möglichkeiten aber, ihn [Goethe] zu sehen, der vergleichs-

weise intimsten und der großartigsten, gibt es eine dritte und mittlere; und für uns,

die wir ein Zeitalter, das bürgerliche, sich enden sehen und deren Schicksal es ist, in

Nöten und Krisen des Überganges den Weg in neue Welten, neue Ordnungen des In-

nen und Außen zu finden, ist diese dritte optischeMöglichkeit die nächstliegende und

natürlichste.« (GRBZ, 309)

Mann wendet das dynamische Brückenmotiv an: Die Krise der Gegenwart wird als

Übergang zwischen einem alten und einem neuen Zeitalter beschrieben. Die bildlich-

metaphorischen Entsprechungen, die bei Schweitzer und vor allem bei Petersen die

Grundlage für Pathos und Dramatisierung bilden, bleiben allerdings aus. Der Beschrei-

bung fehlt auch die Konkretheit: Die Krise bleibt bei Mann eine eher abstrakte Katego-

rie. Sie bezeichnet einen Wendepunkt in einem zeitlichen Prozess. Damit wird sie zum

analytischen Kriterium, mit dem ein Vorher (das bürgerliche Zeitalter) und ein Nach-

her (das nachbürgerliche Zeitalter) auseinandergehalten werden. Die ganze Rede folgt

diesem kritischen Prinzip. Ziel ist es, das Bürgerliche vomÜberbürgerlichen bei Goethe

zu unterscheiden. Mann gestaltet sein Klassikerkonzept nach diesen beiden Kategori-

en: Das Bürgerliche bei Goethe ist das Vertraute und Bekannte, das Überbürgerliche

dagegen das zum Teil Unheimliche und in die Zukunft Weisende.

Erst am Ende seiner Rede bedient auch Mann die dramatisierende Krisenrhetorik.

In dem Moment, in dem er an das politische Bewusstsein des Bürgertums appelliert,

wird der Ton dringlicher. Der Bürger sei »verloren« (GRBZ, 340), heißt es dort, ihm

sei nur noch ein »nachgerade kurzfristiger Kredit« (GRBZ, 342) gewährt. Doch verzich-

tet Mann weiterhin auf eine konkrete Schilderung der gegenwärtigen Situation. Dieser

Verzicht ist programmatisch, steht doch die Forderung nach Nüchternheit im Zentrum

seines Appells: »Was heute nottut, ist die große Ernüchterung einer Welt, die an ver-

dumpften und das Leben hindernden Seelentümern zugrunde geht.« (GRBZ, 340) Es

bleibt ein formeller Gebrauch der Krisenrhetorik: Die Krise wird als ein entscheidender

Moment bestimmt. In diesem Fall der Moment der Entscheidung zwischen Passivi-

tät oder Anschluss an »die neue heraufkommende Welt«, d.h. an die »soziale Welt, die

organisierte Einheits- und Planwelt« (GRBZ, 341). Was in dramatischen Tönen geschil-

dert wird, sind die Konsequenzen der passiven Haltung: Nimmt das Bürgertum seinen

historischen Auftrag nicht wahr, so Mann, »wird [es] verschwinden und abtreten, ab-

danken müssen zugunsten eines Menschentyps, der frei ist von den Voraussetzungen,

Bindungen und überständigen Gemütsfesseln, die […] das europäische Bürgertum un-

fähig machen, Staat und Wirtschaft in eine neue Welt hinüberzuführen« (GRBZ, 341).

Die (katastrophische) Krisenvision wird bei Mann in die Zukunft verlagert. Sie hat eine

ernst zu nehmende Warnfunktion, doch versperrt sie nicht die Sicht in eine alternative

Zukunft.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Klassikerfeiern

Der Begriff der Zukunft spielt dann auch eine zentrale Rolle in Manns Klassiker-

konzept. Ausgehend von der Idee der Weltliteratur unternimmt er es am Ende seiner

Rede, die »Gegenwärtigkeit und Zukünftigkeit [Goethes] zu behaupten, die Richtung

seines Wesens auf uns und über uns hinaus anzudeuten« (GRBZ, 338). Die Beispiele,

die angeführt werden, sind bekannt: die Begeisterung Goethes für technische Projekte

wie die Panama- und Suezkanäle oder die Verbindung von Donau und Rhein. Fausts

»utilitaristischer Traum« (GRBZ, 340) wird ebenfalls als Beleg für die fundamentale

»Zukunftsfreudigkeit« (ebd.) des Dichters herangeführt. Bezeichnenderweise handelt

es sich genau um die biografischen Hinweise und Passagen aus dem Werk, die sowohl

Schweitzer als auch Petersen als prophetische Katastrophenvisionen Goethes präsentie-

ren. Dass Mann Goethe zum Optimisten stilisiert, ist als Absage an die katastrophische

Krisenrhetorik zu verstehen.

Die drei Redner machen unterschiedlich Gebrauch von dem im Frame vorgegebe-

nen Krisenmotiv. Wird es als rhetorisches Prinzip eingesetzt hat es eine mobilisieren-

de Funktion; wird es als analytisches Kriterium aufgefasst, dient es dem Verständnis

der gegenwärtigen Situation. Wenn das Prinzip der rhetorischen Mobilisierung vor-

herrscht, bleiben die entsprechenden Zukunftsentwürfe unbestimmt: Sie reichen von

Passivität und Rückzug bei Schweitzer zu revolutionären Visionen bei Petersen. Anders

bei der Anwendung als analytisches Kriterium: Die Krisendeutung geht dann einhermit

einer Zukunftsvision.102 Wichtig ist, dass bei allen drei Rednern die Vorstellung einer

Krise der Gegenwart den Rückgriff auf Goethe legitimiert. Den jeweiligen Krisenvisio-

nen korrespondieren je eigene Klassikerkonzepte: Goethe als Ideal und überzeitliche

Norm bei Schweitzer, Goethe als energetische Kraft bei Petersen, Goethe als zukunfts-

gewandter Optimist bei Mann.

»Aufblick zum Ewigen« – Goethe und/als Religion

Wie im vorangehenden Kapitel festgestellt wurde, spielen christliche-religiöse Moti-

ve im kulturpolitischen Klassikerdiskurs der Zwischenkriegszeit eine vordergründige

Rolle. Die christliche Religion mit ihren allseits bekannten Inhalten und Riten ist nach

wie vor ein probates Mittel der Gemeinschaftsstiftung, sei es auf nationaler oder, wie

im Kontext der Wiener Beethovenfeier erprobt, auf internationaler Ebene; sie dient im

kulturpolitischen Klassikerdiskurs aber auch dazu, den Klassiker als unnahbare Größe

zu installieren, deren Autorität nicht hinterfragt werden kann. Auf diese Mechanis-

men wird im Goethejahr 1932 rekurriert. Die Religion durchzieht nahezu alle Beiträ-

ge zum Jubiläum auf thematisch-inhaltlicher sowie auf formal-sprachlicher Ebene.103

Wie Hiller es in seinem Weltbühne-Artikel herausstellt, ist dieser religiöse Grundton

102 Das entspricht der Analyse von Rüdiger Graf, der der Deutung derWeimarer Republik als »Krisen-

jahre der klassischen Moderne« (Detlev Peukert) ein im weiten Sinne optimistischeres Bild ent-

gegenstellt, indem er sich für die Zukunftsentwürfe interessiert, die vom Krisendiskurs ausgehen.

Vgl., neben dem oben zitierten Sammelband von Graf und Föllmer: Rüdiger Graf: Die Zukunft der

Weimarer Republik. Krisen und Zukunftsaneignungen in Deutschland 1918-1933, München 2008.

103 Dass ein religiös-sakraler Duktus nahezu alle deutschen Gedenkreden prägt und sich auch in den

Inszenierungen der Feiern widerspiegelt, hat Ment ausführlich dargestellt. Vgl. das Kapitel »Goe-

the zum Andenken. Die Reden als Ausdruck einer sakral geprägten Erinnerungskultur«, in Ment:

Goethe zwischen den Kriegen, 337-441.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 187

doppeldeutig. Goethes Religion kann sowohl das Verhältnis des Dichters zu religiösen

Fragen (›Goethe und die Religion‹) als auch seine Sakralisierung durch Zeitgenossen

und spätere Rezipienten (›Goethe als Religion‹) bedeuten. Die Vermittelbarkeit Goethes

und der Religion, um die 1932 vor allem Schweitzer bemüht ist, lässt sich, ähnlich wie

im Rahmen des Beethovenjubiläums, als integrative Geste deuten; die Sakralisierung

der Klassikerfigur, für die die Rede Petersens steht, begründet das nationale Gemein-

schaftserlebnis.

Die Frage nach dem Verhältnis des Dichters zur Religion im Allgemeinen und zum

Christentum imBesonderen wurde im 19. Jahrhundert kontinuierlich aus theologischer

und philologischer Perspektive diskutiert.104Wider der Anatheme der katholischenKir-

che über die Klassiker und ihre als anti-religiös gewerteten Positionen ist eine gesell-

schaftlich einflussreiche Bildungsreligion kulturprotestantischer Prägung um Vermitt-

lung bemüht. Es geht um die Vereinbarkeit von Goethes Denken mit dem christlichen

Welt- und Menschenbild. Die Überlegungen zu Goethes Stellung zu religiösen Fragen

zielen darauf ab, den Klassiker für die christliche Religion zu gewinnen, ihn also gegen

die Säkularisierungstendenzen dermodernen Gesellschaft ins Feld zu führen. So glaubt

etwa der Theologe Karl Sell zu Beginn des 20. Jahrhunderts, dass »am Gotteserlebnis

unserer Klassiker […] sich unser eignes Gotteserlebnis entzünden kann.«105

In dieser Traditionslinie steht die Rede Schweitzers, in der Goethes von Spino-

za inspirierte Naturphilosophie als Antidot gegen den kantischen und nachkantischen

Idealismus aufgefasst wird: »Weil er dies eine weiß, wie er mit Natur und Gott zu-

sammengehört, bedarf Goethe keiner auf künstliche Weise bis ins letzte ausgebauten

Weltanschauung.«106 Betont wird die Bescheidenheit der goetheschen Naturphiloso-

phie: Entgegen den rationalistischen Anmaßungen seiner Zeitgenossen sei der Dichter

nie versucht gewesen, (Gott-)Gegebenes zu hinterfragen. Das ist eine Perspektive, die

sich mit dem christlichen Weltbild versöhnen lässt. Auf dieser gemeinsamen Grundla-

ge wird nicht nur eine Vereinbarkeit zwischen weltlicher Dichtung und heiligen Texten

festgestellt – Schweitzer zieht eine Parallele zwischen der Aeropagrede des Paulus und

dem Gedicht Prooemion, das er als »Bekenntnis zu Gott« deutet107 –, sondern auch zwi-

schen Goethes Denken und der christlichen (Schweitzer’schen) Ethik. Denn der Dichter

habe, so Schweitzer, das Sittliche im Menschen als etwas Natur-, also Gottgegebenes

angenommen. Indem die Begriffe der naturphilosophischen Schriften konsequent mit

christlichen Vorzeichen versehen werden, lässt sich folgern: »So weht die Luft der Lie-

be, wie sie aus der Religion der Propheten Israels und der Religion Jesu kommt, in

dem Denken Goethes.«108 Vereinfacht formuliert könnte man sagen, dass Schweitzer

den Klassiker zu religiösen Zwecken funktionalisiert. Die Schwierigkeit, die sich daraus

ergibt, Goethe für das christliche Weltbild zu gewinnen, umgeht er, indem er sowohl

104 Jan Rohls: »Goethedienst ist Gottesdienst.« Theologische Anmerkungen zur Goethe-Verehrung,

in: Jochen Golz, Justus H. Ulbricht (Hg.): Goethe in Gesellschaft. Zur Geschichte einer literarischen

Vereinigung vom Kaiserreich bis zum geteilten Deutschland, Köln 2005, 33-62.

105 Karl Sell, Die Religion unserer Klassiker. Lessing, Herder, Schiller, Goethe, Tübingen, Leipzig 1910.

Zitiert nach: Ebd., 43.

106 Schweitzer: Gedenkrede, 20.

107 Ebd., 19.

108 Ebd., 20.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Klassikerfeiern

Goethes Werk als auch die Religion als ethisch-philosophische Diskurse betrachtet, sie

also auf eine höhere Abstraktionsebene hebt.

Die integrative Perspektive des Kulturprotestantismus ist nicht nur gegen den Teil

der Kirche gerichtet, die Goethe wegen seiner Stellungnahmen in sittlichen und religiö-

sen Fragen verworfen hatte, sondern vor allem gegen diejenigen, die den Dichter zum

Gegenstand eines »widerchristlichen Cultus«109 erhoben hatten.Die Dichterverehrung,

die strukturelle Ähnlichkeiten zurHeiligenverehrung aufweist,110 tritt dabei in ein Kon-

kurrenzverhältnis zu den kirchlichen Institutionen. So versteht sich beispielsweise der

Klassikerkult eines David Friedrich Straußʼ zu Beginn des Kaiserreichs ausdrücklich als

Kirchenersatz in einer nachchristlichen Zeit.111 Damit wird Antwort auf das Bedürfnis

nach Sinnstiftung und Spiritualität in zunehmend säkularisierten Gesellschaften gege-

ben. Dieses Bedürfnis ist in den letzten Jahren der Weimarer Republik aktueller denn

je und findet sich in nahezu allen gesellschaftlichen Bereichen wieder.112 Im Rahmen

der Goethefeiern, bei denen der Nationalklassiker dazu dient, teilweise konträre An-

sichten an die Nation zu vermitteln, geht es aber auch darum, die Überzeugungskraft

des eigenen Klassikerkonzepts zu erhöhen: Dass Goethe als gottähnliche Autorität prä-

sentiert wird, verhindert jeglichen Widerspruch. Schließlich wird 1932 auch auf das

gemeinschaftsstiftende Potenzial der (christlichen) Religion zurückgegriffen. Der Klas-

sikerkult war im 19. Jahrhundert national ausgerichtet, d.h. der Klassiker diente der

Identifikation und dem Zusammenhalt einer nationalen Gemeinde. Der Konnex zwi-

schen Goethekult113 und Nationenkult wird im Kaiserreich und der Weimarer Republik

kontinuierlich ausgebaut; er kulminiert 1932 in den nationalen Gedenkfeiern.

Der nationalreligiöse Goethekult findet einen hochpathetischen Ausdruck in Peter-

sens Vortrag. Der Ton ist von Anfang an gegeben, beginnt doch der Redner mit einer

Geste der Ehrfurcht, die der ganzen Veranstaltung den Anschein einer religiösen Zere-

monie verleiht:

»Auf dem Wege nach der Gruft, die für heute zum Mittelpunkt des Weltbewußtseins

und zum magnetischen Pol alles Menschengedenkens geworden ist, halten wir inne

und suchen nach Sammlung und Besinnung. ›Ziehe deine Schuhe aus von deinen Fü-

ßen, denn der Ort, da du auf stehest, ist ein heiliges Land.‹ So spricht der Herr des alten

109 August Friedrich Christian Vilmar: Vorlesungen über die Geschichte der deutschen National-

Literatur, Marburg, Leipzig 1866. Zitiert nach: Rohls: Goethedienst ist Gottesdienst, 37.

110 Ein Beispiel für die Anlehnung der Dichter- an die Heiligenverehrung geben die Dichterhäuser, die

ähnlichwie die Stätten aus demLebenderHeiligen bewahrt und inszeniertwerden. Vgl. Paul Kahl:

Die ErfindungdesDichterhauses.DasGoethe-Nationalmuseum inWeimar. EineKulturgeschichte,

Göttingen 2015, 24f.

111 Rohls: Goethedienst ist Gottesdienst, 41.

112 Einer seiner Ausprägungen ist der politischeMessianismus, der zu dieser Zeit den öffentlichenDis-

kurs prägt und seinenHöhepunkt in den politischen Religionen, speziell demNationalsozialismus

erreicht. Vgl. Klaus Schreiner: »Wann kommt der Retter Deutschlands«: Formen und Funktionen

von politischem Messianismus in der Weimarer Republik, in: Saeculum. Jahrbuch für Universal-

geschichte, Bd. 49, 1998, 107-160.

113 Zur Diskussion des Begriffs vgl. Stefan Breuer: Goethekult – eine Form des ästhetischen Funda-

mentalismus?, in: Jochen Golz, Justus H. Ulbricht (Hg.): Goethe in Gesellschaft. Zur Geschichte

einer literarischen Vereinigung vom Kaiserreich bis zum geteilten Deutschland, Köln 2005, 63-79.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 189

Bundes aus dem flammenden Dornbusch und gebietet, allen Staub des niedrigen All-

tags abzustreifen.«114

Goethe – dessen Name nicht genannt und der nurmetonymisch durch den Hinweis auf

die Fürstengruft erwähnt wird – wird zum Gegenstand einer mystischen Erfahrung,

die der des brennenden Dornbuschs gleicht. Der Gebrauch eines religiösen Wortschat-

zes und einer metaphorischen Sprache, der feierlich-sakrale Duktus, das Zitat aus dem

Alten Testament: Alles weist darauf hin, dass Petersen Goethe zum Gegenstand einer

Religion macht, als dessen Priester er sich anbietet. Anders als Schweitzer nutzt er

den Klassiker nicht zur Stärkung eines religiösen Welt- und Menschenbilds, sondern

bedient sich der christlichen Religion, ihrer Riten und Sprachmuster, um einen natio-

nal ausgerichteten Goethekult zu installieren. Obwohl er gegen Ende seiner Ansprache

einräumt, dass Goethe »Vergötterung […] nicht beansprucht« habe,115 zögert er nicht,

den Dichter als Märtyrerfigur mit übermenschlichen und prophetischen Befähigungen

darzustellen:

»Mißverstanden in seinem vaterländischen Fühlen, hat er [Goethe], der die tiefste

Not Deutschlands mit- und vorauserlebte, den festen und tröstenden Glauben an

die Zukunft seines Volkes bewahrt, überzeugt von einer großen Bestimmung, deren

kommende Erfüllung vom menschlichen Auge noch nicht vorauszusehen und durch

menschliche Kraft nicht herbeizuführen sei.«116

So wird der Dichter zum Heiligen stilisiert, der Gegenstand religiöser Verehrung ist:

»Heute steht um das Heiligtum seiner [Goethes] Ruhestätte dieses große Volk ge-

schart, niedergetreten und gedemütigt, auseinandergerissen und in seiner Dauer be-

droht, aber erfüllt von dem Ewigkeitsbewußtein immer neuen Werdens im Fluß der

lebenden Entwicklung seiner geprägten Form nach dem Gesetz, wonach es angetre-

ten. In dem Wachsen und Werden seines Größten erblickt Goethes Volk das Sinnbild

des eigenen, noch unfertigen Seins, in der Unsterblichkeit seines Seins die Gewähr des

eigenen Verstandes, in seinem Lebensglauben den Führer und Begleiter zu unermüd-

licher Tätigkeit, in seinem Vermächtnis das Ziel dieses Wirkens: auf freiem Grund mit

freiem Volk zu stehn.«117

Die Forschung hat das zurecht als »Gipfelleistung phrasenhafter Rhetorik«118 und als

»Triumph der Phrase«119 bezeichnet. In Petersens Rede sind die Mechanismen der na-

tionalpolitischen Funktionalisierung des Klassikers geradezu mustergültig eingesetzt.

Petersen geht von einer strukturellen Ähnlichkeit zwischen Goethes Biografie – seiner

114 Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 3.

115 Ebd., 21.

116 Ebd., 6f.

117 Ebd., 7.

118 Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner Kritiker. Teil IV, xxxiv.

119 Ernst Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949: Kontinuität und Diskontinuität, in:

Matthias Löwe, Gregor Streim (Hg.): »Humanismus« in der Krise. Debatten und Diskurse zwischen

Weimarer Republik und geteiltem Deutschland, Berlin 2017, 23-38, hier 27.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Klassikerfeiern

relativen Isolierung zur Zeit der Befreiungskriege, die ihn als Opfer seiner Zeitgenos-

sen erscheinen lässt – und der eines Märtyrers aus. Der Klassiker wird zum Märtyrer

einer Nationalreligion stilisiert, die er ablehnte. Goethes Biografie wird dazu – ähnlich

wie das Leben Beethovens – der Struktur einer Heiligenlegende angepasst.

Bedeutsam sind die Verschränkungen auf sprachlicher Ebene: Die Rede Petersens

verwebt Schlagwörter aus dem nationalen und religiösen Diskurs mit goetheschen Be-

griffen, um abermals den Eindruck diskursiver Zusammengehörigkeit zu erzeugen.Die

Anhäufung von religiös konnotierten Ausdrücken (»fester und tröstender Gaube«, »Hei-

ligtum«, »Ewigkeit«, »Unsterblichkeit«) wird in der zitierten Passage durch dieWieder-

holung des Wortes ›Volk‹ skandiert. Die Brücke von diesen nationalreligiösen Sprach-

mustern zu Goethe entsteht durch die Integration von Wendungen, die seinem Werk

entlehnt sind. Die kryptische Rede vom »Ewigkeitsbewußtsein immer neuen Werdens

im Fluß der lebenden Entwicklung seiner geprägten Form nach dem Gesetz, wonach

es angetreten« ist ein verstecktes Zitat des ersten Gedichts der Sammlung Urworte. Or-

phisch: ΔΑΙΜΩΝ,Dämon. Paraphrasiert werden zwei Verse (hier kursiv gekennzeichnet):

»Bist alsobald und fort und fort gediehen/ Nach dem Gesetz, wonach du angetreten« sowie

weiter: »Und keine Zeit und keine Macht zerstückelt/ Geprägte Form, die lebend sich entwi-

ckelt.«120 Goethes Idee der dämonischen Festlegung vom Individuum wird auf das Kol-

lektiv übertragen: Auch die Entwicklung des Volkskörpers sei von Anfang an durch ein

bestimmtes Gesetz bestimmt. Doch wird bei Petersen eben dieser Schritt – die Über-

tragung von einer individuellen zu einer kollektiven Bestimmung – nicht weiter expli-

ziert, sondern durch den Gebrauch von poetisch-philosophischen (Hohl-)Formeln ver-

schleiert. Wichtiger als die inhaltliche Auslegung ist das sprachlich-rhetorische Ergeb-

nis: Petersen spricht nationalreligiös mit goetheschenWorten. Auf dieser Grundlage ist

es nicht schwer, das berühmte Faust-Zitat, in dem auch der Begriff des »Volks« wieder

auftaucht, erstens national auszulegen und zweitens zum »Vermächtnis« zu erheben,

es also mit einem sakral-religiösen Vorzeichen zu versehen.

Die Begriffe von Religion, die den Reden von Schweitzer und Petersen zugrunde lie-

gen, entspringen zwei distinkten Diskursfeldern und Deutungstraditionen: derTheolo-

gie und ihrer Funktionalisierung Goethes im Dienst der christlichen Weltanschauung

einerseits, dem nationalen Diskurs und seiner Funktionalisierung des Klassikers im

Dienst einer Nationalreligion andererseits. Im ersten Fall geht die Funktionalisierung

von einer inhaltlichen Auseinandersetzung mit dem Werk aus, im zweiten von einer

sprachlich-rhetorischen Angleichung zwischen dichterischer, religiöser und nationaler

Sprache.

Beide Aspekte des Religionsframes finden sich in Manns Rede wieder, und zwar

sowohl auf inhaltlich-thematischer als auch auf sprachlich-rhetorischer Ebene. Das

Themenfeld ›Goethe und die Religion‹ spielt nur am Rande eine Rolle. Die integrati-

ve Perspektive Schweitzers wird bei Mann in gewisser Hinsicht umgekehrt. Dort wo

Schweitzer sich bemüht, Goethes Denken als mit der christlichenWeltanschauung ver-

einbar erscheinen zu lassen, zeigt Mann, inwiefern die christliche Religion sich mit

120 Johann Wolfgang Goethe: Gedichte (1800-1832), hg. v. Karl Eibl, Frankfurt a.M. 1988 (Sämtliche

Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche, I, 2), 501.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 191

Goethes Bürgerlichkeit vereinbaren lässt. Dabei behandelt er die Religion nicht als phi-

losophisch-ethischen Diskurs, sondern als kulturellen Faktor. So stellt er die »Liebe zur

Mühe und Arbeit« beim Dichter als eine »religiös-protestantische« (GRBZ, 319) Begrün-

dung der bürgerlichen Geistesform vor. Gleichzeitig sind damit die Grenzen eines re-

ligiösen Zugangs zu Goethe gezeichnet: Eine Vereinbarkeit zwischen Goethe und der

Religion ergibt sich für Mann nur auf kultureller Ebene. Das bedeutet auch, dass das

christliche Weltbild, das Schweitzer mithilfe des Klassikers zu reaktivieren versucht,

jenem endenden bürgerlichen Zeitalter angehört, das es zu überwinden gelte.

Komplexer gestaltet sich Manns Umgang mit dem zweiten Teil des Frames. Denn

eine Tendenz zur Sakralisierung des Klassikers findet sich durchaus in den Goethe-

Essays des Schriftstellers. So etwa im Aufsatz An die japanische Jugend,121 in dem Mann

explizit nach einer religiösen Vergleichsgröße für den deutschen Klassiker greift:

»Er, der im Alter mit erschütternder Gelassenheit von sich aussagte, daß er ›in Jahr-

tausenden lebe‹, stiftete selbst eine Epoche, das Zeitalter Goethes, das sich nicht nach

Jahrtausenden bemißt und selbst so wenig abzusehen ist wie das Maß, in das seine

noch immer weit vorandeutende Gestalt hineinzuwachsen bestimmt ist. Wer weiß, ob

sie als mythusbildendes Persönlichkeitswunder nicht eines Tages der des Jesus von

Nazareth gleich geachtet werden wird?«122

Die chiliastische Vorstellung von einem »Zeitalter Goethes« geht auf Thomas Carlyle

zurück und wird gern von den Rednern des Goethejahrs aufgegriffen.123 Von solchen

affirmativen Darstellungen, die Mann, wie Marx anhand der Notizen zeigen konnte,

bei der Vorbereitung des Essays Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters noch in

Erwägung zieht,124 distanziert sich der Schriftsteller dann explizit. Die Rede von einem

»Zeitalter Goethes«, das sich nur »nach Jahrtausenden bemißt«, und der Vergleich mit

»den größten menschlichen Erscheinungen, die über die Erde gewandelt sind« (GRBZ,

309), wird in der Berliner Rede als eineMöglichkeit des Sprechens über den Dichter prä-

sentiert, als die »großartigste«. EineMöglichkeit, die jedoch als unzeitgemäß zurückge-

wiesen wird. Der religiös-sakrale Klassikerkult gehört zu jenen historisch-bürgerlichen

Erscheinungen, die das nachbürgerliche Zeitalter hinter sich lässt.

Wenn Mann, wie Marx schlussfolgert, es versteht, »sich rechtzeitig von den zeitge-

nössischen Erscheinungsformen der Goetheverehrung zu distanzieren«125, so knüpft

er auf motivischer und sprachlicher Ebene doch an den religiösen Frame des Goethe-

jahres an. Aber er tut es, indem er ihn zum Teil ironisch unterläuft. So steht am Anfang

121 Zu den folgenden Ausführrungen vgl. Friedhelm Marx: »Ich aber sage Ihnen …« Christusfiguratio-

nen imWerk Thomas Manns, Frankfurt a.M. 2002, bes. 203-208.

122 Mann: An die japanische Jugend [1932], 286.

123 So etwa bei Petersen: »In seinem prophetischen Nachruf […] wagte Thomas Carlyle, ganz in Goe-

thes Sinn, die Behauptung, es habe Menschen gegeben, […] die noch nach zwei Jahrtausenden

in völliger Individualität fortwirken würden. Zu solchen Entelechien von unendlicher Spannweite

ihrer lebendigen Wirkung rechnete Carlyle die geistige Kraft des Dahingegangenen.« Petersen:

Erdentage und Ewigkeit, 8.

124 Marx: Ich aber sage Ihnen …, 205.

125 Ebd., 206.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Klassikerfeiern

der Berliner Rede eine Geste der Ehrfurcht vor dem großen Dichter, die als captatio ben-

evolentiae dient und die man, würde sie ihr nicht zeitlich vorausgehen, als Parodie von

Petersens einleitenden Worten bezeichnen könnte: »Vor die Aufgabe gestellt, vor Ih-

nen von Goethe zu sprechen, nehme ich Zuflucht zu einer Erinnerung, einem Erlebnis,

das mich dazu ermutigen und meinem Unterfangen die Legitimität verleihen soll, die

in allen Dingen das Beste, das Entscheidende ist.« (GRBZ, 307) Der erste Besuch des

Goethehauses in Frankfurt wird daraufhin wie ein mystisches Erlebnis geschildert:

»Diese Treppen und Zimmer waren mir nach Stil, Stimmung, Atmosphäre urbe-

kannt. Es war die ›Herkunft‹, wie sie im Buche, im Buch meines Lebens steht […]. Das

Patrizistisch-Bürgerliche, museal gewordene und Gegenstand leise auftretender Pie-

tät, als Wiege des Heros; das Würdig-Wohlanständige, bewahrt und heilig gehalten

um des Sohnes willen, der es zurückgelassen […] und ins Weltstrenge gewachsen: ich

sah es an, ich atmete es ein, und der Widerstreit von Vertrautheit und Ehrfurcht in

meiner Brust löste sich in das Gefühl, worin Demut und Selbstbejahung eines sind: in

lächelnde Liebe.« (GRBZ, 307)

Goethe wird am Anfang des Textes zu einer unnahbaren Größe konstruiert, zu der der

Redner allerdings – anders als Petersen, der als Jünger des Dichters auftritt – ein per-

sönliches Verhältnis aufbaut. Die Erwähnung des Besuches hat etwas gewollt Zwei-

deutiges. Der Gebrauch von Substantivierungen und Komposita verleiht der Passage

einen getragenen, feierlichen Duktus. Das Wortfeld ist größtenteils dem Bereich des

Religiösen entliehen (»das Buch«, »Pietät«, »heilig«, »der Sohn«, »Liebe«). Genauer: Die

einzelnen Begriffe können genauso religiös wie auch säkular gedeutet werden. Mit die-

ser Ambivalenz spielt Mann: Die Wiederholung des Wortes ›Buch‹, zuerst mit dem ge-

hobenen Dativ-e, dann in der einfachen Form und auf den Sprecher bezogen, unter-

streicht die Doppeldeutigkeit. Der implizite Hinweis auf das ›Buch der Bücher‹ wird

damit sogleich zurückgenommen. Es ist, als würde sich der Sprecher selbst bei seiner

Vergötterung Goethes beobachten. Der Musealisierung und der kultischen Verehrung

des Dichterhauses wird verständnisvolle Wehmut entgegengebracht, gleichzeitig wird

sie aber belächelt. Die eigene Neigung zur Goetheverehrung wird vom Sprecher reflek-

tiert, was dann ihre Übertragung »ins Überpersönliche, ins Nationale« (GRBZ, 308) von

Anfang an relativiert.

Dass er vom pathetisch-priesterlichen Ton des Aufrufs und der Sakralisierung Goe-

thes Abstand nimmt, markiert Mann, indem er sich auf den Klassiker beruft: »Es fehlt

diesem Wesen jede Spur des Priesterlichen, Feierlichen und Gespreizten, aller sakrale

Anspruch.« (GRBZ, 312) Auch Goethes Stil wird als das Gegenteil der allgegenwärtigen

Gedenkrhetorik definiert: »Das Wort ist nicht etwa gehoben, getragen, feierlich, pries-

terlich oder pathetisch – aus Goethes Schule kommend, in seinem Geschmack lebend,

kann man eine solche Sprache gar nicht lesen und innerlich hören, sie widersteht und

langweilt hoffnungslos.« (GRBZ, 322) An den Religionsframe kann Mann umso bes-

ser anknüpfen, als er in seiner Annäherung an Goethe selbst den Sakralisierungsreflex

anwendet. Die ironische Distanzierung und die Spitzen gegen den priesterlich-pathe-

tischen Ton der Gedenkreden kommen einer Positionierung innerhalb der Öffentlich-

keitssphäre ›Deutsche Nation‹ gleich: Sie markieren die Ablehnung einer völkisch be-

gründeten Nationalreligion.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 193

 

Was das Schillerjubiläum 1859 bewirkt hatte, wird 1932 gezielt provoziert: Die natio-

nale Einheit wird zum einen durch die mediale und symbolische Vernetzung der (Kul-

tur-)Nation, zum anderen durch die semantische Vereinheitlichung der unterschiedli-

chen Goethediskurse gesichert. Zu dieser Konsensbildung trägt der Aufruf zum Goethe-

jahr maßgeblich bei, indem er das Nationalklassikermodell performativ statuiert. Die

Einpassung Goethes in dieses Modell beruht auf drei Strategien. Erstens wird auf Bio-

grafie und Werk des ›originalen‹ Goethes und seiner Rezeptionsgeschichte im 19. Jahr-

hundert (z.B. Carlyle) rekurriert. Man könnte sagen, dass dieses ›Original‹ ein Fundus

ist, aus dem die Redner schöpfen, um das je eigene Klassikerkonzept zu gestalten. Die

Wahl dieser Einzelteile und die Bedeutung, die ihnen jeweils verliehen wird, ergibt sich

zweitens aus demNationalklassikermodell, das sich historisch seit dem 18. Jahrhundert

entwickelt hatte und zu dessen Konstanten die Idee einer handlungsweisenden, gott-

ähnlichen Autorität gehört, die die Nation inkarniert. Die Modellierung Goethes zum

Nationalklassiker ist drittens ›geframt‹ von gegenwärtigen Formen des Sprechens über

Nation, Krise und Religion.

Wie die vergleichende Analyse der drei Reden von Petersen, Schweitzer und Mann

zeigt, gewährt der Gebrauch des Modells einen gewissen Spielraum. Die Reaktivierung

des einheitsstiftenden Nationalklassikers gestaltet sich als Aushandlungsprozess. Die

individuellen Konzeptualisierungen widersprechen sich teilweise und können als Reak-

tionen aufeinander gelesen werden. Bezeichnend ist, dass es stets die jeweiligen Goe-

thekonzepte sind, die opponieren. Mit Goethe wird gegen Goethe argumentiert oder

genauer: Mit einem Klassikerkonzept wird gegen das andere Klassikerkonzept gespro-

chen. Petersens Vorstellung des Klassiker-Propheten, für das die Biografie Goethes zur

Heiligenlegende umgedeutet wird, entgegnet Schweitzer ein normatives Klassikerkon-

zept, das Goethes Leben undWerk zum Gegenstand einer exegetischen Lektüre macht.

Indem Mann Elemente des nationalen Goethe-Frames aufgreift, sie aber anders be-

setzt, höhlt er das Nationalklassikermodell aus. Dem Konzept des Märtyrer-Propheten

der Nation entgegnet er sein Konzept des Repräsentanten einer deutsch-bürgerlichen

Kultur.

Am Ende seiner Ansprache gibt Mann das Nationalklassikerparadigma zugunsten

eines entnationalisierten Klassikermodells auf – das einer neuen »sozial- und Planwelt«

(GRBZ, 341).126 Goethe ist dann nicht mehr der Repräsentant dieser Welt, sondern ihr

Prophet, der das »Zeitalter der Einseitigkeiten« (ebd.) angekündigt habe. Außerhalb

des nationalen Rahmens wird der Klassiker also wieder zur handlungsweisenden Au-

torität konstruiert. Mann lässt die Ansprache sogar mit einem Appell Goethes enden,

der dem Bürgertum zurufe: »Entzieht euch dem verstorbenen Zeug,/ Lebend’ges laßt

uns lieben!« (GRBZ, 342) Damit bedient er sich einer der im kulturpolitischen Diskurs

der Zeit üblichen Strategien: der Fiktion des in Form einer Prosopopöie zur Gegenwart

›sprechenden‹ Klassikers.

126 Dieses neue Klassikermodell weist bereits auf das später im Kontext der Volksfront konstruierte

antifaschistische Klassikermodell, um das es in Kapitel 5 geht.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Klassikerfeiern

4.2.2 Öffentlichkeitssphäre 3: ›Frankreich‹ – Goethe als grand homme

und »classique français«

Mit seiner Erscheinung in französischer Übersetzung im Goethe-Sonderheft der Re-

vue Europe erreicht Thomas Manns Essay gleich zwei weitere Öffentlichkeitssphären.

In der 1923 gemeinsam von Romain Rolland, René Arcos und Paul Colin gegründeten

Zeitschrift ist zunächst eine ideale internationale Öffentlichkeit adressiert: Die Europe

versteht sich als überstaatliches Diskussionsforum, in dem Intellektuelle aus aller Welt

zu Wort kommen.127 Goethe wird in der Zeitschrift zur europäischen bzw. universalen

Integrationsfigur modelliert. Faktisch wird mit dem Periodikum jedoch hauptsächlich

eine französische Leserschaft erreicht.128 Das Goetheheft vollbringt eine Transferleis-

tung, indem es die Diskussion über Goethe von der deutschen in die französische Öf-

fentlichkeit transportiert: Neben der französischen Fassung von Manns Essay129 wer-

den die Übersetzungen von Beiträgen namhafter deutscher Goetheforscher wie Fried-

rich Gundolf und Max Hecker darin veröffentlicht.130 Albert Schweitzer schreibt für

das Sonderheft einen französischen Aufsatz, der die Gedanken aus seinen deutschen

Ansprachen adaptiert.131 Ferner gelingt es dem Herausgeber Rolland, Hermann Hes-

se, mit dem ihn eine lange »Geisteskameradschaft«132 verbindet, für einen Beitrag zu

gewinnen.133 Die Zeitschrift führt also ›deutsche‹ Ansichten über Goethe in die fran-

zösische Öffentlichkeit ein. Dort allerdings wird – ähnlich wie im Fall Beethovens – der

deutsche Klassiker dazu gebraucht, das Selbstverständnis Frankreichs als Hort huma-

nistischer Werte zu sichern. Goethe wird in Frankreich zum grand homme und fran-

127 Jessica Wardhaugh: Europäer erschaffen. Die Rolle der Zeitschrift Europe-Revue Mensuelle, 1923-

1939, in: LorraineBluche, Veronika Lipphardt, KiranKlaus Patel (Hg.): Der Europäer – ein Konstrukt:

Wissensbestände, Diskurse, Praktiken, Göttingen 2009, 97-117.

128 Nicole Racine-Furlaud beschreibt die Position der Europe in der französischen Zeitschriftenland-

schaft Ende der 1920er Jahre folgendermaßen: »La revue s’affirme peu à peu, dans les limites plus

modestes d’une revue de gauche française, ouverte sur les littératures étrangères et préoccupée

par les problèmes internationaux.« Nicole Racine-Furlaud: La revue Europe (1923-1939). Du pacifis-

me rollandien à l’antifascisme compagnon de route, in: Matériaux pour l’histoire de notre temps,

Bd. 30, Nr. 1, 1993, 21-26, hier 21.

129 Thomas Mann: Goethe représentant de l’âge bourgeois, übers. v. J.P. S[amson], in: Europe, Bd. 28,

Nr. 112, 1932, 85-129.

130 Friedrich Gundolf: L’enfance de Goethe, übers. v. Marcel Beaufils, in: Ebd., 32-51; Max Hecker: La

mort de Goethe, übers. v. Marcel Beaufils, in: Ebd., 1932, 72-84.

131 Albert Schweitzer: Goethe penseur, in: Ebd., 177-199. Vgl. die deutsche Übersetzung und den Kom-

mentar: Albert Schweitzer: Goethe, der Denker, in: Ders.: Vorträge, Vorlesungen, Aufsätze, hg. von

Claus Günzler, Ulrich Luz, Johann Zürcher, München 2003, 96-111.

132 Jürgen Below: Hermann-Hesse-Handbuch. Quellentexte zu Leben, Werk und Wirkung, Frankfurt

a.M. 2012, 264.

133 Hermann Hesse: Remerciement à Goethe, übers. v. Henri Bloch, in: Europe, Bd. 28, Nr. 112, 1932,

245-254. Der Briefwechsel suggeriert, dass Hesses Text, der ebenfalls in der Neuen Rundschau er-

scheint, erst auf Anregung Rollands entstanden ist. Am 2.9.1931 schreibt dieser: »Voulez-vous pen-

ser à cette idée que je vous ai suggérée au moment de vous quitter: – un témoignage individuel

sur Goethe.« (Vgl. Romain Rolland, Hermann Hesse: D’une rive à l’autre. Hermann Hesse et Ro-

main Rolland. Correspondance, fragments du journal et textes divers, hg. v. Pierre Grappin, Paris

1972, 133.) Es handelt sich um Hesses einzige Veröffentlichung in der Europe.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 195

zösischen Klassiker modelliert. In Zeitschriften wie der Europe wird teilweise kritisch

auf diese Funktionalisierung reagiert. Vor diesem Hintergrund ist auch die Veröffent-

lichung von Manns Essay in dem Periodikum zu verstehen. Im Folgenden werden zu-

nächst die französische Goetherezeption imKontext des Jubiläums und ihre Diskussion

präsentiert. Die Analyse der Modellierung Goethes zur internationalen Integrationsfi-

gur folgt in Abschnitt 4.2.3.

4.2.2.1 »Goethe, classique français?«

Auf die Menge der Veranstaltungen und Publikationen anlässlich des Goethejahrs in

Frankreich zurückblickend, stellt René Lalou 1933 die Frage, ob Goethe ein »classique

français« zu nennen sei.134 In einem kurzen Artikel, mit dem er auf Kritik von deut-

schen Intellektuellen reagiert, überprüft er, »si nous [die Franzosen] avons tenté d’an-

nexer Goethe«135. Den Vorwurf der »Annektierung« weist Lalou zurück und schluss-

folgert, nachdem er nochmals den Unterschied zwischen französischer Goetheaneig-

nung und nationalistischer Goethevereinnahmung durch die Nationalsozialisten be-

tont hat:136 »Sans tenter de dénationaliser Goethe, nous le tenons, selon son désir, pour

un grand classique européen.«137 Der Artikel ist exemplarisch für die Ambivalenzen der

französischen Gedenkveranstaltungen, die sich einerseits als Beitrag zur deutsch-fran-

zösischen und europäischen Verständigung verstehen, andererseits in Konkurrenz zu

den deutschen Feiern treten.

Das Jahr 1932 markiert eine Wende in der Geschichte der französischen Goethe-

rezeption.138 Es geht um nichts weniger als die Integration des deutschen Klassikers

in das nationale Pantheon. Das bedeutet, ähnlich wie in Deutschland, eine Durchdrin-

gung aller Rezeptionskreise, vom akademisch-universitären Milieu bis hin zu den Mas-

sen. Neben den offiziellen Ehrungen an symbolischen Orten wie der Sorbonne und

der Bibliothèque nationale139 sorgen eine rege Übersetzungstätigkeit und die populär-

wissenschaftliche Publizistik für die Verfügbarkeit des deutschen Klassikers in Frank-

reich. Zahlreiche Werke Goethes werden im Hinblick auf das Jubiläum neu übertragen,

manche grundlegende Quellen zum Leben des Autors wie die Gespräche mit Eckermann

erscheinen erstmals in französischer Sprache. Darüber hinaus werden etwa ein Dut-

zend Goethestudien von namhaften französischen Germanisten und Kritikern sowie

134 René Lalou: Goethe, classique français?, in: La Revue des vivants, Nr. 7, 1933, 1709-1713.

135 Ebd., 1709.

136 Lalou zitiert Hitler, der sich in einer Rede auf dem Nürnberger Reichsparteitag 1933 auf Goethe

berufen habe. Daraufhin stellt er klar: »Nous avons toujours pensé que […] le suprême vœu de

Faust (»me tenir sur une terre libre parmi un peuple libre«) n’était point un de ces souhaits qui

divisent les hommes. Nous persistons à croire que la conquête de la liberté signifiait pour Goethe

un progrès de l’individu enmême temps qu’une pacifique victoire sur les obstacles naturels.« Ebd.,

1713.

137 Ebd.

138 Zur Geschichte der französischen Goetherezeption vgl. zusammenfassend Gonthier-Louis Fink:

Goethe, der andere Deutsche? Die französische Goethe-Rezeption zwischen 1870 und 1949, in:

Goethe-Jahrbuch, Bd. 116, 1999, 54-74.

139 Vgl. denKatalog zurAusstellung inder BibliothèqueMazarine: JulienCain (Hg.): Goethe 1749-1832.

Exposition organisée pour commémorer le centenaire de lamort de Goethe, Paris 1932. ImVorwort

von Julien Cain werden die wichtigsten französischen Veranstaltungen im Goethejahr aufgezählt.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Klassikerfeiern

die Übersetzungen der Monografien von Emil Ludwig, Friedrich Gundolf und Philip

Witkop veröffentlicht.140

Goethe-Sonderhefte erscheinen im ersten Halbjahr 1932 zur Genüge: Neben der

Goethenummer der Europe sind die Goethehefte der Revue d’Allemagne, der Revue de lit-

térature comparée, der Revue musicale sowie vor allem der Nouvelle revue française (Nrf ) zu

erwähnen.141 Die Massenmedien tragen gleichzeitig zur Popularisierung Goethes bei:

Die Zeitung Le Temps veröffentlicht beispielsweise Die neue Melusine als Fortsetzungsro-

man und es gibt imMärz nahezu keine französische Tageszeitung, die nicht wenigstens

durch eine Sonderausgabe Goethes gedenkt.142 Im Radio wird Faust als Hörspiel adap-

tiert143 und zahlreiche Themenabende präsentieren das Werk des Dichters und seine

Bezüge zur französischen Kulturgeschichte.

Was ist Gegenstand dieser französischen Goethe-Begeisterung? In der Zeitung Le

Journal fasst Clément Vautel die Kenntnisse der Franzosen sarkastisch zusammen:

»Que savez-vous de Goethe? A cette question, maints contemporains […] ne peuvent

guère répondre que ceci: Il a reçu la Légion d’honneur de la main de Napoléon qui

lui a dit ›Vous êtes un homme.‹ Il a déclaré – mais c’était avant l’affaire Dreyfus – qu’il

préférait une injustice à un désordre. Ah! j’oublie qu’après avoir entendu le canon de

Valmy, il a prononcé ce mot ou quelque chose d’approchant: ›Aujourd’hui commence

une nouvelle ère pour le monde.‹«144

Vautel verspottet die Unwissenheit, vor allem aber den Frankozentrismus des französi-

schen Publikums, dessen Kenntnisse über Goethe sich auf jene biografischen Klischees

und Zitate beschränken, die einen Bezug zur eigenen Vorstellungswelt haben. Mit dem

Hinweis auf die Formel »j’aime mieux une injustice qu’un désordre«145, die in dieser

Zeit zu den meistkursierenden Goetheworten zählt, insinuiert der Journalist, dass die

Goetherezeption zudem auf ein Überlegenheitsgefühl der Franzosen gegenüber den

Deutschen gründet. Der Franzose, so lässt sich die Anspielung auf die Dreyfus-Affäre

140 Einen Überblick über die französischen Übersetzungen und Veröffentlichungen im Zusammen-

hang mit Goethe geben Buchbesprechungen: Abel Chevaley: Littérature comparée, in: Mercure

de France, Bd. 43, Nr. 813, 1932, 733-737; Jean-Edouard Spenlé: Lettres allemandes, in: Mercure de

France, Bd. 43, Nr. 819, 1932, 719-725; Benjamin Crémieux: Le centenaire de Goethe, in: Les Annales,

01.06.1932; F[ernand] B[aldenspenger]: Quelques présentations récentes deGoethehors d’Allema-

gne, in: Revue de littérature comparée, Bd. 12, Nr. 1, 1932, 238-244.

141 ZudenSonderheftenderRevuede littérature comparée, derNouvelles revue française sowieder Europe,

vgl. Didier Alexandre: Le centenaire de Goethe: Regards croisés sur le monde actuel, in: Didier

Alexandre, Wolfgang Asholt (Hg.): France-Allemagne, regards et objets croisés, Tübingen 2011, 1-

14; Florence Bancaud: »Il n’y a de salut pour l’Europe que dans l’esprit de Goethe«, in: Pierre Béhar,

Michel Grunewald (Hg.): Frontières, transferts, échanges transfrontaliers et interculturels, Bern

2005, 107-125.

142 Vgl. die umfangreichen Sammlungen an Zeitungsauschnitten in der BNF: Centenaire de Goethe.

143 Vgl. Picard: Goethe und das Radio.

144 Clément Vautel: Mon film, in: Le Journal, 31.3.1932.

145 »Es liegt nun einmal inmeiner Natur, ich will lieber eine Ungerechtigkeit begehen, als Unordnung

ertragen.« Campagne in Frankreich [1792], in: JohannWolfgang Goethe: Campagne in Frankreich,

Belagerung von Mainz, Reiseschriften, hg. v. Klaus-Detlef Müller, Frankfurt a.M. 1994 (Sämtliche

Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche, I, 16), 601.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 197

verstehen, definiere sich durch seinen Sinn für Gerechtigkeit, im Gegensatz zum Deut-

schen, der die Ordnung über alles stelle. Insofern dient das Goethezitat, das freilich

entkontextualisiert und vereinfacht gebraucht wird, der Bestätigung eines nationalen

Stereotyps. Wenn er es auch überspitzt formuliert, bringt Vautel die Funktionsweise

der Gedenkpublizistik auf den Punkt: Dass Themen wie die Erfurter Begegnung zwi-

schen Napoleon und Goethe im Jahr 1808 und die Frage nach Goethes Verhältnis zur

Französischen Revolution sich darin zu Leitmotiven entwickeln, ist nicht nur als Annä-

herung an die französische Vorstellungswelt zu bewerten. Es handelt sich vielmehr um

Strategien der Entgermanisierung, der idealistischen Abstrahierung und der Universa-

lisierung Goethes, die den Dichter als grand homme und – entgegen der Beteuerungen

Lalous – französischen Klassiker erscheinen lassen.

Goethe und Napoleon oder die Entgermanisierung des grand homme

Goethes Audienz bei Napoleon am 2. Oktober 1808 ist ein Topos der französischen Ge-

denkpublizistik. Kaum ein Artikel in der Presse kommt ohne denHinweis auf dieWorte

»Voilà un homme!« aus, die der französische Kaiser bei diesem Anlass gesprochen ha-

ben soll.146 Das Motiv bildet den Höhepunkt der Rede, die Paul Valéry am 30. April 1932

anlässlich der hochoffiziellen Goethe-Gedenkfeier an der Sorbonne hält. Mit der Par-

allele zwischen den »deux Prophètes des Temps Nouveaux«147, die als ebenbürtige und

komplementäre Persönlichkeiten dargestellt werden, erhebt Valéry den deutschen Na-

tionalklassiker zum grand homme.148 Der Vergleich ermöglicht es, Goethe symbolisch in

die Reihe der heroischen Gestalten französischer Geschichte aufzunehmen. Schon zu

Beginn seiner Rede hatte er ihn in die Nähe von zwei anderen grands hommes der Lite-

ratur gerückt, Dante und Villon.149 Beim Vergleich mit Napoleon, den Valéry als einen

»Faust couronné«150 bezeichnet, geht er einen Schritt weiter. Indem er die Episode der

Audienz nacherzählt, stellt er den entscheidenden Einfluss Frankreichs auf die Bildung

der Persönlichkeit Goethes heraus. In seiner Darstellung der Erfurter Begegnung fällt

der Gebrauch eines regelrecht martialischen Wortschatzes auf:

»Il [Napoléon] dit à Goethe: Vous êtes un Homme. (Ou bien, il dit de Goethe: Voilà un

Homme.) Goethe se rend. Goethe est flatté jusque dans le fond de l’âme. Il est pris. Ce

146 Die Szene rekonstruiert Jean Lacoste anhand der Berichte der Zeitgenossen. Bezeichnenderweise

nutzt auch er in Kontinuität zur französischen Goetherezeption die Napoleon-Episode, umGoethe

aus literarhistorischer Perspektive als grand homme darzustellen. Jean Lacoste: Goethe en grand

homme, in: Romantisme. Revue du dix-neuvième siècle, Nr. 100, 1998, 115-129.

147 Paul Valéry: Discours en l’honneur de Goethe [1932], in: Œuvres, hg. v. Jean Hytier, Paris 1987, 550.

148 Zu Napoléon als grand homme vgl. Jacques-Olivier Boudon: Grand homme ou demi-dieu? La mise

en place d’une religion napoléonienne, in: Romantisme. Revue du dix-neuvième siècle, Nr. 100,

1998, 131-141.

149 »On ne peut que trop louer l’Université de Paris de considérer que les grands hommes de Lettres

ou de Sciences de toutes nations ont leur place chez Elle, et d’avoir voulu rendre un hommage

solennel au premier poète de l’Allemagne, dans cette Sorbonne qui compta parmi ses élèves un

Dante, un Villon, et maint autre écolier d’illustre avenir.« Valéry: Discours en l’honneur de Goethe

[1932], 532.

150 Ebd., 549.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Klassikerfeiern

génie captif d’un autre génie ne se déliera jamais. Il sera tiède en 1813 au moment que

toute l’Allemagne s’échauffe et que l’empire reflue.«151

Goethes Nationalgefühl von Napoleon konfisziert: Das ist freilich eine eigenartige und

vor allem eindimensionale Interpretation der distanzierten Haltung des Dichters ge-

genüber den Befreiungskriegen und der patriotischen Begeisterung seiner Landsleute.

Der positiv besetzte Antipatriotismus Goethes wird von Valéry indirekt als französi-

scher Einfluss auf den deutschen Klassiker gedeutet. Zuletzt hat JeanMondot in Valérys

Darstellung der Begegnung zwischen Goethe und Napoleon eine deutsch-französische

Versöhnungsgeste sehen wollen, eine »mise en scène grandiose et rhétorique d’une ré-

conciliation au plus haut niveau.«152 Das mag von der Intention her stimmen. Doch

zeigt die Beschreibung der Szene auch, dass die Modellierung Goethes zum grand hom-

me nur mit seiner gleichzeitigen Entgermanisierung einhergehen kann. Der Klassiker

wird aus seinem kulturellen Umfeld losgelöst, indem er als deutsche Ausnahme präsen-

tiert wird. Er erscheint dadurch als ›undeutscher‹ bzw. als ›französischer Deutscher‹.153

Dieser Auffassung liegt der in der Zwischenkriegszeit immer noch wirksame My-

thos der »deux Allemagnes« zugrunde. Damit ist die Existenz zweier gegensätzlicher

deutscher Traditionslinien gemeint, wie sie Elme-Marie Caro zur Zeit des französisch-

preußischen Krieges von seiner kontrastiven Lektüre der Werke Germaine de Staëls

und Heinrich Heines abgeleitet hatte: das Land der Dichter und Denker einerseits, der

preußisch-militärische Staat andererseits.154 Im Kontext des Jubiläums scheint diese

Theorie eine erneute Bestätigung zu finden in der Dualität zwischen einem idealen

Goethe-Deutschland und einem realen Deutschland, in dem nationalistische und na-

tionalsozialistische Anschauungen tonangebend sind. So erklärt Pierre Audiat in der

Zeitschrift L’Européenmit großer Freimütigkeit:

»Si, de l’autre côté duRhin, quelqu’un doutait de la croyance des Français dans les ›deux

Allemagnes‹, le centenaire de la mort de Goethe (22 mars 1832), suffirait à le détrom-

per. L’abondance des livres et des publications françaises consacrées à Goethe, les fêtes

organisées en son honneur, l’admiration qui se manifeste de toute part pour le grand

poète allemand, sont un signe tangible quenous distinguons entre lemilitarismeprus-

sien et l’âme allemande, entre le Faustrecht et Faust.«155

Besser ließe sich nicht auf das Konkurrenzverhältnis hinweisen, das aus der Perspektive

vieler Franzosen zwischen französischen und deutschen Goethefeiern besteht. Frank-

151 Ebd., 550. Außer Homme Hervorhebungen SP.

152 JeanMondot: 1932. Lemoment Goethe, in: Jacques Berchtold (Hg.): Goethe et la France, Genf 2016,

259-263.

153 Vgl. Manfred Schmeling: Der undeutsche Deutsche? Goethe und die französischen Intellektuellen

zwischen denWeltkriegen, in: Karl Richter, Gerhard Sauder (Hg.): Goethe. Ungewohnte Ansichten,

St. Ingbert 2001, 255-278.

154 Elme-Marie Caro: Les deux Allemagnes.Madame de Staël et Henri Heine, in: Revue des deuxmon-

des, Bd. 41, Nr. 96, 1871, 5-20. Zum Ursprung dieser Theorie in der Literatur des 19. Jahrhunderts

und ihrer Entwicklung bis in die Nachkriegszeit hinein vgl. das Kapitel »Der Mythos vom zweier-

lei Deutschland« in: Wolfgang Leiner: Das Deutschlandbild in der französischen Literatur [1989],

Darmstadt 1991, 154-180.

155 Pierre Audiat: Goethe et Beethoven in: L’Européen, 20.3.1932.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 199

reich inszeniert sich als Anwalt eines ›besseren Deutschlands‹, das Goethe, den ›un-

deutschen Deutschen‹, besser verstehe, als es die Deutschen vermögen.

Goethe und die Französische Revolution oder die idealistische Abstrahierung

Das Verhältnis Goethes zur Französischen Revolution ist ein weiteres Leitmotiv in der

Gedenkpublizistik. DasThemawird sowohl in der Tagespresse als auch in Gedenkreden

und germanistischen Beiträgen behandelt. Der Aufsatz von Hippolyte Loiseau mit dem

Titel Goethe et la Révolution française ist hierfür ein Beispiel;156 unerwarteter findet sich

der Gegenstand in einer Interpretation der Euphorion-Episode in Faust II von Fernand

Baldensperger wieder;157 die Deutung von Goethes Haltung gegenüber der Revolution

steht ebenfalls im Mittelpunkt der Rede des Sorbonne-Professors Henri Lichtenberger,

die er im Rahmen der Weimarer Goethefeiern hält.158

Bei der Revolution handelt es sich um einen zentralen französischen Erinnerungs-

ort: Die Dritte Republik hatte sich seit den 1880er Jahren explizit als Erbin dieses Ereig-

nisses präsentiert und die historische Kontinuität anlässlich des hundertsten Jubiläums

1889 inszeniert.159 Um Goethe in das nationale Pantheon zu integrieren, muss daher

der Makel seiner ablehnenden Haltung gegenüber der Französischen Revolution, wie

sie sich in der Campagne in Frankreich (1792) sowie der Belagerung von Mainz (1793) äu-

ßert, beseitigt werden. Es gilt zu beweisen, dass er zwar die gewalttätigen Ausbrüche

der Revolutionäre verurteilt, ihre Ziele aber unterstützt habe. Dazu werden Werke wie

Hermann und Dorothea (1797) oder Die natürliche Tochter (1803) angeführt, in denen es, so

Lichtenberger, »zu einem weitgehenden Verständnis und zu einer hohen Einsicht in

das wahre Wesen der Revolution«160 komme. Der Antagonismus zwischen Goethe und

der Französischen Revolution wird überwunden, indem von den historisch-konkreten

Gegebenheiten abstrahiert und auf die dauerhaften Ideale hingewiesen wird.

Diese versöhnende Perspektive geht, ähnlich wie im Fall der Napoleon-Episode,mit

einer Entnationalisierung Goethes einher. Die Autoren unterstreichen, dass er nur im

Widerspruch zu seinen Zeitgenossen und somit zu seiner Nation zum Verständnis der

Revolution kommen konnte. So heißt es bei Loiseau:

»Dès l’origine […], il [Goethe] s’est efforcé de la juger [la Révolution] impartialement en

elle-même, au moins dans ses causes, et, par la suite, il ne connaîtra pas les réactions

[…] qui conduiront un Fichte à abjurer avec éclat son cosmopolitisme et son jacobi-

nisme, pour devenir le héraut du nationalisme le plus étroitement allemand.«161

156 Hippolyte Loiseau: Goethe et la Révolution française, in: Revue de littérature comparée, Bd. 12,

Nr. 1, 1932, 49-80.

157 Fernand Baldensperger: Pour une interprétation correcte de l’épisode d’Euphorion, in: Revue de

littérature comparée, Bd. 12, Nr. 1, 1932, 142-158. Baldensperger sieht in der Figur Euphorions eine

symbolische Darstellung revolutionärer Begeisterung.

158 Henri Lichtenberger: Goethe und Frankreich, in: Jahrbuch der Goethe-Gesellschaft, Bd. 18, 1932,

45-51.

159 Vgl. Pascal Ory: Le Centenaire de la Révolution française, in: Pierre Nora (Hg.): Les lieux demémoi-

re, Bd. 1, Paris 1984, 465-492.

160 Lichtenberger: Goethe und Frankreich, 49.

161 Loiseau: Goethe et la Révolution française.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Klassikerfeiern

Der deutsche Klassiker wird einmal mehr zum ›undeutschen Deutschen‹ stilisiert. Der

Nationalismus, der hier eindeutig negativ besetzt ist, wird als etwas genuin Deutsches

präsentiert; der Kosmopolitismus dagegen wird mit der Französischen Revolution ver-

bunden und so als ein genuin französisches Ideal gekennzeichnet. Die Werte, für die

Goethe steht, sind nicht nur mit den französischen kompatibel, sie sind geradezu als

französisch zu bezeichnen.

Implizit wird damit ein Sprechen über Goethe (und über Deutschland) aus franzö-

sischer Perspektive legitimiert. Der Klassiker wird nicht nur entgermanisiert, er wird

auch zur idealen (französischen) Norm erhoben, an der sich die deutsche Gegenwart

messen lässt. Wenn Lichtenberger in seiner Weimarer Rede in Goethe »das Ideal der

Humanität« verkörpert sieht, das erneut »zu einemGesetz des Lebens« werden solle,162

dann klingt das zunächst wie eine konventionelle Phrase. Der Beitrag Lichtenbergers

bestätigt den Befund Osterkamps von der Konjunktur des Humanitätsbegriffs in der

Jubiläumsliteratur.Gleichzeitig wird klar, dass dieser »Passepartout-Begriff«163, der zu-

meist ein deutsch-nationales Vorzeichen hat, ebensomit einem französisch-nationalen

Vorzeichen versehen werden kann.Mit Goethe als einem »Ideal der Humanität« knüpft

Lichtenberger an das Humanitätsverständnis der Französischen Revolution an, jenes

der Déclaration universelle des Droits de l’homme et du citoyen. Sein Gebrauch des Huma-

nitätsbegriffs versteht sich als Korrektiv gegenüber seinem Missbrauch im deutschen

Diskurs. Mit dieser Hoheitsdeutung kann er in Weimar als Mahner auftreten. So ist in

seinem Lob von Goethes gemäßigten Verhalten gegenüber den Bewegungen seiner Zeit

der Gegenwartsbezug kaum überhörbar:

»Goethe [ist] den Einflüssen der Umwelt keineswegs unzugänglich gewesen. Er läßt

sich von ihnen gerne eine Zeitlang hinreißen, und zwar immer durchaus aufrichtig;

denn er hängt ja durch tausend Fasern mit seiner Rasse, mit seinem Volke, mit dem

ihm umgebenden Milieu zusammen. Aber er läßt sich wiederum durch die zeitgenös-

sischen Strömungen niemals ganz überwältigen. Ist er sich doch bewußt, daß diese

Kollektivbewegungen, die ausmomentanen Stimmungen entstehen, zwarmeistens in

ihrem ursprünglichen Kern berechtigt sind, aber leicht einseitig werden und zu Über-

treibungen führen können.«164

Mit dem Klassiker wird in diesem Fall vor neuen »Kollektivbewegungen« gewarnt – ge-

meint sind zweifelsohne die Massendemonstrationen der NSDAP. Die Modellierung

Goethes zum idealistischen Befürworter der Französischen Revolution lässt ihn nicht

nur kompatibel mit französischenWerten erscheinen, sondern ermöglicht es auch, ihn

zum Botschafter Frankreichs in Deutschland zu machen.

Goethes Klassizität oder die Universalisierung des Klassikers

Die Entgermanisierung und die idealistische Abstrahierung Goethes lassen ihn 1932

als grand homme erscheinen. Um aber als »classique français« gelten zu können, muss er

162 Lichtenberger: Goethe und Frankreich, 51.

163 Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949, 27.

164 Lichtenberger: Goethe und Frankreich, 46.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 201

nicht nur den moralischen und politischen, sondern auch den ästhetischen – klassizis-

tischen – Werten angepasst wird, mit denen sich Frankreich identifiziert. Der Begriff

›classique‹ ist dabei doppeldeutig: Er weist zum einen auf den französischen classicisme

als kulturelle Blütezeit hin, zum anderen auf die räumliche und zeitliche ›universalité‹,

die der integrativen Definition des Klassischen seit Sainte-Beuve zugrunde liegt.165 In

der Gedenkpublizistik überlagern sich beide Aspekte, sodass Goethe auf zweifacheWei-

se zum französischen Klassiker erklärt werden kann.

Goethes Klassizität wird zunächst von ästhetischen Merkmalen abgeleitet, die den

Dichter in die Nähe des classicisme rücken lassen. Hervorgehoben werden die Überwin-

dung der jugendlichen Sturm-und-Drang-Periode und die Ablehnung der Romantik,

vor allem aber die Anziehung für das Antike und das Mediterrane, die im Stichwort

latinité zusammengefasst sind. All diese Aspekte konvergieren in der Interpretation der

Reise nach Italien, die François Aussaresses in einem öffentlichen Vortrag als »remède

contre le mal du siècle«166, also die Romantik, deutet. Eine heilendeWirkung wird dem

Süden ebenfalls in der Goetheausstellung in der Nationalbibliothek zugeschrieben:

»À la vue des monuments anciens et des chefs-d’œuvre plastiques, il sent renaître

la source tarie et trouve sa nouvelle voie. Il renie les dieux de sa jeunesse, les dieux

du Nord: Shakespeare et Ossian sont des barbares à côté d’Homère ou de Sophocle.

Goethe ne comprend plus le pessimisme septentrional qui inspira les œuvres de sa

jeunesse. Maintenant il atteint cette sérénité olympienne qui ne le quittera plus.«167

Diese Deutung der Italienreise als entscheidender Einschnitt in Goethes Leben ist nicht

allein der französischen Goetherezeption eigen. Kennzeichnend ist allerdings die Ein-

teilung der Biografie nach gegensätzlichen Kriterien: Die Jugend wirdmit Norden, Bar-

barei und »Pessimismus« – eine andere Bezeichnung für das ›mal du siècle‹ und die Ro-

mantik – assoziiert; die Reife mit Süden, Klassizismus und Abgeklärtheit. Aussaresses

schlussfolgert: »De ce pèlerinage en Grande-Grèce et en Latinité, il [Goethe] revenait

définitivement converti au classicisme. L’Allemagne allait recevoir de Rome le premier

de ses classiques. De ces jours, de ces lieux, date pour sa littérature une ère nouvelle.«168

Die Paraphrase von Goethes Kommentar zur Schlacht von Valmy (»Von hier und heute

geht eine neue Epoche derWeltgeschichte aus«169) markiert einmal mehr den entschei-

denden Einfluss der latinité – und damit implizit des klassizistischen Frankreichs –,

diesmal allerdings auf die ästhetische Entwicklung des Schriftstellers übertragen.

Die Stilisierung Goethes zum classique stützt sich hauptsächlich auf biografische

Argumente. Was im Fall der Modellierung zum grand homme unproblematisch ist, weil

es dabei vorrangig um moralische Werte und politische Ansichten geht, stößt bei der

165 Vgl. Charles-Augustin Sainte-Beuve: Qu’est-ce qu’un classique?, in: Causeries du lundi, Bd. 3, Paris

1850, 38-55. Zu Sainte-Beuves Klassik-Verständnis vgl. Christopher Prendergast: The classic: Sainte-

Beuve and the nineteenth-century culture wars, Oxford 2007.

166 François Aussaresses: La vie olympienne de Goethe, in: La vie bordelaise, 9. und 16.10.1932.

167 Cain (Hg.): Goethe 1749-1832. Exposition, 97.

168 Ebd.

169 Goethe: Campagne in Frankreich, Belagerung von Mainz, Reiseschriften, 436.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Klassikerfeiern

Klassizisierung jedoch an Grenzen. Anders formuliert: Ein classique muss auch klassi-

zistische Werke geschrieben haben. Zwar können Goethes antikisierende Dramen ge-

nannt und in die Nähe von ›echten‹ Klassizisten gerückt werden: Iphigenie etwa, die

Aussaresses als »son pur chef-d’œuvre, égal aux chefs-d’œuvre d’Euripide, de Racine et

de Glück«170 bezeichnet. Doch hört der Vergleich bei einem Werk wie Faust auf, das

gemeinhin als Goethes größtes chef-d’œuvre gilt: »rien de moins classique au sens de la

conception,«171 urteilt Aussaresses. Er ergänzt aber: »Rien de plus classique au sens de

l’expression«172. Die rhetorische Pointe weist auf die zweite, universalistische Bestim-

mung des Klassischen, dank der auch Faust als classique bezeichnet werden kann, als

eine jener »œuvres immenses [qui] sont des interprétations originales de l’esprit hu-

main, traité de bas en haut, de long en large, sous ses aspects à la fois universels et

éternels«173. Der Bezug zu Sainte-Beuves Klassik-Verständnis ist augenfällig. Die Be-

tonung der zeitlichen und räumlichen Universalität des Dramas ist zwar nicht beson-

ders originell – das Lob könnte genauso gut in einem deutschen Vortrag vorkommen.

Doch ist im Kontext der französischen Diskussion um Goethes Klassizität vor allem

das Herstellen einer Kontinuität zwischen classicisme und universalité von Bedeutung.

Die universalité ist die Quintessenz des classicisme, die auf andere Autoren und Werke

übertragen werden kann. Aussaresses’ Vortrag ist ein Schulbeispiel dafür, wie Goethe

nicht nur den moralischen Werten und politischen Vorstellungen, sondern auch dem

französischen Sprachgebrauch angepasst wird.

Entgermanisierung, idealistische Abstrahierung und Universalisierung sind die

drei Etappen, die es ermöglichen Goethe zum »classique français« zu modellieren

und in das französische Pantheon zu integrieren. Dabei lassen sich zahlreiche Paral-

lelen zum französischen Beethoven ausmachen.174 Von deutschen Komponisten- und

Schriftstellerfiguren kann wie von französischen Nationalklassikern gesprochen wer-

den. Man kann von einem französischen Klassiker-Frame ausgehen, der den Umgang

mit deutschen Figuren in der französischen Öffentlichkeit vorstrukturiert.

Wie moralische, politische und ästhetische Aspekte dabei miteinander verwoben

werden, kann abschließend an folgendem Kommentar eines Figaro-Journalisten beob-

achtet werden, der das Leitmotiv der Napoleon-Episode aufgreift:

»Goethe pensait qu’en le décorant, Napoléon avait voulu rendre hommage à l’univer-

salité de son génie – cette universalité qui le rendait plus proche du nôtre; c’est vers

elle qu’avec une volonté patiente, éclairée par les révélations de l’art antique et de la

raison latine, le grand écrivain germanique avait toujours tendu.«175

Der Begriff ›universalité‹, den der Autor aus dem Spruch »voilà un homme« ableitet,

wird hier gleichzeitig als normative und als ästhetische Kategorie gebraucht. Bezeich-

170 Aussaresses: La vie olympienne de Goethe.

171 Ebd.

172 Ebd.

173 Ebd.

174 Vgl. Kapitel 2.2.2 sowie Marie Gaboriaud: Die Republik und der Deutsche. Wie Beethoven zum

französischenKlassikerwurde, in: PaulaWojcik et al. (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis. Funktional,

intermedial, transkulturell, Berlin 2019, 281-294.

175 Anonym: La légion d’honneur de Goethe, in: Le Figaro, 26.3.1932.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 203

nend ist, dass ›universalité‹ dabei mit einem ›nous‹ assoziiert wird, das die Franzosen

bezeichnet. Die Synonymie zwischen ›universel‹ und ›français‹ wird damit betont: Goe-

thes Universalität meint im französischen Diskurs eigentlich seine ›Französität‹.

4.2.2.2 Goethe als französischer Klassiker:

kritische Diskussion in der Nrf und der Europe

Die Modellierung Goethes zum französischen Klassiker wird in den Sonderheften der

Revue Europe sowie der Nouvelle revue française (Nrf ) kritisch diskutiert. Mit der Goethe-

Sondernummer, die Jean Guéhenno, der damalige Herausgeber der Europe, in enger

Zusammenarbeit mit Romain Rolland konzipiert, positioniert sich die Zeitschrift be-

wusst abseits der staatlichen Goetheehrung, für die etwa Paul Valéry steht.176 Beide In-

tellektuelle distanzieren sich zudem von den französischen Germanisten, die Rolland

abschätzig als »germanistes sorbonnicoles«177 bezeichnet. Mit der Nrf, die ein direkter

Konkurrent der Europe ist,178 entsteht hingegen ein Dialog: Zwischen den Goethehef-

ten der zwei Periodika sind die Grenzen porös. Pierre Abraham, Jean Prévost, Alain und

Thomas Mann liefern jeweils für die Europe und für die Nrf einen Beitrag, und mehrere

Autoren, die im Briefwechsel zwischen Guéhenno und Rolland für das Sonderheft der

Europe in Erwägung gezogen werden, finden sich in den Seiten der Nrf wieder, etwa

Bernard Groethuysen oder André Suarès.

In beiden Sonderheften werden die Leitmotive der französischen Goetherezeption

aufgegriffen. So widmet Paul Amann der Frage nach Goethes Verhältnis zum Zeitge-

schehen einen ausführlichen Artikel. Er weist zwar darauf hin, dass sich eine ›deutsche

Klassik‹ nur abseits von Revolution undKrieg entwickeln konnte.179 Doch beseitigt auch

er denMakel von Goethes Ablehnung der Französischen Revolution, indem er von einer

Transposition der revolutionären Ideale in die Bereiche der Kunst und des Geistes aus-

geht. Amann präsentiert den Dichter als überzeugten Gegner der Restauration – und

verzichtet dabei nicht, die »confraternité de génie«180 zwischen ihm und dem französi-

schen Kaiser herauszustellen: »Goethe […] a l’air d’unNapoléon des forces spirituelles de

l’Allemagne, qui dans une dernière campagne brillante et désespérée, voudrait défendre

son pays de l’engourdissement intellectuel de la Restauration.«181 Mit dieser Einschät-

176 Rolland schreibt über Valéry, den er ausdrücklich nicht als Autor in der Goethenummer vertreten

wissen möchte: »Je pense […] qu’il serait déplorable de confier à Valéry la tâche de donner le la à

notre équipe. […] Il est, dans le monde, le représentant officiel, soigneusement choisi par l’Etat, de

la pensée française châtrée. – Toute liberté dans l’absolu! Toute servitude dans le réel. – Il prête-

rait à Goethe sa livrée.« Brief Rollands an Jean Guéhenno vom 26.8.1931, in: Jean Guéhenno, Ro-

main Rolland: L’indépendance de l’esprit: correspondance entre JeanGuéhenno et Romain Rolland

(1919-1944), Paris 1975, 170.

177 Brief Rollands an Guéhenno vom 17.11.1931, in: Ebd., 178.

178 »La N.R.F. prépare elle aussi un no spécial. Je voudrais que le nôtre valût le sein. C’est très néces-

saire.« Brief Guéhennos an Rolland, undatiert [Ende Oktober 1931], in: Ebd., 177.

179 »Il faut insister sur un fait évident, à savoir que toute cette époque ›classique‹ […] repose matériel-

lement sur une donnée politique exceptionnelle, accidentelle,malsaine si l’on veut […]. Végétation

de lagune artificiellement séparée d’un océan houleux.« Paul Amann: Goethe et les catastrophes

politiques de son temps, in: Europe, Bd. 28, Nr. 112, 1932, 52-71, hier 63.

180 Ebd., 66.

181 Ebd., 67.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Klassikerfeiern

zung passt sich Amann dem französischen Goethe-Frame an. Das ist umso bemerkens-

werter, als er als gebürtiger Wiener in deutschen Kulturkreisen sozialisiert ist und man

daher eine andere Vision erwartet hätte.182 Mit seinem Artikel polemisiert er aber im

Gegenteil gegen das Konzept des olympischen und apolitischen Goethe, wie es etwa

von Gundolf in Deutschland popularisiert wurde.183 Die Europe dient in dem Fall nicht

primär als Medium des Kulturtransfers, sondern als Forum, um gegen eine bestimmte

Form des Goethediskurses in Deutschland zu protestieren oder sich zumindest davon

zu distanzieren.

Auch die Erscheinung von Manns Essay in französischer Sprache könnte man so

deuten. Zum einen verleiht sie der Kritik am deutschen Umgang mit dem National-

klassikermodell mehr Gewicht, zum anderen bestätigt sie nochmals Manns Annähe-

rung an Frankreich, die sich seit Mitte der 1920er Jahre abzeichnet.184 Doch enthält der

Text auch präzise Andeutungen an den französischen Deutschlanddiskurs, von dem

der Autor Abstand nimmt. So erinnert er etwa an den Reflex, der darin besteht, Goe-

thes Werk nur unter einem klassizistischen Standpunkt als klassisch gelten zu lassen.

Zur »littérature universelle« (Weltliteratur) zählte schon zu Lebzeiten des Dichters »non

seulement la partie de son œuvre attestant de l’influence méditerranéenne, marquée et

formée par l’esprit humaniste et classique, mais encore ce que sa production comptait

de typiquement nordique et germanique, telle la première partie du Faust et son roman

de formation du moi,WilhelmMeister«185. Den Unterschied zwischen dem goetheschen

Weltliteratur-Begriff und dem universalistischen Klassikerbegriff Sainte-Beuves mar-

kiert Mann, indem er die nationalen Eigenschaften der ›universalen‹ Werke nicht über-

spielt, sondern weiterhin gelten lässt: Faust undMeister gehören zurWeltliteratur – und

sind daher universal zu nennen –, weil sie nordisch-germanisch geprägt sind.

Mann wendet sich ebenso gegen die Strategie der idealistischen Abstrahierung. In

seiner Stilisierung Goethes als Bürger kommt er auf den Realismus zu sprechen, der

das Verhältnis des Dichters zurWelt präge (GRBZ, 322). Er bemüht die Opposition zwi-

schen Goethe und Schiller als die zwischen Realismus und Idealismus. Schiller wird,

einer geläufigen Lesart der Abhandlung Über naive und sentimentalische Dichtung (1795)

folgend, von Mann als Muster des Idealisten charakterisiert, »qui pense tant de bien

de l’humanité qu’il s’expose au danger de mépriser ses semblables«186. Mann kommen-

182 Zur Person Amanns, der eine wichtige Rolle im französisch-österreichischen Kulturtransfer ge-

spielt und ein umfangreiches übersetzerischesWerk hinterlassen hat, vgl. Claudine Delphis (Hg.):

Survies d’un Juif européen: correspondance de Paul Amann avec Romain Rolland et Jean-Richard

Bloch, Leipzig 2009, 7-83.

183 Amann: Goethe et les catastrophes politiques de son temps, 53.

184 ZuManns Verhältnis zu Frankreich und demWandel seines Frankreichbilds in der Zwischenkriegs-

zeit vgl. Daniel Argelès: Thomas Mann et la France. Politique et représentation, in: Hans Manfred

Bock, Reinhart Meyer-Kalkus, Michel Trebitsch (Hg.): Entre Locarno et Vichy. Les relations cultu-

relles franco-allemandes dans les années 30, Paris 1993, 675-687.

185 Mann: Goethe représentant de l’âge bourgeois, 122.

186 Ebd., 106. Vgl. die entsprechende Passage bei Schiller: »Jener [der Realist] beweist sich als Men-

schenfreund, ohne eben einen sehr hohen Begriff von den Menschen und der Menschheit zu ha-

ben; dieser [der Idealist] denkt von der Menschheit so groß, daß er darüber in Gefahr kommt, die

Menschen zu verachten.« Schiller, Über naive und sentimentalische Dichtung [1795] in: Friedrich

Schiller: Theoretische Schriften, hg. v. Rolf-Peter Janz, Frankfurt a.M. 2008, 805.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 205

tiert: »Rien, au point de vue psychologique, n’est plus intéressant que de voir Schiller

faire ressortir l’élément français de sa propre nature lorsqu’il formule l’attitude de l’idéa-

liste à l’égard de l’homme.«187 Goethe, dem ›undeutschen Deutschen‹, wird Schiller, der

›französische Deutsche‹, entgegengesetzt. Dient Goethe den Franzosen aber als idea-

les Spiegelbild ihrer selbst – so der implizite Vorwurf Manns –, wird Schiller hier eher

als Zerrbild gebraucht, das die Schwächen des idealistischen Selbstbilds der Franzosen

zutage treten lässt. Denn was vom ›französischen‹ Schiller gesagt wird, lässt sich auch

auf die gegenwärtige französische Literatur beziehen:

»C’est la caractéristique de l’esprit littéraire français qu’il [Schiller] donne en quelques

mots dans ce texte [Über naive und sentimentalische Dichtung]: ce composé particulier

d’élan humanitaire et révolutionnaire, de foi généreuse en l’humanité, d’une part, du

pessimisme le plus profond, le plus amer et le plus sarcastique en ce qui concerne les

hommes pris individuellement. Il définit la passion abstraite de l’humanitarisme poli-

tique par opposition au réalisme concret de la sympathie individuelle.«188

Mit der Kritik an Schillers Idealismus übt Mann indirekt Kritik am französischen

Diskurs über Deutschland, konkret an der Tendenz zur idealistischen Abstrahierung,

die auch die Goetheaneignung prägt. Diese leite die Franzosen dazu, am ›wirklichen‹

Goethe vorbeizugehen. So korrigiert Mann die gängige Interpretation von Goethes Hal-

tung zur Französischen Revolution: »C’est cette sienne forme de bourgeoisie spirituelle

et culturelle qui lui [Goethe] a fait considérer la révolution française comme quelque

chose de si affreusement hostile, quelque chose qui, selon ses propres paroles, l’a rongé

comme une maladie.«189 Freilich plädiert Mann nicht – wie ein Großteil der deutschen

Publizistik – für eine patriotisch-chauvinistische Umdeutung von Goethes Ablehnung

der Revolution. Für ihn ist der Dichter ein »a-patriote foncièrement allemand«, dessen

»caractère […] antipolitique«190 das deutsche Bürgertum nachhaltig geprägt habe. Die

Kritik am deutschnationalen Goethediskurs überlagert sich aber in diesem Fall mit

einer Kritik an der französischen Goetheaneignung.

Hier entsteht eine Parallele zwischen Manns Ansatz und dem einiger Nrf -Autoren.

Am unmissverständlichen findet sich die Kritik an der annektierenden Tendenz in ei-

nem Aufsatz des Romanisten Ernst Robert Curtius artikuliert. Der Text, der die Über-

schrift Goethe ou le classique allemand trägt, ist im Goetheheft der Nrf an erster Stelle

abgedruckt und hat daher programmatischen Wert. In seinem Urteil über die fran-

zösische Goetheliteratur stellt Curtius die Strategien der Entnationalisierung und der

idealistischen Abstrahierung heraus: »Lorsque des Français cultivés se livrent à des mé-

ditations sur Goethe, ils constatent le plus souvent que Goethe est plus humain qu’Alle-

mand.«191 DenGermanisten Loiseau kommentierend, fährt er fort: »Doit-on réellement

se risquer à dire que Goethe est universel, bien qu’il soit Allemand? Faut-il, pour être

187 Mann: Goethe représentant de l’âge bourgeois. Hervorhebung SP.

188 Ebd., 106.

189 Ebd.

190 Ebd.

191 Ernst Robert Curtius: Goethe ou le classique allemand, in: Nouvelle revue française, Bd. 20, Nr. 222,

3-32, hier 27, übers. v. Henri Jourdan.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Klassikerfeiern

universel, se mettre à l’école de la France et y laisser ses fonds de culotte – la culotte

apportée d’Allemagne?«192 Curtius weist auf die politischen Implikationen des franzö-

sischen Umgangs mit fremden Literaturen hin, konkret die Trennung zwischen (kultu-

rellem) Ideal und (politischer) Wirklichkeit. Die Theorie der »deux Allemagnes« wendet

er gegen Frankreich, indem er auf den genuin politischen Aspekt französischer Kultur-

politik hinweist: »Il n’y a pas seulement un pangermanisme, il y a aussi un ›panfran-

cisme‹, qui consiste à proclamer que l’idée nationale française représente l’humanité à

l’état absolu, à l’état pur.«193 In seinem Aufsatz fordert Curtius die Franzosen dazu auf,

Goethe als einen deutschen Klassiker anzusehen, d.h. an ihm die Eigenschaften deut-

scher Kultur anzuerkennen.

Was dies genau bedeuten würde, wird nur angedeutet: Curtius zitiert einen ita-

lienischen Kritiker, Eugenio Giovanetti, der in Goethe – ähnlich wie Mann – nicht den

Idealisten sieht, zu den ihn die französische Kritikmodelliert, sondern denRealisten.194

Wichtiger ist für den Autor offenbar die Bereitschaft zur gegenseitigen Anerkennung

nationaler Eigenschaften, die das Fundament der deutsch-französischen und darüber

hinaus der internationalen Verständigung bildeten. Der Beitrag endet mit einem feier-

lichen Appell:

»Aujourd’hui s’ouvre un grand débat entre les différents membres de la famille hu-

maine. Le sujet de cet entretien, c’est Goethe. Cedébat pourrait devenir un concileœcu-

ménique des esprits. Il pourrait aussi devenir un roman des nations. Amis de Goethe,

amis de tous les pays, unissons-nous, et vivons, sous le signe dumaître, le roman d’édu-

cation de la grande famille des peuples.«195

Die Kritik am französischen Goethediskurs kommt nicht nur von deutschen Autoren.

Ähnlich wie Curtius warnt André Suarès davor, Goethes Affinität zu Frankreich allzu

großen Wert beizumessen. Er greift die Leitmotive der französischen Goetherezeption

auf, relativiert ihre Bedeutung aber, indem er eindringlich auf den deutschen Charakter

des Klassikers hinweist: »Il [Goethe] n’a pas honte, entre Austerlitz et Iéna, d’aimer les

Français, d’admirerNapoléon, et pour lemoins de lui rendre justice.Ce qui ne l’empêche

pas d’être profondément Allemand, de génie allemand, et filialement attaché aux gran-

deurs de l’Allemagne.«196 Dass Suarès Goethe in erster Linie als Deutschen bestimmt

und erst danach als »universal«, wie der Titel des Beitrags (Goethe l’universel) suggeriert,

erklärt sich, aus seiner Auffassung der deutsch-französischen und ferner der europäi-

schen Verständigung, die der Curtius’ durchaus ähnelt:

»Dans Goethe, l’Europe est une mère aux fils innombrables: par la voix du poète, elle

les invite à se reconnaître. Goethe leur ouvre les yeux; qu’ils consentent enfin à prendre

conscience les uns des autres; qu’ils aient honte de se calomnier et de se haïr. Goethe,

puissant Allemand, n’entend pas que l’Europe soit allemande ni que la France ou la

192 Ebd., 28.

193 Ebd., 29.

194 »Ce n’est pas l’idéaliste, c’est le réaliste Goethe qui est aujourd’hui le plus proche de nous.« Zitiert

nach: Ebd., 31.

195 Ebd., 29f.

196 André Suarès: Goethe l’universel, in: Nouvelle revue française, Bd. 20, Nr. 222, 1932, 60-95, 63.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 207

Chine le devienne. Pour que l’Europe soit vraiment elle-même, il faut que l’Allemagne

soit la plus allemande et la France la plus française que faire se pourra: moins le mal,

ici et là, moins le mépris, la violence et la haine. […] La variété est la loi, le charme et

l’honneur de l’art, la joie et la liberté de la nature.«197

Die Ideen, die Suarès in der Nrf wie auch in seiner gleichzeitig erscheinenden Mo-

nografie Goethe, le grand Européen am Beispiel Goethes entwickelt, sind keineswegs neu.

Sie knüpfen anGedanken an, die André Gide – dessenGoethe-Aufsatz ebenfalls im Son-

derheft derNrf erscheint198 – schon vor dem ErstenWeltkrieg imHinblick auf das Ver-

hältnis von Nationalismus und Literatur formuliert hatte: »Aucune œuvre d’art n’a de

signification universelle qui n’a d’abord une signification nationale«.199 Im Kontext des

Goethejahrs geht die Reflexion des Verhältnisses von Nationalität und Internationalität

mit einem (selbst-)kritischen Blick auf die französische Goetherezeption einher.

Der latente Nationalismus der französischen Goetherezeption wird in der Europe

ebenfalls zurückgewiesen. So erinnert Christian Sénéchal in einem fiktiven »Brief an

einen Nationalisten« (Lettre à un nationaliste) an die französische Gewohnheit, bei der

Betrachtung Deutschlands »entre l’influence pernicieuse du germanisme et l’exemple

bienfaisant de Goethe«200 zu unterscheiden, womit er auf die Theorie der »deux Al-

lemagnes« anspielt. In diesem Klischee sieht Sénéchal den Ausdruck des französischen

Nationalismus – der in dieser Form genauso verwerflich sei, wie sein deutsches Pen-

dant.201 Die Kritik an den Klassizisierungsmechanismen geht bei Sénéchal mit einer

Reflexion über die Sprache der Literaturkritik einher. Der Autor sieht im Sprachge-

brauch – und besonders in der Polysemie der Begriffe classique und romantique – eine

Transposition national-chauvinistischer Reflexe. In einem ebenfalls fiktiven »Brief an

einen Kritiker« (Lettre à un critique), schlägt er deshalb vor, »une association de critiques«

zu gründen, »dont les membres s’engageraient à ne jamais plus user des termes de

classique et de romantique«202. Denn diese literarhistorischen Kategorien hätten, egal

welchen Sinn man ihnen gäbe, immer auch eine nationalpolitische Tragweite:

»Il va de soi, en effet, que le mot de classique restera associé au souvenir du XVIIe

siècle français, que celui de romantique sera inséparable de germanisme, et les esprits

férus d’abstraction, perdant de vue les si complexes réalités, profiteront une fois de

plus de l’occasion pour opposer la France et l’Allemagne et pour en faire deux entités

197 Ebd., 73.

198 André Gide: Goethe, in: Nouvelle revue française, Bd. 20, Nr. 222, 1932, 50-59. Der Beitrag Gides,

der auch in der Goethenummer der Neuen Rundschau erscheint, wird in Abschnitt 4.4 besprochen.

199 André Gide: Nationalisme et littérature, in: Nouvelle revue française, Bd. 5, 1909, 429-434, hier

430. Vgl. Manfred Schmeling: Weltkrieg, Weltbürger, Weltliteratur. Zur Kontroverse zwischen Ro-

main Rolland und Thomas Mann in Kriegszeiten, in: Heike C. Spickermann (Hg.): Weltliteratur

interkulturell. Referenzen von Cusanus bis Bob Dylan, Heidelberg 2015, 49-59, hier 53f.

200 Christian Sénéchal: Lettres sur Goethe, in: Europe, Bd. 28, Nr. 112, 1932, 287-298, hier 295.

201 »Combien d’hommes sont actuellement capables de s’affranchir totalement dans leurs jugements

sur Goethe de la tentation de grandir leur patrie, soit qu’ils en fassent un exemplaire suprême du

classicisme germanique, soit qu’ils cherchent à retrouver en lui les vertus de la France.« Ebd.

202 Ebd., 290.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Klassikerfeiern

irréductibles l’une à l’autre, capables tout au plus de se connaître comme telles et de

se tolérer, non de s’éduquer.«203

Sénéchal macht auf die Implikationen der französischen Goetheaneignung aufmerk-

sam. Die Konsequenzen, die er daraus zieht, sind denen der Nrf -Autoren und auch

Manns geradezu entgegengesetzt. Es geht ihm nicht nur um eine Neutralisierung li-

terarhistorischer Kategorien, sondern allgemein um die Aufgabe nationaler Kriterien

in der Beschäftigung mit Klassikern: »Il faut appeler de nos vœux le jour où la natio-

nalité d’un grand homme n’entrera pour rien dans notre admiration pour lui, où la

glorification du génie ne sera pas une flatterie déguisée de notre amour-propre.«204

Man könnte Sénéchal entgegnen, dass er mit dem Begriff ›grand homme‹ selbst an den

französischen Sprachgebrauch anknüpft, eine neutrale Betrachtungsweise also allein

an der Existenz unterschiedlicher Nationalsprachen scheitert. Zentral ist die Vision ei-

ner Literatur ohne Nationalklassiker, die der Autor als Vorschule des Panhumanismus

präsentiert: »L’idéal auquel il faut aspirer […] je le vois, pour ma part, dans le senti-

ment de fierté que connaîtront peutre-être les hommes à savoir que Dante, Homère,

Virgile, Pascal, Shakespeare, Goethe furent des hommes. Alors la notion d’étranger sera

abolie.«205

Sowohl in der Nrf als auch in der Europe wird auf die nationalistischen Implika-

tionen der Klassizisierung Goethes in der französischen Gedenkpublizistik hingewie-

sen. Aus dieser Kritik ergeben sich jedoch zwei gegensätzliche Optionen. Plädieren

Mann und die Nrf (überspitzt formuliert) für eine Germanisierung Goethes, also für

die Anerkennung nationaler Eigenschaften an der Figur des Klassikers, treten die Euro-

pe-Autoren eher für die Aufgabe nationaler Kriterien im Sprechen über Goethe und die

Literatur ein. Diese gegensätzlichen Perspektiven ergeben sich aus den konträren Auf-

fassungen von Völkerverständigung, die Curtius im oben angeführten Zitat in der Ge-

genüberstellung zwischen »concile œcuménique des esprits« und »roman des nations«

treffend zusammenfasst. Die erste Option lässt sich mit der Idee eines transnationalen

Föderalismus in Verbindung bringen, die zweite mit der Vorstellung einer internatio-

nalen Kooperation souveräner Staaten. Curtius favorisiert offenbar die zweite Lösung,

die er noch zusätzlich dadurch legitimiert, dass er sie an das goethesche Konzept des

Bildungsromans (»le roman d’éducation de la grande famille des peuples«) rückkoppelt.

Damit ist die Problemkonstellation angesprochen, in die Goethe in der internationalen

Öffentlichkeitssphäre eingebracht wird. Seine Funktionalisierung im deutsch-franzö-

sischen Kulturtransfer wird somit zum Testfall für die internationalen Beziehungen.

Abschließend sei knapp auf das Verhältnis Manns zur Europe eingegangen. Was

die Auffassung der deutsch-französischen Beziehungen betrifft, steht der Schriftsteller

wie gesagt den Positionen der Nrf -Autoren näher als denen Rollands und der Euro-

pe.206 Überhaupt pflegt Mann zum Zeitpunkt des Goethejubiläums engere Kontakte

zu französischen Intellektuellen wie Félix Bertaux oder André Gide, die dem Kreis der

203 Ebd.

204 Ebd., 296.

205 Ebd.

206 Vgl. Schmeling: Weltkrieg, Weltbürger, Weltliteratur; Ders.: Goethe und seine Rezeption im his-

torischen Spannungsfeld zwischen Frankreich und Deutschland. Der »gute« Deutsche im Werk

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 209

Nrf angehören. So scheint es auch folgerichtig, dass er für das Goethe-Sonderheft der

Zeitschrift einen Beitrag liefert. Bezeichnenderweise handelt es sich um einen Aus-

zug aus dem zehn Jahre zuvor entstandenen Goethe und Tolstoi, der den Gegensatz zwi-

schen Schiller und Goethe unter dem Motto »Freiheit und Adel« variiert.207 Dass diese

Überlegungen 1932 immer noch aktuell sind, sieht man daran, dass Mann sie zum Teil

wörtlich in seine Rede über Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters einfließen

lässt. So wird Goethes »Lebensaristokratismus«, sein »breitbeiniges Fußen im Leben«

(GRBZ, 330), um das es schon in Goethe und Tolstoi ging, 1932 zum höchsten Ausdruck

der Bürgerlichkeit erklärt. Doch fehlt dem Text, der in der Nrf erscheint, die eindeu-

tige Wendung ins Politische der Berliner Rede. Der Thomas Mann, der von der Nrf in

Anspruch genommen wird, ist der »unpolitische« Schriftsteller, der dem französischen

Publikum durch eine verzögert einsetzende Übersetzungsarbeit erst spät undmit deut-

lichem Akzent auf dem literarischen Werk bekannt wird.208 Die Veröffentlichung von

Manns Essay im Sonderheft der Europe, einer deutlich politischeren Zeitschrift, versteht

sich erst vor demHintergrund der sich anbahnenden Diskussionen um die Volksfront.

4.2.3 Öffentlichkeitssphäre 4:

›Europa/Menschheit‹ – Goethe als Universalklassiker?

4.2.3.1 Die Zeitschrift Europe und die Frankfurter Gespräche über Goethe

als internationale Diskussionsforen

Auch wenn ihre Wirkung im europäischen und außereuropäischen Ausland gering

bleibt, versteht sich die Zeitschrift Europe nicht primär als französisches, sondern

als internationales Forum. Mit dem Goetheheft wird der Versuch unternommen,

Goethe als europäische bzw. universale209 Integrationsfigur nach dem Vorbild Beet-

hovens zu gebrauchen. In der Europe stellt Jules Romains auch den Bezug zur Wiener

Zentenarfeier her.210 Doch gibt er sich hinsichtlich des Goethejahrs von vornherein

desillusioniert: »Le centenaire tombe mal; au milieu d’une humanité qui ne semble pas

particulièrement préparée à le célébrer.«211 Romains glaubt angesichts der vielfältigen

politischen Inanspruchnahmen des Klassikers nicht einmal mehr an die Möglichkeit

von Romain Rolland und Thomas Mann, in: Manfred Leber, Sikander Singh (Hg.): Goethe und …,

Saarbrücken 2016, 171-189.

207 Thomas Mann: Liberté et noblesse, übers. v. Félix Bertaux, in: Nouvelle revue française, Bd. 20,

Nr. 222, 1932, 40-49. Den Text hatte Mann im Mai 1931 auf einer Konferenz des Internationalen

Instituts für Geistige Zusammenarbeit in Paris vorgetragen. Bei dieser Gelegenheit fand auch die

erste Begegnung mit Gide statt. Vgl. Heine, Schommer: Thomas-Mann-Chronik, 223f.

208 So erscheint der Nobelpreis-Roman Buddenbrooks (1901) erst 1932 in französischer Übersetzung.

209 Wie auch 1927 werden die Begriffe ›europäisch‹ und ›universal‹ in der Zeitschrift Europe und bei

den Frankfurter Gesprächen großteils synonym verwendet, was vom kulturellen Eurozentrismus

der Autoren zeugt. Dies zu kritisieren ist nicht Anliegen der vorliegenden Studie; festzuhalten

ist, dass in der Zwischenkriegszeit von der Möglichkeit einer universalen Wirkung europäischer

Klassikerfiguren ausgegangen wird.

210 »Déjà, il y a quelques années, j’ai assisté aux fêtes de Beethoven à Vienne. J’ai entendu les délé-

gués des gouvernements apporter leur adhésion à la mystique de la Neuvième Symphonie.« Jules

Romains: En pensant à Goethe, in: Europe, Bd. 28, Nr. 112, 1932, 237-244, hier 237.

211 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Klassikerfeiern

eines »hommage un peu clandestin«212, den die Intellektuellen unter sich vornehmen

könnten:

»J’avoue que pour ma part, et malgré les raisons que je croyais avoir depuis longtemps

d’aimer et de vénérer Goethe, je me sens peu d’entrain à dire sur lui des choses qu’ex-

primeront avec beaucoup plus d’éclat, de bonheur de style, de subtilité, de rareté, un

critique bien pensant, un membre du comité des forges,213 un aboyeur hitlérien, un

agent du Guépéou,214 et sans doute aussi, dans l’intervalle de deux bombardements,

l’amiral japonais qui commande devant Changhaï.«215

Romains übertreibt zweifelsohne das Interesse politischer, nationaler und kommer-

zieller Parteien an einer Funktionalisierung Goethes. Doch bleibt die Grundaussage

bestehen, dass er an der Wirksamkeit eines alternativen – pazifistischen – Klassiker-

modells zweifelt, das dazu beitragen könnte, politische, nationale oder kommerzielle

Klassikermodelle zu relativieren.

Romains’ Pessimismus wird offenbar geteilt: Im Goethejahr werden keine großen

internationalen Feiern organisiert. Eine internationale Öffentlichkeit wird 1932 ledig-

lich durch die Zeitschrift Europe angesprochen sowie durch das Internationale Institut

für geistige Zusammenarbeit (Institut International de Coopération Intellectuelle, IICI),216

eine Organisation des Völkerbunds, die vom 12. bis 14. Mai Gespräche über Goethe in

Frankfurt am Main veranlasst. In beiden Fällen ist die öffentliche Aufmerksamkeit im

Vergleich zu den nationalstaatlichen Goethefeiern gering.Die Sondernummer der Euro-

pe wird international kaum rezipiert, die Entretiens sur Goethe werden zwar vom Völker-

bund in französischer Sprache veröffentlicht, aber das Medienecho bleibt aus. Insofern

handelt es sich um ein »hommage un peu clandestin«, um die Formel Romains’ wie-

deraufzugreifen, an dem eine vorwiegend europäische intellektuelle Elite beteiligt ist.

212 Ebd.

213 Der Comité des Forges de France war der Interessenverband der französischen Kohle- und Stahl-

industrie.

214 Der Guépéou (deutsch: GPU) bezeichnete die sowjetische Geheimpolizei.

215 Romains: Enpensant àGoethe, 238.DerAutor bezieht sich auf eine EpisodederMandschurei-Krise,

die Schlacht um Schanghai, bei der sich seit Ende Januar 1932 Japan und China gegenüberstanden.

216 Zum Internationalen Institut für geistige Zusammenarbeit als Vorgängerorganisation der

UNESCO vgl. Jean-Jacques Renoliet: L’UNESCO oubliée: la société des nations et la coopération

intellectuelle (1919-1946), Paris 1999. Die Gespräche über Goethe ist die erste von insgesamt acht

Intellektuellen-Begegnungen, die das IICI, genauer: das ihm angegliederte Comité permanent des

lettres et des arts, unter dem Schlagwort Entretiens in den Jahren zwischen 1932 und 1938 organi-

siert. Die Grundprinzipien definiert Renoliet folgendermaßen: »Les ›Entretiens‹ […] insistent sur

le rôle de la culture dans le rapprochement des peuples et l’établissement d’un humanisme et de

valeurs universelles. […] Selon l’idéologie optimiste des Lumières, les différences culturelles en-

tre les hommes sont […] transcendées par des valeurs universelles véhiculées par l’humanisme […]

qui travaillent au rapprochement des élites cultivées. Mais, précisément, ces élites – les intellec-

tuels – ont pourmission de diffuser la culture, donc l’humanisme et les valeurs universelles, auprès

des masses pour que ces dernières soient à leur tour converties à l’idée qu’il existe plus de points

communs que de différences entre les peuples et que toute guerre est donc une forme de suicide

du genre humain.« Ebd., 318.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 211

Im Goetheheft der Europe sind neben den Beiträgen von französischen und deut-

schen Autoren auch Artikel von Benedetto Croce (Italien), Willem Schraenen (Belgi-

en), Toshihiko Katayama (Japan), Lucien Price (Vereinigte Staaten) und Costis Palamas

(Griechenland) abgedruckt.217 An den Frankfurter Gesprächen nehmen unter anderem

Karel Čapek (Tschechoslowakei), Adolfo Costa du Rels (Bolivien), Julien Luchaire (Frank-

reich), Salvador de Madariaga (Spanien), Gilbert Murray (Großbritannien), Hélène Va-

caresco (Rumänien), sowie auch Thomas Mann218 und Paul Valéry teil. Die zwei Öf-

fentlichkeitssphären überschneiden sich also nicht, doch ist die Intention vergleichbar:

Mit Goethe als »figure universelle« gilt es, zur »pacification des esprits« beizutragen.219

Konkret lautet die Frage: »Quel est l’enseignement et quel est l’exemple de Goethe pour

nous dans le temps où nous nous trouvons?«220 Poetischer formuliert es Rolland in der

Europe:

»Arrachons-lui [à Goethe] sa vraie pensée, vis-à-vis des problèmes qui nous as-

saillent – et, le premier de tous, celui dont les sourds grondements minent et remuent

notre sol ébranlé: le Stirb und werde! de notre vieux monde […]. Les dieux qui tombent

et les Etats, les tremblements de terre qui secouent les consciences et les sociétés…«221

Am Fall Goethes werden Konzepte der Völkerverständigung debattiert. Als Universal-

klassiker dient er der Rechtfertigung unterschiedlicher, zum Teil gegenteiliger Auffas-

sungen von Pazifismus und internationaler Zusammenarbeit.

4.2.3.2 Konzepte internationaler Zusammenarbeit

Goethe und die Unabhängigkeit des Geistes: der Klassiker als Weise

Eine einflussreiche Auffassung von Pazifismus in der Zwischenkriegszeit setzt auf die

Zusammenarbeit von Intellektuellen aus allen Ländern, die sich als frei von jeglichen

politischen und nationalen Bindungen verstehen. Für dieses Engagement steht der Na-

me Romain Rolland, der seit Beginn des Ersten Weltkriegs für eine solche Form von

internationaler Kooperation geworben und sie u.a. durch die Gründung der Zeitschrift

Europe 1923 konkretisiert hatte.222 Als Verteidiger des Pazifismus Rolland’scher Prägung

217 Beim Aufbau des Heftes war zunächst ein repräsentativeres Abbild der internationalen Öffent-

lichkeit intendiert: Rolland hatte vorgeschlagen, weitere Autoren aus England (John Galsworthy,

Gilbert Murray), Russland (Anatoli Lunatscharski, Wjatscheslaw Iwanow u.a.), Norwegen (Knut

Hamsun), China (Liang Zongdai) oder auch Indien/Bengalen (Rabindranath Tagore) um Beiträge

über Goethe zu bitten. Vgl. Briefe Rollands an Guéhenno vom 26.8., 25.10. und 17.11.1931, in: Gué-

henno, Rolland: L’indépendance de l’esprit, 170ff., 175ff., 178f.

218 Der Vortrag, den Mann im Rahmen dieses Treffens hält, ist größtenteils dem Essay Goethes Lauf-

bahn als Schriftsteller entnommen und daher im strengen Sinn keine Medialisierung der Berliner

Akademie-Rede. Er wird hier mit den Diskussionsbeiträgen, die ebenfalls in der Buchveröffentli-

chung der Entretiens dokumentiert sind, miteinbezogen, weil er Aufschluss über Manns Haltung

gegenüber Goethe als Universalklassiker gibt.

219 Jules Destrée (préambule), in: IICI (Hg.): Sur Goethe, 9.

220 Gonzague de Reynold (débat), in: Ebd., 68.

221 Romain Rolland: Meurs et deviens!, in: Europe, Bd. 28, Nr. 112, 1932, 5-29, 19.

222 Vgl. Gilbert Merlio: Le pacifisme en Allemagne et en France entre les deux guerres mondiales, in:

Les cahiers Irice, Nr. 8, 2011, 39-59.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Klassikerfeiern

tritt 1932 Hermann Hesse auf. Für ihn haben sich die Voraussetzungen seit Ende des

Ersten Weltkriegs nicht geändert:

»Actuellement encore il en est ainsi: dans l’Europe entière il n’y a qu’une petiteminorité

d’hommes pensants ayant compris le problème et les nécessités de l’heure présente,

tandis que la politique et le monde officiels tout entiers continuent leur combat au

bord de l’abîme pour les drapeaux multicolores d’idéaux défunts.«223

Hesses Text liest sich in Teilen wie eine Hommage an den Pazifisten Rolland, dessen

Aufsatz zur Kriegsliteratur von 1915 als Auslöser einer erneuten Beschäftigungmit Goe-

the genannt wird.224 Die Figur des weisen Goethe, die für Hesse zum Ideal wird, weist

gewisse Ähnlichkeiten mit Rolland auf. Wie ein Echo auf das Interesse des französi-

schen Schriftstellers für die indische Philosophie klingt es,wenn der Autor eine Parallele

zwischen der »sagesse de Goethe« und der »sagesse de l’Inde, de la Chine, de la Grèce«

zieht.225 Das Lob dieser »sagesse primitive«226, die »au-dessus de toute littérature«227

schwebe, enthält eine klare Anspielung auf Rollands berühmte Aufsatzsammlung Au-

dessus de la mêlée (1915): »Que dans sa vie de poète et d’homme de lettres Goethe se soit

élevé jusqu’à ces sommets, jusqu’à ce calme au-dessus de la tempête, voilà ce qui m’a tou-

jours attiré et poussé à relire même ses œuvres discutables ou médiocres.«228 Es gibt

für Hesse einen Standpunkt, der alles Historisch-Relative transzendiert und von dem

ausman dasWesentliche betrachten kann. Auf dieser Ebene begegnet er demKlassiker.

In seinem Remerciement à Goethe – der sich auch als Dank an Rolland lesen lässt – re-

aktiviert Hesse das Ideal einer transnationalen Öffentlichkeit derWenigen undWeisen,

die über alle Gegebenheiten der Zeit erhaben ist.Das entspricht der panhumanistischen

Perspektive Rollands in den Jahren nach Ausbruch des Ersten Weltkriegs. Sie ist es, die

beispielsweise in der (auch von Hesse unterzeichneten) Déclaration de l’Indépendance de

l’Esprit von 1919 Ausdruck findet.229 Damals hatte der exilierte Schriftsteller durch sein

essayistisches und fiktionales Werk sowie durch zahlreiche Briefwechsel versucht, sei-

nem Ideal einer »humanité universelle« näher zu rücken, indem er Intellektuelle aus

aller Welt vernetzte.230 Es ist dieses pazifistische Engagement, das Hesse durch seine

Charakterisierung Goethes würdigt. Seit den 1920er Jahren und dem Beethoven-Essay

von 1927, in dem dieses Ideal noch zu vernehmen ist, hat sich Rollands Denken und

Handeln jedoch hin zu einer anderen Auffassung von Pazifismus entwickelt. Hesses

223 Hesse: Remerciement à Goethe, 253.

224 »Quand dans un de ses articles Romain Rolland eut […] qualifiémon opinion de ›goethéenne‹ j’eus

l’impression d’une énergique exhortation. […] Pourquoi revenait-on vers lui [Goethe] après tant de

discussions avec lui, après s’être séparé de lui pour des raisons graves?« Ebd., 251. Hesse spielt auf

Rollands Artikel Littérature de guerre vom 19. April 1915 an.

225 Ebd., 252. Auch Rolland sieht Ähnlichkeiten zwischen Goethes Verhältnis zur Natur und dem der

indischen Denker. Vgl. Rolland: Meurs et deviens!, 7f.

226 Hesse: Remerciement à Goethe, 253.

227 Ebd., 252.

228 Ebd., 253. Hervorhebung SP.

229 Romain Rolland: Fière déclaration d’intellectuels in: L’Humanité, 26.6.1919.

230 Vgl. Schmeling: Weltkrieg, Weltbürger, Weltliteratur, 57.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 213

Rückzug in eine Idealwelt bewertet er, wenn nicht kritisch, so doch mit einiger Enttäu-

schung.231

Auf den impliziten Vorwurf Rollands antwortet Hesse, indem er sich auf Goethe

beruft: »Quand nous commençons à douter de toute foi, de toute sagesse, ce nous est

vraiment un réconfort d’accompagner ce sage sur son chemin, de voir combien à cer-

tains moments il demeurait faible et insuffisant.«232 Der Klassiker als Trost für die

eigene Machtlosigkeit: Mit dieser Minimalfunktion geben sich die meisten Autoren der

Europe sowie die Teilnehmer an den Frankfurter Gesprächen nicht mehr zufrieden. So

bezieht sich die Norwegerin Nini Roll-Anker in Frankfurt auf Goethes Wirken als Ge-

heimrat und Minister, um ihre Schriftstellerkollegen zum politischen Handeln zu ani-

mieren: »Nous ne devons pas limiter notre activité à notre art et l’employer à des usages

éloignés des besoins du temps.«233

Goethe und der kulturelle Universalismus: der Klassiker als Synthese

Ein Teil der Intellektuellen, die in der Europe publizieren und an den Frankfurter Ge-

sprächen teilnehmen, sieht allein in der Tatsache, dass es Nationen und Nationalitäten

gibt, die Ursache für Krieg und Krisen. Am eindeutigsten wendet sich der Brite Gilbert

Murray in Frankfurt gegen den Nationalstaat:

»C’est lemalheur de cette époquemalade etmal dirigée que les sentiments d’affection

qui nous attachent à nos divers foyers sont aujourd’hui inséparables de cette idole cou-

verte de sang, l’Etat souverain indépendant, avec ses puissantes armées et ses flottes

immenses, ses suspicions et ses haines aveugles et la torture incessante de ses ter-

reurs.«234

Gegen den modernen, kriegerischen Nationalstaat und die damit einhergehenden Na-

tionalgefühle wird ein kultureller Universalismus behauptet, der an der Figur Goethes

belegt wird. Mit dem Klassiker wird für die Einheit der Menschheit, vor allem aber

gegen den Nationalismus argumentiert. Das bedeutet für einen Teil der Frankfurter

Intellektuellen die Aufgabe der Kategorie des Nationalklassikers. Doch werden auch

andere, scheinbar neutrale literar- und kunsthistorischen Kategorien kritisiert. Ähn-

lich wie Sénéchal in der Europe hinterfragen die Teilnehmer die Fachsprache, in der

sie einen Ausdruck von nationalpolitischen Machtverhältnissen sehen. So distanziert

sich der Kunsthistoriker Henri Focillon von gebräuchlichen geografischen Charakteri-

sierungen wie ›nordisch‹ und ›südländisch‹, die zur Beschreibung von Goethes Zeich-

nungen dienen, denn er erkennt darin Spuren von überholten rassentheoretischen Ana-

lysemodellen:

231 So im Tagebuch am 26. August 1931: »Il [Hesse] ne parle pas beaucoup de ses travaux poétiques;

mais il est clair que sur ce terrain, il est aux antipodes de mon art, il a trop besoin de se défen-

dre contre l’oppression de la réalité sociale, pour lui permettre accès dans sa poésie.« Zitiert nach

Rolland, Hesse: D’une rive à l’autre, 129.

232 Hesse: Remerciement à Goethe, 253.

233 Nini Roll-Anker (débat), in: IICI (Hg.): Sur Goethe, 79.

234 Gilbert Murray (débat), in: Ebd., 77.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Klassikerfeiern

»Nous avons eu beaucoup de peine à nous défaire de l’idée de race, qui pèse encore sur

les aspects secondaires de notre activité avec cette puissance aveugle qu’ont lesmythes

de l’intelligence. De même que je ne crois pas à la pureté ethnique des races ni à leur

constance historique dans la vie de l’esprit, de même je me défie d’un déterminisme

géographique qui, partageant les hommes et les forces civilisatrices en deux empires,

assigne aux uns le Nord, aux autres le Sud.«235

Für Focillon verdeckt die Fachsprache nationale und rassische Vorurteile und birgt da-

her Konfliktpotenzial. Die Art undWeise, wie von Goethe und seinemWerk gesprochen

wird, ist – so das Postulat der Frankfurter Intellektuellen – von zentraler Bedeutung,

wenn man ihn als internationalen Klassiker gebrauchen möchte. Man könnte daher sa-

gen, dass innerhalb der internationalen Öffentlichkeitssphäre die je nationalen Goethe-

Frames kritisch reflektiert werden. Zugleich werden alternative Sprach- und Deutungs-

muster installiert, die das Sprechen über Goethe als Universalklassiker framen.

Goethe, so stellen die Teilnehmer in Frankfurt immer wieder fest, lässt sich nicht

mithilfe der geläufigen literar- und kunsthistorischen Dichotomien fassen. Wiederholt

wird darauf hingewiesen, dass es in seiner Person zur Vereinigung oder zur Überwin-

dung von Gegensätzen komme. »Goethe, l’homme des synthèses,« verkündet Hélène

Vacaresco236 und Gonzague de Reynold pflichtet ihr wenig später bei, wenn er betont:

»Goethe possédait l’esprit de synthèse, la capacité de concilier les différences et les an-

tinomies.«237 Der Klassiker erscheint in Frankfurt als Synthese zwischen Klassizismus

und Romantik,238 zwischen »esprit latin« und »esprit germanique«239, zwischen »es-

prit du moyen âge« und »esprit de l’antiquité«240 oder auch zwischen »esprit national«

und »esprit universel«241. Um von Goethe als einem internationalen Klassiker zu spre-

chen, bedarf es einer Terminologie, die Gegensätze zu integrieren vermag. Der Dichter

235 Henri Focillon (débat), in: Ebd., 183.

236 Hélène Vacaresco (Goethe et le lyrisme européen), in: Ebd., 23.

237 Gonzague de Reynold (débat), in: Ebd., 70.

238 »Il existe dans sa pensée et dans son art un principe de vie qui unit et féconde les contraires, qui

donne au classicisme cette richesse jaillissante et cette puissance expressive dont le romantisme

croit avoir le privilège, et qui donne au romantisme cette fermeté de contour, cette qualité stable,

cette valeur éternelle que nous appelons le style et que nous jugeons comme l’apanage de tout

classicisme possible.« Henri Focillon (Goethe et l’art romantique), in: Ebd., 123.

239 »Il en est une [question] qui me paraît aujourd’hui d’une importance vitale. C’est l’accord, la syn-

thèse, entre l’esprit germanique et l’esprit latin. Si l’Europe veut vivre, si l’Europe veut retrouver

l’ordre, et la paix qui sortira de l’ordre, il est absolument nécessaire que nous arrivions à une har-

monie entre le génie germanique et le génie latin. […] Goethe a lui-même opéré, dans son esprit

et dans son œuvre, cette synthèse.« Gonzague de Reynold (débat), in: Ebd., 182f.

240 »Il [Goethe] a trouvé une expression merveilleuse de l’idée d’union dans un contraste – celui de

l’esprit du moyen âge et de celui de l’antiquité.« Ragnar Œstberg bezieht sich auf Goethes Gedan-

ken zur Architektur in den Maximen und Reflexionen. Er fügt hinzu: »N’y aurait-il pas, dans l’union

de ces formes contraires, la possibilité d’un nouvel esprit, d’une nouvelle forme harmonieuse, celle

d’un art grandiose, – comme la personnalité de Goethe?« Ragnar Œstberg (Goethe et l’art monu-

mental), in: Ebd., 120.

241 »A l’école de Rome, le fils du patricien de Francfort […] était devenu un citoyen dumonde. A l'›esprit

allemand‹, inné, s’était ajouté l'›esprit universel‹.« A.W.Waetzoldt (Goethe et Rome), in: Ebd., 180.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 215

wird zum Repräsentanten eines »génie de l’Occident«242 deklariert, in dem nationale

Differenzen ineinander aufgehen.Dass es sich beimGebrauch des Begriffs ›occident‹ um

keine geografische Bestimmung handelt, sondern dass er nahezu synonymmit ›Kultur‹

verwendet wird, belegt Focillons Definitionsversuch: »Abendland. […] Le pays du soir!

Mais le soleil se levant sur toutes les régions de la terre, c’est aussi un pays de matin

pour l’intelligence.«243 Mit Goethe als Synthese wird ein kultureller Universalismus be-

hauptet, dem sich selbst Valéry anschließt. Dieser gibt in Frankfurt die Bezeichnung

›grand homme‹ auf, die eine so zentrale Rolle in der Pariser Rede spielte, und bevorzugt

nun die Charakterisierung Goethes als »Homme d’Univers«244.

Dass sich Goethe nicht mithilfe der geläufigen, als Ausdruck nationalpolitischer

Machtverhältnisse zurückgewiesenen Terminologie fassen lässt, wird von einem Teil

der Frankfurter Intellektuellen als Argument zur Überwindung von nationalkulturellen

Differenzen gebraucht. Das Sprechen über Goethe und die Literatur dient als Propä-

deutik. Mit dem Klassiker wird für eine Form von Panhumanismus geworben, der al-

lerdings ohne konkrete politische Vorstellungen auskommt. Es geht den Intellektuellen

darum, mit Goethe als Universalklassiker gegen den Nationalismus anzukämpfen, der

für den Krieg verantwortlich gemacht wird.

Ähnlich wird der Klassiker in der Europe für den Antinationalismus in Anspruch

genommen. Erinnert sei etwa an die Forderung Sénéchals, der in einem »Brief an einen

Nationalisten« den Tag herbeisehnt, an dem der Begriff ›étranger‹ aus dem Wortschatz

verbannt werde.245 Auch Benedetto Croce stilisiert Goethe mithilfe des Weltliteratur-

Konzepts zum dezidierten Gegner nationalistischer Regungen:

»La haine de l’étranger, le nationalisme transporté dans la poésie lui paraissait une

chose stupide, ou tout au moins désuète, et son fameux concept de laWeltliteratur, de

cette littérature universelle dont il annonçait l’avènement ne signifiait rien autre que

son opposition à toute conception nationaliste.«246

Der kulturelle Universalismus, der auch Croces Überlegungen zugrunde liegt, führt die

von Rolland entwickelte panhumanistische Perspektive fort. Anders als Hesse sehen

die ›Antinationalisten‹ aber noch eineMöglichkeit der politischen Einflussnahme durch

Aufklärung der Öffentlichkeit.

242 Focillon (débat), in: Ebd., 186.

243 Ebd., 184.

244 »Je songeais à essayer de construire, à partir de lui [Goethe], la notion générale de ce qu’on appelle

›Homme d’Univers‹, qu’il ne faut pas confondre avec le ›Grand homme‹. […] J’ai pensé que des

hommesd’univers seraient d’abord les individus qui semblent lemoins affectés de caractéristiques

chronologiques, ethniques ou nationales.« Paul Valéry (débat), in: Ebd., 92f.

245 »Goethe – non plus seulement allemand, mais français – parce qu’un homme. Qu’il nous soit l’oc-

casion de rayer, d’essayer de rayer le mot d’étranger de notre lexique intérieur!« Sénéchal: Lettres

sur Goethe, 297.

246 Benedetto Croce: Goethe ou la métamorphose poétique, in: Europe, Bd. 28, Nr. 112, 1932, 143-160,

übers. v. Paul-Henri Michel, hier 150.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Klassikerfeiern

Goethe und der staatliche Inter-Nationalismus: der Klassiker als Repräsentant seiner Nation

Die Aufgabe nationalkultureller Unterschiede, wie sie der Universalismus in letzter

Konsequenz erfordern würde, ist unter den Frankfurter Intellektuellen umstritten. Den

Begriff der Synthese aufgreifend warnt der Spanier Salvador de Madariaga in der ab-

schließendenDiskussionsrunde davor, vorschnell von einem »esprit européen« oder gar

»universel« zu sprechen:

»De même qu’une analyse soigneuse précède toujours la synthèse de l’esprit bien fait,

de même il faudra nous appliquer à saisir en toute sympathie et en toute impartialité

ces différents esprits composants l’esprit européen, élément à son tour de l’esprit uni-

versel, pour aboutir à cette vraie synthèse de coopération intellectuelle qui est notre

vrai but.«247

Hinter Madariagas Bestimmung der »wirklichen Synthese« steht die Idee, dass

Völkerverständigung nur als Kooperation von souveränen Nationen, also als Inter-

Nationalismus zu denken ist. Dies ist ein Standpunkt, für den 1927 schon Beethoven

herangezogen wurde: Bevor es eine Vereinigung von Nationen geben kann, muss es

zur gegenseitigen Anerkennung ihrer je spezifischen Eigenschaften kommen. Die

Literatur dient erneut als Propädeutik: Sie ist das Medium, durch das sich kulturelle

Differenzen erfahren lassen. Ein Beispiel dafür gibt Madariaga in seinem Vortrag, in

dem er betont, dass sich das »Olympe européen«248 aus einer Summe von Individuali-

täten zusammensetze. Es handelt sich um »Europäer des Geistes«, das heißt fiktionale

Figuren, die Nationalcharaktere repräsentieren:

»Voici Faust. Voyez-le en compagnie des autres grands Européens de l’esprit: Hamlet,

Lear, Don Quichotte, Sancho, Don Juan, Ivan Karamazov, Peer Gynt. […] Ces Européens

atteignent l’universalité précisément parce qu’ils sont profondément nationaux. C’est

en pénétrant jusqu’au tréfonds de la nature nationale qu’ils percent jusqu’à la source

vive où ils se retrouvent.«249

Bei Madariaga fungieren Dramen- und Romanhelden als Repräsentanten ihrer Natio-

nen, weil sie das spezifisch Nationale an ihnen universal erfahrbar machen. Die Fiktion

ermöglicht ein Intimwerden mit den jeweiligen Kulturen, die die Bedingung jeglicher

internationalen Verständigung ist.

Was bei Madariaga nur über das Medium der Fiktion funktioniert, wird bei ande-

ren Beiträgern auf die Autorenfiguren übertragen. So ist es die Idee, dass die Literatur

das Nicht-eigen-Nationale, das Fremde erfahrbar mache, die sich in Manns Charakte-

risierung Goethes während der Frankfurter Gespräche wiederfindet: »Goethe, nature

cosmique, oscille entre deux pôles: vis-à-vis de l’Allemagne, il s’est montré européen;

vis-à-vis de l’Europe, il s’est montré allemand. Nous trouvons là une des raisons prin-

cipales qui lui permettent de jouer son grand rôle, son rôle essentiel d’éducateur.«250

247 Salvador de Madariaga (débat), in: IICI (Hg.): Sur Goethe, 189.

248 Salvador de Madariaga, in: Ebd., 39.

249 Ebd., 39f.

250 Thomas Mann (Contrastes de Goethe), in: Ebd., 91.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 217

Auch wenn Mann sich in der abschließenden Diskussionsrunde der Idee der Synthe-

se und der Einheit der abendländischen Kultur anschließt,251 betont er sein Festhalten

an nationalkulturellen Unterschieden. Diese seien die Grundlage der Völkerverständi-

gung.

Vor diesemHintergrund ist auchManns Beitrag in der Europe zu lesen. Die Autoren

der Zeitschrift bleiben wie gesagt mehrheitlich den Ideen Rollands und seinem panhu-

manistischen Pazifismus treu. Die Integration Manns in das Sonderheft vollzieht sich

von daher keineswegs reibungslos. »Va pourThomas Mann«,252 hatte Rolland nüchtern

auf die Anregung Guéhennos geantwortet, man könne den Autor des Zauberbergs um

einen Beitrag bitten. Der mangelnde Enthusiasmus ist auf die Kontroverse zwischen

beiden Schriftstellern zur Zeit des Ersten Weltkriegs zurückzuführen. Damals verkör-

perten sie füreinander ideale Feindbilder: Rolland hatte Manns Kriegsbegeisterung und

Nationalismus, die zuerst in den Gedanken im Krieg (1914) Ausdruck finden, wiederholt

und vehement kritisiert; Mann hingegen hatte Rolland, der in seinen Augen die fran-

zösische Überheblichkeit in Sachen Zivilisation und Kosmopolitismus verkörperte, in

den Betrachtungen eines Unpolitischen (1918) zur Zielscheibe gemacht.253 Zwar hatte die

Europe Manns Entwicklung zum dezidierten Gegner der Nationalsozialisten und da-

mit auch des nationalistischen Fanatismus registriert, indem sie 1930 den Appell an die

Vernunft in französischer Sprache veröffentlicht hatte.254 Doch dass die Kontroverse

um das Verhältnis von Nationalität und Internationalität im Kontext des Goethejahrs

nachwirkt, dass sie sogar eines ihrer zentralen Themen bildet, ist Manns Essay abzule-

sen. Wie eine Spitze gegen Rollands ideale Auffassung von Pazifismus klingt es, wenn

der Autor die Modernität von Goethes Weltliteratur-Begriff hervorhebt, zugleich aber

nicht unerwähnt lässt, dass der Erste Weltkrieg im europäischen Integrationsprozess

eine positive Wirkung gehabt habe:

»Certes, il y avait bien de l’anticipation dans l’affirmation goethéenne d’une littéra-

ture universelle et l’évolution des cent années qui se sont écoulées depuis sa mort, le

développement des communications, l’accélération des échanges qui en est résultée,

l’intimité croissante de l’Europe et du monde, que la grande guerre elle-même a plutôt

favorisée que retardée; tout cela était nécessaire pour commencer vraiment de réaliser

l’époque dont Goethe ressentait déjà l’actualité.«255

Manns Interpretation des Weltliteratur-Konzepts gründet auf einem soliden Realis-

mus. Die Idee wird durch materielle Gegebenheiten verwirklicht, wozu nicht nur – wie

noch in Kants Auffassung des »ewigen Friedens« – der Welthandel, sondern auch der

Krieg gehört. Dass der nationale Standpunkt nicht aufgegeben, sondern dialektisch

251 »Plutôt que de nous arrêter à ce qui peut nous diviser, cherchons à constituer une synthèse de ce

qui nous est commun. Notre pensée à tous est purement occidentale, elle doit nous unir.« Thomas

Mann (Goethe et l’Allemagne), in: Ebd., 192.

252 Brief Rollands an Guéhenno vom 26.8.1931, in: Guéhenno, Rolland: L’indépendance de l’esprit.

253 Zur Kontroverse zwischen Mann und Rolland und ihrem Verhältnis zu Goethes Konzept der Welt-

literatur vgl. Schmeling: Goethe und seine Rezeption im historischen Spannungsfeld zwischen

Frankreich und Deutschland; Ders.: Weltkrieg, Weltbürger, Weltliteratur.

254 Thomas Mann: Appel à la raison, in: Europe, Bd. 24, Nr. 96, 1930, 457-481.

255 Mann: Goethe représentant de l’âge bourgeois, 123. Hervorhebung SP.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Klassikerfeiern

integriert und überwunden wird, markiert Mann nochmals deutlich, indem er zwi-

schen dem »Mehr als Nationalen« (»ce qui est plus que national«256) und dem »Unter-

und Zwischennationalen« (»ce qui se trouve entre les nations, voire même au-dessous

d’elles«257) unterscheidet (GRBZ, 337). Eine Weltliteratur und daran anschließend eine

internationale Zusammenarbeit kann es erst geben, wenn es zur gegenseitigen Aner-

kennung nationaler Eigenheiten gekommen ist. Der Legitimation dieser Perspektive

dient die Figur Goethes als Repräsentant der deutschen Literatur und damit der deut-

schen Nation.

Goethe und der sozialistische Internationalismus: der Klassiker als Revolutionär

DasThemaWeltliteratur greift auch Rolland in seinem Goethebeitrag auf. Er zitiert die

Worte Goethes, die er schon einmal der Hauptfigur des Romans Jean-Christophe (1904-

1912) in den Mund gelegt hatte: »le stade où ›on ne connaît plus de nations, on ressent le bon-

heur ou le malheur des autres peuples, comme le sien propre‹.«258 Das Stadium der erlebten

Brüderlichkeit zwischen Völkern und Menschen – also der Überwindung nationalkul-

tureller Differenzen und des Panhumanismus – ist für Rolland nachwie vor das höchste

Ziel. Doch um dieses zu erreichen, geht er nun von einer stufenartigen, dialektischen

Entwicklung aus:

»Il est trop vrai: toutes les nations, même en Occident, ne sont pas à la même heure

de leur développement; et c’est ce qui rendra si difficile avant longtemps leur union

sous le drapeau d’un même idéal. Le souple esprit slave l’a mieux compris que l’esprit

jacobin (ou bien fasciste) des Latins: l’Internationale Communiste de Moscou admet,

soutient, par la voix même de Lénine, dont Staline a souligné à maintes reprises les

enseignements, la nécessité non seulement de tolérer, mais d’encourager la formation

nationaliste chez les peuples qui n’ont pas encore atteint ce stade inférieur.«259

In einem Punkt kommt Rolland der Position Manns und der Anhänger des Inter-

Nationalismus entgegen: Dem Nationalismus wird eine notwendige Funktion in

der Entwicklung zur Einheit der Völker zugeschrieben. Um diesen Standpunkt zu

rechtfertigen, beruft sich Rolland auf das Motiv, das eine so zentrale Rolle in der

französischen Goetherezeption spielt: das Verhältnis zur Französischen Revolution.

Goethe, so Rolland, habe die Ideale der Franzosen nicht abgelehnt. Er argumentiert fol-

gendermaßen: Nur in Deutschland habe der Dichter die Revolution nicht gutgeheißen:

»L’Allemagne n’était pas mûre pour ce qui (il [Goethe] l’écrit en propres termes) était,

en France, la conséquence d’une grande nécessité‹.«260 Damit stimmt der Schriftsteller

256 Ebd.

257 Ebd.

258 Rolland: Meurs et deviens!, 23. Im Original lautet der Satz: »Es gibt eine Stufe, wo er [der National-

hass] ganz verschwindet undwoman gewissermaßen über denNationen steht, undman einGlück

oder ein Wehe seines Nachbarvolkes empfindet, als wäre es dem eigenen begegnet.« Johann Pe-

ter Eckermann: Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens [1836], hg. v. Christoph

Michel, Frankfurt a.M. 1999 (Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche, II, 12), 711 (14.

März 1830).

259 Rolland: Meurs et deviens!, 26.

260 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 219

der in Frankreich gängigen Interpretation der Revolutionsepisode zu. Wie das oben

angeführte Zitat zeigt, distanziert er sich allerdings von ihrer normativen Perspektive:

Der Idealismus der Jakobiner – also derjenigen, die die Ideale der Revolution mit krie-

gerischen Mitteln in andere Länder importieren wollten – wird mit dem Faschismus

gleichgesetzt. Dass Rolland ausgerechnet die Passage aus den Gesprächen mit Eckermann

anführt, die immer wieder herangezogen wird, um die Revolutions- und Frankreich-

freundlichkeit des deutschen Klassikers zu beweisen,261 um Goethes Bewusstsein für

nationale Unterschiede zu belegen, ist vielsagend. Er vermittelt, indem er versucht,

den Widerspruch zwischen universalistischem (anti-nationalistischem) und inter-

nationalistischem Standpunkt aufzuheben.

Der Antagonismus wird durch die Vorstellung einer sozialistischen Internationale

überwunden, die dynamisch entsteht und sich – wie auch Rollands Goethe – im ständi-

gen Werden befindet. Die Widersprüche, die in Goethes Haltung gegenüber der Fran-

zösischen Revolution offenbar werden, lösen sich in der Idee einer permanenten Revo-

lution auf. Rolland kontrastiert einen historischen Goethe, »le Goethe de Weimar«262,

der tatenlos auf die Erfüllung seiner Ideale gewartet habe, mit einem idealistischen

»Goethe-Faust«263, dem Tatenmenschen, der diese Ideale zu erfüllen suche. Der Taten-

mensch handelt bei Rolland aber freilich nicht für die Befreiung der deutschen Nation,

sondern für die der Menschheit. In einer seltsamen Überlagerung zwischen dem zykli-

schen Prinzip aus dem Gedicht Selige Sehnsucht – dem auch das »Meurs et deviens!« in

der Überschrift des Beitrags entnommen ist – und der zukunftsorientierten Perspekti-

ve aus der Schlussszene des zweiten Fausts wird er zum Vorbild und Fluchtpunkt aller

Revolutionen gekürt:

»›Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben/ Der täglich sich [sic] erobern muss‹.

(›Celui-là seul mérite la liberté et la vie, qui les conquiert chaque jour.‹) Et ce mot-là

est notre bannière. Il flotte par-dessus et par-delà toutes les Révolutions. Car toute

Révolution s’assigne un but et s’y arrête. Et Faust mourant marche encore, marche

toujours. Son étendard est celui de la Révolution permanente, qui monte à l’assaut

éternel du Destin, et par la force lui ravit, jour après jour, un lambeau de plus de la

vérité. Avancer, tomber, se relever, – agir, œuvrer, lutter, servir, – et puis après, être dé-

truit – afin de recommencer… ›Meurs et deviens‹, – homme, peuple, monde, monade

de mondes – Chrysalide!«264

In Rollands dynamischem Revolutionsmodell – man sieht es an der finalen Aufzäh-

lung – ist jede Gesellschaftsform dazu verpflichtet, sich selbst zu überwinden, um eine

261 »Es ist wahr, ich konnte kein Freund der Französischen Revolution sein, denn ihre Greuel standen

mir zu nahe und empörten mich täglich und stündlich, während ihre wohltätigen Folgen damals

noch nicht zu ersehen waren. Auch konnte ich nicht gleichgültig dabei sein, daß man in Deutsch-

land künstlicherWeise ähnliche Szenen herbeizuführen trachtete, die in Frankreich Folge einer gro-

ßenNotwendigkeit waren.« Eckermann: Gesprächemit Goethe [1836], 532 (4. Januar 1824). Hervor-

hebung im Original. Die Passage wird z.B. auch von Hyppolite Loiseau angeführt (Loiseau: Goethe

et la Révolution française, 66).

262 Rolland: Meurs et deviens!, 29.

263 Ebd.

264 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Klassikerfeiern

noch höhere Form von Vollendung zu erreichen. Die praktischen Konsequenzen, die

daraus folgen, sind evident: Der Übergang vom Individuum zur Nation und von der

Nation zur Weltgemeinschaft rechtfertigt, so Rolland, das Stadium der sozialistischen

Internationale, und zwar nicht nur in seiner politischen Form (der Revolution), sondern

auch in seiner gesellschaftlichen Ausprägung (dem Kommunismus).

Das Goethe-Sonderheft der Europe zeugt von der Entwicklung, die sich seit Beginn

der 1930er Jahre bei Rolland und den ihm nahestehenden Intellektuellen vollzieht. Das

universalistische und panhumanistische Ideal wird zwar nicht aufgegeben, weicht aber

aus pragmatischen Gründen einer Zuwendung zum Kommunismus. Von der Notwen-

digkeit einer antifaschistischen Volksfront ist 1932 – zumal in Frankreich – erst in An-

sätzen die Rede.265 Das Prinzip einer Überwindung der Gegensätze wird aber im Kon-

text des Jubiläums am Fall Goethe schon einmal vorsichtig erprobt. Der Klassiker wird

dabei als compagnon de route, das heißt als distanzierter Sympathisant des Kommunis-

mus in Anspruch genommen.266 Anders als in Deutschland, wo eine Zusammenarbeit

zwischen Marxisten und Demokraten auf kultureller Ebene unmöglich erscheint,267

findet in der Europe vonseiten der linksliberalen Intellektuellen eine Annäherung an

das kommunistische Lager statt. Das mag damit zusammenhängen, dass sich die Mit-

arbeiter der Zeitschrift schon frühmit der politischen Lage in Deutschland befassen.268

ThomasMann, das steht außer Frage, ist ein solcher Enthusiasmus für die sozialisti-

sche Internationale nicht abzugewinnen.Der Übergang vomBürgerlichen zur »Weltge-

meinschaftlichkeit«, zum, wie es am Ende seines Essays heißt, »Kommunistischen«269,

ist ganz im Gegenteil eine Geste der »Ernüchterung«, die ohne jeglichen politischen

Idealismus auskommt (GRBZ, 340):

»Par l’utopie technique et rationnelle, la réalité bourgeoise aboutit à la communauté

universelle; si l’on veut prendre ce terme dans un sens général et non dogmatique, elle

aboutit au communisme. Il est terre à terre, cet enthousiasme, mais ce qui s’impose

265 Merlio: Le pacifisme en Allemagne et en France.

266 1936 veröffentlicht Rolland einen Bandmit dem Titel Compagnons de route, der u.a. seine Essays zu

Goethe und Hugo enthält (Romain Rolland: Compagnons de route: essais littéraires, Paris 1936.)

Der Begriff, der ursprünglich auf Leo Trotski zurückgeht, wird in Frankreich schon in den 1920er

Jahren in unterschiedlichen Kontexten verwendet, aber erst Mitte der 1930er Jahre im Kontext des

Front populaire inflationär gebraucht. ZumKonzept des compagnonde route in Frankreich vgl.Hélène

Baty-Delalande: L’espérance au conditionnel des compagnons de route (1920-1939), in: Itinéraires.

Littérature, textes, cultures, Nr. 4, 2011, 135-151.

267 Die Goethe-Aufsätze von Lukács, mit ihrer pauschalen Verurteilung des bürgerlich-faschistischen

Lagers, gebendavon ein Zeugnis. Zur Bildung einer Volksfront inDeutschland vgl. Ursula Langkau-

Alex: Vorgeschichte und Gründung des Ausschusses zur Vorbereitung einer Deutschen Volksfront,

Berlin 2004.

268 Racine-Furlaud hält fest, dass die Europe die erste französische Zeitschrift ist, die vor dem wach-

senden Einfluss der Nationalsozialisten warnt. Racine-Furlaud: La revue Europe, 24. Die Sorge um

die Situation imNachbarland spiegelt sich auch im Briefwechsel zwischen Rolland und Guéhenno

wider: »Toutes les lettres que je reçois d’Allemagne semblent de la veille d’une Saint-Barthélémy,«

schreibt Rolland am 30. Dezember 1931 (Guéhenno, Rolland: L’indépendance de l’esprit, 188).

269 In der Vortragsfassung hatte Mann den politisch höchstbrisanten Begriff sogar noch in abge-

schwächter Form gebracht und vom »Welt-Sozialen« gesprochen. Vgl. Mann: Goethe als Reprä-

sentant des bürgerlichen Zeitalters [1932], 494 (Kommentar).

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 221

aujourd’hui, c’est précisément de rendre le sens du réel à un monde qui meurt des

choses de l’âme.«270

Manns vorsichtige Haltung gegenüber dem kommunistischen Ideal ist auch hier zu

spüren. Indem der Übersetzer aber das noch allgemein gehaltene »Kommunistische«

der Originalfassung zum parteipolitisch markierten »communisme« macht, wird der

Schriftsteller von der Europe als möglicher compagnon de route in Anspruch genommen.

Diese Inanspruchnahme darf allerdings nicht über die Unterschiede hinwegsehen

lassen. Sicher kann davon ausgegangen werden, dass in der Vision einer »sozialen

Welt«, einer »organisierten Einheits- und Planwelt« (GRBZ, 341) auch das Patriotisch-

Nationalistische als unnötiger Ballast abgeworfen werden muss. Doch abgesehen von

dieser praktischen Konsequenz ist Manns Klassikerkonzept dem Rollands geradezu

entgegengesetzt – wo der eine von gesellschaftlichen Idealen und Revolution spricht,

ist der andere von Pragmatismus geleitet. Bei Mann steht Goethe für einen Interna-

tionalismus ohne Revolution. Auch hier zeichnen sich bereits die Differenzen ab, die

wenige Jahre später in der Debatte um die Volksfront aufkommen.

Innerhalb der Öffentlichkeitssphäre, die von der Europe und dem IICI adressiert

ist, besteht Konsens darüber, dass Goethe entgegen den nationalen Inanspruchnahmen

zum Universalklassiker taugen könnte. Dass diese alternative Funktionalisierung sich

1932 nicht durchzusetzen vermag, hat mit ihrer geringen gesellschaftlichen Resonanz

zu tun. Sie hängt aber auch damit zusammen, dass die Vorstellungen von Internatio-

nalität, die ihr zugrunde liegen, stark voneinander abweichen. Vor der internationalen

Öffentlichkeit dient Goethe zur Legitimation sowohl eines supranationalen Pazifismus

als auch eines kulturellenUniversalismus, sowohl eines staatlichen Inter-Nationalismus

als auch eines sozialistischen Internationalismus. Anders als beim Beethovenjubiläum

1927 vermag die Autorität des Klassikers nicht, diese Gegensätze zu überspielen. Durch

die Verweise auf Goethe werden sie im Gegenteil explizit gemacht.

4.2.4 Zwischenfazit: Goethe im kulturpolitischen Diskurs 1932

Trotz der Zweifel am Nationalklassikermodell, die innerhalb der Öffentlichkeitssphä-

re ›Deutsche Nation‹ von Intellektuellen wie Schweitzer und Mann formuliert werden,

und auch trotz der alternativen Klassikerkonzepte, die in anderen Öffentlichkeitssphä-

ren bereitgestellt werden, wird Goethe in seiner Funktion als Nationalklassiker im kul-

turpolitischen Diskurs nicht ernsthaft infrage gestellt. Goethe »classique français«, der

als Antipode zum deutschen Nationalklassiker gedacht ist, wird kritisch vonseiten der

deutschen Intellektuellen diskutiert, die ihn nicht als ernst zu nehmende Alternative

ansehen. Vor allem aber wird er in der breiten deutschen Öffentlichkeit kaum rezi-

piert.271 Wenn in den deutschen Printmedien von Goethefeiern im Ausland die Rede

ist, dann meistens als Beleg für die internationale Wirkung des Nationalklassikers. So

270 Mann: Goethe représentant de l’âge bourgeois, 127.

271 Eine Ausnahme sind die regelmäßigen und ausführlichen Berichte aus Paris von Hans-Adalbert

vonMaltzahn, die aber bezeichnenderweise inder sozialdemokratischenVorwärts erscheinen. Vgl.

u.a. Hans-Adalbert Frhr. v. Maltzahn: Frankreich feiert Goethe. Vorläufiger Überblick, in: Vorwärts,

20.5.1932.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Klassikerfeiern

stellt ein Journalist der Berliner Zeitung mit einer gewissen Genugtuung fest: »In allen

Winkeln Europas tönte der Name Goethes.«272 Auf ebenso geringe Resonanz treffen

die Versuche, Goethe als Universalklassiker zu gebrauchen.

Abweichende Formen der FunktionalisierungGoethes sind 1932 in anderenDiskurs-

formen zu finden: Die neuen Massenmedien, die bei den deutschen Goethefeiern eine

Vernetzung der Nation ermöglichen sollten, sorgen zugleich für eine Diversifizierung

der Zugriffe auf den Klassiker.Diese Eigenschaft des Breitendiskursesmacht sichMann

zu eigen.

4.3 Goethe im Breitendiskurs: Manns Essay in den populären
Massenmedien (Öffentlichkeitssphäre 5)

»So sehr die Skeptiker mit ihren schlimmen Prophezeiungen recht behalten mögen,

so viel triviale Festrednerei, leeres Sich-gütlich-Tun und selbst Mißbrauch und Verdre-

hung das Goethe-Jahr mit sich gebracht haben mag: Es bleibt dabei, daß die Beschäf-

tigung, die sonst Sache einiger Weniger war, auf einmal Tausende, man könnte fast

sagen: das Volk ergriffen hat, eben dadurch, daß Goethes Name zum Namen des Ta-

ges wurde und das Wunder seiner Größe und seiner Liebenswürdigkeit, wenn auch

nur ahnungsweise, mancher Seele fühlbar geworden ist, die sonst dieser Erfahrung

verschlossen geblieben wäre.«

—Thomas Mann: Vorspruch zur Veranstaltungsreihe »Bayerische Dichtung im Goethejahr«

(1932)

Die Radioübertragung vonManns Akademie-Vortrag wurde im Vorangehenden als Bei-

trag zum kulturpolitischen Diskurs innerhalb der Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Na-

tion‹ besprochen.Der kulturpolitische Diskurs pflegt ein emphatisches Verständnis von

Öffentlichkeit: Er ist an ein fiktives Ganzes gerichtet. Wenn im Folgenden der Essay

noch einmal aus der Perspektive des Breitendiskurses betrachtet wird, dann deshalb,

weil der Rundfunk dem fiktiven Ganzen eine reale Grundlage gibt: An die Stelle der

projizierten Nation tritt die Summe der einzelnen Individuen – kurz: die Massen273

–, die den Vortrag tatsächlich zu hören bekommen. Diese Massen, da trifft Manns

oben zitierte Beobachtung zu, kommen im Zuge des Jubiläums vermehrt mit Goethe

in Berührung. Obwohl der Dichter, insbesondere der Fauststoff, schon seit der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts zunehmend zum Gegenstand einer populären Massenkul-

tur geworden war,274 nehmen die Verbreitungsformen von Biografie und Werk 1932

exponentiell zu.

In den Massenmedien entwickeln sich Formen des Goethe-Breitendiskurses, die

auf die angenommenen oder realen Bedürfnisse der Massen abgestimmt sind. Durch

die Radioübertragung von Manns Akademie-Vortrag kommt es zu Interaktionen

272 H.K.: Europas Aether voll Goethe, in: Berliner Zeitung, 23.3.1932.

273 Der Begriff der ›Masse‹ wird auch in der zeitgenössischen Publizistik gebraucht, wenn es darum

geht die Breite des Publikums zu bezeichnen, weshalb er hier übernommen wird.

274 Vgl. Carsten Rohde: Faust populär. Zur Transformation »klassischer« Stoffe in der modernen

Massen- und Populärkultur, in: Oxford German Studies, Bd. 45, Nr. 4, 2016, 380-392.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 223

mit diesen neuen Formen des Klassikergebrauchs. Die Radiohörer hören höchst-

wahrscheinlich nicht nur Goethe-Gedenkreden, sondern auch Goethe-Hörspiele,

Goethe-Rundfunkvorträge oder Goethe-Adaptionen. Dass eine Interaktion zugleich

vom Autor intendiert, also im Text selbst angelegt ist, legt die Entstehungsgeschichte

nahe. 1929 wird Mann den Auftrag erteilt, für das Jubiläum ein populäres Goethe-Buch

zu schreiben, »ein Band von 300-350 Seiten, mit Bildern vielleicht, der zu einem sehr

volkstümlichen Preise, 3 Mark etwa, vertrieben werden soll«275. Obwohl der Plan zu

dieser Biografie nicht verwirklicht wurde, veranlasst er Mann dazu, sich mit Formen

des massenmedialen Breitendiskurses zu befassen. Davon zeugen die zahlreichen Aus-

schnitte zu Goethe aus Zeitungen, Zeitschriften und Almanachen, die der Schriftsteller

sammelt und die später zum Teil direkt in den Roman Lotte in Weimar einfließen.276

Die Beschäftigung mit den Formen des massenmedialen Breitendiskurses beeinflusst

zuvor aber schon die Produktion der Goethereden.

4.3.1 Struktur und Funktionsweise des Goethe-Breitendiskurses

4.3.1.1 Fragmentarisierung als Voraussetzung für die Polyfunktionalität

Im Gedenkjahr trifft der Gegenstand ›Goethe‹ auf die neuen Formen massenmedia-

ler Unterhaltung in Zeitungen, Zeitschriften und Rundfunk. Bei allen Differenzen

ist diesen Medien gemein, dass sie die verschiedensten Inhalte in einem räumlich

oder zeitlich begrenzten Rahmen präsentieren. In einem an Kommunikationskanälen

saturierten öffentlichen Raum geht es darum, die Aufmerksamkeit der Rezipien-

ten zu erhaschen und aufrechtzuerhalten, weshalb Abwechslung geboten ist. Der

Goethe-Breitendiskurs folgt diesem Prinzip. Ihn kennzeichnet eine fragmentarische

Struktur, die den Rezipienten möglichst viel Abwechslung bietet. Das unterscheidet

ihn vom Spezialdiskurs, vor allem aber vom kulturpolitischen Diskurs, der durch die

Erschaffung einer kohärenten, einheitlichen Gesamterscheinung um Eindeutigkeit

bemüht ist. Der Gegenstand ›Goethe‹ wird in den Massenmedien in eine Vielzahl von

Einzelteilen zerstückelt, die unterschiedlich kombiniert werden. Die Biografie und das

Werk des Dichters sowie alles, was sich in irgendeiner Weise mit ihm ins Verhältnis

bringen lässt, gestalten sich zu einem Fundus an Zitaten, Bildern und Anekdoten, die

von Journalisten und Rundfunkautoren vielfach wiederholt und variiert werden.

Die Fragmentarisierung hat Ute Gerhard zum zentralen Merkmal der Rezeption

Schillers im 19. Jahrhundert erklärt.277 Den Fokus ihrer Studie bilden die Applikatio-

nen von Textfragmenten in verschiedenen soziokulturellen Kontexten. Sie zeigt, wie

im Bereich privater Kommunikation und politischer Sozialisierung kleinste Teile aus

den Werken des Dichters isoliert und in neue diskursive Zusammenhänge gebracht

werden. Obwohl Gerhard mit Fragmenten in erster Linie Textfragmente – im Wesent-

lichen Zitate, die in Form von geflügelten Worten zirkulieren – im Blick hat und die

275 Brief an Ernst Bertram, zitiert nach: Siefken: Wiederholte Spiegelungen 1893-1949, 137.

276 Vgl. den Kommentar zu Thomas Mann: Lotte in Weimar, hg. v. Werner Frizen, Frankfurt a.M. 2003

(Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, 9.2 Kommentar), 795f.

277 Ute Gerhard: Schiller als »Religion«: literarische Signaturen des XIX. Jahrhunderts, München 1994,

9f.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Klassikerfeiern

vielfältigen Rezeptionsprozesse stets als diskursive Interferenzen zwischen Literatur-

und Alltagssprache versteht, trifft ihr Befund weitgehend auf die populäre Goethere-

zeption imZeitalter derMassenmedien zu.Denn die Zerstückelung der Gesamterschei-

nung ›Goethe‹ in Fragmente, die aus ihrem ursprünglichen narrativen, biografischen,

historischen Kontext losgelöst werden, ermöglicht ihre Verwendung in unterschiedli-

chen Bereichen. Die entkontextualisierten Goethe-Fragmente sind im höchsten Maß

multifunktional: Sie können sowohl zu reinen Unterhaltungszwecken gebraucht, etwa

in Form von Silben- und Kreuzworträtsel,278 als auch für Werbezwecke279 verwendet

werden; sie können allgemeines Wissen, praktische Lebensweisheiten oder politische

Inhalte vermitteln.

Um davon ein etwas ausführlicheres Beispiel zu geben: Eine beliebte Geschichte

zu Goethes Leben, die 1932 immer wieder nacherzählt wird, ist die seiner späten Lieb-

schaft mit Ulrike von Levetzow. Sie zirkuliert in Form von Portraits der jungen Frau, von

Zitaten aus derMarienbader Elegie und vor allem von Anekdoten. In der Programmzeit-

schrift Die Mirag liefert sie den Stoff für einen ganzen Fortsetzungsroman.280 Der Au-

tor, Berthold Furcht, rekonstruiert darin in sieben Fortsetzungen und zwanzig Kapiteln

die Marienbadener Leidenschaft des Dichters und bereichert sie um zahlreiche fami-

liäre und politische Intrigen. Er nutzt dazu alle üblichen narrativen Mittel des Genres,

um die Spannung aufrecht zu erhalten, aber auch ein Identifikationsverhältnis zu den

Figuren herzustellen. Goethe, der vom Erzähler zwar als »hochverehrter Dichter«281

oder noch pompöser als »Großherzoglich-Sächsisch-Weimarer wirklicher Geheimbde

Rat und Staatsminister«282 eingeführt wird, hört in der Fiktion auchmal auf den Spitz-

namen Wolf; dasselbe gilt für andere Protagonisten, wie etwa August Goethe, genannt

Gustl, oder Ulrike von Levetzow, genannt Ulla. Die historisch bedeutenden Persönlich-

keiten werden so für den Leser zu vertrauten Figuren gemacht. Der Klassiker wird den

Konventionen der Unterhaltungsliteratur angepasst.

Mit seiner narrativen Rekonstruktion geht es dem Autor aber offenbar nicht nur

um Unterhaltung, sondern auch um die Vermittlung von moralischen und politischen

Werten. Furcht macht sich den hohen Stellenwert Goethes in der Gesellschaft zunut-

ze, um die eigenen konservativen Überzeugungen zu transportieren. Zu diesem Zweck

werden originale Goethesprüche in den Text eingebaut, die durch Ent- und Rekontex-

tualisierung eine neue Bedeutung annehmen. So übernimmt der fiktive Goethe in ei-

nem Gespräch mit seiner Schwiegertochter Ottilie, die über den Zustand ihrer Ehe mit

August klagt, Worte der Figur Mittlers in den Wahlverwandtschaften: »Und dennoch ist

und bleibt die Ehe der Anfang und der Gipfel aller Kultur. Sie macht den Rohen mild,

278 Vgl. etwa die Silbenrätsel mit Goethesprüchen in: Der Deutsche Rundfunk, 18.3.1932 oder in: Die

Lesestunde, März-Heft 1932.

279 Werbungen in derNeuen Freien Presse, die Goethesprüche gebrauchen, veranlassen Kurt Tucholsky

zu einem satirischen Artikel: Kurt Tucholsky: Prostitution, in: Die Fackel, Bd. 34, Nr. 873-875, 1932,

10-30.

280 Berthold Furcht: Goethes letzte Liebe. Ein Goethe-Roman, erschienen in: Die Mirag, 26.3-7.5.1932.

281 Ebd. (1. Fortsetzung, 1. Kapitel) in: Die Mirag, 26.3.1932.

282 Ebd. (1. Fortsetzung, 5. Kapitel) in: Die Mirag, 2.4.1932.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 225

und der Gebildetste hat keine bessere Gelegenheit, seine Milde zu beweisen.«283 Der

ehemalige Geistliche Mittler repräsentiert in den Wahlverwandtschaften eine bestimm-

te theologische Perspektive;284 seine Apologie der Ehe stellt also einen – vom Erzäh-

ler als dogmatisch ausgewiesenen – Standpunkt zum Problem der Ehe im Roman dar.

Furcht – und das ist typisch für den Breitendiskurs überhaupt – macht aus der Figu-

renrede ein Dichterwort, das die Überzeugung Goethes transportiere. Denn anders als

in denWahlverwandtschaften, in denen der Unterschied zwischen Fiktion und Wirklich-

keit herausgestellt wird, ist im Fortsetzungsroman die Figur Goethe identisch mit der

Person Goethe.

Die Geschichte vermittelt zugleich politische Botschaften. Inmitten der narrativ

verwobenen Anekdoten und Originalzitate mag es den Leser kaum verwundern, dass

der Dichterfigur patriotische – und gänzlich anachronistische – Parolen in den Mund

gelegt werden: »Auch die Elsäßer werden bald deutsche Dichter lesen«, behauptet z.B.

der fiktive Goethe in der zweiten Folge, »die Zeit ist nicht mehr weit, wo die Deutschen

das geraubte Elsaß befreien und der deutsche Aar auf dem Straßburger Dom wieder

Wache halten wird.«285 Da der Autor den Dichter anderswo im Original zitiert, fällt

die Usurpation kaum auf: Die Anekdote wird im leichten Unterhaltungsroman beinahe

unmerklich mit dem zeitgenössischen politischen Diskurs verbunden. Es ist die Unde-

finierbarkeit der Goethe-Fragmente, ihre Loslösung aus dem ursprünglichen Kontext,

die im Breitendiskurs eine fast unbegrenzte Freiheit in den Funktionalisierungen der

Klassikerfigur zulassen.

4.3.1.2 Zwischen Partizipation und Auratisierung: Anekdotisches

Der Goethe-Breitendiskurs, der 1932 hauptsächlich personenzentriert ist, gestaltet sich

als Partizipationsangebot: Die fragmentarische Form ermöglicht es den Rezipienten,

an der dichterischen Persönlichkeit teilzuhaben. Das erklärt die Popularität der Anek-

dotenform. Der Zugang über konkrete biografische Details, die sich ins Verhältnis mit

der Erfahrungswelt der Leser/Zuhörer bringen lassen, ermöglicht eine direkte Identi-

fikation mit der Figur des Klassikers. Die Anekdote hat aber immer auch die Totalität

im Blick: Das scheinbar Unbeschwerte führt an die Gesamterscheinung heran.286 Im

Rundfunk werden literarische Anekdoten wie die Goethe-Anekdoten vonWilhelm Schä-

283 Ebd. (1. Fortsetzung, 4. Kapitel) in: DieMirag, 2.4.1932. ImOriginal lautet das Zitat: »Die Ehe ist der

Anfang undder Gipfel aller Kultur. Siemacht denRohenmild, und der Gebildetste hat keine bessre

Gelegenheit seine Milde zu beweisen.« Die Wahlverwandtschaften [1809], in: Johann Wolfgang

Goethe: Die Leiden des jungen Werthers, Die Wahlverwandtschaften, Kleine Prosa, Epen, hg. v.

Waltraud Wiehölter, Frankfurt a.M. 1994 (Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche, I,

8), 338.

284 Vgl. Philipp W. Hildmann: Die Figur Mittler aus Goethes Roman Die Wahlverwandtschaften als Re-

präsentant der Neologen, in: Euphorion. Zeitschrift für Literaturgeschichte, Bd. 97, Nr. 1, 2003,

51-71.

285 Furcht: Goethes letzte Liebe (2. Fortsetzung, 6. Kapitel) in: Die Mirag, 9.4.1932.

286 Eine solchePoetik derGoethe-Anekdote entwickelt etwaEdwinZellweker: »Sie [dieAnekdote] gibt

im einzelnen das Ganze, sie erhöht das Detail zur Totale, sie sucht die Summe eines Daseins auf

die kürzeste Formel zu bringen.« Edwin Zellweker: Goethe in der Anekdote [1935], Wien 1947, 5.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Klassikerfeiern

fer vorgelesen;287 die Anekdotenform ist aber auch die Grundlage für eine Reihe von

Goethe-Hörspielen, von denen nun zwei genauer betrachtet werden sollen, um die Par-

tizipationsmechanismen im Breitendiskus näher zu beschreiben.

Mit der Genrebezeichnung Goethe-Hörspiel wird eine Produktion mit dem Titel

Gewitter am Abend eingeführt.288 Der Autor, Edmund Hoehne, greift in diesem Fall auf

einen Hinweis Eckermanns in den Gesprächen mit Goethe289 zurück und baut ihn zu ei-

ner »kleinen Szene«290 aus. Ein einfacher Wortwechsel zwischen Goethe und seinem

Sekretär wird im Hörspiel mit erheblichem Aufwand szenisch rekonstruiert: Acht Mit-

wirkende werden in den Programmtafeln angeführt, Chor und Orchester sind ebenfalls

an der Produktion beteiligt. Der Anekdote wird damit von vornherein große Bedeutung

verliehen. Das bestätigt auch die Inhaltsangabe:

»Die Wogen der großen Juli-Revolution durchzittern ganz Deutschland und dringen

bis nach Weimar. Die ganze Welt spricht von nichts anderem. Nur Goethe bleibt völ-

lig unberührt davon. Ihn berührt lediglich ein wissenschaftlicher Streit in der franzö-

sischen Akademie, während er dem Weltgeschehen als unbeteiligter Zuseher gegen-

übersteht und seineArbeit an ›Faust‹ fürwichtiger hält als das Treibender Parteien.«291

In der ursprünglichen Erzählung liegt die Pointe im komischen Missverständ-

nis – Frédéric Soret, der ebenfalls davon berichtet, nennt den Vorfall »un bon coq-à-

l’âne«292 – bei der Deutung dessen,was als »Gewitter« zu gelten habe: die Nachricht der

Pariser Julirevolution oder die Information zum Streit zwischen den Naturforschern

Cuvier und Saint-Hilaire in der französischen Akademie. Eckermann lässt in seiner

Version vor allem Goethe zu Wort kommen; der Darstellung des Missverständnisses

folgt zudem eine ausführliche Erläuterung des Gegenstands des wissenschaftlichen

Streits (der Zwischenkieferknochen). Hoehne interessiert in seinem Hörspiel dagegen

der Kontrast zwischen der Menge (»die ganze Welt«) und dem Einzelnen (Goethe). Der

Dichter, der durch seine bizarre Reaktion zunächst als Exot dasteht, wird sodann als

287 Wilhelm Schäfer: Schuberts Besuch bei Goethe in Weimar. Schubert-Anekdote, ausgestrahlt als

Teil der Sendung Goethe und Schubert am 3.3.1932 von 20.30 bis 21.30 Uhr im SÜRAG Stuttgart

(übernommen vom SWR); Ders.: Mignon. Eine Goethe-Anekdote, ausgestrahlt am 23.3.1932 von

19.35 bis 19.45 Uhr im SWR Frankfurt (übernommen vom SÜRAG). Beide Sendungen sind in der

von Theresia Wittenbrink erstellten Datenbank der Autorenauftritte im Rundfunk der Weimarer

Republik verzeichnet: http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php Die Mignon-Anekdote, die auf

eine Jugenderinnerung Goethes in Dichtung undWahrheit zurückgeht (3. Teil, 12. Buch), ist in einer

von der Stadt Frankfurt herausgegebenen Sammlung abgedruckt: Deutsche Dichter zum Frank-

furter Goethejahr 1932, Frankfurt a.M. 1932 (ohne Seitenangabe). Sie findet sich auch in Schäfers

Anekdotensammlung:Wilhelm Schäfer: Anekdoten, Bd. 1, München 1943. Die Schubert-Anekdote

ließ sich nicht in gedruckter Fassung finden.

288 Gewitter am Abend. Goethe-Hörspiel aus dem Jahre 1830 von Edmund Hoehne, ausgestrahlt am

25.2.1932 von 20.00 bis 20.30 Uhr im Norddeutschen Rundfunk. Vgl. Der deutsche Rundfunk,

19.2.1932. Das Hörspiel wird in der Folge mehrfach wiederholt.

289 Eckermann: Gespräche mit Goethe [1836], 726f. (2. August 1830).

290 Anonym: Inhaltsangaben, in: Der deutsche Rundfunk, 11.3.1932.

291 Anonym: Funkbühne der Woche, in: Die Sendung, 19.2.1932.

292 Zitiert nach: Kommentar, in: Eckermann: Gespräche mit Goethe [1836], 1327.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php
http://dienste.dra.de/schriftsteller/index.php


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 227

erhaben und weise dargestellt, verstehe er es doch, vom Tumult der Zeit zu abstra-

hieren und die wahrlich wichtigen Dinge im Auge zu behalten. Der Hinweis auf die

Arbeit an Faust, die im korrespondierenden Eintrag der Gespräche nicht erwähnt wird,

unterstreicht das nochmals, indem es an den Topos der Unsterblichkeit der Dichtung

anknüpft: Goethe, der große Mann, lebe in einer anderen Zeitlichkeit als die »ganze

Welt«. Das Hörspiel wirkt belehrend: Man kann es als Ermutigung verstehen, sich am

Beispiel Goethes zu orientieren und sich nicht von den Wirren der Zeit beeinflussen

zu lassen. Zugleich enthält es auch ein Partizipationsangebot, indem Größe und Weis-

heit der Dichterpersönlichkeit für den Rezipienten nachvollziehbar gemacht werden.

Die Erzählung bewirkt, dass sich der Zuhörer von der Menge entsolidarisiert und

Verständnis für Goethes Verhaltensweise aufbringt.

Eine andere Form der Partizipation ist in einem Hörspiel von Herbert Eulenberg

mit dem TitelWo ist Goethe? angelegt.293 Die Inhaltsangabe lautet:

»Johann Peter Eckermann, Goethes Famulus, und Friedrich Stadelmann, Goethes Leib-

diener, sitzen an einemHerbstabend des Jahres 1823 im sogenannten Urbino-Zimmer

in Goethes Wohnhaus am Frauenplan in Weimar. Stadelmann ist von Goethe beauf-

tragt worden, Eckermann das ›Schwanenlied an die Jugend‹ feierlich zwischen zwei

Kerzen auf das Lesepult an diesem Abend hinzulegen. Im Zimmer nebenan ruht Goe-

the bereits. Eckermann vertieft sich in die Blätter und liest sich selbst vor: ›Trilogie der

Leidenschaft. AnWerther‹. Zur selben Zeit hört man auf der Straße poltern und gleich

darauf einen Studenten in angeheitertem Zustand rufen: ›Wo ist Goethe? Ich will Goe-

the sehen?‹ Der jungeMann hat sein Studium beendet und es sich in den Kopf gesetzt,

vor seiner Abreise in die Heimat Mitau Goethe einen Besuch abzustatten. Es gelingt

ihm auch, heimlich hinter der Abendpost in das Haus zu schlüpfen. Eckermann beru-

higt den späten Eindringling und stellt ihm vor, wenn er sich die soeben erschienene

Gesamtausgabe von Goethes Werken kaufen würde, er darin Goethe mehr und besser

fände, als wenn er ihn um diese Zeit noch aufgestöbert hätte. Der Student beruhigt

sich und verläßt, um ein kleines Souvenir reicher, das Haus. Eckermann hat sich wie-

der nach oben begeben und liest die wunderbaren Verse zu Ende.«294

Ob so ein nächtlicher Besuch überhaupt einmal stattgefunden hat, ist fraglich. Doch in-

dem er mit zahlreichen Details auf eine vertraute Kulisse hinweist (das Urbino-Zimmer

im Haus am Frauenplan), die bekannten Nebenfiguren Stadelmann und Eckermann

auftreten lässt sowie Hinweise auf originale Werke einstreut, gelingt es Eulenberg, ei-

ne authentisch wirkende Goethe-Anekdote zu schaffen. Für den Plot greift er auf eine

Notiz in denGesprächen zurück, in der Eckermann vonGoethe dieMarienbader Elegie vor-

gelegt bekommt: Der Dichter schläft ein, während Eckermann mit dem Lesen beschäf-

tigt ist, sodass er sich ungestört in die Poesie vertiefen kann.295 Doch was Stoff für eine

293 Wo ist Goethe? Hörspiel von Herbert Eulenberg, ausgestrahlt am 22.8.1932 von 19.30 bis 20.00

Uhr im Südwestfunk Rundfunk (übernommen vom Südfunk). Vgl. Der deutsche Rundfunk, 19. Au-

gust 1932.

294 Anonym: Inhaltsangabe, in: Der deutsche Rundfunk, 19.8.1932.

295 Eckermann: Gespräche mit Goethe [1836], 74ff. (16. November 1823).

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Klassikerfeiern

witzige Anekdote geliefert hätte, greift der Autor des Hörspiels nicht auf. Die Schilde-

rungen Eckermanns werden dazu genutzt, eine andachtsvolle Atmosphäre zu schaffen,

vor der das plötzliche Einbrechen eines angetrunkenen Studenten umso effektvoller

wirkt. Alles läuft auf eine moralische Pointe hinaus: Goethe will gelesen und nicht ge-

sehen werden. Wichtig ist in diesem Fall, dass der Dichter, obwohl er im Zentrum der

Handlung steht, im Stück nicht selbst auftritt. Das trägt zu seiner Auratisierung bei:

Der Klassiker erscheint als der große Unsichtbare, er ist – um ein berühmtes Zitat von

Flaubert zu paraphrasieren – wie Gott im Universum, überall anwesend und nirgends

sichtbar.296 Das Partizipationsangebot verläuft in diesem Fall also negativ, indem der

Zuhörer dazu gebracht wird, sich vom Negativbeispiel des Studenten zu distanzieren

und sich auf dieseWeise dem Bereich Goethes und der Dichtung anzunähern. In einem

Hörbericht wird dann auch ausdrücklich neben dem Unterhaltungs- der Bildungswert

des Stücks gelobt: »Solche kleinen Hörspiele« könne jeder in Abwechslung zum reinen

Unterhaltungsprogramm »zu seinem innerlichen Gewinn in sich aufnehmen.«297

In der Anekdotenform dienen konkrete biografische Einzelheiten und pittoreske

Details dazu, die Figur des Dichters dem Erfahrungshorizont der Rezipienten näher zu

bringen. Bezeichnend ist, dass das Partizipationsangebot den hohen Stellenwert des

Klassikers immer schon voraussetzt. Das Anekdotische lässt dem Rezipienten diesen

Stellenwert erst erfahrbar machen. Das Oszillieren zwischen Nähe und Distanz, zwi-

schen Partizipation und Auratisierung, ist typisch für den Goethe-Breitendiskurs der

Zwischenkriegszeit.

4.3.1.3 Diskurse über den Breitendiskurs: 

zwischen Süffisanz und Idealisierung

Die Integration Goethes in den massenmedialen Breitendiskurs und die damit ein-

hergehende (angenommene) Popularität des Klassikers sind in der Zwischenkriegszeit

noch relativ neue Phänomene, zumal in der Quantität, in der sie im Kontext des Jubilä-

ums aufkommen. Sie erzeugen daher eine Vielzahl von Kommentaren, die den Umgang

mit dem Klassiker in der Massenkultur reflektieren. Wie die angeführten Beispiele des

Goethe-Fortsetzungsromans und der Goethe-Hörspiele zeigen, gehen vom Breitendis-

kurs 1932 keine ikonoklastischen Tendenzen aus. Im Gegenteil: Jede Darstellung Goe-

thes, jede noch so kleine Anekdote über den Dichter scheint die Aura des Klassikers zu

bestätigen, wenn nicht sogar zu vergrößern. Die wenigen komischen oder satirischen

Ansätze berühren auch niemals die Dichterfigur selbst, sondern höchstens Nebenfigu-

ren (wie den angetrunkenen Studenten im Hörspiel Wo ist Goethe?) oder die späteren

Rezipienten.298

296 »L’auteur, dans son œuvre, doit être comme Dieu dans l’univers, présent partout, et visible nulle

part.« Brief Gustave Flauberts an Louise Collet vom 9.9.1852, in: Gustave Flaubert: Correspondance,

hg. v. Danielle Girard und Yvan Leclerc, 2003, online unter https://flaubert.univ-rouen.fr/correspon

dance/conard/quitter.html

297 Anonym: Hörbericht, in: Die Sürag, 4.9.1932.

298 Obwohl Kabarett und Bunte Abende sich während der Zwischenkriegszeit (auch im Rundfunk)

großer Beliebtheit erfreuen, berühren diese Formate im Laufe des Jahres 1932 kaum das Thema

Goethe. Eine Ausnahme bildet eine literarische Posse des Kabarettensemble der »Vier Nachrich-

ter«. Doch sind auch hier vor allem die Rezipienten Gegenstand der Satire: Unter demMotto Hier

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html
https://flaubert.univ-rouen.fr/correspondance/conard/quitter.html


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 229

Generell wird die Tatsache, dass sich die Massen der Dichterfigur annehmen und

auf diese Weise an ihr teilhaben, positiv bewertet. So berichtet ein Funkreporter be-

wundernd von der Präsenz Goethes in der materiellen Kultur während der Goethewo-

che 1932 in Weimar:

»Welch eine Rolle spielt da der Geheimrat Goethe! Nur wenig Schaufenster gibt es, die

nicht in irgendeiner Form den Olympier als geduldiges Werbemittel heranziehen. Ein

Kleidergeschäft zeigt entzückende Trachten aus der Goethe-Zeit; ein Juwelier Silber-

bestecke dazu; die Blumenläden prunken mit den Kränzen, die an dieser Stelle oder

jener Stelle niedergelegt werden sollen; die Buchhändler und Kunstgeschäfte kennen

nur noch Schriften und Bilder im nächsten, nahen, fernen und fernsten Zusammen-

hang mit dem großen Toten. Seine Büste steht inmitten von modernen Lackschuhen

und im Andenkenladen; seine Armbrust glitzert hinter Schaufenstern und seine Lam-

pewird,mit elektrischer Birne ausgestattet, als zweckmäßigesMitbringsel empfohlen.

Auf Porzellan, Silber, Bronze, Gips, Holz, auf Plaketten, Tassen, Bestecken und Bechern

ruht sein Bild, gemalt, gepreßt, geschnitzt, gebrannt, gegossen – über allem nur Goe-

the.«299

Die Tatsache, dass Goethe als Werbemittel dient, wird in solchen Berichten nicht kul-

turkritisch als Herabwürdigung des Hochkulturellen bewertet, sondern im Gegenteil

als Beweis für die Anteilnahme von breiten Bevölkerungsschichten. Die Quantität steht

für Qualität: Je mehr Goethe in allen Schaufenstern, aber auch in den Massenmedien,

desto größer seine Breitenwirkung.

Trotz der insgesamt positiven Einschätzung der Popularität Goethes wird die Art

des Umgangs mit dem Klassiker in der Massenkultur aber oft mit Süffisanz betrachtet.

Als Beispiel sei eine Umfrage zumThema Goethe und die Rundfunkhörer zitiert, die in der

Programmzeitschrift Die Sendung erscheint.300 Ziel der Befragung war es zu ermitteln,

inwiefern das Radio zur Verbreitung Goethes und seiner Werke in breite Rezipienten-

kreise beigetragen hätte. Oder, um es mit den Worten des Autors, Fred Angermayer, zu

irrt Goethe – der Spruch wird Emil Ludwig zugeschrieben – wird der Goethebetrieb im Gedenkjahr

parodiert. Der Komponist Norbert Schultze erinnert sich folgendermaßen an das Stück: »›Hier irrt

Goethe!‹: Daswirdnunder Titel unserer kleinenOperette, in der Emil LudwigM’eckermanndasGe-

schehen kommentiert und den Lebenslauf des Dichters (eine Mischung aus Gerhart Hauptmann

undRichard Tauber) laufend korrigiert. Eswird gedichtet, geändert, gestritten, gemimt, gesungen,

Kurd [Kurd E. Heyne, einer der Vier Nachrichter] steuert Zitate aus ›Faust‹ und ›Friedericke‹ (der

Lehár-Operette) bei.« (Norbert Schultze: Mit dir, Lili Marleen. Die Lebenserinnerungen des Kom-

ponisten Norbert Schultze, Zürich 1995, 122.) Tatsächlich hat Emil Ludwig 1927 einen Artikel unter

dem Titel Hier irrt Goethe veröffentlicht, in dem er sich über die Pedanterie gewisser Goethephilo-

logen lustig macht. Er zitiert darin einen Professor Düntzer als Urheber der titelgebenden Formel.

Die Ironie Ludwigs ist indes unüberhörbar: »Ja, hier irrt Goethe […]; Hering und Schneider habens

[sic!] schlagendbewiesenunddieMaterial-Ober-Prüfungskommissionwird aufGrunddesGutach-

tens der Sachverständigen die Streichung des Postens »Natur« aus GoethesWerken zugunsten der

Erben des alleinigen Eigentümers […] behörderlicherseits anzuordnen in die Lage gebracht wer-

den.« Vgl. Emil Ludwig: Hier irrt Goethe, in: Die Weltbühne, Bd. XXIII, Nr. 44, 1.11.1927, 677-680.

299 Anonym: Mit dem Rundfunk zur Goethe-Feier in Weimar, in: Die Mirag, 9.4.1932.

300 Fred A. Angermayer: Goethe und die Rundfunkhörer; eine Umfrage, in: Die Sendung, 1.1.1932.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Klassikerfeiern

sagen, »wie weit es dem Rundfunk […] gelungen ist, den Begriff Goethe in das Bewusst-

sein der Massen zu hämmern.«301 Wie allein der zynische Tonfall vermuten lässt, geht

Angermayer von einer normativen Perspektive aus: Für ihn hat der Rundfunk, den er

»die gewaltigste Volkshochschule unserer Zeit«302 nennt, eine erzieherische Funktion

zu erfüllen, indem er die breite Hörerschaft an den Kanon der höheren Bildungsschicht

heranführt. Formen des populären Umgangs mit dem Dichter werden aus dieser Per-

spektive gern belächelt. So zitiert Angermayer eine Rentnerin, deren Antwort auf die

anfangs gestellte Frage lautet:

»Wissen se, Joethen is fürmich ne Selbstverständlichkeit. Hier stehen seine jesammel-

ten Werke. Da les ick jeden Sonntach drin. Und auch so man zwischendurch. Wenn

aber mal der Rundfunk Joethen bringt, und ick mir mit meinem Buch hinsetze, dann

stimmt det allens nur halb. Warum streichen die nur so ville? Is ja zu meiner Zeit auch

jespielt wor’n, wies jedruckt stand.«303

Die kultische Verehrung des Dichters, wie sie diese Rentnerinmit Goethe betreibt, wird

allein dadurch disqualifiziert, dass sie in der Berliner Mundart wiedergegeben wird.

Der Gebrauch des Dialektsmarkiert eine Inkongruenz.Das Gefälle zwischenHoch- und

Populärkultur wird auf diese Weise akzentuiert. Darüber, dass Goethe bei den Massen

zum Gegenstand einer Art Volksreligion geworden ist, darf der gebildete Leser also

ruhig schmunzeln – so zumindest kann man die karikierende Intention und den etwas

selbstgefälligen Ton des Artikels verstehen.

Angermayers Rentnerin repräsentiert in der Umfrage den Typus des ›Goethe-

schwärmers‹, der in zahlreichen Beiträgen zum Goethejahr auftaucht und die Autoren

zu Überlegungen über das Verhältnis der ›einfachen Menschen‹ zum Klassiker veran-

lasst. Goetheschwärmer weisen sich durch ihre kultische Verehrung für den Dichter

aus; wegen ihres unangemessenen Verhaltens werden sie zu Witzfiguren. So etwa

eine »Berliner Goetheschwärmerin«, die die Reise nach Weimar auf sich nimmt um

endlich ihr Idol kennenzulernen; nach langen Mühen bekommt sie ihn endlich zu Ge-

sicht – und sagt ihm unpassenderweise Schillerverse vor: »Fest jemauert in der Erden/

Steht die Form, aus Lehm jebrannt.«304 Ein Journalist der Süddeutschen Radio-Zeitung

berichtet im ähnlichen Tonfall von einem Mann, der angeblich »so lebte, als sei er mit

JohannWolfgang mindestens auf der gleichen Schulbank gesessen.«305 Es handelt sich

um einen Führer im Frankfurter Goethehaus, dem der Erzähler während eines einige

Jahre zurückliegenden Besuches begegnet sei:

»Der Führer lebte schlicht und fromm mit ihm [Goethe], als sei dieser Sohn gestern

noch leibhaftig durch die Räume gegangen. In der Küche zeigte ermit strahlendemLä-

cheln eine glänzende Kupferpfanne, ›in der die Frau Rat demWolfgangche immer die

Eierkuche gebacke hat.‹ Oben in der kleinen Stube unter dem Dach steht der Schreib-

tisch, ›an demder jungeHerrWolfgangdas Stück vomGötz vonBerlichinge geschriewe

301 Ebd.

302 Ebd.

303 Ebd.

304 Anonym: Eine Berliner Goetheschwärmerin, in: Die Sendung, 25.3.1932.

305 F. L. N.: Guten Tag, wie Goethes Ihnen? in: Süddeutsche Radio-Zeitung, 20.3.1932.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 231

hat. Da kommt das beriehmte Zitat drin vor. Na, das hot er hier in Frankfort von de

Schiffer und de Fuhrleit oft genug höre könne. Un die Dinteschpritzer uffm Disch, die

sin mindestens so historisch wie die vom Luther uff der Wartburg. Deswege brauche

Sie sich nicht einzubilde, daß Sie gleich so beriehmtwerdewie derWolfgang, wann Sie

daheem ihrn Schreibtisch so versaue.‹ Und dann durfte man zu dem Fenster hinausse-

hen auf die schmale Gasse! ›Do hot er oft gestanne und als kleener Bursch de Leit, wo

unne vorbeigegange sin, eens uff de Hut geschpuckt. Jugend macht alleweil dieselbe

Posse!‹«306

Die Frankfurter Mundart sowie Bezugnahmen auf triviale Sachverhalte (Eierkuchen,

Tintenspritzer, Jugendstreiche) machen in dieser Anekdote die Verschränkungen zwi-

schen der Alltagserfahrung und dem Klassiker deutlich. Die Erscheinung Goethes er-

schließt sich der Figur des Museumsführers nur, wenn sie sich ins Verhältnis zu den

eigenen Lebenserfahrungen bringen lässt; selbst die Dichtung lässt sich auf die eigene

Lebenswelt beziehen, wenn etwa der bekannte Götz-Vers auf die schimpfenden Frank-

furter Schiffsarbeiter zurückgeführt wird. Aus den »historischen« – was hier fast syn-

onym mit heilig ist – Tintenspritzern auf dem Schreibtisch lässt sich sogar eine kleine

Lebensweisheit ableiten. Die Partizipation an Goethe verläuft über ein starkes Iden-

tifikationsverhältnis. Dieser unvermittelte Zugang zum Klassiker, der das Alltäglich-

Triviale mit dem schlechthin Erhabenen vermengt, soll Komik erzeugen.

Im Bericht über den Frankfurter Museumswächter führt die Schlussbemerkung je-

doch vom herablassenden Tonfall weg zu einer Überlegung über das Verhältnis zu Goe-

the in der Gegenwart: »Trieb dieser Mann Spott mit dem größten Geiste der Nation?

Ich glaube, er erlebte ihn menschlicher – wenn auch auf seine Art –, als wir es tun. Er

trug ein lebendigeres Bild des Dichters im Herzen als viele der Festredner, die in dieser

Woche ihreWorte über uns ausgießen.«307Mit dieser Interpretation wird klar, dass der

Autor des Artikels auch einen Idealtyp vorstellt. Der Frankfurter Museumsführer reprä-

sentiert eine Verhältnisform zum Klassiker und darüber hinaus zur Kunst, die derje-

nigen der Gegenwart entgegengestellt wird. Das authentische Kunstverhältnis, für das

der Mann aus dem Volk steht, ist eine idealisierte Projektion, die als solche nicht (mehr)

existieren kann. Denn es setzt einen unmittelbaren, unreflektierten Zugang zu Goethe

voraus, der nicht »mit dem ganzen Ballast« der »klassischen Bildung«308 beladen ist.

Ein ungebrochenes Identifikationsverhältnis wie das des Museumsführers bleibt dem

gegenwärtigen Goethe-Liebhaber, dem Goethes übermäßige Bedeutung immer schon

bewusst ist, verwehrt. Die Distanz, die das Wissen um diese Bedeutung voraussetzt,

kann nicht mehr überbrückt werden.

Bezeichnenderweise ist die Reflexion über das Verhältnis zum Klassiker, die der

Typus des Goetheschwärmers veranlasst, selbst Teil des Breitendiskurses, und zwar

nicht nur, weil der Text im Massenmedium par excellence, der Programmzeitschrift

erscheint, sondern auch, weil sie auf die typische Anekdotenform zurückgreift. Der

306 Ebd.

307 Ebd.

308 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Klassikerfeiern

Museumswächter ist eine der zahlreichen Neben- bzw. Mittlerfiguren, die einen Zu-

gang zu Goethe ermöglichen. Damit wird die Frage nach dem Verhältnis zum Klassiker

zu einem zentralen Anliegen des Breitendiskurses.

Der Goethe-Breitendiskurs konstruiert eine auratische, teilweise unnahbare Dich-

terpersönlichkeit, zu der durch Verfahren der Identifikation ein Verhältnis aufgebaut

wird. Die kleine Form, allen voran die Anekdote, ermöglicht die Partizipation an dem,

was der Klassiker repräsentiert, sei es Bildung, Hochkultur, Weisheit, sozialer Aufstieg

usw. Den massenmedialen Goethediskurs kennzeichnet eine fragmentarische und da-

her höchst wandelbare Struktur.Das lässt ihn als einen Gegenpol zum kulturpolitischen

Diskurs erscheinen. Denn die vielfältigen Erscheinungsformen des Klassikers im Brei-

tendiskurs und die Funktionen, die er darin erfüllt, widersprechen den einheitlichen

Darstellungen des Dichters in den meisten Goethereden. Anders gesagt: In jeder ein-

zelnen Anekdote wird zwar Goethes Größe bestätigt, doch ergibt die Summe der Anek-

doten kein kohärentes Klassikerkonzept. Dieses Widerstandspotenzial des Breitendis-

kurses macht sich Mann in seinen Essays zu eigen.

4.3.2 Thomas Mann in Interaktion mit dem massenmedialen

Breitendiskurs 1932

4.3.2.1 Der Radiovortrag im Spiegel der massenmedialen Kritik

Manns Berliner Rede zählt zu den wichtigsten massenmedialen Ereignissen des Ge-

denkjahres. Die Radio-Übertragung wird in allen Tageszeitungen sowie in den deut-

schen und internationalen Programmzeitschriften angekündigt. Im völkisch-nationa-

len Deutschen Sender erscheint im Vorfeld eine Karikatur, auf der Mann als Artist ab-

gebildet ist, der mit zwei Funkmasten jongliert und gleichzeitig eine Goethebüste mit

dem Kinn balanciert (Abbildung 8). Im Hintergrund sehen Erika und Klaus Mann, als

Zirkuskinder dargestellt, dem Vater gebannt zu. Allerdings sind sie die Einzigen, die

Interesse für seine Künste zu bekunden scheinen. Von der Übertragung der Goethere-

de aus der Akademie erwartet sich der Zeichner keinesfalls mehr als ein lächerliches

Spektakel. Polemisch wird auf die Äquilibristen-Nummer hingewiesen, die darauf ab-

ziele, den altehrwürdigen Dichter durch die Verwendung von modernster Technik und

angestrengter Gestikulation auch für das Massenpublikum attraktiv zumachen. So un-

sachlich sich der Deutsche Sender im Hinblick auf die Person Manns zeigt: Er weist auf

die Bemühungen des Schriftstellers hin, die Bedingungen der massenmedialen Kom-

munikation zu berücksichtigen, um breite Rezipientenkreise zu integrieren.

Durch solche Veröffentlichungen wird die Erwartungshaltung gegenüber dem

Rundfunkereignis erhöht. Dementsprechend fällt die Rezeption in den Tagen nach

der Ausstrahlung in der Presse aus. Nahezu jede Tageszeitung druckt einige Zeilen zu

Manns Auftritt in der Akademie ab; in manchen Blättern erscheinen sogar zwei Berich-

te: einer über den eigentlichen Festakt, ein anderer über die Rundfunkübertragung.309

309 Vgl. die Pressesammlungen in GSA: Goethe-Gesellschaft. Reichsgedächtnisfeier zum 100. Todes-

tag Goethes 1932. Einsatz von Film und Rundfunk. Sowie GSA: Goethe-Gesellschaft. Reichsge-

dächtnisfeier zum 100. Todestag Goethes 1932. Sammlung an Zeitungsartikeln über Goethefeiern

in deutschen Städten und im Ausland.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 233

Abbildung 8: Mooritz: Junge, junge … wenn das man gut geht … Tho-

mas Mann spricht am Freitag für alle deutschen Sender über »Goethe

als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters«

Quelle: Der deutsche Sender, 11.3.1932.

Die Zusammenfassungen und Kommentare geben ein Abild von den abweichenden

Deutungsarten der Rede, werden doch jeweils die als zentral empfundenen Gedanken

darin reformuliert bzw. paraphrasiert und bestimmte Ideen diskutiert. Dabei wird

auch das Verhältnis zum Breitendiskurs immer wieder thematisiert.

Besonders aufschlussreich erweist sich die negative bis polemische Kritik des Vor-

trags. Sie berührt im Wesentlichen zwei Aspekte: Die Haltung Thomas Manns gegen-

über dem Klassiker wird erstens als unangemessen bewertet; der Inhalt der Rede wird

zweitens als dem Gegenstand und dem Anlass unwürdig empfunden. Ohne Überra-

schung zählt derDeutsche Sender zu den schärfsten Kritikern des als »Gesinnungsfreund

der Regierungsmarxisten«310 betitelten Schriftstellers. Sein Konzept von Goethe, das,

so der Verfasser, für das ganze »offizielle November-Deutschland« stehe, sei im Grunde

der Reflex der eigenen bürgerlich-dekadenten Lebenshaltung:

»Der ›bürgerliche Goethe‹, dem sich der Redner fast ›familiär‹ verbunden fühlt, der

›Gesittet-Verwegene‹, dem Thomas Mann in seiner ›pedantisch-bürgerlichen‹ Lebens-

310 Anonym: Thomas Manns Bürger-Goethe in: Der Deutsche Sender, 25.3.1932.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Klassikerfeiern

führungnachzuspüren glaubt – dieser vermeintlicheGoethe ist dieser absinkenden ›li-

beralen‹ Gesellschaft sympathisch.«311

Der Berichterstatter ist bemüht, die für ihn skandalösen Aspekte der Rede durch eine

Reihe von Pseudo-Zitaten zu belegen. Dazu gehört die »Familiarität« (GRBZ, 308) im

Verhältnis zumKlassiker: Der Vorwurf stützt sich auf den Anfang des Vortrags, woTho-

mas Mann tatsächlich eine Form von »Intimität« (GRBZ, 307) mit Goethe beansprucht

und die eigene Legitimität als Festredner mit einer »gewissen familiären Erfahrung«

(GRBZ, 308) begründet. Im Deutschen Sender wird daraus ein anmaßendes Identifikati-

onsverhältnis gemacht, das demGegenstand der Rede unangemessen sei. Eine ähnliche

Kritik findet sich in einem Zeitungsbericht über den Weimarer Auftritt des Schriftstel-

lers, aus dem hervorgeht, dass Mann die impliziten Regeln des richtigen Umgangs mit

der Dichterfigur verletzt habe. Die ganze Rede wird darin in einer flapsigen – eben un-

angemessenen – Formel paraphrasiert:

»Thomas Manns Rede war nicht nur enttäuschend, sie war in ihrem oberflächlichen

Ton geradezu verletzend. Denn der winzig-kleine Epigone verneigte sich nicht etwa

vor dem Genie des Toten in Weimar, sondern er klopfte (symbolisch gesprochen) dem

Kollegen Goethe jovial auf die Schulter. Als wollte er etwa sagen: ›Allerhand, lieber

Freund, was Ihr da zusammengeschrieben habt!‹«312

Abgesehen von der feindseligen Grundeinstellung dem Schriftsteller gegenüber liegt

solchen Reaktionen die Vorstellung zugrunde, dass die Art, wie Mann über Goethe

spricht, nicht nur dem Gegenstand gegenüber unangebracht sei, sondern auch nicht

den Gepflogenheiten des kulturpolitischen Diskurses entspreche. Indem der Kritiker

Mann einen ›kumpelhaften‹ Umgang mit dem Klassiker vorwirft, insinuiert er, dass ei-

ne Parallele zum Typus des ›Goetheschwärmers‹ besteht. Der Deutsche Sender vermittelt

den Eindruck, dass sich der Schriftsteller ähnlich ungehobelt über Goethe äußere und

ein unangebrachtes Identifikationsverhältnis zu ihm herstelle. Dieses Identifikations-

verhältnis, das Mann in seiner Rede selbstbewusst beansprucht, wird in der rechten

Kritik gegen ihn gerichtet: Es wird als Vermessenheit gedeutet. Den Vorwurf nimmt

Mann in seiner Berliner Rede vorweg, wenn er erklärt: »Ich kann von Goethe nicht an-

ders sprechen als mit Liebe, das heißt: aus einer Intimität, deren Anstößigkeit durch

den lebendigsten Sinn fürs Inkommensurable gemildert wird.« (GRBZ, 308) Man kann

das als Versuch deuten, die moderne Kluft zwischen Nähe (Intimität) und Distanz (Be-

wusstsein um das Inkommensurable) zum Klassiker zu überbrücken, indem die funda-

mentale Gebrochenheit im Verhältnis zu Goethe immer mitgedacht wird. Doch werden

derartige Subtilitäten in einer auf Polemik ausgerichteten Kritik stillschweigend über-

gangen. Ziel ist es ja, Mann als lächerlichen ›Goetheschwärmer‹ erscheinen zu lassen.

Der zweite Aspekt der Kritik ist mit dem ersten verbunden, denn auch hier geht es

im Kern um die Frage nach dem angemessenen Umgang mit dem Klassiker, diesmal

311 Ebd.

312 Dr. Erik Krünes: Theater, Reden und Bilder umGoethe. Die große Enttäuschung: ThomasMann, in:

Der Tag, 22.3.1932.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 235

aber in seiner Darstellungsweise. Goethe als »Repräsentanten des bürgerlichen Zeit-

alters« zu zeichnen komme im Grunde einer Herabwürdigung, wenn nicht gar einer

Beleidigung des Dichterfürsten gleich, liest man beispielsweise in einem Artikel der

Dresdener Volkszeitung:

»Kein geistig Hörfähiger wird nun bestreiten, daß Mann in seinem bekannten Schnör-

kelstil kluge und glänzendeWendungen, Einsichten und Prägungen zu bringen hatte;

aber ein Abgrund trennt ihn von uns, wenn er es nötig findet, ausgerechnet das ›Bür-

gerliche‹ an Goethe zu feiern und in diesem Sinne breit und eifervoll das abgelebte

und leicht spießige Gedicht ›Hermann undDorothea‹ oder Goethes ›Kinderstube‹ oder

seine unangenehme wirtschaftliche ›Vorsorglichkeit‹ als hohe Tugend zu preisen oder

gar Goethes Unterschrift unter das Todesurteil über die Kindesmörderin aus Not zu

›rechtfertigen‹.«313

Die Argumentation der Dresdener Volkszeitung beruht nicht allein auf einer pauscha-

len politischen Verurteilung von Manns Idee der Bürgerlichkeit, sondern stützt sich

auf eine Vorstellung eines richtigen Klassikerkonzeptes. Die von Thomas Mann verfolg-

te Absicht, in Goethes Leben diejenigen »Züge (…), die man im schlechten und rechten,

landläufigen Sinn bürgerlich nennen kann« (GRBZ, 312) nachzuweisen, wird vom Kriti-

ker als Affront gewertet. Dabei hatte der Schriftsteller sein Vorhaben mit aller Vorsicht

als »ein fast humoristisches Unternehmen (…), kaum mehr als ein Scherz« (GRBZ, 312)

eingeleitet, als wolle er selbst die Distanz zum Breitendiskurs markieren.Wohlgemerkt

bestreitet der Bericht nicht den Wahrheitsgehalt der von Mann erwähnten Anekdoten,

er unterstreicht lediglich, dass sie einem als konsensuell dargestellten Klassikerkonzept

entgegenwirken. In diesem Klassikerkonzept, das der Autor als das der Mehrheit dar-

stellt (»ein Abgrund trennt ihn von uns«), haben als »abgelebt«, »spießig« oder »unan-

genehm« gewertete Eigenschaften keinen Platz. Besser könnte der Selektionsprozess,

der darin besteht, den Klassiker nach einer bestimmten Vorstellung – hier der eines

erhabenen Dichterfürsten – zu modellieren, nicht formuliert werden.

Was die polemischen Besprechungen der Goethereden von Thomas Mann heraus-

stellen, ist ihre Nähe zum Breitendiskurs. Ins Positive gewendet wird diese Integration

von populären Formen der Goetherezeption in einem Artikel des Berliner Tageblatts, in

dem der Ansprache zwei zeitgleich erschienene Goethefilme314 gegenübergestellt wer-

den:

»Die Akademie hatte ihre Goethe-Sache auf Einfachheit und Eindringlichkeit gestellt

und wirkte dadurch populär und, wie es immer zu heissen pflegt, volksbildender als

der populäre Film. […] Mit einer Fülle von Goetheschen Gedanken, in ihrer ganzen Tie-

fe und Breite erfasst, wurde von dem, wie immer, formal glänzenden Redner [Tho-

mas Mann] eine Menge Goethescher Lebenssituationen zum Thema beigestellt und

313 W. Sch.: Rundfunkkritik, in: Dresdener Volkszeitung, 22.3.1932.

314 Es handelt sich zum einen um den Film des Reichkunstwarts: Goethe lebt…! Regie: Eberhard Fro-

wein, Drehbuch: Edwin Redslob, D 1932; zum anderen um den zweiteiligen Gedenkfilm der UFA:

Goethe-Gedenkfilm, Regie: Fritz Wendhausen, Drehbuch: Fritz Wendhausen, Nicholas Kauf-

mann, D 1932. Vgl. dazu Jana Piper: Goethe und Schiller in der filmischen Erinnerungskultur,Würz-

burg 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Klassikerfeiern

ihm geistig eingeordnet. Aus dieser temperamentvollen Ansprache – Geist ist immer

auch notwendig Temperament! – schritt der Grossbürger Goethe aus dem deutschen

und überdeutschen, aus dem bourgeoisen und überbourgeoisen Bereich auf die Hö-

rer zu – eine lebendige historische und heutige Figur, ein Bild und Vorbild, ein Titan,

der uns nahe ist, weil in seiner Grösse auch alles Kleine und alles Wesentliche, was zu

uns gehört, plastisch enthalten und geformt ist. Goethe, der künstlerische Bürger und

bürgerliche Künstler, wurde zum überzeugenden Erlebnis.«315

Mit Popularität ist hier die Anschlussfähigkeit an die Bedürfnisse der breiten Massen

gemeint. Die Popularität, die Manns Vortrag zugesprochen wird, sei die Grundlage für

ihren volksbildenden, das heißt didaktischenWert. IndemMann ›populär‹ über Goethe

spricht, könne er seine Botschaft an breite Hörerschichten vermitteln.Was der Kritiker

an der Rede lobt, ist der Einsatz der für den Breitendiskurs typischen Partizipationsme-

chanismen: biografische Details, mit denen sich der Zuhörer identifizieren kann (»was

zu uns gehört«) und die eine Teilhabe an der Totalität ermöglichen (Goethe als »Er-

lebnis«). Aufschlussreich ist die Kontrastierung mit den zwei Goethefilmen, die zwar

ein populäres Medium bedienen, aber inhaltlich an das Klassikerkonzept des kultur-

politischen Diskurses angelehnt sind. Die Präsentation einer numinosen, unnahbaren

Dichterpersönlichkeit wird darin nicht – wie im Breitendiskurs sonst üblich – durch

ein Identifikations- bzw. Partizipationsangebot ausbalanciert.

4.3.2.2 Manns Gebrauch des Breitendiskurses

Dass Mann den Goethe-Breitendiskurs als Informationsquelle nutzte, ist erwiesen. In

den Materialien zu Lotte in Weimar finden sich Ausschnitte aus Zeitungen und Zeit-

schriften sowie zahlreiche Kalenderblätter aus den Jahren 1930-1932, die Einzelheiten

zu Goethes Leben enthalten.316 Mann schöpft nicht nur inhaltlich aus diesem Fundus,

sondern auch strukturell.Die anekdotische Formdes Breitendiskursesmacht er sich für

seine Darstellung zu eigen. Dies begründet er ähnlich wie die Autoren von Anekdoten,

die in der kleinen Form immer die Totalität im Blick haben: Indem nach den »kleinen

Zügen« an Bürgerlichkeit bei Goethe gesucht werde, sei »ein Aufstieg vom Kleinen und

Äußerlichen ins Größere und Geistige möglich« (GRBZ, 312).

Mann verwandelt die Berichte der Zeitgenossen in pittoreske Erzählungen – hier

eine »kostbare Geschichte« (GRBZ, 330), dort ein »rührendes kleines Vorkommnis«

(GRBZ, 313) –, die er buchstäblich bildhaft wiedergibt. Unter dem Stichwort »gutes

Essen und Trinken« erinnert er etwa an die von Goethe »besonders bevorzugten

Teltower Rübchen« (ebd.), mit denen ihn der in Berlin lebende Freund Friedrich Zelter

versorgte: ein kurioses und konkretes Detail, das Teil des von Mann entworfenen

»humoristischen Bildes von Bürgerlichkeit« (ebd.) wird. Noch detailreicher erzählt der

Schriftsteller eine Geschichte, die er denMitteilungen über Goethe von Friedrich Wilhelm

Riemer entnimmt.317 »Der Literator und Islandfahrer Martin Friedrich Arendt hielt

315 Hs.: Goethe, Goethe! in: Berliner Tageblatt, 19.3.1932.

316 Zur Beschreibung des Materials vgl. Mann: Lotte in Weimar, 797-801.

317 Friedrich Wilhelm Riemer: Mitteilungen über Goethe [1841], hg. v. Arthur Pollmer, Leipzig 1921,

198ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 237

sich in Weimar auf,«318 heißt es bei Mann einleitend, bevor die Erzählung im Präsens

weitergeführt wird:

»Er ist bei Goethe zu Mittag geladen, wo er den Hausherrn und seinen engeren Freun-

deskreis mit Reiseabenteuern und antiquarischen Forschungsergebnissen unterhält

und es sich gewaltig dabei schmecken lässt. Es gibt einen Hammelbraten mit Gurken-

salat, und nach Verspeisung mehrerer Portionen bringt der gute Arendt es nicht über

das Herz, die mit Gurkensaft vermischte Bratenbrühe umkommen zu lassen. Er faßt

seinen Teller mit beiden Händen und hebt ihn zum Munde, erschrickt aber im letz-

ten Augenblick und blickt um Erlaubnis bittend auf den Hausherrn. Und der große

Wohlerzogene legt volles Verständnis für die Begierde seines Gastes an den Tag; mit

der größten Bonhomie und Treuherzigkeit fordert er ihn auf, sich ja nicht zu genieren,

und während er ihn schlürfen sieht, läßt er nicht etwa ein Schweigen aufkommen, das

auf den Genießenden doch vielleicht bedrückend wirken könnte, sondern er spricht, er

setztmit wärmster Überzeugung das Leckere einer solchenMischung von Bratenbrühe

und Gurkensaft auseinander.« (GRBZ, 313)

Vergleicht man diese Passage mit der riemerschen Vorlage, fällt auf, wie sehr Mann

darum bemüht ist, sie dem Hörer und Leser lebhaft vor Augen zu führen. Bei Riemer

liegt der Fokus auf der Ungezogenheit – genauer der »ungeschlachten Rohheit«319 – des

Gastes und der Empörung, die er bei der restlichen Gesellschaft auslöst. Die »unnach-

ahmliche Bonhomie, Ruhe und Treuherzigkeit«320 Goethes angesichts des Störenfrieds

wird als eine eigentümliche, aber eigentlich befremdliche Reaktion dargestellt. Die von

Riemer geschilderte Spannung zwischen Arendt und den anderen Gästen lässt Mann

in seiner Rede unerwähnt. Ihm geht es um die Bildhaftigkeit der Szene, die er um

realistische Einzelheiten ergänzt. Zum Vergegenwärtigungseffekt tragen der Übergang

vom Präteritum zum Präsens sowie die Zergliederung der Handlung in kleinere Ein-

zelschritte bei (»er faßt seinen Teller, hebt ihn zum Munde, erschrickt und blickt auf den

Hausherrn«).

Von Interesse sind die vom Erzähler eingesetzten Partizipationsmechanismen:

Wie in zahlreichen Anekdoten der Zeit wird das Auftreten der eigentlichen Haupt-

figur – Goethe – retardiert. Der Effekt wird durch die feierliche Bezeichnung des

Dichters als »des großen Wohlerzogenen« verstärkt: Sie leitet eine Entschleunigung

des Rhythmus ein und bestätigt abermals Goethes immer schon vorweggenommene

Erhabenheit. Eine Identifikation ist zunächst nur über die vorübergehende Hauptfigur

Arendt möglich, an deren Gedankengänge der Erzähler den Zuhörer teilnehmen lässt.

Wie im Fall des angetrunkenen Studenten im Hörspiel Wo ist Goethe? impliziert das

Heranführen an Goethe aber zugleich eine Distanzierung von der anfänglichen Haupt-

figur, die Mann einführt, indem er leicht gönnerhaft vom »guten Arendt« spricht.

Wie auch im Breitendiskurs dient das Anekdotische nicht der Herabwürdigung der

Dichterpersönlichkeit, sondern im Gegenteil der Bestätigung seiner Aura. Durch die

318 Ebd.

319 Ebd., 199.

320 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Klassikerfeiern

Geschichte des Islandfahrers Arendt bekommt der Zuhörer mitgeteilt, was Goethes

Größe eigentlich ausmacht – in diesem Fall seine Menschlichkeit.

Wie lässt sich dieser Rückgriff auf den Breitendiskurs interpretieren? Naheliegend

ist es erstens, darin ein Integrationsmittel von breiten Hörerschichten zu sehen: Indem

er die Partizipationsmechanismen aktiviert, die typisch für die populäre Goetherezep-

tion sind, erhöht Mann das Wirkungspotenzial seiner Rede. Dies bestätigt der Blick

auf ihre Rezeption. Bezeichnenderweise sind es eben die von Mann wiedergegebenen

Anekdoten, die immer wieder in den Berichten über den Vortrag angeführt werden. Sie

sind es, die sich in das Gedächtnis der Zuhörer einprägen und die gewissermaßen als

Schlagwörter funktionieren. So tauchen Teltower Rübchen und Hammelbraten in der

Zusammenfassung der Vossischen Zeitung auf: »Diesen Begriff des Bürgerlichen setzt

er [Mann] an den Anfang seiner Ideen über Goethe: Er verfolgt ihn vom Pedantisch-

Behaglichen seiner Lebensführung, von den Teltower Rübchen und demHammelbraten

mit Gurkensaft bis in die Höhen des Goetheschen Geistes, bis zu dem produktionsethi-

schen Befehl, der den Fleißigen, Sorglichen alles fertig machen ließ.«321 Es ist Mann

offenbar gelungen, abstrakte Konzepte und Ideen so eng mit konkreten Gegebenheiten

zu verknüpfen, dass sie bei den Rezipienten zu einer Einheit verschmelzen. Die ge-

nannten kulinarischen Vorlieben werden zum Inbegriff des »Pedantisch-Behaglichen«

bei Goethe, wie auch der »produktionsethische Befehl des Fertigmachens« (GRBZ, 315),

den Mann in Bezug auf die väterliche Erziehung anführt, die »Höhen des Goetheschen

Geistes« zu verkörpern vermag.

Der zweite Grund ist ex negativo im Vorwurf der Herabwürdigung formuliert, der in

der rechten Presse zirkuliert. Durch die Anlehnung an die anekdotische Struktur des

Breitendiskurses und die Hinweise auf das Alltäglich-Triviale bei Goethe geht es Mann

nicht darum, die Bedeutung der Dichterfigur zu verringern, wie in polemischer Ab-

sicht in der Kritik behauptet wird. Wie das Beispiel der Arendt-Anekdote zeigt, nutzt

Mann die Partizipationsmechanismen des Breitendiskurses: Diese setzen Größe und

Aura nicht nur voraus, sondern bekräftigen sie. Im Einzelnen führen die Anekdoten,

aus denen sich Manns Klassikerkonzept zusammensetzt, also nicht zu einer Schmäle-

rung von Goethes Autorität. Die Integration des Breitendiskurses im Essay Goethe als

Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters markiert vielmehr eine Differenz zum Umgang

mit Goethe im kulturpolitischen Diskurs der Zeit. In der Summe ergeben die Anek-

doten ein facettenreiches, vielschichtiges und zum Teil auch widersprüchliches Bild

des Klassikers. Genau um diese Widersprüche geht es Mann: Goethe erscheint bei ihm

nicht nur als die nachsichtige, wohlerzogene Persönlichkeit, die die Kunst der Höflich-

keit beherrscht, sondern einige Seiten später als nahezuGesellschaftsuntauglicher, dem

seine Besucher »zeremonielle Steifheit« (GRBZ, 328) attestieren. Er ist der »bürgerliche

Künstler«, der sich dann aber in seiner »sehr unbürgerlichen« (GRBZ, 331) Verteidigung

der Leidenschaft auch als »künstlerischer Bürger« erweist – um nochmals die oben an-

geführte Rezension des Berliner Tageblatts zu zitieren.322 Das Herausarbeiten solcher

321 Anonym: Der bürgerliche Goethe. Thomas Manns Rede in der Akademie, in: Vossische Zeitung,

19.3.1932.

322 »Goethe, der künstlerische Bürger und bürgerliche Künstler, wurde zumüberzeugenden Erlebnis.«

Hs.: Goethe, Goethe! in: Berliner Tageblatt, 19.3.1932.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 239

Widersprüche folgt einer argumentativen Strategie. Es geht Mann mit seinem wandel-

baren, dynamischen Klassikerkonzept in erster Linie um eine Mobilisierung des Bür-

gertums. Der »überbürgerliche« Klassiker dient am Ende als Vorbild zur Überwindung

jener bürgerlich-konservativen Tendenzen, die – so der Autor – eine Hinwendung zum

Politischen verhinderten. Das kaleidoskopartige Bild, das er in seiner Rede entwirft,

steht aber auch im Widerspruch zur priesterlichen Darstellungsweise im kulturpoliti-

schen Diskurs. Gegen das übermächtige Nationalklassikerkonzept, das in der Öffent-

lichkeitssphäre ›Deutsche Nation‹ vorherrscht, setzt sich Mann also nicht nur auf ar-

gumentativer Ebene ein. Der numinosen, hieratischen Dichterfigur stellt er eine viel-

schichtige und komplexe Gestalt gegenüber.

4.4 Goethe im Metadiskurs – Öffentlichkeitssphäre 6: Die neue Rundschau

Das Stichwort für das Goethe-Sonderheft der Neuen Rundschau (März/April 1932), in

dem auch die Berliner Rede von Thomas Mann erscheint, fällt im letzten Aufsatz, ei-

nem Überblick über die Neue Goetheliteratur. Er ist von Rudolf Kayser, dem damaligen

Herausgeber der Zeitschrift, verfasst. Eingeleitet wird die Bücherbesprechung von ei-

ner Standortbestimmung, die zugleich Programm ist. Von einer »Goethelegende«, die

»noch heute nicht ausgestorben« sei, ist dort die Rede, der »Legende vom apollinischen

Jüngling und olympischen Greis, dessen Dasein Harmonie, Gleichgewicht und innere

Ruhe darstelle«323. Diese Legende, so Kayser weiter, habe dazu geführt, dass bestimmte

Aspekte in der Persönlichkeit und demWerk des Dichters »verheimlicht« worden seien,

etwa »das ›Dämonische‹ in Goethes Jugend, dieses furchtbare Wesen, das sich nur im

›Unmöglichen‹ gefällt«324. Das Bild des mittleren und vor allem des alten Dichters seien

in der Rezeption ebenso verstellt worden und bedürften eines Korrektivs: »In Wirklich-

keit bedeutet gerade die Epoche des ›olympischen‹ Greises eine Zeit auch des äußeren

Kampfes.«325 Kaysers Argumentationsstrategie ist auf den ersten Blick konventionell:

Mit der Kritik an der Unzulänglichkeit älterer Rezeptionsmuster wird eine erneute Be-

schäftigung mit dem Thema begründet. Es wird so ein Bedarf nach neuen Deutungen

geschaffen, auf den die zeitgenössische Goetheliteratur sowie vor allem das Sonderheft

der Neuen Rundschau reagieren.

Nur bleibt es weder bei Kayser noch bei den anderen Beiträgern der Goethenummer

bei dieser rhetorischen Hinführung. Mit seiner ikonoklastischen Geste grenzt der Her-

ausgeber der Zeitschrift erstens die Öffentlichkeitssphäre ab, in der demAnspruch nach

die Diskussion über den ›wirklichen‹ Goethe geführt wird, eine Öffentlichkeit der happy

few, die sich über die Unterscheidung von der vermeintlich legendengläubigen, breiten

Öffentlichkeit definiert. Die Neue Rundschau öffnet einen Raum für eine Reflexion von

Goethes gegenwärtigem Klassikerstatus. Zweitens dient die Polemik gegen die Goethe-

legende der Einführung eines Klassikverständnisses, das nicht mehr das Vorbildlich-

Musterhafte in den Vordergrund stellt, sondern das Krisenhafte zum Vorschein treten

323 Rudolf Kayser: Neue Goetheliteratur, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4, 1932, 570-576.

324 Ebd., 570f.

325 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Klassikerfeiern

lässt. Pointiert formuliert: Um Goethe für die Öffentlichkeitssphäre der Neuen Rund-

schau reizvoll zu machen, muss er wieder zum Problem werden.

4.4.1 Die Zeitschrift als Medium des Metadiskurses: 

Abgrenzung einer Öffentlichkeit der Wenigen und Edlen

Von welcher Deutungstradition Kayser das moderne Goetheverständnis, dessen Anfän-

ge er bei Simmel und Gundolf begründet sieht,326 abgesetzt wissen möchte, ist eigent-

lich unklar. Das Feindbild bleibt unbestimmt, Namen werden in seinem Artikel keine

genannt. Im Visier steht jener Topos des »zeitenthobenen, harmonischen und über je-

de Kritik erhabenen Dichterheros«327, der sich nach 1871 in Deutschland durchgesetzt

und gegen den schon Richard Dehmel in einem Text von 1908 Protest eingelegt hatte.328

Die Rede von Goethe als Apoll und noch mehr als Olympier ist zu dieser Zeit zum Kli-

schee oder, um es mitThomasMann zu sagen, zum »Gemeinplatz«329 geworden.Wenn

Kayser also von einer »Goethelegende« spricht, dann liegt der Akzent vor allem auf der

Popularität eines Klassikerkonzepts, das so weit verbreitet ist, wie es eben sonst nur Le-

bensbeschreibungen von Heiligen sind. Nicht ohne Geringschätzung hält er fest: »Die

Goethelegende ist populär geworden und verführte zu dem Glauben, daß Goethe selbst

populär sei. Man hatte aus der Freiwilligkeit seines Genies einen unfreiwilligen Göt-

zen gemacht, der leicht zu verstehen und leicht anzubeten ist.«330 Im Fokus steht eine

Vereinfachung und Verflachung des Goethebilds, die mit einer kultischen Rezeptions-

haltung einhergeht. Im Kontext des Jubiläums richtet sich Kaysers Einspruch gegen die

Massenverbreitung von Goethe-Werken und -Artefakten sowie gegen die Komplexitäts-

reduktion, die in der auf Wirksamkeit ausgerichteten Gedenkpublizistik festzustellen

ist. Damit positioniert sich die Neue Rundschau abseits von kulturpolitischem und Brei-

tendiskurs.

Die Öffentlichkeitssphäre ›Neue Rundschau‹ konstituiert sich mit ihrem Goethever-

ständnis in Abgrenzung zu jener Allgemeinheit, die Goethe zum Gegenstand einer

(Volks-)Religion macht. Der Adressatenkreis der Zeitschrift unterscheidet sich somit

klar von dem des Aufrufs zum Goethejahr. Apostrophiert ist »die kleine Minorität der

Denkenden« »in allen Ländern Europas«331. Wie Walter Müller-Seidel bemerkt, ist in

der Gestaltung des Sonderhefts tatsächlich »das Bestreben« erkennbar, »allem Natio-

nalismus entgegenzuwirken und in Erinnerung an Goethes Idee der Weltliteratur den

326 Ebd., 571.

327 Karl Robert Mandelkow: Goethe in Deutschland. Rezeptionsgeschichte eines Klassikers, Bd. 1:

1773-1918, München 1980, 201.

328 Richard Dehmel: Der Olympier Goethe. Ein Protest [1908], in: Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goe-

the im Urteil seiner Kritiker. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Teil III

1870-1918, München 1979, 354-357.

329 »Die Redensart vom ›Olympier‹ ist Gemeinplatz.« ThomasMann, Goethe und Tolstoi [1922], zitiert

nach: Mandelkow: Goethe in Deutschland, 202.

330 Kayser: Neue Goetheliteratur, 572.

331 Hermann Hesse: Dank an Goethe, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4, 1932, 522-529, hier 526.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 241

europäischen Gedanken zur Geltung zu bringen«332. Allein die Aufsätze fremdsprachi-

ger Autoren wie André Gide, Johannes V. Jensen und José Ortega y Gasset brechen den

geschlossenen Rahmen einer rein deutschnationalen Öffentlichkeitssphäre um Goethe

auf. Doch wird dem Klassiker der Neuen Rundschau, anders als in der Europe oder bei

den Frankfurter Gesprächen, keine gemeinschaftsstiftende Funktion auf europäischer

oder gar universeller Ebene zugesprochen.

Die Zeitschrift vermeidet den emphatischen Öffentlichkeitsbegriff des kulturpoli-

tischen Diskurses. Die Beiträge folgen fast allesamt einem dialogischen Prinzip, als

würden sie sich direkt an den Einzelnen und niemals an ein Kollektiv wenden wollen.

Adressiert werden die Wenigen oder, wie es in der Rede an die studentische Jugend von

Jakob Wassermann heißt, »die Edelsten, […] die Auslese«333. Kurzum: Die Zeitschrift

bietet einenGoethe für die Elite an.Nicht von ungefähr erscheint der berühmteGoethe-

aufsatz von Ortega y Gasset, dem Autor des Aufstand der Massen (1929, 1931 ins Deutsche

übertragen) in jenem Sonderheft der Neuen Rundschau,334 steht doch der Name Orte-

ga in den 1930er Jahren für eine neue Elitenkultur, die unter deutschen Intellektuellen

durchaus Erfolg hat.335 Die Form des Briefs an einen Deutschen ist als Absetzungsgeste

gegenüber der massentauglichen Festrede zu verstehen. Diese Geste erscheint umso

gewichtiger, wenn man weiß, dass der Autor darauf verzichtet hatte, im Rahmen der

Weimarer Feierlichkeiten öffentlich das Wort zu ergreifen.336

Überhaupt weisen die meisten Aufsätze des Sonderhefts die konventionelle

Laudatio-Form zurück. Die Essays von Gottfried Benn zu Goethe und die Naturwissen-

schaften337 und Friedrich Gundolf zu Goethe und Walter Scott338 können dem Anspruch

nach dem Spezialdiskurs zugeordnet werden. Wie ein Echo auf die Unterscheidung

zwischen Masse und Elite findet sich bei Gundolf eine Gegenüberstellung zwischen

den zwei Vertrauten des alten Dichters, einerseits Eckermann, »dieses harmlose

332 Walter Müller-Seidel: Goethes Naturwissenschaft im Verständnis Gottfried Benns. Zur geistigen

Situation am Ende der Weimarer Republik, in: Hans-Henrik Krummacher, Fritz Martini, Walter

Müller-Seidel (Hg.): Zeit der Moderne. Zur deutschen Literatur von der Jahrhundertwende bis zur

Gegenwart, Stuttgart 1984, 25-53, hier 26.

333 Jakob Wassermann: Rede an die studentische Jugend über das Leben im Geiste. Zum Goethetag

1932, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4, 1932, 529-546.

334 José Ortega y Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend. Brief an einen Deutschen, übers. v. He-

lene Weyl, in: Ebd., 551-570.

335 Im Sonderheft der Neuen Rundschau bezieht sich etwa Wassermann auf den Aufstand der Massen.

336 José Ortega y Gasset war ursprünglich eingeladen worden, im Rahmen der Reichsgedächtnisfeier

in Weimar einen Vortrag über Goethe und die hispanische Welt zu halten. Er muss kurzfristig zu-

gunsten des Philosophen Manuel García Morente auf diesen Auftritt verzichtet haben, da seine

Intervention noch in den Programmheften angekündigt wird. Welche Gründe Ortega y Gasset zu

einer Absage bewogen haben, ist unklar. Zu Beginn seines Briefes an einen Deutschen spielt er wo-

möglich darauf an,wenn er gegenüber seinemfiktivenGesprächspartner einräumt, »daß [er] nicht

für Zentenarfeste tauge« (Ortega y Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend, 551).

337 Gottfried Benn: Goethe und dieNaturwissenschaften, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4, 1932, 463-

490.

338 Friedrich Gundolf: Goethe und Walter Scott, in: Ebd., 490-504. Der »Festaufsatz« wird posthum

veröffentlicht.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Klassikerfeiern

Gemüt«339, andererseits Kanzler von Müller, »dessen Gegenwart Goethes mephisto-

phelischen Sinn reizte, da dieser gescheite Weltmann keiner pädagogischen Schonung

bedurfte«340. Wenn dann der Autor, auf eine Antonomasie zurückgreifend, von »der

in gute Eckermänner verdichteten oder sterilisierten deutschen Öffentlichkeit«341 der

Goethezeit spricht, ist die Parallele zu den Zeitgenossen Gundolfs kaum überhör-

bar. Auch diese seien, so muss man die Spitze verstehen, in der Mehrzahl für die

tieferen – ›mephistophelischen‹ – Wahrheiten nicht reif genug.

Ganz anders, jedoch stets im Kontrast zum kulturpolitischen Diskurs, gestalten

sich die Texte von Gide342 und Hesse, die beide eher Konfessionscharakter haben. Die

Autoren erörtern in überaus persönlichem Ton die Annäherung an Goethe sowie die

Schwierigkeiten, die sich aus dem Verhältnis zu ihm ergeben. So räumt Hesse ein:

»Manche Jahre habe ich mich so mit Goethe geplagt und ihn zur Unruhe meines geis-

tigen Lebens werden lassen.«343 Die Zurückweisung der Gedenkrhetorik lässt sich be-

sonders im Beitrag Wassermanns beobachten, der zwar als Rede an die studentische Ju-

gend betitelt ist, jedoch weder im Ton noch im Inhalt die Erwartungen an die Gattung

erfüllt.344 Der Autor sucht darin das Gespräch mit einer Generation von »Hoffnungs-

losen«, von »geistig-seelisch« Verzweifelten, ein Gespräch, das von Anfang an die not-

wendige »Endgültigkeit« des kulturpolitischen Diskurses skeptisch diskutiert:

»Vergrößert wird meine Schwierigkeit dadurch, daß ich es unternommen habe, das

Schwebende und letztlich Unbeantwortbare der einschlägigen Fragen in Form von Ge-

stalt und Gestaltung zu geben; das bedeutet für einen Schriftsteller, mag der Versuch

befriedigend ausfallen oder nicht, immerhin eine gewisse Endgültigkeit, der gegen-

über er genötigt ist, sich selbst zu kommentieren.«345

Inhaltlich überrascht dieser Beitrag durch die lose Bindung an das Thema des Son-

derhefts: Goethe wird von Wassermann nur nebenbei erwähnt, fast zufällig wird aus

dem Gedicht Howards Ehrengedächtnis (1821), abschließend aus der Fragment gebliebe-

nen Pandora (1807/08) zitiert sowie hin und wieder auf das Faust-Drama angespielt. Die

Abkehr von der Laudatio ist programmatisch: Wassermann spricht sich in seiner Rede

gegen jede Form von Vormundschaft für die Jugend aus und erkennt also weder sich

selbst noch dem Jubilar irgendeine Führerrolle zu. Die Orientierungslosigkeit seiner

Adressaten in einer Reihe von Fragen evozierend, hält Wassermann ernüchternd fest:

»Die Bücher können nicht helfen, die Führer versagen, die Erfahrungen sind zu gering,

wo ist Stützung, wo ist Einheit, wo Verwirklichung? Jeder Mensch ist eineWelt für sich,

auf welchen ist Verlaß? Auf keinen. Auf keinen andern ist Verlaß. Nur auf das eigene

Innere ist Verlaß.«346

339 Ebd., 500.

340 Ebd., 499.

341 Ebd.

342 André Gide: Leben mit Goethe, übers. v. Ernst Robert Curtius, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4,

1932, 514-522.

343 Hesse: Dank an Goethe, 525.

344 Ob und inwelchemZusammenhangWassermann diese Rede hielt, konnte nicht ermittelt werden.

345 Wassermann: Rede an die studentische Jugend, 529f.

346 Ebd., 543f.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 243

Vergangene Werke seien in dieser existenziellen Isolation nichts als »der geistige

Schatz, [d.h.] alles, was die Menschheit an Seelenwerten, an Übereinkünften des Her-

zens, an Gestalt und Form und Figur hervorgebracht hat«347, womit sie höchstens eine

tröstende Funktion im Leben der Individuen einnehmen könnten. Trotz – oder gera-

de wegen – dieser vorsichtig hoffnungsvollen Wendung bleibt Goethe bei Wassermann

eine kaum hörbare Stimme inmitten von vielen anderen. Dem Klassiker wird keine Au-

toritätsfunktion mehr zugestanden. So schließt auch das Pandora-Zitat, mit dem die

Rede endet, im zögernden Irrealis: »Möchten sie Vergangnes mehr beherz’gen/ Gegen-

wärt’ges, formend,mehr sich eignen,/ Wär’ es gut für alle; solches wünscht’ ich.«348 Die

»Endgültigkeit«, die Wassermann dem zeitgenössischen Redner verwehrt, bleibt auch

Goethe untersagt. Die Rede an die studentische Jugend gestaltet sich als Anti-Rede, an den

Einzelnen in der Gemeinschaft und nicht an die Gemeinschaft als Ganzes adressiert.

Hier wird auch der Gegensatz zuThomasMann sichtbar, dessen Text im Sonderheft

an erster Stelle abgedruckt ist. Zum einen natürlich in der Form: Mann, das wurde im

Vorangehenden gezeigt, lässt sich mit seiner Rede auf die Gedenkrhetorik innerhalb

der deutschen und der internationalen Öffentlichkeit ein, er nimmt die im kulturpoli-

tischen Diskurs gültigen Spielregeln an. Zwar wird in der Zeitschrift der Text äußerlich

an die Essay-Form angeglichen, indem die direkte Anrede des Publikums ausbleibt.349

Er bleibt aber – bei aller Kritik am geltenden Nationalklassikermodell – eine Hommage

an den großen, gemeinschaftsstiftenden Klassiker und eine Demonstration seiner an-

dauernden Brauchbarkeit in Zeiten politisch-sozialer Unsicherheit. Auf die von Was-

sermann so skeptisch betrachtete »Endgültigkeit« der Gattung verzichtet Mann kei-

neswegs. Der Essay endet ja mit einem eindeutigen Appell zur Verteidigung der De-

mokratie:

»Kein Zweifel, der Kredit, den die Geschichte der bürgerlichen Republik heute noch ge-

währt, dieser nachgerade kurzfristige Kredit, beruht auf demnoch aufrechterhaltenen

Glauben, daß die Demokratie das, was ihre zur Macht drängenden Feinde zu können

vorgeben, auch kann, nämlich eben diese Führung ins Neue und Zukünftige zu über-

nehmen. Nicht indem es sich nur festlich mit ihm brüstet, erweist das Bürgertum sich

seiner großen Söhne wert. Der größte von ihnen, Goethe, ruft ihm zu: ›Entzieht euch

dem verstorbenen Zeug,/ Lebend’ges laßt uns lieben!‹« (GRBZ, 342)

Nicht nur inhaltlich erweist sich das abschließende Zitat, den Zahmen Xenien entnom-

men, als das Gegenstück zu den Pandora-Versen in Wassermanns Anti-Rede. Dort, wo

Wassermann versucht, die Ambivalenz der literarischen Sprache aufrechtzuerhalten,

verleiht ihr Mann Eindeutigkeit. Der sarkastisch-polemische Ton, der charakteristisch

für Goethes späte Xenien ist, wird zu diesem Zweck ignoriert. Die pauschale und daher

auch befremdliche Aufforderung zur Abwendung von der Geschichte wird ja innerhalb

des Zyklus sogleich relativiert, wenn es im Folgegedicht heißt: »Nichts ist zarter als

347 Ebd., 545.

348 J.W. Goethe: Pandora [1808]. Zitiert nach: Ebd., 546.

349 Im Unterschied zur Zeitschrift Europe, die diese Markierung des Texts als öffentliche Rede beibe-

hält und in einer Fußnote erläuternd hinzufügt: »Discours prononcés [sic!], entres autres, à Berne

et à Lucerne, en février 1932.« Mann: Goethe représentant de l’âge bourgeois, 85.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Klassikerfeiern

die Vergangenheit«.350 Viel direkter als sein Schriftstellerkollege Wassermann funktio-

nalisiert Mann den goetheschen Originaltext und bündelt ihn zum Appell an das Bür-

gertum. Damit greift Mann auf die für den kulturpolitischen Diskurs typische Fiktion

zurück: die des unvermittelt an die Gegenwart sprechenden Klassikers. Mit dem Zitat

verleiht er seiner eigenen Botschaft zusätzliche Schlagkraft. Diese Funktionalisierung

des Klassikers als Autorität passt zur ursprünglichen Bestimmung seiner Rede; inner-

halb der Öffentlichkeitssphäre ›Neue Rundschau‹ ist sie dissonant.

Inwiefern lässt sich der Essay also als Teil des Gespräches verstehen, das innerhalb

der Neuen Rundschau initiiert wird? Zwischen den Beiträgen des Sonderhefts entsteht

eine Reihe von motivischen Parallelen. Eine Gemeinsamkeit, auf die Müller-Seidel auf-

merksam gemacht hat, ist die für damalige Verhältnisse ungewöhnliche Akzentuierung

des Spätwerks, besonders der in denWanderjahren und dem zweiten Faust entwickelten

sozialen Ideenwelt.351 Die pädagogische Provinz oder Fausts Pläne zur Landgewinnung

werden von einem Teil der Autoren als zukunftsweisende Gesellschaftsentwürfe gele-

sen. So ist es Goethes Altersroman, in demMann denMoment der »Selbstüberwindung

des Bürgerlichen kraft des Geistes« ausmacht (GRBZ, 339), der den entscheidenden ar-

gumentativen Schritt von einer bürgerlichen zu einer nachbürgerlichen, also dezidiert

zukunftsorientierten Denkweise einleitet. Sich auf die Worte der Montan-Figur zu Be-

ginn der Wanderjahre beziehend,352 liest er in Goethes Alterswerk eine fortschrittliche

und zugleich seherische Utopie: »Das Ideal privat-menschlicher Allseitigkeit wird fal-

lengelassen und ein Zeitalter der Einseitigkeiten proklamiert. Das Ungenüge am In-

dividuum ist da, das heute herrscht.« (Ebd.) Den »utilitaristischen Traum« des alten

Fausts deutet Mann ähnlich als Moment der Abwendung von Goethes bürgerlich ge-

prägter Kultur, wörtlich als »Affront gegen die einseitige schöngeistig-philosophische

Zeitrichtung« (GRBZ, 340), was innerhalb der Neuen Rundschau auch als Spitze gegen

diejenigen gelesen werden kann, die einen elitären Ton anschlagen.

Zu einer vergleichbaren Auslegung des Spätwerks kommt Emil Ludwig, der eben-

falls das seherische Potenzial des Dichters betont: »Goethes Altersweisheit mündet ins

zwanzigste Jahrhundert«353, heißt es amEnde des Artikels, der nichtmit Hinweisen auf

die aktuelle politische Lage spart.354 Einen Schritt weiter als Mann geht Ludwig, wenn

350 »Nichts ist zarter als die Vergangenheit;/ Rühre sie an wie ein glühend Eisen:/ Denn sie wird dir

sogleich beweisen/ Du lebest auch in heißer Zeit.« Zahme Xenien III [1827], in: Goethe: Gedichte

(1800-1832), 644.

351 Müller-Seidel: Goethes Naturwissenschaft, 26.

352 »Ja, es ist jetzo die Zeit der Einseitigkeiten;wohl dem, der es begreift, für sich und andere in diesem

Sinne wirkt.« Johann Wolfgang Goethe: Wilhelm Meisters Wanderjahre [1829], hg. v. Hans-Georg

Dewitz, Frankfurt a.M. 1989 (Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche, I, 10), 295.

353 Emil Ludwig: Goethes Weg zum Idealstaat, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4, 1932, 504-514,

hier 513.

354 So ist – darauf hat Dieter Schiller hingewiesen – die Rede von der Jugend, »die das Chaos […] als

Orden im Knopfloch trägt« (ebd., 506) eine unmissverständliche Andeutung an die faschistischen

Bewegungen; auch die russische Revolution und ihren Einfluss in Europa spricht Ludwig wieder-

holt direkt an. Vgl. Dieter Schiller: Goethe in den geistigen Kämpfen um 1932. Über die Goethe-

Nummern der Zeitschriften »Die Neue Rundschau« und »Die Linkskurve« im April 1932 [1986],

in: Im Widerstreit geschrieben. Vermischte Texte zur Literatur 1966-2006, Berlin 2008, 239-256,

hier 243.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 245

er in den Wanderjahren und dem zweiten Faust eine »poetische Staatslehre« enthalten

sieht; diese deutet er als Fortführung der gescheiterten Versuche Goethes als »sozialer

Reformer« am Weimarer Hof zu wirken.355 Indem Ludwig das Wirken und das Werk

des Dichters zu einer Art politischen Philosophie deklariert, ebnet er den Weg für ihre

praktische Umsetzung:

»Hundert Jahre hat man seit seinem [Goethes] Tode ohne die geringste Anwendung

seiner Staatsweisheit regiert; ein Schatz, reich genug, um ihn unsterblich zu machen,

liegt in den Glaskästen der Germanisten aufgereiht, […] anstatt in jedem deutschen

Parlament auf dem Tisch des Hauses zu liegen.«356

DenEnthusiasmus für das Alterswerk und seine realpolitischen Implikationen teilen bei

Weitem nicht alle Autoren des Sonderhefts. Der entschiedensteWiderspruch kommt in

diesem Fall von Ortega y Gasset, der unverhohlen Kritik an den Wanderjahren ausübt:

»Die Lösung, die GoetheWilhelmMeister zuteilt, indem er ihn plötzlich zumWundarzt

macht, ist des Verfassers unwürdig; sie ist so willkürlich und verantwortungslos, als wä-

re Goethe selbst für immer in Rom geblieben, um beschädigte Reste alter Bildwerke zu

kopieren.«357 Natürlich richtet sich das Interesse des spanischen Autors auf einen ganz

anderen Aspekt des goetheschenWerks als Mann und Ludwig: Ihm geht es um das Dra-

ma eines individuellen Schicksals, nicht um utopische Gesellschaftsentwürfe.358 Doch

lassen sich gerade an dieser unterschiedlichen Schwerpunktsetzung Scheidelinien in-

nerhalb des Sonderhefts erkennen.

Ortega y Gassets Einschätzung derWanderjahre erinnert an ein anderes Urteil über

Wilhelm Meister, das auch in der Neuen Rundschau diskutiert wird. Es handelt sich um

Novalis’ Kommentare über den ersten Teil des Romans, auf die sich Mann in seinem

Essay bezieht. »Undichterisch im höchsten Grade« habe Novalis die Lehrjahre zu nen-

nen gewagt, heißt es dort; doch habe er damit, wenn auch im Negativen, Zutreffendes

über den Autor formuliert (GRBZ, 320f.). Dass Goethe »ganz praktischer Dichter« (ebd.,

Hervorhebung im Original) sei, wie Mann Novalis weiter zitiert, drücke trotz der po-

lemischen Absicht etwas Wahres aus. Novalis, so lässt sich die Kritik an dem »hohen

Schwarmgeist und Seraphiker der Poesie« (ebd.) in der Berliner Rede verstehen, stelle

einen falschen Anspruch anWilhelmMeister und seinen Urheber: Er wende sein eigenes

Verständnis von Dichtung auf einen Gegenstand an, der mit ganz anderen Maßstäben

zu bewerten wäre.

Die Abgrenzung, dieMann gegenüber Novalis unternimmt, lässt sich ohneWeiteres

auf zeitgenössische Goethekritiker übertragen. So auch auf Ortega y Gasset. Mit sei-

ner Forderung, »Goethe von Innen« zu beschreiben, d.h. ihm dabei zuzusehen, wie »er

begierig das Geheimnis seines echten Ichs betastet«359, nimmt er dem Klassiker jede

355 Ludwig: Goethes Weg zum Idealstaat, 508.

356 Ebd., 505.

357 Ortega y Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend, 564.

358 Vgl. »Ein bedeutender Teil der Goetheschen Werke – sein ›Werther‹, sein ›Faust‹, sein ›Meister‹ –

zeigt uns Geschöpfe, welche die Welt durchstreifen, um ihr inneres Schicksal zu suchen – oder zu

fliehen.« Ebd., 563.

359 Ebd., 561.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Klassikerfeiern

Möglichkeit einer öffentlichen Wirkung. So heißt es geradeheraus, dass die »Ideen des

Denkers Goethe über die Welt […] das wenigst Wertvolle an Goethe«360 seien. Damit ist

eine klare Absage an Ludwig, aber auch an Manns erteilt. Angesichts der krisenhaften

Lage von 1932 sieht Ortega y Gasset nur eine Lösung für die Intellektuellen: den Rückzug

ins Innere. Hierin entsteht eine weitere Parallele zwischen dem Ansatz des spanischen

Philosophen und dem von Wassermann. Hinter dem pragmatischen Klassikerkonzept

von Mann und Ludwig einerseits und der komplexen Dichtergestalt von Ortega y Gas-

set undWassermann andererseits lassen sich antagonistische Reaktionsmodelle auf die

Krise der Gegenwart erkennen.

Die meisten Beiträger des Sonderhefts beanspruchen eine distanzierte, übergeord-

nete Perspektive, die imWiderspruch zu den Funktionalisierungen Goethes in anderen

Formen des Klassikerdiskurses steht, besonders dem kulturpolitischen. Es geht in der

Öffentlichkeitssphäre ›Neue Rundschau‹ nicht um eine Bestätigung oder Erneuerung sei-

ner Autorität, sondern um eine Reflexion seines Klassikerstatus, die in diesem Fall mit

der Kritik an Goethe selbst einhergeht.

4.4.2 Wider die Goethelegende: der Klassiker als Problem

In der Neuen Rundschau entsteht kein einheitliches Klassikerkonzept. Die divergieren-

den Lesarten des Alterswerks und die antagonistischen Konstellationen, die sich daraus

ergeben, sind dafür ein Beispiel. Es ist aber auch nicht Ziel der Zeitschrift, ein ferti-

ges Goetheverständnis zu liefern. Das macht indirekt der kurze Vorspruch von Gerhart

Hauptmann deutlich. Im hymnischen Tonfall wird zunächst verkündet: »Die Hinter-

lassenschaft, die den Namen Goethe trägt, läßt sich einer wundervollen Kuppel ver-

gleichen, fertig, in sich tragfähig, fest, innen mit tiefsinnigen Bildwerk geschmückt,

die Außenwölbung von Gold.«361 Der herrliche Bau bekommt jedoch gleich darauf ei-

nen beinahe monströsen Anschein, wenn es lapidar heißt: »Aber sie steht auf der blo-

ßen Erde.«362 Damit wird die Perfektion der goetheschen Erscheinung zum Hindernis

oder, anders formuliert, zum Problem. Den architektonischen Vergleich fortspinnend,

scheint Hauptmann seine Zeitgenossen zumWeiterbauen aufzufordern: »Sie [die wun-

dervolle Kuppel] wartet vergeblich darauf, daßman sie hebe, einbaue, an ihre natürliche

Stelle bringe, damit sie, nach ihrem Beruf, ein Bauwerk überwölbe und kröne.«363 Die

Zeitenkombinationen macht jedoch deutlich, dass es sich bei diesem Projekt um eine

zwecklose Aufgabe handelt. Die Baustelle namens Goethe bleibt in einem unfertigen

Zustand; sie ist Projektion von Vollendung und niemals tatsächliche Vollendung. Was

Hauptmanns metaphorische Sprache erahnen lässt, findet ein Echo in den program-

matischen Aussagen Kaysers am Ende des Heftes. Auch dort wird kein abgeschlossenes

Konzept von Goethe präsentiert, allenfalls Hinweise, die es zu verfolgen gilt. Auffallend

dabei ist, dass es scheinbar mehr darum geht, die problematischen Aspekte des Klas-

360 Ebd., 563.

361 Gerhart Hauptmann: Vorspruch, in: Neue Rundschau, Bd. 43, Nr. 4, 1932, 433.

362 Ebd.

363 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 247

sikers – das »Dämonische«, die »Kämpfe«364 – herauszustellen, als Antworten auf die

Fragen der Gegenwart zu geben. Die Reaktion auf die »Goethelegende« ist kein neues

abgerundetes Klassikerkonzept, sondern ein ständiges Hinterfragen.

Wie wichtig diese Unterscheidung ist, lässt sich am besten an einem Vergleich mit

einer Öffentlichkeitssphäre zeigen, in der ein ähnlicher Ikonoklasmus wie im Aufsatz

von Kayser beansprucht wird: die der linken Publizistik. Diese reagiert wenig über-

raschend mit harscher Kritik auf die offiziellen Feierlichkeiten um Goethes 100. To-

destag.365 In diesem Kontext findet sich auch der Begriff der »Goethelegende« wieder,

und zwar bei Georg Lukács, der sich damit auf Franz Mehrings Lessing-Legende (1893)

bezieht. In seiner polemischen Besprechung der Jubiläumsbeiträge in der deutschen

Presse, verwendet er ihn, ähnlich wie Kayser, um eine Abgrenzung und eine Richtigstel-

lung vorzunehmen.366 Anders als der Herausgeber der Neuen Rundschau nennt Lukács

seine (politischen) Gegner allerdings beim Namen: Der Bogen reicht von den Inspi-

ratoren Simmel und Gundolf über die antisemitischen Schriftsteller Hanns Johst und

Alfred Rosenberg bis hin zu den linksliberalen Publizisten Willy Haas und Hermann

Wendel. Es ist das Klassikerkonzept dieser allesamt als »bürgerlich« titulierten Schrift-

steller, das der marxistische Autor trotz einiger Nuancen als »faschisiert« denunziert:

Es handle sich um ein »Zurechtstutzen und Verfälschen«367, das lediglich die »klein-

lich-philisterhaften«368 Aspekte in Goethes Denken berücksichtige und alle störenden

Elemente entferne. Kurzum, ein »schöner Traum«369, der die historische Realität ver-

kenne. In Lukács’ Begriff der Legende wird – im Unterschied zu Kayser, der ja das Po-

puläre der Goethelegende hervorhebt – die Dimension des Erdichteten und Unwahren

betont. Legende ist hier synonym mit Mythos. Im Aufsatz der Linkskurve bleibt es zu-

nächst bei der Destruktion der bürgerlichen Goethelegende: »Die Goetheliteratur der

bürgerlichen Presse [bietet] nichts, aber gar nichts zur Erkenntnis dazu, was Goethe

wirklich gewesen ist und wie seine Wirkung wirklich von sich ging«370, lautet lapidar

das Fazit.

Einen Schritt weiter geht Lukács in einem kurzen Text, der im Arbeiter-Sender er-

scheint. Dort fordert er »eine materialistische Sichtung und Kritik des Erbes, ein un-

nachsichtiges Ausscheiden alles Veralteten oder Reaktionären, ein kritisches Verarbeiten

und Weiterbilden der fortschrittlichen Elemente von Goethes Lebenswerk.«371 Einer-

seits kritisiert der Autor also die Selektivität der bürgerlich-konservativen Rezeption

364 Kayser: Neue Goetheliteratur, 570.

365 Vgl. das Kapitel »Goethe ›von links‹. Ein politischer Kontrapunkt«, in: Ment: Goethe zwischen den

Kriegen, 293-336.

366 Georg Lukács: Der faschisierte Goethe, in: Die Linkskurve, Bd. 4 (Goethe-Sonderheft), 1932, 33-40.

Vgl. Schiller: Goethe in den geistigen Kämpfen um 1932.

367 Lukács: Der faschisierte Goethe.

368 Ebd., 37.

369 Ebd., 38.

370 Ebd., 40.

371 Georg Lukács: Goethe und die Gegenwart. Einige grundsätzliche Bemerkungen zu den Goethe-

Vorträgen der deutschen Sender, in: Arbeiter-Sender, Bd. 5, Nr. 2, 1932, 6. Hervorhebung im Origi-

nal.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Klassikerfeiern

bei der Modellierung ihres Klassikerkonzepts; andererseits macht er eine ähnlich selek-

tive Verfahrensweise nun linken Denkern zur Aufgabe und legt damit den Grundstein

für eine marxistische Aneignung Goethes.372 So hellsichtig sich die Kritik der Linken

an die bürgerlichen Goethefeiern im Nachhinein erweist,373 ihre eigene Reaktion ist

nicht weniger problematisch. Sie lässt sich als eine Aufforderung zur Ummodellierung

des Klassikerkonzepts auffassen. Bezeichnend dafür ist dieWortwahl: In einem Aufsatz

für die Linksfront fordert Lukács eine »wirkliche, dialektisch-materialistische, kritische

Umknetung, Durcharbeitung, sowohl der Methode wie der Resultate, sowohl des Inhalts

wie der Form«374, und legt den Akzent somit auf den Formungsprozess eines neuen

Klassikers. Bei Lukács wird eine Goethelegende durch eine andere ersetzt.

Genau in diesem Punkt differiert die Argumentationsstrategie der Neuen Rundschau

von der der Linkskurve. Kaysers ikonoklastische Geste zielt nicht auf eine inhaltliche

Ummodellierung dessen, was er als Goethelegende bezeichnet. Es geht ihm nicht ein-

mal um die Abschaffung jenes verfälschten Goetheverständnisses, das sich in ein paar

pompösen Lobformeln – »apollinisch«, »olympisch«‹ – zusammenfassen lässt. Anders

als Lukács braucht Kayser die Legende, um Goethe kontrastiv wieder problemhaft und

dahingehend reizvoll erscheinen zu lassen. Metaphorisch gesprochen: Es bedarf der

glatten Oberfläche, damit ein geheimnisvoller Untergrund überhaupt wieder durch-

scheinen kann. Damit einher geht eine Umdeutung des Konzepts der Klassik, deren

ästhetische Vorbildfunktion Kayser zwar nicht infrage stellt, aber doch einer ganz we-

sentlichen Schärfenverlagerung unterzieht: »Vor allem […] übersieht die Goethelegen-

de, daß wahre Klassik, diese hoheWelt der schönen Maße, immer das Ergebnis innerer

Kämpfe ist. Man beschreibt klassische Formen, als ob sie so immer gewesen wären,

die Kämpfe aber verschweigt man.«375 Das Spannungsverhältnis zwischen Schein und

Sein setzt Kayser an den Anfang der Neubeschäftigung mit dem Klassiker. Denn mit

dem Verständnis von Klassik als etwas dauerhaft Krisenhaftem kann Goethe auch wie-

der ›gebraucht‹ werden, und zwar sowohl in künstlerischer als auch in kulturpolitischer

Hinsicht.

Der Widerspruch zwischen Schein und Sein findet sich in unterschiedlichen Va-

riationen in den meisten Beiträgen des Hefts wieder. Bei Ortega y Gasset taucht er in

Gestalt eines Gegensatzes zwischen Außen- und Innenansicht auf. Der »monumenta-

len Optik« der Goethebiografien, die »ein feierliches Bild [liefern], von außen, aus der

Ferne und ohne die Dynamik desWerdens«, hält er einen »Goethe von Innen« entgegen:

»Der Goethe, den ich von Ihnen verlange, muß unter den Gesetzen einer zu dieser in-

versen Optik stehen.«376 Das ist mehr als ein einfacher Perspektivenwechsel, denn der

372 Den Anfangmacht Lukács in seinen Goethe-Aufsätzen des Jahres 1932 (abgedruckt in: Alfred Klein

(Hg.): Georg Lukács in Berlin. Literaturtheorie und Literaturpolitik der Jahre 1930/32, Berlin, Wei-

mar 1990, 398-444), bevor es im Moskauer Exil zu einer systematischen Auseinandersetzung mit

dem Werk des Klassikers kommt, insbesondere in den Faust-Studien von 1940. Vgl. Jaeger: Fausts

Kolonie, 552-574.

373 Das betont u.a. Nägele: Die Goethefeiern von 1932 und 1949.

374 Georg Lukács: Was ist uns heute Goethe? [1932], in: Klein (Hg.): Georg Lukács in Berlin, 423-432,

hier 424f. Hervorhebung SP.

375 Kayser: Neue Goetheliteratur, 571.

376 Ortega y Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend, 555.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 249

»Goethe von Innen« ist für Ortega y Gasset nur imWiderspruch zu dem, was er von au-

ßen zu sein scheint, zu erfassen. Wenn es darum geht, den Menschen »im Kampf mit

seiner Berufung«377 oder das »Selbst […] in dem Zusammenprall mit dem was ihm ge-

schieht,«378 zu beschreiben, dann sind es genau diese Widersprüche, die interessieren.

Die Aufgabe des Biografen besteht demzufolge darin Missklänge aufzuspüren:

»Alles an ihm [Goethe] erscheintmir problematisch, selbst die geringsten Einzelheiten

seiner Person und seiner Erlebnisse – vielleicht weil ich ihn nicht genug kenne. Zum

Beispiel begreife ich nicht, daß seine Biographen nie zu erklären versuchten, warum

dieser Mann, dem im Leben scheinbar alles so gut gelungen war, mehr als irgendein

anderer unter Verstimmungen litt […]. Die äußeren Umstände seines Lebens scheinen

günstig […]. Warum dann dieser häufige Mißmut?«379

Die Methode Ortega y Gassets lässt sich als ein Problematisieren beschreiben.380 Denn

auf die Fragen, die sich aus den widersprüchlichen Beobachtungen ergeben, werden

keinerlei Antworten gebracht. Der spanische Philosoph mag sich hinter seiner Unwis-

senheit verstecken; bei den anderen Autoren des Sonderhefts ist eine regelrechte Faszi-

nation für den problemhaften Goethe auszumachen.Der Krise der Gegenwart lassen sie

einen krisenhaften Goethe korrespondieren: eine Klassikerfigur, an der die politischen,

moralischen, vor allem aber existenziellen Probleme der neuen Generationen erlebbar

werden. So bei Gide, der in ähnlichen Begriffen wie Ortega y Gasset zugibt, dass der

Goethe der Jugendgedichte, »der reine Dichter, der Sänger, der ewig-junge und naive,

[ihm] […] auch nie zum Problem geworden [sei] und […] sich [ihm] nie verdunkelt«381

habe. Interessanter erscheinen ihm die Dissonanzen, die zwischen zwei antagonisti-

schen Dichtergestalten entstehen:

»Es war Goethe in seinem eigenen Leben und Werke nicht ganz geglückt, den naiven

Dichter und den klugenWeltmann, die Seele mit der Vernunft, den Anbeter der Natur

mit dem Prediger des Geistes zu vereinen, es klaffte da und dort ein großer Riß, es

entstanden da und dort peinliche, ja unerträgliche Konflikte.«382

Gide lässt die Dissonanz entstehen, indem er zwei Elemente der Legende übereinan-

derlegt. Was bei dieser Überlagerung herauskommt, kann nur noch metaphorisch aus-

gedrückt werden, denn der problemhafte Goethe widersteht jedem Versuch rationaler

Erklärung und ist auch deshalb Gegenstand der größeren Faszination. Ähnlich wie Gi-

de konstruiert Hesse das Problem Goethe, indem er den zwei gegensätzlichen Figuren

des Dichters und des Literaten eine dritte gegenüberstellt:

»Warum mußte man zu ihm [Goethe] zurück, auch wenn man sich noch so viel mit

ihm auseinandergesetzt, sich in Wichtigem von ihm getrennt hatte? Wenn ich das zu

377 Ebd., 559.

378 Ebd., 563.

379 Ebd., 565. Hervorhebung im Original.

380 So fordert er seinen fiktiven Adressaten an anderer Stelle explizit dazu auf, »das Problem seines

[Goethes] Lebens aufzurollen«. (Ebd., 555.)

381 Gide: Leben mit Goethe, 522.

382 Ebd., 524.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Klassikerfeiern

ergründen suche, dann entsteht vor meiner Anschauung noch ein anderer Goethe, ein

wenig deutlich umrissener, ein halbsichtbarer und geheimnisvoller: Goethe der Wei-

se. […] In dieser, für mich höchsten Goethegestalt vereinen sich die Widersprüche, sie

deckt sich nichtmit der einseitig apollinischen Klassizität noch auchmit dem dieMüt-

ter suchenden, dunklen Faustgeist, sondern besteht eben in dieser Bipolarität, in die-

sem Überall-und-nirgends-Zuhausesein.«383

Zumindest paradox klingt die Vorstellung eines »Vereinens der Widersprüche«, ist

doch die »höchste Goethegestalt« eine einzige Figur des Widerspruchs. Auch bei Hesse

drückt sich die Faszination für den problemhaften, ja krisenhaften Goethe in einem

Ringen um Worte aus. Bei Gide und Hesse wird Goethe als Klassiker im Sinne des

Kunstdiskurses reaktiviert: Der problemhafte Goethe wird zum Vorläufer stilisiert, mit

dem sich die Schriftsteller produktiv auseinandersetzen können.

Die Darstellung Goethes als einer gespaltenen Figur gewinnt aber vor allem auch im

Kontrast mit dem Klassikerkonzept, das in der Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Nation‹

vorherrscht, an Bedeutung. Erinnert sei beispielsweise an die harmonische Dichter-

und Denkerfigur von Schweitzer, die der krisenhaften Gegenwart gegenübergestellt

wurde. Zum Vergleich sei auch noch einmal die Rede Petersens angeführt, in der der

Bedarf nach Harmonie und Überwindung der Gegensätze im Mittelpunkt steht. Die

gegensätzlichen Bilder, die Petersen in den drei »Altern« der Dichterfigur ausgemacht

hatte, vereinen sich am Ende nach einem hegelianischen Prinzip:

»So schließt sich der Kreis und die Ideenreihe von Natur und Freiheit, Wahrheit und

Gesetz, Tätigkeit und Liebe stellt sich als Steigerung einer einheitlichen und wider-

spruchslosen Folge dar. Der junge, der mittlere und der alte Goethe, die in Raum und

Zeit getrennt sind und die nicht selten gegeneinander ausgespielt wurden, verschmel-

zen zur großen Einheit der Entwicklung in der Idee.«384

Der problemhafte Goethe, der in den Aufsätzen derNeuen Rundschau entsteht, lässt sich

also auch als Protest gegen dieses ›legendenhafte‹ Klassikerkonzept in der nationalen

Öffentlichkeitssphäre auffassen. Die Klassikerkritik, die mehr oder weniger explizit

in den Seiten der Neuen Rundschau betrieben wird, ist die Bedingung für eine Neu-

funktionalisierung des Klassikers, einer Funktionalisierung, die sich allerdings nicht

explizit als solche zu erkennen gibt. Im Metadiskurs wird vorgegeben, den Klassiker

nicht gebrauchen zu wollen. Aber genau diese Verweigerung des Gebrauchs legitimiert

die erneute Auseinandersetzung mit dem Klassiker. Die kritische Perspektive, die von

den Autoren des Sonderhefts beansprucht wird, hat also durchaus eine stabilisierende

Funktion.

Auf die Ambivalenz des Metadiskurses, der sich zwar kritisch gegenüber einer (na-

tional-)politischen Funktionalisierung erweist, aber die Kritik gewissermaßen für sich

behält, indem er sich nicht an die breite Öffentlichkeit wendet, macht Mann in seinem

Essay aufmerksam. Dass er ebenfalls vom problemhaften Goethe fasziniert ist, zeigt

383 Hesse: Dank an Goethe, 527.

384 Petersen: Erdentage und Ewigkeit, 20f.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 251

sich in der langen Passage, in der er sein Augenmerk auf das richtet, was Ortega y

Gasset als »Verstimmungen« und »Übellaunigkeit«385 bei Goethe bezeichnet:

»Es sind inGoethe, blicktmangenauer hin, […] Züge eines tiefenGrames undMißmuts,

einer stockenden Unfreude, die ohne jeden Zweifel mit seiner ideellen Ungläubigkeit,

seiner naturkindlichen Indifferenz, mit dem, was er sein Liebhabertum, seinen mo-

ralischen Dilettantismus nennt, tief und unheimlich zusammenhängt. Es gibt da eine

eigentümliche Kälte, Bosheit, Médisance, eine Blocksberglaune und naturelbische Un-

berechenbarkeit, der man nicht genug nachhängen kann und diemanmitliebenmuß,

wenn man ihn liebt.« (GRBZ, 326)

Mann greift Gedanken auf, die er schon zehn Jahre zuvor in Goethe und Tolstoï386 entwi-

ckelt hatte und die sich später im dritten Kapitel von Lotte inWeimar wiederfinden. Dass

auch ihn gerade das Widersprüchliche an Goethe interessiert – das Spannungsverhält-

nis zwischen Schein und Sein findet seine Entsprechung in der Gegenüberstellung von

Makro- undMikroebene (»blickt man genauer hin«) –, sieht man an der Anhäufung von

Substantiven und Adjektiven, die er für seine Charakterisierung gebraucht. Durch den

Rückgriff auf Fremdwörter undWortschöpfungen387 wird ein Ringen um den richtigen

Ausdruck inszeniert – womit zugleich suggeriert wird, dass es etwas Unfassbares oder

gar Unsagbares im Wesen Goethes gebe. Die Beobachtungen über das Diskordante in

der Erscheinung des Klassikers richten sich mit Sicherheit gegen die deutsch-nationale

»Goethelegende«. Sie lassen auch deutlich erkennen, inwiefern Mann am Diskurs der

Autoren der Neuen Rundschau anschließt.

Frühwald hat imHinblick auf den Vortrag Goethes Laufbahn als Schriftsteller daran er-

innert, dass gewisse Züge in dessen Darstellung die »alte Dekadenzgeste bürgerlicher

Literatur«388 wiederholten, die kennzeichnend für die Entstehungszeit des Tod in Vene-

dig (1911) sei. Die Ästhetisierung des »Elementaren, Dunklen, Boshaften und Verwirren-

den, ja Teuflischen« (GRBZ, 326), des »Beklemmenden und Unheimlichen« (GRBZ, 327)

in Goethes Wesen oder auch seiner »Sympathie mit dem Tode« (GRBZ, 334) lassen auch

in der Berliner Rede den Dekadenzreflex zumVorschein treten.Die ParallelemitManns

früherem Werk ist evident, wenn er – wie etwa in Tonio Kröger oder im Zauberberg – in

Goethes Krankheitsbild Indizien für sein Künstlertum zu entdecken meint. Die moder-

ne Genie-Definition, die Mann maßgeblich geprägt hat, wird auf Goethe übertragen:

»Das Genie, wir wissen es wohl, kann nicht im banausischen, im schlicht bürgerlichen

Sinn normal sein, auch das naturgesegnetste niemals im Sinn des Philisters natür-

lich, gesund, nach der Regel. Da gibt es im Physischen immer viel Zartes, Irritables,

385 Ortega y Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend, 563.

386 Der Essay von 1922 wird im Goethejahr vom Fischer-Verlag neuaufgelegt (vgl. auch den Hinweis in

Kayser: Neue Goetheliteratur, 572).

387 Die Bedeutung, dieMann solchenWortschöpfungen beimisst, ist in an den Überlegungen zu Goe-

thes Begriff vom »Lebenswürdigen«, das er im »Epilog zu Schillers Glocke« gebraucht, abzulesen.

Mann betont ausdrücklich »diese Verbindung, die es [s]eines Wissens bis dahin nicht gegeben

hatte und die eine persönliche Wortschöpfung Goethes darstellt.« (GRBZ, 330)

388 Frühwald: Das Goethejahr 1932, 110.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Klassikerfeiern

zu Krise und Krankheit Geneigtes, im Psychischen viel den Durchschnitt Befremden-

des, unheimlich Berührendes, dem Psychopathischen nahe. Er [Goethe] weiß es wohl.

[…] Der Blutsturz des Jünglings spricht für eine tuberkulöse Anlage, und hundertMerk-

male größter Reizbarkeit, Ermüdbarkeit, tiefer Verstimmbarkeit, auchmehrereAnfälle

schwerer Erkrankung bis ins hohe Alter hinein deuten auf eine Labilität und beständi-

ge Gefährdung seiner Natur.« (GRBZ, 331f.)

Goethe wird in dieser Passage zur mannschen Künstlerfigur stilisiert: zum Lebens- und

Gesellschaftsuntauglichen. Kennzeichnend ist aber, dass diese Züge für Mann nicht im

fundamentalen Widerspruch zu seiner Darstellung Goethes als »Repräsentanten des

bürgerlichen Zeitalters« stehen, sondern im Gegenteil den höchsten Beleg für seine

Bürgerlichkeit geben. Die Dekadenzästhetik versteht der Schriftsteller als Teil bzw. als

logische Folge der Entwicklung des Bürgertums gegen Ende des 19. Jahrhunderts. Sie

sei in ihrem tiefsten Wesen selbst bürgerlich. Mann schließt seine eigene Person aus

dieser Entwicklung nicht aus. Im Gegenteil: Seine Rede nimmt Konfessionscharakter

an, wenn er gesteht, dass Goethes Auffassung vom »Leben als höchstem Kriterium ge-

nommen« seinen »jugendlichen Begriff von Vornehmheit, der recht eigentlich auf eine

sublime Untauglichkeit und Unberufenheit zum irdischen Leben hinauslief« (GRBZ,

330), verwirrt habe. Doch impliziert diese Konfession schon eine Distanzierung von

der eigenen Entwicklung. Mann nimmt in seiner Berliner Rede nochmals Abschied von

der Versuchung der Dekadenz und mit ihr der Bürgerlichkeit.

Hier konfligiert seine Stellungnahmemit der der anderen Autoren des Sonderhefts:

Wo diese einen Rückzug ins Innere und ein Beharren beim krisenhaften Goethe als

einzige Antwort auf die Krise der Gegenwart sehen, spricht sich Mann für eine »Selbst-

überwindung« (GRBZ, 341) des Bürgertums und eine Hinwendung zum Politischen aus.

Insofern liest sich sein Essay nicht nur als Destruktion der Goethelegende der deutsch-

nationalen Gedenkpublizistik, sondern auch als Warnung vor der ambivalenten Pro-

testgeste der Neuen Rundschau.

4.5 Zwischenfazit zum Goethejahr 1932

Goethe als Nationalklassiker ist 1932 immer noch die wirkmächtigste Form des Zu-

griffs auf den Dichter, und sei es nur, weil alle anderen Formen des Zugriffs nur in

Abgrenzung dazu denkbar sind. Anders formuliert: Das Nationalklassikermodell be-

stimmt auch negativ jede Form des Klassikergebrauchs. Trotzdem zeichnen sich in den

vielfältigen Klassikeraktualisierungen und Bezugnahmen auf Goethe imGedenkjahr Al-

ternativen ab, die später wieder aufgegriffenwerden.Goethe als französischer Klassiker

wird neben Beethoven im ZweitenWeltkrieg von denWiderstandskämpfern gebraucht,

um Hitlerdeutschland zu ermahnen (Abbildung 9). Goethe als Universalklassiker wird

1949 von der UNESCO reaktiviert und bildet die Grundlage für die emphatische Aktua-

lisierung Goethes als großen zeitgemäßen Demokraten durch Katharina Mommsen im

Jahr 1999.389

389 »Die Weltbedeutung des Schriftstellers Goethe ist 1932 und 1949, also unmittelbar vor und nach

der Nazizeit, von großen geistigen Persönlichkeiten in der ganzen Welt anerkannt und gepriesen

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Goethe 1932: Reaktivierung eines Nationalklassikers 253

Die Wirkung des paradoxen Klassikerkonzepts im Metadiskurs braucht kaum be-

legt zu werden: Die Texte, die 1932 in der Neuen Rundschau erscheinen, sind letztendlich

diejenigen, denen die dauerhafteste Gültigkeit attestiert wird, und zwar bis heute. Die

Essays von Ortega y Gasset oder Hesse werden immer wieder neu aufgelegt, immer

wieder beziehen sich Redner in den folgenden Gedenkjahren darauf. Auch Goethe als

Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters wird nach 1932 bevorzugt als reflexiver Text gele-

sen, als metadiskursive Überlegung zu Goethes Klassikerstatus und weniger als Bei-

trag zum kulturpolitischen Diskurs. In der Rezeption wird dem Klassiker-Metadiskurs

zugesprochen, die wirkmächtigste Alternative zum kulturpolitischen Diskurs und – in

diesem Fall – der Nationalisierung Goethes zu bilden.

Abbildung 9: Postkarte mit einer Illustration von Paul Barbier.

Text: »Malheur! Qu’as tu fait de l’Allemagne!«

Quelle: private Sammlung

Im Kontext des Jubiläums bietet aber auch der massenmediale Breitendiskurs ei-

ne Grundlage für einen alternativen Goethegebrauch. Ein Zeugnis seiner Wirkung gibt

eine Umfrage, die 1949 vom Institut für Demoskopie in Allensbach zu Goethe durch-

geführt wird, in der die unterschiedlichen, durch den Breitendiskurs transportierten

Klassikerkonzepte Widerhall finden.390 In den Antworten der Befragten ist insbeson-

dere die Vorliebe für das Anekdotische fassbar.Dass das Verhältnis zu Goethe zu diesem

Zeitpunkt, 17 Jahre nach dem Jubiläum von 1932, nach wie vor von einer Mischung aus

Auratisierung und Partizipation geprägt ist, indiziert einer der Bearbeiter der Umfra-

ge, der die Ergebnisse folgendermaßen kommentiert: »Für alle diese Menschen ist Goe-

worden.« Katharina Mommsen (Hg.): Goethe und unsere Zeit. Festrede im Goethejahr 1999 zur

Eröffnung der Hauptversammlung der Goethe-Gesellschaft imNationaltheater zuWeimar am 27.

Mai 1999, Frankfurt a.M. 1999, 13.

390 Hans Georg Brenner, Erich Peter Neumann, Elisabeth Noelle: Goethe 1949. Funkbearbeitung einer

Massen-Umfrage in drei Teilen, Allensbach 1952. Vgl. dazu ausführlicher Kapitel 6.2.1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Klassikerfeiern

the, zweihundert Jahre nach seiner Geburt, kein unnahbarer Dichterfürst, sondern ein

Mensch wie du und ich. Sein Ruhm allein genügt vielleicht, um ihm ein schüchternes

Vertrauen entgegenzubringen.«391

391 Ebd., 51.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006 - am 13.02.2026, 20:13:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

