172

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Auch sie fordert absolute Unterordnung und Anpassung der sFremdenc: »Damit sind wir
einfach nie grofS geworden. [...] [Dlie sollen die FiifSe unter den Tisch stellen und gut ist. [...] Und
nie aufmucken, [...] einfach sich integrieren, dann wére alles ok, aber das machen sie eben nie«.

Vor dieser etablierten und idealisierten — >geordneten< — Vergleichsfolie SED-aus-
landerpolitischer Praktiken und dem vorherrschenden Niitzlichkeitsimperativ, die poli-
tisch erfolgreich als humanistisch inszeniert werden konnten, haben heutige menschen-
wiirdigere Verhiltnisse zu bestehen. In diese Relation gesetzt, versagen sie notwendi-
gerweise; konnen doch gerade entmenschlichende Praktiken und eine asymmetrische
Beziehung noch immer als attraktiv bewertet werden, sodass ein politisch inszeniertes
Zerrbild eines »rassistische[n] Humanismus« (Sartre 2008: 21) — ein im SED-Staat pro-
klamierter Antirassismus und Antifaschismus — seine Verklirung ungehindert fortset-
zen kann: »Also das fand ich in Ordnung, ja. [...] [D]as war alles menschenwiirdig«, bestatigt
Isolde Kahlbach ebenjene Kontinuititslinien; Manuela Vierstiick stimmt ein: »Also wir
waren villig tolerant«.

Nun ist einerseits auf den vorangegangenen Seiten deutlich geworden, dass die Re-
prisentation der auslinderpolitischen Praktiken und Politiken des SED-Regimes — etwa
Inferiorisierung, Infantilisierung, Kommodifizierung, Assimilierung und Segregation —
an kolonialrassistische, und so auch an faschistoide und vélkische Kontinuititen an-
schlieRen. Andererseits durchwirkt diese positiv konnotierte Vergleichsfolie die Bewer-
tung heutigen Zuwanderungsgeschehens. Vor diesem Hintergrund sind es als (sitd-)ost-
asiatisch gelesene Menschen, die sowohl gesamtgesellschaftlich als auch als Pflegekrifte
durch die Sprecher*innen eine gewisse — dennoch philorassistisch strukturierte — Ak-
zeptanz erfahren haben. Weitere Einsichten in so reprisentierte akzeptiertere und eta-
bliertere >Andere« der Gegenwart wird das nichste Teilkapitel gewihren. Uber eine Ana-
lyse diskursiver Verschiebungen post 2015 und eine damit einhergehende Neukonturie-
rung der Imagination itber den >Auslinder«wird zudem eine Kontur jener migrantischen
>Anderen< herausgearbeitet, die die Sprecher*innen wesentlich problematisieren.

5.3 »Jemand von da unten«
Zu diskursiven Verschiebungen und der Konstruktion
des problematisierten »Auslanders«

Momentan werden ja unter dem Begriff »Migranten« die Fliichtlinge gesehen, Wirtschafts-
fliichtlinge oder politische Fliichtlinge, also jedenfalls die, die irgendwo aus dem Siiden her-
kommen, eher negativ besetzt dieser Begriff. [...] Was sind Migranten? (Pause) Also in erster
Linie ja die, die aus Afrika kommen, Nordafrika, Afrika, aus der Richtung. Weil unter einem
Vietnamesen wiirde man sich ja jetzt keinen Migranten vorstellen. [...] Also Migration kommt
von sich heraus, die Leute wollen hierher [...] Vietnamesen wiirden wir ja jetzt gezielt holen.
Manuela Vierstiick, Pflegedienstleiterin, 59 Jahre

Die Ausfithrungen der Pflegedienstleiterin Manuela Vierstiick kniipfen inhaltlich an die
eingangs analysierten telefonischen Gesprichsnotizen an. Migrantische >Andere« der
Gegenwart, der Migrant im eigentlichen Sinne, wird nun als Mensch mit Fluchterfahrung,
aus afrikanischen und (siid-)westasiatischen Regionen kommend, entworfen. Diese

am 13.02.20286, 10:57:10. e


https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Konturierung des >Fremdenc¢

Kontur schliefSt Menschen ein, die — und hier werden erneut Parallelen zu den soeben
thematisierten auslinderpolitischen Praktiken des DDR-Staates gezogen — eben nicht
zum Zweck eines gezielten Arbeitseinsatzes geholt werden (»Vietnamesen wiirden wir ja
jetzt gezielt holen«), sondern die »von sich heraus« gekommen sind, weil sie vermeintlich
»hierher« wollen. Bemerkenswert an dieser Aussage ist die Wir- und zugleich Prasensfor-
mulierung, erinnert sie doch an die Ausfithrungen in Kapitel 4.1 zum ehemaligen DDR-
>Kollektivkorper«.

Hierzu ist hervorzuheben, dass mit der Antwort auf die verdinglichende Frage
Manuela Vierstiicks »Was sind Migranten?« Menschen mit einer Herkunft aus Osteuropa,
die in der Stadt Dresden quantitativ betrachtet einen relevanten Anteil ausmachen,”
kaum Erwihnung finden: »Immigranten sind eigentlich fiir mich die, die gefliichtet sind, die
eben gezwungenermafSen jetzt hier sind, [...] wenn z.B. jemand aus der Tschechei kommt, die dann
in Deutschland arbeitet, weifS ich nicht, ob das Immigranten auch sind«, erklirt die Pflege-
dienstleitung Silvia Meyer. Die 74-jihrige zu Pflegende Gretel Milller verweist in diesem
Zusammenhang auf die Medien: »Weil man davon [von Menschen aus Osteuropa] weniger in
der Presse liest. Die aus den Kriegslandern sind fiir mich Migranten«. Dass solche Einschitzun-
gen aber ein relativ neues Phinomen abbilden und hinsichtlich der Zuwanderung aus
Osteuropa in den Aussagen der Sprecher*innen post 2015 diskursive Verschiebungen
analysiert werden kénnen, soll nun kurz betrachtet werden.

»[MJittlerweile«, so erklirt mir die 31-jahrige Altenpflegefachkraft Vanessa Thamm, sei
das gesellschaftliche Bild von >Osteuropaer*innenc< »sehr gut«. Dies gelte auch in der Pfle-
ge, was sich in den Beschiftigungszahlen — zumindest in Relation zu den gefliichteten
Menschen post 2015 — widerspiegelt.** Das »war ja friiher auch nicht so«, fahrt sie fort:

Ich weifd [...], wo ich noch klein war, sind ja viele Russen gekommen, die WeifSrussen und
auch viele Polen und Tschechen, die hatten ja auch keinen guten Ruf, denen wurde auch
immer nachgesagt, ja die Tschechen, gerade wer in der Grenzregion wohnt, ich bin auch in
der Grenzregion aufgewachsen, die klauen, man darf nichts drauflen stehen lassen, musst
alles zu schlieflen. Vanessa Thamm

Diesen kollektiven »Ruf« kennzeichnen allerdings nicht nur Narrative der 1990- und
2000er-Jahre, vielmehr rekurriert dieser auf linger zuriickliegende Spuren. Denn
>Osteuropa« wurde bereits seit der Aufklirung im westlichen Diskurs als »Hort der
Riickstindigkeit« (Panagiotidis 2021: 142), als »Europe but not Europe« (Wolff 1994: 7),
als »eine Art Zwischenwelt, nicht ganz >Orient, aber eben auch nicht ganz Europa«
(Panagiotidis 2021: 142), charakterisiert. So zeichnet beispielsweise Kien Nhgi Ha eine
»preufdische Polenfeindlichkeit«, die Imagination von »dumme[n] Pollacken« und die
Konstruktion »slawische[r] Untermenschen« zur Zeit des Kaiserreiches nach (Ha 2012:
81-83). Dabei handelt es sich um Topoi, die spater wesentlich von der NS-Ideologie in-
strumentalisiert und politisiert wurden und die Inszenierungen einer minderwertigen,

23 So kamen im Jahr 2017 beispielsweise 5981 Menschen aus der Russischen Féderation und 3675
Menschen aus Polen; zum Vergleich: 5038 Menschen kamen 2017 aus Syrien, Arabische Republik
(dresden.de 2018: 4, Tabelle 2 — erfasst werden darin sowohl »Deutsche mit MH«als auch »Auslan-
der, die hier angegebenen Daten sind jeweils die Summe).

24 Vgl. Bilanz der telefonischen Umfrage in Kapitel 3.2.

am 13.02.20286, 10:57:10. e

173


https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

riickstindigen slawischen >Rasse< und des Ostens als eines »barbarischen Raum[es]«
(Interview mit Panagiotidis in Weigandt 2021) verfestigten.

Wihrend also die von Vanessa Thamm reproduzierten Topoi von Riickstindigkeit
und Kriminalitit, portritiert in >klauenden Osteuropier*innens, zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts im Alltagsdiskurs um Migration noch Konsens konstituieren konnten, vollzog
sich, so wird festzustellen sein, vor dem Hintergrund eines neuen >Feindbildes« gefliich-
teter Menschen eine Verschiebung in der >sozialen Imagination« (Friese 2017: 18) iiber
den problematisierten >Auslinder«. So wandelte sich die Diskursposition der >Osteuro-
péer*innenc hin zu akzeptierteren und etablierteren >Anderenc, zu einer gefithlten gerin-
geren >Belastung« aus der Perspektive der weilen, deutschen Bevdlkerung. In diesem
Sinne heifit es in der Gegenwart einpragsam hoffnungsvoll, aber zugleich despektierlich
und reifizierend in der Antwort Margarethe Peters auf meine Thematisierung gefliich-
teter Menschen als potenziell Pflegende: »[D]as wir lieber erst einmal ein paar Polen nehmen
oder Ungarn oder sowas [...]?«. Panagiotidis resiimiert in seinen Ausfithrungen zur postso-
wijetischen Migration ebenso, dass Osteuropier*innen und postsowjetische Migrant*in-
nen im 6ffentlichen Bewusstsein spitestens seit 2015 von vermeintlich problematischen
Gefliichteten und Muslim*innen regelrecht iiberstrahlt wurden (Panagiotidis 2021: 18)
und nun im hierarchisierenden bundesdeutschen Zuwanderungsdiskurs als - immer-
hin — Weifle, Sikulare oder Christliche »relativ weit »oben< angesiedelt« (ebd.: 21) wer-
den. Insofern unterliegen sie anderen Rassismen, die sich primir an den Signifikanten
der Sprache und des Akzents abarbeiten (Interview mit Panagiotidis in Weigandt 2021).

Und dennoch sind Zweifel geblieben, wie mich Anna Fischer wissen lisst: »Polen, das
ist irgendwie, die Auslinder sind ja auch so mit Diebstahl, weif$ ich nie, wie das dort ist. Ob das
jetzt nachgelassen hat, oder ist das immer noch so schlimm? Also man hat ja manchmal Sachen ge-
hort, die Autodiebstihle und alles«. Auch die zu Pflegende Isolde Kahlbach plagen Bedenken
vor dem Hintergrund kriminalisierender »tigliche[r] Zeitungsmeldungen mit den Autos, ne«,
verfiigt doch der Pflegedienst iiber ihren Wohnungsschliissel: »Da wiirde ich mich nicht
ausnehmen|, Angste vor Diebstahl zu haben]. Zumindestens hitte man dann den Gedanken, der
[osteuropdische Pflegekraft] wiisste jetzt, angenommen, wann ich zur Dialyse ginge, wann die Bu-
de leer ist«. So assoziiert nicht zuletzt die mediale Reprisentation seit Beginn der 1990er-
Jahre nachweislich >Osteuropier*innen< und >Russlanddeutsche« ganz besonders wirk-
michtig mit Kriminalititszuschreibungen (Panagiotidis 2021: 144).

Weil die Pflege in der eigenen Hiuslichkeit, in der sich zumeist Hab und Gut ei-
nes Menschen befinden, umgesetzt wird, kénnen Diebstahlingste zudem grundsitzlich
virulent sein. Dennoch berichtet gerade die 47-jahrige Altenpflegerin Alina Melnik mit
ukrainischer Herkunft iiber ein solches ihr entgegengebrachtes Unbehagen und einen
vermeintlichen Mangel an (-osteuropiischer) Vertrauenswiirdigkeit:

Weif3t du, am Anfang bei manchen [zu Pflegenden] war sogar solche Kontrolle, manche ha-
ben irgendwo was versteckt, ob sie das findet, ob sie das mitnimmt oder nicht. Es gibt solche
Priifungen auch, aber wenn du das bestanden hast, kein Problem. Das habe ich auch erlebt.
»Oh, du hast das gefunden? Ich habe schon lange danach gesucht.« Ich weifs nicht, ob ich das
wirklich gefunden habe, oder ob das extra versteckt wurde. Alina Melnik

am 13.02.20286, 10:57:10. e


https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Konturierung des >Fremdenc¢

Nichtsdestotrotzistin denletzten Jahren die Wirkmachtigkeit und Dominanzjener Wis-
sensbestinde im Alltagsdiskurs verblasst. Partiell, aber eben gerade im Pflegekontext,
sind sie durch als positiv eingestufte Erfahrungswerte als Folge der Zunahme osteuro-
péischer Pflegekrifte, durch eine einsetzende Gewdhnung an diesen >Intergruppenkon-
takt« (vgl. Allport 1979) sowie eine veranderte mediale Berichterstattung bis hin zu einer
schwicheren medialen Problematisierung supplementiert worden:

Z. B. bei den Polen, also die stehen wirklich bei mir jetzt an erster Stelle, muss ich sagen.
[..]. [llch hab die Superillu und da stehen auch immer sehr gute Beitrige drin, also da hort
man an und fiir sich viel Gutes. (Pause) Also, wenn so etwas, also, wenn man wiirde an so
jemanden geraten, also das wire natiirlich Gliickssache, wiirde ich denken. [...] [[lch hab das
selbst auch erlebt, ich war in Altenberg hier in der Reha und da waren auch viele Tschechen.
Also einwandfrei, einwandfrei, die waren so nett und héflich und [...] die haben eben geholfen.
Christa Dallmann

Meistens sind sie [Pflegekrifte aus Osteuropa] dann doch noch lieber [als deutsche Pfle-
gekrifte], ich weifS auch nie, ich hab das schon mal im Krankenhaus, so die Pfleger oder die
Arzte, die fand ich alle viel lieber. Ich hatte jetzt zur letzten Kur einen russischen Doktor und
das war ein Traum, zur Kur, ne? Der, also mein Kur-Arzt dort, war so was Nettes [...,] da war
[..] ein ganz tolles Verhiltnis. Margarethe Peters

Besonders harmonisierend wirk/t/en auf den einst problematisierenden Diskurs Bilder
und Phantasmen einer authentischen, weniger instrumentalisierten >osteuropdischen
Pflege, ein gliicklicher »Traum« wie durch die eigene Enkelin. »Dort war Oma wirklich so
Omax, schwirmt auch die 33-jahrige stellvertretende Pflegedienstleiterin Katja Eber-
hard iber von ihr kennengelernte Pflegekrifte aus Osteuropa in der Hiuslichkeit. Jene
Romantisierung® kann jedoch vor dem Hintergrund einer strukturell bestehenden
(Uber-)Ausbeutung osteuropiischer Arbeitskraft und der Aneignung ihrer Human-
ressourcen als pervertiert bewertet werden, werden jene doch manchenorts nicht nur
geringer entlohnt als weifles, deutsches Personal, wie Katja Eberhardt einriumt. Sie
konnen auch dauerhaft und ungeachtet ihrer tatsichlichen Kompetenz — wie etwa eine
Fachkraftqualifikation aus ihrem Herkunftsland — in geringer entlohnten Helfer*innen-
positionen in Deutschland beschiftigt sein, z.B. weil ihnen das Sprachniveau >Deutsch
B2« fiir eine vollstindige Anerkennung ihrer Ausbildung oder ihres Studiums fehlt.
Angesichts solch ausbeuterischer transnationaler Geflechte thematisiert auch Bauman,
Naomi Klein (2003) rezipierend, dass es sich fiir den »Festungskontinent« Europa lohnt,
»luftdichte[...] Grenzen« bei gleichzeitig leichtem Zugang zu »billigen, anspruchslosen
und pflegeleichten Arbeitskriften« anzustreben und damit — relational betrachtet —
einige >armere« Linder anzugliedern, die als »Leibeigenel..] der Postmoderne« die
»Dreckarbeit« erledigen (Bauman 2016: 80—81):

25  Vgl. auch Kapitel 6.2.
26  Zur Anerkennung von »auslindischen Berufsqualifikationen« in nichtakademischen Gesund-
heitsfachberufen vgl. sachsen.de (0.].a).

am 13.02.20286, 10:57:10. e

175


https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Ich war Lehrerin. So wie alle hier. Alle mit Hochschule. Viele. Ich kenne Mddels, die in Bank
gearbeitet haben, also wirklich viele mit Hochschulbildung. Aber hier in Deutschland ist nicht
alles anerkannt, da miissen wir machen, das, was klappt. [...] Hier muss ich noch verschiedene
Priifungen machen und ich musste alles selbst bezahlen, das geht iiberhaupt nicht [...],

erzahlt Alina Melnik von der erlebten und etablierten Dequalifizierung und Deklassie-
rung. Und so sind historisch tradierte koloniale Strukturen in Form rassifizierter Unter-
schichtung wie Segmentierung des Arbeitsmarktes bis in die Gegenwart nicht nur Be-
standteil 6ffentlicher Diskurse, sondern auch staatlicher Politik (Ha 2012: 65).

Ein weiterer Antrieb dieser diskursiven Verschiebungen findet sich - wie angekiin-
digt — in der Etablierung eines neuen Feindbildes post 2015 durchdrungen von rassis-
tischen und (post-)kolonialen Topoi, wie die nachfolgenden Ausfithrungen ausfiihrlich
nachzeichnen werden. In Relation zu der neuen Gemengelage bzw. >Bedrohung« avan-
ciert Diebstahl schon fast zu einer Banalitit und kriminellen Kleinigkeit, sodass Andreas
Richter heute von osteuropdischen »Waisenknaben« spricht, wenn zuvor Menschen mit
Fluchterfahrung den Gesprachsinhalt fillten. Eine verschobene, bagatellisierende Be-
wertung, der sich Anna Fischer anschlief3t: »[DJie [Osteuropier*innen] haben ja im Prinzip
nichts getan, die haben geklaut oder so, das schon. [...] [A]ber so haben die uns ja im Prinzip nichts
getan«. So 6ftneten sich mit dem Aufwarten eines vermeintlich neuen und gemeinsamen
>Gegners< Bahnen fiir Schulterschliisse zwischen Ostdeutschen und Osteuropier*innen,
die sich in Alina Melniks verdriefilicher Aussage »ich musste alles selbst bezahlen« bereits an-
kiindigen. Auf der imaginiren Zugehorigkeitsskala setzten Neuverhandlungen ein: »Die
aus Osteuropa, die alle arbeiten, [...] wirversuchen einfach Arbeit zu finden und wir machen das gut,
weil wir wollen was verdienen und die Fliichtlinge kommen auf alles schon Vorbereitete und sitzen
einfach und nutzen alles«, drgert sich Alina Melnik. Uber ein gemeinsam geteiltes Leid - er-
innernd an das aufgebaute Deklassierungs- und/oder Ungerechtigkeitserleben mancher
Ostdeutscher mit der Wiedervereinigung — kniipft sich so schleichend ein vereinendes
Band gegen gefliichtete >Andere«. In dieser Situation schlief3t nunmehr auch der 36-jih-
rige als Altenpflegehelfer arbeitende Adam Jankowski, der zumindest in Polen iiber einen
Masterabschluss in Pflegewissenschaften verfiigt, an ein kollektives Ungerechtigkeits-
narrativan:

Wenn ich z.B. nach Deutschland gekommen bin 2013, ich habe alles selbst gemacht, alles
selbst bezahlt, ich habe praktisch alles selbst [...] gemacht. Arbeit gefunden, Krankenversiche-
rung, Schritt fiir Schritt, ich habe alle selbst gemacht und ich habe alles bezahlt fiir Steuer, fiir
alles, ne? Und dann kommen die Fliichtlinge, die haben alles bekommen, verstehst du? [...] Es
ist nicht grofSe Problem, aber war ein bisschen Unterschied, ne? Ich habe selbst alles gemacht,
aber die anderen Personen haben alles bekommen [...]. Adam Jankowski

Die leise Frage, ob er zu einem >Migrant zweiter Klasse< wird, obschon er sich eine, so
reprisentierte, stolze Teilhabeleistung und einen Masterabschluss zuschreiben kann,
keimt nun auch in Adam Jankowski — mit einer gewissen Kongruenz zum Ost-Narra-
tiv eines gesamtgesellschaftlichen >Biirger*innen-zweiter-Klasse-Seins«. Alina Melnik
spricht letztendlich von drei Opferkonkurrenzen: »[D]rei Parteien in Deutschland, Fliicht-
linge, Osteuropier und Ostdeutsche«. Auch Panagiotidis bringt einen zu beobachtenden

am 13.02.20286, 10:57:10. e


https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Konturierung des >Fremdenc¢

>Rechtsruck« von Teilen osteuropiischer und postsowjetischer Migrant*innen mit deren
sozialer Position in der bundesdeutschen Migrationsgesellschaft in Verbindung und
kontextualisiert ihn vor dem Hintergrund neu aufkommender Konkurrenzen im Zuge
der verstirkten Fluchtzuwanderungsbewegung seit 2015 (Panagiotidis 2021: 189, 227).

Nicht zuletzt eint das Revival einer geteilten und neu in Wert gesetzten sozialisti-
schen Vergangenheit, die in Zeiten wieder aufflammender DDR-Nostalgie post 2015 so-
lidarisierende Gesprichsgrundlagen wihrend des Besuches in der Hiuslichkeit eréffnen
kann:

Mit mir war nicht so Problem, ich bin weifS und ich spreche Deutsch, das geht noch (lacht)
und [...] ok, wenn ich gesprochen habe, dann haben sie gleich gemerkt, dass ich Auslinderin
bin. Dann war erste Frage: »\Woher stammst du? Woher kommst du?« Und dann haben wir
noch ein Thema zum Gesprich, ehemalige Sowjetunion und Ukraine und Unterschied [...] und
dann Leute haben sich bemiiht ein paar Worte in Russisch zu sagen, weil das manche auch
in der Schule hatten. [..] [D]as war fiir mich ein Plus, weil wir hatten schon ein Thema zum
Gespriich. [...] Und dann wird gefragt, wie dort das Leben war und wie jetzt und wie das geht.
Viel Geschichte und warum bist du hier und wie geht es dort. [...] Die Patienten erzihlen, wie
das Leben im Osten war, [...] [sie] waren im Urlaub in der Sowjetunion. Das ist einfach Ge-
sprichsthema. Noch immer. Das bleibt, wie war das Leben in der DDR und wie ist es im Kapi-
talismusl,]

resiimiert Alina Melnik. Und so erneuern prigende Erinnerungen an eine geteilte Sozia-
lisationserfahrung alte Zugehorigkeiten und setzen diskursive Verschiebungen in Gang,
nicht zuletzt vor dem Hintergrund subtiler oder offen ausgesprochener gesamtgesell-
schaftlicher Diskriminierungstendenzen, einer diskursiven Herabsetzung dieser — so-
zialistischen — Vergangenheit (vgl. Panagiotidis 2021: 19-20).

So sind es nun nichtweifle Menschen, die gegenwirtig weniger >zu gehen< scheinen,
wie soeben von Alina Melnik indiziert, und die nicht in die Gruppe der »Waisenknaben«
gezihlt werden. Eine verstehende Perspektive darauf bildet die Einschitzung — so bei-
spielsweise von Manuela Vierstiick (siehe einfithrender Gesprichsausschnitt zu diesem
Teilkapitel) —, dass die post 2015 zugewanderten >Anderen« weniger als politische, son-
dern vielmehr als sogenannte »Wirtschaftsfliichtlinge« ihre Heimat verlassen hitten, um
ihre materiellen Lebensbedingungen in Europa oder Deutschland zu verbessern. »[D]as,
was die erst mal kriegen, ist ja mein Steuergeld, dafiir muss der Rentner Steuern zahlen auf seine
Rente. Ist bitter, ne?«. »[D]ie kommen hierher und kriegen alles geschenkt [...] und wir miissen es
uns erarbeiten. Die Ungerechtigkeit«, gramt es die zu Pflegende Margarethe Peters und die
Altenpflegehelferin Anna Fischer. Vor dem Hintergrund des mit der Wiedervereinigung
einhergehenden Ungerechtigkeitserlebens, der langwihrenden finanziellen Schlechter-
bzw. Nichtgleichstellung ostdeutscher Bevolkerungsanteile im deutsch-deutschen Kon-
text und der im Alltagsdiskurs verbreiteten, aber falschen Annahme vermehrter Sozi-
alhilfeleistungen werden gegeniiber den »Wirtschafsfliichtlingen« nicht nur symbolische
Anerkennungskimpfe, sondern auch Kimpfe um materielle Privilegien und Ressour-
cen erdffnet.”” »Integriert doch erstmal uns!« (Kdpping 2018), kénnte es hierzu wieder-

27  Diese kénnen eine interne —rassifizierte — Aufspaltung der Arbeiter*innenklasse (Hall 2019e: 132)
in Gang setzen. Hierzu vgl. ausfiithrlich Kapitel 6.2.

am 13.02.20286, 10:57:10. e


https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

kehrend heiflen. Im Gegensatz zum DDR-Narrativ wird der*die >Fremde< in der Ge-
genwart zum »Parasit[en]« an den »sefRhaften Elemente der Gesellschaft« (Simmel 2016:
760). Er gilt nicht mehr als einer, der — wie die ehemaligen Vertragsarbeiter*innen - fir
ein »kleines Taschengeld« arbeitet, sondern der, so die Erzihlung, »nassauer[t]« (Margare-
the Peters). Der in den Aussagen der Sprecher*innen dominant reprisentierte >Wirt-
schaftsfliichtling« steht dann symbolisch fiir vermeintlich illegitime Fluchtgriinde, die
Bedrohungsszenarien fiir den westlichen Wohlstand oder eine ostdeutsche Arbeiter*in-
nenklasse kreieren. Die mutmaf3lich wenigen spolitisch Verfolgten<und/oder >Kriegsge-
flichtetenc (»politische Fliichtlinge«, Manuela Vierstiick), denen eine Legitimitit zur Flucht
nach Europa und Deutschland zugesprochen wird, konnen hingegen als Opfer positio-
niert werden, die dramatische und medial inszenierte Mittelmeer-Szenarien aufrufen.
So spricht die zu pflegende Gretel Miiller von bemitleidenswerten und deshalb legitime-
ren, akzeptierteren »armen Leute[n], die iiber das Mittelmeer kommen«, von Opfern, die »durch
einen schlimmen Umstand [ihr] Heimatland verlassen« mussten.

Die vermeintlichen Motive des >Wirtschaftsfliichtlings< aber, dem es nicht (nur) um
das blof3e Uberleben geht, der autonomer handelt und der eine individuelle Entschei-
dung getroffen hat, sein Leben zu verdndern, ja vielleicht zu verbessern, sind inakzepta-
bel;?® obschon sich das moderne Subjekt iiber den freien Willen und Selbstbestimmung
definiert (Friese 2017: 45) und — wie zu erkennen war - einige Sprecher*innen zur Wohl-
standversbesserung einst selbst die Flucht in >den Westenc fiir sich in Betracht zogen.
»Das ist der Vorwurf an den sogenannten Wirtschaftsfliichtling. Nicht nur Parasit am
Volkskorper, am Wohlstand anderer, sondern auch autonom handelndes Wesen, spitzt
es Friese zu (ebd.). So wird der rational entscheidende (hier: gefliichtete) Mensch, der ei-
gentlich »vom Chor der Neoliberalen stets in den héchsten Ténen gelobt wird, und dort
ein Auskommen such[t], wo es zu finden ist, anstatt da zu bleiben, wo es keines gibt«
(Bauman 2016: 66) auch makropolitisch

von denselben Regierungen 6ffentlich an den Pranger gestellt, die alles unternehmen,
damit »Arbeitsflexibilitit« zur ersten Tugend ihrer Wihlerschaft wird, und die alle
einheimischen Arbeitslosen auffordern, sich in Bewegung zu setzen und dorthin zu
ziehen, wo Arbeit nachgefragt wird. (ebd.)

Zugleich existiert ein Medienblick, der mit dem »rassistischen Alltagsbewuf3tsein« (Hall
2000: 150) arbeitet, der einen bedrohlichen Ansturm nichtweifler »(schwarze[r]) Mas-
sen« in kleinen Schlauchbooten fortwihrend inszeniert und einen »Exodus biblischen
Ausmafles« (Friese 2017: 45) fiir Europa und dessen Wohlstand ankiindigt. So kénnen
die im vorangegangenen Kapitel reprisentierten Bilder von >Gefliichteten< »auf den Boo-
ten sitzen[d]« (Andreas Richter) mit den >Smartphones der Superlative, die nicht drmlich
(Isolde Kahlbach) aussehen, nicht nur als Affront gegen ein ostdeutsches Ungerechtig-
keitserleben wirken. Den Blick durch kolonial gepragte und von politischen Interessen

28  Soist es gerade die diskursive Inszenierung als sWirtschaftsfliichtling, die fiir manche Ostdeut-
sche ablehnungsverstarkend und >unheimlich heimlich< bedrohlich wirken kann; muss der darin
eingeschriebene Bedeutungsgehalt doch auch an die eigene Schmach und das Zégern von 1990
und damit die (unerfiillten) Plane zur Wohlstandverbesserung erinnern.

am 13.02.20286, 10:57:10. e


https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Konturierung des >Fremdenc¢

mitbestimmte mediale Raster gelenkt, die die Wahrnehmung von Leben, Leid und Tod
im Krieg kanalisieren, zihlen »die« Gefliichteten, reprisentiert als konturlose >schwarze
Masse<, kaum zu den >betrauerbaren Leben« (Butler 2010).

Die also als nicht notleidend wahrgenommenen Menschen, die es mit Smartphone
tiber das Mittelmeer schaffen, bediirfen auf hoher See nur eingeschriankt einer Rettung:
»Wenn einer in Not ist, kann man den retten, aber nie mit dem Schiff rausfahren, wo ist denn nun
einer, wo kommt denn nun einer. Verstehst du?«, versucht Margarethe Peters ihre Positionie-
rung zu plausibilisieren und pladiert dafiir, dass an den Pforten Europas nicht so ge-
nau hingesehen wird und Menschen, reduziert auf das »nackte[...] Leben[...]J« (Agamben
2002:14), weiterhin sterben gelassen werden (zu Rassismus als Teil der »Bio-Macht« sie-
he Foucault 2016: 301), »ist [das doch] keiner wegen dem Krieg, sondern das sind so Leute, die dort
weg machen, weil das Leben nicht mehr gut ist, also Wirtschafisfliichtlinge« (Margarethe Peters):

Diese Bevolkerungsgruppen kénnen verloren oder aufgegeben werden, eben weil sie
in einem Rahmen dargestellt sind, in dem sie bereits als verloren oder aufgegeben
wahrgenommen werden. Sie werden als Bedrohung menschlichen Lebens in der ge-
wohnten Form dargestellt und nicht als lebendige Menschen, die Schutz vor illegiti-
mer Staatsgewalt, vor Hunger oder Seuchen brauchen. Gehen solche Leben verloren,
sind sie folglich nicht betrauerbar, denn in der verdrehten Logik der Rationalisierung
ihres Todes gilt ihr Verschwinden als notwendig, um das Leben der »Lebenden« zu
schiitzen. (Butler 2010: 36)

»Wenn sie absaufen, sollen sie absaufen, das ist dasselbe, wie wenn du nach dem Westen gegan-
gen bist, dann hitten sie dich auch abgeplauzt am Ende. Da hat keiner gefragt [...]. Die haben auch
draufgeplauzt. Sound wenn sie mit dem Boot fahren wollen, dann miissen sie fahren«, erklirt auch
der zu Pflegende Horst Seiferth. Schulterzuckend und fatalistisch arbeitet er Analogien
zu den am >Kollektivkorper« veriibten Entmenschlichungspraktiken heraus und vermit-
telt eine gefiihlserkaltete Zwangsgewohnung an den Verlust. Die Logik zeigt sich erneut
historisiert. In ihr erlischt die Empathie fiir grenziiberschreitende Migration und die
abschottenden Praktiken europdischer Grenzregime und ihre »nekropolitische Macht«
(Mbembe 2020: 73) werden normalisiert.

Mit dieser dominanten Objektivierung zugewanderter Menschen post 2015 zum
>Wirtschaftsfliichtling« und der imaginierten Wohlstandsbedrohung durch ein nicht
sbetrauerbares< und deshalb >ungelebtes Leben< ohne Geltung (Butler 2010: 22) gehen
Vorstellungen einer vermeintlichen Unvereinbarkeit von Kulturen und so von Kultur-
rdumen als Wesen oder Essenz einher:

Ich meine, irgendeinen Beruf erlernen, mit handwerklich und so was, das ist ja alles ok [fiir
die Gefliichteten], aber direkt in die Pflege, weifs ich nicht. Denn die kennen das ja gar nie so
in ihren Lindern, weifS ich nie, [...] ob es da auch Pflegeheime und so was gibt, kann ich mir
nicht vorstellen, so im Dorf da, in ihren Lehmhiitten (lacht). [...] [D]a gibt es ja keine Pflege
in dem Sinne, das kennen die vielleicht auch gar nie so. So wie wir es jetzt machen. Das ist ja
eine ganz andere Kultur. Anna Fischer

Zeitgemifd mobilisiert Anna Fischer den salonfihigen Terminus »Kultur« als wirkmach-
tigen neuen »Rassismus ohne Rassen« (Balibar 2017b: 28; vgl. dazu auch Hall 2016),

am 13.02.20286, 10:57:10. e

179


https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

womit sie rassifizierte Unvereinbarkeit in neuem Gewand artikuliert. Der*die sFremde«
wird so nicht nur als Konkurrent*in um materielle Ressourcen reprisentiert, sondern
auch als Affront gegen immaterielle, symbolische Gilter, eine imaginierte »Kultur< als ge-
meinsamen Sinnhorizont, gewertet. Dadurch erscheint das Individuum als kultureller
oder — so werde ich spiter aufzeigen — religiéser Reprisentant sui generis und parti-
kulare Konflikte werden als verallgemeinerte Konflikte zwischen Kulturen und/oder
Religionen angesehen (Friese 2017: 87). Da biologistische Sprachpraktiken, die auf ge-
netische Vererbung rekurrieren, im 6ffentlichen Raum kaum noch selbstbewusst sagbar
sind, hebt nun der neue, im Diskurs akzeptierte »kulturelle Rassismus« (Hall 2016: 179)
auf eine fantasierte Unaufhebbarkeit kultureller Differenzen ab (Balibar 2017b: 28): »Es
wird Kultur gerufen und Rasse gemeint« (Friese 2017: 17). Denn mit der angedeuteten
Frage, ob es »im Dorf da, in ihven Lehmhiitten« Pflege nach hiesigen, kulturellen Vorstel-
lungen gebe, positioniert Anna Fischer — obschon sie es nicht weif3, wie sie einriumt —
gefliichtete >Andere« implizit, aber selbstbewusst und kolonialrassistisch strukturiert
auf einer primitiveren gesellschaftlichen Entwicklungsstufe (vgl. Fanon 2016: 27-29;
Fanon 2008: 232; Sow 2018: 92). Der »Pflege in dem Sinne«, die in hegemonialer Manier
als westliches — und beinah >hochkulturellesc — Merkmal und Primat inszeniert wird,
werden despektierlich die Vergemeinschaftungsformen der >Anderen< gegeniiberge-
stellt, denen — ebenso kolonialrassistisch durchdrungen - das Korperliche (Handwerk)
zugesprochen wird (vgl. Sow 2018: 92; Hall 2018a: 153).

Jene Narrative setzt Doris Jung mit einem Glauben an eine tiberlegene, swestliche«
pflegerische Arbeitsmoral fort. Die Fihigkeit zur Bewiltigung des Arbeitspensums, des
so empfundenen und faktischen Stresses und der insbesondere in der ambulanten Pfle-
ge exaltiert gelebten Akkordarbeit® stellt sie bei >Gefliichteten« infrage: »Die sind ja ei-
gentlich ruhige Abliufe gewohnt, die stehen doch nicht unter Druck zu Hause«. Mit »riesengro-
f3e[n] Augen« wiirden sie vielmehr hiesiges Treiben wie »Neuland«kindlich bestaunen. So
wird »unser[em] Wissen« von Doris Jung eine selbstverstindliche Prioritit zugewiesen; es
wird in ein positives, (ost-)deutsches Selbstbild eingesponnen, dessen Erreichen »diesen«
Menschen nicht zugetraut wird: »[W]ir kinnen doch nicht unser Wissen [...] [bei] diesen Leuten
voraussetzen«, fiigt sie an, als wire dies eine allgemein bekannte Tatsache. Deshalb gel-
te es, den gefliichteten >Anderen< »unser Wissen [...] in den Kopf [zu] pflanzen«. Alternativ
konnten sie es als eine Art heilenden Dampf »inhalieren«. Uber biologistisch konnotierte
Metaphern, einer Naturalisierung von Wissen als vermeintlich Biologisches, schreibt so
auch sie das Phantasma der Degeneration fort und zeigt dabei exemplarisch auf, dass
und wie >Rasse« noch immer soziale Wirklichkeit abbildet.

Eine solch fantasierte skulturelle« bzw. rassifizierte Primitivitit und Bequemlichkeit
gefliichteter Menschen setzen die Sprecher*innen mit Erzihlungen von einem vorgeb-
lichen Hang zu Kriminalitit bzw. zu einer per se devianten Kultur (hierzu siehe Fanon
2008: 226-228) fort; Imaginationen, die wiederum - so zumindest die Empfindung -
nicht unerheblich medial gestiitzt werden: »[Ulnd [da]durch, dass man ja immer hort, dass
jetzt mehr Straftaten kommen, weil man hort ja so vieles in den Nachrichten, dass es eben vieles, nie
nur, aber eben vieles von Auslandern produziert wird, weil die haben ja eine ganz andere Kultur«,
erklirt Anna Fischer.

29  Hierzu siehe Kapitel 6.2.

am 13.02.20286, 10:57:10. e


https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Konturierung des >Fremdenc¢

Na ja, die [Patient*innen] machen sich ihre Meinung aus diesen Berichten, die im Fernsehen,
die waren ja mitunter nicht sehr angenehm, ne? Oder wenn jetzt auch was passiert, wenn
jetzt, dh, eine Messerstecherei, irgendwas, ist, da fangen die ja schon wieder an gleich [zu sa-
gen]: »Ja, hier die Ausldnder«. Doris Jung

»[D]ie Leute sind ja auch hiufig, meistens geistig agil, lesen sogar noch Tageszeitung, nehmen Fern-
sehen, nehmen Radio war usw., horven also das Ganze mit, das wirkt dann noch nach und dann
wiichst natiirlich eine Antipathie«, versucht auch Doris Jung zu plausibilisieren. Die zu Pfle-
gende Margarethe Peters rassifiziert schlussendlich dieses vermeintlich >kulturelle« Mafd
an Kriminalitdt iiber vorgeblich »andere Gene im Kopf«, die sie >den Gefliichteten< zuweist,
womit abermals, nun offen thematisiert, eine andere >Biologies, eine >Rasse< angespro-
chen ist:

[E]s ist schwierig, so viele solcher Sachen hatten wir friiher nie, das weifs ich, so viel Tote. Je-
den Tag wird einer umgebracht und dann haben sie wieder einen Rentner, auch wieder ein
Auslinder, steht auch da, wo hab ich heute gelesen? Der einen 64-jihrigen Rentner aus [dem]
Nichts zusammengeschlagen hat, genommen, ins Gesicht geschlagen, getreten aus irgendwel-
chen Wutattacken. Ich verstehe nie, was die machen, was die haben, die haben andere Gene im
Kopf, dass die unbedingt so was sehen miissen, Wut oder Leid [...] die kommen mit dem Messer,
die hauen dir paar in die Fresse.

[Nimmt sich die Bild-Zeitung und liest mir die Lesermeinung zum zuvor erwdhnten zusam-
mengeschlagenen Rentner vor]

Ach ja: »Fliichtling priigelt Rentner Detlef, 65 Jahre, fast tot. Da bekommt man das nackte
Grauen, solche Titer sind sicherlich keine Menschen, die bei uns Schutz verdient haben, viel-
mehr bendtigen wir schon langsam Schutz!«, und das stimmt![,]

unterstreicht Margarethe Peters die Inszenierung der Bild-Zeitung. Im Kontext der hier
aufgeworfenen biologistischen Konzepte sind es >hitzige Temperamente< aus dem >Glo-
balen Siidenc, die schnell das Messer ziicken, die an unkontrollierbaren »Wutattacken«lei-
den, die also eine perfide und arglistige Kriminalitit an den Tag legen und sich daran zu
ergdtzen scheinen. Als Symbol fiir diese Arglistigkeit, das »nackte Grauen«, werden — so
ist nun deutlich geworden — fortwihrend Assoziationen zu Messern aufgerufen, auf die
deshalb in Kapitel 5.5 zuriickzukommen sein wird.

Zunichst bleibt festzuhalten, dass sich auf der Ebene des Alltags die »soziale Ima-
gination« (Friese 2017: 18) des >Fremden« post 2015 verschoben hat und Menschen mit
osteuropdischer Herkunft aus dem Zentrum eines problematisierenden Zuwande-
rungsdiskurses riickte. Von Angesicht zu Angesicht mit den gefliichteten >Anderenc
dominieren in den Aussagen der Sprecher*innen alte koloniale >Rassen<-Vorstellun-
gen als »invisible ontology« (Fields/Fields 2014: 194), die sich tiber den Signifikanten
>Kultur< als neue Moglichkeit der Racialisation (Miles 1991: 99), wenn auch subtiler,
fortschreiben. In diesem Sinne sind den Bedrohlichkeitsinszenierungen der gefliich-
teten »>Anderenc — also im Kern als Schwarz und/oder muslimisch gelesene Menschen,
wie die nachfolgenden Teilkapitel aufzeigen werden — nicht nur Kimpfe um materielle
Privilegien (Wirtschaftsfliichtling), sondern auch um symbolisch-kulturelle Hege-
monie eingeschrieben. Hierbei verweben sich kolonialrassistische Wissensbestinde,
Diskursfragmente, die weit vor die Sozialisationserfahrungen der Sprecher*innen zu-

am 13.02.20286, 10:57:10. e

181


https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

riickreichen und deren Analyse nachfolgend detaillierter fortgesetzt werden soll. Den
Anfang bildet eine Kontur der >sozialen Imagination« (Friese 2017: 18) von als Schwarz
gelesenen Menschen.

5.4 »Also, die Angst liuft immer nebenbei« )
Von entmenschlichten >barbarischen Wilden< und Angsten
vor korperlicher Versehrtheit

»Es geht eben hauptsichlich, hauptsichlich geht das um die schwarze Farbe«. »[D]as ist fiir uns erst
einmal so irgendwie das Schwierigste«, versucht mir die zu Pflegende Margarethe Peters das
fiir sie grofite Unbehagen am neuen >Fremdenc post 2015 zu verstehen zu geben. Von die-
sem »uns«, in das sie »die meisten Freunde oder Bekannten, mit denen man spricht« einschliefit,
erfahren Schwarze Menschen per se — also auch ohne Fluchterfahrung, denn es geht viel-
mehr »nurum deine [Haut-]Farbe«, wie der Schwarze Pfleger Abilio Effiboley erklirt — eine
offene Dehumanisierung. So sei ein »normaler Mensch mit weifSer Hautfarbe oder mit briun-
licher Hautfarbe«, wie Margarethe Peters fortsetzt, weniger problematisch.

In Sprachpraktiken, die auf Farbzuschreibungen wie >braunlichs, >hellschwarz< oder
sdunkelschwarz¢, >wirklich schwarz« bzw. »so sehr dunkelhdutig« rekurrieren, erkennt Sow
ein »Relikt aus der noch nicht sehr lange zuriickliegenden Zeit der Rassentrennungspo-
litik« (Sow 2018: 28). Es handle sich um »kiinstliche Unterscheidungskategorienc, die die
kolonialen »Wert-Einstufungen« und die Verteilung von Privilegien nach Auferlichkei-
ten noch immer wirkmachtig fortfithren (ebd.). »[SJolange sie [migrantische Pflegekrifte]
nicht ganz schwarz sind«, gebe es wie auch immer geartete Chancen auf Akzeptanz oder
Einschluss, unterstreicht Doris Jung diese Hierarchisierungspraxis ein weiteres Mal.

»[Wlenn jetzt ein Schwarzer reinkommt, erschrickt man erst mal oder wenn der an der Tiire
steht. [...] Oh Gott, da denkst du erst mal: >Was ist denn jetzt los?«, fantasiert Margarethe Pe-
ters ihr Schreckensszenario in der hiuslichen Pflege, obschon sie diese Erfahrung bisher
nicht gemacht hat. Dies stiitzend bebildert die Pflegekraft Doris Jung ein von ihr beob-
achtetes Verhalten der zu Pflegenden in solchen Situationen mit »Habachtstellung« eine
Angstreaktion, die Abilio Effiboley von erstmaligen Besuchen bei ilteren weiblichen zu
Pflegenden kennt: »[I]ch komme dort im Spitdienst [zu der neuen Kundin], [...] [k]lingel ich da:
>Ja, hierist Pfleger [Abilio]«. Sie macht die Tiir auf: >Telefon, Hiiiilfe, Hiiiilfe, hallo, hallo, Polizei, bit-
te, bitte kommen Sie, >Nein, ich bin der Pfleger, sNein, gehen Sie raus. Mich nicht anfassenc[...]«.

»Wenn die immer so grienen oder so lachen, wir gucken anders. Wenn wir ernst sind, gucken
wir bose, aber die haben immer so ein Licheln irgendwie, das ist schwierig, das zu deuten, setzt
Margarethe Peters die Beschreibung ihres Unbehagens fort. »[J]a, du kannst nie sehen, was
sie denken. WeifSt du, wenn ich dich angucke, da weif3 ich, dass du mir nichts Bdses tust, aber das
Finstere und die Mimik, das weifS man nie, das kann man nie deuten«. Margarethe Peters wihnt
also im »Finstere[n]« des Schwarzen Blicks einen Einzug des Bésen.*° Hierbei setzt sie das
Licheln Schwarzer Menschen als »Grienen« herab, in dessen Bedeutungsgehalt bereits
Spuren von Unehrlichkeit oder Heimtiicke offenbar werden. Aufgrund meines Weif3-
seins — mit der »Farbe des Tages« (Fanon 2016: 40) — werde ich dem diametral gegen-

30 Vgl auch Fanon (2008: 158).

am 13.02.20286, 10:57:10. e


https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

