
172 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Auch sie fordert absolute Unterordnung und Anpassung der ›Fremden‹: »Damit sind wir

einfach nie groß geworden. […] [D]ie sollen die Füße unter den Tisch stellen und gut ist. […] Und

nie aufmucken, […] einfach sich integrieren, dann wäre alles ok, aber das machen sie eben nie«.

Vor dieser etablierten und idealisierten – ›geordneten‹ – Vergleichsfolie SED-aus-

länderpolitischer Praktiken und dem vorherrschendenNützlichkeitsimperativ, die poli-

tisch erfolgreich als humanistisch inszeniertwerdenkonnten,habenheutigemenschen-

würdigere Verhältnisse zu bestehen. In diese Relation gesetzt, versagen sie notwendi-

gerweise; können doch gerade entmenschlichende Praktiken und eine asymmetrische

Beziehung noch immer als attraktiv bewertet werden, sodass ein politisch inszeniertes

Zerrbild eines »rassistische[n] Humanismus« (Sartre 2008: 21) – ein im SED-Staat pro-

klamierter Antirassismus und Antifaschismus – seine Verklärung ungehindert fortset-

zen kann: »Also das fand ich in Ordnung, ja. […] [D]as war alles menschenwürdig«, bestätigt

Isolde Kahlbach ebenjene Kontinuitätslinien; Manuela Vierstück stimmt ein: »Also wir

waren völlig tolerant«.

Nun ist einerseits auf den vorangegangenen Seiten deutlich geworden, dass die Re-

präsentation der ausländerpolitischen Praktiken undPolitiken des SED-Regimes – etwa

Inferiorisierung, Infantilisierung,Kommodifizierung,AssimilierungundSegregation –

an kolonialrassistische, und so auch an faschistoide und völkische Kontinuitäten an-

schließen. Andererseits durchwirkt diese positiv konnotierte Vergleichsfolie die Bewer-

tung heutigenZuwanderungsgeschehens.Vor diesemHintergrund sind es als (süd-)ost-

asiatisch geleseneMenschen,die sowohl gesamtgesellschaftlich als auch als Pflegekräfte

durch die Sprecher*innen eine gewisse – dennoch philorassistisch strukturierte – Ak-

zeptanz erfahren haben. Weitere Einsichten in so repräsentierte akzeptiertere und eta-

bliertere ›Andere‹ der Gegenwart wird das nächste Teilkapitel gewähren. Über eine Ana-

lyse diskursiver Verschiebungen post 2015 und eine damit einhergehende Neukonturie-

rungder Imaginationüberden ›Ausländer‹wird zudemeineKontur jenermigrantischen

›Anderen‹ herausgearbeitet, die die Sprecher*innen wesentlich problematisieren.

5.3 »Jemand von da unten«
Zu diskursiven Verschiebungen und der Konstruktion
des problematisierten ›Ausländers‹

Momentan werden ja unter dem Begriff »Migranten« die Flüchtlinge gesehen, Wirtschafts-

flüchtlinge oder politische Flüchtlinge, also jedenfalls die, die irgendwo aus dem Süden her-

kommen, eher negativ besetzt dieser Begriff. […] Was sind Migranten? (Pause) Also in erster

Linie ja die, die aus Afrika kommen, Nordafrika, Afrika, aus der Richtung. Weil unter einem

Vietnamesen würde man sich ja jetzt keinen Migranten vorstellen. […] Also Migration kommt

von sich heraus, die Leute wollen hierher […] Vietnamesen würden wir ja jetzt gezielt holen.

Manuela Vierstück, Pflegedienstleiterin, 59 Jahre

Die Ausführungen der PflegedienstleiterinManuela Vierstück knüpfen inhaltlich an die

eingangs analysierten telefonischen Gesprächsnotizen an. Migrantische ›Andere‹ der

Gegenwart, derMigrant im eigentlichen Sinne, wird nun als Mensch mit Fluchterfahrung,

aus afrikanischen und (süd-)westasiatischen Regionen kommend, entworfen. Diese

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019 - am 13.02.2026, 10:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Konturierung des ›Fremden‹ 173

Kontur schließt Menschen ein, die – und hier werden erneut Parallelen zu den soeben

thematisierten ausländerpolitischen Praktiken des DDR-Staates gezogen – eben nicht

zum Zweck eines gezielten Arbeitseinsatzes geholt werden (»Vietnamesen würden wir ja

jetzt gezielt holen«), sondern die »von sich heraus« gekommen sind, weil sie vermeintlich

»hierher« wollen. Bemerkenswert an dieser Aussage ist dieWir- und zugleich Präsensfor-

mulierung, erinnert sie doch an die Ausführungen in Kapitel 4.1 zum ehemaligen DDR-

›Kollektivkörper‹.

Hierzu ist hervorzuheben, dass mit der Antwort auf die verdinglichende Frage

Manuela Vierstücks »Was sindMigranten?«Menschenmit einer Herkunft aus Osteuropa,

die in der Stadt Dresden quantitativ betrachtet einen relevanten Anteil ausmachen,23

kaum Erwähnung finden: »Immigranten sind eigentlich für mich die, die geflüchtet sind, die

eben gezwungenermaßen jetzt hier sind, […] wenn z.B. jemand aus der Tschechei kommt, die dann

in Deutschland arbeitet, weiß ich nicht, ob das Immigranten auch sind«, erklärt die Pflege-

dienstleitung SilviaMeyer. Die 74-jährige zu Pflegende Gretel Müller verweist in diesem

Zusammenhang auf die Medien: »Weil man davon [von Menschen aus Osteuropa] weniger in

der Presse liest.Die aus denKriegsländern sind fürmichMigranten«.Dass solche Einschätzun-

gen aber ein relativ neues Phänomen abbilden und hinsichtlich der Zuwanderung aus

Osteuropa in den Aussagen der Sprecher*innen post 2015 diskursive Verschiebungen

analysiert werden können, soll nun kurz betrachtet werden.

»[M]ittlerweile«, so erklärtmirdie 31-jährigeAltenpflegefachkraftVanessaThamm,sei

das gesellschaftliche Bild von ›Osteuropäer*innen‹ »sehr gut«.Dies gelte auch in der Pfle-

ge, was sich in den Beschäftigungszahlen – zumindest in Relation zu den geflüchteten

Menschen post 2015 – widerspiegelt.24 Das »war ja früher auch nicht so«, fährt sie fort:

Ich weiß […], wo ich noch klein war, sind ja viele Russen gekommen, die Weißrussen und

auch viele Polen und Tschechen, die hatten ja auch keinen guten Ruf, denen wurde auch

immer nachgesagt, ja die Tschechen, gerade wer in der Grenzregion wohnt, ich bin auch in

der Grenzregion aufgewachsen, die klauen, man darf nichts draußen stehen lassen, musst

alles zu schließen. Vanessa Thamm

Diesen kollektiven »Ruf« kennzeichnen allerdings nicht nur Narrative der 1990- und

2000er-Jahre, vielmehr rekurriert dieser auf länger zurückliegende Spuren. Denn

›Osteuropa‹ wurde bereits seit der Aufklärung im westlichen Diskurs als »Hort der

Rückständigkeit« (Panagiotidis 2021: 142), als »Europe but not Europe« (Wolff 1994: 7),

als »eine Art Zwischenwelt, nicht ganz ›Orient‹, aber eben auch nicht ganz Europa«

(Panagiotidis 2021: 142), charakterisiert. So zeichnet beispielsweise Kien Nhgi Ha eine

»preußische Polenfeindlichkeit«, die Imagination von »›dumme[n] Pollacken‹« und die

Konstruktion »slawische[r] Untermenschen« zur Zeit des Kaiserreiches nach (Ha 2012:

81–83). Dabei handelt es sich um Topoi, die später wesentlich von der NS-Ideologie in-

strumentalisiert und politisiert wurden und die Inszenierungen einer minderwertigen,

23 So kamen im Jahr 2017 beispielsweise 5981 Menschen aus der Russischen Föderation und 3675

Menschen aus Polen; zum Vergleich: 5038 Menschen kamen 2017 aus Syrien, Arabische Republik

(dresden.de 2018: 4, Tabelle 2 – erfasst werden darin sowohl »DeutschemitMH« als auch »Auslän-

der«, die hier angegebenen Daten sind jeweils die Summe).

24 Vgl. Bilanz der telefonischen Umfrage in Kapitel 3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019 - am 13.02.2026, 10:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

rückständigen slawischen ›Rasse‹ und des Ostens als eines »barbarischen Raum[es]«

(Interviewmit Panagiotidis inWeigandt 2021) verfestigten.

Während also die von Vanessa Thamm reproduzierten Topoi von Rückständigkeit

und Kriminalität, porträtiert in ›klauenden Osteuropäer*innen‹, zu Beginn des 21. Jahr-

hunderts im Alltagsdiskurs umMigration noch Konsens konstituieren konnten, vollzog

sich, so wird festzustellen sein, vor demHintergrund eines neuen ›Feindbildes‹ geflüch-

teter Menschen eine Verschiebung in der ›sozialen Imagination‹ (Friese 2017: 18) über

den problematisierten ›Ausländer‹. So wandelte sich die Diskursposition der ›Osteuro-

päer*innen‹ hin zu akzeptierteren und etablierteren ›Anderen‹, zu einer gefühlten gerin-

geren ›Belastung‹ aus der Perspektive der weißen, deutschen Bevölkerung. In diesem

Sinne heißt es in der Gegenwart einprägsamhoffnungsvoll, aber zugleich despektierlich

und reifizierend in der Antwort Margarethe Peters auf meine Thematisierung geflüch-

teter Menschen als potenziell Pflegende: »[D]as wir lieber erst einmal ein paar Polen nehmen

oderUngarn oder sowas […]?«. Panagiotidis resümiert in seinen Ausführungen zur postso-

wjetischenMigration ebenso,dassOsteuropäer*innenundpostsowjetischeMigrant*in-

nen im öffentlichen Bewusstsein spätestens seit 2015 von vermeintlich problematischen

Geflüchteten und Muslim*innen regelrecht überstrahlt wurden (Panagiotidis 2021: 18)

und nun im hierarchisierenden bundesdeutschen Zuwanderungsdiskurs als – immer-

hin – Weiße, Säkulare oder Christliche »relativ weit ›oben‹ angesiedelt« (ebd.: 21) wer-

den. Insofern unterliegen sie anderen Rassismen, die sich primär an den Signifikanten

der Sprache und des Akzents abarbeiten (Interviewmit Panagiotidis inWeigandt 2021).

Und dennoch sind Zweifel geblieben, wie mich Anna Fischer wissen lässt: »Polen, das

ist irgendwie, die Ausländer sind ja auch so mit Diebstahl, weiß ich nie, wie das dort ist. Ob das

jetzt nachgelassen hat, oder ist das immer noch so schlimm? Alsoman hat jamanchmal Sachen ge-

hört, die Autodiebstähle und alles«.Auch die zu Pflegende Isolde Kahlbach plagen Bedenken

vordemHintergrundkriminalisierender »tägliche[r]ZeitungsmeldungenmitdenAutos,ne?«,

verfügt doch der Pflegedienst über ihren Wohnungsschlüssel: »Da würde ich mich nicht

ausnehmen[, Ängste vor Diebstahl zu haben]. Zumindestens hätte man dann den Gedanken, der

[osteuropäische Pflegekraft] wüsste jetzt, angenommen, wann ich zur Dialyse ginge, wann die Bu-

de leer ist«. So assoziiert nicht zuletzt diemediale Repräsentation seit Beginn der 1990er-

Jahre nachweislich ›Osteuropäer*innen‹ und ›Russlanddeutsche‹ ganz besonders wirk-

mächtig mit Kriminalitätszuschreibungen (Panagiotidis 2021: 144).

Weil die Pflege in der eigenen Häuslichkeit, in der sich zumeist Hab und Gut ei-

nesMenschen befinden, umgesetzt wird, könnenDiebstahlängste zudemgrundsätzlich

virulent sein. Dennoch berichtet gerade die 47-jährige Altenpflegerin Alina Melnik mit

ukrainischer Herkunft über ein solches ihr entgegengebrachtes Unbehagen und einen

vermeintlichenMangel an (›osteuropäischer‹) Vertrauenswürdigkeit:

Weißt du, am Anfang bei manchen [zu Pflegenden] war sogar solche Kontrolle, manche ha-

ben irgendwo was versteckt, ob sie das findet, ob sie das mitnimmt oder nicht. Es gibt solche

Prüfungen auch, aber wenn du das bestanden hast, kein Problem. Das habe ich auch erlebt.

»Oh, du hast das gefunden? Ich habe schon lange danach gesucht.« Ich weiß nicht, ob ich das

wirklich gefunden habe, oder ob das extra versteckt wurde. Alina Melnik

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019 - am 13.02.2026, 10:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Konturierung des ›Fremden‹ 175

Nichtsdestotrotz ist inden letzten JahrendieWirkmächtigkeitundDominanz jenerWis-

sensbestände im Alltagsdiskurs verblasst. Partiell, aber eben gerade im Pflegekontext,

sind sie durch als positiv eingestufte Erfahrungswerte als Folge der Zunahme osteuro-

päischer Pflegekräfte, durch eine einsetzende Gewöhnung an diesen ›Intergruppenkon-

takt‹ (vgl. Allport 1979) sowie eine veränderte mediale Berichterstattung bis hin zu einer

schwächerenmedialen Problematisierung supplementiert worden:

Z. B. bei den Polen, also die stehen wirklich bei mir jetzt an erster Stelle, muss ich sagen.

[…]. [I]ch hab die Superillu und da stehen auch immer sehr gute Beiträge drin, also da hört

man an und für sich viel Gutes. (Pause) Also, wenn so etwas, also, wenn man würde an so

jemanden geraten, also das wäre natürlich Glückssache, würde ich denken. […] [I]ch hab das

selbst auch erlebt, ich war in Altenberg hier in der Reha und da waren auch viele Tschechen.

Also einwandfrei, einwandfrei, die waren so nett und höflich und […] die haben eben geholfen.

Christa Dallmann

Meistens sind sie [Pflegekräfte aus Osteuropa] dann doch noch lieber [als deutsche Pfle-

gekräfte], ich weiß auch nie, ich hab das schon mal im Krankenhaus, so die Pfleger oder die

Ärzte, die fand ich alle viel lieber. Ich hatte jetzt zur letzten Kur einen russischen Doktor und

das war ein Traum, zur Kur, ne? Der, also mein Kur-Arzt dort, war so was Nettes […,] da war

[…] ein ganz tolles Verhältnis.Margarethe Peters

Besonders harmonisierend wirk/t/en auf den einst problematisierenden Diskurs Bilder

und Phantasmen einer authentischen, weniger instrumentalisierten ›osteuropäischen‹

Pflege, ein glücklicher »Traum« wie durch die eigene Enkelin. »Dort war Oma wirklich so

Oma«, schwärmt auch die 33-jährige stellvertretende Pflegedienstleiterin Katja Eber-

hard über von ihr kennengelernte Pflegekräfte aus Osteuropa in der Häuslichkeit. Jene

Romantisierung25 kann jedoch vor dem Hintergrund einer strukturell bestehenden

(Über-)Ausbeutung osteuropäischer Arbeitskraft und der Aneignung ihrer Human-

ressourcen als pervertiert bewertet werden, werden jene doch manchenorts nicht nur

geringer entlohnt als weißes, deutsches Personal, wie Katja Eberhardt einräumt. Sie

können auch dauerhaft und ungeachtet ihrer tatsächlichen Kompetenz – wie etwa eine

Fachkraftqualifikation aus ihremHerkunftsland – in geringer entlohntenHelfer*innen-

positionen in Deutschland beschäftigt sein, z.B. weil ihnen das Sprachniveau ›Deutsch

B2‹ für eine vollständige Anerkennung ihrer Ausbildung oder ihres Studiums fehlt.26

Angesichts solch ausbeuterischer transnationaler Geflechte thematisiert auch Bauman,

Naomi Klein (2003) rezipierend, dass es sich für den »Festungskontinent« Europa lohnt,

»luftdichte[…] Grenzen« bei gleichzeitig leichtem Zugang zu »billigen, anspruchslosen

und pflegeleichten Arbeitskräften« anzustreben und damit – relational betrachtet –

einige ›ärmere‹ Länder anzugliedern, die als »Leibeigene[…] der Postmoderne« die

»Dreckarbeit« erledigen (Bauman 2016: 80–81):

25 Vgl. auch Kapitel 6.2.

26 Zur Anerkennung von »ausländischen Berufsqualifikationen« in nichtakademischen Gesund-

heitsfachberufen vgl. sachsen.de (o.J.a).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019 - am 13.02.2026, 10:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Ich war Lehrerin. So wie alle hier. Alle mit Hochschule. Viele. Ich kenne Mädels, die in Bank

gearbeitet haben, also wirklich viele mit Hochschulbildung. Aber hier in Deutschland ist nicht

alles anerkannt, da müssen wir machen, das, was klappt. […] Hier muss ich noch verschiedene

Prüfungen machen und ich musste alles selbst bezahlen, das geht überhaupt nicht […],

erzählt Alina Melnik von der erlebten und etablierten Dequalifizierung und Deklassie-

rung.Und so sind historisch tradierte koloniale Strukturen in Form rassifizierter Unter-

schichtung wie Segmentierung des Arbeitsmarktes bis in die Gegenwart nicht nur Be-

standteil öffentlicher Diskurse, sondern auch staatlicher Politik (Ha 2012: 65).

Ein weiterer Antrieb dieser diskursiven Verschiebungen findet sich – wie angekün-

digt – in der Etablierung eines neuen Feindbildes post 2015 durchdrungen von rassis-

tischen und (post-)kolonialen Topoi, wie die nachfolgenden Ausführungen ausführlich

nachzeichnen werden. In Relation zu der neuen Gemengelage bzw. ›Bedrohung‹ avan-

ciertDiebstahl schon fast zu einer Banalität und kriminellenKleinigkeit, sodass Andreas

Richter heute von osteuropäischen »Waisenknaben« spricht, wenn zuvor Menschen mit

Fluchterfahrung den Gesprächsinhalt füllten. Eine verschobene, bagatellisierende Be-

wertung, der sich Anna Fischer anschließt: »[D]ie [Osteuropäer*innen] haben ja im Prinzip

nichts getan, die haben geklaut oder so, das schon. […] [A]ber so haben die uns ja im Prinzip nichts

getan«. So öffneten sichmit demAufwarten eines vermeintlich neuen und gemeinsamen

›Gegners‹ Bahnen für Schulterschlüsse zwischenOstdeutschenundOsteuropäer*innen,

die sich inAlinaMelniks verdrießlicherAussage »ichmusstealles selbstbezahlen«bereits an-

kündigen. Auf der imaginären Zugehörigkeitsskala setztenNeuverhandlungen ein: »Die

ausOsteuropa, die alle arbeiten, […]wir versuchen einfachArbeit zufindenundwirmachendasgut,

weil wir wollen was verdienen und die Flüchtlinge kommen auf alles schon Vorbereitete und sitzen

einfachundnutzenalles«, ärgert sichAlinaMelnik.Über ein gemeinsamgeteiltes Leid – er-

innernd andas aufgebauteDeklassierungs- und/oderUngerechtigkeitserlebenmancher

Ostdeutscher mit der Wiedervereinigung – knüpft sich so schleichend ein vereinendes

Band gegen geflüchtete ›Andere‹. In dieser Situation schließt nunmehr auch der 36-jäh-

rige als Altenpflegehelfer arbeitende Adam Jankowski, der zumindest in Polen über einen

Masterabschluss in Pflegewissenschaften verfügt, an ein kollektives Ungerechtigkeits-

narrativ an:

Wenn ich z.B. nach Deutschland gekommen bin 2013, ich habe alles selbst gemacht, alles

selbst bezahlt, ich habe praktisch alles selbst […] gemacht. Arbeit gefunden, Krankenversiche-

rung, Schritt für Schritt, ich habe alle selbst gemacht und ich habe alles bezahlt für Steuer, für

alles, ne? Und dann kommen die Flüchtlinge, die haben alles bekommen, verstehst du? […] Es

ist nicht große Problem, aber war ein bisschen Unterschied, ne? Ich habe selbst alles gemacht,

aber die anderen Personen haben alles bekommen […]. Adam Jankowski

Die leise Frage, ob er zu einem ›Migrant zweiter Klasse‹ wird, obschon er sich eine, so

repräsentierte, stolze Teilhabeleistung und einen Masterabschluss zuschreiben kann,

keimt nun auch in Adam Jankowski – mit einer gewissen Kongruenz zum Ost-Narra-

tiv eines gesamtgesellschaftlichen ›Bürger*innen-zweiter-Klasse-Seins‹. Alina Melnik

spricht letztendlich von drei Opferkonkurrenzen: »[D]rei Parteien in Deutschland, Flücht-

linge, Osteuropäer und Ostdeutsche«. Auch Panagiotidis bringt einen zu beobachtenden

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019 - am 13.02.2026, 10:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Konturierung des ›Fremden‹ 177

›Rechtsruck‹ von Teilen osteuropäischer und postsowjetischerMigrant*innenmit deren

sozialer Position in der bundesdeutschen Migrationsgesellschaft in Verbindung und

kontextualisiert ihn vor dem Hintergrund neu aufkommender Konkurrenzen im Zuge

der verstärkten Fluchtzuwanderungsbewegung seit 2015 (Panagiotidis 2021: 189, 227).

Nicht zuletzt eint das Revival einer geteilten und neu in Wert gesetzten sozialisti-

schen Vergangenheit, die in Zeiten wieder aufflammender DDR-Nostalgie post 2015 so-

lidarisierendeGesprächsgrundlagenwährenddesBesuches inderHäuslichkeit eröffnen

kann:

Mit mir war nicht so Problem, ich bin weiß und ich spreche Deutsch, das geht noch (lacht)

und […] ok, wenn ich gesprochen habe, dann haben sie gleich gemerkt, dass ich Ausländerin

bin. Dann war erste Frage: »Woher stammst du? Woher kommst du?« Und dann haben wir

noch ein Thema zum Gespräch, ehemalige Sowjetunion und Ukraine und Unterschied […] und

dann Leute haben sich bemüht ein paar Worte in Russisch zu sagen, weil das manche auch

in der Schule hatten. […] [D]as war für mich ein Plus, weil wir hatten schon ein Thema zum

Gespräch. […] Und dann wird gefragt, wie dort das Leben war und wie jetzt und wie das geht.

Viel Geschichte und warum bist du hier und wie geht es dort. […] Die Patienten erzählen, wie

das Leben im Osten war, […] [sie] waren im Urlaub in der Sowjetunion. Das ist einfach Ge-

sprächsthema. Noch immer. Das bleibt, wie war das Leben in der DDR und wie ist es im Kapi-

talismus[,]

resümiert AlinaMelnik.Und so erneuern prägende Erinnerungen an eine geteilte Sozia-

lisationserfahrung alte Zugehörigkeiten und setzen diskursive Verschiebungen inGang,

nicht zuletzt vor dem Hintergrund subtiler oder offen ausgesprochener gesamtgesell-

schaftlicher Diskriminierungstendenzen, einer diskursiven Herabsetzung dieser – so-

zialistischen – Vergangenheit (vgl. Panagiotidis 2021: 19–20).

So sind es nun nichtweiße Menschen, die gegenwärtig weniger ›zu gehen‹ scheinen,

wie soeben von Alina Melnik indiziert, und die nicht in die Gruppe der »Waisenknaben«

gezählt werden. Eine verstehende Perspektive darauf bildet die Einschätzung – so bei-

spielsweise von Manuela Vierstück (siehe einführender Gesprächsausschnitt zu diesem

Teilkapitel) –, dass die post 2015 zugewanderten ›Anderen‹ weniger als politische, son-

dern vielmehr als sogenannte »Wirtschaftsflüchtlinge« ihre Heimat verlassen hätten, um

ihremateriellen Lebensbedingungen in Europa oder Deutschland zu verbessern. »[D]as,

was die erst mal kriegen, ist ja mein Steuergeld, dafür muss der Rentner Steuern zahlen auf seine

Rente. Ist bitter, ne?«. »[D]ie kommen hierher und kriegen alles geschenkt […] und wir müssen es

uns erarbeiten. Die Ungerechtigkeit«, grämt es die zu Pflegende Margarethe Peters und die

Altenpflegehelferin Anna Fischer. Vor demHintergrund des mit derWiedervereinigung

einhergehenden Ungerechtigkeitserlebens, der langwährenden finanziellen Schlechter-

bzw.Nichtgleichstellung ostdeutscher Bevölkerungsanteile im deutsch-deutschen Kon-

text und der im Alltagsdiskurs verbreiteten, aber falschen Annahme vermehrter Sozi-

alhilfeleistungen werden gegenüber den »Wirtschaftsflüchtlingen« nicht nur symbolische

Anerkennungskämpfe, sondern auch Kämpfe um materielle Privilegien und Ressour-

cen eröffnet.27 »Integriert doch erstmal uns!« (Köpping 2018), könnte es hierzu wieder-

27 Diese können eine interne – rassifizierte – Aufspaltung der Arbeiter*innenklasse (Hall 2019e: 132)

in Gang setzen. Hierzu vgl. ausführlich Kapitel 6.2.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019 - am 13.02.2026, 10:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

kehrend heißen. Im Gegensatz zum DDR-Narrativ wird der*die ›Fremde‹ in der Ge-

genwart zum »Parasit[en]« an den »seßhaften Elemente der Gesellschaft« (Simmel 2016:

760). Er gilt nicht mehr als einer, der –wie die ehemaligen Vertragsarbeiter*innen – für

ein »kleines Taschengeld« arbeitet, sondern der, so die Erzählung, »nassauer[t]« (Margare-

the Peters). Der in den Aussagen der Sprecher*innen dominant repräsentierte ›Wirt-

schaftsflüchtling‹ steht dann symbolisch für vermeintlich illegitime Fluchtgründe, die

Bedrohungsszenarien für denwestlichenWohlstand oder eine ostdeutsche Arbeiter*in-

nenklasse kreieren.Diemutmaßlich wenigen ›politisch Verfolgten‹ und/oder ›Kriegsge-

flüchteten‹ (»politischeFlüchtlinge«,ManuelaVierstück),deneneineLegitimität zur Flucht

nach Europa und Deutschland zugesprochen wird, können hingegen als Opfer positio-

niert werden, die dramatische und medial inszenierte Mittelmeer-Szenarien aufrufen.

So spricht die zu pflegende Gretel Müller von bemitleidenswerten und deshalb legitime-

ren, akzeptierteren »armenLeute[n], die über dasMittelmeer kommen«, vonOpfern, die »durch

einen schlimmenUmstand [ihr] Heimatland verlassen«mussten.

Die vermeintlichen Motive des ›Wirtschaftsflüchtlings‹ aber, dem es nicht (nur) um

das bloße Überleben geht, der autonomer handelt und der eine individuelle Entschei-

dung getroffen hat, sein Leben zu verändern, ja vielleicht zu verbessern, sind inakzepta-

bel;28 obschon sich das moderne Subjekt über den freienWillen und Selbstbestimmung

definiert (Friese 2017: 45) und – wie zu erkennenwar – einige Sprecher*innen zurWohl-

standversbesserung einst selbst die Flucht in ›den Westen‹ für sich in Betracht zogen.

»Das ist der Vorwurf an den sogenannten Wirtschaftsflüchtling. Nicht nur Parasit am

Volkskörper, amWohlstand anderer, sondern auch autonom handelndesWesen«, spitzt

es Friese zu (ebd.). Sowird der rational entscheidende (hier: geflüchtete)Mensch, der ei-

gentlich »vom Chor der Neoliberalen stets in den höchsten Tönen gelobt wird, und dort

ein Auskommen such[t], wo es zu finden ist, anstatt da zu bleiben, wo es keines gibt«

(Bauman 2016: 66) auchmakropolitisch

von denselben Regierungen öffentlich an den Pranger gestellt, die alles unternehmen,

damit »Arbeitsflexibilität« zur ersten Tugend ihrer Wählerschaft wird, und die alle

einheimischen Arbeitslosen auffordern, sich in Bewegung zu setzen und dorthin zu

ziehen, wo Arbeit nachgefragt wird. (ebd.)

Zugleich existiert einMedienblick, dermit dem »rassistischen Alltagsbewußtsein« (Hall

2000: 150) arbeitet, der einen bedrohlichen Ansturm nichtweißer »(schwarze[r]) Mas-

sen« in kleinen Schlauchbooten fortwährend inszeniert und einen »›Exodus biblischen

Ausmaßes‹« (Friese 2017: 45) für Europa und dessen Wohlstand ankündigt. So können

die im vorangegangenen Kapitel repräsentierten Bilder von ›Geflüchteten‹ »auf den Boo-

ten sitzen[d]« (Andreas Richter) mit den ›Smartphones der Superlative‹, die nicht ärmlich

(Isolde Kahlbach) aussehen, nicht nur als Affront gegen ein ostdeutsches Ungerechtig-

keitserleben wirken. Den Blick durch kolonial geprägte und von politischen Interessen

28 So ist es gerade die diskursive Inszenierung als ›Wirtschaftsflüchtling‹, die für manche Ostdeut-

sche ablehnungsverstärkend und ›unheimlich heimlich‹ bedrohlich wirken kann; muss der darin

eingeschriebene Bedeutungsgehalt doch auch an die eigene Schmach und das Zögern von 1990

und damit die (unerfüllten) Pläne zur Wohlstandverbesserung erinnern.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019 - am 13.02.2026, 10:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Konturierung des ›Fremden‹ 179

mitbestimmte mediale Raster gelenkt, die die Wahrnehmung von Leben, Leid und Tod

im Krieg kanalisieren, zählen ›die‹ Geflüchteten, repräsentiert als konturlose ›schwarze

Masse‹, kaum zu den ›betrauerbaren Leben‹ (Butler 2010).

Die also als nicht notleidend wahrgenommenen Menschen, die es mit Smartphone

über dasMittelmeer schaffen, bedürfen auf hoher See nur eingeschränkt einer Rettung:

»Wenn einer in Not ist, kann man den retten, aber nie mit dem Schiff rausfahren, wo ist denn nun

einer, wo kommt denn nun einer. Verstehst du?«, versucht Margarethe Peters ihre Positionie-

rung zu plausibilisieren und plädiert dafür, dass an den Pforten Europas nicht so ge-

nau hingesehen wird undMenschen, reduziert auf das »nackte[…] Leben[…]« (Agamben

2002: 14), weiterhin sterben gelassenwerden (zu Rassismus als Teil der »Bio-Macht« sie-

he Foucault 2016: 301), »ist [das doch] keinerwegen demKrieg, sondern das sind so Leute, die dort

wegmachen,weil das Leben nichtmehr gut ist, alsoWirtschaftsflüchtlinge« (Margarethe Peters):

Diese Bevölkerungsgruppen können verloren oder aufgegeben werden, eben weil sie

in einem Rahmen dargestellt sind, in dem sie bereits als verloren oder aufgegeben

wahrgenommen werden. Sie werden als Bedrohung menschlichen Lebens in der ge-

wohnten Form dargestellt und nicht als lebendige Menschen, die Schutz vor illegiti-

mer Staatsgewalt, vor Hunger oder Seuchen brauchen. Gehen solche Leben verloren,

sind sie folglich nicht betrauerbar, denn in der verdrehten Logik der Rationalisierung

ihres Todes gilt ihr Verschwinden als notwendig, um das Leben der »Lebenden« zu

schützen. (Butler 2010: 36)

»Wenn sie absaufen, sollen sie absaufen, das ist dasselbe, wie wenn du nach dem Westen gegan-

gen bist, dann hätten sie dich auch abgeplauzt amEnde.Da hat keiner gefragt […].Die haben auch

draufgeplauzt.SoundwennsiemitdemBoot fahrenwollen,dannmüssensie fahren«,erklärt auch

der zu Pflegende Horst Seiferth. Schulterzuckend und fatalistisch arbeitet er Analogien

zu den am ›Kollektivkörper‹ verübten Entmenschlichungspraktiken heraus und vermit-

telt eine gefühlserkaltete Zwangsgewöhnung an den Verlust. Die Logik zeigt sich erneut

historisiert. In ihr erlischt die Empathie für grenzüberschreitende Migration und die

abschottenden Praktiken europäischer Grenzregime und ihre »nekropolitische Macht«

(Mbembe 2020: 73) werden normalisiert.

Mit dieser dominanten Objektivierung zugewanderter Menschen post 2015 zum

›Wirtschaftsflüchtling‹ und der imaginierten Wohlstandsbedrohung durch ein nicht

›betrauerbares‹ und deshalb ›ungelebtes Leben‹ ohne Geltung (Butler 2010: 22) gehen

Vorstellungen einer vermeintlichen Unvereinbarkeit von Kulturen und so von Kultur-

räumen alsWesen oder Essenz einher:

Ich meine, irgendeinen Beruf erlernen, mit handwerklich und so was, das ist ja alles ok [für

die Geflüchteten], aber direkt in die Pflege, weiß ich nicht. Denn die kennen das ja gar nie so

in ihren Ländern, weiß ich nie, […] ob es da auch Pflegeheime und so was gibt, kann ich mir

nicht vorstellen, so im Dorf da, in ihren Lehmhütten (lacht). […] [D]a gibt es ja keine Pflege

in dem Sinne, das kennen die vielleicht auch gar nie so. So wie wir es jetzt machen. Das ist ja

eine ganz andere Kultur. Anna Fischer

Zeitgemäßmobilisiert Anna Fischer den salonfähigen Terminus »Kultur« als wirkmäch-

tigen neuen »Rassismus ohne Rassen« (Balibar 2017b: 28; vgl. dazu auch Hall 2016),

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019 - am 13.02.2026, 10:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

womit sie rassifizierte Unvereinbarkeit in neuem Gewand artikuliert. Der*die ›Fremde‹

wird so nicht nur als Konkurrent*in um materielle Ressourcen repräsentiert, sondern

auch als Affront gegen immaterielle, symbolischeGüter, eine imaginierte ›Kultur‹ als ge-

meinsamen Sinnhorizont, gewertet. Dadurch erscheint das Individuum als kultureller

oder – so werde ich später aufzeigen – religiöser Repräsentant sui generis und parti-

kulare Konflikte werden als verallgemeinerte Konflikte zwischen Kulturen und/oder

Religionen angesehen (Friese 2017: 87). Da biologistische Sprachpraktiken, die auf ge-

netische Vererbung rekurrieren, im öffentlichen Raumkaumnoch selbstbewusst sagbar

sind, hebt nun der neue, im Diskurs akzeptierte »kulturelle Rassismus« (Hall 2016: 179)

auf eine fantasierte Unaufhebbarkeit kultureller Differenzen ab (Balibar 2017b: 28): »Es

wird Kultur gerufen und Rasse gemeint« (Friese 2017: 17). Denn mit der angedeuteten

Frage, ob es »im Dorf da, in ihren Lehmhütten« Pflege nach hiesigen, kulturellen Vorstel-

lungen gebe, positioniert Anna Fischer – obschon sie es nicht weiß, wie sie einräumt –

geflüchtete ›Andere‹ implizit, aber selbstbewusst und kolonialrassistisch strukturiert

auf einer primitiveren gesellschaftlichen Entwicklungsstufe (vgl. Fanon 2016: 27–29;

Fanon 2008: 232; Sow 2018: 92). Der »Pflege in dem Sinne«, die in hegemonialer Manier

als westliches – und beinah ›hochkulturelles‹ – Merkmal und Primat inszeniert wird,

werden despektierlich die Vergemeinschaftungsformen der ›Anderen‹ gegenüberge-

stellt, denen – ebenso kolonialrassistisch durchdrungen – das Körperliche (Handwerk)

zugesprochen wird (vgl. Sow 2018: 92; Hall 2018a: 153).

Jene Narrative setzt Doris Jung mit einem Glauben an eine überlegene, ›westliche‹

pflegerische Arbeitsmoral fort. Die Fähigkeit zur Bewältigung des Arbeitspensums, des

so empfundenen und faktischen Stresses und der insbesondere in der ambulanten Pfle-

ge exaltiert gelebten Akkordarbeit29 stellt sie bei ›Geflüchteten‹ infrage: »Die sind ja ei-

gentlich ruhige Abläufe gewohnt, die stehen doch nicht unter Druck zu Hause«. Mit »riesengro-

ße[n] Augen«würden sie vielmehr hiesiges Treiben wie »Neuland« kindlich bestaunen. So

wird »unser[em]Wissen« von Doris Jung eine selbstverständliche Priorität zugewiesen; es

wird in ein positives, (ost-)deutsches Selbstbild eingesponnen,dessenErreichen »diesen«

Menschen nicht zugetraut wird: »[W]ir können doch nicht unserWissen […] [bei] diesen Leuten

voraussetzen«, fügt sie an, als wäre dies eine allgemein bekannte Tatsache. Deshalb gel-

te es, den geflüchteten ›Anderen‹ »unser Wissen […] in den Kopf [zu] pflanzen«. Alternativ

könnten sie es als eine Art heilenden Dampf »inhalieren«.Über biologistisch konnotierte

Metaphern, einer Naturalisierung vonWissen als vermeintlich Biologisches, schreibt so

auch sie das Phantasma der Degeneration fort und zeigt dabei exemplarisch auf, dass

und wie ›Rasse‹ noch immer sozialeWirklichkeit abbildet.

Eine solch fantasierte ›kulturelle‹ bzw. rassifizierte Primitivität und Bequemlichkeit

geflüchteter Menschen setzen die Sprecher*innen mit Erzählungen von einem vorgeb-

lichen Hang zu Kriminalität bzw. zu einer per se devianten Kultur (hierzu siehe Fanon

2008: 226–228) fort; Imaginationen, die wiederum – so zumindest die Empfindung –

nicht unerheblich medial gestützt werden: »[U]nd [da]durch, dass man ja immer hört, dass

jetztmehr Straftaten kommen,weilman hört ja so vieles in denNachrichten, dass es eben vieles, nie

nur, aber eben vieles von Ausländern produziert wird, weil die haben ja eine ganz andere Kultur«,

erklärt Anna Fischer.

29 Hierzu siehe Kapitel 6.2.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019 - am 13.02.2026, 10:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Konturierung des ›Fremden‹ 181

Na ja, die [Patient*innen] machen sich ihre Meinung aus diesen Berichten, die im Fernsehen,

die waren ja mitunter nicht sehr angenehm, ne? Oder wenn jetzt auch was passiert, wenn

jetzt, äh, eine Messerstecherei, irgendwas, ist, da fangen die ja schon wieder an gleich [zu sa-

gen]: »Ja, hier die Ausländer«. Doris Jung

»[D]ie Leute sind jaauchhäufig,meistens geistig agil, lesen sogarnochTageszeitung, nehmenFern-

sehen, nehmen Radio war usw., hören also das Ganze mit, das wirkt dann noch nach und dann

wächst natürlich eineAntipathie«, versucht auchDoris Jung zu plausibilisieren.Die zu Pfle-

gendeMargarethe Peters rassifiziert schlussendlich dieses vermeintlich ›kulturelle‹Maß

anKriminalität über vorgeblich »andereGene imKopf«, die sie ›denGeflüchteten‹ zuweist,

womit abermals, nun offen thematisiert, eine andere ›Biologie‹, eine ›Rasse‹ angespro-

chen ist:

[E]s ist schwierig, so viele solcher Sachen hatten wir früher nie, das weiß ich, so viel Tote. Je-

den Tag wird einer umgebracht und dann haben sie wieder einen Rentner, auch wieder ein

Ausländer, steht auch da, wo hab ich heute gelesen? Der einen 64-jährigen Rentner aus [dem]

Nichts zusammengeschlagen hat, genommen, ins Gesicht geschlagen, getreten aus irgendwel-

chenWutattacken. Ich verstehe nie, was die machen, was die haben, die haben andere Gene im

Kopf, dass die unbedingt so was sehen müssen,Wut oder Leid […] die kommenmit demMesser,

die hauen dir paar in die Fresse.

[Nimmt sich die Bild-Zeitung und liest mir die Lesermeinung zum zuvor erwähnten zusam-

mengeschlagenen Rentner vor]

Ach ja: »Flüchtling prügelt Rentner Detlef, 65 Jahre, fast tot. Da bekommt man das nackte

Grauen, solche Täter sind sicherlich keine Menschen, die bei uns Schutz verdient haben, viel-

mehr benötigen wir schon langsam Schutz!«, und das stimmt![,]

unterstreichtMargarethe Peters die Inszenierung der Bild-Zeitung. ImKontext der hier

aufgeworfenen biologistischen Konzepte sind es ›hitzige Temperamente‹ aus dem ›Glo-

balen Süden‹, die schnell dasMesser zücken, die an unkontrollierbaren »Wutattacken« lei-

den, die also eine perfide und arglistige Kriminalität an den Tag legen und sich daran zu

ergötzen scheinen. Als Symbol für diese Arglistigkeit, das »nackte Grauen«, werden – so

ist nun deutlich geworden – fortwährend Assoziationen zuMessern aufgerufen, auf die

deshalb in Kapitel 5.5 zurückzukommen sein wird.

Zunächst bleibt festzuhalten, dass sich auf der Ebene des Alltags die ›soziale Ima-

gination‹ (Friese 2017: 18) des ›Fremden‹ post 2015 verschoben hat und Menschen mit

osteuropäischer Herkunft aus dem Zentrum eines problematisierenden Zuwande-

rungsdiskurses rückte. Von Angesicht zu Angesicht mit den geflüchteten ›Anderen‹

dominieren in den Aussagen der Sprecher*innen alte koloniale ›Rassen‹-Vorstellun-

gen als »invisible ontology« (Fields/Fields 2014: 194), die sich über den Signifikanten

›Kultur‹ als neue Möglichkeit der Racialisation (Miles 1991: 99), wenn auch subtiler,

fortschreiben. In diesem Sinne sind den Bedrohlichkeitsinszenierungen der geflüch-

teten ›Anderen‹ – also im Kern als Schwarz und/oder muslimisch gelesene Menschen,

wie die nachfolgenden Teilkapitel aufzeigen werden – nicht nur Kämpfe um materielle

Privilegien (›Wirtschaftsflüchtling‹), sondern auch um symbolisch-kulturelle Hege-

monie eingeschrieben. Hierbei verweben sich kolonialrassistische Wissensbestände,

Diskursfragmente, die weit vor die Sozialisationserfahrungen der Sprecher*innen zu-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019 - am 13.02.2026, 10:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

rückreichen und deren Analyse nachfolgend detaillierter fortgesetzt werden soll. Den

Anfang bildet eine Kontur der ›sozialen Imagination‹ (Friese 2017: 18) von als Schwarz

gelesenenMenschen.

5.4 »Also, die Angst läuft immer nebenbei«
Von entmenschlichten ›barbarischen Wilden‹ und Ängsten
vor körperlicher Versehrtheit

»Esgeht ebenhauptsächlich, hauptsächlichgeht dasumdie schwarzeFarbe«. »[D]as ist füruns erst

einmal so irgendwie das Schwierigste«, versuchtmir die zu PflegendeMargarethe Peters das

für sie größteUnbehagen amneuen ›Fremden‹ post 2015 zu verstehen zu geben.Vondie-

sem »uns«, in das sie »diemeisten Freunde oderBekannten,mit denenman spricht« einschließt,

erfahren SchwarzeMenschen per se – also auch ohne Fluchterfahrung, denn es geht viel-

mehr »nur umdeine [Haut-]Farbe«,wie der Schwarze Pfleger Abilio Effiboley erklärt – eine

offene Dehumanisierung. So sei ein »normalerMenschmit weißerHautfarbe odermit bräun-

licher Hautfarbe«,wie Margarethe Peters fortsetzt, weniger problematisch.

In Sprachpraktiken, die auf Farbzuschreibungen wie ›bräunlich‹, ›hellschwarz‹ oder

›dunkelschwarz‹, ›wirklich schwarz‹ bzw. »so sehr dunkelhäutig« rekurrieren, erkennt Sow

ein »Relikt aus der noch nicht sehr lange zurückliegenden Zeit der Rassentrennungspo-

litik« (Sow2018: 28). Es handle sich um»künstlicheUnterscheidungskategorien«, die die

kolonialen »›Wert-Einstufungen‹« unddieVerteilung vonPrivilegiennachÄußerlichkei-

ten noch immer wirkmächtig fortführen (ebd.). »[S]olange sie [migrantische Pflegekräfte]

nicht ganz schwarz sind«, gebe es wie auch immer geartete Chancen auf Akzeptanz oder

Einschluss, unterstreicht Doris Jung diese Hierarchisierungspraxis ein weiteres Mal.

»[W]enn jetzt ein Schwarzer reinkommt, erschrickt man erst mal oder wenn der an der Türe

steht. […] ›Oh Gott‹, da denkst du erst mal: ›Was ist denn jetzt los?‹«, fantasiert Margarethe Pe-

ters ihr Schreckensszenario in der häuslichen Pflege, obschon sie diese Erfahrung bisher

nicht gemacht hat. Dies stützend bebildert die Pflegekraft Doris Jung ein von ihr beob-

achtetes Verhalten der zu Pflegenden in solchen Situationen mit »Habachtstellung« eine

Angstreaktion, die Abilio Effiboley von erstmaligen Besuchen bei älteren weiblichen zu

Pflegenden kennt: »[I]ch komme dort im Spätdienst [zu der neuen Kundin], […] [k]lingel ich da:

›Ja, hier ist Pfleger [Abilio]‹. SiemachtdieTürauf: ›Telefon,Hiiiilfe,Hiiiilfe, hallo, hallo, Polizei, bit-

te, bitte kommen Sie‹, ›Nein, ich bin der Pfleger‹, ›Nein, gehen Sie raus.Mich nicht anfassen‹ […]«.

»Wenn die immer so grienen oder so lachen, wir gucken anders. Wenn wir ernst sind, gucken

wir böse, aber die haben immer so ein Lächeln irgendwie, das ist schwierig, das zu deuten«, setzt

Margarethe Peters die Beschreibung ihres Unbehagens fort. »[J]a, du kannst nie sehen, was

sie denken. Weißt du, wenn ich dich angucke, da weiß ich, dass du mir nichts Böses tust, aber das

Finstere und dieMimik, dasweißmannie, das kannmannie deuten«.Margarethe Peters wähnt

also im »Finstere[n]«des SchwarzenBlicks einenEinzugdesBösen.30Hierbei setzt sie das

Lächeln Schwarzer Menschen als »Grienen« herab, in dessen Bedeutungsgehalt bereits

Spuren von Unehrlichkeit oder Heimtücke offenbar werden. Aufgrund meines Weiß-

seins – mit der »Farbe des Tages« (Fanon 2016: 40) – werde ich dem diametral gegen-

30 Vgl. auch Fanon (2008: 158).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019 - am 13.02.2026, 10:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

