Gefahrdete oder gefahrliche >Korper auf
der StraBe«

Butlers performative politische Philosophie des Protests

HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

Die politische Philosophie im 20. Jahrhundert — und allemal davor — préasentiert sich
in sprachphilosophischer Perspektive als weitgehend ungebildet — man denke an Carl
Schmitt, Leo Strauss, John Rawls, um nur einige wenige zu erwihnen. Relevante
Beziige zu Ludwig Wittgenstein finden sich bei Jean-Frangois Lyotard, Richard
Rorty und Robert Brandom — hochstens ein Randgénger politischer Philosophie. So
féllt Judith Butler vor diesem Hintergrund als avanciert auf, spielt bei ihr die Sprache
eine wichtige Rolle in der politischen Philosophie. Allerdings greift sie vornehmlich
auf die Sprechakttheorie von John Austin zuriick und bedient sich des Begriffs der
Performanz. Bereits Lyotard spricht vom »Vorrang der Performativitét« (1979: 156)
in den Wissenschaften und der Bildung. Dabei bezieht sich Butler auch auf Hannah
Arendt, die in den spiten fiinfziger Jahren eine Wende in der politischen Philosophie
vollzieht: »Menschen sind nur darum zur Politik begabte Wesen, weil sie mit Sprache
begabte Wesen sind.« (1958: 11) Fiir Arendt besteht politisches Handeln primér aus
Kommunikation in der Offentlichkeit, erfiillt im Unterschied zum Arbeiten und Her-
stellen ihren Zweck im Vollzug. Daher realisiert sich politisches Handeln nicht wie
fiir Max Weber, Carl Schmitt oder Leo Strauss primér in der Anwendung von Gewalt,
wie diese denn auch immer legitimiert sein mag, sei es demokratisch, dezisionistisch
oder traditionalistisch. Wéhrend das 19. Jahrhundert an den Einsatz von Gewalt
glaubt, durch die der Fortschritt beschleunigt werden soll, erlebte Arendt am eigenen
Leibe, wohin ein solches Denken fiihrt und wie es katastrophisch scheitert. Fiir Leo
Strauss »bedeutet Gefahrlichkeit >des Menschen«: Herrschaftsbediirftigkeit« (1932:
230), die sich auf Gewalt stiitzt. Wenn jedoch politisches Handeln primdr Kommuni-

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

kation ist, dann besteht es vornehmlich aus Sprechen, das nicht als wirkungslos ab-
getan werden kann. Dann ist Sprache mehr als sinnloses Quasseln — um an einen
Ausdruck von Schmitt zu erinnern.

Austin flihrt mit den Worten »Wenn ich vor dem Standesbeamten oder am Altar
»Ja< sage, dann berichte ich nicht, dass ich die Ehe schlie3e; ich schliee sie.« (1962:
27) die Performanz der Sprache vor. Butler bemiiht 1993 einen bekannten biblischen
Satz, um das zu erliutern: »In der Sprechakttheorie ist eine performative AuBerung
diejenige diskursive Praxis, die das vollzieht oder produziert, was sie benennt. Nach
der biblischen Wiedergabe der performativen AuBerung bei >Es werde Licht!« sieht
es so aus, als werde ein Phidnomen kraft der Macht eines Subjekts oder eines Willens
ins Dasein gerufen.« (KG: 36) In ihrem Buch Anmerkungen zu einer performativen
Theorie der Versammlung steigert Butler Arendts These nicht unbedingt, wenn sie
konstatiert: »Der springende Punkt ist nicht nur, dass Sprache handelt, sondern dass
sie machtvoll handelt.« (APV: 42) Denn fiir Butler besteht eine Schwierigkeit, die es
fiir Arendt nur am Rande gibt. Politisches Handeln als Kommunikation in der Offent-
lichkeit demonstriert letztere am Beispiel des antiken demokratischen Athens, oder
an Hand der vielen lokalen Versammlungen, die die amerikanische Revolution be-
gleiteten, und zwar als »Erfahrung eines Gliicks im Offentlichen, in der Ausiibung
legitimer Macht« (Arendt 1963: 163).

Offentliche Proteste von Biirgern in der Form von Demonstrationen waren weni-
ger Arendts Problem; angesichts der Gewalt Nazis erschienen ihr Proteste von Men-
schenrechtsgruppen oder auch Deklarationen auch von staatlicher Seite sinnlos. Sie
war {liberzeugt, dass gegen Nazi-Deutschland nur alliierte Panzer helfen. Bei Butler
erweist sich dagegen der Protest auf der Straf3e als das performative Problem, insbe-
sondere wenn die Sprache »machtvoll< handeln soll. In ihrem Buch méchte sie ndm-
lich »auf das Recht zu erscheinen als koalitiondirem Rahmen eingehen, der ge-
schlechtliche und sexuelle Minderheiten mit gefdhrdeten Bevolkerungsgruppen im
Allgemeinen verbindet.« (APV: 41)

Wenn Butler das Problem der Performativitit mit einem anderen zentralen Be-
griffs ihrer politischen Theorie verbindet, ndmlich dem Prekariat, dann verschérft
sich das Problem umso mehr. Dabei geht es ihr um gefdhrdete oder diskriminierte
Gruppen, deren Protest auf der Strae indes zunachst wirkungs- und aussichtslos er-
scheint, also zum Begriff der Performanz wenig passen. Butler zieht Parallelen zwi-
schen dem Kampf von Minderheiten, aufgrund ihrer sexuellen Orientierung, und
marginalisierten Gruppen, die in prekdren Lebensverhiltnissen leben. Gruppen, die
sich den herrschenden Geschlechternormen entziehen, sehen sich korperlich bedroht,
werden héufig beschimpft, misshandelt und ermordet. Sie leben ein gefdhrdetes,
schutzloses Leben édhnlich wie jene Menschen, deren Existenz in den letzten Jahr-
zehnten mit dem Wort Prekariat umschrieben wird. »Prekaritit ist«, so Butler, »die
ungleiche Verteilung von Gefdhrdetheit.« (APV: 48)

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE« | 235

Dabei besitzt die gingige Form des Protestes gegen die jeweilige soziale Lage
eine primér koérperliche Dimension, ndmlich in Form des Straenprotestes. Ein sol-
cher Schritt in die Offentlichkeit, wenn Menschen als Korper auf die StraBe gehen,
um zu protestieren, ist unter diskriminierenden Lebensbedingungen hiufig mit kor-
perlichen Risiken verbunden. »Korper auf der Strae« ist denn auch fiir Butler der
einschligige Begriff fiir solche Gruppen, die sich auf der Straf3e versammeln, um auf
ihre diversen Benachteiligungen aufmerksam zu machen. So konstatiert sie,

dass Korper, wenn sie sich auf Straflen, Plidtzen oder in anderen dffentlichen Rdumen (ein-
schlieBlich virtuellen) versammeln, ein plurales und performatives Recht zu erscheinen geltend
machen, eines, das den Korper in die Mitte des politischen Feldes riickt und das in seiner ex-
pressiven und bezeichnenden Funktion eine leibliche Forderung nach lebenswerteren wirt-
schaftlichen gesellschaftlichen und politischen Bedingungen darstellt, die nicht mehr durch von

auflen auferlegte Formen der Prekaritit erschwert werden. (APV: 19)

Doch man darf fragen, wie ein solcher Protest von Butler mit dem Begriff der Per-
formativitdt umfasst wird. Dabei ergeben sich gewisse Schwierigkeiten, die zu durch-
aus berechtigten und in diversen Diskursen auch erhobenen Einwénden fiihren, die
im weiteren diskursiv und nicht deskriptiv diskutiert werden sollen. Es handelt sich
im Folgenden also um die Priifung von ernstgenommen Argumenten, ohne dass dem
Leser von vornherein die Ergebnisse verraten werden. Ich stelle keine These auf, die
dann belegt wird, sondern stelle Fragen, die gepriift werden. Ich folge entfernt damit
Umberto Ecos Modell des Krimis.

So ergeben sich Einwinde, die zu folgenden Fragen fithren: Wird erstens bei sol-
chen Protestformen nicht vergleichsweise wenig 6ffentlich formuliert? Und entsteht
dabei zweitens iiberhaupt ein Raum fiir Kommunikation? Handelt es sich nicht eher
um einen umkampften Schauplatz, also das Gegenteil von Kommunikation, sodass
hochstens nebenbei politische oder soziale Forderungen formuliert werden kénnen?
Drittens bleiben die kommunikativen Wirkungen — also die Performanz —nicht in den
allermeisten Fillen sehr bescheiden, sodass dergleichen nicht gerade als der passende
politische Anwendungsfall fiir den Begriff der Performativitit zu taugen scheint?
Handelt es sich viertens nicht iiberhaupt um eine korperliche Handlung, also gerade
um das, was heute immer noch von vielen und was vor der Sprechakttheorie iiber-
haupt als Handlung verstanden wurde, wenn korperlich etwas bewegt bzw. produziert
wird?

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

1. SAGEN KORPER AUF DER STRASSE ZU WENIG?

Gegeniiber dem ersten Einwand kdnnte man mit Butler zunichst erwidern, dass das
Erscheinen von Menschenansammlungen auf der Strafle, die gemeinsam etwas de-
monstrieren wollen, primér eine Aussage ist, selbst wenn diese nicht besonders dif-
ferenziert erscheinen mag. Vielmehr verhindert diese Versammlung als Aussage pri-
mir, dass man diese Menschen weiterhin iibersehen kann. Die Versammlung sagt,
dass Menschen mit den Verhiltnissen, in denen sie leben miissen, nicht einverstanden
sind. So erscheint es gar nicht notig, dass groBBe Demonstrationen differenzierte Aus-
sagen kolportieren. Trotzdem sagen sie etwas aus und nicht nichts, mehr allemal als
dass sie im traditionellen Sinn zu handeln scheinen:

Eine Implikation der Tatsache, dass sich Menschmassen auf den Straen versammeln, scheint
daher klar: Es gibt sie noch und sie sind noch da; sie lassen nicht locker; sie versammeln sich
und bekunden damit die Einsicht oder zumindest den Beginn der Einsicht, dass ihre Situation
etwas Gemeinsames ist. Und auch wenn sie nicht sprechen und keine verhandelbaren Forde-
rungen vorbringen, wird hier ein Ruf nach Gerechtigkeit laut: Die versammelten Korper »sa-

gen«: »Wir sind nicht frei verfiigbar«, ob sie dazu Worte benutzen oder nicht. (APV: 38)

Die Frage der Gerechtigkeit zu stellen, verlangt unter dieser Perspektive keine be-
sondere Bildung, keine besondere intellektuelle Anstrengung — was die Versammlung
ja auch durchaus beliebt macht. Die Frage ergibt sich aus dem Erscheinen der Men-
schen auf der StraBe im Licht der Offentlichkeit. Just dieses Licht aber ist entschei-
dend, macht es einen Volksauflauf zu einer Demonstration: Denn dabei spielen fiir
Butler die Massenmedien eine wichtige Rolle. Nicht nur dass Demonstranten nur
durch sie Beachtung finden. Medien sind nicht nur Teil des Protestes, indem sie die-
sem die performative Kraft vermitteln, die ein/e Handelnde/r einfach nicht hat, wenn
niemand {ber ihn spricht. Die Bedeutung erfordert eine/n, der/die bedeutet, der/die
Bedeutung verleiht.

So avancieren die Medien zum Schauplatz, der den eigentlichen Ort einer De-
monstration {ibersteigt: »Die Szenen auf den Stralen«, so Butler, »konnen nur dann
eine politische Wirkung entfalten, wenn sie uns live oder ohne groBeren Zeitabstand
als Bilder oder Tone iibermittelt werden; die Medien berichten also nicht nur iiber die
Szenen, sondern sind selbst Teil des Geschehens; man kann sogar sagen, die Medien
sind der Schauplatz oder Raum in seiner erweiterten und wiederholbaren visuellen und
akustischen Dimension.« (APV: 123) Demonstrant*innen wollen eine Botschaft ver-
mitteln, die natiirlich iiber die unmittelbar Umstehenden hinausreichen soll. Ergo brau-
chen sie die Massenmedien. Es wére wohl eine Untersuchung wert, inwieweit man in
der vormassenmedialen Zeit bei Unruhen iiberhaupt von Demonstrationen reden kann.

Mogen denn auch die Botschaften, die Korper auf der Strafle aussenden, beschei-
den anmuten. Wenn sie entsprechend kommuniziert werden, dann entfalten sie gerade

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE« | 237

dadurch ihre performative Kraft. Implizit oder explizit insistieren die Korper auf der
Stralle ndmlich darauf, das Volk zu sein: »We, the people ...« — die Worte aus der
US-amerikanischen Verfassung; oder »Wir sind das Volk!« die Erkldrung auf den
Montagsdemonstrationen, die die DDR in den Untergang trieben. Dabei ist es indes
ganz klar, dass eine Menschenmenge auf der Strafle, wie grof3 sie auch immer sein
mag, nicht das Volk oder die Bevolkerung als ganze ist, die damit gemeint sein
konnte. Denn, so Butler: »Wer ist >das Volk< denn nur wirklich? Und welche Opera-
tion der diskursiven Macht definiert »das Volk< zu einem bestimmten Zeitpunkt und
zu welchem Zweck?« (APV: 10)

Fiir Butler versteht es sich daher von selbst, dass dabei immer Ein- und Ausschlie-
Bungen stattfinden, die mit jenen performativen Akten einhergehen, die das jeweilige
Volk erst erschaffen, das sich angeblich Gehor verschaffen mochte. Butler geht es
also darum vorzufiihren, wie performative Akte bestimmte Vorstellungen von Volk
umsetzen, sodass sich dabei Machtstrukturen entbergen. Deshalb ist jeder Begriff des
Volkes partiell, bedient er sich doch bestimmter AusschlieBungen.

Gerade wenn durch Korper auf der StraBe wenig kommuniziert wird, so entfaltet
just das Wenige medial eine performative Dimension, die das in Frage stellt, was
Demokratie ist. So insistieren gerade rechte Populisten darauf, die angebliche Mehr-
heit, die das Volk sein soll, zu reprasentieren, und machen sich dadurch anheischig,
der Minderheit ihre Lebensform vorschreiben zu diirfen. So erweisen sich Demonst-
rationen oder welche Versammlung auf der Strafle auch immer weder als das Volk
noch als die Demokratie als solche. Anstatt Demokratie und Volk zu realisieren, kon-
nen Demonstrationen hochstens kritische Impulse geben. Denn wenn Korper auf der
Straf3e sich Gefahren aussetzen, so hat das fiir Butler zwei Bedeutungen, die dadurch
erzeugt werden: Solche Korper fithren durch ihre Verletzlichkeit vor, dass sie zum
Opfer bereit und zum Widerstand in der Lage sind.

Da es Butler letztlich um die Verbindung von Protest gegen sexuelle Ausgrenzung
und Protest gegen prekdre Lebensumstdnde geht, so bedeuten Korper auf der Stral3e
ob ihrer Verletzlichkeit nicht nur einen Anspruch auf Teilhabe, sondern fithren ihre
Anteillosigkeit sinnbildlich vor, die iiberwunden werden soll. So bemerkt sie, »dass
die Korper, die sich in sozialen Bewegungen versammeln, die soziale Modalitét des
Kaorpers geltend machen. Dies kann ein kleiner Schritt auf dem Weg zu der Welt sein,
die wir uns wiinschen oder gegen die Welt, die uns kaputtmacht.« (APV: 200)

2. EROFFNEN KORPER AUF DER STRASSE EINEN RAUM FUR
KOMMUNIKATION?

Dem zweiten Einwand, ob dabei iiberhaupt ein Raum fiir Kommunikation entsteht,
oder ob es sich nicht eher um einen umkédmpften Schauplatz handelt, also um das

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

Gegenteil von Kommunikation, sodass hochstens nebenbei politische oder soziale
Forderungen formuliert werden, wahrend die Performanz von Kérpern auf der Strafle
trotzdem bescheiden bleibt, lieBe sich dann geméal aus Butlers Perspektive entgeg-
nen, dass man in der Tat genau hinsehen muss, was sich auf der Straf3e ereignet und
dass man dabei zwischen Kommunikationsbemiihungen und diskriminierenden Auf-
marschen, die Kriegshandlungen &hneln, differenzieren muss. Es ist keineswegs aus-
gemacht, dass besagtes Bewegen auf der Strafle den Raum schafft, in dem politisch
etwas ausgedriickt werden kann, in dem man kommuniziert. Die Korper auf der
Stralle miissen miteinander kommunizieren, diirfen nicht als einheitlicher Block
durch ihre Fiihrer blo nach Aufien Signale senden.

Denn Butler ist klar, dass nicht jede Okkupation der Straf3e oder eines 6ffentlichen
Raumes, Politik in Szene setzt. Nicht nur jene zielen darauf ab, die dort politisch
kommunizieren wollen, sondern auch jene, die diese Kommunikation tiberhaupt ver-
hindern wollen, handelt es sich um die Polizei oder um volkische Aufmérsche, die
diesen Raum nur zu ihrer Propaganda 6ffnen wollen, d.h. um andere daraus auszu-
schlieflen, die somit gerade nicht kommunizieren. Man verfemt andere als Terroristen
oder man erklart Exklusionen als Notwehr, gleichgiiltig ob auf der innenpolitischen
oder der internationalen Ebene. So bemerkt Butler 2003: »Viele Gréaueltaten werden
im Namen der »>Selbstverteidigung« begangen, die an kein Ende kommt und an kein
Ende kommen kann, weil sie eine permanente ethische Rechtfertigung der Vergeltung
liefert. Diese Strategie ermoglicht, die Aggression in erlittenes Leid umzubenennen
und bietet damit eine unerschopfliche Rechtfertigung der Aggression.« (KEG: 100)

Nur unter rechtstaatlichen Bedingungen ist es {iberhaupt moglich, einen Raum
der offentlichen Kommunikation zu schaffen, was ja fiir Arendt bereits politisches
Handeln ist. Und dieser Raum kann sich auch fiir Butler just durch politische Aktion,
also Korper auf der Strafle er6ffnen. Mehr als Arendt — fiir die die soziale Frage nicht
in allen Facetten des Politischen ein Primat besitzt — insistiert Butler auf den sozialen
Voraussetzungen, die {iberhaupt gegeben sein miissen, damit Korper auf der Strafle
einen Raum erdffnen, der politische Kommunikation erlaubt. Fiir Butler geht es bei
der Eroffnung solcher kommunikativer Rdume auch immer darum, prekéren oder dis-
kriminierten Minderheiten die sozialen Voraussetzungen iiberhaupt zu schaffen, so-
dass sie in der Lage sind, sich dem Risiko des Korpers auf der Strae auszusetzen.
Das Risiko muss also eingegrenzt werden, worum es bei solchen Demonstrationen
denn auch immer geht, wenn beispielsweise Straffreiheit gefordert wird — man denke
an den arabischen Friihling.

Es geht also darum, das Recht zu haben, sich auf der Strafie zu versammeln bzw.
darum, sich dieses Recht zu nehmen, es also zu erstreiten. Auch hier zeigt sich, wie
Handeln und Sprechen in Eins fallen, wie Handeln einen sprachlich performativen
Zug entfaltet. 2007 konstatiert Butler: » Aber diese Forderung nach Freiheit zu stellen
bedeutet, bereits mit ihrer Ausiibung zu beginnen und hinterher ihre Legitimation zu

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE¢ | 239

verlangen, es bedeutet, die Liicke zwischen Ausiibung und Verwirklichung zu ver-
kiinden und beides auf eine Weise in den 6ffentlichen Diskurs einzubringen, dass die
Liicke sichtbar wird und zu mobilisieren vermag.« (Butler/Spivak 2007: 47)

Freilich er6ffnet nicht jede Versammlung von K&rpern auf der Strafe einen poli-
tischen Raum der Kommunikation, eben wenn gar nicht kommuniziert wird, sondern
hochsten Befehle oder Parolen gebriillt werden. Nicht dass dabei nicht gesprochen
wiirde, und dass diese Reden keine performative Macht entfalteten: ob Befehle oder
Parolen, beide sind reine Performanz, aber Performanzen, die Beziige zu anderen
Kommunikationsformen gerade ausschlieBen, die andere Performanzen verdringen.
So trifft Butler eine inhaltlich begriindete Unterscheidung: Korper auf der Strafe
»sind daher an sich weder gut noch schlecht; der Wert der Korper auf der Strafle hangt
davon ab, wofiir sie sich versammeln und wie die Versammlung ablduft.« (APV: 164)
Damit zeigt sich, dass jede Berufung auf das Volk — oder sagen wir etwas allgemeiner
— auf die Gemeinschaft, das Gemeinwohl oder auch gar auf universelle Werte letzt-
lich nur in Ausschliisse und weitere Konflikte fiihrt.

So wenig kann sich eine Versammlung auf der StraBe oder sonst wo in der Of-
fentlichkeit — auch wenn sie gerade keinen ausschlieBenden bzw. diskriminierenden
Charakter entfaltet — auf die Demokratie berufen bzw. beanspruchen, die Demokratie
zu verkorpern. Ironischerweise konnen das nicht mal die gewéhlten Volksvertreter,
die nur eine eingeschrinkte Form von Représentation als ihre Legitimitit anzufithren
vermodgen. Warum miissen wohl Frischgewéhlte immer extra betonen, dass sie dem
ganzen Volk dienen wollen? Eben weil sich das nicht von selbst versteht, ja weil das
gar nicht moglich ist. So hélt Butler fest, »dass eine einzelne Versammlung nicht zur
rechtméBigen Grundlage fiir Verallgemeinerungen hinsichtlich a/ler Versammlungen
werden kann und dass der Versuch und die Versuchung, eine bestimmte Erhebung
oder Mobilisierung mit der Demokratie selbst zu verkniipfen, ebenso verlockend wie
falsch ist — er wird dem Konfliktprozess, durch den die Idee des Volkes artikuliert
und ausgehandelt wird, nicht gerecht.« (APV: 203)

Nicht jede Versammlung von Koérpern auf der Straf3e entfaltet also eine demokra-
tische Perspektive. Universalitit, Allgemeinheit oder Gemeinschaft wéren auch
nichts anderes als performative Akte, die sich aber gemeinhin auf Bedingungen be-
rufen, die sie fiir natiirlich, verniinftig, allemal vorgingig ausgeben, die durch die
Versammlung nur umgesetzt wiirden. Die Versammlung handelte dann nicht originér
performativ, sondern setzte nur eine vorliegende Bedeutung um. Just an dieser Stelle
trennen sich die Wege zwischen der traditionellen politischen Philosophie im Stil von
Weber, Schmitt und Strauss und einer linguistischen politischen Philosophie, die eine
derartige Vorgéngigkeit von Bedeutung nicht voraussetzen kann, weil dazu die Argu-
mente fehlen. Insofern berufen sich Weber, Schmitt und Strauss entweder auf Tradi-
tionen, Autoritdten oder Gewalt. Solche géngigen Reprisentationen halten just ob ih-
res notorisch performativen Charakters nie, was sie versprechen. Das ist nicht zuletzt
einer der Griinde, warum sich Schmitt auf skurrile argumentative Abwege begibt,

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

attestiert er der katholischen Kirche »eine konkrete, personliche Représentation kon-
kreter Personlichkeit« (1923: 31).

3. PASSIERT ETWAS, WENN KORPER AUF DER STRASSE
ETWAS SAGEN?

Nun mogen Korper auf der Strafle — gerade wenn es sich um diskriminierte Gruppen
handelt — durchaus etwas sagen und damit einen performativen Charakter entwickeln.
Sie kénnen unter bestimmten Umstidnden und Zielsetzungen auch einen kommunika-
tiven Raum entfalten. Trotzdem stellt sich damit meine dritte Frage, inwieweit man
von Performativitdt sprechen sollte, da doch gerade diese Protestformen der Politik,
um die es Butler geht, in der Regel wirkungslos verhallen. Auch wenn sich Perfor-
manz auf einer sprachlichen Ebene abspielt, der Begriff impliziert ja gerade, dass
Sprache eine Wirkung hat. Aber welche Wirkung haben Versammlungen von Kor-
pern auf der Straf3e, wenn sie doch zumeist folgenlos bleiben: Die Zeitgenossen lau-
fen auf die Straflie und gehen wieder weg, wihrend die Herrschenden einfach weiter
regieren. Hat die traditionelle politische Philosophie solche Protestformen daher
nicht zurecht als politisch bedeutungslos abgetan? So bemerkt Weber: »» Verantwort-
lich« fiihlt sich der Gesinnungsethiker nur dafiir, dass die Flamme [....] des Protestes
gegen die Ungerechtigkeit der sozialen Ordnung, nicht erlischt.« (1919: 552) Findet
Politik nicht auf der staatlichen Ebene statt und hochstens ganz selten auf der Strafle?

Doch Butler bezweifelt, dass die jeweils Herrschenden die Beherrschten vollstén-
dig reprisentieren, wie es Weber, Schmitt und Strauss behaupten, gleichgiiltig, ob es
sich um eine demokratische, eine biirokratische oder eine traditionale Legitimitit
handelt. »Wiirde die Souverinitit des Volkes«, schreibt Butler »vollstindig auf die
von der Mehrheit gewéhlten Vertreter/innen iibertragen und von diesen iibernommen,
so gingen die Kréfte verloren, die wir kritisch nennen, die Akte, die wir Widerstand
nennen, und die gelebte Moglichkeit, die wir Revolution nennen.« (APV: 211) Eine
etwas seltsame Argumentation, die man umdrehen muss: Weil es Kritik und Wider-
stand gibt, iibertrdgt sich die Souveréanitdt nicht vollstdndig auf welche Volksvertreter
auch immer, also schlicht, weil manche Biirger ihre Représentanten nicht anerkennen
oder sich nicht représentiert fiihlen. Alle vermeintlichen Automatismen — beispiels-
weise, dass nach John Locke die Minderheit immer der »Ubereinkunft der Mehrheit«
folgen muss (Locke 1690: 74) — sind reines Wunschdenken.

Die Aussage, dass die Macht, die vermeintlich vom Volke ausgeht, sich nicht
vollstindig auf die Regierenden iibertrégt, darf man obendrein hinterfragen. Denn
was fiir ein seltsamer Akt der Ubertragung wire das und vor allen Dingen, was fiir
ein seltsamer Gegenstand: welche Macht welchen Volkes? Dabei klingen Butlers
Worte eher hoffnungsfroh, denn analytisch. Traditionalisten schreiben der Herrschaft

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE« | 241

alle Macht zu, gerade um jede Kritik von vornherein mundtot zu machen. Widerstand
wird gebrochen, Revolutionen verhindert. Wo bleibt die Performanz der Stral3e, die
Performanz des Protestes?

Fiir Butler gibt es jedoch ein Recht jenseits des staatlich sanktionierten Rechts,
ein Recht, das auch keinen vorstaatlichen Charakter besitzt, das sich vielmehr
schlicht der moglichen Vorhandenheit von Koérpern auf der Strae verdankt, wenn
Menschen auf die Strafle gehen und sich dort gemeinsam {iber die Angelegenheiten
der Politik 6ffentlich austauschen, realistischer wenn sie gegen die Herrschenden pro-
testieren. Einen solchen frisch geschaffenen 6ffentlichen Kommunikationsraum, der
dann Politik konstituiert, kann ein Staat zwar verbieten. Doch die Menschen werden
sich unter Umstédnden nicht daran halten, wenn es ihnen geboten erscheint, und trotz-
dem auf der Strafe 6ffentliche kommunizieren. So bemerkt Butler:

Diese Rechte [das Recht auf freie MeinungsduBerung und die Versammlungstfreiheit] sind nicht
vom Schutz der Regierung abhingig, sie konnen es gar nicht sein, wenn die RechtmaBigkeit
der Regierung und die Macht des Staates gerade durch solche Versammlungen in Frage gestellt
werden oder wenn ein bestimmter Staat das Versammlungsrecht derart verletzt, dass seine Be-
volkerung nicht mehr frei zusammenkommen kann, ohne dass ihr staatliche Eingriffe bis hin

zu brutalen militérischen und polizeilichen Ubergriffen drohen. (APV: 206f.)

Die Gewalt wirkt negativ performativ; sie erreicht selbst dann noch das Gegenteil
dessen, was sie will, wenn es ihr gelingt das Versammlungsrecht einzuschrénken oder
gar vollig zu unterdriicken, ndmlich indirekt zu bestitigen, dass die Bevdlkerung ein
Recht besitzt, sich zu versammeln, ein Recht, das sie sich einfach nimmt, wie man
historisch immer wieder sehen kann und das sich nur mit Gewalt unterdriicken l4sst,
nicht mit Gesetzen.' Gerade dadurch aber entsteht performativ Politik, wenn ndmlich
Biirger tiber die Angelegenheiten der Polis beraten, nicht wenn eine Verwaltung mit
polizeilichen MaBinahmen die Polis organisiert. Hier befindet sich Butler in der Nidhe
von Jacques Ranciére, fiir den Politik dann stattfindet, »wenn die natiirliche Ordnung
der Herrschaft unterbrochen ist durch die Einrichtung eines Anteils der Anteillosen«
(1995: 24). Derart radikalisiert Butler auch das Denken Arendts, indem sie konsta-
tiert, »dass die Versammlungsfreiheit durchaus eine Grundvoraussetzung von Politik
selbst sein kann, einer Politik die davon ausgeht, dass K&rper sich in nicht regulierter
Weise bewegen und versammeln kdnnen, indem sie ihre politischen Forderungen in
einem Raum inszenieren, der dadurch 6ffentlich wird oder ein bestehendes Verstiand-
nis des Offentlichen neu definiert.« (APV: 208) So wenig wie Staaten die Sprache

1 Ohne sich der phdnomenologischen Terminologie zu bedienen, néhert sich Butler damit
dem widerstdndigen Denken Sartres an, wenn er schreibt: »Die Freiheit ist genau das
Nichts, das [...] die menschliche Realitét zwingt, sich zu machen statt zu sein.« (Sartre
1943: 765)

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

beherrschen, hochstens indirekt und ansatzweise, dhnlich vage lenken sie die Bewe-
gung der Korper, wiewohl sie sich darum intensiv bemiihen.

Beispielsweise hilt Peter Sloterdijk im Anschluss an Arnold Gehlen gar Herr-
schaftsformen fiir nétig, die »mit Verben wie Zéhmen, Ziichten und Hiiten umschrie-
ben werden« (2016: 44) — ein Gedanke, den allerdings bereits Platon ausfiihrte, was
ihn keinesfalls legitimer macht. Sloterdijk und Gehlen mdchten durch solcherart
Ziichtung just jene Art conditio humana aufheben, von der Arendt und daran anschlie-
end Butler ausgehen, ndmlich dass niemand sich aussuchen kann, mit wem zusam-
men er die Erde bewohnen muss: Die Nazis wollten sich das aussuchen, wie schon
zuvor der Nationalstaat des 19. Jahrhunderts mit dem Antisemitismus eine &hnliche
Losung anstrebte, die sich am Ende des zweiten Weltkrieges beinahe durchgesetzt
hatte, danach aber vom Wirtschaftswachstum und von der Globalisierung wieder auf-
gehoben wurde. So hilt Butler in Am Scheideweg fest:

Wenn Arendt recht hat, konnen wir nicht nur nicht wéahlen, mit wem zusammen wir die Erde
bewohnen, sondern wir haben aktiv die nicht gewihlte Mannigfaltigkeit des Zusammenlebens
zu bejahen und zu bewahren. Wir leben nicht nur mit jenen zusammen, die wir uns nie ausge-
sucht haben und denen wir uns vielleicht gar nicht zugehérig fithlen, wir sind auch verpflichtet,

diese Leben zu bewahren und die Pluralitit zu verteidigen, zu der sie gehoren. (AS: 150)

Wer von einer pluralistischen Welt ausgeht, der wird von keiner Notwendigkeit spre-
chen, die den einzelnen in die Welt versetzt und diesem seine Lebensform vorzeichnet.
Fiir Arendt wie fiir Butler ist das Individuum von niemandem gewiinscht oder gewahlt
worden, wenn es auf die Welt kommt. Im anderen Fall muss man einer kommunitari-
schen Tradition folgen und in der Gemeinschaft eine Berufung sehen. Fiir Alasdair Ma-
cIntyre »bedeutet ein Mensch zu sein, eine Vielzahl Rollen einzunehmen, die alle ihr
Ziel und ihren Zweck haben: Familienmitglied, Biirger, Soldat, Philosoph, Diener Got-
tes.« (1981: 85) Wenn das eine Lebensgrundlage aller vermeintlich Beteiligten darstellt,
legitimiert das Eroberung und Vertreibung. Dann sind einige nicht durch Zufall auf der
Welt wie andere, denen man derart die Existenzberechtigung streitig machen kann.

Wer indes von der Kontingenz ausgeht — und das sind doch primér liberale Den-
ker wie Richard Rorty, der »Freiheit als Erkenntnis der Kontingenz« (Rorty 1989:
87) begreift — der folgert daraus, dass jeder genau das gleiche Recht zum Leben auf
der Erde hat. Dann gilt es gerade diejenigen zu schiitzen, die verfolgt werden und
prekér leben miissen. So findet Butler: »Es ist nicht uninteressant, dass Arendt, selbst
eine Jiidin und ein Fliichtling, ihre Pflicht nicht darin sah, zum >auserwahlten Volk<
zu gehoren, sondern vielmehr zu den Ungewéhlten, und gerade fiir eine gemischte
Gemeinschaft von denen einzutreten, deren Existenz ein Recht, zu existieren und ein
lebbares Leben zu fiihren, impliziert.« (APV: 154)

So sind die Diskriminierten und im Prekariat Lebenden zwar im Sinn eines Poli-
tikverstindnisses von Weber und Schmitt machtlos, demonstriert ihr Protest nur ihre

- am 14.02.2026, 07:22:18.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE« | 243

hehre Gesinnung, storen sie hochstens gelegentlich etwas den Politikbetrieb, sodass
dieser sich vor solchen Einfliissen schiitzen muss. Nach Butler dagegen entfaltet der
Ausdruck ihrer Hilflosigkeit als Korper auf der Stra3e eine performative Dimension,
die im Recht auf Versammlung griindet und dabei den Anspruch auf Teilhabe erhebt
und die herrschende, sie ausschlieende Politik in Frage stellt.

Gerade die Probleme des Prekariats haben sich in den letzten Jahrzehnten fiir
Butler eher verschirft als gemildert. Jedes Individuum braucht die Unterstiitzung
durch die Gemeinschaft, jenen im Prekariat Lebenden wird diese Unterstiitzung aber
weitgehend verweigert. » Von dieser Unterstiitzung«, schreibt sie, »héngt die Zukunft
meines Lebens selbst ab. Werde ich nicht unterstiitzt, ist mein Leben damit als unsi-
cher und prekér definiert — es ist in diesem Sinne nicht wert, vor Verletzung oder
Verlust geschiitzt zu werden [...].« (APV: 254) In dieser kommunitarischen Perspek-
tive unterscheidet sie sich von Sartre. Doch diese Differenz relativiert sich, wenn die
Menschen sowohl in der Néhe als auch in der Ferne Verantwortung fiir ihre Mitmen-
schen tragen.

Zwar darf man die Wirksamkeit von Protesten vor allem gegen das Prekariat be-
zweifeln. Trotzdem bleiben sie nicht so folgenlos, wie es ihre Gegner gerne hitten.
Nicht nur, dass solche Proteste die Welt in ein anderes Licht tauchen und dieser
dadurch eine andere Bedeutung verleihen, also den herrschenden politisch sozialen
Diskurs hinterfragen. Korper auf der Stra3e besitzen auch noch eine andere, unbeab-
sichtigte Performanz. Denn man darf nicht iibersehen, dass performative AuBerungen
héufig von ihren Zielen abgleiten und ganz andere Wirkungen entfalten. Butler um-
schreibt diesen Mechanismus nicht unbedingt als Nachteil, wenn sie Eve Sedgwick
mit den Worten paraphrasiert, »dass Sprechakte von ihren Zielen abweichen, wobei
sie hdufig Folgen zeitigen, die vollkommen unbeabsichtigt und oft dulerst gliicklich
sind« (APV: 85). Vielleicht lisst sich Ahnliches auch fiir Proteste sagen. Wenn man
die diversen Protestbewegungen in der westlichen Welt anschaut, so haben sie selten
unmittelbar ihre Ziele erreicht, hochstens langfristig. So haben diese Protest- und
Emanzipationsbewegungen zu einer offeneren und freiziigigeren Gesellschaft beige-
tragen. Sie waren daher keinesfalls wirkungslos.

Obendrein haben sie zumeist auch verbindende Effekte, erdffnen also einen poli-
tischen Raum im doppelten Sinn. So bemerkt Butler: »Wir handeln nur, wenn wir
dazu bewegt werden, und bewegt werden wir von etwas, das uns von auflen, von
woanders, vom Leben anderer her beriihrt und ein Ubermaf einfiihrt, von dem aus
und dem entsprechend wir handeln.« (APV: 137) Wenn Menschen auf die Stra3e ge-
hen, erdffnen sie nicht nur einen politischen Raum; vielmehr schaffen sie untereinan-
der Formen der Verantwortung, der Solidaritt.

Wenn sie sich versammeln, wenn Korper auf die Strae gehen, ihren Korper in
die Waagschale werfen, um auf die Lage ihres Kérpers aufmerksam zu machen, dann
betreiben sie eine Korperpolitik. Dazu zdhlen folglich nicht die diskriminierenden
Bewegungen, wie sie in den letzten Jahren populistisch und volkisch aufgetreten sind,

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

die gemeinhin andere ausgrenzen, ihnen schaden wollen. Sie wollen die Macht, um
zu bevormunden, sie wollen nicht bloB einen Anteil, der ihnen womdglich zustehen
konnte. Solche Versammlungen dagegen, die sich gegen prekdre und diskriminierte
Lebensformen wenden, entwickeln eine performative Kraft, die sich humanisierend
auf die Gesellschaft auswirkt — obgleich man natiirlich auch an Fille denken muss,
wo sie gerade in der arabischen Welt Orgien von Gewalt ausldsten, mit denen entwe-
der staatliche Institutionen oder radikalreligiose Bewegungen solchen Bestrebungen
begegneten. Fiir Butler bleibt eine derartige Koérperpolitik trotzdem ein Grund ihrer
Hoffnungen: »Es gibt viele Moglichkeiten, den Korper einzusetzen, ohne jemanden
zu schaden, und das ist zweifellos der Weg, den wir gehen sollten.« (APV: 248)

Solche Korperpolitik muss sich gerade mit der staatlichen Politik auseinanderset-
zen, die sie hdufig beeintrachtigt oder gar unterdriickt. Wenn Foucault schreibt: »Mit
dem 16. Jahrhundert treten wir in das Zeitalter der Verhaltensfiihrungen [...] ein«
(1977: 336), dann richtet der entstechende moderne Staat sein Interesse auf den
menschlichen Korper, beginnt die Biopolitik. Obgleich sich die Biopolitik an der Lo-
gik der Bevolkerung ausrichtet, heifit das indes langst nicht, dass die Biopolitik damit
Riicksicht auf Marginalisierte nimmt oder individuelle Lebensinteressen beachtet. Es
verwundert dann nicht, dass diese Interessen von den Menschen selber vertreten wer-
den miissen — in Aktionsformen, die sich auf3erinstitutionell organisieren, wenn man
in den staatlichen Institutionen dafiir keine Ansprechpartner*innen findet. Trotzdem
bleiben Korper auf der Strale die andere Seite der Biopolitik. Solche Interessen von
Marginalisierten drehen sich dabei nicht mehr um das Seelenheil, sondern um das
Korperheil, das Butler folgendermafBlen umschreibt: »Wenn wir nach griindlicher
Uberlegung zu dem Schluss kommen, dass wir zum Erhalt des Lebens in irgendeiner
Form verpflichtet sind, so hat dieses zu erhaltende Leben eine leibliche Gestalt. Um-
gekehrt heifit das, dass das Leben des Korpers — sein Hunger, sein Bediirfnis nach Ob-
dach und Schutz vor Gewalt — zu einem zentralen Thema der Politik wird.« (APV: 129)

Wenn Marx eine politische Philosophie geschrieben hitte, dann miisste sie sich
um dieses Postulat drehen, wenn Thomas Hobbes den Staatszweck als »Sorge fiir die
Sicherheit des Volkes« (1651: 255) bezeichnet. Doch kénnen viele Menschen ihr
Korperheil keinesfalls der staatlichen Biopolitik iiberlassen, eben marginalisierte
Minderheiten und soziale Randgruppen, miissen diese sich zwangsldufig selber da-
rum kiimmern. Allerdings kehrt das Seelenheil heute in mancher religios fundamen-
talistischen Politik wieder: Dem Selbstmordattentéter des IS geht es gerade nicht um
das Leben, den Korper und dessen Heil, sondern um das Seelenheil, das damit wie
im Europa des 17. Jahrhunderts erneut zum Motiv des Biirgerkrieges avanciert. Auch
das Korperheil fiihrt in den Kampf um Ressourcen. Aber man kdnnte zumindest em-
pirische Orientierungsdaten fiir pragmatische Kompromisse formulieren. Etwas Ver-
gleichbares geht dem Seelenheil ab, sodass der Frieden im Zeichen des Seelenheils
von der empirischen Seite her schwerlich geférdert wird.

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE« | 245

Aber man kann sich auch jenseits von Butlers Postulat um das Koérperheil kiim-
mern, iiberldsst das aber vollig den Individuen und zwar auf sich selbst gestellt. Wer
dazu dann nicht in der Lage ist, der wird sein Korperheil nicht gewéhrleisten konnen.
Radikale Libertarians scheuen sich nicht, solcherart Diskriminierung fiir berechtigt
zu erkldren, dann miissen die 6konomisch Schwachen ausgegrenzt werden. Dass sie
mit diesen die Erde nicht teilen wollen, muss man nicht unbedingt verstehen, ent-
spricht aber deren Logik. Ob sie indes mit den Schwachen die Erde teilen miissen,
weil ihnen ansonsten niemand den Mehrwert produziert, das miissen sie gemaf3 der
eigenen Logik dementieren.

Beide Tendenzen zwingen die Marginalisierten auf die StraBe zu gehen, wenn sie
nicht deren Opfer werden wollen. Vor diesem Hintergrund zeigt sich denn, dass der
Protest, dass Korper auf der Strae durchaus ein gehorig Mall an performativer Kraft
entfalten, um sich diesen Bedrohungen zu widersetzen.

4. ISsT DER KORPER AUF DER STRASSE EIN KRIEGER ODER
EIN TANZER?

Doch das legt meinen vierten Einwand als Frage nahe: Gerade wenn das Korperheil im
Vordergrund moderner Politik steht, wenn Politik durch Koérper auf der Stralle konsti-
tuiert wird, geht es dabei denn nicht doch um eine koérperliche Handlung, also gerade
um das, was viele heute immer noch iiberhaupt als Handlung verstehen, wenn korper-
lich etwas bewegt bzw. produziert wird? Der Demonstrant als korperlicher Akteur, der
dem Krieger dhnelt und nicht dem Ténzer, dem Schreiberling, dem Intellektuellen!
Nicht was er sagt, ist entscheidend, sondern dass er da ist, was er tut, nimlich den Platz
besetzen, ohne, wie Occupy, konkrete politische Forderungen aufzustellen und zu for-
mulieren. Man denke auch an die Beschworung der Volksmassen und die Massende-
monstrationen! Ist der Kdrper nicht von Materialitdt bestimmt, sodass seine Bewegun-
gen eben primér materiell — Handeln im Sinne einer traditionellen politischen Philoso-
phie — und nicht performativ sind und gerade nicht durch ihr Bedeuten wirken? Spielt
dann das Performative hochstens noch beiher? Behélt die traditionelle politische Philo-
sophie gerade in diesem Fall gegeniiber einer linguistisch inspirierten nicht doch Recht?

Bereits 1993 in ihrem Text Korper von Gewicht setzt sich Butler mit dem Problem
der Materialitét des Korpers auseinander. Ist der Korper nicht etwas schlicht materiell
gegebenes, so auch die Korper auf der Strale? Aber was heifit Materie? Sie ist nicht
immer dasselbe, wie man vorschnell meinen kénnte, vor und nach Moses immer die-
selbe geblieben. In einer Denkfigur, die Heideggers Geschichte des Seins dhnelt —
»Sein und Zeit bestimmen sich wechselweise« (1962: 3) —, attestiert Butler auch der
Materie eine Geschichte. Materialitdt von Korpern ist nicht deren immer schon vor-

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

liegende und gleich bleibende Voraussetzung, vielmehr werden Korper auf unter-
schiedliche Weisen materialisiert. Materie liefert dann nicht immer schon Oberfla-
chen, in die sich die verschiedenen Korper formend einschreiben, wie es sich etwa
Aristoteles vorstellt. Vielmehr handelt es sich um einen langwierigen performativen
Prozess, durch den Korper materialisiert werden. Butler ergénzt hier die Sprachakt-
theorie durch den Begriff der Wiederholung: »Zunéchst einmal darf Performativitét
nicht als ein vereinzelter oder absichtsvoller »Akt« verstanden werden, sondern als
die stéindig wiederholende und zitierende Praxis, durch die der Diskurs die Wirkun-
gen erzeugt, die er benennt.« (KG: 22)

Damit bedient sie sich eines Begriffs, den Gilles Deleuze philosophisch fruchtbar
machte: »Die Differenz bewohnt die Wiederholung.« (1968, 106) Ein bestindiges,
gleich bleibendes Sein zerfillt in einzelne ereignishafte Prozesse, die sich permanent
wiederholen, die das Sein durch ihre Differenzen erzeugen — genauer wiederholend.
Was man dann unter Materialitdt von Korpern versteht, das generiert sich durch stin-
dige Wiederholungen von Bezeichnungen. Der Korper besteht somit nicht aus Mate-
rie, sondern materialisiert sich im Prozess sich stindig wiederholender sprachlicher
Bezeichnungen, die performativ wirken. Butler schreibt:

Wenn der als der Signifikation vorgéngig bezeichnete Korper ein Effekt der Signifikation ist,
dann ist der mimetische oder darstellende Status der Sprache, demzufolge die Zeichen als
zwangslaufige Spiegelungen auf die Korper folgen, liberhaupt nicht mimetisch. Der Status der
Sprache ist dann vielmehr produktiv, konstitutiv, man kdnnte sogar sagen performativ, insoweit
dieser signifizierende Akt den Korper abgrenzt und konturiert, von dem er dann behauptet, er

fande ihn vor aller und jeder Signifikation vor. (KG: 56)

Wenn man einen Korper als materiell beschreibt und damit etwas meint, was dem
Korper immer schon zugrunde liegt, dann ist diese vermeintlich fundierende Materie
ein Ergebnis erst solcher Bezeichnungen. Jedenfalls spiegelt dann das Wort keinen
Gegenstand, sondern konstituiert diesen dadurch, dass das Wort immer wieder diesen
Gegenstand verfasst. Nicht der Gegenstand als solcher liegt dann immer schon vor,
sondern dadurch dass er sprachlich eingegrenzt und abgegrenzt wird, durch solche
Wiederholungen beginnt der Gegenstand vorzuliegen, sich zu materialisieren und das
bedeutet mit den Worten von Butler, dass er »Gewicht« annimmt. Korper werden
dadurch bestimmt, dass sie eine Masse haben, folglich Gewicht. Aber das ist eine
intellektuelle Bestimmung. Butler schreibt:

In diesen klassischen Kontexten von Kérpern, die Gewicht haben, zu sprechen, ist keine mii-
Bige Wortspielerei, denn materiell zu sein bedeutet zu materialisieren, wobei das Prinzip der

Materialisierung genau das ist, was an einem Korper »gewichtig ist«, eben seine Intelligibilitét.

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE¢ | 247

In diesem Sinn ist, um die Bedeutsamkeit von etwas zu wissen, gleichbedeutend damit, zu wis-
sen, wie und warum es von Gewicht ist, wobei »Gewicht verleihen« zugleich meint, »zu mate-

rialisieren« und »zu bedeuten«. (KG: 58)

Gewicht ist eine bedeutungstrachtige Zuschreibung. Durch eine derartige, stindig
wiederholte Bezeichnung entsteht ein materieller Korper. Vor diesem Hintergrund
présentieren sich Korper nicht als immer schon vorliegend, sondern als Produkte von
politischen, sozialen oder wissenschaftlichen Diskursen, was allerdings ihre Materi-
alitit nicht dementiert. Im Gegenteil, gerade aufgrund ihrer Materialitdt, besitzen sie
eine andere Dynamik, sodass sie keinesfalls nur als Produkte staatlicher Souverénitét
betrachtet werden kdnnen, quasi gigantischer Ziichtungsprogramme, wie sie Sloter-
dijk vorschweben. Butler verabschiedet den traditionellen Souverénititsbegriff, wie
er seit Jean Bodin im Staatsverstdndnis der politischen Philosophie vorherrscht und
in Schmitts berithmten Worten gipfelt: »Souverén ist, wer iiber den Ausnahmezustand
entscheidet.« (1922: 11) Butler schlieft an Foucault an, wenn Kdrper weniger durch
die staatliche Souverénitit als vielmehr durch die diversen staatlichen Institutionen
und die verschiedenen sozialen Diskurse geprigt sind:

Ich versuche eine Machtanalyse zu erschlielen, die Souverénitit als eine ihrer Funktionen ein-
begreift, aber dennoch in der Lage ist, iiber andere Formen der Mobilisierung und Einbehaltung
von Bevolkerungsgruppen zu sprechen, welche nicht als die Akte eines Souveréns begrifflich
zu fassen sind und die durch andere Operationen staatlicher Macht vonstatten gehen. (But-
ler/Spivak 2007: 67)

Doch gerade dadurch, dass sich Korper nicht einem groBen Ziichtungs- und Len-
kungsplan verdanken, sondern diversen korperlichen Technologien, die bis ins Selbst
des Individuums hineinreichen, sehen sich die Individuen mit diversen mikrologi-
schen Interventionen konfrontiert. Es sind hiufig die Zeitgenossen, die eigeninitiativ
und gar nicht von staatlichen Stellen beauftragt andere angreifen, und zwar sowohl
korperlich als auch sprachlich, wobei letzteres einer korperlichen Gewalt gleich-
kommt. So bemerkt Butler bereits 1997: »Wenn die Sprache den Kd&rper erhalten
kann, so kann sie ihn zugleich in seiner Existenz bedrohen. Die Frage, in welcher
spezifischen Art und Weise die Sprache Gewalt androht, scheint an die primére Ab-
héngigkeit gebunden, die jedes sprachliche Wesen durch die anrufende oder konsti-
tutive Anrede des anderen erfahrt.« (HS: 16) Die Performanz der Sprache reicht also
bis in die Materialitdt der Korper hinein, verbindet diesen mit sozialen Ereignissen.
Hass wirkt nicht nur dadurch, dass in seiner Folge Gewalt gegen Korper ange-
wendet wird, sondern bereits als solche, als diffamierende AuBerung, wie man es
heute in den sozialen Netzwerken erlebt. Das beruht darauf, dass der Korper ob seiner
Materialitat nicht in sich selbst ruht, sondern vielmehr durch die Mitmenschen nach-
haltig geprégt wird, ja erst durch sie zu sich selbst kommt — auch durch seine Feinde.

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

So hat der Korper immer schon eine soziale Dimension, die ihn von anderen Zeitge-
nossen abhéngig macht: »Der Korper wird durch Perspektiven konstituiert,« schreibt
Butler, »die er nicht einnehmen kann; eine andere Person sieht unser Gesicht und hort
unsere Stimme in einer Weise, wie wir es nicht konnen. Wir sind in diesem Sinne —
korperlich — immer schon dort und doch hier, und diese Enteignung kennzeichnet die
Sozialitit, zu der wir gehoren.« (APV: 130)

Damit befindet sie sich in der Ndhe von Sartres Blick-Theorie, die phdnomeno-
logisch gerade auf den Korper abzielt, reduziert der Andere mich auf meinen Korper,
wenn er mich anblickt. Naher steht Butler indes einerseits Jacques Lacan mit seiner
Theorie des Spiegels, nach der das Ich sich durch etwas anderes und als etwas anderes
erfdhrt. Anderseits bezieht sie sich 2002 in ihren Adorno-Vorlesungen auf Emmanuel
Lévinas, fiir den sich der Andere zwar immer entzieht. Aber »indem der Andere die
Freiheit zur Verantwortung ruft, setzt er sie ein und rechtfertigt sie.« (1961: 282)
Auch Lévinas entwirft seine Ethik phinomenologisch, durchaus von der Erfahrung
des Korpers aus. Dazu bemerkt Butler: »Die Einzigartigkeit des Anderen ist mir aus-
gesetzt, aber meine ist auch ihm ausgesetzt, und das heif3t nicht, dass wir gleich sind,
das heif3t nur, dass wir durch unsere Unterschiede, d.h. durch unsere Singularitt,
aneinander gebunden sind.« (KEG: 47) Fiir Lévinas griinden die Verantwortung und
damit die Ethik insgesamt in der Andersheit des Anderen, nicht in der Gleichheit.

Wie bei Arendt présentieren sich fiir Lévinas und Butler die Menschen in ihrer
Einzigartigkeit, die nicht der Innerlichkeit, sondern der Korperlichkeit entspringt,
wiewohl sich ja diese Korperlichkeit wiederum performativ der Sprache und damit
im Sinn von Arendt der Kommunikation verdankt. Auch wenn Butler immer wieder
die Sozialitét des Individuums betont, sie verweigert sich nicht nur kommunitarischer
Angleichung, sondern fordert die Achtung der Differenzen. So schreibt sie 2013:
»Gleicher Schutz, ja Gleichheit ist kein Grundsatz, der diejenigen, auf die er Anwen-
dung findet, homogenisiert; die Verpflichtung auf Gleichheit ist vielmehr Verpflich-
tung auf einen Prozess der Differenzierung selbst.« (AS: 151)

Auf der Grundlage der Gleichheit lassen sich die Unterschiede erst bestimmen.
In einer Welt der Ungleichheiten werden Vergleiche ja geradezu ausgeschlossen.
Aber auf der Grundlage der Gleichheit lassen sich nicht nur die Differenzen der Kor-
per markieren. Vielmehr er6ffnet sich dadurch auch der Konflikt der Interpretationen,
wie ihn Paul Ricceur als »Konflikt der rivalisierenden Hermeneutiken« (Ricceur
1969: 30) benannt hat, der sich indes nicht nur als Kampf der Ideologien prisentiert,
sondern als der Streit iiberhaupt, der die Demokratie ausmacht, dem sich die Korper
ausgesetzt sehen und der sie auch gefédhrden kann. Butler schreibt:

Dieses Risiko und diese Verletzbarkeit gehéren in dem Sinn zu einem demokratischen Prozess,
dass man nicht im voraus wissen kann, welche Bedeutung der andere der eigenen AuBerung

zuweisen wird, welcher Streit der Interpretationen vielleicht entstehen konnte und wie man am

- am 14.02.2028, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE¢ | 249

besten tiber diese Differenz urteilt. Der Versuch, das zu bewiltigen, kann nicht im Vorgrift er-
ledigt werden, sondern nur in einer konkreten Ubersetzungsanstrengung, deren Erfolg fiir nie-
manden gesichert ist. (HS: 140)

Damit schlief3t sie an Jean-Frangois Lyotard an, der die politische Philosophie lingu-
istisch fundamentiert, indem er konstatiert: »die Politik ist die Drohung des Wider-
streits.« (1983: 230) Wenn Korper nicht nur Gewicht haben, sondern sich auch noch
auf die Stra3e begeben, dann nehmen sie Teil an einem Diskurs der Performativitéten,
dann ist Politik Sprache und Korper gleichermal3en, dann sind Sprechakte wie kor-
perliche Prisenz politische Handlungen, handelt ldngst nicht nur der Souverdn der
traditionellen politischen Philosophie, der sich seinerseits ja auch durch performative
Akte realisiert, eben wenn er iiber den Ausnahmezustand entscheidet, sondern die Mar-
ginalisierten, wenn sie sich auf der Strale versammeln und ihre AusschlieBung in Frage
stellen. Derart entfaltet Kommunikation in der Offentlichkeit einen performativen Cha-
rakter, untermauert und erweitert Butler Arendts Begriff des politischen Handelns.

Korper von Gewicht, die sich auf der Strale versammeln, schlieBen damit nicht
nur an eine Philosophie des Widerstands an, wie sie Sartre entwickelt. Butler begriin-
det damit vielmehr eine linguistische politische Philosophie, die gegeniiber der tradi-
tionellen neue politische Perspektiven entwirft, die die Materialitdt von Kdrpern in
ihrer Performativitdt aufheben. Der Begriff des Politischen wird dann nicht mehr
durch eine Freund-Feind-Unterscheidung bestimmt, sondern durch Verantwortung
fiir die Andersheit des Anderen, fiir die Differenz. Was Butler 2015 ausfiihrt, das skiz-
ziert sie bereits 1993 vor:

Die Materie von Korpern zu problematisieren, kann zuerst einen Verlust erkenntnistheoretischer
Gewissheit zur Folge haben, ein Verlust an Gewissheit ist aber nicht dasselbe wie politischer Ni-
hilismus. Ein solcher Verlust kann durchaus einen bedeutsamen und aussichtsreichen Umschwung
im politischen Denken nach sich ziehen. Dieses Erschiittern der »Materie« ldsst sich verstehen als
Anstof} fiir neue Méglichkeiten, fiir neue Arten, wie Kdrper Gewicht haben konnen. (KG: 56)

Solche Korper auf der Strale, mit Ranciére Anteillose, die ihre Anteillosigkeit in
Frage stellen, sind keine Krieger, wenn sie dabei Andere nicht auszuschlielen versu-
chen, sondern wenn sie fiir die Anderen sogar die Verantwortung iibernechmen. Sie
sind Ténzer, und zwar nicht allein deshalb, weil sie mit der Ironie spielen, weil sie
gingige Bilder parodieren, sich vorgegebenen Geschlechterrollen entziehen. Viel-
mehr sind sie Tanzer, weil sich der Zweck ihres Tuns im Vollzug erfiillt: Koper, die
auf der Strafle etwas sagen, damit einen Raum der Kommunikation erdffnen, just
dadurch auf die Welt einwirken — mag das auch noch so marginal sein. Das entspricht
in etwa Arendts politischem Handeln als Kommunikation in der Offentlichkeit.

- am 14.02.2026, 07:22:18.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

LITERATUR

Arendt, Hannah (1963): Uber die Revolution. Miinchen: Piper 1963.

Arndt, Hannah (1958): Vita activa oder Vom tditigen Leben. Miinchen: Piper 1981.

Austin, John L. (1962): Zur Theorie der Sprechakte. Stuttgart: Reclam 1972.

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehorigkeit.
Ziirich/Berlin: Diaphanes 2007.

Deleuze, Gilles (1968): Differenz und Wiederholung. Miinchen: Fink 1992.

Foucault, Michel (1977): Sicherheit, Territorium, Bevélkerung. Geschichte der Gou-
vernementalitit 1. Vorlesung am Collége de France 1977-1978. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 2004.

Heidegger, Martin (1962): »Zeit und Sein, in: Ders.: Zur Sache des Denkens. Tii-
bingen: Niemeyer *1988.

Hobbes, Thomas (1651): Leviathan. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984.

Lévinas, Emmanuel (1961): Totalitit und Unendlichkeit. Freiburg: Alber 1987.

Locke, John (1690): Uber die Regierung. Stuttgart: Reclam 1974.

Lyotard, Jean- Frangois (1979): Das postmoderne Wissen. Wien: Passagen *1994.

Lyotard, Jean- Frangois (1983): Der Widerstreit. Miinchen: Fink 1987.

Maclntyre, Alasdair (1981): Verlust der Tugend. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1987.

Ranciere, Jacques (1995): Das Unvernehmen — Politik und Philosophie. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2002.

Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie und Solidaritdt. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992.

Riceeur, Paul (1969): Hermeneutik und Strukturalismus — Der Konflikt der Interpre-
tationen 1. Miinchen: Kosel 1973.

Sartre, Jean-Paul (1943): Das Sein und das Nichts. Reinbek: Rowohlt 1994.

Schmitt, Carl (1922): Politische Theologie. Berlin: Duncker & Humblot 31979.

Schmitt, Carl (1923): Romischer Katholizismus und politische Form. Stuttgart: Klett-
Cotta 1984.

Sloterdijk, Peter (2016): Was geschah im 20. Jahrhundert? Berlin: Suhrkamp 2016.

Strauss, Leo (1932): »Anmerkungen zu Carl Schmitt, Der Begriff des Politischeng,
in: Ders.: Gesammelte Schriften Bd. 3. Stuttgart/Weimar: Metzler 2001.

Weber, Max (1919): »Politik als Beruf«; in: Ders.: Gesammelte politische Schriften.
Tiibingen: Mohr *1971.

- am 14.02.2026, 07:22:18.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

