
Ver_Handlungen

In drei Gruppendiskussionen ging es uns darum, eine Breite an Deu-

tungen und Strategien zu generieren, und nicht, wie sonst in Grup-

pendiskussionsverfahren üblich, Personenkategorien oder Organisati-

onstypen zu konstruieren. Gruppendiskussionen bieten sich dennoch

für unsere Fragestellung an, weil im Gespräch mit anderen Reflexions-

prozesse verbal zugänglich und in der Explikation und der Aushand-

lung von Positionen entwickelt und differenziert werden. Wir luden

Personen zur Diskussion ein, die in Vereinen, Kollektiven, Verbänden

und anderen Zusammenschlüssen aktiv sind. Alle Diskussionsteilneh-

mer:innen äußern sich entweder selbst als Muslim:innen oder werden

als solche adressiert. Die Wahl fiel auf Personen, die auf einen breiten

Fundus an Deutungs- und Handlungsmustern zurückgreifen können.

Zur ersten Gruppendiskussion waren der Einladung Vertreter:in-

nen von Moscheegemeinden und anderen Verbänden gefolgt. Im

Zuge der Interpretation der ersten Sequenz stellte sich uns die Frage,

welche Relevanz es haben könnte, wenn die Verbände auf konkrete

eigene Restriktionen im Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs

zurückblicken und von konkreten Auswirkungen des sicherheitspoli-

tischen Disziplinar- und Sanktionssystems berichten können. Diesen

Aspekt fokussierten wir in der zweiten Gruppendiskussion und luden

entsprechend ein. In der dritten Gruppendiskussion interessierte

uns, welche Deutungen und Strategien diskutiert werden, wenn die

Teilnehmer:innen nicht als Vertreter:innen von Verbänden oder Mo-

scheegemeinden sprechen, sondern sich stärker auf ihre aktivistische,

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

künstlerische oder akademische Arbeit beziehen und daran orientiert

zu Wort melden.

Die Diskussionen eröffnetenwirmit der Bitte,miteinander darüber

zu sprechen, wie die Diskussionsteilnehmer:innen den Sicherheitsdis-

kurs wahrnehmen, welche Auswirkungen er auf sie hat und wie sie da-

mit umgehen. Zur Auswertung nutzten wir die Dokumentarische Me-

thode als Werkzeug und passten sie unserer Fragestellung sowie unse-

ren erkenntnistheoretischen und forschungsethischen Positionen an.

Alle drei Gruppendiskussionen erhielten von uns die gleichen Informa-

tionen und den gleichen Impuls: »Wir würden Euch gerne bitten, mit-

einander darüber zu sprechen, wie Ihr den Sicherheitsdiskurs wahr-

nehmt, was er für Euch bedeutet und wir Ihr damit umgeht. Ihr könnt

anfangen, wie Ihr wollt, wir werden uns nicht amGespräch beteiligen.«

Zwei Audiogeräte zeichneten die Diskussion auf, zudemprotokollierten

zwei Forscher:innen ihre Wahrnehmungen. An den Gruppendiskussio-

nen nahmen die folgenden Personen (Pseudonyme) teil:

G 1: Aslı A., Mohamed B., Sidar C., Gülçin D., Viola E. und Rahman F.

(96 Minuten)

G 2: Rania G., Samir H. und Abdul I. (84 Minuten)

G 3: Tasnim J., Fatouma K., Leyla L., Hassan M. und Asmah N. (127 Mi-

nuten)

Die folgenden drei Abschnitte fassen unsere Forschungsergebnisse

aus den Gruppendiskussionen zusammen. Die Fokussierung auf die

genannten Aspekte und die Spannung zwischen den jeweiligen Polen

Inter_Sektionen, Ent_Solidarisierung und Ver_Antworten entwickelten

wir induktiv aus dem Material. Der Datenerhebung und -auswertung

gingen theoretische, ethische und methodologische Auseinanderset-

zungen voran. Sie begleiteten den Forschungsprozess und ragen in

Form neuer Erkenntnisse und Fragen an Theorien sowie Forschungs-

methoden und -ethik darüber hinaus.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 69

Inter_Sektionen

In den Gruppendiskussionen greifen die Teilnehmer:innen ihre Anru-

fung als ›Muslim:innen‹ auf. Sie sprechen als Muslim:innen, vervielfäl-

tigen und verkomplizieren aber ihr Muslimischsein, indem sie es plu-

ralisieren und mit weiteren Positionierungen kreuzen. Damit weisen

sie einerseits die dem antimuslimischen Rassismus inhärente Essen-

tialisierung und Homogenisierung ›der Muslimin‹ und ›des Muslims‹

zurück, greifen aber andererseits auf jene Subjektpositionen zurück,

die den antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen und den Sicher-

heitsdiskurs im Besonderen durchziehen. Narrative zu Orient und Is-

lam sind in der Konstruktion des fremden, rückständigen und bedroh-

lichen Anderen intersektional mit Geschlecht, Sexualität, Klasse, Bil-

dung, Nationalität, Migration, Kultur, Ethnizität, Sprache, Hautfarbe

und Religiosität verwoben.Während die Intersektionen in orientalisie-

renden und antimuslimischenDiskursen das Fremde signifizieren, ver-

mag es ihreThematisierung alsMachtverhältnisse, die Entitäten zu ver-

flüssigen und in konkreten Situationen zu immer wieder neuen Kon-

stellationen zu verweben, ohne beliebig zu werden. Das eröffnet nach

›innen‹ und nach ›außen‹ hin Ansatzpunkte zur Kritik an Essentialisie-

rung, Homogenisierung, Dichotomisierung und Hierarchisierung.

In beiden Fällen bewegt sich der Bezug auf die genannten Diffe-

renzkategorien und Machtverhältnisse innerhalb des hegemonialen

Diskurses, wenn auch in unterschiedlichen Weisen, die unterschied-

liche Formen der Unterwerfung und des Widerstands aufweisen.

Die Diskussionsteilnehmer:innen antworten zum Beispiel auf ihre

Anrufung als Muslim:innen, indem sie ihre Adressierung als Hijabi,

›Gastarbeiter‹, ›dritte Generation‹ usw. aufgreifen und in den Diskus-

sionen auch untereinander ihr Muslimischsein mit Bezug auf diese

Anrufungen artikulieren. Im Zuge der Performativität von Intersek-

tionen kommt es zu Verschiebungen und Affirmationen des Diskurses

sowie zu vielfältigen und wechselnden Bezugnahmen aufeinander,

die implizit oder explizit intersektional eingeleitet und gerahmt wer-

den. Indem die Gesprächspartner:innen die Anrufung annehmen

und durch sie sprechen, äußern sie sich als informierte Bürger:innen

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

dieser Gesellschaft1, denen die mit dem Islam- und Sicherheitsdiskurs

verwobenen Intersektionen geläufig und vertraut sind. Sie setzen sie

ein, reflektieren sie und verweben sie gegebenenfalls neu.

Im Folgenden fragen wir danach, wie in den Diskussionen Po-

sitionierungen und Intersektionen sichtbar gemacht und verhandelt

werden. Dies erfolgt mit Bezug auf unterschiedliche Machtverhält-

nisse. Die Diskussionsteilnehmer:innen reflektieren, wie sie in der

Gesellschaft als intersektional positionierte Muslim:innen adressiert

werden und welche Spielräume sie angesichts der intersektionalen

Durchdringung des Sicherheitsdiskurses ergreifen können. Sie ar-

gumentieren vor dem Hintergrund ihrer pluralen, sich kreuzenden

und wieder auseinanderlaufenden Positionierungen und deren Be-

deutungen in ihrem privaten, beruflichen und zivilgesellschaftlichen

Alltag. Es wird deutlich, wie sie mit ihrer intersektionalen Anrufung

als ›Muslim:innen‹ in konkreten Situationen umgehen. Indem sie die

Gemeinsamkeiten und Unterschiede untereinander in die Diskussion

einführen, können die Diskussionsteilnehmer:innenmit den jeweiligen

Anrufungen verbundene Problematisierungsweisen bezüglich sicher-

heitspolitischer Themen herausarbeiten. Die Gruppendiskussionen

dienen hierzu nicht nur als Reflexionsraum, sondern führen in actu

vor, dass unterschiedliche Erfahrungen zu unterschiedlichen Einschät-

zungen und Handlungsoptionen beitragen können, aber expliziert

werden müssen, um miteinander sprechen zu können.

Intersektionale Machtverhältnisse sind im Verlauf der Diskussio-

nen, in den Reflexionen zwischen den Diskussionsteilnehmer:innen

und in unseren Rekonstruktionen vielfach entscheidend. Die Diskus-

sionsteilnehmer:innen rufen Differenzen untereinander entlang der

genannten Kategorien und Verhältnisse auf und weisen explizit auf in-

tersektionale Gemeinsamkeiten und Unterschiede hin, um sich in der

Diskussion voneinander abzugrenzen oder um gemeinsame Positionen

zu begründen. Sie re-zentrieren ihr Muslimischsein in Interrelation

zu anderen Subjektpositionen, sodass differenzierte Reflexionen ihrer

Erfahrungen, Positionen und Praktiken im Zusammenhang mit dem

1 Darauf wird im Abschnitt Ver_Antworten eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 71

Sicherheitsdiskurs und dem antimuslimischem Rassismus möglich

werden.

Die Diskussionsteilnehmer:innen tauschen sich über ihre Rassis-

muserfahrungen im Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs aus

und identifizieren über die Gemeinsamkeiten hinweg auch Unterschie-

de in ihremMuslimischsein als gelebte Erfahrungen und Positionierun-

gen. Unter Berücksichtigung ihrer intersektional-muslimischen Bezü-

ge ist es den Teilnehmer:innenmöglich, ihre Erfahrungen in Relation zu

setzen und teils in Nuancen, teils aber auch wesentlich zu unterschei-

den und in ihrer Pluralität,Widersprüchlichkeit und Ambiguität als ge-

meinsame, nämlich vielstimmige muslimisch-deutsche Erfahrung zu

reflektieren. Die Betroffenheit von antimuslimischem Rassismus ver-

eint (als) Muslim:innen (Markierte) und kann im Rahmen der Analy-

sen sowohl als explizites als auch als implizites Wissen rekonstruiert

werden, das sowohl auf ihrer Kenntnis des hegemonialen Wissens als

auch auf ihrem Erfahrungswissen beruht. Vor dem Hintergrund ihrer

intersektionalen Rassismuserfahrungen ist es den Diskussionsteilneh-

mer:innen möglich, differenzierter und vertiefter über deren Effekte

und über ihre Handlungsoptionen zu reflektieren.

»Herr Sheikh abi«

Der gegenderte antimuslimische Rassismus spielt im Kontext der Dis-

kussionen zum Sicherheitsdiskurs wiederholt eine herausragende Rol-

le. Gülçin D. weist in der ersten Gruppendiskussion auf verschiedene

Subjektpositionierungen hin, die sie als Adressierung und als Identi-

fizierung2 artikuliert und verhandelt. Sie bezeichnet sich als Teil der

»deutschtürkischen Muslime« und führt ihre Position als Frau, Mutter

und Tochter ins Gespräch ein. Sie bezieht sich intersektional auf die-

se Positionierungen und tut dies in der folgenden Sequenz im Disput

mit und in Abgrenzung von Rahman F., der aus der Perspektive eines

Imams spricht. Im weiteren Verlauf der nun folgenden Rekonstruktion

2 Vgl. zum Konzept der Identifikation: Hall 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

wird Gülçin D. sein (Rahman F.s) höheres Alter und ihre Zugehörigkeit

zu unterschiedlichen Migrationsgenerationen betonen.3

Die Sequenz beginnt damit, dass Rahman F. von Nachbarschafts-

konflikten berichtet und argumentiert, dass die Verstrickung der »Bür-

ger« in antimuslimisch-rassistische Diskurse von der Medienbericht-

erstattung herrührt. Seine Rede wirbt für Verständnis und Dialog und

räumt eine Mitschuld von »unserer Seite« ein.4 Gegen diese Themati-

sierung legt Gülçin D. vehementWiderspruch ein. Sie rahmt ihre Argu-

mentation intersektional und ruft bereits in der einleitenden Anspra-

che gleich mehrere Differenzdimensionen auf: »((stöhnt und atmet tief

ein)) Herr Sheikh abi«.

Die Namen, die Gülçin D. wählt, sprechen auf mehreren Ebenen

ihre Beziehung zu Rahman F. an: Der deutschen, bürgerlichen Benen-

nung ›Herr‹ folgt seine Adressierung als religiöse Autorität ›Sheikh‹, um

schließlich mit der familiären Anrede für eine ältere Respektsperson

›abi‹ zu enden. ImUnterschied zu der distanzierten Anrede ›Herr‹ greift

Gülçin D. mit ›Sheikh‹ und ›abi‹ auf Namen zurück, die eine Bezie-

hung aufrufen. Sie deuten auf eine Beziehungskonstellation hin, in der

Gülçin D. zunächst der religiösen Autorität Respekt zollt, um Rahman

F. gleich darauf durch die familiäre Ansprachewieder näher an sich her-

anzurücken.Die verschiedenen Bezeichnungenweisen auf die Komple-

xität ihrer Beziehung hin, die aus Gülçin D.s Perspektive den Alters-,

Migrations- und Generationsunterschied in Intersektion mit seiner re-

ligiösen Position hervorheben. Rahman F. gehört nicht ihrer »Wir«-

Gruppe, der Gruppe der »deutschtürkische[n] Muslime«, an.5 Gülçin

D. erkennt seine Autorität an und würdigt seine religiöse Expertise.

Ihre eigene Expertise wiederum möchte sie als die einer in Deutsch-

land geborenen und sozialisierten Person anerkannt wissen. Sie erklärt

Rahman F. geduldig-genervt, ((stöhnt und atmet tief ein)), in welcher

Weise adäquat mit dem antimuslimischen Rassismus in Deutschland

umzugehen ist. Geschlecht als weiteres in beider Namen impliziertes

3 Seine Selbstpositionierung wird weiter unten rekonstruiert.

4 Der Konflikt selbst wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung interpretiert.

5 Auf diesen Aspekt wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung näher eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 73

Verhältnis spielt in der Beziehung zwischen Gülçin D. und Rahman F.

in dieser Sequenz nur insofern eine Rolle, als dass die antimuslimisch-

orientalistischen Adressierungen vergeschlechtlichend zwischen ihnen

unterscheiden, von ihnen aber zunächst nicht geltend gemacht werden.

Gülçin D. erfährt von den anderen Diskussionsteilnehmer:innen

Zustimmung durch Kopfnicken und Zwischenrufe wie: »Ich gebe ihr

eigentlich Recht.« Sie äußern ihre inhaltliche Zustimmung zu Gülçin

D. und damit die Distanz zu Rahman F.s Argumentation in einem

höflichen Ton (»eigentlich«). Aufgrund der Dynamik zwischen Gülçin

D. und Rahman F. finden die anderen Diskussionsteilnehmer:innen

jedoch keinen Zugang zum Gespräch in dieser Sequenz.

Gülçin D. berichtet davon, wie Lehrer:innen ihrer Tochter von ihr

als »türkische[r] Mutter« bei schulischen Anlässen erwarten, »Börek«

zu backen. Bereits ihre Mutter hat mit »Sarma« und »Börek« »die gan-

zen Nachbarn Jahrze::hnte verso::rgt«. Inzwischen folgt Gülçin D. der

Aufforderung nicht mehr: »N::EIN, ich bring einen Apfelsaft mit!«. Sie

lehnt den ihr zugewiesenen Platz als Fremde und als Frau entschie-

den ab: »Ich hab die Nase voll davon!« Damit weist sie gleichzeitig ihre

Orientalisierung und ihre Vergeschlechtlichung zurück: Der »Apfelsaft«

symbolisiert ihre Absage sowohl an den Arbeitseinsatz für ein aufwän-

diges Gericht, das Frauen in die Küche verweist, als auch an die Einver-

leibung des Exotischen, die sich der ›Gastfreundlichkeit‹ und der ›ori-

entalischen Küche‹ bedient.

Gülçin D. setzt der intersektionalen Anrufung ihre Selbstpositionie-

rung als Mitglied der Gesellschaft entgegen: »Ich bin hier groß gewor-

den. Ich bin hier geboren. Ich bin ein Teil in dieser Gesellschaft.«6 Darin

scheint sowohl die Dethematisierung von Gender als auch die Fokussie-

rung auf (geschlechtsneutrale) Bürger:inschaft durch. Als Grund dafür,

nicht mehr »nett« und »freundlich« auf ihre Adressierung als Frem-

de reagieren zu wollen, führt sie zudem an, dass sie auch dann kei-

ne gleichwertige Anerkennung erfährt, wenn sie sich der Anrufung un-

terwirft. Stattdessen wird sie weiterhin diskriminiert: »[U]nd bei einer

6 Auf diese Passage wird weiter unten näher eingegangen und im Abschnitt

Ent_Solidarisierung Bezug genommen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

kleinen Sache bist du trotzdem der Muslim. Ich WILL das nicht mehr

machen.« Gülçin D. stellt in ihrer Argumentation nicht einfach eine Er-

fahrung einer anderen gegenüber – sie reflektiert vielmehr die Gleich-

zeitigkeit und Interrelation verschiedener Machtverhältnisse. Die Zita-

tion der männlichen Anrede für sich selbst (»der Muslim«) wiederum

verschiebt den Fokus ihrer Stereotypisierung. Ihr widerständiges Ver-

halten gegen ihre Adressierung als untergeordnete »türkische Mutter«

wird mit ihrer Adressierung als bedrohlicher »Muslim« beantwortet.

In beiden Konstellationen bleibt Gülçin D. fremd. Gleichwohl ändert

sich ihre untergeordnete feminisiert-orientalistische Platzierung (gast-

freundliche »türkische Mutter«) in eine übermächtige maskulinisiert-

muslimisierte (bedrohlicher »Muslim«).

»Story of our Life einfach nur«

Die Sequenz7 wird von Hassan M. eingeleitet, der eingesteht, dass er

nach seiner Migration als Erwachsener nach Deutschland »unbewusst«

lange Zeit kein arabisches Buch in öffentlichen Verkehrsmitteln gele-

sen hat. Es entsteht eine dichte Gesprächsatmosphäre, in der die rest-

lichenDiskussionsteilnehmer:innen zu erkennen geben, dass sie sich in

der Schilderungwiedererkennen: »((murmelnd)) Ohmein Gott, Story of

our Life einfach nur ((lacht)).« Ohne dies explizit auszusprechen, teilen

die Diskussionsteilnehmer:innen das situierte Wissen, wonach hier die

Rede von antizipierter und erlebter Rassismuserfahrung ist, die im Si-

cherheitsdiskurs besondere Relevanz erfährt. Das Wissen ist den Rede-

beiträgen inhärent und den Diskussionsteilnehmer:innen reflexiv ver-

fügbar. Es gehört zu ihrem Alltagswissen und muss nicht ausgeführt,

sondern kann als situiertesWissen vorausgesetzt werden. In der rekon-

struierten Sequenz diskutieren die Teilnehmer:innen nicht die Situati-

on als solche und halten sich auch nicht mit möglichen Motiven der

anderen Fahrgäste und deren Reaktionen darauf auf. Sie können diese

jedoch nicht ignorieren und müssen sich darauf beziehen, auch wenn

7 Die Bedeutung von Migration in Intersektion mit dem Sicherheitsdiskurs wird

weiter unten herausgearbeitet.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 75

sie sich mehr für ihre eigenen Praktiken und Gefühle interessieren. Die

Variationen der Grunderzählung sind von intersektionalen Positionie-

rungen durchzogen.

Leyla L. aus der dritten Gruppendiskussion trägt Hijab und pro-

blematisiert den gegenderten antimuslimischen Rassismus. Sie liest

»Qur’an and Woman« in der U-Bahn und befürchtet, dass das Buch

falsch gedeutet wird. Sie »schäm[t]« sich und hat »Angst«, dass »die

Leute denken«, es ist »gut«, dass sie sich mit »Frausein im Islam,

weil is ja problematisch« befasst. Auch hier führt die Rednerin nicht

weiter aus, was »die Leute« meinen und wie sie zu dieser Einschätzung

kommen, weil die Gesprächspartner:innen ein gemeinsames Erfah-

rungswissen hierüber teilen. Es ist auch nicht nötig, das namentlich

genannte Buch näher vorzustellen, da es seit einiger Zeit in muslimi-

schen Communities ein Bestseller ist. Leyla L. setzt voraus, dass die

Gruppe sowohl das Buch einzuordnen weiß als auch ihr Dilemma nach-

vollziehen kann. Sie geht auch davon aus, dass das Buch in öffentlichen

Verkehrsmitteln von der breiten Masse der Fahrgäste nicht erkannt

wird.8 Das Wissen um den gegenderten antimuslimischen Rassismus

reflektierend kann Leyla L. ihr Buch jedoch nicht »in Ruhe« lesen. Zu

sehr befürchtet sie, dass sie den Diskurs ›unterdrückte muslimische

Frau‹ bedient, wenn sie als Hijabi ein Buch zu Islam und Frauen liest.

Sie möchte »einfach irgendein Buch« lesen, den Titel »Qur’an and

Woman« nennt sie nur, weil er auf das Dilemma hindeutet.

Hassan M. kann auf die Erwähnung eines Titels gänzlich verzich-

ten, hier ist es offensichtlich, dass es um »irgendein Buch« geht. In

seiner Erzählung weist »Arabisch« auf sein Dilemma als ›muslimischer

Mann‹ hin. Während er die Zeichen aufruft, die ihn im hegemonialen

Islamdiskurs, zumal mit Fokus auf den Sicherheitsdiskurs, als ›Gefähr-

der‹ markieren, ruft Leyla L. jene auf, die sie als ›unterdrückte Frau‹

deuten. Beide setzen sich unfreiwillig und auch widerstrebend mit ih-

rer Anrufung als ›Muslim:innen‹ auseinander und reflektieren in ihrer

8 Wadud, Amina (1999): Qur’an and woman. Rereading the Sacred Text from a

Woman’s Perspective, New York & Oxford.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Erzählung die intersektionale Rahmung und den gegenderten antimus-

limischen Rassismus. Während Hassan M. sich zunächst in der Weise

der Anrufung unterwirft, dass er (zumindest) dieses Zeichen (»Arabisch

lesen«) zu verbergen versucht, gehen beide in der Gruppendiskussion

dazu in kritische Distanz. Hassan M. sagt: »Und dann aber natürlich

hab ich mich irgendwann (  ) Also was für Schei:ße mache ich da?« Frei-

lich können sie sich der Anrufung trotz reflexiver Distanzierung nicht

entziehen.9 Sie sind weiterhin durch andere Zeichen markiert.

Für Fatouma K. hingegen spielt es keine Rolle, ob sie durch das

Lesen bestimmter Bücher in einer spezifischen Schrift erkannt wird.

Als Schwarze Hijabi entscheidet sie sich bewusst dazu, im öffentlichen

Raum »demonstrativ« aufzutreten. Sie sagt: »Mir ist das egal.@ Ich lauf

dann so, ich hab dann mein’ James Baldwin oder meine muslimischen

Sachen, ich (.) mach das demonstrativ« und fügt leise hinzu: »[U]nd also

ºich trag ja auchmein Kopftuch und so weiterº demonstrativ.« Fatouma

K. verknüpft die Anrufung zur Selbstführungmit intrinsischen Bedürf-

nissen, wenn sie das Kopftuchtragen einerseits als Demonstration be-

zeichnet und andererseits als religiöse Entscheidung: »[I]mmer noch ist

es aus religiösen Gründen.« Sie teilt als Hijabi gegenderte Rassismuser-

fahrungen mit Leyla L., bezieht sich aber darüber hinaus intersektio-

nal auf antischwarzen Rassismus. Fatouma K.’s Erfahrungen kreuzen

sich an der Schnittstelle von gegendertem antimuslimischem und anti-

schwarzem Rassismus.Während HassanM. »Arabisch lesen« und Leyla

L. »Qur’an and Woman« als Anlässe für (antizipierte) gegenderte Ras-

sismuserfahrungen identifizieren, führt Fatouma K. zunächst »James

Baldwin«, den nicht-muslimischen Schwarzen Schriftsteller, und erst

dann die »muslimischen Sachen« an, wobei sie beide als ihr zugehö-

rig (»mein«, »meine«) markiert. Sie knüpft damit an die Debatte und

die geteilte Erfahrung als ›Muslim:innen‹ an und grenzt sich gleichzei-

tig ab. Die doppelte Betonung des »demonstrativ[en]« Zeigens könn-

te auch diese Abgrenzung implizieren. Für Fatouma K. gehören ihr

9 Verschiedene Formen vonDistanzierungenwerden imKapitel Selbst_Positionie-

rungen interpretiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 77

Muslimisch- und ihr Schwarzsein ebenso untrennbar zusammen wie

ihre antimuslimisch-antischwarze Rassismuserfahrung als Hijabi.

»Ich kann meine Hautfarbe nicht ablegen«

Fatouma K. ist die einzige Schwarze Hijabi in der dritten Gruppendis-

kussion. Sie macht wiederholt im Verlauf der Diskussion auf ihre spe-

zifischen Erfahrungen von intersektional gegendert-antimuslimisch-

antischwarzem Rassismus aufmerksam. Sie widerspricht in der fol-

genden Sequenz Asmah N. und Hassan M., die anhand verschiedener

Beispiele problematisieren, welche weitreichenden Folgen es hat, wenn

persönliche Fragen »voll unter dem Sicherheitsaspekt, volle Kanne« ver-

handelt werden mit dem Ziel, »mit weniger Problemen« zu leben. As-

mah N. sagt: »Du betrachtest dich immer aus der Perspektive der an-

deren.« Die Selbstführung beginnt bei Überlegungen zur Familienpla-

nung und Namensgebung, ragt in die Entscheidung hinein, in welcher

Sprache im öffentlichen Raum gesprochen wird, bis hin zur Wahl von

Kleidung, Schmuck und Make-up. Asmah N. resümiert, das ist »so ein

intimer Eingriff« und Hassan M. meint, dass der Versuch »unsichtba-

rer [zu] werden« zu Überlegungen führt, die für die Person selbst »so

falsch« sind. Die anderen Diskussionsteilnehmer:innen stimmen wie-

derholt zu und darin überein, dass jene Marker, die zu ihrer Diskrimi-

nierung führen, zu »kompensieren« versucht werden. Das setzt aller-

dings entsprechende Ressourcen voraus, man muss sie sich »leisten«

können.

Als Asmah N. ihr Dilemma anspricht, wird sie von Fatouma K.,

die wie die anderen vorher mehrfach zugestimmt hat, unterbrochen.

Fatouma K. sagt, dass sie Asmah N.s kostspielige »Kompensations-ir-

gendwas« nicht mittragen kann, da auch diese Anlass zu Stereotypisie-

rung bieten. Asmah N. kommentiert ihr eigenes Verhalten, indem sie

Klasse ins Gespräch einführt: »Das kann ich mir natürlich leisten.« Fa-

toumaK. bestätigt sie unterbrechend: »[W]ollte ich gerade sagen, sorry,

aber ((lacht)) ich kann mir nicht« und fordert Asmah N. auf: »Mach’s!«

Die darauf folgende Irritation nutzt Fatouma K. und führt weiter aus:

»Das sind hier halt die Entscheidungen, die Menschen treffen. Die ei-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nen entscheiden sich so, die anderen so (.) und ob man sich davon tan-

gieren lassen will, ich kann meine Hautfarbe nicht ablegen (2) Kann

ich nicht (.).« Asmah N. nimmt den Faden zur eigenen Erzählung, in

der sie sich entlang von Klasse distinguiert, nicht wieder auf, sondern

knüpft an Fatouma K.s Abgrenzung entlang von Hautfarbe an. Sie fällt

nun ihrerseits Fatouma K. ungeduldig zustimmend ins Wort (»Ja, ja,

stimmt ja auch, stimmt ja auch«) und gibt anschließend zu bedenken:

»[J]a, aber du kannst doch auch dein Kopftuch nicht ablegen.« Damit

nimmt sie auf ihr situiertes Wissen Bezug, wonach es für viele Hijabis

undenkbar ist, ihr Kopftuch abzulegen.

Die Rassifizierung von Muslim:innen knüpft unter anderem am

Kopftuch an. Fatouma K. erwähnt das Kopftuch nicht, vielmehr bezieht

sich ihr Einwand auf Kleidungsstile (»moderne Sachen«, »old school

Kleidung«, »ethnic clothing«) und Schmuck (»Goldreifen«). Indem

Asmah N. den Einwand von Fatouma K. auf diese Weise deutet, lässt

sie Klasse als Differenz zwischen sich und Fatouma K. wieder fallen

und appelliert an ihre geteilte Erfahrung als Musliminnen. Als Marker

zu ihrer Rassifizierung funktionieren unter anderem das Kopftuch

und die Hautfarbe. Fatouma K. kommt der Aufforderung nach, sich

weiterhin als Muslimin zu subjektivieren: Sie lässt die Argumentation

zur Hautfarbe jedoch fallen und antwortet lediglich auf den Einwand

zum Kopftuch. Dennoch geht in ihre Analyse zur Funktionsweise von

antimuslimischem Rassismus die Reflexion der Interrelation verschie-

dener Rassismen ein, die auf ihrem situierten Wissen gründet. So

argumentiert sie, dass sie ihr Kopftuch zwar ablegen kann, dass das

jedoch nichts an »bestimmte[n] Wissensbestände[n] in den Köpfen der

Menschen« ändert. Als Schwarze Hijabi ruft sie zunächst die Unter-

scheidung zwischen antimuslimischem und antischwarzem Rassismus

auf: Während aus ihrer Sicht das Kopftuch physisch abgelegt werden

kann, ist die Hautfarbe biologisch nicht zu ändern.

Fatouma K.s Argumentation zielt indes nicht auf eine Unterschei-

dung, die Rassismus auf biologische ›Rassen‹konstruktionen reduziert.

Ihr Widerspruch zu Asmah N.s Feststellung richtet sich auch nicht ge-

gen die Existenz und die rassistische Aufladung ›natürlicher‹ Unter-

schiede, hier der Hautfarbe. Vielmehr widerspricht sie der hegemonia-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 79

len Auffassung, wonach sich ›Islamkritik‹ gegen die Praxis von Mus-

lim:innen, hier das Tragen eines Kopftuchs, richtet und deswegen kein

Rassismus sein kann. Rassismus ist keine Reaktion auf das, was rassi-

fizierte Personen tun, sondern ein Ausdruck des Wissens, auf das Per-

sonen zurückgreifen, die sich rassistisch äußern.10 Aus Fatouma K.s

analytischer Perspektive schützt ein auf Assimilation gerichtetes Ent-

gegenkommen rassisierter Personen, hier das Ablegen des Hijab, nicht

vor Rassismus. »[…] bestimmte Wissensbestände in den Köpfen der

Menschen« wirken weiterhin und rassifizieren Muslim:innen auch oh-

ne Kopftuch, wenn auch zum Teil auf andere Weise.

Auch Asmah N.s Aussage richtet sich sowohl gegen die Themati-

sierung von antimuslimischem Rassismus als ›Islamkritik‹ als auch

gegen die unterkomplexe Problematisierung von Rassismus als ›Haut-

farbenrassismus‹. Ihre Argumentation stützt sich aber weiterhin auf

die Praxis von Muslim:innen und fordert die Anerkennung von Dif-

ferenz im Verhältnis zur Gesamtgesellschaft ein. Sie setzt darauf,

dass die Praxis von Muslim:innen verstanden und anerkannt wird,

sodass diese frei entscheiden können, ob sie ein Kopftuch tragen oder

nicht. An diesem Punkt unterscheiden sich die Argumentationen der

beiden Diskutierenden: Während Fatouma K. das innermuslimische

Verhältnis als diverses und intersektional diskriminiertes anspricht,

argumentiert Asmah N. in Richtung des hegemonialen Diskurses.

Auch Fatouma K. spricht in diese Richtung, allerdings nicht, um für

Verständnis und Anerkennung zu werben, sondern um zur Selbstre-

flexion aufzufordern. Ihre Argumentation fokussiert nicht die Praxis

von Muslim:innen: Nicht die Differenz ist hier das Problem, sondern

die Differenzierung, die als Rassifizierung problematisiert wird. Oh-

ne die Unterschiede zwischen den Rassismen zu vernachlässigen,

verwischt Fatouma K. also die den antimuslimischen Rassismus als

›Islamkritik‹ rechtfertigende Unterscheidung zwischen Hautfarbe und

Kopftuch. Sie kann zwar das Kopftuch ablegen, wird aber weiterhin

als Muslimin rassifiziert: Ob mit oder ohne Kopftuch, »bestimmte

10 Vgl. dazu Attia 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Wissensbestände« werden andere Marker finden, sodass der antimus-

limische Rassismus, wenn auch anders, so doch auch dann greift,

wenn eine Frau das Kopftuch ablegt. Die Praxis von Muslim:innen

(Kopftuch tragen oder ablegen) ist nicht ausschlaggebend, sondern der

Rassismus (»bestimmte Wissensbestände«). Fatouma K. erteilt dem

Versuch, »unsichtbarer [zu] werden« als unmögliches Unterfangen eine

Absage, weil Rassismus nicht als Reaktion auf die Praxis rassifizierter

Personen zu verstehen ist. Die Reflexion ihrer eigenen Hypervisibili-

tät trägt vor dem Hintergrund ihres situierten Wissens, das auf die

reflektierte Erfahrung von gegendert-antimuslimisch-antischwarzem

Rassismus zurückgreift, dazu bei, die in der Diskussion angeführten

Unterwerfungspraktiken von vornherein zum Scheitern zu verurteilen

und zu der widerständigen Schlussfolgerung zu gelangen: »Ich möchte

mich nicht davon bestimmen lassen.«

»Also (.) manchmal ist es wirklich gu::t, wenn ein anderer (.)

für einen spricht.«

Aslı A. aus der ersten Gruppendiskussion gibt sich als säkular zu er-

kennen. Sie ist als türkische Frau markiert und obwohl sie nicht re-

ligiös ist, teilt sie die Erfahrung, als Muslimin adressiert zu werden.

Auch sie ist von antimuslimischem Rassismus, wenn auch auf ande-

re Weise als Hijabis oder praktizierende Muslim:innen, betroffen. Sie

lebt wie Gülçin D. als Nachfahrin von türkischen Eingewanderten in

Deutschland und versteht sich als Teil der Gesellschaft. Ihre antimusli-

mische Rassismuserfahrung lässt einen anderen Umgang mit dem Si-

cherheitsdiskurs zu, gerade weil sie sich als »säkular« positioniert und

dennoch als ›Muslimin‹ adressiert wird. Trotz ihres differenten Ori-

entierungsrahmens zu Gülçin D. kann sie sich mit dem gemeinsamen

»wir« im Raum identifizieren und wird von den anderen Diskussions-

teilnehmer:innen zwar ambivalent, aber doch als säkulare Muslimin

angesprochen. Aslı A. teilt die Erfahrung: »man wird automatisch als

Bedrohung angesehen«. Gülçin D. kann ihr Schmunzeln jedoch nicht

verbergen angesichts der Selbstrepräsentation nicht nur als säkulare,

sondern darüberhinaus als nicht-religiöse Muslimin. Die Art und Wei-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 81

se, wie beide diesesThema behandeln, zeigt, dass sich ihre Erfahrungs-

werte an diesem Punkt kreuzen und doch wieder auseinander laufen:

Die Bedeutung der Adressierung und der Umgang damit und mit ih-

rem (vermeintlichen) Muslimischsein wird mehrstimmig geführt und

enthält in dieser Sequenz Konfliktpotential.

Gülçin D. weist Aslı A. auf die Rolle ihres säkularen Verbandes hin,

der zunächst im Sinne des Berliner Neutralitätsgesetzes argumentierte

und derenMitglieder als Kronzeug:innen für ein Kopftuchverbot gehört

wurden. Aslı A. bedauert die ehemalige Position ihres Verbandes (»Das

war vormeiner Zeit«), weil sie zum Schadenmuslimischer Frauen führ-

te, die Kopftuch tragen. Sie steht an der Seite von Hijabis, wie sie sagt,

und wünscht sich mehr Aktivismus gegen das Verbot. Das Ziel, der in-

stitutionellen, intersektionalen Diskriminierung zu begegnen, trennt

und verbindet beide: Aslı A. sagt, dass sie sich mehr »Gegenwind« von

muslimischen Verbänden wünscht, um gegen »künstlich erzeugte De-

batten« zu argumentieren. Sie spricht hier zwar ein religiös-markiertes

Thema und die Verbände als religiöse an, meint aber nicht die Religi-

on, sondern die Religiösisierung der »Debatten«, weswegen sie sie als

»künstlich erzeugt« attribuiert. Aslı A. diskutiert ›Religion‹ in einem

anderen, nämlich säkularen Kontext. Sie vermisst einen »gesellschaft-

lichen Aufschrei seit dem Bekanntwerden der NSU-Verbrechen«, wenn

ein »Zusammenhang zwischen Burkaträgerinnen und Terrorismus […]

erzeugt« oder »geflüchtete Muslime pauschal [als] Gruppenvergewalti-

ger« bezeichnet werden. Als Vorbild dient ihr die Aktion »Berlin trägt

Kippa«. Sie verschiebt den Fokus, indem sie Widerstand gegen anti-

muslimischen Rassismus in jenen gegen andere Rassismen einbettet.

Die Aufforderung der Vertreterin eines säkularen Verbands, gerichtet

an die anwesenden Vertreter:innen religiöser Verbände, erscheint des-

wegen widersprüchlich, ist jedoch gemäß ihres eigenen Orientierungs-

rahmens stimmig: »Also die Kampagne äh Kontra Neutralitätsgesetz ist

(.) äh (.) irgendwie (.) ä:hmmuss belebt werden und da äh (.) zählen wir

auch so n bisschen auf auf @eure Unterstützung@.«

Dieser Rahmung des Themas widerspricht Gülçin D. vehement. Sie

weist Aslı A.’s Aufforderung zurück, dass sich Muslim:innen deutlicher

in der Öffentlichkeit kritisch äußern sollen. Sie verengt den durch As-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

lı A. geöffneten Aktionsradius wieder und kehrt zum Ausgangspunkt

der Diskussion zurück, dem Kopftuchverbot. Dieses schöpft aus einem

hegemonialen Wissen über sie als praktizierende Muslimin, das ihrem

eigenen Wissen über sich und ihre Praxis entgegensteht. Sie spricht

aus eigener Erfahrung und perspektiviert das politische Thema in sei-

ner persönlichen Bedeutung für sie als Hijabi. Das unterscheidet ihre

Situation grundsätzlich von jener Aslı A.s. Gülçin D.s Argumentation

zielt darauf, ihre muslimische Perspektive als direkt Betroffene sicht-

bar zu machen und zu stärken und gleichzeitig jene in die Verantwor-

tung zu nehmen, die säkular-muslimisch sind und kein Kopftuch tra-

gen. Aslı A. behandelt das »Neutralitätsgesetz« als Thema, das in einem

Zusammenhang mit anderenThemen steht, die der politischen und zi-

vilgesellschaftlichen Positionierung und Aktion bedürfen. Für Gülçin D.

dagegen stellt das Kopftuchverbot kein abstraktes Thema dar, vielmehr

betrifft sie das Verbot direkt und hat konkrete Konsequenzen für ihr ei-

genes Leben.Obwohl säkular und religiös in der Regel keine Gegensätze

sind, bezieht sich Gülçin D. aufgrund der sichtbar gelebten religiösen

Praxis auf einen anderen Orientierungsrahmen als Aslı A. Beide deuten

das Verbot vor dem Hintergrund ihrer jeweiligen, von jener der ande-

ren an diesem Punkt sich unterscheidenden Erfahrungen und Positio-

nierungen. Beide fordern Unterstützung von den jeweils anderen ein,

die Begründung und die Adressierung fällt aber entgegengesetzt aus:

Während Aslı A. die muslimischen Verbände auffordert, bei »Kampa-

gnen« mitzumachen, um sie zu »beleben«, wünscht sich Gülçin D. als

direkt vom Verbot betroffene Hijabi solidarische Unterstützung. Mehr

noch, sie sagt: »Also (.) manchmal ist es wirklich gu::t, wenn ein anderer

(.) für einen spricht.«

Als Hijabi hat Gülçin D. »auf ganz vielen Diskussionsforen« gespro-

chen, aber: »[W]enn ich mich eben gegen das Neutralitätsgesetz als

Musli::min ausspreche, dann kommt das bei den Leuten ga:nz anders

an, als, wenn da eine: (.) äh Sabine sitzt, die (.) eben im Sinne der

Neutralität das sagt.« Wenn sie sich für ihr Recht einsetzt, das Kopf-

tuch zu tragen, wird das dahingehend interpretiert, dass Muslim:in-

nen »Druck« ausüben, womit das Bedrohungsszenario bestätigt wird:

»Also es sind die radikalen Muslime: die wollen eben, dass alle Frau-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 83

en ein Kopftuch tragen und seht ihr, sie sind auch gegen die Neutrali-

tät unseres Staates (.) und da fängt ja schon die Islamisierung an und

so.« Gülçin D.s Einsatz für ihr Recht, Kopftuch zu tragen, wird im Si-

cherheitsdiskurs als Gefahr für die Gesellschaft umgedeutet. Einerseits

werden Muslim:innen ununterbrochen genötigt, zu gewissen Themen

Stellung zu beziehen. Andererseits werden sie nicht gehört und ihre

Antworten antimuslimisch umgedeutet. Einen Ausweg aus diesem Di-

lemma sieht Gülçin D. darin, dass Verbände für Muslim:innen spre-

chen, die nicht direkt betroffen sind, aber mit denen es partielle Über-

einstimmungen gibt, nämlich einerseits säkular-migrantische und an-

dererseits christliche Verbände. Diesen Einwand hört Aslı A. nicht, da

ihr Orientierungsrahmen ein anderer ist.

Beide sprechen aus der Erfahrung einer rassifizierten musli-

mischen Frau, die eine trägt Kopftuch, die andere nicht. Insofern

unterscheiden sich ihre Rassismuserfahrungen an diesem Punkt.

Gülçin D.s Intervention zielt darauf, die Perspektive von Hijabis zu

stärken und gleichzeitig vor dem Hintergrund ihrer Erfahrung die

Aufforderung zurückzuweisen, sich als Muslim:innen in dieser Frage

mehr zu engagieren. Vor dem Hintergrund ihres situierten Wissens als

Hijabi ist ihr Engagement gegen das Kopftuchverbot kontraproduktiv.

IndemGülçin D. nur an dem Argument von Aslı A. anknüpft, das für sie

als Hijabi relevant ist, verschiebt sie die Aufforderung zu allgemeinem

gesellschaftlichem Engagement hin zu einer eindringlichen Bitte um

Unterstützung in einer Sache, in der sie als betroffene Person nicht

am Diskurs partizipieren kann, weil sie nicht gehört wird. Vor Gülçin

D.s Erfahrungshintergrund ist die Verschiebung nachvollziehbar, weil

sie ihre Situation als Dilemma erlebt: Musliminnen sehen sich als

direkt und gravierend von antimuslimischem Rassismus Betroffene

permanent gezwungen, für ihre Rechte zu kämpfen und Stellung zu

beziehen. Auf ihre Argumente wird aber nicht eingegangen:Weder ihre

wiederholten Erklärungen, dass sie aus anderen als den vermuteten

Gründen Kopftuch tragen, noch, dass sie selbst entscheiden wollen, ob

sie es tragen oder nicht, erhalten Resonanz. Gülçin D. erlebt nun in

der Gruppendiskussion wieder, dass ihre Interessen ins Leere laufen.

Sie selbst geht ebenfalls nicht auf Aslı A.s Argumentation ein, sodass

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

die persönliche Not der einen dem politischen Anliegen der anderen

gegenübersteht. Beide knüpfen zwar aneinander an und bestätigen

sich gegenseitig in der Notwendigkeit, das Ziel zu erreichen (das Kopf-

tuchverbot abzuschaffen), reden aber letztlich doch aneinander vorbei,

indem sie nicht auf die Argumente der jeweils anderen eingehen,

sondern ihre eigene Strategie verfolgen.

Viola E. versucht sich wiederholt in die Diskussion einzubringen,

die von langen Redebeiträgen geprägt ist. Schließlich unterbricht sie

und sagt:

»Ich muss mal ganz kurz was, auch wenn=es vielleicht nicht direkt da-

zu gehört, was sagen. Weil es immer heißt gegen Neutralitätsgesetz.

Ich finde es fängt schon bei den Begriffen an. Ähm das klingt so, wie

man ist gegen Neutralität. Natürlich sind wir ja für Neutralität. Aber,

hier gehts nicht um Neutralität, sondern hier gehts um Berufsverbo-

te.«

Aslı A. unterbricht zweimal: »von Frauen« und »Berufsverbote, von de-

nen Frau=Frauen betroffen sind«, beim zweiten Mal fällt ihr wiederum

Gülçin D. ins Wort: »Hauptsächlich muslimische Frauen«, woraufhin

Viola E. sagt: »Genau. Diskriminierung von Frauen.« Alle drei beto-

nen also, dass das Berufsverbot nur Frauen diskriminiert. Während es

Gülçin D. wichtig ist, zu betonen, dass es sich »[h]auptsächlich [um]

muslimische Frauen« handelt, belassen es Aslı A. und Viola E. bei der

gegenderten Problematisierung.

Die unterschiedlichen Deutungen der drei an dieser Sequenz be-

teiligten Diskussionsteilnehmerinnen stehen im Zusammenhang mit

ihren aktuellen Erfahrungen mit dem Kopftuchdiskurs. Weder Aslı A.

noch Viola E. teilen die Erfahrung von Gülçin D., nämlich alsHijabi dis-

kriminiert, missgedeutet und ausgeschlossen zu werden. Indem auch

Viola E. Gülçin D. korrigiert und ihr sagt, welche Begriffe angemessen

sind und verwendet werden sollen, bestätigt sie Gülçin D.s These, wo-

nach Musliminnen mit Hijab nicht gehört werden. Für sie als Kopftuch

tragende Person stellt das Gesetz ein Kopftuchverbot dar. Gülçin D. for-

dert sowohl eine sprachliche Konkretisierung des Verbots, die Hijabis

als Betroffene im Blick behält, als auch eine effektive Unterstützung

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 85

zur Erlangung ihrer Rechte ein. In diese Diskursivierung sind Aslı A.

und Viola E. nicht als direkt beteiligte Personen eingeschlossen, viel-

mehr fordert eine direkt Betroffene von ihnen solidarisches Handeln

ein. In dieser Sequenz bleibt diese allerdings aus, sodass Gülçin D.s

Ohnmachtsgefühl, das aus den »ganz vielen Diskussionsforen« resul-

tiert, aktualisiert und bestätigt wird. Sie wird selbst von jenen nicht

gehört, die das gleiche Ziel verfolgenwie sie. Ihrer Erfahrung nach ist es

manchmal »besser […], wenn nicht die muslimischen Verbände (.) sich

[zu bestimmtenThemen] aussprechen«, sondern sich zurückhalten und

anderen das Feld überlassen, die für ihr Anliegen, das sie direkt betrifft,

eintreten. Trotz gemeinsamen Ziels ist aus jeder der drei Perspektiven

die Diskussion zum Kopftuch-/Berufsverbot indes gescheitert.

»guck mal du bist aus einer anderen Generation«

In der ersten Gruppendiskussion fließen Migrationserfahrung sowie

Alter und Generation in die Reflexion des erlebten antimuslimischen

Rassismus ein. In der bereits erwähnten und im Zusammenhang

mit gegendertem antimuslimischem Rassismus diskutierten Sequenz

beschreibt Rahman F., dass er als Vorstand einer Gemeinde nachbar-

schaftlichen Konflikten durch Dialog begegnen möchte. Er plädiert

dafür, Bürger:innen die medial geschürte Angst vor Muslim:innen zu

nehmen, auf sie zuzugehen und sie für sich zu gewinnen. In seinen

Ausführungen erscheinen in der Gegenüberstellung zur »Zielgruppe

[…] Bü::rger« Muslim:innen nicht als Bürger:innen, sondern als Einge-

wanderte. Das korrespondiert mit seiner persönlichen Positionierung;

ob sie auch jene seiner Gemeinde spiegelt, wissen wir nicht.

Gülçin D. überzeugt der Vorschlag zum Dialog nicht. Ihr zufolge

machen die Gemeinden das schon seit Jahren mit wenig Erfolg. Gülçin

D. betont, dass sie ihre Zugehörigkeit zur Gesellschaft nicht beweisen

muss: Sie ist hier geboren und verdient die gleichen Rechte wie alle

anderen auch. Der Beweispflicht setzt sie die Forderung entgegen, als

Teil der Gesellschaft anerkannt zu werden. Sie begründet ihre Rechte

hier mit einem Argument, das die Lebenssituation der ›ersten Genera-

tion‹ nicht mit einbezieht, sodass diese in der so begründeten Forde-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

rung nach Anerkennung unberücksichtigt bleiben. Gülçin D.s und Rah-

man F.s Erwartungen an die Gesamtgesellschaft und ihr Umgang da-

mit knüpfen an ihren unmittelbaren eigenen Erfahrungen an. Gülçin

D. möchte sich nicht (mehr) von bestimmten Bildern über Muslim:in-

nen distanzieren oder Nicht-Muslim:innen aufklären, sondern sich als

gleichberechtigte Muslimin dann äußern, wenn es ihr angemessen er-

scheint. Sie nimmt Bezug auf die Unterscheidung von Eingewander-

ten nach Generationen: Im Gegensatz zu Rahman F. (erste Generati-

on) ist sie hier geboren (x’te Generation). Sie erklärt ihm: »[G]uck mal

du bist aus einer anderen Generation. Du bist aus der Generation, die

als (1) GASTarbeiter gekommen ist.« Gülçin D. zählt Rahman F. zu den

älteren ›Gastarbeiter:innen‹. Gemäß ihrer eigenen Familiengeschichte

korrespondieren Alter und Einwanderungsgeneration mit politischem

und persönlichemMigrationskontext. Gülçin D. unterscheidet die Deu-

tungen zu und Umgangsweisen mit dem antimuslimischen Rassismus

vor dem Hintergrund der jeweiligen Zugehörigkeit zur Gesellschaft:

»hier geboren« versus »gekommen«. Die Differenz zwischen sich und

ihren (Groß-)Eltern dient ihr dabei sowohl als Muster, das sie auf die

Adressierung von Rahman F. anwendet, als auch als Erfahrungsdiffe-

renz, die sie – aufgrund ihrer Zugehörigkeit zu einer anderen Migrati-

onsgeneration – als die Erfahrenere (»guck mal«) von ihnen beiden im

Umgangmit derMigrationssituation auszeichnet. Als »hier geboren[e]«

hebt sich Gülçin D. im Verhältnis zu Rahman F. mehrfach (Gender, Po-

sition, Alter, Generation) hervor: »Herr Sheikh abi […] guck mal«.

Rahman F. unterbricht Gülçin D.: Er ist als Student nach Deutsch-

land gekommen (»nein, nein, ich bin Student als=als Student«), ihn als

›Gastarbeiter‹ anzusprechen ist demnach inkorrekt. Der intersektiona-

len Selbst- und Fremd-Positionierung fügt Rahman F. durch Klasse ein

weiteres Differenzverhältnis zwischen den Diskussionsteilnehmer:in-

nen hinzu. Im Unterschied zurThematisierungsweise der anderen Dif-

ferenzverhältnisse ist diese jedoch im bundesdeutschen Islamdiskurs

recht jung und trifft ins Zentrum des Sicherheitsdiskurses. DieMarkie-

rung ›arabischer Student‹ unterscheidet sich von jener ›türkischer Ar-

beitsmigrant‹, wird aber in der Diskussion nicht aufgegriffen; Rahman

F.s Einwurf bleibt insgesamt ohne Resonanz. Interessanterweise wirft

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 87

er weder seinen Beruf noch seine Position in der Gemeinde in dieWaag-

schale, auch Gender und Alter nutzt er hier nicht, um seiner Zurück-

setzung (»guck mal«) zu begegnen. Gülçin D. lässt sich nicht bremsen

und führt ihre Argumentation fort, wie weiter oben bereits ausgeführt.

Rahman F. kann erst an der Diskussion partizipieren, als er den Fa-

den wieder aufgreift und seine Überlegungen zum eingangs erwähnten

Nachbarschaftskonflikt weiterführt. Im Austausch über die Probleme,

die sich ihnen alsMuslim:innen stellen, können er undGülçin D.wieder

mit einem gemeinsamen Ziel vor Augen diskutieren. Ihre unterschied-

lichen Positionen werden hier zwar auf unterschiedliche Positionierun-

gen im intersektionalen Gefüge des antimuslimischen Rassismus zu-

rückgeführt, flankieren aber nur die Diskussion und führen letztlich

nicht dazu, entlang von Intersektionen Differenzen festzuschreiben.

»Manchmal ist es ein Privileg sogar nicht hier geboren zu sein.«

Die unterschiedlichenDeutungen vonMenschen, die erst als Erwachse-

ne nach ihrerMigration Rassismuserfahrungenmachen, und jenen, die

bereits damit großgeworden sind, kommen auch in der dritten Grup-

pendiskussion zur Sprache. Hassan M., der einzige nicht in Deutsch-

land sozialisierte Teilnehmer in dieser Gruppendiskussion, beschreibt,

dass er an seinem eigenen Verhalten im öffentlichen Raum einen Un-

terschied bemerkt zwischen seiner Kindheit und Jugend in einem ara-

bisch-sprachigen Land und seinem Leben als Student in Deutschland

heute. Er fühlt sich unwohl11, wenn er öffentlich ein arabisches Buch

liest. Hassan M. reflektiert, dass der antimuslimische Rassismus dazu

führt, dass er sich zensiert und bestimmte Orte und Situationen mei-

det, um sich zu schützen. Er unterwirft sich also dem Diskurs, aber

nicht, indem er sich assimiliert, sondern indem er seine Lektüre und

seine Mobilität einschränkt. Die anderen Diskussionsteilnehmer:innen

knüpfen mit eigenen Erzählungen an seine Schilderung an. Im Unter-

schied zu den anderen führt er jedoch die Differenz zwischen seinem

11 Zur emotionalen Dimension von Rassismuserfahrungen anhand dieser Se-

quenz: Keskinkılıç 2021 i.E.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Verhalten vor und nach der Migration an. Er hat heute in manchen Si-

tuationen das irritierende Gefühl, nicht mehr er selbst sein zu können.

Sein Erfahrungswissen aus einem anderen gesellschaftlichen Kontext

ist ihm noch präsent. Leyla L. dagegen ist mit dem antimuslimischen

Rassismus aufgewachsen. Sie verbindet das Lesen in der Öffentlich-

keit mehr mit dem Gefühl der Scham und der Angst – Gefühle, die ihr

Verhältnis zur deutschen Gesellschaft ausdrücken.Das wiederumüber-

rascht Hassan M.: »echt?« In einer anderen Sequenz gesteht er, dass er

erleichtert ist, nicht in Deutschland aufgewachsen zu sein: »Manchmal

ist es ein Privileg sogar nicht hier geboren zu sein.«

Leyla L. spricht darüber, was die alltägliche Erfahrung von Rassis-

mus mit Menschen macht, die davon unmittelbar betroffen sind. Ei-

nerseits freut sie sich, dass sie selbst und viele andere es schaffen, sich

davon nicht allzu sehr beeinträchtigen zu lassen: »Krass ja, ma’sha’al-

la, was wir so alles erleben so und was wir so durch den Tag tragen

(.) und krass- el’hamd’ul’illah, dass ich so heil- dass ich noch so glück-

lich bin so.« Ihre Freude gründet jedoch nicht auf einer Verharmlo-

sung der Dinge, die »wir so durch den Tag tragen«. Sie betont: »[D]iese

Schwe::re oder diese Last, die wir auf unseren Schultern tragen, die

ist doch nicht norma::l.« Angesichts dessen und »im Umkehrschluss«

ist sie dann doch »auch ein bisschen stolz«, dass sie nicht zerbricht

und sogar »glücklich« sein kann. Diese Möglichkeit führt sie darauf zu-

rück, vergessen und verdrängen zu können: »[I]ch frag mich natürlich,

ob ich das- (.) ob das einfach (.) passiert, dass ich es vergesse oder ob

das vielleicht auch irgendwi:e m: ob es ’n unbewusster Prozess ist, um

es immer wieder zu verdrängen.« Einerseits ist es hilfreich, vergessen

und verdrängen zu können, denn so kann sie »heil« bleiben und »glück-

lich« sein. Andererseits ist ihr das nicht geheuer, sie sieht »natürlich«,

dass »voll viele Menschen aus unserer Community« psychisch darunter

leiden, »kaputt« gehen und »mit so Sachen nicht umgehen können«.

Sie resümiert: »[E]s zieht nicht an uns vorbei.« Fatouma K. bestätigt

die »psychische Dimension« von Rassismuserfahrungen: »[E]s gibt halt

auch Leute, die diesem Druck nicht standhalten können und (.) und

die nicht eine Überlebensstrategie finden (.) und dann in der Resigna-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 89

tion verharren, vielleicht es auch schaffen wieder rauszukommen und

es immer so ein Pingpong-Ding ist.«

Hieran knüpft Hassan M. an. Er leitet seine Ausführungen mit der

Frage ein, ob seine Vermutung zutrifft, dass er als einziger nicht in

Deutschland geboren und aufgewachsen ist. Das bis zu diesem Zeit-

punkt eine Stunde währende Gespräch und insbesondere die letzten

Ausführungen haben ihn zu dieser Schlussfolgerung verleitet, die von

den anderen bestätigt wird.Die zunehmend persönlicher und reflexiver

ausfallenden Redebeiträge verdeutlichen die sich ständig neu formie-

renden Konstellationen von Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwi-

schen den Beteiligten.Hier ist es nun die Frage nach denMöglichkeiten

der emotionalen und psychischen Verarbeitung von Rassismuserfah-

rungen vor dem Hintergrund des Nicht_Aufwachsens in einer rassis-

tisch strukturierten Normalität.

Hassan M. kann auf ein anderes Selbstbild zurückgreifen als die

anderen Diskussionsteilnehmer:innen. Es beruht auf seiner biographi-

schen Erfahrung, einer Gesellschaft, hier seines Geburtslandes, selbst-

verständlich anzugehören. Rassismuserfahrungen be_treffen ihn nun

auch, aber berühren ihn auf andere Weise: Sie sind ihm präsent und

irritieren sein Selbstkonzept. Die Herausforderung, sich selbst perma-

nent »aus der Perspektive der anderen« zu evaluieren, ist ihm neu.

Die Scham, von der Leyla L. im Zusammenhang mit der öffentlichen

Lektüre spricht, das Vergessen und Verdrängen der »schweren Last«,

auch Fatouma K.s Ausführungen zu Überlebensstrategien und der Re-

signation thematisieren ihr Verhältnis zurweißenGesellschaft. Auch ihr

Selbstverhältnis ist daran orientiert, sie sprechen als (marginalisierte)

Deutsche. Hassan M. greift auf einen anderen Erfahrungshintergrund

zurück. Im Unterschied zu den hier Aufgewachsenen erinnert Hassan

M.s Irritation ihn daran, dass er mit einer Situation konfrontiert ist,

die ihn aus der Gesellschaft heraushalten will: »Am Ende sozusagen ich

bin Outsider (.), ich gehöre nicht dazu.«

Er sagt »Outsider« und nicht »Ausländer«, denn selbst der deut-

sche Pass, wie die Diskussionsteilnehmer:innen später feststellen, än-

dert nur graduell etwas an ihrem Selbstverhältnis angesichts von Ras-

sismuserfahrungen. Seine Erfahrung von Nicht-Zugehörigkeit gepaart

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

mit der Erinnerung an eine zwar zurückliegende, aber dennoch seiner-

zeit selbstverständliche Zugehörigkeit lässt ihn mit anderen Gefühlen

zurück. Er kann sich an seiner Erinnerung orientieren und vor diesem

Hintergrund die aktuelle Situation als neue Herausforderung reflektie-

ren. Sie erschüttert weder sein Selbstbild grundlegend noch lässt sie ihn

(zu diesem Zeitpunkt) daran zweifeln, den aktuellen Zustand überwin-

den zu können. Die Erfahrung von Nicht-Zugehörigkeit der hier So-

zialisierten gründet dagegen auf einem Widerspruch zwischen ihrem

Gefühl von Zugehörigkeit und ihrer Adressierung als fremd. Ihre Refle-

xion nimmt die »Story of our Life« als ambivalent in den Blick. Hassan

M. ahnt, dass diese Positionierung ihm ebenfalls bevorsteht und wird

darin von Asmah N. bestätigt. Niemand in der Gruppe kommt auf die

Idee, dass die unterschiedlichen Gefühle und Deutungen mit individu-

ellen oder kulturellen Eigenschaften zu tun haben könnten, wie dies in

hegemonialen Kontexten rassifizierend üblich ist.

In der weiter oben geschilderten Perspektivierung ergänzenHassan

M. und Asmah N. sich in der Aufzählung von Situationen, in denen

sie sich angesichts des Sicherheitsdiskurses selbst führen. Hassan M.

berichtet von seinen Versuchen, »unsichtbarer [zu] werden« und dass

sich das »so falsch« anfühlt. Die Spannung bezieht sich auf sein altes

im Vergleich zu seinem neuen Leben, die Selbstführung ist (noch) nicht

internalisiert und zu seiner Normalität geworden. Er kann (noch) un-

terscheiden zwischen einem Verhalten, das sich für ihn selbst richtig

anfühlt im Unterschied zu einem, das ihn mit einem Fremdbild kon-

frontiert, dessen mögliche Affirmation er reflektieren und dessen kon-

kreten Gefahren aus dem Weg gehen muss. Der sicherheitspolitisch

aufgeladene, rassistische, gesellschaftliche Kontext versetzt ihn inUnsi-

cherheit im doppelten Sinne: Er verunsichert ihn emotional angesichts

des Abgrunds zwischen Selbst- und Fremdbild und er gefährdet seine

bürgerliche Unbescholtenheit, denn ein arabisch lesender junger Mann

passt in das Profil eines ›Gefährders‹.12 Die hier sozialisierten Diskussi-

onsteilnehmer:innen orientieren ihre Reflexion dagegen ausschließlich

an der Differenz zwischen Selbst- und Fremdbild, die ihnen ein Leben

12 Darauf wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung näher eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 91

lang bekannt ist und als solche unterschiedliche Kontextualisierungen

kennt, jedoch keine selbstverständliche Zugehörigkeit zu jener Gesell-

schaft, in der sie ihren Lebensmittelpunkt haben. Sie kommentieren

den Unterschied zwischen jenen, die anderswo aufgewachsen sind und

auf andere Selbstbilder zurückgreifen können und ihnen selbst, die in

einerweißenDominanzgesellschaft, die sie als fremddiskursiviert, groß

geworden sind. Sie können HassanM.s Situation nachvollziehen, wenn

sie sie mit eigenen Reiseerfahrungen im Rahmen eines Auslandsstudi-

ums etwa vergleichen oder die Erfahrungen von Familienangehörigen

und Freund:innen zitieren. Tasnim J. kommentiert: »Ganz ehrlich, ir-

gendwie bin ich schon ein bisschen neidisch so.«

Hassan M. ist selbst eingewandert, gehört aber einer anderen

Altersgruppe an als Rahman F. aus der ersten Gruppendiskussion, der

ebenfalls zu Studienzwecken einreiste. Zwischen ihren Migrationen

liegen indes Jahrzehnte. Beide gehören zwar vor dem Hintergrund der

Kategorisierung der deutschen Migrationsforschung biographisch der

gleichen ›Migrationsgeneration‹ an, aber unterschiedlichen Altersge-

nerationen. Auch Mohamed B. aus der ersten Gruppendiskussion ist

im gleichen Alter wie Hassan M. und vor nicht allzu langer Zeit als

Jugendlicher nach Deutschland eingewandert. Im Disput zwischen

Gülçin D. und Rahman F. stimmt Mohamed B. teils Gülçin D. zu, die

seinem Alter näher ist, andernteils Rahman F., der wie er auf eine

eigene Migrationserfahrung zurückblickt. Auch Mohamed B. fordert

Gleichberechtigung als hier lebender Bürger und weist die Verantwor-

tung für die ›Ängste‹ der weißen Gesellschaft zurück. In der dritten

Gruppendiskussion besteht ein Konsens darüber, dass rassifizierte

Personen nicht verantwortlich für Rassismus sind, hier unterwirft sich

auch Hassan M. nicht dieser Anrufung. Unterwerfung und Wider-

stand angesichts der Adressierung als bedrohlich fremd wird in den

Diskussionen also vor dem Hintergrund vielschichtiger und sich in

konkreten Situationen immer wieder neu intersektional kreuzender

Positionierungen und Selbstidentifizierungen unterschiedlich ver-

handelt. Die Komplexität des antimuslimischen Rassismus und der

damit verwobenen politischen, gesellschaftlichen, biographischen und

persönlichen Dimensionen sowie die Vielfalt an damit einhergehenden

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Konstellationen hat changierende Positionierungen auch aufgrund

des Zusammenspiels verschiedener Macht- und Differenzverhältnisse

zur Folge, die wiederum zu lebendigen Gesprächsdynamiken und

unterschiedlichen Allianzen und Strategien führen.

Ent_Solidarisierung

In allen Gruppendiskussionen wird auf das gesellschaftliche Miss-

trauen gegenüber ›Muslim:innen‹ Bezug genommen. Der Sicherheits-

diskurs produziert ein Klima der Verdächtigung und Grenzziehung,

das auch das Verhältnis innerhalb der Community berührt. (Als) Mus-

lim:innen (Markierte) werden implizit oder explizit aufgefordert, sich

zu ›muslimischen‹ Gewalttaten bzw. zu Aussagen und Handlungen

anderer (als) Muslim:innen (Markierter) zu positionieren. Zudem

sehen sie sich in alltäglichen, beruflichen und zivilgesellschaftlichen

Zusammenhängen dazu angehalten, Kontakte jeglicher Art daraufhin

zu überprüfen, ob diese Personen oder Gruppierungen berühren, die

unter Beobachtung stehen, um nicht selbst unter Verdacht zu geraten.

Insbesondere der Verfassungsschutzbericht übt als sicherheitspoliti-

sches Instrument nicht nur direkt, sondern auch indirekt Einfluss auf

die muslimische Bevölkerung aus. Organisationen, die dort erwähnt

werden, erfahren einschneidende Sanktionen, und zwar auch dann,

wenn sie lediglich unter Beobachtung stehen. Nicht im Verfassungs-

schutzbericht erwähnt zu werden, bleibt trotzdem nicht folgenlos:

Zum einen kann sich dies jederzeit ändern, zum anderen besteht die

Gefahr, wegen der sogenannten Kontaktschuld Restriktionen zu erfah-

ren. Insofern operiert der Verfassungsschutz an der Schnittstelle von

Disziplinarmacht und Gouvernementalität. Im Kontext von Selbstfüh-

rung gibt er ein eindrückliches Beispiel dafür, wie (als) Muslim:innen

(Markierte) die Perspektive des hegemonialen Sicherheitsdiskurses

einnehmen und sich in seinem Sinne selbst führen. Zwang und Strafe

greifen (noch) nicht, sondern die institutionellen und strukturellen

Rahmen von Beobachtung und Misstrauen führen dazu, dass sich (als)

Muslim:innen (Markierte) selbst und gegenseitig disziplinieren und

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 93

kontrollieren, indem sie ihr Verhalten und ihre Zusammenarbeit am

Sicherheitsdiskurs ausrichten. Die Vorwegnahme der Sanktion führt

dazu, dass die Sanktion nicht mehr nötig wird, weil sie schon im

Vorfeld greift.

Dennoch sind die Diskussionsteilnehmer:innen dem Sicherheits-

diskurs nicht ausgeliefert. Unterwerfung ist nicht die einzige und vor-

rangige Praxis: Sie ringen um Differenzierung, handeln aus, mit wem

es möglich ist, solidarisch zu sein und mit wem nicht, ohne sich selbst

und die eigene Gemeinde allzu sehr in Gefahr zu bringen. Zum einen

gibt es eine chronologische Abfolge, der zufolge Solidarität auf Entso-

lidarisierung folgt. Zum anderen analysieren die Diskussionsteilneh-

mer:innen, warum sich überhaupt die Frage nach Ent_Solidarisierung

stellt, wenn ›wir‹ ohnehin divers sind und alle ›Muslim:innen‹ potentiell

in Verdacht geraten und unter Beobachtung stehen. Tatsächlich deutet

sich in der Dynamik der Gespräche selbst eine gelebte Praxis der Solida-

risierung und des Widerstands gegen allzu große Vereinnahmung ab.

Diese ist weder harmonisch noch zielt sie auf Übereinstimmung, son-

dern schöpft aus der gemeinsamen Erfahrung, als Bedrohung adres-

siert zu werden und auch aus der Unklarheit der Kriterien. Da lediglich

die (vermutete) Religionszugehörigkeit zum Islam als Kriterium sicher

ist, vermag es die essentialistische und homogenisierende Ansprache,

›Muslim:innen‹ trotz (teils erheblicher) Differenzen an diesem Punkt zu

vereinen, sodass sie füreinander einstehen.

Die Solidarisierung äußert sich in den Reflexionen der Beteiligten.

Sie greift auf die Erfahrungen anderer ›Muslim:innen‹ zurück und wird

durch eigene Perspektiven ergänzt. Die Diskussionsteilnehmer:innen

tauschen sich über die Erfahrung mit dem Sicherheitsdiskurs aus und

erschaffen damit einen Raum, in dem das Problem intern verhandelt

und aus verschiedenen Blickwinkeln diskutiert wird. Deutlich wird,

dass die Frage nach einer möglichen Ent_Solidarisierung weniger

vor dem Hintergrund der eigenen Einschätzung zur politischen,

gesellschaftlichen oder religiösen Ausrichtung eines potentiellen Ko-

operationspartners diskutiert wird als auf Basis der Vorsicht vor einem

Kontaktschuldvorwurf. Die Notwendigkeit, sich selbst und die eigene

Organisation zu schützen, durchkreuzt die Solidarität als Community,

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

der Gemeinschaft als Muslim:innen, in der füreinander eingestanden

und solidarische Werte miteinander gelebt werden. Dabei treten am-

bivalente Positionierungen und Handlungsspielräume mit Blick auf

gemeinsame Visionen für eine muslimische Agency an den Tag.

In den Gruppendiskussionen werden Risiken, Chancen und Her-

ausforderungen (öffentlich vernehmbarer) Solidaritätsbekundungen

mit anderen Muslim:innen kritisch reflektiert. Insgesamt scheint für

die Diskussionsteilnehmer:innen solidarisches Handeln und manch-

mal sogar eine Solidaritätsgeste kein leichtes Unterfangen zu sein,

könnten sie doch im öffentlichen Raum missgedeutet werden oder

den sich Solidarisierenden und ihrem Anliegen schaden. Die allge-

meine Stimmung von Bedrohung, Verdacht und Unsicherheit dringt

in den Diskussionsraum ein und fordert die Sprechenden dazu auf,

sich zu positionieren und das eigene Handeln angesichts des Bedro-

hungsszenarios zu legitimieren. Die Erfahrung, für das Verhalten

anderer ›Muslim:innen‹ zur Rechenschaft gezogen zu werden, wird

jeweils vor dem Hintergrund eigener Erfahrungen perspektiviert,

kommentiert und bewertet. Insofern hängt die Ent_Solidarisierung

zwischen verschiedenen muslimischen Gruppierungen mit ihrem

Antwortverhalten auf ihre hegemoniale Adressierung und der ihnen

zugewiesenen bzw. verwehrten Verantwortungsübernahme gegenüber

der Gesamtgesellschaft zusammen13. Die Unterwerfung unter das Eine

kann als Widerstand gegen das Andere gedeutet werden und entspre-

chende Effekte zeitigen. Das Changieren zwischen Ver_Antworten und

Ent_Solidarisierung bringt jeweils neue Reflexionen und Entscheidun-

gen hervor, die im konkreten Fall neu verhandelt werden, sodass –

jedenfalls in unserem Sample – solidarisches Verhalten untereinander

bzw. Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs nicht bestimmten

Personen oder Gruppierungen zugeordnet werden können: Beides

wird gleichzeitig und in Relation zueinander konkret und kontrovers

diskutiert, und häufig kommt es nicht zu rigorosen Positionen und

eindeutigen Entscheidungen, sondern der Austausch über die ver-

schiedenen Dimensionen und das Abwägen möglicher Folgen steht

13 Darauf wird im Abschnitt Ver_Antworten näher eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 95

im Mittelpunkt. In den Diskussionen zeigt sich auch, wie ermüdend

und letztlich unbefriedigend die Verhandlung von Ent_Solidarisierung

angesichts drohender Disziplinarmaßnahmen ist und welche Auswege

daraus gesucht werden.

»Verhaltens- (.) äh ra- Verfassungs- ä:h schutzbericht

ist sozusagen unsere Verhaltensgrundlage oder

unsere Aktionsgrundlage«

Abdul I. ist Vertreter eines muslimischen Verbandes und nimmt an der

zweiten Gruppendiskussion mit zwei weiteren Vertreter:innen anderer

muslimischer Verbände teil, die ebenfalls in der Vergangenheit direkt

von Praktiken der Sicherheitsbehörden betroffen waren. Er gibt zu be-

denken, dass die Zusammenarbeit unter Muslim:innen angesichts zu-

nehmender Verdächtigungen erschwert wird:

»Es gibt die Tendenz (.) ä:hm durch diesen Druck, der entsteht das

machen dann Organisationen auch, ne, also indem sie dann einfach

sagen ok Verhaltens- (.) äh ra- Verfassungs- ä:h schutzbericht ist so-

zusagen unsere Verhaltensgrundlage oder unsere Aktionsgrundlage,

was ja klar ist wegen den Förderungsrichtlinien und so weiter.«

Der Verfassungsschutzbericht wirkt aus dieser Perspektive in mehrere

Richtungen. Er ist ein Instrument des Staates, um unter Verdacht

gestellte Gruppierungen zu beobachten. Diese werden nicht erst bei

erwiesenem Fehlverhalten sanktioniert, sondern bereits die Erwäh-

nung im Verfassungsschutzbericht zieht Sanktionen nach sich, die von

der Beobachtung, über das Versagen öffentlicher Gelder bis hin zum

Verlust der bürgerlichen Reputation reichen. Der Verfassungsschutz-

bericht wirkt jedoch auch nach innen hin. Zum einen in Gestalt des

Unter-Beobachtung-Stehens der dort aufgeführten Gruppierungen,

zum anderen wirkt das (Noch-)Nicht-unter-Beobachtung-Stehen be-

reits im Vorfeld: Mit einer der im Verfassungsschutzbericht genannten

Personen oder Gruppierungen in Verbindung gebracht zu werden,

kann dazu führen, selbst im nächsten Verfassungsschutzbericht auf-

geführt zu werden, also der ›Kontaktschuld‹ bezichtigt zu werden. Das

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

bedeutet, dass staatliche Sanktionen drohen, sobald die Selbstführung

versagt. Die Disziplinarmacht kann auch in der Gouvernementali-

tät greifen, Zwangsmaßnahmen und Selbstführung bleiben in enger

Verbindung bestehen.

Das hat zur Folge, dass es muslimische Gruppierungen gibt, die

im Verfassungsschutzbericht nicht erwähnt sind und nicht beobachtet

werden, und die dennoch aus Angst, der ›Kontaktschuld‹ verdächtigt

und sanktioniert zu werden, andere Gruppierungen und Personen kri-

tisch überprüfen, Kooperationen ablehnen und sich von Muslim:innen,

die der Gefahr verdächtigt werden könnten, distanzieren. Die Praxis

der gegenseitigen Überprüfung wird von Abdul I. nicht kritisiert; im

Gegenteil, er kann sie gut nachvollziehen und hält sie für angemessen,

»was ja klar ist«. Aus Angst, für die (vermuteten) Taten Anderer zur Re-

chenschaft gezogen zu werden, greift die Selbstführung und führt da-

zu, dass der Verfassungsschutzbericht als Maßstab für das eigene Ver-

halten innerhalb der Communities dient. Gouvernementalität wirkt, je-

denfalls in diesem Kontext, nur in ihrer Interrelation zur Disziplinar-

macht. Ohne Androhung von Sanktionen würde die gegenseitige Über-

prüfung und die Ausrichtung des eigenen Verhaltens an der drohenden

Gefährdung der eigenen Gruppe nicht wirken. Abdul I.s Versprecher

»Verhaltens- (.) äh ra- Verfassungs- ä:h schutzbericht« und die Beendi-

gung seines Satzes »ist sozusagen unsere Verhaltensgrundlage oder un-

sere Aktionsgrundlage« reflektiert diesen Zusammenhang: Für musli-

mische Verbände und andere Zusammenschlüsse, aber auch für Einzel-

personen, ist der Verfassungsschutzbericht nicht lediglich ein Instru-

ment staatlicher Führung, sondern auch ein Instrument der Selbstfüh-

rung – eine Selbstführung, die zu Entsolidarisierung auch dann führen

kann, wenn sie selbst anhand der Kriterien des Verfassungsschutzes

nicht gerechtfertigt ist.

Die sicherheitspolitischeUnterscheidung zwischen ›guten‹ und ›bö-

sen‹Muslim:innen imZusammenhangmit der gouvernementalen Stra-

tegie der Selbstführung hat den Effekt, dass Muslim:innen analog dazu

vorgehen und muslimische Verbände nach dem gleichen Kriterium zu

unterscheiden suchen. Fatouma K. aus der dritten Gruppendiskussi-

on sagt, dass »mit bestimmten Gruppen nicht assoziiert [zu] werden«

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 97

die Chance bietet, zu den ›guten‹ Muslim:innen zu gehören und nicht

in Ungnade zu fallen. Diese Einschätzung wird kontrovers diskutiert.

Asmah N. beobachtet, dass viele versuchen, möglichen Anschuldigun-

gen dadurch zu entgehen, dass bestimmteMuslim:innen nichtmehr als

Referent:innen zu Veranstaltungen eingeladen werden. Es gehört mitt-

lerweile zur gängigen Praxis, muslimische Referent:innen über Online-

Suchmaschinen auszuleuchten, mit Blick auf Details, die als problema-

tisch gewertet werden könnten. Die Diskussionsteilnehmer:innen wis-

sen um diese Details und führen sie im Gespräch nicht näher aus, es

handelt sich um eine kollektiv geteilte Erfahrung. Sie können sich also

aufeinander beziehen und an das Gesagte anknüpfen, ohne zu explizie-

ren, worum es geht. Von diesem Generalverdacht, auf dessen Grund-

lage muslimische Gruppierungen andere beobachten, bleiben Nicht-

Muslim:innen verschont.14 Dass auch Asmah N. den Auswirkungen des

Sicherheitsdiskurses nicht gänzlich entkommen kann, zeigt sich dar-

in, wie auch sie angesichts medialer Berichterstattung über bestimmte

Moscheegemeinden und Muslim:innen, die als ›Gefährder‹ eingestuft

werden, sofort zur Suchmaschine greift und recherchiert: »Ich muss

das jetzt wissen.« Trotz ihrer Unterwerfung übt sie Selbstkritik an ih-

rem eigenen Verhalten. Sie beklagt die Angst vor Kontaktschuldvorwür-

fen auch innerhalb ihrer eigenen Familie, in der vor dem Besuch von

Moscheen gewarnt wird, um sich vor staatlichen und in der Folge auch

vor öffentlichen und zivilgesellschaftlichen Verdächtigungen und Sank-

tionen zu schützen. Asmah N. kritisiert das Ausmaß der Verdächtigun-

gen, sodass muslimische Religionspraxis und das Community-Leben

auch intern unter Verdacht stehen, Zeichen einer Radikalisierung zu

sein oder als solches missverstanden zu werden. Dass etwa ihre Kinder

den Islam- und Arabisch-Unterricht in Moscheen besuchen, wird von

anderenmisstrauisch kommentiert oder gar davor gewarnt.Die fehlen-

de Abgrenzung kann dazu führen, selbst Entsolidarisierung zu erfah-

ren. Trotz Wissens um den Sicherheitsdiskurs, seiner entsolidarisie-

renden und grenzüberschreitenden Effekte auf das eigene, das familiä-

14 Obwohl die extreme Rechte sich etwa auf ihr Deutschsein bezieht, geraten

nicht alle ›Deutschen‹ unter Generalverdacht.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

re und das Community-Leben und der kritischen Auseinandersetzung

damit können sich ihm die Diskussionsteilnehmer:innen nicht entzie-

hen.

»es gibt wirklich manchmal (2) ä Chaos von unserer Seite«

Die Anrufung, sich von ›bösen‹ Muslim:innen abzugrenzen, ist auch

in der ersten Gruppendiskussion Thema. Rahman F. ist Imam einer

Moscheegemeinde und berichtet von nachbarschaftlichen Problemen,

die er lösen will, um ein intaktes Gemeindeleben zu sichern und die

Räumlichkeiten nicht zu verlieren.15 Er tut dies, indem er den Sicher-

heitsdiskurs aufgreift, ihn im Zusammenhang mit einer bestimmten

Gruppe Muslim:innen bestätigt, die eigene Organisation jedoch davon

ausnimmt und so die Gültigkeit des Diskurses nicht grundsätzlich ver-

wirft, aber in Bezug auf sich zu neutralisieren versucht. Der folgenden

Sequenz liegt keine Beschreibung eines konkreten Konflikts zugrunde,

auf den er sich bezieht; es handelt sich um einen beliebigen, alltäg-

lichen Nachbarschaftskonflikt. Rahman F. räumt ein, dass es »Salafis-

ten« gibt, die »missionieren«, sie »verteilen« Ausgaben desQur’an in der

Stadt. Er erklärt nicht, was problematisch daran ist, Qur’an-Exemplare

zu verteilen und niemand fragt nach, was er meint. Die Markierung

als muslimische Praxis knüpft am hegemonialen Wissen an, das allen

Diskussionsteilnehmer:innen bekannt ist, unabhängig davon, ob sie es

teilen oder nicht.

Das Verteilen von Qur’an-Exemplaren gilt im Rahmen des Sicher-

heitsdiskurses (und des antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen)

als problematisch, weil es als Werbung für eine Sache diskursiviert

wird, die es nicht zu verbreiten, sondern vielmehr zu begrenzen und

einzudämmen gilt. Das Verteilen von Qur’an-Exemplaren symbolisiert

vor diesem Hintergrund die ›Islamisierung‹ des Westens und wird

als aggressiver Akt des Eindringens und der feindlichen Übernah-

me interpretiert. Gar nicht in Betracht kommt dagegen eine andere

15 Dieselbe Sequenz wird im Abschnitt Inter_Sektionen unter anderem Fokus in-

terpretiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 99

Deutung, etwa dass es den Gläubigen um Aufklärung über ihre Reli-

gion, um Transparenz und Dialog zu offenem und kommunikativem

Miteinander in einer pluralen Gesellschaft geht. Diese Deutung liegt

auch deswegen in der Diskussion nicht nahe, weil diejenigen, die die

Schriften verteilen, als »Salafisten« bezeichnet werden. Salafist:innen

gelten als Vertreter:innen eines besonders rückschrittlichen, gewalttä-

tigen und bedrohlichen Islams, insofern ist jede Aktion, die von ihnen

ausgeht, zu missbilligen. Salafiyya als pietistische Reformbewegung

zu verstehen, die auf moderne Herausforderungen antwortet und

globalhistorische Bezüge aufweist16, kommt als Deutung in dieser

Sequenz nicht in Betracht. Rahman F. knüpft am hegemonialen Wis-

sen an und die Diskussionsteilnehmer:innen wissen, was er damit zu

verstehen geben will. Insofern muss nicht erwähnt werden, wovon

genau sich Rahman F. abgrenzt, um seine Gemeinde als unverdächtig

zu präsentieren: Die Symbole ›Salafisten‹ und ›Exemplare des Qur’an

verteilen‹ reichen aus.

Das Bild, das Rahman F. aufruft, ist gesellschaftlich bekannt, wird

medial in Szene gesetzt und kann auch unter den Diskussionsteilneh-

mer:innen als bekannt vorausgesetzt werden. Rahman F. aktualisiert

das Bild von den missionierenden Salafist:innen (»Manche haben’s ge-

tan«), um sich tadelnd von ihnen zu distanzieren: »Das ist ä=ä (1) nicht

die Art«. Salafist:innen werden auch im weiteren Verlauf der Diskus-

sion nicht weiter definiert oder ihre Thematisierung wird problema-

tisiert. Die Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs bestätigt des-

sen Berechtigung und nimmt die eigene Gemeinde aus. So kann Rah-

man F. die Fehler der Muslim:innen seiner Gemeinde anders rahmen.

Er ruft »Chaos« als Grund für Nachbarschaftskonflikte auf und diskur-

siviert den Konflikt damit als etwas ganz Normales: »[E]s gibt wirklich

manchmal (2) ä Chaos von unserer Seite.« Sich paternalistisch entschul-

digend (»wirklich«, »unserer Seite«) steht er zu ›seinen‹ Leuten und ge-

steht Konflikte ein. In der Abgrenzung zu »Salafisten« verschiebt er die

Grenzziehung, die im antimuslimischen Rassismus gezogen wird, (›die

Muslime‹ versus ›die Deutschen‹) und bestätigt die Grenzziehung des

16 Lohlker 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sicherheitsdiskurses (die ›guten‹ versus die ›bösen‹ Muslim:innen). Die

Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs geht mit der Entsolidari-

sierung mit einer anderen muslimischen Gruppe einher.

Die Unterwerfung unter den Diskurs rührt nicht daher, dass sei-

ne Gemeinde keine Exemplare des Qur’an verteilt. Vielmehr ist es die

Art und Weise, in der er die Distanzierung performativ inszeniert, die

auf eine Selbstführung hindeutet: Rahman F. unterwirft sich dem Si-

cherheitsdiskurs, indem er die Berechtigung der Ausgrenzung ›böser‹

Muslim:innen bestätigt, wenn auch mit dem Ziel, seine Gemeinde von

der Kritik auszunehmen und diesseits der Grenzziehung anzusiedeln.

Gleichwohl deuten seine Ausführungen auch auf Widerstand hin. Wi-

derständig fällt seine Kritik an der negativen medialen Berichterstat-

tung über den Islam im Allgemeinen und das Schüren von Ängsten im

Besonderen aus: »[W]ir ä: (2) haben nur Sch- ä Stress mit den Medie-

(.) ä mit den Medien.« Das inklusive »wir« vereint alle Muslim:innen.

Die Differenzierung zwischen ›bösen‹ und ›guten‹ Muslim:innen ist an-

gesichts des medialen Islamdiskurses ebensowenig nötig wie jene zwi-

schen verschiedenen Medien. Um diese geht es ihm auch gar nicht, er

nennt sie stellvertretend, wenn auch verantwortlich für die öffentliche

Meinung und den hegemonialen Diskurs.

Vor diesem Hintergrund ist eine ›normale‹ Kontaktaufnahme mit

Nachbar:innen nicht möglich: »Die Leute sind nicht genug aufgeklä:rt.

Die sind beeinflusst.« Rahman F. kann eine derart vernichtende Kritik

an »den Medien« üben und »die Leute« – diesmal sind »die Bürger«

gemeint, wie er sie wiederholt bezeichnet – wiederum paternalistisch

in Schutz nehmen, weil er die grundsätzliche Legitimität des Sicher-

heitsdiskurses akzeptiert. Die Unterwerfung durch Entsolidarisierung

ermöglicht ihm also sowohl Kritik am hegemonialen Islamdiskurs zu

üben als auch sich vor »seine Leute« und die »Bürger« zu stellen. Im

Spannungsfeld von Unterwerfung und Widerstand und unter Berück-

sichtigung des hegemonialen Wissens kann er seine Kritik formulie-

ren: Es gibt ›böse‹ Muslim:innen namens »Salafisten«, die Bedrohliches

tun, und zwar Exemplare des Qur’an verteilen, sodass Kritik an eini-

gen Muslim:innen berechtigt ist. Die Medien verallgemeinern unbe-

rechtigterweise und üben Kritik am Islam als Ganzem. Damit schüren

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 101

sie Ängste in der Bevölkerung, sodass normale Nachbarschaftskonflikte

vor großen Herausforderungen stehen. Rahman F. unterscheidet nicht

zwischen verschiedenenMedienhäusern, Publikationsorganen, Journa-

list:innen, Textsorten usw. Ihm geht es nicht um die Einschätzung me-

dialer Berichterstattung, sondern um die Skizzierung des hegemonia-

len Kontextes, in demNachbarschaftskonflikte zwischenMuslim:innen

und Nicht-Muslim:innen stattfinden. »Die Leute« lassen sich von »den

Medien« »beeinflussen«, sodass ein ganz normaler Nachbarschaftskon-

flikt antimuslimisch oder gar sicherheitspolitisch aufgeladen wird. Die

Anordnung von Konflikt und Kontext, die Rahman F. entwirft, ermög-

licht es ihm, sein Ziel zu verfolgen, nämlich einen normalen nachbar-

schaftlichen Konflikt zu lösen bzw. gegebenenfalls dessen Scheitern zu

erklären.

»Die reden erst von denen, aber eigentlich meinen die mich.«

Aslı A. aus der ersten Gruppendiskussion beklagt die mangelnde Soli-

darität untereinander.17 Dennoch kann sie die Befürchtungen anderer

Diskussionsteilnehmer:innen nachvollziehen, dass es weitere Vorwür-

fe mit sich bringen kann, als Muslim:innen für andere Muslim:innen

zu sprechen und sich offen für muslimische Themen einzusetzen. Aslı

A., Vertreterin eines säkularen Verbandes, bestätigt, dass auch ande-

re muslimische Verbände Herausforderungen zu bewältigen haben, da

»man sie der Radikalität bezeichnet«. Der Versprecher (bezeichnet an-

stelle von bezichtigt) steht für eine symbolische Gleichsetzung von Be-

zeichnung und Bezichtigung, wonach mit der Bezeichnung als musli-

misch bereits der Vorwurf der Radikalität impliziert ist. ImMachtgefäl-

le zwischen Anrufenden und Angerufenen ist die Beziehung zwischen

fraglos ›Normalen‹ auf der einen Seite und unter Verdacht und Beob-

achtung Stehenden auf der anderen Seite inhärent. Als radikal »be-

zeichnet« zu werden, ist nicht nur einfach irgendeine Bezeichnung,

sondern eine Bezichtigung, ein Vorwurf. Der Versprecher weist auf das

17 Der Konflikt wurde im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gesellschaftliche Stigma der ›Radikalität‹ hin: Die Bezeichnung mar-

kiert und wertet im Zuge dessen.

In der dritten Gruppendiskussion provoziert Asmah N., indem sie

sich den Begriff »Gefährder« aneignet.18 Zu Beginn zögert sie, schließ-

lich ist ihr die Bedeutung ihrer Aussage bewusst, es sind Personen im

Raum, die sie nicht kennt und zwei Aufnahmegeräte zeichnen zuver-

lässig alles auf, was gesagt wird, auch wenn sie die Stimme senkt. Es

entsteht eine subversive Atmosphäre, als sie den Schimpfnamen ins

Positive umkehrt und sich implizit solidarisch mit den Beschuldigten

zeigt. Die Konstruktion des »Gefährders« überbrückt die Lücke zwi-

schen der Allgemeinheit der Muslim:innen und Personen, die straf-

rechtlich in Erscheinung treten. Zwischen gouvernementaler und dis-

ziplinierender Macht angesiedelt regelt diese Konstruktion nicht nur

das Verhältnis zwischen Muslim:innen und dem Sicherheitsapparat,

sondern auch unter den Muslim:innen selbst. Die Unbestimmtheit des

Gefährder-Begriffs ragt in muslimische Communities hinein, verunsi-

chert sie und gefährdet Kooperationen. Asmah N. erklärt den anwesen-

den Diskussionsteilnehmer:innen, dass alle im Raum und auch andere,

die sich aktivistisch betätigen, jederzeit als ›Gefährder:in‹ klassifiziert

werden können und viele gar nicht wissen, dass ihr Kooperationspart-

ner oder gar sie selbst als solche unter Beobachtung stehen: »Vielleicht

arbeiten sie aktivistisch zusammen, weil die Leute das selbst nicht wis-

sen.« Asmah N. beschreibt das Problem, dass Menschen, die als ›Ge-

fährder‹ gelten, ohne es zu wissen, auch andere gefährden, die fortan

mit ihnen assoziiert werden. Sich zivilgesellschaftlich zu engagieren,

kann also auch jene gefährden, die vom Engagement profitieren, weil

sie mit ›Gefährder:innen‹ in Verbindung gebracht werden könnten. Das

Thema beschäftigt alle im Raum, Asmah N.s Ausführungen werden nur

durch gemurmelte (»((zustimmend))«) oder deutliche (»@Voll!@@()@«)

Zustimmung,Nachfragen und Zwischenrufe (« ((wirre und lebhafte Ge-

spräche durcheinander))«) und nachdenkliche Laute (»ja, hm:, ((aktiv

zuhörend))«) unterbrochen.

18 Diese Sequenz wird im Abschnitt Ver_Antworten unter anderem Fokus disku-

tiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 103

Auch Fatouma K. stimmt mehrfach zu (»Und man meint uns, ja.«)

und will Genaueres wissen: »°Ich versteh das grade nicht.° Wer=wer

soll- oder wer hat diesen Begriff überhaupt gesetzt, Gefährder?« Entset-

zen, Sorge und Verunsicherung einen die Gruppe. Alle sprechen leise,

sodass der Eindruck entsteht, als fühlten sie sich beobachtet und ab-

gehört, als sprächen sie über etwas Verbotenes, das ihnen Schaden zu-

fügen könnte. Auf Fatouma K.s Nachfrage antwortet Asmah N. direkt

mit »Polizei«; auch sie flüstert zurück, es sei eine »Polizeifachdefini-

tion« und bestätigt damit die Atmosphäre. Während einige im Raum

eine Antwort auf die Frage suchen, wer den Begriff etabliert hat – Tas-

nim J. bringt das Innenministerium fragend ins Gespräch und Asmah

N. führt Landeskriminalämter und das Bundesverwaltungsgericht als

Institutionen auf, die den Begriff übernahmen – beschäftigt Leyla L.

das Wort selbst; sie empfindet es als »hart beleidigend«. Der Begriff als

solches, die Zuschreibung und Bezeichnung als Gefahr, stellt eine Be-

leidigung dar, die zudem »hart« ist, sie verletzt und erniedrigt. Sie ist

keine Gefahr und will auch nicht als solche tituliert werden. Leyla L.

spricht aber nicht nur für sich selbst, sondern »find[et] das Wort schon

hart beleidigend« und bezieht ihre Kritik daran auf die Bezeichnung

von Muslim:innen im Allgemeinen (oder gar aller Menschen) als ›Ge-

fährder‹. Im Verlauf der gesamten Sequenz verteidigt sich niemand,

alle teilen das situierte Wissen, dass die Anschuldigung haltlos ist. Ei-

ne Unterwerfung kommt nicht in Frage, auch nicht in der Form, sich

selbst von der Anschuldigung auszunehmen. Obwohl Leyla L.s Resü-

mee gegen diejenigen gerichtet scheint, die den Begriff prägen und

nutzen, weist er in die Community hinein und stellt eine widerstän-

dige Solidaritätsbekundung dar: Die grundsätzliche und unspezifische

Zurückweisung der pejorativen Bezeichnung ›Gefährder‹ als »hart be-

leidigend« unterscheidet nicht zwischen Muslim:innen, die ihn verdie-

nen und anderen, die fälschlicherweise erniedrigt werden. Die selbst-

verständliche und übereinstimmende Ablehnung vereint die Gruppe,

sie solidarisieren sich nicht nur untereinander, sondern auch mit an-

deren (potentiell allen) Muslim:innen, da diese ebenfalls von der Be-

leidigung betroffen sind. Die Funktion des Gefährder-Konzepts, auch

unbescholtene Muslim:innen als potentielle Straftäter:innen auszuspä-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

hen, sie zu verunsichern und Misstrauen zu sähen, greift jedenfalls in

diesem Moment nicht: »Die reden erst von denen, aber eigentlich mei-

nen die mich.«

Asmah N. spricht das diskursive Verbot aus: Sie identifiziert sich

mit den ›Gefährder:innen‹. Die Identifikationmit ihnen gibt eine ambi-

valente Verortung im Diskurs wieder, in der sich Asmah N. (undmit ihr

die anderen) angesichts des Bedrohungsszenarios als ›Gefährder:innen‹

wiederfinden bzw. befürchten, aufgrund undurchsichtiger Kriterien als

solche beobachtet, kontrolliert und reglementiert zu werden. Asmah

N. nimmt den Namen an, aber nicht um sich selbstführend als ›gute‹

Muslimin von den ›bösen‹ ›Gefährder:innen‹ abzugrenzen, sondern sie

nimmt ihn für sich selbst an und fordert die Deutungshoheit über die

Begrifflichkeiten heraus. Sie tritt in den Diskurs ein, will aber die Spiel-

regeln mitbestimmen, den Diskurs durch kritische Analyse und Aufklä-

rungsarbeit mitgestalten und beginnt gleich in der Gruppendiskussion

damit. Sie nimmt die Beleidigung nicht an, auch nicht indem sie dage-

gen rebelliert oder sie zurückgibt. Vielmehr akzeptiert sie den Namen

und nutzt ihn zur solidarischen Selbstermächtigung: Wenn alle Mus-

lim:innen Gefährder:innen sind, verliert das Konzept seine Macht. Ob-

wohl sich diese Strategie von der Zurechtweisung (»hart beleidigend«)

unterscheidet, deuten beide auf die Solidarisierung mit jenen hin, die

als ›Gefährder:in‹ bezeichnet und bezichtigt werden, und auf das wi-

derständige Potential, das in der Solidarisierung liegt.

»ich bin hier groß geworden. Ich bin hier geboren.«

Auch bei guter Führung, also Unterwerfung unter den Sicherheitsdis-

kurs und kritikloser Annahme der zugewiesenen Position, bleibt die

gleichberechtigte Anerkennung aus, so Gülçin D. aus der ersten Grup-

pendiskussion. Die Gleichstellung mit anderen Deutschen ist prekär

und kann jederzeit einseitig aufgelöst werden. Dazu reichen Kleinig-

keiten aus, die dazu dienen, das Gegenüber zu muslimisieren und zur

Gefahr zu erklären. Gülçin D. kritisiert, dass man »bei einer kleinen Sa-

che […] trotzdem der Muslim« ist, so sehr man sich auch anstrengt, den

zugewiesenen Platz zu akzeptieren und dabei »nett« und »freundlich«

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 105

bleibt.19 In einer späteren Sequenz bezieht sich Gülçin D. erneut auf das

Othering von Muslim:innen. Ihrem Erfahrungshorizont entsprechend

spielt die Arbeit eines türkischen Verbandes eine zentrale Rolle. ›Gu-

te‹ Muslim:innen, die zuvor allseits als Kooperationspartner bevorzugt

wurden (»hätte man mit keinem anderen Muslim zusammen gearbei-

tet«), wurden plötzlich fallengelassen und unter Beobachtung gestellt:

Sie stehen jetzt »auch auf dieser ä:hm auf diesem Bedrohungs- (2) auf

der Bedrohungsliste. Ne, es sind auch die bösen Muslime geworden.«

Die Homogenisierung und das Fremdmachen von ›Muslim:innen‹ geht

so weit, »deutschtürkische Muslime«, zu denen sie sich selbst zählt, für

türkische Regierungspolitik in die Verantwortung zu ziehen. Jahrzehn-

te lange gute Kooperation kann »mit einer Türkeipolitik […] auch das

schon wieder zu-ä-nichtewerden«. Gülçin D. lässt hier offen, wen sie

für schuldig hält an der Transformation von ›guten‹ Muslim:innen in

›böse‹ und für die sicherheitspolitische Überwachung (»Bedrohungslis-

te«). Sie führt auch nicht weiter aus, was vorgefallen ist und es bleibt

unklar, ob sie die deutsche »Türkeipolitik«, jene des Verbandes oder die

türkische Politik meint. Ihre Solidarität ist indes eindeutig und gilt ih-

rer Bezugsgruppe: »Das sind ja Leute, die hier groß geworden sind, de-

ren Eltern mit diese Moscheen aufgebaut haben, die in den Projekten

arbeiten, das sind ja wir hier, die deutschtürkischen Muslime.«

Die Solidarisierung mit den nun ›bösen‹ Muslim:innen hält Gülçin

D. nicht davon ab, ihnen »Fehler« zu attestieren: Sie haben, so meint

sie, »sich ja auch viele Fehler erlaubt«. Ihre Solidarität ist nicht unkri-

tisch, aber angesichts der Sanktion eine notwendige Folge. Sie grenzt

sich von anderenMuslim:innen ab, die nicht in ihrem »wir«mitgemeint

sind. Sie selbst betont mehrfach: »Ich bin hier groß geworden. Ich bin

hier geboren.« Ihr verzweifelter Ausruf ist in Richtung Dominanzge-

sellschaft gerichtet und zielt darauf, die gleichen Rechte wie alle an-

deren auch, und zwar »als Muslimin in dieser Gesellschaft« zu haben.

Das geschieht in Abgrenzung zu nicht-türkischen Muslim:innen und

19 Diese Sequenz wurde unter anderem Fokus im Abschnitt Inter_Sektionen disku-

tiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

zu nicht hier geborenen und nicht hier aufgewachsenen deutschtürki-

schen Muslim:innen. Im Zusammenhang mit der »Türkeipolitik« steht

ihre Zugehörigkeit jenen gegenüber, die sie als »Imame, Attachés, Bü-

rokraten« bezeichnet und von denen sie sich vehement abgrenzt.Gülçin

D. unterwirft sich damit dem Sicherheitsdiskurs und folgt der nationa-

len Einteilung: ›Gute‹ Muslim:innen sind hier geboren, ›böse‹ dringen

von außen ins Land ein und gehören einem anderen Staat an, sind gar

dessen Vertreter. Sie bedient sich des Diskurses über einen domesti-

zierten ›Euro-Islam‹ in Abwehr eines anderen, fremden, ›bösen‹ Islams.

Dieser trägt nicht nur seine Interessen von außen in die deutsche Ge-

sellschaft hinein, sondern bedroht ihren Platz darin. Gülçin D. betont,

dass sie »hier« in Deutschland geboren ist und das Recht hat, als »Teil

in dieser Gesellschaft« anerkannt zu werden. Über die Türkei verliert

sie bis auf die genannten Kontexte, in denen es um Schuldige (»Türkei-

politik«) und Eindringlinge (»Imame, Attachés, Bürokraten«) geht, kein

Wort. Ihre Solidarität ist eindeutig, sie gilt nicht allen Muslim:innen,

im Gegenteil: Einige gefährden ihr Deutsch(türkisch)sein und werden

aus der Solidarisierung implizit oder explizit ausgenommen. Die hege-

moniale Gleichsetzung von Religionszugehörigkeit und nationaler Zu-

gehörigkeit wird bestätigend verschoben: »Deutschtürkische Muslime«

gehören dazu, andere Muslim:innen gefährden dieses Arrangement.

Das Changieren zwischen Solidarisierung und Entsolidarisierung geht

einher mit der punktuellen Unterwerfung unter den Sicherheitsdis-

kurs, die es ihr erlaubt, Kritik zu üben und die Grenzen, wenn auch

nur zu Gunsten ihrer eigenen Gruppe, zu verschieben.

»der war ja nicht religiös«

In der ersten Gruppendiskussion unterscheiden Gülçin D. und Rahman

F. (auf unterschiedliche Weisen) zwischen ›guten‹ und ›bösen‹ Mus-

lim:innen. Sie normalisieren die ›guten‹ Muslim:innen, indem sie ihr

Muslimischsein unmarkiert lassen und implizit als ›normal‹ mitfüh-

ren: Gülçin D. spricht von »ga:nz norma:le[n] Jugendliche[n]« mit Be-

darf nach »Jugendarbeit« und »religiöser Unterweisung«. Von ihnen

grenzt sie die »radikalisierten jungen Leute[n]« ab, die sie auch als »ra-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 107

dikalisierte Muslime« bezeichnet. Rahman F. unterscheidet zwischen

»Salafisten« und »unseren Leuten«:Während erstere eindeutig aus dem

Rahmen fallen, werden letztere durch ihre fehlende muslimische Rah-

mung normalisiert.Die fehlende Bezeichnung des Selbstverständlichen

und Normal(isiert)en ist im Kontext hegemonialer Benennungsprakti-

ken bekannt, die explizite Bezeichnung von Menschen als weiß, bürger-

lich oder heterosexuell stößt bei diesen auf Irritation; sie bleiben übli-

cherweise unmarkiert. Gülçin D. und Rahman F. bedienen sich dieser

Strategie, um sich und ihre Leute als ›normale‹ Menschen zu empfehlen

und quasi leise hinzuzufügen, dass es sich um Muslim:innen handelt.

Die Entsolidarisierung gegenüber den ›bösen‹ ›Muslim:innen‹

geht nun paradoxerweise mit ihrer Hypervisibilisierung als (›böse‹)

Muslim:innen bei gleichzeitiger Entmuslimisierung einher. Das funk-

tioniert am Beispiel von Gülçin D. folgendermaßen: Sie bezieht sich

auf den berechtigten Bedarf »ganz normaler Jugendlicher« nach »re-

ligiöser Unterweisung«. Sprachlich stellt sie muslimische Jugendliche

mit christlichen, jüdischen, buddhistischen und anderen Jugendlichen

gleich. Trotzdem besteht kein Zweifel, dass es ihr um Muslim:innen

geht. Die Begriffsverschiebung, die das Muslimische in den Hinter-

grund rückt und dafür das Religiöse und das Jugendliche aufruft,

greift anerkannte Aspekte auf und nutzt sie für das Ziel, muslimi-

sche Religionszugehörigkeit als eine mögliche von ›ganz normalen‹

Deutschen zu normalisieren. Die performative Wiederholung erlaubt

ihr, ihre Interessen als Bürger:in zu artikulieren (»Ich bin ein Teil in

dieser Gesellschaft. Ich möchte mich nicht andauernd erklären«)20

und im Zuge dessen, ihre Religion zu inkludieren (»Ich möchte, dass

es selbstverständlich ist, dass ich als Muslim in dieser Gesellschaft (1)

((atmet tief ein)) genauso viel Rechte habe«).

Gleichzeitig geschieht dies auf Kosten der Exklusion anderer Mus-

lim:innen, und zwar aus der Gemeinschaft derMuslim:innen: Zunächst

spricht Gülçin D. von »radikalisierte[n] Muslime[n]«, dann von »radi-

kalisierten jungen Leuten«, anschließend argumentiert sie bezüglich

20 Die Sequenz wird im Abschnitt Ver_Antworten rekonstruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

eines konkreten Falls, den sie verallgemeinert: »[D]er war ja nicht re-

ligiös, ja, es geht ja, also (2) wenn er religiös gewesen wä:re, und, hm

(2), wie sagt man (1) aufgeklärt, dann würde er ja wissen, dass er so-

was nicht machen darf oder nicht machen kann.« Sie bezieht sich auf

den Fall eines Jugendlichen, der einen Mann wegen seiner Kippa mit

einem Gürtel schlug. Der im öffentlichen Diskurs als muslimisch mar-

kierte Täter wird von ihr als nicht-religiös jenen »ganz normalen Ju-

gendlichen« entgegengehalten, deren religiöse Unterweisung zum Ziel

hat, sich das Verhalten des Propheten zum Vorbild zu nehmen. Der Ge-

walt des entmuslimisierten Jugendlichen stellt sie das angestrebte Ver-

halten normalisiert-muslimischer Jugendlicher gegenüber: »[E]in vor-

bildlicher, ein liebevoller, ein respektvoller Umgang mit anderen Men-

schen« ist für sie das Ziel der »religiösen Unterweisung«.Die Unterwer-

fung unter den Sicherheitsdiskurs erlaubt es ihr, eine Verschiebung vor-

zunehmen: Das gewalttätige Verhalten, das im antimuslimischen Dis-

kurs als muslimisch markiert wird, wird von ihr als nicht-muslimisch,

weil nicht religiös gedeutet. Sie lehnt die Gewalt ab, weil sie Musli-

min ist (und nicht obwohl sie Muslimin ist) und erwartet, »als Mus-

limin« anderen Deutschen gleichgestellt zu werden. Die Unterwerfung

erlaubt den Widerstand gegen antimuslimische Stereotype und über-

lässt die entmuslimisierten Jugendlichen dem Sicherheitsdiskurs, so-

dass die Durchführung von Deradikalisierungs- und Präventionsmaß-

nahmen als gerechtfertigt erscheint, wenn auch nicht für normale (also

muslimische) Jugendliche indiziert.

»Ok, dann machen wir halt äh unser Ding«

In der zweiten Gruppendiskussion wird die Frage der Ent_Solidari-

sierung mit Blick auf Konflikte zwischen etablierten Muslim:innen

thematisiert, die in Deutschland »Strukturen« aufgebaut haben und

sich darin engagieren, und jüngeren, »in Deutschland sozialisiert[en]«

Muslim:innen, die neue Strukturen aufbauen – teils neben, teils gegen

die alten Strukturen. Abdul I. kritisiert dies scharf und bevorzugt

es, auch konfliktreiche Diskussionen zu führen und »Widerstände«

als »interne« anzugehen und zu »überwinden«, um muslimische

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 109

Strukturen zwar divers, aber gemeinsam zu gestalten. »Ich glaube

schon, dass wir neue Initiativen und so brauchen, aber sie müssen

nicht diesen (.) diese Richtung einschlagen.« Er kritisiert, dass junge,

hier sozialisierte Muslim:innen es sich durch den Austritt aus den

etablierten Verbänden zu leicht machen, wenn sie den Konflikten

ausweichen. Abdul I. spricht aus der Position der alten Strukturen,

die er repräsentiert und denen als Strukturen eine gewisse Starrheit,

aber auch Stärke anhaftet. Etwas daran ändern zu wollen, bedeutet

für ihn, gegen »Widerstände« ankämpfen zu müssen, von denen er

aber glaubt, dass sie »zu überwinden« sind. Er führt verschiedene

Gründe an, warum aus seiner Perspektive die Auseinandersetzung zu

suchen ist. Zum einen gebietet das laut Abdul I. der Respekt gegenüber

jenen, die die Strukturen aufgebaut haben. Er wünscht sich, dass

neue Vereine »sagen ›Okay, wir sind im Dialog, wir respektieren die

Arbeit der Verbände usw.‹« Er kritisiert also nicht grundsätzlich die

Gründung neuer Organisationen, sondern seine Kritik richtet sich

dagegen, dass neue Vereine in Opposition zu den alten Strukturen

gegründet werden und den internen Konflikten ausweichen, mehr

noch, sie in der Öffentlichkeit austragen, die also »sagen ›Ja wir sind

gegen Verbände und wir kritisieren sie jetzt von A bis Z und sonst was

ähm und wir arbeiten sogar äh im Zweifelsfall gegen sie.‹«

Aus Abdul I.s Sicht ist das respektlos. Das Vorgehen ist nicht nur

aus moralischen Gründen, sondern seines Erachtens auch deswegen

verwerflich, weil die neuen Vereine aus den alten Strukturen hervor-

gingen. Ohne die Stärke, den Rückhalt und die Unterstützung durch

die etablierten Strukturen wären die neuen Akteur:innen nicht in der

Lage gewesen, sich zu »akademisieren« und Neues aufzubauen, so sei-

ne Argumentation. »Die sind aus den Strukturen heraus entstanden,

aus den Strukturen heraus.« Samir H. stimmt Abdul I. zu, sie reden

durcheinander und bestätigen sich gegenseitig: »Ja, genau, […] das ge-

worden, was sie sind und propagieren jetzt etwas VÖLLIG NEUES, NIE

DAGEWESENES.« Er führt seinerseits aus: »Es DARF äh außerhalb der

ähm (3) der Moscheen oder der Strukturen das geben, aber diese Leu-

te, die sich strukturiert haben, müssen eben selber sich fragen ›Wel-

chen Mehrwert gebe ich der muslimischen Community insgesamt zu-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

rück.‹« Samir H. ist ebenfalls nicht grundsätzlich gegen Neugründun-

gen und eine Pluralität von Vereinen und Verbänden. Er erwartet aller-

dings nicht nur Respekt, sondern auch Dankbarkeit sowie eine gewisse

Bescheidenheit in der Einschätzung der eigenen Arbeit.

In der Argumentation der beiden Vertreter etablierter Verbände

scheinen die klassischen Konflikte zwischen etabliert und innovativ,

Eltern und Kindern und ähnlichen Konstellationen durch. Im Unter-

schied zu den üblichen Konflikten dieser Art finden die hier genannten

jedoch in einem gesellschaftlichen Kontext statt, der muslimische

Verbände beobachtet, kommentiert und reglementiert. Abdul I. meint:

»Ja, das das ist ja (.) offensichtlich ne Tendenz ähm, die die mehr als

gefährlich ist aus meiner Sicht.« und Samir H. bestätigt: »Das sehe ich

auch.« Die eindringliche Aufforderung, die Konflikte als »interne« zu

behandeln und die »Community-Anbindung« nicht aufzugeben, reflek-

tiert den gesellschaftlichen und sicherheitspolitischen Kontext. Auch

die Erinnerung daran, dass die hier sozialisierte Generation durch die

Stärke, den Rückhalt und die Unterstützung der Communities wach-

sen konnte, reflektiert den Umstand, dass die Marginalisierung von

Eingewanderten aufgefangen wurde und die Verbände durch eigene

Angebote der Diskriminierung entgegen getreten sind. Vor diesem

Hintergrund stellt die öffentliche Opposition, also das Hineintragen

interner Konflikte in jene Bereiche der Gesellschaft, die die Entfaltung

von Muslim:innen behindern, eine besonders empfindliche Verletzung

dar und hat Verständnislosigkeit und Kränkung zur Folge. Die hier

sozialisierte Generation, so Abdul I., reflektiert diesen Umstand nicht.

Sie bricht das Gespräch mit der Community ab und wendet sich der

Dominanzgesellschaft zu.

Die Kommentierung der oppositionellen Neugründungen erfährt

aber auch aus einem weiteren Grund Kritik. Abdul I. unterscheidet ver-

schiedene Positionierungen innerhalb der muslimischen Community

und führt Alter, Sozialisation, »liberale Muslime« und »Mainstream-

Muslime« an. Er hält der – aus seiner Sicht – »fragwürdige[n] Entwick-

lung« den Vorschlag entgegen, »interne Widerstände zu überwinden«

und »neue Initiativen« respektvoll und imDialogmit den alten Struktu-

ren zu gründen. Diesen Umgang miteinander und mit Konflikten ver-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 111

misst er: Er bedauert, dass »das immer mehr verloren geht« und fragt

sich, »wo das am Ende hinführen wird«. Seine Kritik richtet sich auch

gegen die Beliebigkeit und Unverbindlichkeit jener Gruppierungen, die

er – analog zu deren Selbstbezeichnung – unter einem »liberalen La-

bel« zusammenfasst. Aber auch »Mainstream-Muslim:innen« wirft Ab-

dul I. Kompliz:innenschaft vor. Es handelt sich bei einer der Gruppen,

über die in der Diskussion exemplarisch geredet wird, laut Abdul I. um

»20 Männekens«, die aber große öffentliche Aufmerksamkeit erhalten,

ohne seiner Meinung nach repräsentativ sein zu können. Aus der Per-

spektive der etablierten Strukturen ist das seiner Meinung nach »ge-

fährlich«, und zwar »gesellschaftlich« und »intern muslimisch«. Samir

H. verknüpft den Vorwurf der Beliebigkeit mit dem Argument der Ge-

fährlichkeit und meint, dass »eine selbst gewählte Optimierung höchst

gefährlich« ist. Gegen Neugründungen hat auch er nichts einzuwen-

den, erwartet von den Akteur:innen aber eine Orientierung an musli-

mischen Interessen: »Es DARF äh außerhalb der ähm (3) der Moscheen

oder der Strukturen das geben, aber diese Leute, die sich strukturiert

haben,müssen eben selber sich fragen: WelchenMehrwert gebe ich der

muslimischen Community insgesamt zurück.« Er wird dabei mehrfach

von Abdul I. bestätigt: »Genau!« An Abdul I.s einleitenden Ausführun-

gen anknüpfend beklagt Samir H., dass die kritisierten Vereine sich an

persönlichen, individuellen Interessen und an der Optimierung der ei-

genen Person und Position orientieren. Im Zuge der »selbstgewählten

Optimierung« verlieren seiner Ansicht nach diese Neugründungen die

Community aus dem Blick, da ihre Aktivitäten keinen »Mehrwert« für

Muslim:innen haben. Samir H. hält die dominanzgesellschaftliche An-

erkennung dieser Gruppen für »gefährlich«, weil »20 Männekens« ohne

»Community-Anbindung« als repräsentativ missgedeutet werden. In-

demdiese nicht nur neben, sondern auch gegen die etablierten Struktu-

ren arbeiten, sind sie auch »intern muslimisch« »gefährlich« und schä-

digen die Community: »[G]egen die Strukturen, ähm äh und auch ähm

ZU DEM PREIS, DASS WIR DIE STRUKTUREN SCHWÄCHEN. Und

ich glaub das ist ne=ne fr- ne sehr fragwürdige Entwicklung.«

Obwohl einige Kritikpunkte gegen das attestierte neoliberale Ver-

halten gerichtet sind, meinen die Diskussionsteilnehmer:innen hier

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nicht jene, die sich unter dem »liberalen Label« formieren. Im Unter-

schied zu »liberalen« Muslim:innen, über die es sich – so die einhellige

Meinung – nicht lohnt weiter zu sprechen, stellt Samir H. heraus,

dass der Verein, über den diskutiert wird, aus den Strukturen heraus

entstanden ist. Er wiederholt diese Tatsache mehrfach. Die Kränkung

liegt darin, dass die Akteur:innen des Vereins auf eine gemeinsame

Geschichte mit jenen Muslim:innen und ihren Strukturen zurückbli-

cken, von denen sie sich nun absetzen. Der genannte neue Verein

greift, so die Kritik der Diskussionsteilnehmer:innen, auf geteiltes

Wissen zurück, stellt dieses aber als neu dar, grenzt sich von den

etablierten Strukturen ab und setzt sich medienwirksam in Szene.

Für Unverständnis unter den Diskussionsteilnehmer:innen sorgt auch,

dass diese Gruppe im Unterschied zu den »liberalen« Muslim:innen

weiß, wovon sie spricht. Während mit den »liberalen« Muslim:in-

nen keinerlei Verbindung und demnach auch keine Solidarität, noch

nicht einmal eine aktive Entsolidarisierung stattfindet, scheint das

Band zwischen den etablierten Verbänden und den neuen Vereinen

zumindest in Form einer aktiven gegenseitigen Abgrenzung noch zu

bestehen. Aufgrund ihrer historischen und religiösen Nähe kann aus

Sicht der alten »Strukturen« ein solidarisches Mit- oder auch Ne-

beneinander nur aufrechterhalten werden, wenn ein Mindestmaß an

Respekt, Vernetzung und Community-Orientierung gegeben ist. Dazu

gehört auch, dass die Arbeit der jeweils anderen anerkannt wird und

nicht »propagiert« wird, dass die neuen Vereine etwas »völlig Neues«,

»nie Dagewesenes« anbieten. Anstatt konkrete, niedrigschwellige Ver-

einsarbeit zu leisten, die an den Bedürfnissen der Community ansetzt,

organisieren die Akteur:innen der neuen Vereine aber zum Beispiel

eine Konferenz, die an eine nicht-muslimische Zielgruppe gerichtet

ist. Das wertet Samir H. als »Versuch der Akademisierung«. Anstatt der

Gemeinde zu dienen und ihr etwas zurückzugeben – schließlich haben

auch sie von den Gemeindediensten profitiert –, bemühen sie sich um

Nicht-Muslim:innen, und zwar auf Kosten jener Community, die sie

aufgezogen hat, so Samir H. Die Aufkündigung der Solidarität seitens

der neuen Vereine wird ihrerseits mit Entsolidarisierung beantwortet.

In der Argumentation deuten sich mehr als nur eine Konkurrenzsitua-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 113

tion sowie gegenseitige Verletzungen und Kränkungen an, vielmehr

scheint hier ein klassischer Eltern-Kind-Konflikt durch. Der Kontext

ist jedoch gesellschaftlich strukturiert, der Vorwurf des fehlenden

»Mehrwerts« und mehr noch, der Arbeit »gegen die Strukturen«,

um den Preis, diese zu »schwächen«, erhält angesichts dessen eine

gesellschaftliche Dimension von großer Reichweite.

Die sicherheitspolitische Dimension des Konflikts liegt darin, dass

das Ausrichten von öffentlichkeitswirksamen Angeboten, die sich an

den Interessen der Dominanzgesellschaft orientieren, politisch und fi-

nanziell gefördert wird, während die alltägliche Basisarbeit als Ehren-

amt geleistet wird und unsichtbar bleibt. Während geförderte Vereine

öffentlichkeitswirksame Konferenzen für Nicht-Muslim:innen planen,

muss sich der Moscheevorstand nach Feierabend »um Klopapier küm-

mern […], um den Wasserrohrbruch und dann soll er noch ein Konzept

für Jugendarbeit entwerfen?«, so Samir H. Mit Blick auf die Privilegi-

en und Ressourcen der anderen verteidigt er sich und entschuldigt die

wenig aufregenden Angebote: »Was bieten wir denen an?« Hier scheint

der Konflikt zwischen produktiver und reproduktiver Arbeit durch. Sa-

mir H. ist verärgert, weil die ausscherenden Akteur:innen der neuen

Vereine all das wissen, schließlich sind sie in diesen Strukturen groß-

geworden. Umso unverständlicher ist ihm ihre Kritik an den »Leute[n]

in der Moschee«. Samir H. kritisiert, dass sie Moscheeverbände öffent-

lich diskreditieren, anstatt der Community etwas zurückzugeben.

Rania G., der Jüngsten in der Runde, gelingt es nach wiederholten

Versuchen, in das Gespräch einzusteigen. Als Vertreterin eines musli-

mischen Jugendverbandes macht sie auf die Erfahrungen vonmuslimi-

schen Jugendlichen aufmerksam, um sowohl die Achse zwischen Jung

und Alt aufzubrechen als auch der Deutung des Konflikts eine andere

Sichtweise hinzuzufügen. Sie fordert von den älteren Anwesenden als

Vertreter der etablierten Strukturen Unterstützung ein und kritisiert

ihrerseits deren fehlende Würdigung des Engagements der Jungen, die

innerhalb der Community aktiv sind: »[G]anz ehrlich, also bei uns in-

im Verband,wer sind denn die Aktiven? Studenten. Undwarum?@Weil

die flexibel sind.@.« Sie durchkreuzt damit gleich mehrere Differenz-

linien, die Samir H. und Abdul I. in ihrer Kritik angeführt hatten: Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nächst ist ihr Verband ein Beispiel dafür, dass jüngere, hier sozialisierte

Muslim:innen innerhalb der Strukturen aktiv werden. Der Markierung

der Neugründungen als »Versuch der Akademisierung« hält sie entge-

gen, dass in ihrem Verband angehende Akademiker:innen (»Studen-

ten«) die Hauptlast tragen. Argumentativ setzt sie der Identifizierung

von Gründen für die reproduktive Arbeit eine andere Komponente als

jener von Samir H. angeführten entgegen: Personen, die über Zeit ver-

fügen, können sich um die Basisarbeit kümmern. Insbesondere aber

steht die Gruppendiskussion selbst paradigmatisch für den Umgang

mit jüngeren Mitgliedern der Community: Rania G. wird nicht gehört.

Selbst als sie in dieser Sequenz endlich sprechen kann, wird ihr Beitrag

von Abdul I. kurz kommentiert (»Sicherlich. Gar keine Frage.«) und das

Gespräch in eine andere Richtung weitergeführt. Rania G. leitet ihren

Redebeitrag damit ein, dass sie das Gespräch zum Thema der Diskus-

sion zurückführen und daran erinnern will:

»Ja, aber einfach nochmal um zu=zu dem Thema Sicherheitsdiskur-

se zurückzukommen. Man muss aber auch sagen, dass eben, also ich

mach Sicherheitsdiskurse auchmit dafür verantwortlich, dass ähm Ju-

gendarbeit oder islamische Verbandsarbeit whatever, ähm (.) ein Pri-

vileg bleibt.«

Sie führt also ebenfalls den gesellschaftlichen Kontext in die Reflexion

ein, gibt diesem aber eine andereWendung.Während SamirH. und Ab-

dul I. die fehlende Berücksichtigung des Kontextes im Zusammenhang

mit dem öffentlichen Austragen interner Konflikte bemängeln, argu-

mentiert Rania G. diesbezüglich mit Blick auf muslimische Verbände

insgesamt. Fehlende Ressourcen für die Basis- und Verbandsarbeit er-

weitert sie um fehlende Ressourcen für Jugendarbeit und lenkt damit

die Kritik um: Anstatt gegeneinander zu argumentieren und sich um

die viel zu knapp bemessenen Ressourcen zu streiten, richtet sie ihre

Kritik an diejenigen, die die Verteilung von Ressourcen verantworten.

Die Entsolidarisierung, die im Gespräch zwischen Samir H. und Ab-

dul I. tragend ist, wird von Rania G. aufgefangen und damit implizit

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 115

Solidarität eingefordert, um gemeinsame Interessen verfolgen zu kön-

nen.21

Rania G. ruft in ihrer Argumentation in Erinnerung, dass die

Sicherheitsdiskurse maßgeblich für die Handlungsfähigkeit von mus-

limischen Verbänden und Organisationen verantwortlich sind, etwa

wenn Gemeinnützigkeit aberkannt und der Zugang zu finanziellen

Ressourcen eingeschränkt oder gar nicht erst gewährt wird. Ehrenamt

kann dann häufig nur von flexiblen und aktiven Studierenden getragen

werden. Rania G.s Argument beleuchtet Samir H.s Kritik aus einer an-

deren Perspektive: Sie reagiert (ähnlich zur ersten Interviewsituation

zwischen Gülçin D. und Rahman F.) auf die Erwartungshaltung der

älteren Generation ihrerseits mit der Aufforderung, das Engagement

der jungen Generation zu würdigen und ihre Lebenssituation sowie

ihre Interessen im Kontext des Sicherheitsdiskurses anzuerkennen.

Sie lenkt den Blick auf die Erfahrung anderer junger muslimischer

Studierender und Ehrenamtlicher, die Lücken schließen, aber un-

sichtbar gemacht und nicht gehört werden. Der Entsolidarisierung

setzt sie einen Appell zur Solidarisierung entgegen und fordert ge-

meinsames Handeln ein, um der gesellschaftlichen Diskriminierung

begegnen zu können. Auch in den anderen Gruppendiskussionen wird

anhand konkreter Beispiele und allgemeiner Diskussionen darüber

gesprochen, wie der gesellschaftliche Islam- und Sicherheitsdiskurs in

das Verhältnis zwischen Muslim:innen hineinragt und dabei Fragen

nach Ent_Solidarisierung zentral sind. Denn die Sichtbarkeit von

Muslim:innen als Muslim:innen in der Öffentlichkeit ist auf wenige

ihnen zugestandene Rollen begrenzt, die zudem eher dazu geeignet

sind, sich von anderen (als) Muslim:innen (Markierten) abzugrenzen

als muslimische Bedürfnisse aufzugreifen. Zusammengenommen

verdeutlichen die Argumentationen, wie komplex und vielschichtig die

Fragen sind, mit denen sich die Verbände auseinandersetzen müssen,

und dass dabei sowohl intersektionale Machtverhältnisse als auch die

Rahmung durch den Islam- und Sicherheitsdiskurs stets mitverhandelt

werden.

21 Über Jugendarbeit ist im Abschnitt Ver_Antwortenmehr zu lesen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Ver_Antworten

In allen Gruppendiskussionen antworten die Diskussionsteilneh-

mer:innen auf den Sicherheitsdiskurs, indem sie den Staat zur

Verantwortung ziehen und ihn mehr oder weniger explizit auffor-

dern, demokratischen Prinzipien gerecht zu werden. Dazu gehört

aus ihrer Sicht selbstverständlich auch, muslimische Interessen und

Bedürfnisse als bürgerliche in einem säkularen Staat zu akzeptieren.

Sie diskutieren verschiedene Konstellationen, in denen sie ihre An-

erkennung und ihre Sicherheit gefährdet oder missachtet sehen. Die

Funktionsweise des ›Bedrohungsszenarios‹ wird evaluiert hinsichtlich

seiner Auswirkungen auf ihr persönliches und soziales Leben, ihr zi-

vilgesellschaftliches Engagement und ihre Gemeindearbeit sowie ihren

beruflichen Alltag. Sie kehren also die Blickrichtung um: Die geteilte

Erfahrung, beobachtet, kommentiert und reglementiert zu werden,

wird selbst zum Gegenstand von Beobachtung und Kommentierung.

Unsere Diskussionsteilnehmer:innen reflektieren die Adressierung

von ›Muslim:innen‹ als Bedrohung unter Berücksichtigung intersek-

tionaler Konstellationen22 und ambiguer Bedeutungen für jeweils

konkrete Kontexte. Sie werden gleichzeitig als Teil des Problems und

seiner Lösung adressiert und durch wiederholte Ansprachen dazu

angehalten, sich zum Sicherheitsdiskurs zu positionieren. Sie wer-

den zur Distanzierung von ›Islamismus‹ und ›islamisch‹ legitimierter

Gewalt aufgefordert, ansonsten droht die Disziplinarmacht in Form

von Verdächtigung, Beobachtung und Reglementierung zu greifen

sowie damit, Restriktionen und Sanktionen zu ergreifen. Ihr aktiver

Beitrag, den sie als Muslim:innen zur Gesellschaft leisten, wird auf

die Mitwirkung in Maßnahmen zu Deradikalisierung und Prävention

reduziert. Die Bereitschaft zur Selbstführung durch Bekenntnis und

Verantwortungsübernahme wird mit (vorläufiger und begrenzter) Zu-

gehörigkeit belohnt. Diese reicht jedoch nicht aus und führt letztlich zu

der Frage, wie (als) Muslim:innen (Markierte) angesichts ihrer prekären

22 Das wurde bereits im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 117

Anerkennung und des ihnen verweigerten Schutzes ihre Bedürfnisse

nach Bildung, Sicherheit und Würde selbst organisieren können.

Die Diskussionsteilnehmer:innen sind sich der Anrufung bewusst,

mit der sie dazu angehalten werden, ihren Beitrag zu Deradikalisie-

rung und Prävention zu leisten. Sie wissen aus eigener Erfahrung, dass

die Förderlandschaft auf ›islamistischen Extremismus‹ fokussiert und

finanzielle Anreize schafft mit dem Ziel, dass muslimische Gemein-

den und Vereine die sicherheitspolitische Führung und Disziplinierung

mittragen und sich selbst entsprechend führen. Sie kritisieren einer-

seits, auf die Rolle als ›Sicherheitspartner‹ im Kampf gegen Islamis-

mus reduziert zu werden23, andererseits kann selbst in diesem Arbeits-

feld von einer Zusammenarbeit auf Augenhöhe keine Rede sein. Letzt-

endlich interessiert ihr allgemeiner und gleichberechtigter Beitrag zur

Gesellschaft, den sie als muslimische Mitbürger:innen leisten, nicht.

Stattdessen steht ihre Loyalität als Deutsche zur Disposition und sie

stehen als ›Muslim:innen‹ unter Generalverdacht, sodass sie sich häu-

fig damit konfrontiert sehen, mehr mit ihrer Verteidigung und Außen-

wahrnehmung zu beschäftigen als mit ihren community-internen In-

teressen und ihrem allgemeinen, gesellschaftlichen Engagement. Die

›Partnerschaft‹, die im Sicherheitsdiskurs zwischen Staat und musli-

mischen Communitys von ersterem eingefordert wird, ist unausgegli-

chen. Muslimische Communities machen die Erfahrung, dass Grund-

gesetz, Rechtsstaat, Demokratie, Sicherheit, Meinungs- und Religions-

freiheit zu ihren Ungunsten missgedeutet werden, also universalisti-

sche Werte partikular ausgelegt und Muslim:innen benachteiligt wer-

den. Die Diskussionsteilnehmer:innen bemängeln die Intransparenz

sicherheitspolitischer Apparate und Begriffsinstrumente. Das Konzept

des ›Gefährders‹ verunsichert und verletzt sie.Die Aufforderung, eigene

Angebote nach sicherheitspolitischen Interessen auszurichten, um ihre

erfolgreiche Integration und Demokratiefähigkeit zu beweisen, blendet

aus, dass (als)Muslim:innen (Markierte) vielfältigenDiskriminierungen

ausgesetzt sind, nicht zuletzt, indem ihre Integrations- und Demokra-

tiefähigkeit kollektiv in Frage gestellt wird, ihre Anerkennung prekär

23 Amir-Moazami 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

bleibt und ihre Bedürfnisse – zum Beispiel nach Sicherheit und Gleich-

stellung – missachtet werden. In der Reflexion dessen stellt sich die

Frage, wer eigentlich sie beschützt und ihre Sicherheit im Blick hat, die

nicht zuletzt infolge des Sicherheitsdiskurses notwendig wird.

Im Zusammenspiel von Gouvernementalität und Bedrohungssze-

nario bringen sich (als) Muslim:innen (Markierte) als Subjekte hervor,

die ihre Loyalität immer wieder neu unter Beweis stellen und ihre ›De-

radikalisierung‹ als Lebens- und Community-Aufgabe zu erfüllen ha-

ben. Da die Selbstführung ›Freiheit‹ voraussetzt24, kann im Zuge der

Unterwerfung Handlungsmacht erlangt werden, sodass eigene musli-

mische Bedürfnisse in den politischenDiskurs eingeführt und die Aner-

kennung undBekämpfung von antimuslimischemRassismus als demo-

kratisches Bürger:innenrecht eingefordert werden kann. Indem sie sich

der Anrufung unterwerfen25 und Deradikalisierungs- und Präventions-

arbeit leisten, gestalten sie den Diskursraum mit: Sie können Position

beziehen und neben Erfolgen auch von der unangemessenen Diskur-

sivierung sowie von politischen Fehlentscheidungen und Förderlücken

berichten. Das Antworten ermöglicht eine Deutungsposition, von der

aus der Staat selbst in die Verantwortung genommen wird.

Die Diskussionsteilnehmer:innen kritisieren, dass im Unterschied

zu Präventions- und Deradikalisierungsprogrammen, die ›Muslim:in-

nen‹ als (potentielle) Täter:innen in den Blick nehmen, Förderprogram-

me für Muslim:innen fehlen, und zwar solche, die antimuslimischen

Rassismus thematisieren, Muslim:innen empowern oder, wie Gülçin

D. es fordert, »ganz normale« Jugendarbeit anbieten. Sie rücken ei-

gene Bedarfe ins Licht, die im Rahmen von Präventions- und Deradi-

kalisierungsarbeit nicht zufriedenstellend bedient werden können. Sie

fordern gleichberechtigte Teilhabe, auch bezüglich ihrer spezifischen

Interessen, sodass ›Freiheit‹ und ›Demokratie‹ ihren universalistischen

Ansprüchen gerecht werden. Die Relevanz und Bedeutung der Arbeit

muslimischer Communities wird von ihnen selbst als Beitrag zur Ge-

24 Foucault 2017b; Sarasin 2005.

25 Butler 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 119

samtgesellschaft betont undmit Hinweis darauf ihre uneingeschränkte

Anerkennung und Gleichstellung eingefordert.

Die Argumentation gründet unter anderem auf allgemein gesell-

schaftlich geteilten und anerkannten Interessen (etwa Jugend- und Bil-

dungsarbeit zu betreiben oder sich um die religiösen Bedarfe ihrer Ge-

meinde zu kümmern), auf ihrer faktischen Zugehörigkeit (hier gebo-

ren, aufgewachsen und lebend) und auf ihrem Anspruch, durch die

deutsche Verfassung geschützt und gleichgestellt zu werden. In der

Kritik, die in der Unterwerfung möglich wird, präsentieren sich unse-

re Gesprächspartner:innen als Bürger:innen, artikulieren ihre Interes-

sen aus dieser Position und streben nach Handlungsmacht. Sie fordern

ein, dass das Versprechen nach Teilhabe tatsächlich eingelöst wird und

sie als gleichgestellte Bürger:innen anerkannt werden. Das setzt vor-

aus, dass ihre Sorgen und Ängste ernst genommen, ihre Sicherheits-

bedürfnisse nicht übergangen und ihre Forderungen nach Partizipati-

on, Zugang zu Ressourcen und Investition in muslimische Strukturen

stärker ins gesellschaftliche Blickfeld rücken. Muslimische Interessen

treten im Sinne der gouvernementalen Vernunft26 als bürgerliche In-

teressen in Erscheinung, auf die der Staat reagieren muss, wenn er

die (Selbst-)Führung nicht gefährden will. Gleichwohl vertrauen nicht

alle Diskussionsteilnehmer:innen darauf, dass der Staat sie schützen

wird. Es werden Möglichkeiten diskutiert, sich gegenseitig Schutz zu

bieten. In gemeinsamen Visionen über eine community-nahe Solidari-

tät und Zusammenarbeit mit anderen Muslim:innen tritt die Vorstel-

lung eines gegen-hegemonialen Raumes in Erscheinung. Die Diskus-

sionsteilnehmer:innen konzipieren einen heterotopen Raum27, in dem

nicht Misstrauen und Ent_Solidarisierung, sondern Gemeinschaft in

Verschiedenheit gelebt wird.

26 Nach Foucault folgt die gouvernementale Vernunft nicht starr den Staatsin-

teressen, sondern erwächst aus dem »komplexen Spiel zwischen individuellen

und kollektiven Interessen« (2017b: 73).

27 Foucault 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»Dicka, habt doch die Transparenz so!«

Unsere Diskussionsteilnehmer:innen teilen die kollektive Erfahrung,

dass ihre Loyalität als Deutsche zur Disposition steht. Sie stehen unter

Generalverdacht und müssen auf Vorwürfe und Anschuldigungen

reagieren. Sie unterwerfen sich dem Sicherheitsdiskurs, indem sie

seine Sprache und Argumentation aufgreifen auf der Suche nach

einem adäquaten Umgang damit. Eine Strategie besteht darin, Staat

und Gesellschaft an ihre eigenen Maximen zu erinnern und ihnen zu

spiegeln, dass sie es sind, deren Verhalten undemokratisch, unredlich

und sozial unverträglich ist. Die Diskussionsteilnehmer:innen kehren

also sowohl die Blickrichtung als auch den Vorwurf um.

In der dritten Gruppendiskussion diskutieren die Teilnehmer:in-

nen über den ›Gefährder‹-Begriff. Leyla L. bemängelt, dass sie sich vom

Sicherheitsdiskurs »verarscht« fühlt und fordert Transparenz: »Dicka,

habt doch die Transparenz so!« Die kumpelhafte Anrede unterstreicht,

dass sie sich auf derselben Seite wähnt. Sie spricht den Staat direkt an

und durchbricht einerseits die Grenzziehung zwischen Muslim:innen

und Deutschen und andererseits die im Sicherheitsdiskurs gegen Mus-

lim:innen gerichtete einseitige Kontrollfunktion des Staates. Sie ruft

ein Verhältnis zwischen Staat und Bürger:innen auf, das zwar arbeits-

teilig, aber gleichberechtigt operiert: »So wenn wir, weißt du (.), wenn

wir n gemeinsames Ziel haben, dann können wir doch zusammenar-

beiten.« Obwohl auch in dieser Gruppendiskussion die Solidarität zwi-

schenMuslim:innen angesichts ihrer Diskriminierung verhandelt wird,

werden in dieser Sequenz Muslim:innen, Staat und Dominanzgesell-

schaft in ein »wir« zusammengeführt, das ein »gemeinsames Ziel« ver-

folgt. IndemLeyla L. das »wir« so selbstverständlich formuliert, setzt sie

die Gegenüberstellung eines Staates der Deutschen auf der einen Seite

undMuslim:innen, deren Integration verhandelt wird und deren Zuge-

hörigkeit zur Disposition steht, auf der anderen Seite, außer Kraft.28 In

28 Vgl. etwa die erste Deutsche Islamkonferenz, in der diese Konstellation sich be-

reits in der Sitzordnung spiegelte, aber auch in Sprache, Programm und Zielen

ausgedrückt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 121

der Einladung zur Zusammenarbeit präsentiert Leyla L. Muslim:innen

nicht nur als Bürger:innen, sondern lädt sie zu einer Kooperation auf

Augenhöhe ein, um die parallel laufenden Bemühungen zusammen zu

führen. Die derzeitige Situation ironisierend, formuliert sie ihre Auf-

forderung so, als hätte bislang einfach niemand daran gedacht, zu ko-

operieren (»dann können wir doch«). Gleich darauf übt sie offen Kri-

tik am Staat, weil er Muslim:innen gegenüber nicht offen ist und ih-

nen nicht vertraut, so ihr Vorwurf: »Warum versteckst du was vor mir?

Warum?« Sie lacht kurz auf und ergänzt »Weißt du so? Weil es ist halt

so, is direkt so:Wen willst du hier verarschen.« Sie fühlt sich hintergan-

gen. Ihr Redebeitrag wird von den anderen Diskussionsteilnehmer:in-

nen rege und zustimmend kommentiert. Hassan M. sagt: Das »Pro-

blem« ist »nicht nur man=etwas versteckt, sondern man versteckt was,

aber behauptet man dann, man sei transparent«. Intransparenz und

Heuchelei sind klassische antimuslimische Topoi29, die insbesondere

im Sicherheitsdiskurs ihre Wirkung zeigen. Sie werden hier nun auf-

gegriffen und zurückgespiegelt. »Man« ist nicht nur intransparent, son-

dern gibt auch noch vor, transparent zu sein, mehr noch: »Man« wirft

Muslim:innen vor, intransparent und heuchlerisch zu sein.Der Staat als

wichtiger Akteur im Sicherheitsdiskurs wird demokratischen Ansprü-

chen offenbar nicht gerecht, wirft aber die eigenen Versäumnisse Mus-

lim:innen vor, so die Argumentation. Die Diskussionsteilnehmer:innen

hinterfragen dieMachtstruktur und die doppelten Standards: VonMus-

lim:innen wird etwas erwartet, das ihnen gegenüber nicht eingehalten

wird, dessen Missachtung ihnen aber wiederum vorgeworfen wird.

»die Frage der Priorität und [die] Frage der Augenhöhe«

Gülçin D. spricht aus der Perspektive eines Vereins, der Präventions-

und Deradikalisierungsarbeit anbietet. Vor dem Hintergrund ihrer Er-

fahrungen in der konkreten Arbeit zweifelt sie an der Berechtigung des

Bedrohungsszenarios: »Ich sehe das ja aus dem äh aus der Arbeit, die

29 Shooman 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

ich bei meinem Träger mache, dass eigentlich die Gefahr nicht so groß

ist, dass wir andauernd radikalisierte Jugendliche haben.« Demgegen-

über mangelt es an regulären Angeboten:

»[I]m Vorfeld braucht es mehr Aufklärungsarbeit unter Musli::men

oder braucht es mehr politische Bildung, um die Menschen, (1) die

Mu=Muslime, in dem stark zu machen, was sie gerade tun. Also sei-

sind sie Schüler sind sie stä- zu stärken in ihrem Schülersein, wenn

sie Student sind, sie zu stärken in ihrem Studium.«

Zwischen den politischen Interessen, die sich in Förderrichtlinien nie-

derschlagen, und jenen muslimischer Communities besteht eine Dis-

krepanz: »[W]ir würden gerne da eigentlich andocken, ähm aber (1) das

wird schwie::rig, weil die Töpfe, aus denen man Projekte beantragen

kann (1), eben in diesem großen Topf untergebracht sind Sicherheit und

Extremismusprävention.«

Darin drückt sich eine doppelte Diskriminierung aus. Die ge-

wünschten Arbeitsschwerpunkte gehören zu den regulären Leistungen

und Aufgaben der Kinder- und Jugendhilfe. Sie liegen in staatli-

cher Verantwortung und werden dem Subsidiaritätsprinzip zufolge

von freien Trägern ausgeführt. Zusätzlich existieren Projektförde-

rungen, die zeitlich befristet sind und auf spezifische, kurzfristige

Problemlagen reagieren.Während Jugendarbeit und politische Bildung

regelfinanziert sind, woran aber muslimische Träger erst zögerlich

partizipieren können, fällt die Deradikalisierungsarbeit unter die

Projektförderung. Gülçin D. schließt sich nun weder der verbreite-

ten Kritik an der Einschätzung an, dass politischer Radikalismus

und Rassismus als kurzfristige Probleme behandelt werden, noch

kritisiert sie die mangelnde Unterstützung an der Etablierung eines

muslimischen Wohlfahrtsverbands. Sie begnügt sich vielmehr damit,

Projektmittel (also eine zeitlich und thematisch begrenzte Förderung)

für muslimische Jugend- und Bildungsarbeit zu fordern. Gülçin D.s

Wunsch »Projekte [zu] beantragen« knüpft an ihrer Erfahrung an, als

muslimischer Träger lediglich Gelder aus »diesem großen Topf […]

Sicherheit und Extremismusprävention« zu erhalten. Angesichts der

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 123

anvisierten gesellschaftlichen Aufgaben, die sie übernehmen will, ist

ihre Forderung bescheiden.

Sowohl die Bescheidenheit als auch die Unterwerfung stoßen auf

Mohamed B.s Kritik. Muslim:innen wird nur zugestanden, im Rahmen

von Projekten für die Lösung konkreter Probleme in die Verantwortung

genommen zu werden: »›Es gibt ein Problem. Diese Muslime können

das irgendwie auch ändern […] aber sollen nur das bitte ändern und so

wie es uns passt und nicht so,wie sie denken, dass es richtig wäre‹.« Aus

dieser Sicht ist diese Praxis aus verschiedenen Gründen problematisch:

Muslim:innen haben keinen Anteil daran, das Problem zu definieren

oder ein Handlungskonzept zu entwerfen. Sie sind lediglich als Ausfüh-

rende vorgesehen. Die sicherheitspolitische Rahmung des Handlungs-

bedarfs hält Muslim:innen auch perspektivisch aus der Verantwortung

heraus, reguläre Jugendarbeit ist nicht vorgesehen. Insofern argumen-

tiert Mohamed B. sowohl mit als auch gegen Gülçin D.s Strategie. Auch

er hält reguläre Angebote für sinnvoll, zweifelt aber daran, dass Mus-

lim:innen mehr gewährt wird als »ein Problem […] irgendwie [zu] än-

dern«. Ihm stellt sich »die Frage der Priorität und [die] Frage der Au-

genhöhe«. Muslimischen Verbänden wird im Rahmen des Sicherheits-

diskurses lediglich eine nachgeordnete Akteursposition zugestanden:

»Man betrachtet die muslimischen Gemeinden nicht als ebenbürtig«,

sie sollen so arbeiten, »wie es uns passt und nicht so, wie sie den-

ken, dass es richtig wäre«.Die Perspektiven, Erfahrungen undWissens-

bestände von Muslim:innen finden keine Berücksichtigung, vielmehr

werden Aspekte davon für sicherheitspolitische Interessen instrumen-

talisiert.

Gülçin D. ist um einen pragmatischen Ansatz bemüht. Sie stimmt

Mohamed B.s Analyse und Kritik zu (»Das stimmt, da hast du Recht,

aber nur das-«) und widerspricht gleichzeitig seiner Strategie. Sie

teilt seine Kritik an der Übertragung sicherheitspolitischer Aufgaben

an muslimische Verbände, da ihre Kompetenzen nicht in diesem Be-

reich liegen: »Plötzlich müssen sie irgendwelche Projekte stemmen,

mit denen sie vielleicht gar nichts zu tu:n haben.« Gleichzeitig wird

ihnen verwehrt, sich in einer Weise gesellschaftlich einzubringen,

die ihren Fähigkeiten entspricht: »[U]nd sie hätten vielleicht andre

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sachen, die sie bisher gut gemacht haben. Wenn man das fördert,

vielleicht viel bessere Arbeit auf die Beine bringen können«. Sie

schwächt ihre Kritik ab, indem sie gleich dreimal ihre eigene Aussage

in Frage stellt (»vielleicht«). Weder sind muslimische Akteur:innen

eindeutig nicht in der Lage, sicherheitspolitische Verantwortung zu

übernehmen, noch kann sie eindeutig bestätigen, dass sie anderes

besser können und dass dieses andere auch fruchtet. Die größtenteils

ehrenamtliche Arbeit der Verbände bedarf der Professionalisierung.

Deren Förderung wird weitgehend erfolglos eingefordert. Stattdessen

werden von außen andere Aufgaben an die Verbände herangetragen

und gefördert. Die ihnen zugedachte Rolle anzunehmen, beruht nicht

nur auf strategischen Überlegungen, sondern ist auch der materiellen

Situation der Verbände geschuldet. Über Deradikalisierungsprojekte

können Verbandsstrukturen professionalisiert werden, allerdings nur

einen Projektzeitraum lang. Die Grenze zwischen Selbstführung und

Disziplinierung verschwimmt.

Gülçin D. argumentiert, dass muslimische Jugendarbeit den Effekt

hat, gesellschaftlich unerwünschtes Verhalten zu reduzieren: »Also es

gibt so viele Sachen, die man machen müsste, damit es gar nicht erst

zur Radikalisierung kommt oder zu dem Geda:nken einer Radikalisie-

rung. So viel Ju::gendarbeit aus muslimischer Perspektive.« Sie wirbt

in der Gruppendiskussion mit muslimischen Teilnehmer:innen für ei-

ne sicherheitspolitische Begründung von Jugendarbeit und versucht,

ihr pragmatisches Vorgehen gegenüber der Politik zu normalisieren.

Mohamed B. deutet Gülçin D.s Ziel, muslimische Jugendarbeit zu pro-

fessionalisieren, als gemeinsames Anliegen von Muslim:innen. Im Un-

terschied dazu geht es »der Politik« seiner Ansicht nach um etwas an-

deres: »Anschläge zu verhindern, einzuschränken oder geringer zu ha-

ben«, also restriktive Maßnahmen durchzusetzen. Demgegenüber wol-

len muslimische Verbände junge Leute stärken, so Mohamed B. Der

nicht näher spezifizierte Begriff im Plural »Anschläge« deutet auf die

Gewalt hin, die von ›Muslim:innen‹ ausgeübt wird. Nicht gemeint sind

hier Anschläge, die gegen Muslim:innen gerichtet sind. Insofern zie-

len die von »der Politik« eingeführten Maßnahmen im Zusammenhang

mit »Anschlägen« nicht auf die Stärkung von Muslim:innen. Vielmehr

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 125

steht ihre Thematisierung als Täter:innen im Zentrum. Mohamed B.

bescheinigt »der Politik« zudem Hilflosigkeit in der Konzeption sinn-

voller Maßnahmen: »[M]ach mal irgendwas, aber bewegt euch nicht zu

viel.« Aus seiner Perspektive mangelt es der Politik an klaren Konzep-

ten, lediglich das Ausmaß an Handlungsfähigkeit wird begrenzt. Die

Anrufung von muslimischen Verbänden als Akteure nimmt sie einer-

seits in die Verantwortung, gesteht ihnen aber nicht zu viel davon zu:

»›[S]o wie ihr noch in der Ecke seid, ist es ganz gut‹«, sagt Mohamed B.

sarkastisch; Muslim:innen sollen »nicht zu sehr in Erscheinung treten«.

Die Diskussionsteilnehmer:innen sind sich nicht einig, ob ihnen ei-

ne unterwerfende Antwort auf die Anrufung muslimischer Verbände

als ›Sicherheitspartner‹ perspektivisch ermöglicht, als reguläre Partner

Verantwortung übernehmen zu können oder aber sie instrumentalisiert

und »in der Ecke« hält. Einig sind sie sich dagegen darin, dass sie Ver-

antwortung übernehmen wollen, und zwar als muslimischer Teil der

Gesellschaft. Hierzu muss die Politik muslimischen Akteuren auf Au-

genhöhe begegnen, sodass andere Prioritäten möglich werden.

»eigentlich brauchen wir was ganz anderes, wir brauchen

eigentlich eine Stärkung der Community«

Viola E. antwortet ebenfalls auf den antimuslimischen Sicherheitsdis-

kurs und hält muslimische Jugendarbeit für eine gute Möglichkeit zur

Prävention. Sie kehrt allerdings die Argumentation des Sicherheitsdis-

kurses um. Nicht »zu viel Islam« führt aus ihrer Sicht zu »Extremis-

mus« und »Terrorismus«, sondern »zu wenig«: »In der Realität ist es ja

tatsächlich so:, dass nicht ä::h zu viel Isla:m äh dieses Problem erzeugt

hat, sondern ä zu wenig oder zu wenigWissen über den Islam.« »Extre-

misten« haben »skurrile Vorstellungen« und das rührt daher, »dassman

eben überhaupt nichtmehr verwurzelt ist und dass (1) ganz grundlegen-

de Dinge, die die Religion ja auch ausmachen […], dass das überhaupt

nicht mehr klar ist«. Viola E. diskutiert im Unterschied zu Gülçin D.

nicht die Frage, wie groß das Radikalisierungsproblem ist. Einig sind

sie und die anderen Diskussionsteilnehmer:innen sich jedoch in der

Theoretisierung des Problems und der Konzipierung von Handlungs-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

konzepten. Viola E. knüpft an den Sicherheitsdiskurs in einer Weise

an, die den Staat darin bestätigt, dass etwas geschehen muss. Sie sieht

sowohl den Staat als auch muslimische Verbände in der Verantwortung

zu handeln. Sie führt aber andere Gründe für das Problem an, inso-

fern weicht auch ihr Vorschlag ab: »[E]igentlich brauchen wir was ganz

anderes, wir brauchen eigentlich eine Stärkung der Community. Wenn

wir äh, wenn Moscheegemeinden äh sich äh Räume leisten könnten (1)

und ganz normal ihre Arbeit machen (1) könnten«. Gülçin D. und Mo-

hamed B. stimmen Viola E. zu, sie unterbrechen sie bestätigend und

führen ihre Sätze analog zu Ende.

Das hier in Anschlag gebrachte Wissen widerspricht dem sicher-

heitspolitischen: Die muslimische Deutung des Problems und seiner

Lösung weist das hegemoniale Wissen zurück. Die muslimische Sicht

auf ihre Religion und die Einschätzung der Akteur:innen bezüglich

ihres Potentials zur Extremismusprävention steht der Außenwahr-

nehmung gegenüber. Dass sie dennoch auf ihre Anrufung als ›Si-

cherheitspartner:innen‹ antworten und Verantwortung übernehmen,

gründet auf ihrem Selbstverständnis, dass auch sie sich als geeignete

Ansprechpartner:innen für das Thema erachten, wenn auch aus ande-

ren Gründen. Indem sie in den Sicherheitsdiskurs eintreten, eröffnet

sich ihnen die Möglichkeit, das hegemoniale Wissen über den Islam

und über Radikalisierungsprozesse zu verschieben, zumindest aber zu

pluralisieren. Das hegemoniale Wissen über Islam und Radikalisierung

präsentiert sich als Wahrheit, ist aber partikular und situiert. Es bildet

nicht die Erfahrungen und das Wissen der muslimischen Diskussi-

onsteilnehmer:innen ab. Auch ihr Wissen ist situiert. Im Unterschied

zum hegemonialen Wissen kennen Marginalisierte aber sowohl die

eigenen als auch die hegemonialen Wissensbestände und reflektieren

die Begrenztheit und Standortgebundenheit des jeweiligen kommuni-

kativen Wissens. Den Diskussionsteilnehmer:innen ist die Kontingenz

der kommunikativen Wissensbestände vertraut. Das Ver_Antworten

bietet ihnen die Gelegenheit, das Präventionsparadigma um eigene

Bedürfnisse zu erweitern und für ihre Sichtweise auf den Islam sowie

auf Radikalisierungsprozesse in der Dominanzgesellschaft Gehör zu

finden. In der Präventions- und Deradikalisierungsarbeit Verant-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 127

wortung zu übernehmen, bietet ihnen zudem die Möglichkeit, die

konkrete Arbeit nach ihrem eigenen Verständnis und den Bedürfnissen

der »ganz normalen Jugendlichen« zu gestalten.

Die Hoffnung auf Änderung des Diskurses ist jedoch brüchig.

Schließlich bestätigen auch jene Diskussionsteilnehmer:innen, die

sich auf die Sicherheitspartnerschaft einlassen, dass sie nicht »auf

Augenhöhe« stattfindet und ihre »Prioritäten« andere sind. Die kurz-

fristige Projektfinanzierung erlaubt es nicht, grundständige Aufgaben

zu übernehmen und sich zu professionalisieren, selbst Räume fehlen,

um kontinuierlich und nachhaltig arbeiten zu können. In der zwei-

ten Gruppendiskussion konfrontiert Samir H. die Aufforderung an

Muslim:innen, sich an der »Deradikalisierung« zu beteiligen mit der

fehlenden Bereitschaft des Staates, im Gegenzug die »Betroffene[n]

des eigenen Sicherheitsdiskurs« zu unterstützen. Er betont die »krasse

Diskrepanz […], Sicherheitsdiskurs hat ne Auswirkung auf unsere

Lebensrealität, eben antimuslimischer Rassismus, Ausschlussmecha-

nismen. Sowohl individuell als Muslime, als auch als Organisation, hat

ein=ein äh (.) ä:h realen Effekt auf unsere Lebensrealität«. In seinem

Bundesland gibt es bis dahin »kein einziges Programm gegen antimus-

limischen Rassismus.º (2)« Indem er den antimuslimischen Rassismus

in einen Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs bringt, stellt

er die Dringlichkeit von Projekten gegen antimuslimischen Rassis-

mus heraus. Neben der üblichen Jugend- und Bildungsarbeit, die

muslimische Träger als reguläre Aufgabe wie alle anderen »Teile der

Gesellschaft« leisten wollen, sind Projekte gegen antimuslimischen

Rassismus zumindest als Folge des Sicherheitsdiskurses wie Projekte

zu Prävention und Deradikalisierung zu behandeln. Insofern nehmen

die Diskussionsteilnehmer:innen ihrerseits den Staat in die Verant-

wortung, für ihre Bildung und Entwicklung sowie für ihre Sicherheit

und ihr Empowerment zu sorgen. Sie kritisieren auf unterschiedliche

Weise, dass Muslim:innen einseitig in die Verantwortung genom-

men werden, indem sie als (potentielle) Gefahr angerufen werden

und von ihnen disziplinierende und gouvernementale Kooperation

erwartet wird, ohne dass ihren eigenen Partizipationsansprüchen und

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sicherheitsbedürfnissen als gleichberechtigte Bürger:innen und damit

demokratischen Prinzipien entsprochen wird.

»irgendwie müssen wir füreinander Schutzschilder sein«

Die Auswirkungen des Sicherheitsdiskurses auf (als) Muslim:innen

(Markierte) sind gravierend. Der Sicherheitsdiskurs als Dimension des

antimuslimischen Rassismus hat nicht nur Folgen auf die Förderung,

die Disziplinierung und das gesellschaftliche Ansehen von Personen

und Gruppierungen, sondern dringt in die Körper und in die Psyche

von (als) Muslim:innen (Markierten) ein. Leyla L. berichtet in der

dritten Gruppendiskussion, dass es einen Unterschied macht, mit

wem sie sich im öffentlichen Raum bewegt: Wenn sie mit Personen

unterwegs ist, die als asiatisch wahrgenommen werden, dann werden

sie als Tourist:innen adressiert und auf Englisch angesprochen: »[W]ir

sind keine Gefahr quasi, wir sind nur ne Kaufkraft quasi.« Das kann

amüsant sein. Im Unterschied dazu belastet es sie sehr, wenn sie sich

mit männlichen, insbesondere jüngeren, als muslimisch markierten

Personen in der Öffentlichkeit bewegt:

»[W]enn ich aber mit meinem Vater (.) aber eigentlich hauptsächlich

mit meinem Bruder unterwegs bin […] uns beiden ist es bewusst […]

mir ist es sehr kla:r (.) ich bin s-(.) mir ist- (.) ich bin ä: (.) wie nennt

man das (.) ä: (.) ich bin wach, ich bin wach, ich guck, jede Sekunde,

könnte jetzt was kommen.«

Die ständige Angst und die Vorsicht vor möglichen verbalen oder kör-

perlichen Verletzungen führt dazu, dass sie sich ihrer Markierung als

Muslimin deutlicher bewusst ist und folglich ihre muslimischen Bezü-

ge auch ihr selbst stärker ins Bewusstsein rücken.Die Alltäglichkeit sol-

cher Situationen wirkt identitätsstiftend, sodass »dannmeine Identität

auch stärker muslimisch ist mit meinem Bruder zusammen, also wenn

wir zusammen unterwegs sind und die Sache ist (.) mittlerweile hat sich

das so normalisiert«. Identität beschreibt Leyla L. nicht als Wesensei-

genschaft, sondern als Antwort, als Relation zwischen ihr und der Au-

ßenwelt. Sie führt ihre Haut als Medium zwischen Innen und Außen

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 129

an: Im Ausland, »wo ich nicht als (.) muslimisch rassifiziert werde […]

wo ich einfach nur als Touri oder so gesehen werde (.) es lö:st sich eine

Haut von mir, es entsteht eine Leichtigkeit«. Hassan M. kennt diesen

Unterschied auch, und zwar zwischen seinem früheren Leben und sei-

ner aktuellen Situation.30 Als Person, die muslimisch, männlich, jung

wahrgenommen wird, kann er jedoch »nicht ausschalten, weil ich er-

lebe das tagtäglich, am eigenen Leib«. Er kennt »diesen Luxus« nicht

mehr, sich »ohne nachzudenken (.) ähm was sagen die Leute jetzt« in

der Öffentlichkeit zu bewegen. Auch Tasnim J. setzt der Sicherheitsdis-

kurs zu:

»[I]ch hab soviel (.) äh soviel Unrecht äh gese:hen und (.) ähm ich hab

so n starkes Gefühl von Ungerechtigkeit, die immer und immer und

immer wieder passiert ((hustet)) und ä:hm (1) wie ä: ja es treibt dich

in so’ne Ecke […] ich glaube wir tra:gen soviel von diesem psychischen

(.) Fuck-up und dieser=dieser (.) also es ist für mich (.) wie (.) also es ist

wie Vergewaltigung einfach (.) psychisch, die ga:nze Zeit.«

Die »Normalität, dass wi:r (.) ähm ä als gefährlich wahrgenommenwer-

den«, wird »internalisiert« und wirkt sich darauf aus, »wie man seinen

eigenen Körper sozusagen als gefährlich wahrnimmt«.

Die langen Ausführungen aller Diskussionsteilnehmer:innen wer-

den von den anderen nicht unterbrochen, sie hören konzentriert zu.

Bei der Suche nach dem richtigen Wort für die psychischen Folgen der

Normalisierung von Rassismuserfahrungen helfen die Diskussionsteil-

nehmer:innen aus: »[D]u isolierst dich oder du vernichtest dich oder du

findest Wege und Strategien, um irgendwie weiter zu machen«, man

versucht, die »Gewalt [zu] sublimieren«, man wird »stumpf […] gegen-

über diesen ganzen Bildern und den ganzen Diskussionen«, »akzep-

tiert« sie, ist »gelangweilt«, »distanziert« sich, aber bei erneuten »Mi-

kroaggressionen« »kommt es wieder hoch«. Die Diskussionsteilneh-

mer:innen fühlen sich ausgeliefert und ungeschützt. Besonders hilflos

macht es sie, wenn ihre Kinder und andere jüngere Menschen von Ras-

sismus getroffen werden. Asmah N. stimmt in die Diskussion ein:

30 Die entsprechende Sequenz wurde im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»Ich hab schon Angst (.) ä::hm (1) ich ä: ich hab kleine Jungs […] es

gibt so Sachen, mit denen kann ich umgehen (.) oder ich hab die für

mich schon einmal durch […] es ist nicht für immer und ewig stabil

und so (   ) ja, es nervt […], aber jetzt hab ich- jetzt gibt’s ne kleine Ge-

neration (.) von jung, männlich, arabisch, musli:misch, das ist jetzt da

so (.), also meine=meine Angst richtet sich so’n bisschen auf die, des-

wegen ich bin sehr, sehr besorgt, ähm (.) und ich merk auf der einen

Seite, wie ichmich auch gerade als Frau so’n bisschen als ä::h mensch-

liches Schutzschild fühle ((bestätigendes Gemurmel)), dass eswichtig

ist, Frauenmüssen da sein, woMänner sind […] ichmach da überhaupt

keine Abstriche an feministischen Fragen, a:ber (.) ich mach mir rich-

tig So:rgen um die Männer (.) um meinen Mann, um meine K- nicht

nur meine Kinder, sondern um alle jungen Männer da draußen, also

alle Braunen jungen Männer […] irgendwie müssen wir füreinander

Schutzschilder sein, ganz sta:rk.«

Als Verbandsvertreter:innen entwickeln die Diskussionsteilnehmer:in-

nen Ideen zum professionellen Umgang mit dem Sicherheitsdiskurs,

mit der Adressierung als ›Sicherheitspartner‹ und mit der Ausgestal-

tungmuslimischer Jugend- und Bildungsarbeit. In dieser Sequenz aber

wird der Austausch sehr persönlich und intim, Aktivismus und Engage-

ment weichen der Exploration und Reflexion ihrer Gefühle.31 Die Ant-

worten auf den Sicherheitsdiskurs sind nicht länger an den Staat und

die Gesamtgesellschaft gerichtet, sondern an sich selbst. Die Frage da-

nach, wie besonders vulnerable Muslim:innen und als solche Markierte

vor allzu großen Verletzungen beschützt werden können, nimmt die

gegenseitige Verantwortung in den Blick. Es wird deutlich, dass inter-

sektionale Aspekte nicht nur in der Einschätzung besonders gefährde-

ter Personengruppen, sondern auch in der Erwartung an Schutz eine

zentrale Rolle spielen.

Auf Asmah N.s Plädoyer, »füreinander Schutzschild [zu] sein«,

entsteht eine Diskussion zu der Frage, wie angesichts der intersektio-

31 Die emotionale Ebene wird im Kapitel Selbst_Positionierungen im Abschnitt

Schützende Distanzierungen und in Keskinkılıç 2021 i.E. diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 131

nal-muslimischen Erfahrungen Verantwortung übernommen werden

kann. Asmah N. hat das starke Gefühl, sich als Frau insbesondere

schützend vor jüngere Männer stellen zu müssen. Sie selbst fühlt sich

geschützt, wenn jüdische Personen ihr als Palästinenserin beistehen.

Leyla L. wirft ein, dass sie als Hijabi regelmäßig von Trans* of color

in Schutz genommen wird. Sie vermisst dagegen, dass muslimische

cis-Männer weibliche und queere Muslim:innen verteidigen, wenn sie

diskriminiert werden. HassanM. fühlt sich als einziger Mann im Raum

angesprochen und gibt zu verstehen, dass er befürchtet, dass seine Für-

sprache als muslimisch markierter Mann für muslimische Frauen und

Queers instrumentalisiert wird und den antimuslimischen Rassismus

affirmiert. Er ruft das hegemoniale Wissen auf, dass die Markierung

des muslimischen Mannes als aggressiver Täter mit der Markierung

der muslimischen Frau als sein passives Opfer korrespondiert. Hassan

M.s Zurückhaltung rührt daher, dass er den hegemonialen Diskurs

nicht bestätigen und auch nicht als Täter adressiert werden möch-

te. Asmah N.s Szenario, wonach sich Frauen schützend vor Männer

stellen, ist insofern ambivalent auf den Islamdiskurs bezogen, als

dass in ihrem Szenario Frauen als stark erscheinen, sodass sie in der

Anordnung von Schutzbedürftigen und Schützenden den orienta-

listischen Opferdiskurs durchkreuzt. Gleichzeitig reflektiert Asmah

N., dass die geschilderte Konstellation missgedeutet werden kann,

nämlich als antifeministische Geste. Sie betont deswegen, dass sie

diesbezüglich »keine Abstriche« macht. Sie bestätigt Hassan M. in

seiner Zurückhaltung und kehrt das feministische Argument um:

»Leute, die schwächer sind als ich, die können nicht mein Schutzschild

sein.« Die Schwäche muslimisch markierter Männer resultiert aus

ihrer Diskursivierung als Gefahr. Asmah N. weist die antimuslimische

Diskursivierung des muslimischen Geschlechterverhältnisses durch

eine Anordnung zurück, die sie entgegen der üblichen religiösen

und kulturellen Rahmung gesellschaftlich akzentuiert. Auch Leyla L.

bezieht in ihren Wunsch an Community-Mitglieder den gesamtgesell-

schaftlichen Kontext ein, sowohl in ihrer Aufforderung, in konkreten

Diskriminierungssituationen beschützt zu werden, als auch in der

Art und Weise des Antwortens. Sie wünscht sich Unterstützung von

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

anderen Muslim:innen, um denjenigen, die diskriminieren, deutlich

zu zeigen: »[W]ir sehen euch.«

Die nach Innen gerichtete emotionale Öffnung kann angesichts des

gesellschaftlichen Kontextes nicht lange aufrecht erhalten werden. Die-

ser rahmt und durchdringt die Schilderungen auch dann,wenn die Ant-

worten und Aufforderungen einander gelten. Der hegemoniale Diskurs

begründet den Wunsch nach »menschlichem Schutzschild« und muss

in seiner Wirkung auf die Gesellschaft berücksichtigt werden, weil die-

ser wiederum auf Muslim:innen zurückwirkt. Die möglichen Effekte

vorwegnehmend schließt die Aushandlung der gegenseitigen Verant-

wortungsübernahme die Kritik am antimuslimischen Rassismus ein.

Mit Blick auf mögliche Konsequenzen stellt sich die Frage danach, wie

Schutz gewährt werden kann und gleichzeitig Machtverhältnisse be-

rücksichtigt, vielleicht sogar umgekehrt werden können. Leyla L.möch-

te nicht länger beobachtet, kommentiert, reglementiert und sanktio-

niert werden, vielmehr kehrt sie zumindest das Blickregime um: »Wir

sehen euch«, in der Hoffnung, dass dies Wirkung zeigt.32

»Wo sind die ganzen Princes?«

In der geschilderten Sequenz resigniert Fatouma K. und stellt fest,

»dass es keine Schutzschilder für uns gibt, deswegen muss man auch

fragen, Sicherheit für wen?« Hassan M. ist noch nicht bereit, aufzu-

geben. Er unterscheidet verschiedene Strategien des Umgangs mit

dem Sicherheitsdiskurs und dem antimuslimischen Rassismus im

Allgemeinen und ruft Umgangsformen in Erinnerung, die nach innen

statt nach außen gerichtet sind. Jenseits der medialen und politischen

Verwertungslogik zielen diese auf die Stärkung der Community im

Innern. In allen Gruppendiskussionen wird dieser Gedanke imWunsch

nach eigenen, sicheren, stärkenden Räumen deutlich, in denen The-

men bearbeitet werden können, die Muslim:innen selbst für relevant

32 Fanon (2017 [1959]) beschreibt eindrücklich, wie der koloniale Blick verunsi-

chert wird, wenn rassifizierte FrauenweißeMänner sehen, diesen aber der Blick

auf sie verwehrt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 133

erachten und die im Zuge der Sicherheitslogik des Bedrohungsszena-

rios zurückgedrängt werden, wie etwa eine muslimisch akzentuierte

Jugendarbeit oder Maßnahmen, die infolge von Rassismus notwendig

werden, wie Schutz, Empowerment und Heilung.

Im Anschluss an die sehr intime und konzentrierte Sequenz »für-

einander Schutzschilder sein« entsteht in der dritten Gruppendiskus-

sion ein lebhafter Austausch über Visionen von Community-Zentren

und geschützten Räumen. Im Vergleich zu ihren Erfahrungen in

Großbritannien vermisst Tasnim J. in Deutschland eine Community-

Infrastruktur. Andere ergänzen, dass es selbst in Kunst und Comedy in

Deutschland nicht jene künstlerische Freiheit für Muslim:innen gibt,

die, als Gegenmodell zu den bürokratisierten Strukturen der Zivilge-

sellschaft, Ausdrucksmöglichkeiten bieten könnten. Leyla L., die als

Künstlerin tätig ist, widerspricht und berichtet, dass weiße Strukturen

nicht vor künstlerischen Projekten halt machen. Aufgrund der finanzi-

ellen Abhängigkeit freiberuflicher Kunst- und Kulturschaffender wird

auch hier an den Sicherheitsdiskurs angeknüpft. »Der deutsche Staat

hat alles im Griff, was die Zivilgesellschaft betrifft«, resümiert Tasnim

J. und lenkt damit das Thema zurück zur Führung durch die Kontrol-

le finanzieller Ressourcen. Angesichts des staatlich reglementierten

Zugangs zu materiellen Ressourcen und der eingeschränkten Möglich-

keiten, eigeneThemensetzungen zu finanzieren, fragt Tasnim J.: »[W]o

sind unsere privaten Funders?«, woraufhin Leyla L. – den Orient- und

Islamdiskurs karikierend – sekundiert: »Wo sind die ganzen Princes?«

Leyla L. greift implizit auf das Stereotyp des Öl-Scheichs zurück, das

vom orientalistischen Märchenprinzen hin zur weltbeherrschenden

Macht mutiert ist und nun, so der antimuslimische Verschwörungs-

mythos, die Medien-, Politik-, Justiz- und Bildungslandschaft steuert.

Das Stereotyp ist allen bekannt, das Auflachen kommentiert die Ab-

surdität der Vorstellung, dass saudiarabische Milliardäre rassifizierte

und marginalisierte Minderheiten in Europa fördern könnten.

Asmah N. greift die Frage nach alternativen Handlungsmöglichkei-

ten auf und meint, dass Strategien sich manchmal ändern müssen. Sie

unterscheidet zwischen solchen, die innerhalb des hegemonialen Dis-

kurses dessen Verschiebung anstreben und anderen, die von außen In-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

novationen anstoßen. Das erinnert an die zweite Gruppendiskussion,

in der sich die Unterscheidung nach inneren Auseinandersetzungen

und äußeren Neugründungen aber auf die muslimische Community

bezog. Asmah N. hält es manchmal für angemessener, ihre Bedürfnis-

se nicht laut zu artikulieren und wird dabei von Leyla L. unterstützt,

die bei sich bleiben, eigene Interessen und Ziele verfolgen und sich

nicht von Rassismen und den Anliegen der Anderen ablenken lassen

will. Sie kann auf diese Weise anderen Muslim:innen Vorbild sein, da

es ihrer Wahrnehmung nach »viele kaputte Menschen in den Commu-

nities« gibt, denen sie ihre Aufmerksamkeit zukommen lassen möchte.

Auch Asmah N. hat jene Muslim:innen im Blick, denen mangels Bil-

dungsprivilegien weniger Ressourcen zum Umgang mit den Anschul-

digungen und Ausschlüssen zur Verfügung stehen.

In allen Gruppendiskussionen zeigen sich Bereiche, in denen

Muslim:innen als Muslim:innen bereit sind, Verantwortung zu über-

nehmen,mehr noch, diese Möglichkeit der Verantwortungsübernahme

füreinander und auch für die Gesamtgesellschaft einfordern. Darun-

ter fallen muslimische Jugendarbeit und religiöse Unterweisung,

Auseinandersetzungen mit dem antimuslimischen Rassismus und

muslimische Zentren als Orte der Begegnung und Stärkung unter-

einander. Um dies zu erreichen, appellieren sie an die Politik, de-

mokratische Prinzipien einzuhalten, mit muslimischen Akteur:innen

auf Augenhöhe zu kooperieren, sie als genuinen Teil der Gesellschaft

mit gleichen Rechten und Ressourcen auszustatten und ihnen eige-

ne Räume zuzugestehen. An sich selbst und aneinander richten die

Diskussionsteilnehmer:innen die Erwartung, in Anerkennung ihrer

Differenzen solidarisch miteinander im Gespräch zu bleiben und sich

gegenseitig zu unterstützen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006 - am 14.02.2026, 14:28:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

