Ver_Handlungen

In drei Gruppendiskussionen ging es uns darum, eine Breite an Deu-
tungen und Strategien zu generieren, und nicht, wie sonst in Grup-
pendiskussionsverfahren tblich, Personenkategorien oder Organisati-
onstypen zu konstruieren. Gruppendiskussionen bieten sich dennoch
fiir unsere Fragestellung an, weil im Gesprich mit anderen Reflexions-
prozesse verbal zuginglich und in der Explikation und der Aushand-
lung von Positionen entwickelt und differenziert werden. Wir luden
Personen zur Diskussion ein, die in Vereinen, Kollektiven, Verbinden
und anderen Zusammenschliissen aktiv sind. Alle Diskussionsteilneh-
mer:innen duflern sich entweder selbst als Muslim:innen oder werden
als solche adressiert. Die Wahl fiel auf Personen, die auf einen breiten
Fundus an Deutungs- und Handlungsmustern zuriickgreifen konnen.

Zur ersten Gruppendiskussion waren der Einladung Vertreter:in-
nen von Moscheegemeinden und anderen Verbinden gefolgt. Im
Zuge der Interpretation der ersten Sequenz stellte sich uns die Frage,
welche Relevanz es haben koénnte, wenn die Verbinde auf konkrete
eigene Restriktionen im Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs
zuriickblicken und von konkreten Auswirkungen des sicherheitspoli-
tischen Disziplinar- und Sanktionssystems berichten kénnen. Diesen
Aspekt fokussierten wir in der zweiten Gruppendiskussion und luden
entsprechend ein. In der dritten Gruppendiskussion interessierte
uns, welche Deutungen und Strategien diskutiert werden, wenn die
Teilnehmer:innen nicht als Vertreter:innen von Verbinden oder Mo-
scheegemeinden sprechen, sondern sich stirker auf ihre aktivistische,

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

kiinstlerische oder akademische Arbeit beziehen und daran orientiert
zu Wort melden.

Die Diskussionen eréffneten wir mit der Bitte, miteinander dariiber
zu sprechen, wie die Diskussionsteilnehmer:innen den Sicherheitsdis-
kurs wahrnehmen, welche Auswirkungen er auf sie hat und wie sie da-
mit umgehen. Zur Auswertung nutzten wir die Dokumentarische Me-
thode als Werkzeug und passten sie unserer Fragestellung sowie unse-
ren erkenntnistheoretischen und forschungsethischen Positionen an.
Alle drei Gruppendiskussionen erhielten von uns die gleichen Informa-
tionen und den gleichen Impuls: »Wir wiirden Euch gerne bitten, mit-
einander dariiber zu sprechen, wie Ihr den Sicherheitsdiskurs wahr-
nehmt, was er fir Euch bedeutet und wir Ihr damit umgeht. Ihr kénnt
anfangen, wie Ihr wollt, wir werden uns nicht am Gesprich beteiligen.«
Zwei Audiogerite zeichneten die Diskussion auf, zudem protokollierten
zwei Forscher:innen ihre Wahrnehmungen. An den Gruppendiskussio-
nen nahmen die folgenden Personen (Pseudonyme) teil:

G 1: Asli A., Mohamed B., Sidar C., Giilgin D., Viola E. und Rahman F.
(96 Minuten)

G 2: Rania G., Samir H. und Abdul I. (84 Minuten)

G 3: Tasnim )., Fatouma K., Leyla L., Hassan M. und Asmah N. (127 Mi-
nuten)

Die folgenden drei Abschnitte fassen unsere Forschungsergebnisse
aus den Gruppendiskussionen zusammen. Die Fokussierung auf die
genannten Aspekte und die Spannung zwischen den jeweiligen Polen
Inter_Sektionen, Ent_Solidarisierung und Ver_Antworten entwickelten
wir induktiv aus dem Material. Der Datenerhebung und -auswertung
gingen theoretische, ethische und methodologische Auseinanderset-
zungen voran. Sie begleiteten den Forschungsprozess und ragen in
Form neuer Erkenntnisse und Fragen an Theorien sowie Forschungs-
methoden und -ethik dariiber hinaus.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Inter_Sektionen

In den Gruppendiskussionen greifen die Teilnehmer:innen ihre Anru-
fung als »Muslim:innen« auf. Sie sprechen als Muslim:innen, vervielfil-
tigen und verkomplizieren aber ihr Muslimischsein, indem sie es plu-
ralisieren und mit weiteren Positionierungen kreuzen. Damit weisen
sie einerseits die dem antimuslimischen Rassismus inhirente Essen-
tialisierung und Homogenisierung >der Muslimin« und >des Muslims«
zuriick, greifen aber andererseits auf jene Subjektpositionen zuriick,
die den antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen und den Sicher-
heitsdiskurs im Besonderen durchziehen. Narrative zu Orient und Is-
lam sind in der Konstruktion des fremden, riickstindigen und bedroh-
lichen Anderen intersektional mit Geschlecht, Sexualitit, Klasse, Bil-
dung, Nationalitit, Migration, Kultur, Ethnizitit, Sprache, Hautfarbe
und Religiositit verwoben. Wihrend die Intersektionen in orientalisie-
renden und antimuslimischen Diskursen das Fremde signifizieren, ver-
mag es ihre Thematisierung als Machtverhiltnisse, die Entititen zu ver-
flassigen und in konkreten Situationen zu immer wieder neuen Kon-
stellationen zu verweben, ohne beliebig zu werden. Das eréffnet nach
»innen< und nach »aulen< hin Ansatzpunkte zur Kritik an Essentialisie-
rung, Homogenisierung, Dichotomisierung und Hierarchisierung.

In beiden Fillen bewegt sich der Bezug auf die genannten Diffe-
renzkategorien und Machtverhiltnisse innerhalb des hegemonialen
Diskurses, wenn auch in unterschiedlichen Weisen, die unterschied-
liche Formen der Unterwerfung und des Widerstands aufweisen.
Die Diskussionsteilnehmer:innen antworten zum Beispiel auf ihre
Anrufung als Muslim:innen, indem sie ihre Adressierung als Hijabi,
>Gastarbeiter, >dritte Generation« usw. aufgreifen und in den Diskus-
sionen auch untereinander ihr Muslimischsein mit Bezug auf diese
Anrufungen artikulieren. Im Zuge der Performativitit von Intersek-
tionen kommt es zu Verschiebungen und Affirmationen des Diskurses
sowie zu vielfiltigen und wechselnden Bezugnahmen aufeinander,
die implizit oder explizit intersektional eingeleitet und gerahmt wer-
den. Indem die Gesprichspartner:innen die Anrufung annehmen
und durch sie sprechen, duflern sie sich als informierte Biirger:innen

14,02.2026, 14:28:43. o

69


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

dieser Gesellschaft!, denen die mit dem Islam- und Sicherheitsdiskurs
verwobenen Intersektionen geliufig und vertraut sind. Sie setzen sie
ein, reflektieren sie und verweben sie gegebenenfalls neu.

Im Folgenden fragen wir danach, wie in den Diskussionen Po-
sitionierungen und Intersektionen sichtbar gemacht und verhandelt
werden. Dies erfolgt mit Bezug auf unterschiedliche Machtverhilt-
nisse. Die Diskussionsteilnehmer:innen reflektieren, wie sie in der
Gesellschaft als intersektional positionierte Muslim:innen adressiert
werden und welche Spielriume sie angesichts der intersektionalen
Durchdringung des Sicherheitsdiskurses ergreifen konnen. Sie ar-
gumentieren vor dem Hintergrund ihrer pluralen, sich kreuzenden
und wieder auseinanderlaufenden Positionierungen und deren Be-
deutungen in ihrem privaten, beruflichen und zivilgesellschaftlichen
Alltag. Es wird deutlich, wie sie mit ihrer intersektionalen Anrufung
als >Muslim:innen« in konkreten Situationen umgehen. Indem sie die
Gemeinsamkeiten und Unterschiede untereinander in die Diskussion
einfithren, konnen die Diskussionsteilnehmer:innen mit den jeweiligen
Anrufungen verbundene Problematisierungsweisen beziiglich sicher-
heitspolitischer Themen herausarbeiten. Die Gruppendiskussionen
dienen hierzu nicht nur als Reflexionsraum, sondern fithren in actu
vor, dass unterschiedliche Erfahrungen zu unterschiedlichen Einschit-
zungen und Handlungsoptionen beitragen konnen, aber expliziert
werden miissen, um miteinander sprechen zu konnen.

Intersektionale Machtverhiltnisse sind im Verlauf der Diskussio-
nen, in den Reflexionen zwischen den Diskussionsteilnehmer:innen
und in unseren Rekonstruktionen vielfach entscheidend. Die Diskus-
sionsteilnehmer:innen rufen Differenzen untereinander entlang der
genannten Kategorien und Verhiltnisse auf und weisen explizit auf in-
tersektionale Gemeinsamkeiten und Unterschiede hin, um sich in der
Diskussion voneinander abzugrenzen oder um gemeinsame Positionen
zu begriinden. Sie re-zentrieren ihr Muslimischsein in Interrelation
zu anderen Subjektpositionen, sodass differenzierte Reflexionen ihrer
Erfahrungen, Positionen und Praktiken im Zusammenhang mit dem

1 Darauf wird im Abschnitt Ver_Antworten eingegangen.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Sicherheitsdiskurs und dem antimuslimischem Rassismus moglich
werden.

Die Diskussionsteilnehmer:innen tauschen sich iber ihre Rassis-
muserfahrungen im Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs aus
und identifizieren iber die Gemeinsamkeiten hinweg auch Unterschie-
de in ihrem Muslimischsein als gelebte Erfahrungen und Positionierun-
gen. Unter Beriicksichtigung ihrer intersektional-muslimischen Bezii-
geistes den Teilnehmer:innen moglich, ihre Erfahrungen in Relation zu
setzen und teils in Nuancen, teils aber auch wesentlich zu unterschei-
den und in ihrer Pluralitit, Widerspriichlichkeit und Ambiguitit als ge-
meinsame, namlich vielstimmige muslimisch-deutsche Erfahrung zu
reflektieren. Die Betroffenheit von antimuslimischem Rassismus ver-
eint (als) Muslim:innen (Markierte) und kann im Rahmen der Analy-
sen sowohl als explizites als auch als implizites Wissen rekonstruiert
werden, das sowohl auf ihrer Kenntnis des hegemonialen Wissens als
auch auf ihrem Erfahrungswissen beruht. Vor dem Hintergrund ihrer
intersektionalen Rassismuserfahrungen ist es den Diskussionsteilneh-
mer:innen moglich, differenzierter und vertiefter iiber deren Effekte
und tber ihre Handlungsoptionen zu reflektieren.

»Herr Sheikh abi«

Der gegenderte antimuslimische Rassismus spielt im Kontext der Dis-
kussionen zum Sicherheitsdiskurs wiederholt eine herausragende Rol-
le. Giilgin D. weist in der ersten Gruppendiskussion auf verschiedene
Subjektpositionierungen hin, die sie als Adressierung und als Identi-
fizierung® artikuliert und verhandelt. Sie bezeichnet sich als Teil der
»deutschtiirkischen Muslime« und fiithrt ihre Position als Frau, Mutter
und Tochter ins Gesprich ein. Sie bezieht sich intersektional auf die-
se Positionierungen und tut dies in der folgenden Sequenz im Disput
mit und in Abgrenzung von Rahman F., der aus der Perspektive eines
Imams spricht. Im weiteren Verlauf der nun folgenden Rekonstruktion

2 Vgl. zum Konzept der Identifikation: Hall 2004.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

wird Giilgin D. sein (Rahman F.s) hoheres Alter und ihre Zugehorigkeit
zu unterschiedlichen Migrationsgenerationen betonen.?

Die Sequenz beginnt damit, dass Rahman F. von Nachbarschafts-
konflikten berichtet und argumentiert, dass die Verstrickung der »Biir-
ger« in antimuslimisch-rassistische Diskurse von der Medienbericht-
erstattung herrithrt. Seine Rede wirbt fir Verstindnis und Dialog und
riumt eine Mitschuld von »unserer Seite« ein.* Gegen diese Themati-
sierung legt Giilgin D. vehement Widerspruch ein. Sie rahmt ihre Argu-
mentation intersektional und ruft bereits in der einleitenden Anspra-
che gleich mehrere Differenzdimensionen auf: »((stéhnt und atmet tief
ein)) Herr Sheikh abi«.

Die Namen, die Giilgin D. wahlt, sprechen auf mehreren Ebenen
ihre Beziehung zu Rahman F. an: Der deutschen, biirgerlichen Benen-
nung >Herr« folgt seine Adressierung als religiose Autoritit »Sheikh¢, um
schlieRlich mit der familidren Anrede fir eine iltere Respektsperson
»abi<zu enden. Im Unterschied zu der distanzierten Anrede >Herr« greift
Giilgin D. mit >Sheikh« und >abi< auf Namen zuriick, die eine Bezie-
hung aufrufen. Sie deuten auf eine Beziehungskonstellation hin, in der
Giilgin D. zunichst der religiésen Autoritit Respekt zollt, um Rahman
F. gleich darauf durch die familidre Ansprache wieder niher an sich her-
anzuriicken. Die verschiedenen Bezeichnungen weisen auf die Komple-
xitdt ihrer Beziehung hin, die aus Gillgin D.s Perspektive den Alters-,
Migrations- und Generationsunterschied in Intersektion mit seiner re-
ligiésen Position hervorheben. Rahman F. gehort nicht ihrer »Wir«-
Gruppe, der Gruppe der »deutschtiirkische[n] Muslime«, an.® Giilgin
D. erkennt seine Autoritit an und wiirdigt seine religiose Expertise.
Thre eigene Expertise wiederum mochte sie als die einer in Deutsch-
land geborenen und sozialisierten Person anerkannt wissen. Sie erklirt
Rahman F. geduldig-genervt, ((stohnt und atmet tief ein)), in welcher
Weise adiquat mit dem antimuslimischen Rassismus in Deutschland
umzugehen ist. Geschlecht als weiteres in beider Namen impliziertes

3 Seine Selbstpositionierung wird weiter unten rekonstruiert.
4 Der Konflikt selbst wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung interpretiert.
5 Auf diesen Aspekt wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung ndher eingegangen.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Verhaltnis spielt in der Beziehung zwischen Giilgin D. und Rahman F.
in dieser Sequenz nur insofern eine Rolle, als dass die antimuslimisch-
orientalistischen Adressierungen vergeschlechtlichend zwischen ihnen
unterscheiden, von ihnen aber zunichst nicht geltend gemacht werden.

Giilgin D. erfihrt von den anderen Diskussionsteilnehmer:innen
Zustimmung durch Kopfnicken und Zwischenrufe wie: »Ich gebe ihr
eigentlich Recht.« Sie dulern ihre inhaltliche Zustimmung zu Giilgin
D. und damit die Distanz zu Rahman F.s Argumentation in einem
hoflichen Ton (»eigentlich«). Aufgrund der Dynamik zwischen Giilgin
D. und Rahman F. finden die anderen Diskussionsteilnehmer:innen
jedoch keinen Zugang zum Gesprich in dieser Sequenz.

Giilgin D. berichtet davon, wie Lehrer:innen ihrer Tochter von ihr
als »tiirkische[r] Mutter« bei schulischen Anlissen erwarten, »Borek«
zu backen. Bereits ihre Mutter hat mit »Sarma« und »Borek« »die gan-
zen Nachbarn Jahrze:hnte verso:rgt«. Inzwischen folgt Giilgin D. der

Aufforderung nicht mehr: »N=EIN, ich bring einen Apfelsaft mitl«. Sie
lehnt den ihr zugewiesenen Platz als Fremde und als Frau entschie-
den ab: »Ich hab die Nase voll davon!« Damit weist sie gleichzeitig ihre
Orientalisierung und ihre Vergeschlechtlichung zuriick: Der »Apfelsaft«
symbolisiert ihre Absage sowohl an den Arbeitseinsatz fiir ein aufwin-
diges Gericht, das Frauen in die Kiiche verweist, als auch an die Einver-
leibung des Exotischen, die sich der >Gastfreundlichkeit< und der >ori-
entalischen Kiiche« bedient.

Giilgin D. setzt der intersektionalen Anrufung ihre Selbstpositionie-
rung als Mitglied der Gesellschaft entgegen: »Ich bin hier grofd gewor-
den. Ich bin hier geboren. Ich bin ein Teil in dieser Gesellschaft.«® Darin
scheint sowohl die Dethematisierung von Gender als auch die Fokussie-
rung auf (geschlechtsneutrale) Biirger:inschaft durch. Als Grund dafiir,
nicht mehr »nett« und »freundlich« auf ihre Adressierung als Frem-
de reagieren zu wollen, fithrt sie zudem an, dass sie auch dann kei-
ne gleichwertige Anerkennung erfihrt, wenn sie sich der Anrufung un-
terwirft. Stattdessen wird sie weiterhin diskriminiert: »[U]lnd bei einer

6 Auf diese Passage wird weiter unten naher eingegangen und im Abschnitt
Ent_Solidarisierung Bezug genommen.

14,02.2026, 14:28:43. o

13


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

kleinen Sache bist du trotzdem der Muslim. Ich WILL das nicht mehr
machen.« Giilgin D. stellt in ihrer Argumentation nicht einfach eine Er-

fahrung einer anderen gegeniiber - sie reflektiert vielmehr die Gleich-
zeitigkeit und Interrelation verschiedener Machtverhiltnisse. Die Zita-
tion der miannlichen Anrede fiir sich selbst (»der Muslim«) wiederum

verschiebt den Fokus ihrer Stereotypisierung. Ihr widerstindiges Ver-
halten gegen ihre Adressierung als untergeordnete »tiirkische Mutter«
wird mit ihrer Adressierung als bedrohlicher »Muslim« beantwortet.
In beiden Konstellationen bleibt Giilgin D. fremd. Gleichwohl dndert
sich ihre untergeordnete feminisiert-orientalistische Platzierung (gast-
freundliche »tiirkische Mutter«) in eine iibermichtige maskulinisiert-
muslimisierte (bedrohlicher »Muslim«).

»Story of our Life einfach nur«

Die Sequenz’ wird von Hassan M. eingeleitet, der eingesteht, dass er
nach seiner Migration als Erwachsener nach Deutschland »unbewusst«
lange Zeit kein arabisches Buch in 6ffentlichen Verkehrsmitteln gele-
sen hat. Es entsteht eine dichte Gesprichsatmosphire, in der die rest-
lichen Diskussionsteilnehmer:innen zu erkennen geben, dass sie sich in
der Schilderung wiedererkennen: »((murmelnd)) Oh mein Gott, Story of
our Life einfach nur ((lacht)).« Ohne dies explizit auszusprechen, teilen
die Diskussionsteilnehmer:innen das situierte Wissen, wonach hier die
Rede von antizipierter und erlebter Rassismuserfahrung ist, die im Si-
cherheitsdiskurs besondere Relevanz erfihrt. Das Wissen ist den Rede-
beitrigen inhirent und den Diskussionsteilnehmer:innen reflexiv ver-
fiigbar. Es gehort zu ihrem Alltagswissen und muss nicht ausgefiihre,
sondern kann als situiertes Wissen vorausgesetzt werden. In der rekon-
struierten Sequenz diskutieren die Teilnehmer:innen nicht die Situati-
on als solche und halten sich auch nicht mit méglichen Motiven der
anderen Fahrgiste und deren Reaktionen darauf auf. Sie kénnen diese
jedoch nicht ignorieren und miissen sich darauf beziehen, auch wenn

7 Die Bedeutung von Migration in Intersektion mit dem Sicherheitsdiskurs wird
weiter unten herausgearbeitet.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

sie sich mehr fiir ihre eigenen Praktiken und Gefiihle interessieren. Die
Variationen der Grunderzihlung sind von intersektionalen Positionie-
rungen durchzogen.

Leyla L. aus der dritten Gruppendiskussion trigt Hijab und pro-
blematisiert den gegenderten antimuslimischen Rassismus. Sie liest
»Qur'an and Womanc in der U-Bahn und befiirchtet, dass das Buch
falsch gedeutet wird. Sie »schim[t]« sich und hat »Angst«, dass »die
Leute denkenc, es ist »gut«, dass sie sich mit »Frausein im Islam,
weil is ja problematisch« befasst. Auch hier fithrt die Rednerin nicht
weiter aus, was »die Leute« meinen und wie sie zu dieser Einschitzung
kommen, weil die Gesprichspartner:innen ein gemeinsames Erfah-
rungswissen hieriiber teilen. Es ist auch nicht nétig, das namentlich
genannte Buch niher vorzustellen, da es seit einiger Zeit in muslimi-
schen Communities ein Bestseller ist. Leyla L. setzt voraus, dass die
Gruppe sowohl das Buch einzuordnen weif als auch ihr Dilemma nach-
vollziehen kann. Sie geht auch davon aus, dass das Buch in 6ffentlichen
Verkehrsmitteln von der breiten Masse der Fahrgiste nicht erkannt
wird.® Das Wissen um den gegenderten antimuslimischen Rassismus
reflektierend kann Leyla L. ihr Buch jedoch nicht »in Ruhe« lesen. Zu
sehr befiirchtet sie, dass sie den Diskurs >unterdriickte muslimische
Frauc bedient, wenn sie als Hijabi ein Buch zu Islam und Frauen liest.
Sie mochte »einfach irgendein Buch« lesen, den Titel »Quran and
Woman« nennt sie nur, weil er auf das Dilemma hindeutet.

Hassan M. kann auf die Erwihnung eines Titels ginzlich verzich-
ten, hier ist es offensichtlich, dass es um »irgendein Buch« geht. In
seiner Erzihlung weist »Arabisch« auf sein Dilemma als smuslimischer
Mannc¢ hin. Wahrend er die Zeichen aufruft, die ihn im hegemonialen
Islamdiskurs, zumal mit Fokus auf den Sicherheitsdiskurs, als >Gefihr-
der< markieren, ruft Leyla L. jene auf, die sie als >unterdriickte Frauc
deuten. Beide setzen sich unfreiwillig und auch widerstrebend mit ih-
rer Anrufung als >Muslim:innen« auseinander und reflektieren in ihrer

8 Wadud, Amina (1999): Qur'an and woman. Rereading the Sacred Text from a
Woman's Perspective, New York & Oxford.

14.02.2026, 14:28:43. o

75


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Erzihlung die intersektionale Rahmung und den gegenderten antimus-
limischen Rassismus. Wihrend Hassan M. sich zunichst in der Weise
der Anrufung unterwirft, dass er (zumindest) dieses Zeichen (»Arabisch
lesen«) zu verbergen versucht, gehen beide in der Gruppendiskussion
dazu in kritische Distanz. Hassan M. sagt: »Und dann aber natiirlich
hab ich mich irgendwann ( ) Also was fiir Schei:f3e mache ich da?« Frei-

lich kénnen sie sich der Anrufung trotz reflexiver Distanzierung nicht
entziehen.’ Sie sind weiterhin durch andere Zeichen markiert.

Fir Fatouma K. hingegen spielt es keine Rolle, ob sie durch das
Lesen bestimmter Biicher in einer spezifischen Schrift erkannt wird.
Als Schwarze Hijabi entscheidet sie sich bewusst dazu, im 6ffentlichen
Raum »demonstrativ« aufzutreten. Sie sagt: »Mir ist das egal. @ Ich lauf
dann so, ich hab dann mein’ James Baldwin oder meine muslimischen
Sachen, ich (.) mach das demonstrativ« und fiigt leise hinzu: »[U]lnd also
°ich trag ja auch mein Kopftuch und so weiter® demonstrativ.« Fatouma
K. verkniipft die Anrufung zur Selbstfithrung mit intrinsischen Bediirf-
nissen, wenn sie das Kopftuchtragen einerseits als Demonstration be-
zeichnet und andererseits als religiése Entscheidung: »[IJmmer noch ist
es aus religiosen Griinden.« Sie teilt als Hijabi gegenderte Rassismuser-
fahrungen mit Leyla L., bezieht sich aber dariiber hinaus intersektio-
nal auf antischwarzen Rassismus. Fatouma K.s Erfahrungen kreuzen
sich an der Schnittstelle von gegendertem antimuslimischem und anti-
schwarzem Rassismus. Wihrend Hassan M. »Arabisch lesen« und Leyla
L. »Qur'an and Woman« als Anlisse fir (antizipierte) gegenderte Ras-
sismuserfahrungen identifizieren, fithrt Fatouma K. zunichst »James
Baldwin«, den nicht-muslimischen Schwarzen Schriftsteller, und erst
dann die »muslimischen Sachen« an, wobei sie beide als ihr zugeho-
rig (»mein«, »meine«) markiert. Sie kniipft damit an die Debatte und
die geteilte Erfahrung als >Muslim:innen< an und grenzt sich gleichzei-
tig ab. Die doppelte Betonung des »demonstrativlen]« Zeigens kénn-
te auch diese Abgrenzung implizieren. Fiir Fatouma K. gehéren ihr

9 Verschiedene Formen von Distanzierungen werden im Kapitel Selbst_Positionie-
rungen interpretiert.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Muslimisch- und ihr Schwarzsein ebenso untrennbar zusammen wie
ihre antimuslimisch-antischwarze Rassismuserfahrung als Hijabi.

»Ich kann meine Hautfarbe nicht ablegen«

Fatouma K. ist die einzige Schwarze Hijabi in der dritten Gruppendis-
kussion. Sie macht wiederholt im Verlauf der Diskussion auf ihre spe-
zifischen Erfahrungen von intersektional gegendert-antimuslimisch-
antischwarzem Rassismus aufmerksam. Sie widerspricht in der fol-
genden Sequenz Asmah N. und Hassan M., die anhand verschiedener
Beispiele problematisieren, welche weitreichenden Folgen es hat, wenn
personliche Fragen »voll unter dem Sicherheitsaspekt, volle Kanne« ver-
handelt werden mit dem Ziel, »mit weniger Problemen« zu leben. As-
mah N. sagt: »Du betrachtest dich immer aus der Perspektive der an-
deren.« Die Selbstfithrung beginnt bei Uberlegungen zur Familienpla-
nung und Namensgebung, ragt in die Entscheidung hinein, in welcher
Sprache im 6ffentlichen Raum gesprochen wird, bis hin zur Wahl von
Kleidung, Schmuck und Make-up. Asmah N. resiimiert, das ist »so ein
intimer Eingriff« und Hassan M. meint, dass der Versuch »unsichtba-
rer [zu] werden« zu Uberlegungen fiihrt, die fiir die Person selbst »so
falsch« sind. Die anderen Diskussionsteilnehmer:innen stimmen wie-
derholt zu und darin iiberein, dass jene Marker, die zu ihrer Diskrimi-
nierung fithren, zu »kompensieren« versucht werden. Das setzt aller-
dings entsprechende Ressourcen voraus, man muss sie sich »leisten«
konnen.

Als Asmah N. ihr Dilemma anspricht, wird sie von Fatouma K.,
die wie die anderen vorher mehrfach zugestimmt hat, unterbrochen.
Fatouma K. sagt, dass sie Asmah N.s kostspielige »Kompensations-ir-
gendwas« nicht mittragen kann, da auch diese Anlass zu Stereotypisie-
rung bieten. Asmah N. kommentiert ihr eigenes Verhalten, indem sie
Klasse ins Gesprich einfiihrt: »Das kann ich mir natiirlich leisten.« Fa-
touma K. bestitigt sie unterbrechend: »[W]ollte ich gerade sagen, sorry,
aber ((lacht)) ich kann mir nicht« und fordert Asmah N. auf: »Mach’s!«
Die darauf folgende Irritation nutzt Fatouma K. und fithrt weiter aus:
»Das sind hier halt die Entscheidungen, die Menschen treffen. Die ei-

14,02.2026, 14:28:43. o

77


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nen entscheiden sich so, die anderen so (.) und ob man sich davon tan-
gieren lassen will, ich kann meine Hautfarbe nicht ablegen (2) Kann
ich nicht (.).« Asmah N. nimmt den Faden zur eigenen Erzihlung, in
der sie sich entlang von Klasse distinguiert, nicht wieder auf, sondern
kniipft an Fatouma K.s Abgrenzung entlang von Hautfarbe an. Sie fillt
nun ihrerseits Fatouma K. ungeduldig zustimmend ins Wort (»]a, ja,
stimmt ja auch, stimmt ja auch«) und gibt anschlieflend zu bedenken:
»[J]a, aber du kannst doch auch dein Kopftuch nicht ablegen.« Damit
nimmt sie auf ihr situiertes Wissen Bezug, wonach es fiir viele Hijabis
undenkbar ist, ihr Kopftuch abzulegen.

Die Rassifizierung von Muslim:innen kniipft unter anderem am
Kopftuch an. Fatouma K. erwihnt das Kopftuch nicht, vielmehr bezieht
sich ihr Einwand auf Kleidungsstile (»moderne Sachen«, »old school
Kleidung«, »ethnic clothing«) und Schmuck (»Goldreifen«). Indem
Asmah N. den Einwand von Fatouma K. auf diese Weise deutet, lisst
sie Klasse als Differenz zwischen sich und Fatouma K. wieder fallen
und appelliert an ihre geteilte Erfahrung als Musliminnen. Als Marker
zu ihrer Rassifizierung funktionieren unter anderem das Kopftuch
und die Hautfarbe. Fatouma K. kommt der Aufforderung nach, sich
weiterhin als Muslimin zu subjektivieren: Sie lisst die Argumentation
zur Hautfarbe jedoch fallen und antwortet lediglich auf den Einwand
zum Kopftuch. Dennoch geht in ihre Analyse zur Funktionsweise von
antimuslimischem Rassismus die Reflexion der Interrelation verschie-
dener Rassismen ein, die auf ihrem situierten Wissen griindet. So
argumentiert sie, dass sie ihr Kopftuch zwar ablegen kann, dass das
jedoch nichts an »bestimmte[n] Wissensbestinde[n] in den Kopfen der

Menschen« dndert. Als Schwarze Hijabi ruft sie zunichst die Unter-

scheidung zwischen antimuslimischem und antischwarzem Rassismus
auf: Wihrend aus ihrer Sicht das Kopftuch physisch abgelegt werden
kann, ist die Hautfarbe biologisch nicht zu dndern.

Fatouma K.s Argumentation zielt indes nicht auf eine Unterschei-
dung, die Rassismus auf biologische sRassenkonstruktionen reduziert.
Thr Widerspruch zu Asmah N.s Feststellung richtet sich auch nicht ge-
gen die Existenz und die rassistische Aufladung >natiirlicher< Unter-
schiede, hier der Hautfarbe. Vielmehr widerspricht sie der hegemonia-

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

len Auffassung, wonach sich >Islamkritik< gegen die Praxis von Mus-
lim:innen, hier das Tragen eines Kopftuchs, richtet und deswegen kein
Rassismus sein kann. Rassismus ist keine Reaktion auf das, was rassi-
fizierte Personen tun, sondern ein Ausdruck des Wissens, auf das Per-
sonen zuriickgreifen, die sich rassistisch duflern.”® Aus Fatouma K.s
analytischer Perspektive schiitzt ein auf Assimilation gerichtetes Ent-
gegenkommen rassisierter Personen, hier das Ablegen des Hijab, nicht
vor Rassismus. »[..] bestimmte Wissensbestinde in den Kopfen der
Menschen« wirken weiterhin und rassifizieren Muslim:innen auch oh-
ne Kopftuch, wenn auch zum Teil auf andere Weise.

Auch Asmah N.s Aussage richtet sich sowohl gegen die Themati-
sierung von antimuslimischem Rassismus als s>Islamkritik< als auch
gegen die unterkomplexe Problematisierung von Rassismus als >Haut-
farbenrassismus<. Ihre Argumentation stiitzt sich aber weiterhin auf
die Praxis von Muslim:innen und fordert die Anerkennung von Dif-
ferenz im Verhiltnis zur Gesamtgesellschaft ein. Sie setzt darauf,
dass die Praxis von Muslim:innen verstanden und anerkannt wird,
sodass diese frei entscheiden konnen, ob sie ein Kopftuch tragen oder
nicht. An diesem Punkt unterscheiden sich die Argumentationen der
beiden Diskutierenden: Wihrend Fatouma K. das innermuslimische
Verhaltnis als diverses und intersektional diskriminiertes anspricht,
argumentiert Asmah N. in Richtung des hegemonialen Diskurses.
Auch Fatouma K. spricht in diese Richtung, allerdings nicht, um fiir
Verstindnis und Anerkennung zu werben, sondern um zur Selbstre-
flexion aufzufordern. Ihre Argumentation fokussiert nicht die Praxis
von Muslim:innen: Nicht die Differenz ist hier das Problem, sondern
die Differenzierung, die als Rassifizierung problematisiert wird. Oh-
ne die Unterschiede zwischen den Rassismen zu vernachlissigen,
verwischt Fatouma K. also die den antimuslimischen Rassismus als
sIslamkritik< rechtfertigende Unterscheidung zwischen Hautfarbe und
Kopftuch. Sie kann zwar das Kopftuch ablegen, wird aber weiterhin
als Muslimin rassifiziert: Ob mit oder ohne Kopftuch, »bestimmte

10 Vgl dazu Attia 2019.

14,02.2026, 14:28:43. o

7


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Wissensbestinde« werden andere Marker finden, sodass der antimus-
limische Rassismus, wenn auch anders, so doch auch dann greift,
wenn eine Frau das Kopftuch ablegt. Die Praxis von Muslim:innen
(Kopftuch tragen oder ablegen) ist nicht ausschlaggebend, sondern der
Rassismus (»bestimmte Wissensbestinde«). Fatouma K. erteilt dem
Versuch, »unsichtbarer [zu] werden« als unmégliches Unterfangen eine
Absage, weil Rassismus nicht als Reaktion auf die Praxis rassifizierter
Personen zu verstehen ist. Die Reflexion ihrer eigenen Hypervisibili-
tit tragt vor dem Hintergrund ihres situierten Wissens, das auf die
reflektierte Erfahrung von gegendert-antimuslimisch-antischwarzem
Rassismus zuriickgreift, dazu bei, die in der Diskussion angefithrten
Unterwerfungspraktiken von vornherein zum Scheitern zu verurteilen
und zu der widerstindigen Schlussfolgerung zu gelangen: »Ich mochte
mich nicht davon bestimmen lassen.«

»Also (.) manchmal ist es wirklich gu::t, wenn ein anderer (.)
fiir einen spricht.«

Asli A. aus der ersten Gruppendiskussion gibt sich als sikular zu er-
kennen. Sie ist als tiirkische Frau markiert und obwohl sie nicht re-
ligios ist, teilt sie die Erfahrung, als Muslimin adressiert zu werden.
Auch sie ist von antimuslimischem Rassismus, wenn auch auf ande-
re Weise als Hijabis oder praktizierende Muslim:innen, betroffen. Sie
lebt wie Giilgin D. als Nachfahrin von tiirkischen Eingewanderten in
Deutschland und versteht sich als Teil der Gesellschaft. Ihre antimusli-
mische Rassismuserfahrung lisst einen anderen Umgang mit dem Si-
cherheitsdiskurs zu, gerade weil sie sich als »sikular« positioniert und
dennoch als >Muslimin« adressiert wird. Trotz ihres differenten Ori-
entierungsrahmens zu Giilgin D. kann sie sich mit dem gemeinsamen
»Wwir« im Raum identifizieren und wird von den anderen Diskussions-
teilnehmer:innen zwar ambivalent, aber doch als sikulare Muslimin
angesprochen. Asli A. teilt die Erfahrung: »man wird automatisch als
Bedrohung angesehen«. Gillgin D. kann ihr Schmunzeln jedoch nicht
verbergen angesichts der Selbstreprisentation nicht nur als sikulare,
sondern dariiberhinaus als nicht-religise Muslimin. Die Art und Wei-

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

se, wie beide dieses Thema behandeln, zeigt, dass sich ihre Erfahrungs-
werte an diesem Punkt kreuzen und doch wieder auseinander laufen:
Die Bedeutung der Adressierung und der Umgang damit und mit ih-
rem (vermeintlichen) Muslimischsein wird mehrstimmig gefithrt und
enthilt in dieser Sequenz Konfliktpotential.

Giilgin D. weist Asli A. auf die Rolle ihres sikularen Verbandes hin,
der zunichst im Sinne des Berliner Neutralititsgesetzes argumentierte
und deren Mitglieder als Kronzeug:innen fiir ein Kopftuchverbot gehort
wurden. Asli A. bedauert die ehemalige Position ihres Verbandes (»Das
war vor meiner Zeit«), weil sie zum Schaden muslimischer Frauen fithr-
te, die Kopftuch tragen. Sie steht an der Seite von Hijabis, wie sie sagt,
und wiinscht sich mehr Aktivismus gegen das Verbot. Das Ziel, der in-
stitutionellen, intersektionalen Diskriminierung zu begegnen, trennt
und verbindet beide: Asli A. sagt, dass sie sich mehr »Gegenwind« von
muslimischen Verbinden wiinscht, um gegen »kiinstlich erzeugte De-
batten« zu argumentieren. Sie spricht hier zwar ein religiés-markiertes
Thema und die Verbinde als religiose an, meint aber nicht die Religi-
on, sondern die Religidsisierung der »Debatten«, weswegen sie sie als
»kiinstlich erzeugt« attribuiert. Asl A. diskutiert >Religion< in einem
anderen, nimlich sikularen Kontext. Sie vermisst einen »gesellschaft-
lichen Aufschrei seit dem Bekanntwerden der NSU-Verbrechen«, wenn
ein »Zusammenhang zwischen Burkatrigerinnen und Terrorismus [...]
erzeugt« oder »gefliichtete Muslime pauschal [als] Gruppenvergewalti-
ger« bezeichnet werden. Als Vorbild dient ihr die Aktion »Berlin trigt
Kippa«. Sie verschiebt den Fokus, indem sie Widerstand gegen anti-
muslimischen Rassismus in jenen gegen andere Rassismen einbettet.
Die Aufforderung der Vertreterin eines sikularen Verbands, gerichtet
an die anwesenden Vertreter:innen religioser Verbinde, erscheint des-
wegen widerspriichlich, ist jedoch gemif} ihres eigenen Orientierungs-
rahmens stimmig: »Also die Kampagne 3h Kontra Neutralititsgesetz ist
(.) 3h (.) irgendwie (.) 4:hm muss belebt werden und da ih (.) zihlen wir
auch so n bisschen auf auf @eure Unterstiitzung@. «

Dieser Rahmung des Themas widerspricht Giilgin D. vehement. Sie
weist Asli A’s Aufforderung zuriick, dass sich Muslim:innen deutlicher
in der Offentlichkeit kritisch duflern sollen. Sie verengt den durch As-

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Ii A. gedffneten Aktionsradius wieder und kehrt zum Ausgangspunkt
der Diskussion zuriick, dem Kopftuchverbot. Dieses schopft aus einem
hegemonialen Wissen tiber sie als praktizierende Muslimin, das ihrem
eigenen Wissen iber sich und ihre Praxis entgegensteht. Sie spricht
aus eigener Erfahrung und perspektiviert das politische Thema in sei-
ner personlichen Bedeutung fiir sie als Hijabi. Das unterscheidet ihre
Situation grundsitzlich von jener Asli A.s. Giilgin D.s Argumentation
zielt darauf, ihre muslimische Perspektive als direkt Betroffene sicht-
bar zu machen und zu stirken und gleichzeitig jene in die Verantwor-
tung zu nehmen, die sikular-muslimisch sind und kein Kopftuch tra-
gen. Asli A. behandelt das »Neutralititsgesetz« als Thema, das in einem
Zusammenhang mit anderen Themen steht, die der politischen und zi-
vilgesellschaftlichen Positionierung und Aktion bediirfen. Fiir Giilgin D.
dagegen stellt das Kopftuchverbot kein abstraktes Thema dar, vielmehr
betrifft sie das Verbot direkt und hat konkrete Konsequenzen fiir ihr ei-
genes Leben. Obwohl sikular und religiés in der Regel keine Gegensitze
sind, bezieht sich Giilgin D. aufgrund der sichtbar gelebten religiosen
Praxis auf einen anderen Orientierungsrahmen als Asli A. Beide deuten
das Verbot vor dem Hintergrund ihrer jeweiligen, von jener der ande-
ren an diesem Punkt sich unterscheidenden Erfahrungen und Positio-
nierungen. Beide fordern Unterstiitzung von den jeweils anderen ein,
die Begriindung und die Adressierung fillt aber entgegengesetzt aus:
Wahrend Asli A. die muslimischen Verbinde auffordert, bei »Kampa-
gnen« mitzumachen, um sie zu »beleben«, wiinscht sich Giilgin D. als
direkt vom Verbot betroffene Hijabi solidarische Unterstiitzung. Mehr
noch, sie sagt: »Also (.) manchmal ist es wirklich gu::t, wenn ein anderer
(.) fiir einen spricht.«

Als Hijabi hat Giilgin D. »auf ganz vielen Diskussionsforen« gespro-
chen, aber: »[W]enn ich mich eben gegen das Neutralititsgesetz als
Musli::min ausspreche, dann kommt das bei den Leuten ga:nz anders
an, als, wenn da eine: (.) i4h Sabine sitzt, die (.) eben im Sinne der
Neutralitit das sagt.« Wenn sie sich fiir ihr Recht einsetzt, das Kopf-
tuch zu tragen, wird das dahingehend interpretiert, dass Muslim:in-
nen »Druck« ausitben, womit das Bedrohungsszenario bestitigt wird:
»Also es sind die radikalen Muslime: die wollen eben, dass alle Frau-

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

en ein Kopftuch tragen und seht ihr, sie sind auch gegen die Neutrali-
tit unseres Staates (.) und da fingt ja schon die Islamisierung an und
so.« Gillgin D.s Einsatz fiir ihr Recht, Kopftuch zu tragen, wird im Si-
cherheitsdiskurs als Gefahr fiir die Gesellschaft umgedeutet. Einerseits
werden Muslim:innen ununterbrochen genétigt, zu gewissen Themen
Stellung zu beziehen. Andererseits werden sie nicht gehort und ihre
Antworten antimuslimisch umgedeutet. Einen Ausweg aus diesem Di-
lemma sieht Giilgin D. darin, dass Verbinde fiir Muslim:innen spre-
chen, die nicht direkt betroffen sind, aber mit denen es partielle Uber-
einstimmungen gibt, nimlich einerseits sikular-migrantische und an-
dererseits christliche Verbinde. Diesen Einwand hort Asli A. nicht, da
ihr Orientierungsrahmen ein anderer ist.

Beide sprechen aus der Erfahrung einer rassifizierten musli-
mischen Frau, die eine trigt Kopftuch, die andere nicht. Insofern
unterscheiden sich ihre Rassismuserfahrungen an diesem Punkt.
Giilgin D.s Intervention zielt darauf, die Perspektive von Hijabis zu
stirken und gleichzeitig vor dem Hintergrund ihrer Erfahrung die
Aufforderung zuriickzuweisen, sich als Muslim:innen in dieser Frage
mehr zu engagieren. Vor dem Hintergrund ihres situierten Wissens als
Hijabi ist thr Engagement gegen das Kopftuchverbot kontraproduktiv.
Indem Giilgin D. nur an dem Argument von Asli A. ankniipft, das fiir sie
als Hijabi relevant ist, verschiebt sie die Aufforderung zu allgemeinem
gesellschaftlichem Engagement hin zu einer eindringlichen Bitte um
Unterstittzung in einer Sache, in der sie als betroffene Person nicht
am Diskurs partizipieren kann, weil sie nicht gehért wird. Vor Giilgin
D.s Erfahrungshintergrund ist die Verschiebung nachvollziehbar, weil
sie ihre Situation als Dilemma erlebt: Musliminnen sehen sich als
direkt und gravierend von antimuslimischem Rassismus Betroffene
permanent gezwungen, fiir ihre Rechte zu kimpfen und Stellung zu
beziehen. Aufihre Argumente wird aber nicht eingegangen: Weder ihre
wiederholten Erklirungen, dass sie aus anderen als den vermuteten
Griinden Kopftuch tragen, noch, dass sie selbst entscheiden wollen, ob
sie es tragen oder nicht, erhalten Resonanz. Gillgin D. erlebt nun in
der Gruppendiskussion wieder, dass ihre Interessen ins Leere laufen.
Sie selbst geht ebenfalls nicht auf Asli A.s Argumentation ein, sodass

14,02.2026, 14:28:43. o

83


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

die personliche Not der einen dem politischen Anliegen der anderen
gegeniibersteht. Beide kniipfen zwar aneinander an und bestitigen
sich gegenseitig in der Notwendigkeit, das Ziel zu erreichen (das Kopf-
tuchverbot abzuschaffen), reden aber letztlich doch aneinander vorbei,
indem sie nicht auf die Argumente der jeweils anderen eingehen,
sondern ihre eigene Strategie verfolgen.

Viola E. versucht sich wiederholt in die Diskussion einzubringen,
die von langen Redebeitrigen geprigt ist. Schlieflich unterbricht sie
und sagt:

»lch muss mal ganz kurz was, auch wenn=es vielleicht nicht direkt da-
zu gehort, was sagen. Weil es immer heifdt gegen Neutralitidtsgesetz.
Ich finde es fiangt schon bei den Begriffen an. Ahm das klingt so, wie
man ist gegen Neutralitit. Natiirlich sind wir ja fiir Neutralitat. Aber,
hier gehts nicht um Neutralitdt, sondern hier gehts um Berufsverbo-
te.«

Asli A. unterbricht zweimal: »von Frauen« und »Berufsverbote, von de-
nen Frau=Frauen betroffen sind«, beim zweiten Mal fillt ihr wiederum

Giilgin D. ins Wort: »Hauptsichlich muslimische Frauen«, woraufhin
Viola E. sagt: »Genau. Diskriminierung von Frauen.« Alle drei beto-
nen also, dass das Berufsverbot nur Frauen diskriminiert. Wihrend es
Giilgin D. wichtig ist, zu betonen, dass es sich »[hJauptsichlich [um]
muslimische Frauen« handelt, belassen es Asli A. und Viola E. bei der
gegenderten Problematisierung.

Die unterschiedlichen Deutungen der drei an dieser Sequenz be-
teiligten Diskussionsteilnehmerinnen stehen im Zusammenhang mit
ihren aktuellen Erfahrungen mit dem Kopftuchdiskurs. Weder Asli A.
noch Viola E. teilen die Erfahrung von Giilgin D., nimlich als Hijabi dis-
kriminiert, missgedeutet und ausgeschlossen zu werden. Indem auch
Viola E. Giilgin D. korrigiert und ihr sagt, welche Begriffe angemessen
sind und verwendet werden sollen, bestitigt sie Giilgin D.s These, wo-
nach Musliminnen mit Hijab nicht gehért werden. Fiir sie als Kopftuch
tragende Person stellt das Gesetz ein Kopftuchverbot dar. Giilgin D. for-
dert sowohl eine sprachliche Konkretisierung des Verbots, die Hijabis
als Betroffene im Blick behilt, als auch eine effektive Unterstiitzung

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

zur Erlangung ihrer Rechte ein. In diese Diskursivierung sind Asl A.
und Viola E. nicht als direkt beteiligte Personen eingeschlossen, viel-
mehr fordert eine direkt Betroffene von ihnen solidarisches Handeln
ein. In dieser Sequenz bleibt diese allerdings aus, sodass Giilgin D.s
Ohnmachtsgefithl, das aus den »ganz vielen Diskussionsforen« resul-
tiert, aktualisiert und bestitigt wird. Sie wird selbst von jenen nicht
gehort, die das gleiche Ziel verfolgen wie sie. Threr Erfahrung nach istes
manchmal »besser [...], wenn nicht die muslimischen Verbinde (.) sich
[zu bestimmten Themen] aussprechenc, sondern sich zuriickhalten und
anderen das Feld iiberlassen, die fir ihr Anliegen, das sie direke betrifft,
eintreten. Trotz gemeinsamen Ziels ist aus jeder der drei Perspektiven
die Diskussion zum Kopftuch-/Berufsverbot indes gescheitert.

»guck mal du bist aus einer anderen Generation«

In der ersten Gruppendiskussion flielen Migrationserfahrung sowie
Alter und Generation in die Reflexion des erlebten antimuslimischen
Rassismus ein. In der bereits erwidhnten und im Zusammenhang
mit gegendertem antimuslimischem Rassismus diskutierten Sequenz
beschreibt Rahman F., dass er als Vorstand einer Gemeinde nachbar-
schaftlichen Konflikten durch Dialog begegnen mochte. Er plidiert
dafiir, Biirger:innen die medial geschiirte Angst vor Muslim:innen zu
nehmen, auf sie zuzugehen und sie fiir sich zu gewinnen. In seinen
Ausfithrungen erscheinen in der Gegeniiberstellung zur »Zielgruppe
[...] Biizrger« Muslim:innen nicht als Biirger:innen, sondern als Einge-
wanderte. Das korrespondiert mit seiner personlichen Positionierung;
ob sie auch jene seiner Gemeinde spiegelt, wissen wir nicht.

Giilgin D. tiberzeugt der Vorschlag zum Dialog nicht. IThr zufolge
machen die Gemeinden das schon seit Jahren mit wenig Erfolg. Giilgin
D. betont, dass sie ihre Zugehorigkeit zur Gesellschaft nicht beweisen
muss: Sie ist hier geboren und verdient die gleichen Rechte wie alle
anderen auch. Der Beweispflicht setzt sie die Forderung entgegen, als
Teil der Gesellschaft anerkannt zu werden. Sie begriindet ihre Rechte
hier mit einem Argument, das die Lebenssituation der >ersten Genera-
tion« nicht mit einbezieht, sodass diese in der so begriindeten Forde-

14,02.2026, 14:28:43. o

85


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

rung nach Anerkennung unberiicksichtigt bleiben. Giilgin D.s und Rah-
man F.s Erwartungen an die Gesamtgesellschaft und ihr Umgang da-
mit kniipfen an ihren unmittelbaren eigenen Erfahrungen an. Giilgin
D. méchte sich nicht (mehr) von bestimmten Bildern iiber Muslim:in-
nen distanzieren oder Nicht-Muslim:innen aufkliren, sondern sich als
gleichberechtigte Muslimin dann duflern, wenn es ihr angemessen er-
scheint. Sie nimmt Bezug auf die Unterscheidung von Eingewander-
ten nach Generationen: Im Gegensatz zu Rahman F. (erste Generati-
on) ist sie hier geboren (x’te Generation). Sie erklirt ihm: »[GJuck mal
du bist aus einer anderen Generation. Du bist aus der Generation, die
als (1) GASTarbeiter gekommen ist.« Giilgin D. z3hlt Rahman F. zu den

ilteren >Gastarbeiter:innen<. Gemif} ihrer eigenen Familiengeschichte
korrespondieren Alter und Einwanderungsgeneration mit politischem
und personlichem Migrationskontext. Giil¢in D. unterscheidet die Deu-
tungen zu und Umgangsweisen mit dem antimuslimischen Rassismus
vor dem Hintergrund der jeweiligen Zugehorigkeit zur Gesellschaft:
»hier geboren« versus »gekommenc. Die Differenz zwischen sich und
ihren (GrofR-)Eltern dient ihr dabei sowohl als Muster, das sie auf die
Adressierung von Rahman F. anwendet, als auch als Erfahrungsdiffe-
renz, die sie — aufgrund ihrer Zugehorigkeit zu einer anderen Migrati-
onsgeneration — als die Erfahrenere (»guck mal«) von ihnen beiden im
Umgang mit der Migrationssituation auszeichnet. Als »hier geboren[e]«
hebt sich Giilgin D. im Verhiltnis zu Rahman F. mehrfach (Gender, Po-
sition, Alter, Generation) hervor: »Herr Sheikh abi [...] guck mal«.
Rahman F. unterbricht Giilgin D.: Er ist als Student nach Deutsch-
land gekommen (»nein, nein, ich bin Student als=als Student«), ihn als
>Gastarbeiter« anzusprechen ist demnach inkorrekt. Der intersektiona-
len Selbst- und Fremd-Positionierung fiigt Rahman F. durch Klasse ein
weiteres Differenzverhiltnis zwischen den Diskussionsteilnehmer:in-
nen hinzu. Im Unterschied zur Thematisierungsweise der anderen Dif-
ferenzverhiltnisse ist diese jedoch im bundesdeutschen Islamdiskurs
recht jung und trifft ins Zentrum des Sicherheitsdiskurses. Die Markie-
rung »arabischer Student« unterscheidet sich von jener stiirkischer Ar-
beitsmigrants, wird aber in der Diskussion nicht aufgegriffen; Rahman
F.s Einwurf bleibt insgesamt ohne Resonanz. Interessanterweise wirft

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

er weder seinen Beruf noch seine Position in der Gemeinde in die Waag-
schale, auch Gender und Alter nutzt er hier nicht, um seiner Zuriick-
setzung (»guck mal«) zu begegnen. Gillgin D. lisst sich nicht bremsen
und fithrt thre Argumentation fort, wie weiter oben bereits ausgefihrt.
Rahman F. kann erst an der Diskussion partizipieren, als er den Fa-
den wieder aufgreift und seine Uberlegungen zum eingangs erwihnten
Nachbarschaftskonflikt weiterfithrt. Im Austausch iiber die Probleme,
die sich ihnen als Muslim:innen stellen, konnen er und Giilgin D. wieder
mit einem gemeinsamen Ziel vor Augen diskutieren. Ihre unterschied-
lichen Positionen werden hier zwar auf unterschiedliche Positionierun-
gen im intersektionalen Gefiige des antimuslimischen Rassismus zu-
rickgefiihrt, flankieren aber nur die Diskussion und fithren letztlich
nicht dazu, entlang von Intersektionen Differenzen festzuschreiben.

»Manchmal ist es ein Privileg sogar nicht hier geboren zu sein.«

Die unterschiedlichen Deutungen von Menschen, die erst als Erwachse-
ne nach ihrer Migration Rassismuserfahrungen machen, und jenen, die
bereits damit grofigeworden sind, kommen auch in der dritten Grup-
pendiskussion zur Sprache. Hassan M., der einzige nicht in Deutsch-
land sozialisierte Teilnehmer in dieser Gruppendiskussion, beschreibt,
dass er an seinem eigenen Verhalten im 6ffentlichen Raum einen Un-
terschied bemerkt zwischen seiner Kindheit und Jugend in einem ara-
bisch-sprachigen Land und seinem Leben als Student in Deutschland
heute. Er fithlt sich unwohl", wenn er 6ffentlich ein arabisches Buch
liest. Hassan M. reflektiert, dass der antimuslimische Rassismus dazu
fithrt, dass er sich zensiert und bestimmte Orte und Situationen mei-
det, um sich zu schiitzen. Er unterwirft sich also dem Diskurs, aber
nicht, indem er sich assimiliert, sondern indem er seine Lektiire und
seine Mobilitit einschrinkt. Die anderen Diskussionsteilnehmer:innen
kniipfen mit eigenen Erzihlungen an seine Schilderung an. Im Unter-
schied zu den anderen fithrt er jedoch die Differenz zwischen seinem

m Zur emotionalen Dimension von Rassismuserfahrungen anhand dieser Se-
quenz: Keskinkilig 2021 i.E.

14,02.2026, 14:28:43. o

87


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Verhalten vor und nach der Migration an. Er hat heute in manchen Si-
tuationen das irritierende Gefiihl, nicht mehr er selbst sein zu konnen.
Sein Erfahrungswissen aus einem anderen gesellschaftlichen Kontext
ist ihm noch prisent. Leyla L. dagegen ist mit dem antimuslimischen
Rassismus aufgewachsen. Sie verbindet das Lesen in der Offentlich-
keit mehr mit dem Gefiihl der Scham und der Angst — Gefiihle, die ihr
Verhiltnis zur deutschen Gesellschaft ausdriicken. Das wiederum iiber-
rascht Hassan M.: »echt?« In einer anderen Sequenz gesteht er, dass er
erleichtert ist, nicht in Deutschland aufgewachsen zu sein: »Manchmal
ist es ein Privileg sogar nicht hier geboren zu sein.«

Leyla L. spricht dariiber, was die alltidgliche Erfahrung von Rassis-
mus mit Menschen macht, die davon unmittelbar betroffen sind. Ei-
nerseits freut sie sich, dass sie selbst und viele andere es schaffen, sich
davon nicht allzu sehr beeintrichtigen zu lassen: »Krass ja, mashaal-
la, was wir so alles erleben so und was wir so durch den Tag tragen
(.) und krass- elhamd’ul’illah, dass ich so heil- dass ich noch so gliick-
lich bin so.« Ihre Freude griindet jedoch nicht auf einer Verharmlo-
sung der Dinge, die »wir so durch den Tag tragenc. Sie betont: »[D]iese
Schwe:re oder diese Last, die wir auf unseren Schultern tragen, die

ist doch nicht norma::l.« Angesichts dessen und »im Umkehrschluss«
ist sie dann doch »auch ein bisschen stolz«, dass sie nicht zerbricht
und sogar »gliicklich« sein kann. Diese Moglichkeit fithre sie darauf zu-
riick, vergessen und verdringen zu konnen: »[I]ch frag mich natiirlich,
ob ich das- (.) ob das einfach (.) passiert, dass ich es vergesse oder ob
das vielleicht auch irgendwi:e m: ob es ’n unbewusster Prozess ist, um
es immer wieder zu verdringen.« Einerseits ist es hilfreich, vergessen
und verdrangen zu kénnen, denn so kann sie »heil« bleiben und »gliick-
lich« sein. Andererseits ist ihr das nicht geheuer, sie sieht »natiirlichc,
dass »voll viele Menschen aus unserer Community« psychisch darunter

leiden, »kaputt« gehen und »mit so Sachen nicht umgehen kénnenc.
Sie resiimiert: »[E]s zieht nicht an uns vorbei.« Fatouma K. bestitigt

die »psychische Dimension« von Rassismuserfahrungen: »[E]s gibt halt
auch Leute, die diesem Druck nicht standhalten kénnen und (.) und

die nicht eine Uberlebensstrategie finden (.) und dann in der Resigna-

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

tion verharren, vielleicht es auch schaffen wieder rauszukommen und
es immer so ein Pingpong-Ding ist.«

Hieran kniipft Hassan M. an. Er leitet seine Ausfithrungen mit der
Frage ein, ob seine Vermutung zutrifft, dass er als einziger nicht in
Deutschland geboren und aufgewachsen ist. Das bis zu diesem Zeit-
punkt eine Stunde wihrende Gesprich und insbesondere die letzten
Ausfithrungen haben ihn zu dieser Schlussfolgerung verleitet, die von
den anderen bestitigt wird. Die zunehmend persénlicher und reflexiver
ausfallenden Redebeitrige verdeutlichen die sich stindig neu formie-
renden Konstellationen von Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwi-
schen den Beteiligten. Hier ist es nun die Frage nach den Moglichkeiten
der emotionalen und psychischen Verarbeitung von Rassismuserfah-
rungen vor dem Hintergrund des Nicht_Aufwachsens in einer rassis-
tisch strukturierten Normalitit.

Hassan M. kann auf ein anderes Selbstbild zuriickgreifen als die
anderen Diskussionsteilnehmer:innen. Es beruht auf seiner biographi-
schen Erfahrung, einer Gesellschaft, hier seines Geburtslandes, selbst-
verstindlich anzugehoren. Rassismuserfahrungen be_treffen ihn nun
auch, aber berithren ihn auf andere Weise: Sie sind ihm prisent und
irritieren sein Selbstkonzept. Die Herausforderung, sich selbst perma-
nent »aus der Perspektive der anderen« zu evaluieren, ist ihm neu.
Die Scham, von der Leyla L. im Zusammenhang mit der 6ffentlichen
Lektiire spricht, das Vergessen und Verdringen der »schweren Lastc,
auch Fatouma K.s Ausfithrungen zu Uberlebensstrategien und der Re-
signation thematisieren ihr Verhiltnis zur weiflen Gesellschaft. Auch ihr
Selbstverhiltnis ist daran orientiert, sie sprechen als (marginalisierte)
Deutsche. Hassan M. greift auf einen anderen Erfahrungshintergrund
zuriick. Im Unterschied zu den hier Aufgewachsenen erinnert Hassan
M.s Irritation ihn daran, dass er mit einer Situation konfrontiert ist,
die ihn aus der Gesellschaft heraushalten will: »Am Ende sozusagen ich
bin Outsider (.), ich gehére nicht dazu.«

Er sagt »Outsider« und nicht »Auslinder«, denn selbst der deut-
sche Pass, wie die Diskussionsteilnehmer:innen spiter feststellen, in-
dert nur graduell etwas an ihrem Selbstverhiltnis angesichts von Ras-
sismuserfahrungen. Seine Erfahrung von Nicht-Zugehdorigkeit gepaart

14,02.2026, 14:28:43. o

89


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

mit der Erinnerung an eine zwar zuriickliegende, aber dennoch seiner-
zeit selbstverstindliche Zugehorigkeit lasst ihn mit anderen Gefithlen
zuriick. Er kann sich an seiner Erinnerung orientieren und vor diesem
Hintergrund die aktuelle Situation als neue Herausforderung reflektie-
ren. Sie erschiittert weder sein Selbstbild grundlegend noch lisst sie ihn
(zu diesem Zeitpunkt) daran zweifeln, den aktuellen Zustand itberwin-
den zu kénnen. Die Erfahrung von Nicht-Zugehdérigkeit der hier So-
zialisierten griindet dagegen auf einem Widerspruch zwischen ihrem
Gefiihl von Zugehorigkeit und ihrer Adressierung als fremd. Ihre Refle-
xion nimmt die »Story of our Life« als ambivalent in den Blick. Hassan
M. ahnt, dass diese Positionierung ihm ebenfalls bevorsteht und wird
darin von Asmah N. bestitigt. Niemand in der Gruppe kommt auf die
Idee, dass die unterschiedlichen Gefiihle und Deutungen mit individu-
ellen oder kulturellen Eigenschaften zu tun haben kénnten, wie dies in
hegemonialen Kontexten rassifizierend tblich ist.

In der weiter oben geschilderten Perspektivierung erginzen Hassan
M. und Asmah N. sich in der Aufzihlung von Situationen, in denen
sie sich angesichts des Sicherheitsdiskurses selbst fithren. Hassan M.
berichtet von seinen Versuchen, »unsichtbarer [zu] werden« und dass
sich das »so falsch« anfiihlt. Die Spannung bezieht sich auf sein altes
im Vergleich zu seinem neuen Leben, die Selbstfithrung ist (noch) nicht
internalisiert und zu seiner Normalitit geworden. Er kann (noch) un-
terscheiden zwischen einem Verhalten, das sich fiir ihn selbst richtig
anfiihlt im Unterschied zu einem, das ithn mit einem Fremdbild kon-
frontiert, dessen mogliche Affirmation er reflektieren und dessen kon-
kreten Gefahren aus dem Weg gehen muss. Der sicherheitspolitisch
aufgeladene, rassistische, gesellschaftliche Kontext versetzt ihn in Unsi-
cherheit im doppelten Sinne: Er verunsichert ihn emotional angesichts
des Abgrunds zwischen Selbst- und Fremdbild und er gefihrdet seine
biirgerliche Unbescholtenheit, denn ein arabisch lesender junger Mann
passt in das Profil eines >Gefihrders<.”” Die hier sozialisierten Diskussi-
onsteilnehmer:innen orientieren ihre Reflexion dagegen ausschliefilich
an der Differenz zwischen Selbst- und Fremdbild, die ihnen ein Leben

12 Darauf wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung niher eingegangen.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

lang bekannt ist und als solche unterschiedliche Kontextualisierungen
kennt, jedoch keine selbstverstindliche Zugehorigkeit zu jener Gesell-
schaft, in der sie ihren Lebensmittelpunkt haben. Sie kommentieren
den Unterschied zwischen jenen, die anderswo aufgewachsen sind und
auf andere Selbstbilder zuriickgreifen kénnen und ihnen selbst, die in
einer weifSen Dominanzgesellschaft, die sie als fremd diskursiviert, grof3
geworden sind. Sie kénnen Hassan M.s Situation nachvollziehen, wenn
sie sie mit eigenen Reiseerfahrungen im Rahmen eines Auslandsstudi-
ums etwa vergleichen oder die Erfahrungen von Familienangehérigen
und Freund:innen zitieren. Tasnim J. kommentiert: »Ganz ehrlich, ir-
gendwie bin ich schon ein bisschen neidisch so.«

Hassan M. ist selbst eingewandert, gehort aber einer anderen
Altersgruppe an als Rahman F. aus der ersten Gruppendiskussion, der
ebenfalls zu Studienzwecken einreiste. Zwischen ihren Migrationen
liegen indes Jahrzehnte. Beide gehdren zwar vor dem Hintergrund der
Kategorisierung der deutschen Migrationsforschung biographisch der
gleichen >Migrationsgeneration«< an, aber unterschiedlichen Altersge-
nerationen. Auch Mohamed B. aus der ersten Gruppendiskussion ist
im gleichen Alter wie Hassan M. und vor nicht allzu langer Zeit als
Jugendlicher nach Deutschland eingewandert. Im Disput zwischen
Giil¢in D. und Rahman F. stimmt Mohamed B. teils Giilgin D. zu, die
seinem Alter niher ist, andernteils Rahman F., der wie er auf eine
eigene Migrationserfahrung zuriickblickt. Auch Mohamed B. fordert
Gleichberechtigung als hier lebender Biirger und weist die Verantwor-
tung fiir die »Angste« der weifSen Gesellschaft zuriick. In der dritten
Gruppendiskussion besteht ein Konsens dariiber, dass rassifizierte
Personen nicht verantwortlich fiir Rassismus sind, hier unterwirft sich
auch Hassan M. nicht dieser Anrufung. Unterwerfung und Wider-
stand angesichts der Adressierung als bedrohlich fremd wird in den
Diskussionen also vor dem Hintergrund vielschichtiger und sich in
konkreten Situationen immer wieder neu intersektional kreuzender
Positionierungen und Selbstidentifizierungen unterschiedlich ver-
handelt. Die Komplexitit des antimuslimischen Rassismus und der
damit verwobenen politischen, gesellschaftlichen, biographischen und
personlichen Dimensionen sowie die Vielfalt an damit einhergehenden

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Konstellationen hat changierende Positionierungen auch aufgrund
des Zusammenspiels verschiedener Macht- und Differenzverhiltnisse
zur Folge, die wiederum zu lebendigen Gesprichsdynamiken und
unterschiedlichen Allianzen und Strategien fithren.

Ent_Solidarisierung

In allen Gruppendiskussionen wird auf das gesellschaftliche Miss-
trauen gegeniiber »Muslim:innen< Bezug genommen. Der Sicherheits-
diskurs produziert ein Klima der Verdichtigung und Grenzziehung,
das auch das Verhiltnis innerhalb der Community beriihrt. (Als) Mus-
lim:innen (Markierte) werden implizit oder explizit aufgefordert, sich
zu >muslimischen< Gewalttaten bzw. zu Aussagen und Handlungen
anderer (als) Muslim:innen (Markierter) zu positionieren. Zudem
sehen sie sich in alltiglichen, beruflichen und zivilgesellschaftlichen
Zusammenhingen dazu angehalten, Kontakte jeglicher Art daraufhin
zu iiberpriifen, ob diese Personen oder Gruppierungen berithren, die
unter Beobachtung stehen, um nicht selbst unter Verdacht zu geraten.
Insbesondere der Verfassungsschutzbericht iibt als sicherheitspoliti-
sches Instrument nicht nur direkt, sondern auch indirekt Einfluss auf
die muslimische Bevolkerung aus. Organisationen, die dort erwdhnt
werden, erfahren einschneidende Sanktionen, und zwar auch dann,
wenn sie lediglich unter Beobachtung stehen. Nicht im Verfassungs-
schutzbericht erwihnt zu werden, bleibt trotzdem nicht folgenlos:
Zum einen kann sich dies jederzeit indern, zum anderen besteht die
Gefahr, wegen der sogenannten Kontaktschuld Restriktionen zu erfah-
ren. Insofern operiert der Verfassungsschutz an der Schnittstelle von
Disziplinarmacht und Gouvernementalitit. Im Kontext von Selbstfith-
rung gibt er ein eindriickliches Beispiel dafiir, wie (als) Muslim:innen
(Markierte) die Perspektive des hegemonialen Sicherheitsdiskurses
einnehmen und sich in seinem Sinne selbst fithren. Zwang und Strafe
greifen (noch) nicht, sondern die institutionellen und strukturellen
Rahmen von Beobachtung und Misstrauen fithren dazu, dass sich (als)
Muslim:innen (Markierte) selbst und gegenseitig disziplinieren und

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

kontrollieren, indem sie ihr Verhalten und ihre Zusammenarbeit am
Sicherheitsdiskurs ausrichten. Die Vorwegnahme der Sanktion fithrt
dazu, dass die Sanktion nicht mehr nétig wird, weil sie schon im
Vorfeld greift.

Dennoch sind die Diskussionsteilnehmer:innen dem Sicherheits-
diskurs nicht ausgeliefert. Unterwerfung ist nicht die einzige und vor-
rangige Praxis: Sie ringen um Differenzierung, handeln aus, mit wem
es moglich ist, solidarisch zu sein und mit wem nicht, ohne sich selbst
und die eigene Gemeinde allzu sehr in Gefahr zu bringen. Zum einen
gibt es eine chronologische Abfolge, der zufolge Solidaritit auf Entso-
lidarisierung folgt. Zum anderen analysieren die Diskussionsteilneh-
mer:innen, warum sich @iberhaupt die Frage nach Ent_Solidarisierung
stellt, wenn >wir< ohnehin divers sind und alle sMuslim:innen« potentiell
in Verdacht geraten und unter Beobachtung stehen. Tatsichlich deutet
sich in der Dynamik der Gespriche selbst eine gelebte Praxis der Solida-
risierung und des Widerstands gegen allzu grofie Vereinnahmung ab.
Diese ist weder harmonisch noch zielt sie auf Ubereinstimmung, son-
dern schopft aus der gemeinsamen Erfahrung, als Bedrohung adres-
siert zu werden und auch aus der Unklarheit der Kriterien. Da lediglich
die (vermutete) Religionszugehorigkeit zum Islam als Kriterium sicher
ist, vermag es die essentialistische und homogenisierende Ansprache,
»Muslim:innen« trotz (teils erheblicher) Differenzen an diesem Punkt zu
vereinen, sodass sie filreinander einstehen.

Die Solidarisierung duflert sich in den Reflexionen der Beteiligten.
Sie greift auf die Erfahrungen anderer Muslim:innen« zuriick und wird
durch eigene Perspektiven erginzt. Die Diskussionsteilnehmer:innen
tauschen sich tber die Erfahrung mit dem Sicherheitsdiskurs aus und
erschaffen damit einen Raum, in dem das Problem intern verhandelt
und aus verschiedenen Blickwinkeln diskutiert wird. Deutlich wird,
dass die Frage nach einer moglichen Ent_Solidarisierung weniger
vor dem Hintergrund der eigenen Einschitzung zur politischen,
gesellschaftlichen oder religiésen Ausrichtung eines potentiellen Ko-
operationspartners diskutiert wird als auf Basis der Vorsicht vor einem
Kontaktschuldvorwurf. Die Notwendigkeit, sich selbst und die eigene
Organisation zu schiitzen, durchkreuzt die Solidaritit als Community,

14,02.2026, 14:28:43. o

93


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

der Gemeinschaft als Muslim:innen, in der fiireinander eingestanden
und solidarische Werte miteinander gelebt werden. Dabei treten am-
bivalente Positionierungen und Handlungsspielriume mit Blick auf
gemeinsame Visionen fiir eine muslimische Agency an den Tag.

In den Gruppendiskussionen werden Risiken, Chancen und Her-
ausforderungen (6ffentlich vernehmbarer) Solidarititsbekundungen
mit anderen Muslim:innen kritisch reflektiert. Insgesamt scheint fiir
die Diskussionsteilnehmer:innen solidarisches Handeln und manch-
mal sogar eine Solidarititsgeste kein leichtes Unterfangen zu sein,
konnten sie doch im 6ffentlichen Raum missgedeutet werden oder
den sich Solidarisierenden und ihrem Anliegen schaden. Die allge-
meine Stimmung von Bedrohung, Verdacht und Unsicherheit dringt
in den Diskussionsraum ein und fordert die Sprechenden dazu auf,
sich zu positionieren und das eigene Handeln angesichts des Bedro-
hungsszenarios zu legitimieren. Die Erfahrung, fiir das Verhalten
anderer >Muslim:innen« zur Rechenschaft gezogen zu werden, wird
jeweils vor dem Hintergrund eigener Erfahrungen perspektiviert,
kommentiert und bewertet. Insofern hingt die Ent_Solidarisierung
zwischen verschiedenen muslimischen Gruppierungen mit ihrem
Antwortverhalten auf jhre hegemoniale Adressierung und der ihnen
zugewiesenen bzw. verwehrten Verantwortungsiibernahme gegeniiber
der Gesamtgesellschaft zusammen®. Die Unterwerfung unter das Eine
kann als Widerstand gegen das Andere gedeutet werden und entspre-
chende Effekte zeitigen. Das Changieren zwischen Ver_Antworten und
Ent_Solidarisierung bringt jeweils neue Reflexionen und Entscheidun-
gen hervor, die im konkreten Fall neu verhandelt werden, sodass -
jedenfalls in unserem Sample — solidarisches Verhalten untereinander
bzw. Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs nicht bestimmten
Personen oder Gruppierungen zugeordnet werden konnen: Beides
wird gleichzeitig und in Relation zueinander konkret und kontrovers
diskutiert, und hiufig kommt es nicht zu rigorosen Positionen und
eindeutigen Entscheidungen, sondern der Austausch iber die ver-
schiedenen Dimensionen und das Abwigen moglicher Folgen steht

13 Darauf wird im Abschnitt Ver_Antworten ndher eingegangen.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

im Mittelpunkt. In den Diskussionen zeigt sich auch, wie ermiidend
und letztlich unbefriedigend die Verhandlung von Ent_Solidarisierung
angesichts drohender Disziplinarmafnahmen ist und welche Auswege
daraus gesucht werden.

»Verhaltens- (.) &h ra- Verfassungs- &:h schutzbericht
ist sozusagen unsere Verhaltensgrundlage oder
unsere Aktionsgrundlage«

Abdul I ist Vertreter eines muslimischen Verbandes und nimmt an der
zweiten Gruppendiskussion mit zwei weiteren Vertreter:innen anderer
muslimischer Verbinde teil, die ebenfalls in der Vergangenheit direkt
von Praktiken der Sicherheitsbehdrden betroffen waren. Er gibt zu be-
denken, dass die Zusammenarbeit unter Muslim:innen angesichts zu-
nehmender Verdichtigungen erschwert wird.:

»Es gibt die Tendenz (.) &:hm durch diesen Druck, der entsteht das

machen dann Organisationen auch, ne, also indem sie dann einfach
sagen ok Verhaltens- (.) dh ra- Verfassungs- d:h schutzbericht ist so-
zusagen unsere Verhaltensgrundlage oder unsere Aktionsgrundlage,
was ja klar ist wegen den Férderungsrichtlinien und so weiter.«

Der Verfassungsschutzbericht wirkt aus dieser Perspektive in mehrere
Richtungen. Er ist ein Instrument des Staates, um unter Verdacht
gestellte Gruppierungen zu beobachten. Diese werden nicht erst bei
erwiesenem Fehlverhalten sanktioniert, sondern bereits die Erwih-
nung im Verfassungsschutzbericht zieht Sanktionen nach sich, die von
der Beobachtung, iiber das Versagen 6ffentlicher Gelder bis hin zum
Verlust der biirgerlichen Reputation reichen. Der Verfassungsschutz-
bericht wirkt jedoch auch nach innen hin. Zum einen in Gestalt des
Unter-Beobachtung-Stehens der dort aufgefithrten Gruppierungen,
zum anderen wirkt das (Noch-)Nicht-unter-Beobachtung-Stehen be-
reits im Vorfeld: Mit einer der im Verfassungsschutzbericht genannten
Personen oder Gruppierungen in Verbindung gebracht zu werden,
kann dazu fithren, selbst im nichsten Verfassungsschutzbericht auf-
gefithrt zu werden, also der >Kontaktschuld« bezichtigt zu werden. Das

14,02.2026, 14:28:43. o

95


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

bedeutet, dass staatliche Sanktionen drohen, sobald die Selbstfithrung
versagt. Die Disziplinarmacht kann auch in der Gouvernementali-
tit greifen, Zwangsmafinahmen und Selbstfithrung bleiben in enger
Verbindung bestehen.

Das hat zur Folge, dass es muslimische Gruppierungen gibt, die
im Verfassungsschutzbericht nicht erwihnt sind und nicht beobachtet
werden, und die dennoch aus Angst, der >Kontaktschuld« verdichtigt
und sanktioniert zu werden, andere Gruppierungen und Personen kri-
tisch iiberpriifen, Kooperationen ablehnen und sich von Muslim:innen,
die der Gefahr verdichtigt werden kénnten, distanzieren. Die Praxis
der gegenseitigen Uberpriifung wird von Abdul L. nicht kritisiert; im
Gegenteil, er kann sie gut nachvollziehen und hilt sie fiir angemessen,
»was ja klar ist«. Aus Angst, fiir die (vermuteten) Taten Anderer zur Re-
chenschaft gezogen zu werden, greift die Selbstfithrung und fithrt da-
zu, dass der Verfassungsschutzbericht als Maf3stab fiir das eigene Ver-
halten innerhalb der Communities dient. Gouvernementalitit wirke, je-
denfalls in diesem Kontext, nur in ihrer Interrelation zur Disziplinar-
macht. Ohne Androhung von Sanktionen wiirde die gegenseitige Uber-
priffung und die Ausrichtung des eigenen Verhaltens an der drohenden
Gefihrdung der eigenen Gruppe nicht wirken. Abdul L.s Versprecher
»Verhaltens- (.) ih ra- Verfassungs- d:h schutzbericht« und die Beendi-
gung seines Satzes »ist sozusagen unsere Verhaltensgrundlage oder un-
sere Aktionsgrundlage« reflektiert diesen Zusammenhang: Fiir musli-
mische Verbinde und andere Zusammenschliisse, aber auch fiir Einzel-
personen, ist der Verfassungsschutzbericht nicht lediglich ein Instru-
ment staatlicher Fithrung, sondern auch ein Instrument der Selbstfiih-
rung - eine Selbstfithrung, die zu Entsolidarisierung auch dann fithren
kann, wenn sie selbst anhand der Kriterien des Verfassungsschutzes
nicht gerechtfertigt ist.

Die sicherheitspolitische Unterscheidung zwischen »guten< und >bs-
sen< Muslim:innen im Zusammenhang mit der gouvernementalen Stra-
tegie der Selbstfithrung hat den Effekt, dass Muslim:innen analog dazu
vorgehen und muslimische Verbinde nach dem gleichen Kriterium zu
unterscheiden suchen. Fatouma K. aus der dritten Gruppendiskussi-
on sagt, dass »mit bestimmten Gruppen nicht assoziiert [zu] werden«

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

die Chance bietet, zu den >guten< Muslim:innen zu gehéren und nicht
in Ungnade zu fallen. Diese Einschitzung wird kontrovers diskutiert.
Asmah N. beobachtet, dass viele versuchen, méglichen Anschuldigun-
gen dadurch zu entgehen, dass bestimmte Muslim:innen nicht mehr als
Referent:innen zu Veranstaltungen eingeladen werden. Es gehort mitt-
lerweile zur gangigen Praxis, muslimische Referent:innen itber Online-
Suchmaschinen auszuleuchten, mit Blick auf Details, die als problema-
tisch gewertet werden kénnten. Die Diskussionsteilnehmer:innen wis-
sen um diese Details und fithren sie im Gesprich nicht niher aus, es
handelt sich um eine kollektiv geteilte Erfahrung. Sie kénnen sich also
aufeinander beziehen und an das Gesagte ankniipfen, ohne zu explizie-
ren, worum es geht. Von diesem Generalverdacht, auf dessen Grund-
lage muslimische Gruppierungen andere beobachten, bleiben Nicht-
Muslim:innen verschont." Dass auch Asmah N. den Auswirkungen des
Sicherheitsdiskurses nicht ginzlich entkommen kann, zeigt sich dar-
in, wie auch sie angesichts medialer Berichterstattung iiber bestimmte
Moscheegemeinden und Muslim:innen, die als >Gefihrder« eingestuft
werden, sofort zur Suchmaschine greift und recherchiert: »Ich muss
das jetzt wissen.« Trotz ihrer Unterwerfung iibt sie Selbstkritik an ih-
rem eigenen Verhalten. Sie beklagt die Angst vor Kontaktschuldvorwiir-
fen auch innerhalb ihrer eigenen Familie, in der vor dem Besuch von
Moscheen gewarnt wird, um sich vor staatlichen und in der Folge auch
vor 6ffentlichen und zivilgesellschaftlichen Verdichtigungen und Sank-
tionen zu schittzen. Asmah N. kritisiert das Ausmaf? der Verdichtigun-
gen, sodass muslimische Religionspraxis und das Community-Leben
auch intern unter Verdacht stehen, Zeichen einer Radikalisierung zu
sein oder als solches missverstanden zu werden. Dass etwa ihre Kinder
den Islam- und Arabisch-Unterricht in Moscheen besuchen, wird von
anderen misstrauisch kommentiert oder gar davor gewarnt. Die fehlen-
de Abgrenzung kann dazu fithren, selbst Entsolidarisierung zu erfah-
ren. Trotz Wissens um den Sicherheitsdiskurs, seiner entsolidarisie-
renden und grenziiberschreitenden Effekte auf das eigene, das familia-

14  Obwohl die extreme Rechte sich etwa auf ihr Deutschsein bezieht, geraten
nicht alle >Deutschen<unter Generalverdacht.

14.02.2026, 14:28:43. o

97


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

re und das Community-Leben und der kritischen Auseinandersetzung
damit kénnen sich ihm die Diskussionsteilnehmer:innen nicht entzie-
hen.

»es gibt wirklich manchmal (2) & Chaos von unserer Seite«

Die Anrufung, sich von >bésen< Muslim:innen abzugrenzen, ist auch
in der ersten Gruppendiskussion Thema. Rahman F. ist Imam einer
Moscheegemeinde und berichtet von nachbarschaftlichen Problemen,
die er 16sen will, um ein intaktes Gemeindeleben zu sichern und die
Riaumlichkeiten nicht zu verlieren.” Er tut dies, indem er den Sicher-
heitsdiskurs aufgreift, ihn im Zusammenhang mit einer bestimmten
Gruppe Muslim:innen bestitigt, die eigene Organisation jedoch davon
ausnimmt und so die Giiltigkeit des Diskurses nicht grundsitzlich ver-
wirft, aber in Bezug auf sich zu neutralisieren versucht. Der folgenden
Sequenz liegt keine Beschreibung eines konkreten Konflikts zugrunde,
auf den er sich bezieht; es handelt sich um einen beliebigen, alltig-
lichen Nachbarschaftskonflikt. Rahman F. riumt ein, dass es »Salafis-
ten« gibt, die »missionierenc, sie »verteilen« Ausgaben des Qur'an in der
Stadt. Er erklart nicht, was problematisch daran ist, Qur'an-Exemplare
zu verteilen und niemand fragt nach, was er meint. Die Markierung
als muslimische Praxis kniipft am hegemonialen Wissen an, das allen
Diskussionsteilnehmer:innen bekannt ist, unabhingig davon, ob sie es
teilen oder nicht.

Das Verteilen von Quran-Exemplaren gilt im Rahmen des Sicher-
heitsdiskurses (und des antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen)
als problematisch, weil es als Werbung fiir eine Sache diskursiviert
wird, die es nicht zu verbreiten, sondern vielmehr zu begrenzen und
einzuddmmen gilt. Das Verteilen von Qur'an-Exemplaren symbolisiert
vor diesem Hintergrund die >Islamisierung« des Westens und wird
als aggressiver Akt des Eindringens und der feindlichen Ubernah-
me interpretiert. Gar nicht in Betracht kommt dagegen eine andere

15 Dieselbe Sequenz wird im Abschnitt Inter_Sektionen unter anderem Fokus in-
terpretiert.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Deutung, etwa dass es den Gliubigen um Aufklirung iiber ihre Reli-
gion, um Transparenz und Dialog zu offenem und kommunikativem
Miteinander in einer pluralen Gesellschaft geht. Diese Deutung liegt
auch deswegen in der Diskussion nicht nahe, weil diejenigen, die die
Schriften verteilen, als »Salafisten« bezeichnet werden. Salafist:innen
gelten als Vertreter:innen eines besonders riickschrittlichen, gewaltta-
tigen und bedrohlichen Islams, insofern ist jede Aktion, die von ihnen
ausgeht, zu missbilligen. Salafiyya als pietistische Reformbewegung
zu verstehen, die auf moderne Herausforderungen antwortet und
globalhistorische Beziige aufweist'®, kommt als Deutung in dieser
Sequenz nicht in Betracht. Rahman F. kniipft am hegemonialen Wis-
sen an und die Diskussionsteilnehmer:innen wissen, was er damit zu
verstehen geben will. Insofern muss nicht erwihnt werden, wovon
genau sich Rahman F. abgrenzt, um seine Gemeinde als unverdichtig
zu prisentieren: Die Symbole >Salafisten< und >Exemplare des Qur'an
verteilen< reichen aus.

Das Bild, das Rahman F. aufruft, ist gesellschaftlich bekannt, wird
medial in Szene gesetzt und kann auch unter den Diskussionsteilneh-
mer:innen als bekannt vorausgesetzt werden. Rahman F. aktualisiert
das Bild von den missionierenden Salafist:innen (»Manche haben’s ge-
tan«), um sich tadelnd von ihnen zu distanzieren: »Das ist 4=3 (1) nicht
die Art«. Salafist:innen werden auch im weiteren Verlauf der Diskus-
sion nicht weiter definiert oder ihre Thematisierung wird problema-
tisiert. Die Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs bestitigt des-
sen Berechtigung und nimmt die eigene Gemeinde aus. So kann Rah-
man F. die Fehler der Muslim:innen seiner Gemeinde anders rahmen.
Er ruft »Chaos« als Grund fiir Nachbarschaftskonflikte auf und diskur-
siviert den Konflikt damit als etwas ganz Normales: »[E]s gibt wirklich
manchmal (2) 4 Chaos von unserer Seite.« Sich paternalistisch entschul-
digend (»wirklich«, »unserer Seite«) steht er zu >seinen< Leuten und ge-
steht Konflikte ein. In der Abgrenzung zu »Salafisten« verschiebt er die
Grenzziehung, die im antimuslimischen Rassismus gezogen wird, (-die
Muslime« versus >die Deutschen<) und bestitigt die Grenzziehung des

16  Lohlker2014.

14,02.2026, 14:28:43. o

99


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sicherheitsdiskurses (die >guten< versus die >bdsen« Muslim:innen). Die
Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs geht mit der Entsolidari-
sierung mit einer anderen muslimischen Gruppe einher.

Die Unterwerfung unter den Diskurs rithrt nicht daher, dass sei-
ne Gemeinde keine Exemplare des Qur’an verteilt. Vielmehr ist es die
Art und Weise, in der er die Distanzierung performativ inszeniert, die
auf eine Selbstfithrung hindeutet: Rahman F. unterwirft sich dem Si-
cherheitsdiskurs, indem er die Berechtigung der Ausgrenzung >boser<
Muslim:innen bestitigt, wenn auch mit dem Ziel, seine Gemeinde von
der Kritik auszunehmen und diesseits der Grenzziehung anzusiedeln.
Gleichwohl deuten seine Ausfithrungen auch auf Widerstand hin. Wi-
derstandig fillt seine Kritik an der negativen medialen Berichterstat-
tung iiber den Islam im Allgemeinen und das Schiiren von Angsten im
Besonderen aus: »[W]ir 4: (2) haben nur Sch- i Stress mit den Medie-
(.) & mit den Medien.« Das inklusive »wir« vereint alle Muslim:innen.
Die Differenzierung zwischen >bésen« und »guten< Muslim:innen ist an-
gesichts des medialen Islamdiskurses ebensowenig nétig wie jene zwi-
schen verschiedenen Medien. Um diese geht es ihm auch gar nicht, er
nennt sie stellvertretend, wenn auch verantwortlich fiir die 6ffentliche
Meinung und den hegemonialen Diskurs.

Vor diesem Hintergrund ist eine >normale« Kontaktaufnahme mit
Nachbar:innen nicht méglich: »Die Leute sind nicht genug aufgekli:rt.

Die sind beeinflusst.« Rahman F. kann eine derart vernichtende Kritik
an »den Medien« tiben und »die Leute« — diesmal sind »die Biirger«
gemeint, wie er sie wiederholt bezeichnet — wiederum paternalistisch
in Schutz nehmen, weil er die grundsitzliche Legitimitit des Sicher-
heitsdiskurses akzeptiert. Die Unterwerfung durch Entsolidarisierung
ermoglicht ihm also sowohl Kritik am hegemonialen Islamdiskurs zu
iiben als auch sich vor »seine Leute« und die »Biirger« zu stellen. Im
Spannungsfeld von Unterwerfung und Widerstand und unter Beriick-
sichtigung des hegemonialen Wissens kann er seine Kritik formulie-
ren: Es gibt >bose« Muslim:innen namens »Salafistenc, die Bedrohliches
tun, und zwar Exemplare des Quran verteilen, sodass Kritik an eini-
gen Muslim:innen berechtigt ist. Die Medien verallgemeinern unbe-
rechtigterweise und itben Kritik am Islam als Ganzem. Damit schiiren

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

sie Angste in der Bevélkerung, sodass normale Nachbarschaftskonflikte
vor grofen Herausforderungen stehen. Rahman F. unterscheidet nicht
zwischen verschiedenen Medienhiusern, Publikationsorganen, Journa-
list:innen, Textsorten usw. Thm geht es nicht um die Einschitzung me-
dialer Berichterstattung, sondern um die Skizzierung des hegemonia-
len Kontextes, in dem Nachbarschaftskonflikte zwischen Muslim:innen
und Nicht-Muslim:innen stattfinden. »Die Leute« lassen sich von »den
Medien« »beeinflussen«, sodass ein ganz normaler Nachbarschaftskon-
flikt antimuslimisch oder gar sicherheitspolitisch aufgeladen wird. Die
Anordnung von Konflikt und Kontext, die Rahman F. entwirft, ermog-
licht es ihm, sein Ziel zu verfolgen, nimlich einen normalen nachbar-
schaftlichen Konflikt zu l6sen bzw. gegebenenfalls dessen Scheitern zu
erklaren.

»Die reden erst von denen, aber eigentlich meinen die mich.«

Asli A. aus der ersten Gruppendiskussion beklagt die mangelnde Soli-
daritit untereinander.” Dennoch kann sie die Befiirchtungen anderer
Diskussionsteilnehmer:innen nachvollziehen, dass es weitere Vorwiir-
fe mit sich bringen kann, als Muslim:innen fiir andere Muslim:innen
zu sprechen und sich offen fiir muslimische Themen einzusetzen. Ash
A., Vertreterin eines sikularen Verbandes, bestitigt, dass auch ande-
re muslimische Verbinde Herausforderungen zu bewiltigen haben, da
»man sie der Radikalitit bezeichnet«. Der Versprecher (bezeichnet an-
stelle von bezichtigt) steht fiir eine symbolische Gleichsetzung von Be-
zeichnung und Bezichtigung, wonach mit der Bezeichnung als musli-
misch bereits der Vorwurf der Radikalitit impliziert ist. Im Machtgefil-
le zwischen Anrufenden und Angerufenen ist die Beziehung zwischen
fraglos »Normalen< auf der einen Seite und unter Verdacht und Beob-
achtung Stehenden auf der anderen Seite inhirent. Als radikal »be-
zeichnet« zu werden, ist nicht nur einfach irgendeine Bezeichnung,
sondern eine Bezichtigung, ein Vorwurf. Der Versprecher weist auf das

17 Der Konflikt wurde im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gesellschaftliche Stigma der >Radikalitit« hin: Die Bezeichnung mar-
kiert und wertet im Zuge dessen.

In der dritten Gruppendiskussion provoziert Asmah N., indem sie
sich den Begriff »Gefihrder« aneignet.”® Zu Beginn zdgert sie, schlieR3-
lich ist ihr die Bedeutung ihrer Aussage bewusst, es sind Personen im
Raum, die sie nicht kennt und zwei Aufnahmegerite zeichnen zuver-
lassig alles auf, was gesagt wird, auch wenn sie die Stimme senkt. Es
entsteht eine subversive Atmosphire, als sie den Schimpfnamen ins
Positive umkehrt und sich implizit solidarisch mit den Beschuldigten
zeigt. Die Konstruktion des »Gefihrders« iiberbriickt die Liicke zwi-
schen der Allgemeinheit der Muslim:innen und Personen, die straf-
rechtlich in Erscheinung treten. Zwischen gouvernementaler und dis-
ziplinierender Macht angesiedelt regelt diese Konstruktion nicht nur
das Verhiltnis zwischen Muslim:innen und dem Sicherheitsapparat,
sondern auch unter den Muslim:innen selbst. Die Unbestimmtheit des
Gefihrder-Begriffs ragt in muslimische Communities hinein, verunsi-
chert sie und gefihrdet Kooperationen. Asmah N. erklirt den anwesen-
den Diskussionsteilnehmer:innen, dass alle im Raum und auch andere,
die sich aktivistisch betitigen, jederzeit als >Gefihrder:in« klassifiziert
werden kénnen und viele gar nicht wissen, dass ihr Kooperationspart-
ner oder gar sie selbst als solche unter Beobachtung stehen: »Vielleicht
arbeiten sie aktivistisch zusammen, weil die Leute das selbst nicht wis-
sen.« Asmah N. beschreibt das Problem, dass Menschen, die als >Ge-
fahrder« gelten, ohne es zu wissen, auch andere gefihrden, die fortan
mit ihnen assoziiert werden. Sich zivilgesellschaftlich zu engagieren,
kann also auch jene gefihrden, die vom Engagement profitieren, weil
sie mit >Gefihrder:innencin Verbindung gebracht werden konnten. Das
Thema beschiftigt alle im Raum, Asmah N.s Ausfithrungen werden nur
durch gemurmelte (»((zustimmend))«) oder deutliche (>@Voll!@ @)@«)
Zustimmung, Nachfragen und Zwischenrufe (« ((wirre und lebhafte Ge-
spriche durcheinander))«) und nachdenkliche Laute (»ja, hm:, ((aktiv
zuhdrend))«) unterbrochen.

18  Diese Sequenz wird im Abschnitt Ver_Antworten unter anderem Fokus disku-
tiert.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Auch Fatouma K. stimmt mehrfach zu (»Und man meint uns, ja.«)
und will Genaueres wissen: »°Ich versteh das grade nicht.° Wer=wer
soll- oder wer hat diesen Begrift iiberhaupt gesetzt, Gefihrder?« Entset-
zen, Sorge und Verunsicherung einen die Gruppe. Alle sprechen leise,
sodass der Eindruck entsteht, als fiithlten sie sich beobachtet und ab-
gehort, als sprichen sie tiber etwas Verbotenes, das thnen Schaden zu-
fiigen konnte. Auf Fatouma K.s Nachfrage antwortet Asmah N. direkt
mit »Polizei«; auch sie fliistert zuriick, es sei eine »Polizeifachdefini-
tion« und bestitigt damit die Atmosphire. Wihrend einige im Raum
eine Antwort auf die Frage suchen, wer den Begriff etabliert hat — Tas-
nim J. bringt das Innenministerium fragend ins Gesprich und Asmah
N. fithrt Landeskriminalimter und das Bundesverwaltungsgericht als
Institutionen auf, die den Begriff iibernahmen - beschiftigt Leyla L.
das Wort selbst; sie empfindet es als »hart beleidigend«. Der Begriff als
solches, die Zuschreibung und Bezeichnung als Gefahr, stellt eine Be-
leidigung dar, die zudem »hart« ist, sie verletzt und erniedrigt. Sie ist
keine Gefahr und will auch nicht als solche tituliert werden. Leyla L.
spricht aber nicht nur fir sich selbst, sondern »find[et] das Wort schon
hart beleidigend« und bezieht ihre Kritik daran auf die Bezeichnung
von Muslim:innen im Allgemeinen (oder gar aller Menschen) als >Ge-
fahrder«. Im Verlauf der gesamten Sequenz verteidigt sich niemand,
alle teilen das situierte Wissen, dass die Anschuldigung haltlos ist. Ei-
ne Unterwerfung kommt nicht in Frage, auch nicht in der Form, sich
selbst von der Anschuldigung auszunehmen. Obwohl Leyla L.s Resii-
mee gegen diejenigen gerichtet scheint, die den Begriff prigen und
nutzen, weist er in die Community hinein und stellt eine widerstin-
dige Solidarititsbekundung dar: Die grundsitzliche und unspezifische
Zuriickweisung der pejorativen Bezeichnung >Gefihrder« als »hart be-
leidigend« unterscheidet nicht zwischen Muslim:innen, die ihn verdie-
nen und anderen, die filschlicherweise erniedrigt werden. Die selbst-
verstindliche und iibereinstimmende Ablehnung vereint die Gruppe,
sie solidarisieren sich nicht nur untereinander, sondern auch mit an-
deren (potentiell allen) Muslim:innen, da diese ebenfalls von der Be-
leidigung betroffen sind. Die Funktion des Gefihrder-Konzepts, auch
unbescholtene Muslim:innen als potentielle Straftiter:innen auszuspi-

14,02.2026, 14:28:43. o

103


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

hen, sie zu verunsichern und Misstrauen zu sihen, greift jedenfalls in
diesem Moment nicht: »Die reden erst von denen, aber eigentlich mei-
nen die mich.«

Asmah N. spricht das diskursive Verbot aus: Sie identifiziert sich
mit den >Gefihrder:innen«. Die Identifikation mit ihnen gibt eine ambi-
valente Verortung im Diskurs wieder, in der sich Asmah N. (und mit ihr
die anderen) angesichts des Bedrohungsszenarios als >Gefihrder:innenc
wiederfinden bzw. befiirchten, aufgrund undurchsichtiger Kriterien als
solche beobachtet, kontrolliert und reglementiert zu werden. Asmah
N. nimmt den Namen an, aber nicht um sich selbstfithrend als >gute«
Muslimin von den >bésen«>Gefihrder:innen« abzugrenzen, sondern sie
nimmt ihn fiir sich selbst an und fordert die Deutungshoheit iiber die
Begrifflichkeiten heraus. Sie tritt in den Diskurs ein, will aber die Spiel-
regeln mitbestimmen, den Diskurs durch kritische Analyse und Aufkli-
rungsarbeit mitgestalten und beginnt gleich in der Gruppendiskussion
damit. Sie nimmt die Beleidigung nicht an, auch nicht indem sie dage-
gen rebelliert oder sie zuriickgibt. Vielmehr akzeptiert sie den Namen
und nutzt ihn zur solidarischen Selbstermichtigung: Wenn alle Mus-
lim:innen Gefihrder:innen sind, verliert das Konzept seine Macht. Ob-
wohl sich diese Strategie von der Zurechtweisung (»hart beleidigend«)
unterscheidet, deuten beide auf die Solidarisierung mit jenen hin, die
als »Gefihrder:in« bezeichnet und bezichtigt werden, und auf das wi-
derstindige Potential, das in der Solidarisierung liegt.

»ich bin hier groB geworden. Ich bin hier geboren.«

Auch bei guter Fithrung, also Unterwerfung unter den Sicherheitsdis-
kurs und kritikloser Annahme der zugewiesenen Position, bleibt die
gleichberechtigte Anerkennung aus, so Giilgin D. aus der ersten Grup-
pendiskussion. Die Gleichstellung mit anderen Deutschen ist prekir
und kann jederzeit einseitig aufgeldst werden. Dazu reichen Kleinig-
keiten aus, die dazu dienen, das Gegeniiber zu muslimisieren und zur
Gefahr zu erkliren. Giilgin D. kritisiert, dass man »bei einer kleinen Sa-
che [...] trotzdem der Muslim« ist, so sehr man sich auch anstrengt, den
zugewiesenen Platz zu akzeptieren und dabei »nett« und »freundlich«

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

bleibt.” In einer spiteren Sequenz bezieht sich Giilgin D. erneut auf das
Othering von Muslim:innen. Ihrem Erfahrungshorizont entsprechend
spielt die Arbeit eines tirkischen Verbandes eine zentrale Rolle. >Gu-
te< Muslim:innen, die zuvor allseits als Kooperationspartner bevorzugt
wurden (»hitte man mit keinem anderen Muslim zusammen gearbei-
tet«), wurden plotzlich fallengelassen und unter Beobachtung gestellt:
Sie stehen jetzt »auch auf dieser 4:hm auf diesem Bedrohungs- (2) auf
der Bedrohungsliste. Ne, es sind auch die bésen Muslime geworden.«
Die Homogenisierung und das Fremdmachen von >Muslim:innen« geht
so weit, »deutschtiirkische Muslimex, zu denen sie sich selbst zihlt, fiir
tirkische Regierungspolitik in die Verantwortung zu ziehen. Jahrzehn-
te lange gute Kooperation kann »mit einer Tiirkeipolitik [...] auch das
schon wieder zu-d-nichtewerden«. Giilgin D. lisst hier offen, wen sie
fir schuldig hilt an der Transformation von >guten< Muslim:innen in
»bésec und fiir die sicherheitspolitische Uberwachung (»Bedrohungslis-
te«). Sie fithrt auch nicht weiter aus, was vorgefallen ist und es bleibt
unklar, ob sie die deutsche »Tiirkeipolitik, jene des Verbandes oder die
tiirkische Politik meint. Ihre Solidaritit ist indes eindeutig und gilt ih-
rer Bezugsgruppe: »Das sind ja Leute, die hier grofd geworden sind, de-
ren Eltern mit diese Moscheen aufgebaut haben, die in den Projekten
arbeiten, das sind ja wir hier, die deutschtiirkischen Muslime.«

Die Solidarisierung mit den nun >bésen« Muslim:innen hilt Giilgin
D. nicht davon ab, ihnen »Fehler« zu attestieren: Sie haben, so meint
sie, »sich ja auch viele Fehler erlaubt«. Ihre Solidaritit ist nicht unkri-
tisch, aber angesichts der Sanktion eine notwendige Folge. Sie grenzt
sich von anderen Muslim:innen ab, die nicht in ihrem »wir« mitgemeint
sind. Sie selbst betont mehrfach: »Ich bin hier grof} geworden. Ich bin
hier geboren.« Thr verzweifelter Ausruf ist in Richtung Dominanzge-
sellschaft gerichtet und zielt darauf, die gleichen Rechte wie alle an-
deren auch, und zwar »als Muslimin in dieser Gesellschaft« zu haben.
Das geschieht in Abgrenzung zu nicht-tiirkischen Muslim:innen und

19  Diese Sequenz wurde unter anderem Fokus im Abschnitt Inter_Sektionen disku-
tiert.

14,02.2026, 14:28:43. o

105


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

zu nicht hier geborenen und nicht hier aufgewachsenen deutschtiirki-
schen Muslim:innen. Im Zusammenhang mit der »Tiirkeipolitik« steht
ihre Zugehorigkeit jenen gegeniiber, die sie als »Imame, Attachés, Bii-
rokraten« bezeichnet und von denen sie sich vehement abgrenzt. Giilgin
D. unterwirft sich damit dem Sicherheitsdiskurs und folgt der nationa-
len Einteilung: >Gute< Muslim:innen sind hier geboren, >bose« dringen
von aufden ins Land ein und gehéren einem anderen Staat an, sind gar
dessen Vertreter. Sie bedient sich des Diskurses iiber einen domesti-
zierten >Euro-Islam«in Abwehr eines anderen, fremden, »bésen< Islams.
Dieser tragt nicht nur seine Interessen von auflen in die deutsche Ge-
sellschaft hinein, sondern bedroht ihren Platz darin. Gilgin D. betont,
dass sie »hier« in Deutschland geboren ist und das Recht hat, als »Teil

in dieser Gesellschaft« anerkannt zu werden. Uber die Tiirkei verliert
sie bis auf die genannten Kontexte, in denen es um Schuldige (»Tiirkei-
politik«) und Eindringlinge (»Imame, Attachés, Biirokraten«) geht, kein
Wort. Thre Solidaritit ist eindeutig, sie gilt nicht allen Muslim:innen,
im Gegenteil: Einige gefihrden ihr Deutsch(tiirkisch)sein und werden
aus der Solidarisierung implizit oder explizit ausgenommen. Die hege-
moniale Gleichsetzung von Religionszugehorigkeit und nationaler Zu-
gehorigkeit wird bestitigend verschoben: »Deutschtiirkische Muslime«
gehoren dazu, andere Muslim:innen gefihrden dieses Arrangement.
Das Changieren zwischen Solidarisierung und Entsolidarisierung geht
einher mit der punktuellen Unterwerfung unter den Sicherheitsdis-
kurs, die es ihr erlaubt, Kritik zu iiben und die Grenzen, wenn auch
nur zu Gunsten ihrer eigenen Gruppe, zu verschieben.

»der war ja nicht religids«

In der ersten Gruppendiskussion unterscheiden Giilgin D. und Rahman
F. (auf unterschiedliche Weisen) zwischen >guten< und >bésen< Mus-
lim:innen. Sie normalisieren die >guten< Muslim:innen, indem sie ihr
Muslimischsein unmarkiert lassen und implizit als >normal< mitfith-
ren: Giilgin D. spricht von »ga:nz norma:le[n] Jugendliche[n]« mit Be-
darf nach »Jugendarbeit« und »religiéser Unterweisung«. Von ihnen
grenzt sie die »radikalisierten jungen Leute[n]« ab, die sie auch als »ra-

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

dikalisierte Muslime« bezeichnet. Rahman F. unterscheidet zwischen
»Salafisten« und »unseren Leuten«: Wahrend erstere eindeutig aus dem
Rahmen fallen, werden letztere durch ihre fehlende muslimische Rah-
mung normalisiert. Die fehlende Bezeichnung des Selbstverstindlichen
und Normal(isiert)en ist im Kontext hegemonialer Benennungsprakti-
ken bekannt, die explizite Bezeichnung von Menschen als weif3, biirger-
lich oder heterosexuell stof3t bei diesen auf Irritation; sie bleiben iibli-
cherweise unmarkiert. Giilgin D. und Rahman F. bedienen sich dieser
Strategie, um sich und ihre Leute als >normale< Menschen zu empfehlen
und quasi leise hinzuzufiigen, dass es sich um Muslim:innen handelt.

Die Entsolidarisierung gegeniiber den >bdsen< >Muslim:innenc
geht nun paradoxerweise mit ihrer Hypervisibilisierung als (bose<)
Muslim:innen bei gleichzeitiger Entmuslimisierung einher. Das funk-
tioniert am Beispiel von Giilgin D. folgendermaflen: Sie bezieht sich
auf den berechtigten Bedarf »ganz normaler Jugendlicher« nach »re-
ligioser Unterweisung«. Sprachlich stellt sie muslimische Jugendliche
mit christlichen, jidischen, buddhistischen und anderen Jugendlichen
gleich. Trotzdem besteht kein Zweifel, dass es ihr um Muslim:innen
geht. Die Begriffsverschiebung, die das Muslimische in den Hinter-
grund riickt und dafir das Religiose und das Jugendliche aufruft,
greift anerkannte Aspekte auf und nutzt sie fiir das Ziel, muslimi-
sche Religionszugehorigkeit als eine mogliche von >ganz normalenc
Deutschen zu normalisieren. Die performative Wiederholung erlaubt
ihr, ihre Interessen als Biirger:in zu artikulieren (»Ich bin ein Teil in
dieser Gesellschaft. Ich mochte mich nicht andauernd erkliren«)*
und im Zuge dessen, ihre Religion zu inkludieren (»Ich mdochte, dass
es selbstverstindlich ist, dass ich als Muslim in dieser Gesellschaft (1)
((atmet tief ein)) genauso viel Rechte habe«).

Gleichzeitig geschieht dies auf Kosten der Exklusion anderer Mus-
lim:innen, und zwar aus der Gemeinschaft der Muslim:innen: Zunichst
spricht Giilgin D. von »radikalisierte[n] Muslime[n]«, dann von »radi-
kalisierten jungen Leuten«, anschlieflend argumentiert sie beziiglich

20 Die Sequenz wird im Abschnitt Ver Antworten rekonstruiert.

14,02.2026, 14:28:43. o

107


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

eines konkreten Falls, den sie verallgemeinert: »[D]er war ja nicht re-
ligids, ja, es geht ja, also (2) wenn er religios gewesen wi:re, und, hm
(2), wie sagt man (1) aufgeklirt, dann wiirde er ja wissen, dass er so-
was nicht machen darf oder nicht machen kann.« Sie bezieht sich auf
den Fall eines Jugendlichen, der einen Mann wegen seiner Kippa mit
einem Girtel schlug. Der im 6ffentlichen Diskurs als muslimisch mar-
kierte Titer wird von ihr als nicht-religiés jenen »ganz normalen Ju-
gendlichen« entgegengehalten, deren religiése Unterweisung zum Ziel
hat, sich das Verhalten des Propheten zum Vorbild zu nehmen. Der Ge-
walt des entmuslimisierten Jugendlichen stellt sie das angestrebte Ver-
halten normalisiert-muslimischer Jugendlicher gegeniiber: »[E]in vor-
bildlicher, ein liebevoller, ein respektvoller Umgang mit anderen Men-
schen« st fiir sie das Ziel der »religiésen Unterweisung«. Die Unterwer-
fung unter den Sicherheitsdiskurs erlaubt es ihr, eine Verschiebung vor-
zunehmen: Das gewalttitige Verhalten, das im antimuslimischen Dis-
kurs als muslimisch markiert wird, wird von ihr als nicht-muslimisch,
weil nicht religios gedeutet. Sie lehnt die Gewalt ab, weil sie Musli-
min ist (und nicht obwohl sie Muslimin ist) und erwartet, »als Mus-
limin« anderen Deutschen gleichgestellt zu werden. Die Unterwerfung
erlaubt den Widerstand gegen antimuslimische Stereotype und iiber-
lasst die entmuslimisierten Jugendlichen dem Sicherheitsdiskurs, so-
dass die Durchfithrung von Deradikalisierungs- und Priventionsmaf3-
nahmen als gerechtfertigt erscheint, wenn auch nicht fiir normale (also
muslimische) Jugendliche indiziert.

»0k, dann machen wir halt &h unser Ding«

In der zweiten Gruppendiskussion wird die Frage der Ent_Solidari-
sierung mit Blick auf Konflikte zwischen etablierten Muslim:innen
thematisiert, die in Deutschland »Strukturen« aufgebaut haben und
sich darin engagieren, und jiingeren, »in Deutschland sozialisiert[en]«
Muslim:innen, die neue Strukturen aufbauen - teils neben, teils gegen
die alten Strukturen. Abdul 1. kritisiert dies scharf und bevorzugt
es, auch konfliktreiche Diskussionen zu fithren und »Widerstinde«
als »interne« anzugehen und zu »itberwinden«, um muslimische

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Strukturen zwar divers, aber gemeinsam zu gestalten. »Ich glaube
schon, dass wir neue Initiativen und so brauchen, aber sie miissen

nicht diesen (.) diese Richtung einschlagen.« Er kritisiert, dass junge,
hier sozialisierte Muslim:innen es sich durch den Austritt aus den
etablierten Verbinden zu leicht machen, wenn sie den Konflikten
ausweichen. Abdul I. spricht aus der Position der alten Strukturen,
die er reprisentiert und denen als Strukturen eine gewisse Starrheit,
aber auch Stirke anhaftet. Etwas daran dndern zu wollen, bedeutet
fiir ihn, gegen »Widerstinde« ankimpfen zu miissen, von denen er
aber glaubt, dass sie »zu iiberwinden« sind. Er fithrt verschiedene
Griinde an, warum aus seiner Perspektive die Auseinandersetzung zu
suchen ist. Zum einen gebietet das laut Abdul I. der Respekt gegeniiber
jenen, die die Strukturen aufgebaut haben. Er wiinscht sich, dass
neue Vereine »sagen >Okay, wir sind im Dialog, wir respektieren die
Arbeit der Verbinde usw.« Er kritisiert also nicht grundsitzlich die
Griindung neuer Organisationen, sondern seine Kritik richtet sich
dagegen, dass neue Vereine in Opposition zu den alten Strukturen
gegriindet werden und den internen Konflikten ausweichen, mehr
noch, sie in der Offentlichkeit austragen, die also »sagen >Ja wir sind
gegen Verbinde und wir kritisieren sie jetzt von A bis Z und sonst was
ahm und wir arbeiten sogar dh im Zweifelsfall gegen sie.«

Aus Abdul Ls Sicht ist das respektlos. Das Vorgehen ist nicht nur
aus moralischen Griinden, sondern seines Erachtens auch deswegen
verwerflich, weil die neuen Vereine aus den alten Strukturen hervor-
gingen. Ohne die Stirke, den Riickhalt und die Unterstiitzung durch
die etablierten Strukturen wiren die neuen Akteur:innen nicht in der
Lage gewesen, sich zu »akademisieren« und Neues aufzubauen, so sei-
ne Argumentation. »Die sind aus den Strukturen heraus entstanden,
aus den Strukturen heraus.« Samir H. stimmt Abdul I. zu, sie reden
durcheinander und bestitigen sich gegenseitig: »Ja, genau, [...] das ge-
worden, was sie sind und propagieren jetzt etwas VOLLIG NEUES, NIE

DAGEWESENES.« Er fithrt seinerseits aus: »Es DARF ih aufRerhalb der
ahm (3) der Moscheen oder der Strukturen das geben, aber diese Leu-
te, die sich strukturiert haben, miissen eben selber sich fragen >Wel-
chen Mehrwert gebe ich der muslimischen Community insgesamt zu-

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

riick.«« Samir H. ist ebenfalls nicht grundsitzlich gegen Neugriindun-
gen und eine Pluralitit von Vereinen und Verbidnden. Er erwartet aller-
dings nicht nur Respekt, sondern auch Dankbarkeit sowie eine gewisse
Bescheidenheit in der Einschitzung der eigenen Arbeit.

In der Argumentation der beiden Vertreter etablierter Verbinde
scheinen die klassischen Konflikte zwischen etabliert und innovativ,
Eltern und Kindern und dhnlichen Konstellationen durch. Im Unter-
schied zu den iiblichen Konflikten dieser Art finden die hier genannten
jedoch in einem gesellschaftlichen Kontext statt, der muslimische
Verbinde beobachtet, kommentiert und reglementiert. Abdul I. meint:
»Ja, das das ist ja (.) offensichtlich ne Tendenz ihm, die die mehr als
gefihrlich ist aus meiner Sicht.« und Samir H. bestitigt: »Das sehe ich
auch.« Die eindringliche Aufforderung, die Konflikte als »interne« zu
behandeln und die »Community-Anbindung« nicht aufzugeben, reflek-
tiert den gesellschaftlichen und sicherheitspolitischen Kontext. Auch
die Erinnerung daran, dass die hier sozialisierte Generation durch die
Stirke, den Riickhalt und die Unterstiitzung der Communities wach-
sen konnte, reflektiert den Umstand, dass die Marginalisierung von
Eingewanderten aufgefangen wurde und die Verbinde durch eigene
Angebote der Diskriminierung entgegen getreten sind. Vor diesem
Hintergrund stellt die 6ffentliche Opposition, also das Hineintragen
interner Konflikte in jene Bereiche der Gesellschaft, die die Entfaltung
von Muslim:innen behindern, eine besonders empfindliche Verletzung
dar und hat Verstindnislosigkeit und Krinkung zur Folge. Die hier
sozialisierte Generation, so Abdul 1., reflektiert diesen Umstand nicht.
Sie bricht das Gesprich mit der Community ab und wendet sich der
Dominanzgesellschaft zu.

Die Kommentierung der oppositionellen Neugriindungen erfihrt
aber auch aus einem weiteren Grund Kritik. Abdul I. unterscheidet ver-
schiedene Positionierungen innerhalb der muslimischen Community
und fithrt Alter, Sozialisation, »liberale Muslime« und »Mainstream-
Muslime« an. Er hilt der - aus seiner Sicht — »fragwiirdige[n] Entwick-
lung« den Vorschlag entgegen, »interne Widerstinde zu iiberwinden«
und »neue Initiativen« respektvoll und im Dialog mit den alten Struktu-
ren zu griinden. Diesen Umgang miteinander und mit Konflikten ver-

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

misst er: Er bedauert, dass »das immer mehr verloren geht« und fragt
sich, »wo das am Ende hinfithren wird«. Seine Kritik richtet sich auch
gegen die Beliebigkeit und Unverbindlichkeit jener Gruppierungen, die
er — analog zu deren Selbstbezeichnung — unter einem »liberalen La-
bel« zusammenfasst. Aber auch »Mainstream-Muslim:innen« wirft Ab-
dul I. Kompliz:innenschaft vor. Es handelt sich bei einer der Gruppen,
tiber die in der Diskussion exemplarisch geredet wird, laut Abdul I. um
»20 Minnekens, die aber grofde 6ffentliche Aufmerksamkeit erhalten,
ohne seiner Meinung nach reprisentativ sein zu konnen. Aus der Per-
spektive der etablierten Strukturen ist das seiner Meinung nach »ge-
fahrlich«, und zwar »gesellschaftlich« und »intern muslimisch«. Samir
H. verkniipft den Vorwurf der Beliebigkeit mit dem Argument der Ge-
fahrlichkeit und meint, dass »eine selbst gewihlte Optimierung hochst
gefihrlich« ist. Gegen Neugriindungen hat auch er nichts einzuwen-
den, erwartet von den Akteur:innen aber eine Orientierung an musli-
mischen Interessen: »Es DARF ih auflerhalb der ihm (3) der Moscheen
oder der Strukturen das geben, aber diese Leute, die sich strukturiert
haben, miissen eben selber sich fragen: Welchen Mehrwert gebe ich der
muslimischen Community insgesamt zuriick.« Er wird dabei mehrfach
von Abdul I. bestitigt: »Genaul« An Abdul Ls einleitenden Ausfithrun-
gen ankniipfend beklagt Samir H., dass die kritisierten Vereine sich an
personlichen, individuellen Interessen und an der Optimierung der ei-
genen Person und Position orientieren. Im Zuge der »selbstgewihlten
Optimierung« verlieren seiner Ansicht nach diese Neugriindungen die
Community aus dem Blick, da ihre Aktivititen keinen »Mehrwert« fiir
Muslim:innen haben. Samir H. hilt die dominanzgesellschaftliche An-
erkennung dieser Gruppen fiir »gefihrlich«, weil »20 Midnnekens« ohne
»Community-Anbindung« als reprisentativ missgedeutet werden. In-
dem diese nicht nur neben, sondern auch gegen die etablierten Struktu-
ren arbeiten, sind sie auch »intern muslimisch« »gefihrlich« und schi-
digen die Community: »[G]egen die Strukturen, 4hm dh und auch ihm
ZU DEM PREIS, DASS WIR DIE STRUKTUREN SCHWACHEN. Und
ich glaub das ist ne=ne fr- ne sehr fragwiirdige Entwicklung.«

Obwohl einige Kritikpunkte gegen das attestierte neoliberale Ver-
halten gerichtet sind, meinen die Diskussionsteilnehmer:innen hier

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nicht jene, die sich unter dem »liberalen Label« formieren. Im Unter-
schied zu »liberalen« Muslim:innen, iiber die es sich — so die einhellige
Meinung - nicht lohnt weiter zu sprechen, stellt Samir H. heraus,
dass der Verein, iiber den diskutiert wird, aus den Strukturen heraus
entstanden ist. Er wiederholt diese Tatsache mehrfach. Die Krinkung
liegt darin, dass die Akteur:innen des Vereins auf eine gemeinsame
Geschichte mit jenen Muslim:innen und ihren Strukturen zuriickbli-
cken, von denen sie sich nun absetzen. Der genannte neue Verein
greift, so die Kritik der Diskussionsteilnehmer:innen, auf geteiltes
Wissen zuriick, stellt dieses aber als neu dar, grenzt sich von den
etablierten Strukturen ab und setzt sich medienwirksam in Szene.
Fir Unverstindnis unter den Diskussionsteilnehmer:innen sorgt auch,
dass diese Gruppe im Unterschied zu den »liberalen« Muslim:innen
weifd, wovon sie spricht. Wihrend mit den »liberalen« Muslim:in-
nen keinerlei Verbindung und demnach auch keine Solidaritit, noch
nicht einmal eine aktive Entsolidarisierung stattfindet, scheint das
Band zwischen den etablierten Verbinden und den neuen Vereinen
zumindest in Form einer aktiven gegenseitigen Abgrenzung noch zu
bestehen. Aufgrund ihrer historischen und religiésen Nihe kann aus
Sicht der alten »Strukturen« ein solidarisches Mit- oder auch Ne-
beneinander nur aufrechterhalten werden, wenn ein Mindestmafd an
Respekt, Vernetzung und Community-Orientierung gegeben ist. Dazu
gehort auch, dass die Arbeit der jeweils anderen anerkannt wird und
nicht »propagiert« wird, dass die neuen Vereine etwas »vollig Neuesx,
»nie Dagewesenes« anbieten. Anstatt konkrete, niedrigschwellige Ver-
einsarbeit zu leisten, die an den Bediirfnissen der Community ansetzt,
organisieren die Akteur:innen der neuen Vereine aber zum Beispiel
eine Konferenz, die an eine nicht-muslimische Zielgruppe gerichtet
ist. Das wertet Samir H. als »Versuch der Akademisierung«. Anstatt der
Gemeinde zu dienen und ihr etwas zuriickzugeben — schlief3lich haben
auch sie von den Gemeindediensten profitiert —, bemithen sie sich um
Nicht-Muslim:innen, und zwar auf Kosten jener Community, die sie
aufgezogen hat, so Samir H. Die Aufkiindigung der Solidaritit seitens
der neuen Vereine wird ihrerseits mit Entsolidarisierung beantwortet.
In der Argumentation deuten sich mehr als nur eine Konkurrenzsitua-

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

tion sowie gegenseitige Verletzungen und Krinkungen an, vielmehr
scheint hier ein klassischer Eltern-Kind-Konflikt durch. Der Kontext
ist jedoch gesellschaftlich strukturiert, der Vorwurf des fehlenden
»Mehrwerts« und mehr noch, der Arbeit »gegen die Strukturenc,
um den Preis, diese zu »schwichen«, erhilt angesichts dessen eine
gesellschaftliche Dimension von grofRer Reichweite.

Die sicherheitspolitische Dimension des Konflikts liegt darin, dass
das Ausrichten von offentlichkeitswirksamen Angeboten, die sich an
den Interessen der Dominanzgesellschaft orientieren, politisch und fi-
nanziell gefordert wird, wihrend die alltigliche Basisarbeit als Ehren-
amt geleistet wird und unsichtbar bleibt. Wihrend geférderte Vereine
offentlichkeitswirksame Konferenzen fiir Nicht-Muslim:innen planen,
muss sich der Moscheevorstand nach Feierabend »um Klopapier kiim-
mern [...], um den Wasserrohrbruch und dann soll er noch ein Konzept
fiir Jugendarbeit entwerfen?«, so Samir H. Mit Blick auf die Privilegi-
en und Ressourcen der anderen verteidigt er sich und entschuldigt die
wenig aufregenden Angebote: »Was bieten wir denen an?« Hier scheint
der Konflikt zwischen produktiver und reproduktiver Arbeit durch. Sa-
mir H. ist verirgert, weil die ausscherenden Akteur:innen der neuen
Vereine all das wissen, schlief3lich sind sie in diesen Strukturen grof3-
geworden. Umso unverstindlicher ist ihm ihre Kritik an den »Leute[n]
in der Moschee«. Samir H. kritisiert, dass sie Moscheeverbinde 6ffent-
lich diskreditieren, anstatt der Community etwas zuriickzugeben.

Rania G., der Jiingsten in der Runde, gelingt es nach wiederholten
Versuchen, in das Gesprich einzusteigen. Als Vertreterin eines musli-
mischen Jugendverbandes macht sie auf die Erfahrungen von muslimi-
schen Jugendlichen aufmerksam, um sowohl die Achse zwischen Jung
und Alt aufzubrechen als auch der Deutung des Konflikts eine andere
Sichtweise hinzuzufiigen. Sie fordert von den alteren Anwesenden als
Vertreter der etablierten Strukturen Unterstiitzung ein und kritisiert
ihrerseits deren fehlende Wiirdigung des Engagements der Jungen, die
innerhalb der Community aktiv sind: »[Glanz ehrlich, also bei uns in-
im Verband, wer sind denn die Aktiven? Studenten. Und warum? @Weil
die flexibel sind.@.« Sie durchkreuzt damit gleich mehrere Differenz-
linien, die Samir H. und Abdul I. in ihrer Kritik angefiihrt hatten: Zu-

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nichst ist ihr Verband ein Beispiel dafiir, dass jiingere, hier sozialisierte
Muslim:innen innerhalb der Strukturen aktiv werden. Der Markierung
der Neugriindungen als »Versuch der Akademisierung« hilt sie entge-
gen, dass in ihrem Verband angehende Akademiker:innen (»Studen-
ten«) die Hauptlast tragen. Argumentativ setzt sie der Identifizierung
von Griinden fur die reproduktive Arbeit eine andere Komponente als
jener von Samir H. angefithrten entgegen: Personen, die iiber Zeit ver-
fiigen, konnen sich um die Basisarbeit kiitmmern. Insbesondere aber
steht die Gruppendiskussion selbst paradigmatisch fiir den Umgang
mit jiingeren Mitgliedern der Community: Rania G. wird nicht gehért.
Selbst als sie in dieser Sequenz endlich sprechen kann, wird ihr Beitrag
von Abdul I. kurz kommentiert (»Sicherlich. Gar keine Frage.«) und das
Gesprich in eine andere Richtung weitergefithrt. Rania G. leitet ithren
Redebeitrag damit ein, dass sie das Gesprich zum Thema der Diskus-
sion zuriickfithren und daran erinnern will:

»Ja, aber einfach nochmal um zu=zu dem Thema Sicherheitsdiskur-
se zurlickzukommen. Man muss aber auch sagen, dass eben, also ich

mach Sicherheitsdiskurse auch mit dafiir verantwortlich, dass ahm Ju-
gendarbeit oder islamische Verbandsarbeit whatever, ahm (.) ein Pri-
vileg bleibt.«

Sie fithrt also ebenfalls den gesellschaftlichen Kontext in die Reflexion
ein, gibt diesem aber eine andere Wendung. Wihrend Samir H. und Ab-
dul I. die fehlende Beriicksichtigung des Kontextes im Zusammenhang
mit dem 6ffentlichen Austragen interner Konflikte bemingeln, argu-
mentiert Rania G. diesbeziiglich mit Blick auf muslimische Verbinde
insgesamt. Fehlende Ressourcen fiir die Basis- und Verbandsarbeit er-
weitert sie um fehlende Ressourcen fiir Jugendarbeit und lenkt damit
die Kritik um: Anstatt gegeneinander zu argumentieren und sich um
die viel zu knapp bemessenen Ressourcen zu streiten, richtet sie ihre
Kritik an diejenigen, die die Verteilung von Ressourcen verantworten.
Die Entsolidarisierung, die im Gespriach zwischen Samir H. und Ab-
dul I. tragend ist, wird von Rania G. aufgefangen und damit implizit

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Solidaritit eingefordert, um gemeinsame Interessen verfolgen zu kén-
nen.”

Rania G. ruft in ihrer Argumentation in Erinnerung, dass die
Sicherheitsdiskurse mafigeblich fiir die Handlungsfihigkeit von mus-
limischen Verbinden und Organisationen verantwortlich sind, etwa
wenn Gemeinniitzigkeit aberkannt und der Zugang zu finanziellen
Ressourcen eingeschrinkt oder gar nicht erst gewihrt wird. Ehrenamt
kann dann hiufig nur von flexiblen und aktiven Studierenden getragen
werden. Rania G.s Argument beleuchtet Samir H.s Kritik aus einer an-
deren Perspektive: Sie reagiert (dhnlich zur ersten Interviewsituation
zwischen Giilgin D. und Rahman F.) auf die Erwartungshaltung der
alteren Generation ihrerseits mit der Aufforderung, das Engagement
der jungen Generation zu wiirdigen und ihre Lebenssituation sowie
ihre Interessen im Kontext des Sicherheitsdiskurses anzuerkennen.
Sie lenkt den Blick auf die Erfahrung anderer junger muslimischer
Studierender und Ehrenamtlicher, die Liicken schlieflen, aber un-
sichtbar gemacht und nicht gehort werden. Der Entsolidarisierung
setzt sie einen Appell zur Solidarisierung entgegen und fordert ge-
meinsames Handeln ein, um der gesellschaftlichen Diskriminierung
begegnen zu koénnen. Auch in den anderen Gruppendiskussionen wird
anhand konkreter Beispiele und allgemeiner Diskussionen dariiber
gesprochen, wie der gesellschaftliche Islam- und Sicherheitsdiskurs in
das Verhiltnis zwischen Muslim:innen hineinragt und dabei Fragen
nach Ent_Solidarisierung zentral sind. Denn die Sichtbarkeit von
Muslim:innen als Muslim:innen in der Offentlichkeit ist auf wenige
ihnen zugestandene Rollen begrenzt, die zudem eher dazu geeignet
sind, sich von anderen (als) Muslim:innen (Markierten) abzugrenzen
als muslimische Bediirfnisse aufzugreifen. Zusammengenommen
verdeutlichen die Argumentationen, wie komplex und vielschichtig die
Fragen sind, mit denen sich die Verbinde auseinandersetzen miissen,
und dass dabei sowohl intersektionale Machtverhiltnisse als auch die
Rahmung durch den Islam- und Sicherheitsdiskurs stets mitverhandelt
werden.

21 UberJugendarbeit ist im Abschnitt Ver_Antworten mehr zu lesen.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Ver_Antworten

In allen Gruppendiskussionen antworten die Diskussionsteilneh-
mer:innen auf den Sicherheitsdiskurs, indem sie den Staat zur
Verantwortung ziehen und ihn mehr oder weniger explizit auffor-
dern, demokratischen Prinzipien gerecht zu werden. Dazu gehort
aus ihrer Sicht selbstverstindlich auch, muslimische Interessen und
Bediirfnisse als biirgerliche in einem sikularen Staat zu akzeptieren.
Sie diskutieren verschiedene Konstellationen, in denen sie ihre An-
erkennung und ihre Sicherheit gefihrdet oder missachtet sehen. Die
Funktionsweise des >Bedrohungsszenarios< wird evaluiert hinsichtlich
seiner Auswirkungen auf ihr personliches und soziales Leben, ihr zi-
vilgesellschaftliches Engagement und ihre Gemeindearbeit sowie ihren
beruflichen Alltag. Sie kehren also die Blickrichtung um: Die geteilte
Erfahrung, beobachtet, kommentiert und reglementiert zu werden,
wird selbst zum Gegenstand von Beobachtung und Kommentierung.
Unsere Diskussionsteilnehmer:innen reflektieren die Adressierung
von >Muslim:innen< als Bedrohung unter Beriicksichtigung intersek-
tionaler Konstellationen®* und ambiguer Bedeutungen fiir jeweils
konkrete Kontexte. Sie werden gleichzeitig als Teil des Problems und
seiner Losung adressiert und durch wiederholte Ansprachen dazu
angehalten, sich zum Sicherheitsdiskurs zu positionieren. Sie wer-
den zur Distanzierung von >Islamismus< und »islamisch« legitimierter
Gewalt aufgefordert, ansonsten droht die Disziplinarmacht in Form
von Verdichtigung, Beobachtung und Reglementierung zu greifen
sowie damit, Restriktionen und Sanktionen zu ergreifen. Ihr aktiver
Beitrag, den sie als Muslim:innen zur Gesellschaft leisten, wird auf
die Mitwirkung in Mafinahmen zu Deradikalisierung und Privention
reduziert. Die Bereitschaft zur Selbstfithrung durch Bekenntnis und
Verantwortungsitbernahme wird mit (vorliufiger und begrenzter) Zu-
gehorigkeit belohnt. Diese reicht jedoch nicht aus und fithrt letztlich zu
der Frage, wie (als) Muslim:innen (Markierte) angesichts ihrer prekiren

22 Daswurde bereits im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Anerkennung und des ihnen verweigerten Schutzes ihre Bediirfnisse
nach Bildung, Sicherheit und Wiirde selbst organisieren kénnen.

Die Diskussionsteilnehmer:innen sind sich der Anrufung bewusst,
mit der sie dazu angehalten werden, ihren Beitrag zu Deradikalisie-
rung und Prdvention zu leisten. Sie wissen aus eigener Erfahrung, dass
die Forderlandschaft auf »islamistischen Extremismus«< fokussiert und
finanzielle Anreize schafft mit dem Ziel, dass muslimische Gemein-
den und Vereine die sicherheitspolitische Fithrung und Disziplinierung
mittragen und sich selbst entsprechend fithren. Sie kritisieren einer-
seits, auf die Rolle als >Sicherheitspartner< im Kampf gegen Islamis-
mus reduziert zu werden®®, andererseits kann selbst in diesem Arbeits-
feld von einer Zusammenarbeit auf Augenhdhe keine Rede sein. Letzt-
endlich interessiert ihr allgemeiner und gleichberechtigter Beitrag zur
Gesellschaft, den sie als muslimische Mitbiirger:innen leisten, nicht.
Stattdessen steht ihre Loyalitit als Deutsche zur Disposition und sie
stehen als >Muslim:innen«< unter Generalverdacht, sodass sie sich hiu-
fig damit konfrontiert sehen, mehr mit ihrer Verteidigung und Aufden-
wahrnehmung zu beschiftigen als mit ihren community-internen In-
teressen und ihrem allgemeinen, gesellschaftlichen Engagement. Die
»Partnerschaft¢, die im Sicherheitsdiskurs zwischen Staat und musli-
mischen Communitys von ersterem eingefordert wird, ist unausgegli-
chen. Muslimische Communities machen die Erfahrung, dass Grund-
gesetz, Rechtsstaat, Demokratie, Sicherheit, Meinungs- und Religions-
freiheit zu ihren Ungunsten missgedeutet werden, also universalisti-
sche Werte partikular ausgelegt und Muslim:innen benachteiligt wer-
den. Die Diskussionsteilnehmer:innen bemingeln die Intransparenz
sicherheitspolitischer Apparate und Begriffsinstrumente. Das Konzept
des>Gefihrders<verunsichert und verletzt sie. Die Aufforderung, eigene
Angebote nach sicherheitspolitischen Interessen auszurichten, um ihre
erfolgreiche Integration und Demokratiefihigkeit zu beweisen, blendet
aus, dass (als) Muslim:innen (Markierte) vielfiltigen Diskriminierungen
ausgesetzt sind, nicht zuletzt, indem ihre Integrations- und Demokra-
tiefihigkeit kollektiv in Frage gestellt wird, ihre Anerkennung prekir

23 Amir-Moazami 2018.

14,02.2026, 14:28:43. o

1y


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

bleibt und ihre Bediirfnisse — zum Beispiel nach Sicherheit und Gleich-
stellung — missachtet werden. In der Reflexion dessen stellt sich die
Frage, wer eigentlich sie beschiitzt und ihre Sicherheit im Blick hat, die
nicht zuletzt infolge des Sicherheitsdiskurses notwendig wird.

Im Zusammenspiel von Gouvernementalitit und Bedrohungssze-
nario bringen sich (als) Muslim:innen (Markierte) als Subjekte hervor,
die ihre Loyalitit immer wieder neu unter Beweis stellen und ihre >De-
radikalisierung« als Lebens- und Community-Aufgabe zu erfiillen ha-
ben. Da die Selbstfithrung >Freiheit< voraussetzt®, kann im Zuge der
Unterwerfung Handlungsmacht erlangt werden, sodass eigene musli-
mische Bediirfnisse in den politischen Diskurs eingefiihrt und die Aner-
kennung und Bekimpfung von antimuslimischem Rassismus als demo-
kratisches Biirger:innenrecht eingefordert werden kann. Indem sie sich
der Anrufung unterwerfen® und Deradikalisierungs- und Priventions-
arbeit leisten, gestalten sie den Diskursraum mit: Sie kdnnen Position
beziehen und neben Erfolgen auch von der unangemessenen Diskur-
sivierung sowie von politischen Fehlentscheidungen und Forderliicken
berichten. Das Antworten ermdglicht eine Deutungsposition, von der
aus der Staat selbst in die Verantwortung genommen wird.

Die Diskussionsteilnehmer:innen kritisieren, dass im Unterschied
zu Priventions- und Deradikalisierungsprogrammen, die >Muslim:in-
nen« als (potentielle) Titer:innen in den Blick nehmen, Férderprogram-
me fiir Muslim:innen fehlen, und zwar solche, die antimuslimischen
Rassismus thematisieren, Muslim:innen empowern oder, wie Giilgin
D. es fordert, »ganz normale« Jugendarbeit anbieten. Sie riicken ei-
gene Bedarfe ins Licht, die im Rahmen von Priventions- und Deradi-
kalisierungsarbeit nicht zufriedenstellend bedient werden konnen. Sie
fordern gleichberechtigte Teilhabe, auch beziiglich ihrer spezifischen
Interessen, sodass >Freiheitc und >Demokratie« ihren universalistischen
Anspriichen gerecht werden. Die Relevanz und Bedeutung der Arbeit
muslimischer Communities wird von ihnen selbst als Beitrag zur Ge-

24  Foucault 2017b; Sarasin 2005.
25  Butler2006.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

samtgesellschaft betont und mit Hinweis darauf ihre uneingeschrinkte
Anerkennung und Gleichstellung eingefordert.

Die Argumentation griindet unter anderem auf allgemein gesell-
schaftlich geteilten und anerkannten Interessen (etwa Jugend- und Bil-
dungsarbeit zu betreiben oder sich um die religiésen Bedarfe ihrer Ge-
meinde zu kiitmmern), auf ihrer faktischen Zugehorigkeit (hier gebo-
ren, aufgewachsen und lebend) und auf ihrem Anspruch, durch die
deutsche Verfassung geschiitzt und gleichgestellt zu werden. In der
Kritik, die in der Unterwerfung maglich wird, prisentieren sich unse-
re Gesprichspartner:innen als Biirger:innen, artikulieren ihre Interes-
sen aus dieser Position und streben nach Handlungsmacht. Sie fordern
ein, dass das Versprechen nach Teilhabe tatsichlich eingel6st wird und
sie als gleichgestellte Biirger:innen anerkannt werden. Das setzt vor-
aus, dass ihre Sorgen und Angste ernst genommen, ihre Sicherheits-
bediirfnisse nicht itbergangen und ihre Forderungen nach Partizipati-
on, Zugang zu Ressourcen und Investition in muslimische Strukturen
stirker ins gesellschaftliche Blickfeld riicken. Muslimische Interessen
treten im Sinne der gouvernementalen Vernunft*® als biirgerliche In-
teressen in Erscheinung, auf die der Staat reagieren muss, wenn er
die (Selbst-)Fithrung nicht gefihrden will. Gleichwohl vertrauen nicht
alle Diskussionsteilnehmer:innen darauf, dass der Staat sie schiitzen
wird. Es werden Moglichkeiten diskutiert, sich gegenseitig Schutz zu
bieten. In gemeinsamen Visionen iiber eine community-nahe Solidari-
tit und Zusammenarbeit mit anderen Muslim:innen tritt die Vorstel-
lung eines gegen-hegemonialen Raumes in Erscheinung. Die Diskus-
sionsteilnehmer:innen konzipieren einen heterotopen Raum?’, in dem
nicht Misstrauen und Ent_Solidarisierung, sondern Gemeinschaft in
Verschiedenheit gelebt wird.

26  Nach Foucault folgt die gouvernementale Vernunft nicht starr den Staatsin-
teressen, sondern erwichst aus dem »komplexen Spiel zwischen individuellen
und kollektiven Interessen« (2017b: 73).

27  Foucault 2005.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»Dicka, habt doch die Transparenz so!«

Unsere Diskussionsteilnehmer:innen teilen die kollektive Erfahrung,
dass ihre Loyalitit als Deutsche zur Disposition steht. Sie stehen unter
Generalverdacht und missen auf Vorwiirfe und Anschuldigungen
reagieren. Sie unterwerfen sich dem Sicherheitsdiskurs, indem sie
seine Sprache und Argumentation aufgreifen auf der Suche nach
einem adiquaten Umgang damit. Eine Strategie besteht darin, Staat
und Gesellschaft an ihre eigenen Maximen zu erinnern und ihnen zu
spiegeln, dass sie es sind, deren Verhalten undemokratisch, unredlich
und sozial unvertrdglich ist. Die Diskussionsteilnehmer:innen kehren
also sowohl die Blickrichtung als auch den Vorwurf um.

In der dritten Gruppendiskussion diskutieren die Teilnehmer:in-
nen iiber den >Gefihrder«Begriff. Leyla L. bemingelt, dass sie sich vom
Sicherheitsdiskurs »verarscht« fiihlt und fordert Transparenz: »Dicka,
habt doch die Transparenz so!« Die kumpelhafte Anrede unterstreicht,
dass sie sich auf derselben Seite wihnt. Sie spricht den Staat direkt an
und durchbricht einerseits die Grenzziehung zwischen Muslim:innen
und Deutschen und andererseits die im Sicherheitsdiskurs gegen Mus-
lim:innen gerichtete einseitige Kontrollfunktion des Staates. Sie ruft
ein Verhiltnis zwischen Staat und Bilrger:innen auf, das zwar arbeits-
teilig, aber gleichberechtigt operiert: »So wenn wir, weiflt du (.), wenn
wir n gemeinsames Ziel haben, dann kénnen wir doch zusammenar-
beiten.« Obwohl auch in dieser Gruppendiskussion die Solidaritit zwi-
schen Muslim:innen angesichts ihrer Diskriminierung verhandelt wird,
werden in dieser Sequenz Muslim:innen, Staat und Dominanzgesell-
schaft in ein »wir« zusammengefiihrt, das ein »gemeinsames Ziel« ver-
folgt. Indem Leyla L. das »wir« so selbstverstindlich formuliert, setzt sie
die Gegeniiberstellung eines Staates der Deutschen auf der einen Seite
und Muslim:innen, deren Integration verhandelt wird und deren Zuge-
hérigkeit zur Disposition steht, auf der anderen Seite, aufter Kraft.*® In

28  Vgl.etwadie erste Deutsche Islamkonferenz, in der diese Konstellation sich be-
reits in der Sitzordnung spiegelte, aber auch in Sprache, Programm und Zielen
ausgedriickt wurde.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

der Einladung zur Zusammenarbeit prisentiert Leyla L. Muslim:innen
nicht nur als Biirger:innen, sondern lidt sie zu einer Kooperation auf
Augenhohe ein, um die parallel laufenden Bemithungen zusammen zu
fithren. Die derzeitige Situation ironisierend, formuliert sie ihre Auf-
forderung so, als hitte bislang einfach niemand daran gedacht, zu ko-
operieren (»dann kénnen wir doch«). Gleich darauf iibt sie offen Kri-
tik am Staat, weil er Muslim:innen gegeniiber nicht offen ist und ih-
nen nicht vertraut, so ihr Vorwurf: »Warum versteckst du was vor mir?
Warum?« Sie lacht kurz auf und erginzt »Weiflt du so? Weil es ist halt
s0, is direkt so: Wen willst du hier verarschen.« Sie fiihlt sich hintergan-
gen. Ihr Redebeitrag wird von den anderen Diskussionsteilnehmer:in-
nen rege und zustimmend kommentiert. Hassan M. sagt: Das »Pro-
blemc« ist »nicht nur man=etwas versteckt, sondern man versteckt was,
aber behauptet man dann, man sei transparent«. Intransparenz und
Heuchelei sind klassische antimuslimische Topoi*, die insbesondere
im Sicherheitsdiskurs ihre Wirkung zeigen. Sie werden hier nun auf-
gegriffen und zuriickgespiegelt. »Man« ist nicht nur intransparent, son-
dern gibt auch noch vor, transparent zu sein, mehr noch: »Man« wirft
Muslim:innen vor, intransparent und heuchlerisch zu sein. Der Staatals
wichtiger Akteur im Sicherheitsdiskurs wird demokratischen Ansprii-
chen offenbar nicht gerecht, wirft aber die eigenen Versiumnisse Mus-
lim:innen vor, so die Argumentation. Die Diskussionsteilnehmer:innen
hinterfragen die Machtstruktur und die doppelten Standards: Von Mus-
lim:innen wird etwas erwartet, das ihnen gegeniiber nicht eingehalten
wird, dessen Missachtung ihnen aber wiederum vorgeworfen wird.

»die Frage der Prioritat und [die] Frage der Augenhdhe«

Giilgin D. spricht aus der Perspektive eines Vereins, der Priventions-
und Deradikalisierungsarbeit anbietet. Vor dem Hintergrund ihrer Er-
fahrungen in der konkreten Arbeit zweifelt sie an der Berechtigung des
Bedrohungsszenarios: »Ich sehe das ja aus dem 4h aus der Arbeit, die

29  Shooman 2014.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

ich bei meinem Triger mache, dass eigentlich die Gefahr nicht so grof3
ist, dass wir andauernd radikalisierte Jugendliche haben.« Demgegen-
iiber mangelt es an reguliren Angeboten:

»[Ilm Vorfeld braucht es mehr Aufklarungsarbeit unter Musli::men
oder braucht es mehr politische Bildung, um die Menschen, (1) die
Mu=Muslime, in dem stark zu machen, was sie gerade tun. Also sei-
sind sie Schiiler sind sie std- zu stirken in ihrem Schiilersein, wenn
sie Student sind, sie zu starken in ihrem Studium.«

Zwischen den politischen Interessen, die sich in Férderrichtlinien nie-
derschlagen, und jenen muslimischer Communities besteht eine Dis-
krepanz: »[W]lir wiirden gerne da eigentlich andocken, dhm aber (1) das
wird schwie:rig, weil die Topfe, aus denen man Projekte beantragen
kann (1), eben in diesem grofien Topf untergebracht sind Sicherheit und
Extremismuspravention.«

Darin driicke sich eine doppelte Diskriminierung aus. Die ge-
wiinschten Arbeitsschwerpunkte gehéren zu den reguliren Leistungen
und Aufgaben der Kinder- und Jugendhilfe. Sie liegen in staatli-
cher Verantwortung und werden dem Subsidiarititsprinzip zufolge
von freien Trigern ausgefithrt. Zusitzlich existieren Projektforde-
rungen, die zeitlich befristet sind und auf spezifische, kurzfristige
Problemlagen reagieren. Wihrend Jugendarbeit und politische Bildung
regelfinanziert sind, woran aber muslimische Triger erst zogerlich
partizipieren konnen, fillt die Deradikalisierungsarbeit unter die
Projektférderung. Giilgin D. schliefft sich nun weder der verbreite-
ten Kritik an der Einschitzung an, dass politischer Radikalismus
und Rassismus als kurzfristige Probleme behandelt werden, noch
kritisiert sie die mangelnde Unterstiitzung an der Etablierung eines
muslimischen Wohlfahrtsverbands. Sie begniigt sich vielmehr damit,
Projektmittel (also eine zeitlich und thematisch begrenzte Forderung)
fiir muslimische Jugend- und Bildungsarbeit zu fordern. Giilgin D.s
Wunsch »Projekte [zu] beantragen« kniipft an ihrer Erfahrung an, als
muslimischer Trager lediglich Gelder aus »diesem grofien Topf [..]
Sicherheit und Extremismusprivention« zu erhalten. Angesichts der

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

anvisierten gesellschaftlichen Aufgaben, die sie iibernehmen will, ist
ihre Forderung bescheiden.

Sowohl die Bescheidenheit als auch die Unterwerfung stof3en auf
Mohamed B.s Kritik. Muslim:innen wird nur zugestanden, im Rahmen
von Projekten fiir die Losung konkreter Probleme in die Verantwortung
genommen zu werden: »Es gibt ein Problem. Diese Muslime kdnnen
das irgendwie auch dndern [..] aber sollen nur das bitte dndern und so
wie es uns passt und nicht so, wie sie denken, dass es richtig wire«.« Aus
dieser Sicht ist diese Praxis aus verschiedenen Griinden problematisch:
Muslim:innen haben keinen Anteil daran, das Problem zu definieren
oder ein Handlungskonzept zu entwerfen. Sie sind lediglich als Ausfiih-
rende vorgesehen. Die sicherheitspolitische Rahmung des Handlungs-
bedarfs hilt Muslim:innen auch perspektivisch aus der Verantwortung
heraus, regulire Jugendarbeit ist nicht vorgesehen. Insofern argumen-
tiert Mohamed B. sowohl mit als auch gegen Gillgin D.s Strategie. Auch
er hilt regulire Angebote fiir sinnvoll, zweifelt aber daran, dass Mus-
lim:innen mehr gewdhrt wird als »ein Problem [...] irgendwie [zu] in-
dern«. Thm stellt sich »die Frage der Prioritit und [die] Frage der Au-
genhéhe«. Muslimischen Verbinden wird im Rahmen des Sicherheits-
diskurses lediglich eine nachgeordnete Akteursposition zugestanden:
»Man betrachtet die muslimischen Gemeinden nicht als ebenbiirtig,
sie sollen so arbeiten, »wie es uns passt und nicht so, wie sie den-
ken, dass es richtig wire«. Die Perspektiven, Erfahrungen und Wissens-
bestinde von Muslim:innen finden keine Beriicksichtigung, vielmehr
werden Aspekte davon fiir sicherheitspolitische Interessen instrumen-
talisiert.

Giilgin D. ist um einen pragmatischen Ansatz bemiiht. Sie stimmt
Mohamed B.s Analyse und Kritik zu (»Das stimmt, da hast du Recht,
aber nur das-«) und widerspricht gleichzeitig seiner Strategie. Sie
teilt seine Kritik an der Ubertragung sicherheitspolitischer Aufgaben
an muslimische Verbinde, da ihre Kompetenzen nicht in diesem Be-
reich liegen: »Plotzlich miissen sie irgendwelche Projekte stemmen,
mit denen sie vielleicht gar nichts zu tu:n haben.« Gleichzeitig wird
ihnen verwehrt, sich in einer Weise gesellschaftlich einzubringen,
die ihren Fihigkeiten entspricht: »[Ulnd sie hitten vielleicht andre

14,02.2026, 14:28:43. o

123


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sachen, die sie bisher gut gemacht haben. Wenn man das fordert,
vielleicht viel bessere Arbeit auf die Beine bringen kénnen«. Sie
schwicht ihre Kritik ab, indem sie gleich dreimal ihre eigene Aussage
in Frage stellt (»vielleicht«). Weder sind muslimische Akteur:innen
eindeutig nicht in der Lage, sicherheitspolitische Verantwortung zu
tibernehmen, noch kann sie eindeutig bestitigen, dass sie anderes
besser konnen und dass dieses andere auch fruchtet. Die grofitenteils
ehrenamtliche Arbeit der Verbinde bedarf der Professionalisierung.
Deren Forderung wird weitgehend erfolglos eingefordert. Stattdessen
werden von auflen andere Aufgaben an die Verbinde herangetragen
und geférdert. Die ihnen zugedachte Rolle anzunehmen, beruht nicht
nur auf strategischen Uberlegungen, sondern ist auch der materiellen
Situation der Verbinde geschuldet. Uber Deradikalisierungsprojekte
kénnen Verbandsstrukturen professionalisiert werden, allerdings nur
einen Projektzeitraum lang. Die Grenze zwischen Selbstfithrung und
Disziplinierung verschwimmt.

Giilgin D. argumentiert, dass muslimische Jugendarbeit den Effekt
hat, gesellschaftlich unerwiinschtes Verhalten zu reduzieren: »Also es
gibt so viele Sachen, die man machen miisste, damit es gar nicht erst

zur Radikalisierung kommt oder zu dem Geda:nken einer Radikalisie-
rung. So viel Ju::gendarbeit aus muslimischer Perspektive.« Sie wirbt
in der Gruppendiskussion mit muslimischen Teilnehmer:innen fiir ei-
ne sicherheitspolitische Begriindung von Jugendarbeit und versucht,
ihr pragmatisches Vorgehen gegeniiber der Politik zu normalisieren.
Mohamed B. deutet Giilgin D.s Ziel, muslimische Jugendarbeit zu pro-
fessionalisieren, als gemeinsames Anliegen von Muslim:innen. Im Un-
terschied dazu geht es »der Politik« seiner Ansicht nach um etwas an-
deres: »Anschlige zu verhindern, einzuschrinken oder geringer zu ha-
ben, also restriktive Mafinahmen durchzusetzen. Demgegeniiber wol-
len muslimische Verbinde junge Leute stirken, so Mohamed B. Der
nicht niher spezifizierte Begriff im Plural »Anschlige« deutet auf die
Gewalt hin, die von >Muslim:innen« ausgeiibt wird. Nicht gemeint sind
hier Anschlige, die gegen Muslim:innen gerichtet sind. Insofern zie-
len die von »der Politik« eingefiithrten Mafinahmen im Zusammenhang
mit »Anschligen« nicht auf die Stirkung von Muslim:innen. Vielmehr

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

steht ihre Thematisierung als Titer:innen im Zentrum. Mohamed B.
bescheinigt »der Politik« zudem Hilflosigkeit in der Konzeption sinn-
voller MaRnahmen: »[M]ach mal irgendwas, aber bewegt euch nicht zu
viel.« Aus seiner Perspektive mangelt es der Politik an klaren Konzep-
ten, lediglich das Ausmaf an Handlungsfihigkeit wird begrenzt. Die
Anrufung von muslimischen Verbinden als Akteure nimmt sie einer-
seits in die Verantwortung, gesteht ihnen aber nicht zu viel davon zu:
»[S]o wie ihr noch in der Ecke seid, ist es ganz gut«, sagt Mohamed B.
sarkastisch; Muslim:innen sollen »nicht zu sehr in Erscheinung tretenx.
Die Diskussionsteilnehmer:innen sind sich nicht einig, ob ihnen ei-
ne unterwerfende Antwort auf die Anrufung muslimischer Verbinde
als »Sicherheitspartner« perspektivisch erméglicht, als regulire Partner
Verantwortung itbernehmen zu kénnen oder aber sie instrumentalisiert
und »in der Ecke« hilt. Einig sind sie sich dagegen darin, dass sie Ver-
antwortung iibernehmen wollen, und zwar als muslimischer Teil der
Gesellschaft. Hierzu muss die Politik muslimischen Akteuren auf Au-
genhohe begegnen, sodass andere Priorititen moglich werden.

»eigentlich brauchen wir was ganz anderes, wir brauchen
eigentlich eine Starkung der Community«

Viola E. antwortet ebenfalls auf den antimuslimischen Sicherheitsdis-
kurs und hilt muslimische Jugendarbeit fir eine gute Moglichkeit zur
Privention. Sie kehrt allerdings die Argumentation des Sicherheitsdis-
kurses um. Nicht »zu viel Islam« fithrt aus ihrer Sicht zu »Extremis-
mus« und »Terrorismus«, sondern »zu wenig: »In der Realitit ist es ja
tatsichlich so:, dass nicht d:h zu viel Isla:m 4h dieses Problem erzeugt
hat, sondern 4 zu wenig oder zu wenig Wissen iiber den Islam.« »Extre-

misten« haben »skurrile Vorstellungen« und das rithrt daher, »dass man
eben tiberhaupt nicht mehr verwurzelt ist und dass (1) ganz grundlegen-
de Dinge, die die Religion ja auch ausmachen [...], dass das tiberhaupt
nicht mehr klar ist«. Viola E. diskutiert im Unterschied zu Giilgin D.
nicht die Frage, wie grof§ das Radikalisierungsproblem ist. Einig sind
sie und die anderen Diskussionsteilnehmer:innen sich jedoch in der
Theoretisierung des Problems und der Konzipierung von Handlungs-

14,02.2026, 14:28:43. o

125


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

konzepten. Viola E. kniipft an den Sicherheitsdiskurs in einer Weise
an, die den Staat darin bestitigt, dass etwas geschehen muss. Sie sieht
sowohl den Staat als auch muslimische Verbande in der Verantwortung
zu handeln. Sie fithrt aber andere Griinde fiir das Problem an, inso-
fern weicht auch ihr Vorschlag ab: »[Eligentlich brauchen wir was ganz
anderes, wir brauchen eigentlich eine Stirkung der Community. Wenn
wir 3h, wenn Moscheegemeinden &h sich ih Riume leisten kénnten (1)
und ganz normal ihre Arbeit machen (1) kdnnten«. Giilgin D. und Mo-
hamed B. stimmen Viola E. zu, sie unterbrechen sie bestitigend und
fithren ihre Sitze analog zu Ende.

Das hier in Anschlag gebrachte Wissen widerspricht dem sicher-
heitspolitischen: Die muslimische Deutung des Problems und seiner
Losung weist das hegemoniale Wissen zuriick. Die muslimische Sicht
auf ihre Religion und die Einschitzung der Akteur:innen beziglich
ihres Potentials zur Extremismusprivention steht der Auflenwahr-
nehmung gegeniiber. Dass sie dennoch auf ihre Anrufung als >Si-
cherheitspartner:innen< antworten und Verantwortung iibernehmen,
griindet auf ihrem Selbstverstindnis, dass auch sie sich als geeignete
Ansprechpartner:innen fir das Thema erachten, wenn auch aus ande-
ren Griinden. Indem sie in den Sicherheitsdiskurs eintreten, eréffnet
sich ihnen die Moglichkeit, das hegemoniale Wissen iitber den Islam
und tber Radikalisierungsprozesse zu verschieben, zumindest aber zu
pluralisieren. Das hegemoniale Wissen iiber Islam und Radikalisierung
prasentiert sich als Wahrheit, ist aber partikular und situiert. Es bildet
nicht die Erfahrungen und das Wissen der muslimischen Diskussi-
onsteilnehmer:innen ab. Auch ihr Wissen ist situiert. Im Unterschied
zum hegemonialen Wissen kennen Marginalisierte aber sowohl die
eigenen als auch die hegemonialen Wissensbestinde und reflektieren
die Begrenztheit und Standortgebundenheit des jeweiligen kommuni-
kativen Wissens. Den Diskussionsteilnehmer:innen ist die Kontingenz
der kommunikativen Wissensbestinde vertraut. Das Ver Antworten
bietet ihnen die Gelegenheit, das Priventionsparadigma um eigene
Bediirfnisse zu erweitern und fiir ihre Sichtweise auf den Islam sowie
auf Radikalisierungsprozesse in der Dominanzgesellschaft Gehor zu
finden. In der Praventions- und Deradikalisierungsarbeit Verant-

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

wortung zu iibernehmen, bietet ithnen zudem die Méglichkeit, die
konkrete Arbeit nach ihrem eigenen Verstindnis und den Bediirfnissen
der »ganz normalen Jugendlichen« zu gestalten.

Die Hoffnung auf Anderung des Diskurses ist jedoch briichig.
Schliefdlich bestitigen auch jene Diskussionsteilnehmer:innen, die
sich auf die Sicherheitspartnerschaft einlassen, dass sie nicht »auf
Augenhohe« stattfindet und ihre »Priorititen« andere sind. Die kurz-
fristige Projektfinanzierung erlaubt es nicht, grundstindige Aufgaben
zu iibernehmen und sich zu professionalisieren, selbst Riume fehlen,
um kontinuierlich und nachhaltig arbeiten zu kénnen. In der zwei-
ten Gruppendiskussion konfrontiert Samir H. die Aufforderung an
Muslim:innen, sich an der »Deradikalisierung« zu beteiligen mit der
fehlenden Bereitschaft des Staates, im Gegenzug die »Betroffene[n]
des eigenen Sicherheitsdiskurs« zu unterstiitzen. Er betont die »krasse
Diskrepanz [..], Sicherheitsdiskurs hat ne Auswirkung auf unsere
Lebensrealitit, eben antimuslimischer Rassismus, Ausschlussmecha-
nismen. Sowohl individuell als Muslime, als auch als Organisation, hat
ein=ein ih (.) i:h realen Effekt auf unsere Lebensrealitit«. In seinem
Bundesland gibt es bis dahin »kein einziges Programm gegen antimus-
limischen Rassismus.® (2)« Indem er den antimuslimischen Rassismus
in einen Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs bringt, stellt
er die Dringlichkeit von Projekten gegen antimuslimischen Rassis-
mus heraus. Neben der ublichen Jugend- und Bildungsarbeit, die
muslimische Triger als regulire Aufgabe wie alle anderen »Teile der
Gesellschaft« leisten wollen, sind Projekte gegen antimuslimischen
Rassismus zumindest als Folge des Sicherheitsdiskurses wie Projekte
zu Pravention und Deradikalisierung zu behandeln. Insofern nehmen
die Diskussionsteilnehmer:innen ihrerseits den Staat in die Verant-
wortung, fur ihre Bildung und Entwicklung sowie fiir ihre Sicherheit
und ihr Empowerment zu sorgen. Sie kritisieren auf unterschiedliche
Weise, dass Muslim:innen einseitig in die Verantwortung genom-
men werden, indem sie als (potentielle) Gefahr angerufen werden
und von ihnen disziplinierende und gouvernementale Kooperation
erwartet wird, ohne dass ihren eigenen Partizipationsanspriichen und

14,02.2026, 14:28:43. o

127


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sicherheitsbediirfnissen als gleichberechtigte Biirger:innen und damit
demokratischen Prinzipien entsprochen wird.

»irgendwie miissen wir fiireinander Schutzschilder sein«

Die Auswirkungen des Sicherheitsdiskurses auf (als) Muslim:innen
(Markierte) sind gravierend. Der Sicherheitsdiskurs als Dimension des
antimuslimischen Rassismus hat nicht nur Folgen auf die Férderung,
die Disziplinierung und das gesellschaftliche Ansehen von Personen
und Gruppierungen, sondern dringt in die Koérper und in die Psyche
von (als) Muslim:innen (Markierten) ein. Leyla L. berichtet in der
dritten Gruppendiskussion, dass es einen Unterschied macht, mit
wem sie sich im O6ffentlichen Raum bewegt: Wenn sie mit Personen
unterwegs ist, die als asiatisch wahrgenommen werden, dann werden
sie als Tourist:innen adressiert und auf Englisch angesprochen: »[W]ir
sind keine Gefahr quasi, wir sind nur ne Kaufkraft quasi.« Das kann

amiisant sein. Im Unterschied dazu belastet es sie sehr, wenn sie sich
mit minnlichen, insbesondere jiingeren, als muslimisch markierten
Personen in der Offentlichkeit bewegt:

»[W]enn ich aber mit meinem Vater (.) aber eigentlich hauptsichlich
mit meinem Bruder unterwegs bin [..] uns beiden ist es bewusst [...]
mir ist es sehr kla:r () ich bin s-(.) mir ist- () ich bin &: () wie nennt
man das (.) &: (.) ich bin wach, ich bin wach, ich guck, jede Sekunde,
konnte jetzt was kommen.«

Die stindige Angst und die Vorsicht vor méglichen verbalen oder kor-
perlichen Verletzungen fithrt dazu, dass sie sich ihrer Markierung als
Muslimin deutlicher bewusst ist und folglich ihre muslimischen Bezii-
ge auch ihr selbst stirker ins Bewusstsein riicken. Die Alltiglichkeit sol-
cher Situationen wirkt identititsstiftend, sodass »dann meine Identitit
auch stirker muslimisch ist mit meinem Bruder zusammen, also wenn

wir zusammen unterwegs sind und die Sache ist (.) mittlerweile hat sich
das so normalisiert«. Identitit beschreibt Leyla L. nicht als Wesensei-
genschaft, sondern als Antwort, als Relation zwischen ihr und der Au-
Renwelt. Sie fithrt ihre Haut als Medium zwischen Innen und Auflen

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

an: Im Ausland, »wo ich nicht als (.) muslimisch rassifiziert werde [...]
wo ich einfach nur als Touri oder so gesehen werde (.) es 15:st sich eine
Haut von mir, es entsteht eine Leichtigkeit«. Hassan M. kennt diesen
Unterschied auch, und zwar zwischen seinem fritheren Leben und sei-
ner aktuellen Situation.*® Als Person, die muslimisch, minnlich, jung
wahrgenommen wird, kann er jedoch »nicht ausschalten, weil ich er-
lebe das tagtiglich, am eigenen Leib«. Er kennt »diesen Luxus« nicht
mehr, sich »ohne nachzudenken (.) 3hm was sagen die Leute jetzt« in
der Offentlichkeit zu bewegen. Auch Tasnim J. setzt der Sicherheitsdis-
kurs zu:

»[I]ch hab soviel (.) &4h soviel Unrecht dh gese:hen und (.) &hmich hab
so n starkes Gefiihl von Ungerechtigkeit, die immer und immer und
immer wieder passiert ((hustet)) und d:hm (1) wie &: ja es treibt dich
in so’ne Ecke [..] ich glaube wir tra:gen soviel von diesem psychischen
(.) Fuck-up und dieser=dieser () also es ist fir mich (.) wie (.) also es ist
wie Vergewaltigung einfach (.) psychisch, die ga:nze Zeit.«

Die »Normalitit, dass wi:r (.) dhm 4 als gefihrlich wahrgenommen wer-
den«, wird »internalisiert« und wirkt sich darauf aus, »wie man seinen
eigenen Korper sozusagen als gefihrlich wahrnimmt«.

Die langen Ausfithrungen aller Diskussionsteilnehmer:innen wer-
den von den anderen nicht unterbrochen, sie héren konzentriert zu.
Bei der Suche nach dem richtigen Wort fiir die psychischen Folgen der
Normalisierung von Rassismuserfahrungen helfen die Diskussionsteil-
nehmer:innen aus: »[D]u isolierst dich oder du vernichtest dich oder du
findest Wege und Strategien, um irgendwie weiter zu machen«, man
versucht, die »Gewalt [zu] sublimieren«, man wird »stumpf [...] gegen-
iiber diesen ganzen Bildern und den ganzen Diskussionenc, »akzep-
tiert« sie, ist »gelangweilt«, »distanziert« sich, aber bei erneuten »Mi-
kroaggressionen« »kommt es wieder hoch«. Die Diskussionsteilneh-
mer:innen fithlen sich ausgeliefert und ungeschiitzt. Besonders hilflos
macht es sie, wenn ihre Kinder und andere jiingere Menschen von Ras-
sismus getroffen werden. Asmah N. stimmt in die Diskussion ein:

30 Die entsprechende Sequenz wurde im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

14,02.2026, 14:28:43. o

129


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»lch hab schon Angst () 4::hm (1) ich &: ich hab kleine Jungs [..] es
gibt so Sachen, mit denen kann ich umgehen () oder ich hab die fiir
mich schon einmal durch [..] es ist nicht fiir immer und ewig stabil

und so () ja, es nervt [..], aberjetzt hab ich- jetzt gibt’s ne kleine Ge-
neration (.) von jung, mannlich, arabisch, musli:misch, das istjetzt da
so (.), also meine=meine Angst richtet sich so’n bisschen auf die, des-
wegen ich bin sehr, sehr besorgt, ahm (.) und ich merk auf der einen
Seite, wie ich mich auch gerade als Frau so'n bisschen als d::h mensch-
liches Schutzschild fithle ((bestatigendes Gemurmel)), dass es wichtig
ist, Frauen missen da sein, wo Mannersind [..] ich mach da Giberhaupt
keine Abstriche an feministischen Fragen, a:ber (.) ich mach mir rich-
tig So:rgen um die Manner () um meinen Mann, um meine K- nicht
nur meine Kinder, sondern um alle jungen Manner da draufien, also

alle Braunen jungen Minner [..] irgendwie miissen wir fiireinander
Schutzschilder sein, ganz sta:rk.«

Als Verbandsvertreter:innen entwickeln die Diskussionsteilnehmer:in-
nen Ideen zum professionellen Umgang mit dem Sicherheitsdiskurs,
mit der Adressierung als >Sicherheitspartner< und mit der Ausgestal-
tung muslimischer Jugend- und Bildungsarbeit. In dieser Sequenz aber
wird der Austausch sehr personlich und intim, Aktivismus und Engage-
ment weichen der Exploration und Reflexion ihrer Gefiihle.’ Die Ant-
worten auf den Sicherheitsdiskurs sind nicht linger an den Staat und
die Gesamtgesellschaft gerichtet, sondern an sich selbst. Die Frage da-
nach, wie besonders vulnerable Muslim:innen und als solche Markierte
vor allzu grofien Verletzungen beschiitzt werden konnen, nimmt die
gegenseitige Verantwortung in den Blick. Es wird deutlich, dass inter-
sektionale Aspekte nicht nur in der Einschitzung besonders gefihrde-
ter Personengruppen, sondern auch in der Erwartung an Schutz eine
zentrale Rolle spielen.

Auf Asmah N.s Plidoyer, »fiireinander Schutzschild [zu] sein,
entsteht eine Diskussion zu der Frage, wie angesichts der intersektio-

31 Die emotionale Ebene wird im Kapitel Selbst_Positionierungen im Abschnitt
Schiitzende Distanzierungen und in Keskinkilig¢ 2021 i.E. diskutiert.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

nal-muslimischen Erfahrungen Verantwortung itbernommen werden
kann. Asmah N. hat das starke Gefiihl, sich als Frau insbesondere
schiitzend vor jiingere Minner stellen zu miissen. Sie selbst fithlt sich
geschiitzt, wenn jiidische Personen ihr als Paldstinenserin beistehen.
Leyla L. wirft ein, dass sie als Hijabi regelmifig von Trans* of color
in Schutz genommen wird. Sie vermisst dagegen, dass muslimische
cis-Minner weibliche und queere Muslim:innen verteidigen, wenn sie
diskriminiert werden. Hassan M. fiihlt sich als einziger Mann im Raum
angesprochen und gibt zu verstehen, dass er befiirchtet, dass seine Fiir-
sprache als muslimisch markierter Mann fiir muslimische Frauen und
Queers instrumentalisiert wird und den antimuslimischen Rassismus
affirmiert. Er ruft das hegemoniale Wissen auf, dass die Markierung
des muslimischen Mannes als aggressiver Titer mit der Markierung
der muslimischen Frau als sein passives Opfer korrespondiert. Hassan
M.s Zuriickhaltung rithrt daher, dass er den hegemonialen Diskurs
nicht bestitigen und auch nicht als Titer adressiert werden méch-
te. Asmah N.s Szenario, wonach sich Frauen schiitzend vor Minner
stellen, ist insofern ambivalent auf den Islamdiskurs bezogen, als
dass in ithrem Szenario Frauen als stark erscheinen, sodass sie in der
Anordnung von Schutzbediirftigen und Schiitzenden den orienta-
listischen Opferdiskurs durchkreuzt. Gleichzeitig reflektiert Asmah
N., dass die geschilderte Konstellation missgedeutet werden kann,
nidmlich als antifeministische Geste. Sie betont deswegen, dass sie
diesbeziiglich »keine Abstriche« macht. Sie bestitigt Hassan M. in
seiner Zuriickhaltung und kehrt das feministische Argument um:
»Leute, die schwicher sind als ich, die kénnen nicht mein Schutzschild
sein.« Die Schwiche muslimisch markierter Minner resultiert aus
ihrer Diskursivierung als Gefahr. Asmah N. weist die antimuslimische
Diskursivierung des muslimischen Geschlechterverhiltnisses durch
eine Anordnung zuriick, die sie entgegen der iblichen religitsen
und kulturellen Rahmung gesellschaftlich akzentuiert. Auch Leyla L.
bezieht in ihren Wunsch an Community-Mitglieder den gesamtgesell-
schaftlichen Kontext ein, sowohl in ihrer Aufforderung, in konkreten
Diskriminierungssituationen beschiitzt zu werden, als auch in der
Art und Weise des Antwortens. Sie wiinscht sich Unterstiitzung von

14,02.2026, 14:28:43. o

131


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

anderen Muslim:innen, um denjenigen, die diskriminieren, deutlich
zu zeigen: »[W]ir sehen euch.«

Die nach Innen gerichtete emotionale Offnung kann angesichts des
gesellschaftlichen Kontextes nicht lange aufrecht erhalten werden. Die-
ser rahmt und durchdringt die Schilderungen auch dann, wenn die Ant-
worten und Aufforderungen einander gelten. Der hegemoniale Diskurs
begriindet den Wunsch nach »menschlichem Schutzschild« und muss
in seiner Wirkung auf die Gesellschaft beriicksichtigt werden, weil die-
ser wiederum auf Muslim:innen zuriickwirkt. Die moglichen Effekte
vorwegnehmend schlieft die Aushandlung der gegenseitigen Verant-
wortungsitbernahme die Kritik am antimuslimischen Rassismus ein.
Mit Blick auf mégliche Konsequenzen stellt sich die Frage danach, wie
Schutz gewihrt werden kann und gleichzeitig Machtverhiltnisse be-
ricksichtigt, vielleicht sogar umgekehrt werden kénnen. Leyla L. méch-
te nicht linger beobachtet, kommentiert, reglementiert und sanktio-
niert werden, vielmehr kehrt sie zumindest das Blickregime um: »Wir
sehen euchg, in der Hoffnung, dass dies Wirkung zeigt.**

»Wo sind die ganzen Princes?«

In der geschilderten Sequenz resigniert Fatouma K. und stellt fest,
»dass es keine Schutzschilder fiir uns gibt, deswegen muss man auch
fragen, Sicherheit fiir wen?« Hassan M. ist noch nicht bereit, aufzu-
geben. Er unterscheidet verschiedene Strategien des Umgangs mit
dem Sicherheitsdiskurs und dem antimuslimischen Rassismus im
Allgemeinen und ruft Umgangsformen in Erinnerung, die nach innen
statt nach auflen gerichtet sind. Jenseits der medialen und politischen
Verwertungslogik zielen diese auf die Stirkung der Community im
Innern. In allen Gruppendiskussionen wird dieser Gedanke im Wunsch
nach eigenen, sicheren, stirkenden Riumen deutlich, in denen The-
men bearbeitet werden konnen, die Muslim:innen selbst fiir relevant

32 Fanon (2017 [1959]) beschreibt eindriicklich, wie der koloniale Blick verunsi-
chertwird, wenn rassifizierte Frauen weifSe Manner sehen, diesen aber der Blick
auf sie verwehrt ist.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

erachten und die im Zuge der Sicherheitslogik des Bedrohungsszena-
rios zuriickgedringt werden, wie etwa eine muslimisch akzentuierte
Jugendarbeit oder Mafinahmen, die infolge von Rassismus notwendig
werden, wie Schutz, Empowerment und Heilung.

Im Anschluss an die sehr intime und konzentrierte Sequenz »fiir-
einander Schutzschilder sein« entsteht in der dritten Gruppendiskus-
sion ein lebhafter Austausch wiber Visionen von Community-Zentren
und geschittzten Riumen. Im Vergleich zu ihren Erfahrungen in
Grofbritannien vermisst Tasnim J. in Deutschland eine Community-
Infrastruktur. Andere erginzen, dass es selbst in Kunst und Comedy in
Deutschland nicht jene kiinstlerische Freiheit fiir Muslim:innen gibt,
die, als Gegenmodell zu den biirokratisierten Strukturen der Zivilge-
sellschaft, Ausdrucksmoglichkeiten bieten kénnten. Leyla L., die als
Kinstlerin titig ist, widerspricht und berichtet, dass weifSe Strukturen
nicht vor kiinstlerischen Projekten halt machen. Aufgrund der finanzi-
ellen Abhingigkeit freiberuflicher Kunst- und Kulturschaffender wird
auch hier an den Sicherheitsdiskurs angekniipft. »Der deutsche Staat
hat alles im Griff, was die Zivilgesellschaft betrifft«, resiimiert Tasnim
J. und lenkt damit das Thema zuriick zur Fithrung durch die Kontrol-
le finanzieller Ressourcen. Angesichts des staatlich reglementierten
Zugangs zu materiellen Ressourcen und der eingeschrankten Moglich-
keiten, eigene Themensetzungen zu finanzieren, fragt Tasnim J.: »[W]o
sind unsere privaten Funders?«, woraufhin Leyla L. — den Orient- und
Islamdiskurs karikierend - sekundiert: »Wo sind die ganzen Princes?«
Leyla L. greift implizit auf das Stereotyp des Ol-Scheichs zuriick, das
vom orientalistischen Mairchenprinzen hin zur weltbeherrschenden
Macht mutiert ist und nun, so der antimuslimische Verschworungs-
mythos, die Medien-, Politik-, Justiz- und Bildungslandschaft steuert.
Das Stereotyp ist allen bekannt, das Auflachen kommentiert die Ab-
surditit der Vorstellung, dass saudiarabische Milliardire rassifizierte
und marginalisierte Minderheiten in Europa férdern kénnten.

Asmah N. greift die Frage nach alternativen Handlungsmaoglichkei-
ten auf und meint, dass Strategien sich manchmal indern miissen. Sie
unterscheidet zwischen solchen, die innerhalb des hegemonialen Dis-
kurses dessen Verschiebung anstreben und anderen, die von aufden In-

14,02.2026, 14:28:43. o

133


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

novationen anstoflen. Das erinnert an die zweite Gruppendiskussion,
in der sich die Unterscheidung nach inneren Auseinandersetzungen
und dufleren Neugriindungen aber auf die muslimische Community
bezog. Asmah N. hilt es manchmal fiir angemessener, ihre Bediirfnis-
se nicht laut zu artikulieren und wird dabei von Leyla L. unterstiitzt,
die bei sich bleiben, eigene Interessen und Ziele verfolgen und sich
nicht von Rassismen und den Anliegen der Anderen ablenken lassen
will. Sie kann auf diese Weise anderen Muslim:innen Vorbild sein, da
es ihrer Wahrnehmung nach »viele kaputte Menschen in den Commu-
nities« gibt, denen sie ihre Aufmerksamkeit zukommen lassen mochte.
Auch Asmah N. hat jene Muslim:innen im Blick, denen mangels Bil-
dungsprivilegien weniger Ressourcen zum Umgang mit den Anschul-
digungen und Ausschliissen zur Verfiigung stehen.

In allen Gruppendiskussionen zeigen sich Bereiche, in denen
Muslim:innen als Muslim:innen bereit sind, Verantwortung zu iiber-
nehmen, mehr noch, diese Méglichkeit der Verantwortungsiitbernahme
fireinander und auch fir die Gesamtgesellschaft einfordern. Darun-
ter fallen muslimische Jugendarbeit und religiése Unterweisung,
Auseinandersetzungen mit dem antimuslimischen Rassismus und
muslimische Zentren als Orte der Begegnung und Stirkung unter-
einander. Um dies zu erreichen, appellieren sie an die Politik, de-
mokratische Prinzipien einzuhalten, mit muslimischen Akteur:innen
auf Augenhdhe zu kooperieren, sie als genuinen Teil der Gesellschaft
mit gleichen Rechten und Ressourcen auszustatten und ihnen eige-
ne Riume zuzugestehen. An sich selbst und aneinander richten die
Diskussionsteilnehmer:innen die Erwartung, in Anerkennung ihrer
Differenzen solidarisch miteinander im Gesprich zu bleiben und sich
gegenseitig zu unterstiitzen.

14,02.2026, 14:28:43. o


https://doi.org/10.14361/9783839457115-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

