
3. Hegels Phantasie 111

3.3 Phantasie: »Bildliche Existenz« der Intelligenz

Am Ende der Stufe der Einbildungskraft haben sich eine allgemeine

Vorstellung und ein konkretes Erinnerungsbild herausgebildet. Die

allgemeine Vorstellung ist aber noch implizit, sie ist noch nicht, sie ist

für die Intelligenz noch nicht als solche fassbar und begreifbar, dafür

fehlt ihr »die Äußerlichkeit, die Bildlichkeit«, die Hegel als »Form des

Seienden« bezeichnet. Umgekehrt hat das Bild noch keine über die

Erinnerung hinausgehende Bedeutung, es fehlt ihm »das Erhoben-

sein zum Ausdruck eines bestimmten Allgemeinen.« Die subjektiven

Inhalte der Intelligenz haben erst in ihrer Einheit, der »Verbildlichung

des Allgemeinen und […] Verallgemeinerung des Bildes« ein Dasein.112 Es

bedarf also einer Verkörperungsbeziehung, bei der sich die subjek-

tiven Inhalte in Bildern und Anschauungen »entäußern«113 müssen,

um zu sein und explizit zu werden. Die Gegenstände der Vorstellung

sind nicht vorher im Geist da und vorhanden, sondern werden erst

im Sinnlichen wirklich. Hier wird die Frage nach der Materialität und

Medialität innerer Bilder relevant. Zugleich beginnt die Intelligenz in

der Phantasie ihren eigenen Inhalt zu bestimmen, sie wird kreativ:

»[D]ie Intelligenz, welche als anschauend […] den sinnlichen Inhalt

als aufnehmend und aus diesem Stoffe sich Vorstellungen bildend er-

scheint, [gibt] nun ihren selbständigen Vorstellungen ein bestimmtes

Dasein aus sich«.114 Anders als bei der »bloß passiven Einbildungskraft«

ist die Phantasie »schaffend« und ein »Vermögen zur künstlerischen

Produktion«.115 Ihre Bilder sind das Material, aus dem Kunst schöpft:

»Die Kunst bedarf zu den von ihr zu produzierenden Anschauungen […]

eines äußerlichen gegebenen Materials, worunter auch die subjektiven

Bilder und Vorstellungen gehören«.116 Verkörperung und Kreativität

112 EpW III, § 456 Zusatz, S. 267.

113 Ebd., § 451, S. 257.

114 Ebd., § 458, S. 270.

115 Ästhetik I, S. 363.Damit kehrtHegel dieHierarchie vonEinbildung, Imagination

und Phantasie um.

116 EpW III, § 558, S. 368.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

der Phantasie gehören bei Hegel somit zusammen. Erst im Zuge der

Verbildlichung kommen subjektive Inhalte oder auch die allgemeinen

Vorstellungen der Intelligenz zur Existenz.Der Phantasie wesentlich ist

somit ein Darstellungsmoment, durch das ein »aus ihr selbst genom-

mener Gehalt bildliche Existenz« erhält.117 Hegel unterscheidet zwei

Weisen der bildlichen Verkörperung voneinander: Die Symbolisierung,

die Hegel »Phantasie, symbolisierende, allegorisierende oder dich-

tende Einbildungskraft« nennt und die Semiotisierung, die »Zeichen

machende Phantasie«. Wie schon die Einbildungskraft versteht Hegel

auch die Phantasie als ein Verknüpfen von Inhalten, jedoch geschieht

die Verbindung nicht anhand einer gedankenlosen Gemeinsamkeit wie

noch bei der Einbildung, sondern Phantasie ist »freies Verknüpfen«,118

bei der Bild und Vorstellung produktiv in einen neuen Zusammenhang

gebracht werden. Allerdings bleiben die Symbole für Hegel, wie auch

das Reproduzieren und Assoziieren der Einbildung, noch subjektiv und

an den Anschauungsinhalt gebunden. Erst in den Zeichen ist die Intelli-

genz frei und erschafft Neues, d.h. neue Inhalte und Bedeutungen durch

neue Anschauungen.

Den Prozess der Verbildlichung versteht Hegel in den Kapiteln zur

Phantasie nicht unbedingt als einen materiellen Vorgang, bei dem ei-

ne innere Vorstellung in ein äußeres materielles Bild, wie z.B. ein Ge-

mälde transformiert wird. Es können auch die Erinnerungsbilder selbst

gemeint sein, in denen allgemeine Vorstellungen ein bildliches Dasein

erhalten. Hegel macht hier keinen expliziten Unterschied zwischen in-

neren und äußeren Bildern. Allerdings sind für Hegel alle Symbole und

Zeichen immer auch anMaterialität, einen kulturellen Kontext und Ge-

brauch gebunden, in welchem sinnliche Anschauungen überhaupt erst

zu Sinnträgern werden.Hegel gibt das Beispiel des Zeichens »Dreieck«,

das in einer Kirche hängend ein Zeichen für Dreieinigkeit ist und »nicht

die sinnliche Anschauung dieser Figur als eines bloßenDreiecks«.119 Für

117 Ebd., § 457, S. 267. Dieser »subjektive Gehalt« der Intelligenz stammt »aus ir-

gendeinem Interesse, ansichseiendem Begriffe oder Idee«. Ebd., § 456, S. 265.

118 Ebd., § 456, S. 266.

119 Ästhetik I, S. 399.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 113

Personen jedoch, die nicht demselben »konventionellen Kreise des Vor-

stellens« angehören,

ist zunächst nur die unmittelbare sinnliche Darstellung gegeben, und

es bleibt für sie jedesmal zweifelhaft, ob sie sich mit dem, was vor ih-

nen liegt, zu begnügen haben oder damit auf noch andere Vorstellun-

gen und Gedanken angewiesen sind.120

Um etwas als Symbol oder Zeichen aufzufassen, brauchen wir nach

Hegel daher Wissen von dem Kontext, den Konventionen und den Kul-

turen, in denen die Symbole und Zeichen, die Produkte der Phantasie,

arrangiert sind. Die Symbole und Zeichen der Phantasie, in denen

subjektive Inhalte ein objektives Dasein erhalten, lassen sich also auch

unter demAspekt derMaterialität betrachten.121 Die Phantasie vollzieht

sich für Hegel dann nicht innerhalb einzelner Individuen, sondern

hängt mit überindividuellen Faktoren zusammen. Wie Valentina Ricci

es vorschlägt, kann Hegels Begriff der Phantasie als eine »Weise der

Öffnung nach außen«, als »die erste Offenbarung der bewussten intel-

ligenten Tätigkeit« und »eine Richtung zu dem Anderen« verstanden

werden. Als eine solche Öffnung nach außen bilden die Phantasie und

ihre Fähigkeit des Symbolisierens und Zeichenmachens eine »grün-

dende Dimension«, die der sprachlichen Kommunikationsfähigkeit der

Intelligenz vorausgeht.122

120 Ebd.

121 Hegel fügt sich damit in die Zeit um 1750 ein, als mit verstärktem Interesse an

der Darstellung ein »ästhetisch-phänomenaler Zeichenbegriff« an die Stelle ei-

nes »funktional-relationalen« tritt. Vgl. Frauke Berndt: »Symbol, Theorie«, in:

Dies., Christoph Brecht (Hg.): Aktualität des Symbols, Freiburg 2005, S. 13.

122 Valentina Ricci: »Das Symbol als ursprüngliche Äußerung des Geistes. Überle-

gungen zu Hegels Philosophie des theoretischen Geistes«, in: Andreas Arndt,

Paul Cruysberghs, Andrzej Przylebski (Hg.): Hegel-Jahrbuch 2011, Geist? Zwei-

ter Teil, Berlin 2011, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Phantasie, symbolisierende, allegorisierende

oder dichtende Einbildungskraft

Unter einem Symbol versteht Hegel eine »gegebene äußerliche Exis-

tenz«, die »jedoch nicht so, wie sie unmittelbar vorliegt […], sondern in

einem weiteren und allgemeineren Sinne verstanden werden soll«.123

Das Verhältnis von gegebener Existenz und allgemeinem Sinn be-

schreibt Hegel wiederum als Ausdrucksbeziehung:

Es ist daher beim Symbol sogleich zweierlei zu unterscheiden: erstens

dieBedeutungund sodannderAusdruckderselben. Jene ist eineVorstel-

lung oder ein Gegenstand, gleichgültig von welchem Inhalte, dieser ist

eine sinnliche Existenz oder ein Bild irgendeiner Art.124

So ist etwa das Bild eines Adlers Ausdruck für Stärke, das Bild eines Lö-

wen Ausdruck für Großmut.125 In den Nachschriften heißt es explizit:

»[D]as Symbol ist die bildliche Darstellung einer allgemeinen Vorstel-

lung, eines Innern.«126 Und das Besondere am Symbol ist, dass sich in

ihmBild und Vorstellung, Ausdruck und Bedeutung »entsprechen«: Das

Symbol ist eine »Anschauung, deren eigene Bestimmtheit ihrem Wesen

und Begriffe nach mehr oder weniger der Inhalt ist, den sie als Symbol

ausdrückt«.127 So symbolisiert das Bild des Adlers Stärke, weil der Adler

bereits selbst als starkwahrgenommenwird.128 BeimsymbolischenAus-

druckwirddieBedeutungalsoweder vonder Intelligenznochvoneinem

123 Ästhetik I, S. 394.

124 Ebd.

125 Ebd., S. 395 und EpW III, § 457 Zusatz, S. 269.

126 Nachschrift Heinrich Gustav Hotho (1823), in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel.

Vorlesungen über die Philosophie der Kunst I. Nachschriften zu den Kollegien

der Jahre 1820, 1821 und 1823, Gesammelte Werke, Band 28,1, Hamburg 2015

[1823], S. 333f. DieOrthografiewurde hier, anders als in der zitiertenQuelle, teil-

weise aktualisiert.

127 EpW III, § 458, S. 270.

128 Ebd., § 457 Zusatz, S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 115

hinzukommenden Begriff gestiftet, sondern Anschauung oder Bild ha-

ben »in ihrem eigenen Dasein diejenige Bedeutung, zu deren Darstel-

lung und Ausdruck sie verwendet werden«. Die Bilder haben als Sym-

bole »für sich die Eigenschaften selbst […], deren Bedeutung sie ausdrü-

cken sollen.«129WenndasBild dieBedeutung im eigenenDaseinhat,dann

zieht Hegel beim Symbol einen eigenen Sinngehalt des Bildes in Erwä-

gung.Diese Bilder verweisen auf sich selbst, sie stehenweniger für etwas

oder drücken eine bereits gegebene Bedeutung aus, sondern sind selbst

bedeutend.Weil zwischenBedeutungundAusdruckderAnschauungei-

ne »gewisse«Übereinstimmungherrscht, »ist die Anschauung als solche

ihrem eigentlichen, wesentlichen Gehalt nach dasselbe was die Bedeu-

tung, der Sinn ist«.130 Für Hegel kommt diesen Bildern eine Eigenlogik

zu, bei der Ausdruck und Bedeutung, Bild und Inhalt nicht zu trennen

sind.Zuder symbolisierenden zähltHegel auch die allegorisierende und

dichtende Einbildungskraft.131 Am Beispiel der letzteren zeigt er, dass

der Eigensinn des Bildes sogar an der Konstitution der allgemeinen In-

halte mitbeteiligt ist: Die Inhalte sind nicht

bereits vor der Poesie […] als allgemeine […] Bestimmungen des Den-

kens vorhanden gewesen und von den Künstlern sodann erst in Bilder

eingekleidet undmit dem Schmuck der Dichtung äußerlich umgeben

worden […], sondern die Weise des künstlerischen Produzierens war

129 Ästhetik I, S. 395.

130 Hegel: Vorlesung über die Philosophie des Geistes, a.a.O., S. 207.

131 Beim Allegorisieren ist es die Verknüpfung von Symbolen, die eine allgemeine

Vorstellung austrägt: »Die Allegorie drückt mehr durch ein Ganzes von Einzel-

heiten das Subjektive aus.« Sie ist einMittel, in den Einzelheiten einenGesamt-

zusammenhang zu erkennen. Und beim Dichten geschieht ein noch freierer

Umgangmit den Bildern, die nur benutzt werden, um einen inneren Gehalt an

ihnen zur Darstellung zu bringen. »Die dichtende Phantasie endlich gebraucht

zwar den Stoff freier als die bildenden Künste; doch darf auch sie nur solchen

sinnlichen Stoff wählen, welcher dem Inhalt der darzustellenden Idee adäquat

ist.« EpW III, § 457 Zusatz, S. 269. In Hegels Vorlesungen über die Ästhetik entspre-

chen Symbolisieren, Allegorisieren und Dichten drei Momenten der ›symboli-

schenKunstform‹: dem»Symbol überhaupt«, der »heiligen Poesie« undder »Al-

legorie«.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

die, daß jene Dichter, was in ihnen gärte, nur in dieser Form der Kunst

und Poesie herauszuarbeiten vermochten.132

Bei der »poetischen Vorstellung« handelt es sich um »einWissen«,

welches das Allgemeine noch nicht von seiner lebendigen Existenz im

einzelnen trennt […], sondern das eine nur im anderen und durch das

andere faßt. Deshalb spricht sie nicht etwa einen für sich in seiner

Allgemeinheit bereits erkannten Gehalt nur bildlich aus; im Gegen-

teil, sie verweilt ihrem unmittelbaren Begriff gemäß in der substan-

tiellen Einheit, die solche Trennung und bloße Beziehung noch nicht

gemacht hat.133

In der Dichtung drückt das Bild einen bereits fertigen Inhalt nicht ein-

fach aus, sondern es wird »das eine nur im anderen und durch das an-

dere«, das Allgemeine nur in und durch die »lebendige Existenz« be-

stimmt. Die dichtende Einbildungskraft »verweilt« in einer Einheit von

Bedeutung und Bild. Bedeutung kommt dem Bild also nicht nachträg-

lich oder von wo anders zu, sondern entsteht durch das Bild selbst. Die

Tätigkeit der Phantasie (Symbolisieren, Allegorisieren und Dichten) be-

zeichnet dann eine bestimmteWeise der Verkörperung, bei der das (Er-

innerungs-)Bild selbst sinnstiftend ist.Hier wird Bedeutung erst im Er-

innerungsbild, dem Stoff, der »von dem Gefundenen der Anschauung

herkommt«134, herausgebildet.

Für die Intelligenz bedeutet das, dass dem Erinnerungsbild bei der

symbolisierenden Phantasie eine konstitutive Rolle zukommt. Jedem

symbolischen Ausdruck der Intelligenz muss die Erinnerung des Bil-

des, der Eigensinn des (Erinnerungs-)Bildes zuvorkommen. An dieses

Erinnerungsbild bleibt die Intelligenz beim Symbolisieren gebunden:

132 Ästhetik I, S. 141. »Der Geist ist […] nicht ein vor seinem Erscheinen schon ferti-

ges […], sondern nur durch die bestimmten Formen seines notwendigen Sich-

offenbarens in Wahrheit wirklich«. EpW III, § 378 Zusatz, S. 12.

133 Ästhetik III, S. 240.

134 EpW III, § 456, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 117

Sie muss sich »bei der Verbildlichung ihrer allgemeinen Vorstellun-

gen« nach dem »gegebenen Inhalt der Bilder«135 richten und kann zum

Ausdruck ihrer Vorstellungen nur den sinnlichen Stoff auswählen,

»dessen selbständigeBedeutung dem bestimmten Inhalt des zu verbildli-

chenden Allgemeinen entspricht.«136 Die symbolisierenden Prozesse der

Phantasie geschehen nur aufgrund einer »durch das Bild vermittelten

Bewährung«.137 War die Anschauung die Bewährung für die Erinne-

rungsbilder, sind die Bilder nun die Bewährung für die allgemeinen

Vorstellungen. Das Symbol ist daher »kein bloßes gleichgültiges Zei-

chen, sondern ein Zeichen,welches in seiner Äußerlichkeit zugleich den

Inhalt der Vorstellung in sich selbst befaßt, die es erscheinenmacht.«138

Der gegebene Inhalt der Bilder ist für die Prozesse der symbolisierenden

Phantasie ausschlaggebend. Der Eigensinn dieser Bilder verweist auf

ihre Medialität.

Auch wenn Hegel in den Zeilen zur symbolisierenden Phantasie ei-

nen Eigensinn der Bilder in Erwägung zieht, bezieht er ihn lediglich auf

den Inhalt der Bilder undVorstellungen, ihrWas.Bilder haben aber auch

einen Eigensinn auf der Formebene, ihremWie. Die Bedeutung von Er-

innerungsbildern liegt, wie wir gezeigt haben, weniger darin, was sie

repräsentieren, sondern vielmehr wie sie es tun: in Form des Einfalls,

der Zufälligkeit, der Labilität und Öffnung. Diese bildlichen Qualitäten

nimmt Hegel nicht ins Visier, wenn er von der »Bedeutung im eigenen

Dasein« spricht.Hegel lässt andieser Stelle somit offen,woringenauder

Eigensinneines innerenBildesbestehenkönnte.Stattdessenentdeckt er

in der Einheit von Bedeutung und Bild eine Einschränkung der Intelli-

genz in ihrem kreativen Ausdruck. Weil die Intelligenz bei der Verbild-

lichung ihrer allgemeinen Inhalte abhängig bleibt von dem gegebenen

Inhalt der Bilder, ist das Symbolisieren eine »bedingte, nur relativ freie

135 Ebd., § 457 Zusatz, S. 269.

136 Ebd.

137 Ebd.

138 Ästhetik I, S. 395.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Tätigkeit der Intelligenz«.139 Zum einen kann die Intelligenz nicht jeden

Gehalt in den Bildern ausdrücken, sondern nur denjenigen, den die Bil-

der selbst schon haben. Das Bild des Adlers kann nur für Stärke, nicht

aber etwa für Schwäche stehen. Zum anderen kann es auch passieren,

dass das Bild entgegengesetzte Bedeutungen hervorrufen kann.Das für

Stärke stehendeBilddes LöwenkannzumBeispiel unwillkürlich einBild

einer harmlosen Katze auslösen.140 Die Intelligenz kann so nicht über

die gegebenen Inhalte der Bilder hinauskommen, sich nicht vollständig

in ihnen ausdrücken und damit auch keine neuen Inhalte produzieren.

Sie bleibt an den gegebenen und rezipierten Inhalt des Bildes gebunden

und kann nicht kreativ werden.Weil die Intelligenz sich in den Symbo-

len nicht vollständig ausdrücken kann, bleibt sie für Hegel reproduktiv,

ihre Gebilde sind »noch Synthesen, insofern der Stoff, in dem der sub-

jektive Gehalt [sich] ein Dasein der Vorstellung gibt, von dem Gefunde-

nen der Anschauung herkommt.«141 Die symbolisierende Phantasie er-

schafft also noch nicht ihre eigenen Gebilde. Auch hier ist es vor allem

die inhaltliche Entsprechung, die Hegel als Mangel an dem Symbol her-

ausarbeitet. Jedoch stellt auch die Form des Bildes, die Hegel eigentlich

durch die Erinnerung und reproduktive Einbildungskraft überwunden

wissenmöchte,weiterhin ein Problem für ihn dar,wie es sich besonders

in der Eigenschaft des Bildes zeigen wird, sich immer auch selbst mitvor-

zustellen.

139 EpW III, § 457 Zusatz, S. 269. In den Vorlesungen über die Ästhetik ist das Sym-

bol dem Zeichen überlegen, in der Enzyklopädie kehrt Hegel das Verhältnis um.

Dies kann dadurch erklärt werden, dass Hegels Anspruch an Kunst ein anderer

ist als an Sprache oder Philosophie. Kunst hat ihreGestalt nach außen zu tragen

undmit dem Inhalt zu vereinen. Andernfalls wäre sie keine Kunst. DieWissen-

schaft des Begriffs, die Philosophie, hat gerade dies nicht zu tun. Weil Hegel

in der Enzyklopädie im Zeichen auf das Herstellen von Begriffen und Wörtern

hinauswill, ist das Symbol dem Zeichen unterlegen.

140 Das Symbol ist somit stets mehr und weniger als seine Bedeutung, »both mo-

re and less than it’s meaning«. Kathleen Dow Magnus: Hegel and the Symbolic

Mediation of Spirit, New York 2001, S. 45.

141 EpW III, § 456, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 119

Sich selbst vorstellen

Nicht nur die den Bildern von den Anschauungen mitgegebene Bedeu-

tung schränkt die Phantasie der Intelligenz ein, sondern auch die den

(Erinnerungs-)bildern wesentliche Eigenschaft, sich selbst vorzustellen:

Was wir zunächst vor uns haben, ist überhaupt eine Gestalt, ein Bild,

die für sich nur die Vorstellung einer unmittelbaren Existenz geben.

Ein Löwe z.B., ein Adler, eine Farbe stellt sich selbst vor und kann als

für sich genügend gelten.142

Das Bild aber, so Hegel, »soll […] nicht sich selbst als dies konkrete ein-

zelne Ding, sondern in sich nur eben jene allgemeine Qualität der Be-

deutung vor das Bewußtsein bringen.«143 Das Symbol jedoch stellt seine

Bedeutung und sich selbst vor:

bei dem Bilde eines Löwen steht uns nicht nur die Bedeutung, die er

als Symbol haben kann, sondern auchdiese sinnlicheGestalt und Exis-

tenz selber vor Augen.144

Interessant ist hier Hegels doppelte Verwendung des Begriffs Vorstel-

lung, das sich vorstellen und etwas anderes vorstellenmeint. Jede Anschau-

ung stellt nach Hegel sich selbst vor. Durch neue Zusammenhänge wie

im Symbol und Zeichen kann diese sich selbst vorstellende Anschauung

zusätzlich auch anderes vorstellen. Einerseits stellen Gegenstände,

Anschauungen und Bilder »etwas vor«, andererseits stellen sie »sich

vor«. Hegel unterscheidet also zwischen einem vorstellen von etwas und

einem sich vorstellen, dem selbstreferentiellen,medialen Anteil des Vor-

stellens. Hegels doppelte Verwendung erlaubt es, die Verkörperungen

der Phantasie medial zu deuten.Wenn das symbolische Bild beides ver-

eint, nämlich einerseits sich vorzustellen und andererseits Bedeutung,

142 Ästhetik I, S. 397.

143 Ebd., S. 395.

144 Ebd., S. 397.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

also etwas vorzustellen, dann liegt die Bedeutung des Bildes in seiner

Mitvorstellung, seinem Sich-Zeigen und Erscheinen. Für Hegel führt die

Mitvorstellung des Bildes im Symbol jedoch zu einer Kaskade an Zwei-

feln und Unsicherheiten, die letztlich in einer Trennung von Bedeutung

und Bild, Sinn und Medialität münden. Durch die Mitvorstellung des

Bildes bleibt nämlich unklar, obwir es nurmit einemunmittelbarenBild

oder einem Bild mit Bedeutung zu tun haben, einem Erinnerungsbild

oder einem von der Phantasie geschaffenen Symbol:

Deshalb entsteht die Frage, ob ein Löwe, dessen Bild vor uns gebracht

ist, nur sich selbst ausdrücken und bedeuten oder ob er außerdem

auch noch etwas Weiteres, den abstrakteren Inhalt der bloßen Stär-

ke oder den konkreteren eines Helden oder einer Jahreszeit, des

Ackerbaus vorstellen und bezeichnen soll; ob solches Bild, wie man

es nennt, eigentlich oder zugleich uneigentlich oder auch etwa nur

uneigentlich genommen werden soll.145

Nur uneigentlich, also nur Ausdruck einer allgemeinen Bedeutung, sind

beispielsweiseWörterwie »begreifen«oder »schließen«.BeidiesenWör-

tern haben wir unmittelbar die geistige Tätigkeit vor Augen und »erin-

nern« uns, wie Hegel es umschreibt, nicht »zugleich« an die sinnliche

Handlung.146 Was für die Begriffe gilt, kann aber nicht für das Bild gel-

ten, weil das Bild »im Symbolischen, im Gleichnis usf. […] immer noch

etwas anderes vorstellt als nur die Bedeutung, für welche es das Bild ab-

gibt.«147 Anders als bei Begriffen steht bei Bildern immer auch das Bild

in seiner Bedeutung eines sinnlichen Stoffs vor uns. Diese Mitvorstel-

lung des Bildes selbst, also seine Erinnerung, ist nach Hegel zwar not-

wendig,weil imSymbolisierennur durchdas erinnerte BildAllgemeines

eine Existenz erhält und vermittelt werden kann, aber gleichzeitig wird

sie zum Problem. Und dieses Problem ist bereits notwendiger Bestand-

teil der Erinnerung, die nie nur einen von jeglicher Form losgelösten In-

145 Ebd.

146 Ebd.

147 Ebd., S. 401.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 121

halt, sondern immer auch die anschauliche Figuration dieses Inhalts er-

innert.

Die »Suche der Verbildlichung«

Einerseits betont Hegel beim Symbol die Einheit von Allgemeinheit und

Bildlichkeit, die Untrennbarkeit von Bedeutung und Bild, andererseits

stellt er in den Vorlesungen über die Ästhetik beim Symbol eine Spaltung

fest. Ein »vollständiges Entsprechen« von Bild und allgemeiner Bedeu-

tung, so heißt es an entsprechender Stelle, ist im Symbol »noch nicht

möglich«.148 Die Gestalt des Bildes hat immer noch andere Bestimmun-

gen, die sich nicht allemit der einen Bedeutung decken, sodass Bild und

Bedeutung sich im Symbol nie ganz entsprechen können, das Symbol

somit »zweideutig« bleibt.149 Der Eigensinn des Bildes bildet dann einen

(sinnlichen) Unter- oder Überschuss, der die Bedeutung verstellt und

an einem klaren Hervortreten hindert. Ein »Bild, das eine Bedeutung

hat«, so Hegel, wird »nur dann Symbol genannt […], wenn diese Bedeu-

tung nicht wie bei der Vergleichung für sich ausgedrückt oder sonst

schon klar ist.«150 Die Bedeutung wird in den symbolischen Kunst-

formen höchstens »angedeutet«, sodass diese Gestalten insgesamt

»rätselhaft«151 bleiben:

[W]ir fühlen, daßwir unterAufgabenwandeln; für sich allein sagenuns

diese Gebilde nicht zu und vergnügen und befriedigen nicht nach ih-

rer unmittelbaren Anschauung, sondern fordern uns durch sich selber

auf, über sie hinaus zu ihrer Bedeutung fortzugehen, welche noch et-

was Weiteres, Tieferes als diese Bilder sei.152

Durch das Auseinanderfallen von Bild und Bedeutung schürt das Sym-

bol den »Zweifel […], in welchem Sinne die Gestalt genommen werden

148 Ebd., S. 108.

149 Ebd., S. 397.

150 Ebd., S. 399.

151 Ebd., S. 400.

152 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

müsse.«153 Beim Symbol wird somit eine Ambiguität im Bildlichen

kenntlich.Das Bild ist einerseits als konkretes Erinnerungsbild gegeben

und vorgestellt. Gleichzeitig birgt es in sich die Aufforderung, es zu ent-

schlüsseln, zu interpretieren und es damit aus den Erinnerungsspuren

neu zu erfinden. Obwohl sich für Hegel Bedeutung und Bild im Symbol

letztendlich nicht entsprechen können und auseinanderfallen, scheint

sich das Symbol hier in einem Dazwischen zu befinden. Einerseits

bleibt es, was es ist, andererseits deutet es ein Über-Sich-Hinausge-

hen an. Das bildliche Symbol steht auf der Kippe zwischen Bild und

Bedeutung, Erinnerung und Phantasie oder auch zwischen Präsenz

und Repräsentation. Es lässt sich weder auf die eine noch die andere

Seite schlagen und bleibt uneindeutig. Die symbolisierende Phantasie

ist so auch »mehr ein bloßes Suchen der Verbildlichung als ein Vermögen

wahrhafter Darstellung.«154 Diese Suche kommt nun nicht in einer

gefundenen Anschauung zum Stillstand, sondern geht in eine Vielzahl

oszillierender Zustände über, auf die Hegel immer wieder im Laufe

seiner Vorlesungen über die Ästhetik zu sprechen kommt: Weil sich die

Idee in der Gestalt nicht finden kann, so heißt es an den entsprechen-

den Stellen, »taumelt«, »braut und gärt«155 sie in den Erscheinungen.

Durch die »Festigkeit der Gegensätze« wird das Bewußtsein »von der

einen Seite herübergeworfen zu der anderen«. Hegel spricht von der

»Unruhe des Herüber und Hinüber«156, der »Verworrenheit«157, dem

»Hinundwiderschwanken«, von »trüber Verwirrung«, »dem rastlos

raschen Überspringen von einem Extrem ins andere«,158 der »Faselei«,

»Trunkenheit«, des »Verrückens undVerrücktseins«,159 dem»rastlose[n]

Taumel«160 und dem »Zerfließen der Bestimmtheit«161.

153 Ebd., S. 509.

154 Ebd., S. 107.

155 Ebd., S. 108.

156 Ebd., S. 81.

157 Ebd., S. 430.

158 Ebd., S. 431.

159 Ebd., S. 432.

160 Ebd., S. 453.

161 Ebd., S. 438.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 123

Zumeinen beschreiben Taumeln,Hinundwiderschwanken,Herüber und

Hinüber oderZerfließenderBestimmtheit ebensowie das SuchenderVerbild-

lichung allesamt einenZustandderUnentschiedenheit. Sie bewegen sich

zwischen zwei Elementen, ohne das eine oder andere zu sein. Trotz der

demSymbol anhaftendenTrennung vonBedeutungundBild scheint der

Geist in einemDazwischen zu verweilen und der fortschreitenden Bewe-

gung des Geistes zu entgehen. Die oszillierenden Zustände halten sich

in der Mitte, hier verharrt etwas. In den Irrungen und Wirrungen versa-

gen die Zuordnungen. Das Bild lässt sich nicht in der Bedeutung auf-

heben und die symbolisierende Phantasie scheint sich ihrem Übergang

in die nächste Stufe, der Aufhebung im Zeichen, zu widersetzen. Den-

ken und Einbilden, Intelligenz und Bild, Bedeutung und Anschauung,

Erinnerung und Phantasie spalten sich in einHin undHer auf undmar-

kieren gleichzeitig ein neues Moment des Dazwischens, des Verweilens

in einer Unbestimmtheit.

Zum anderen ähneln diese Zustände, wie es besonders in Hegels

Formulierung »Zerfließen von Bestimmtheit« deutlich wird, dem Verwi-

schen in der Erinnerung sowie dem Auflösen und Abreiben in der repro-

duktiven Einbildungskraft. Auch bei der symbolisierenden Phantasie

werden Bestimmtheiten und Unterschiede verflüssigt, damit durch

Bilder gedichtet, allegorisiert oder symbolisiert werden kann. Weil die

symbolisierende Phantasie auf Erinnerungsbilder angewiesen bleibt,

bilden das Trübe, Flüchtige und Uneindeutige ihren genuinen Entste-

hungsgrund. Der Taumel, der Hegel in der symbolisierenden Phantasie

begegnet, ist bereits in der Nacht der Erinnerung angelegt. Hier in der

Phantasie stellen die Zustände der Verflüssigung und Uneindeutigkeit

jedoch, anders als in der Erinnerung, Barrieren dar. Was für Hegel in

der Erinnerung eine Form der Öffnung ist, wird in der Phantasie zu

einer Formder Schließung, indemsie denAusdruckder Intelligenz, ihre

Verkörperung und Veräußerlichung einschränkt. Das, was die vollstän-

dige Artikulation des Geistes hindert, ist somit gleichzeitig wesentlich

mit dem Herstellungsprozess dieser Symbole verbunden. Die Ambi-

valenz der Erinnerung, das, was sie zeigt und zur Erscheinung bringt,

gleichsam zu trüben und zu verschieben, zeigt sich in der bildlichen

Veräußerung als Hin und Her, Nicht-Verstehen und als Unbestimmtheit im

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

symbolischen Ausdruck. Das »Selbst der Gestalt«, die Mitvorstellung

des Bildes, ist Bedingung für sowohl die Verbildlichung der Erinnerung

als auch die Verbildlichung der »Entäußerung«162. Im Symbol tritt die

Ambiguität der inneren Bilder in Erscheinung, im medialen Äußeren

wird sie in ihrerWirkung und Performativität entfaltet.

In der symbolisierenden Entäußerung bleibt das Mit des Bildes

nicht unthematisiert, sondern schiebt sich zwischen Intelligenz und

Ausdruck und mischt sich ein. Bildete die Opazität des Bildes in der

Erinnerung als Hülle und Verwischung den Hintergrund, aus dem

das Bild hervorgeholt und auf dem sich eine konkrete Anschauung

abzeichnen konnte, scheint sie in der symbolisierenden Phantasie mit

erinnert und dadurch mit hervorgestellt worden zu sein. Scheinbar so,

als wäre die Verwischung im Erinnerungsbild aus dem Hintergrund

der Erinnerung in den Vordergrund derMedialität getreten. Im Symbol

erscheint das, was in der Erinnerung noch verborgen blieb, mit: ihre

Verwischung, Uneindeutigkeit, ihr Entzug. Das Symbol bleibt zum Teil

unzugänglich gegenüber den Inhalten und dem Inneren der Intelli-

genz. An dem Eigensinn des Symbols, das in der Rätselhaftigkeit, den

oszillierenden Bewegungen, der Suche, den Zweifeln und der Latenz des

Symbols gipfelt, entdeckt Hegel einen Überschuss und eine Wider-

ständigkeit.163 Dieser Eigensinn stört den Ausdruck und damit auch

die Verinnerlichung der Intelligenz, er kann nicht mit vermittelt und

vollständig erinnert werden. Unter dem defizitären medialen Ausdruck

des Symbols lauert eine äußerlich bleibende Erinnerung, in der die

Intelligenz nicht innerlich, er-innert, zu sich kommen kann.Der Eigen-

sinn entzieht sich sowohl der inneren Aneignung der »Er-Innerung«164

162 EpW III, § 462, S. 278.

163 DieWiderständigkeit des Symbols zeigt sich bei Hegel auch in der Sprache bei

der Polysemie der Hieroglyphen, die kaum dechiffriert werden kann und der

Lektüre Schranken setzt. Vgl. EpW III, § 459, S. 274ff. und Jacques Derrida: »Der

Schacht und die Pyramide. Einführung in die Hegelsche Semiologie«, in: Peter

Engelmann (Hg.): Jacques Derrida. Die Différance. Ausgewählte Texte, Stutt-

gart 2004, S. 200.

164 In der Phänomenologie des Geistes schreibt Hegel »Er-Innerung« noch mit ei-

nem Bindestrich, um ihre Innerlichkeit zu betonen. Hegel: Phänomenologie

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 125

als auch der äußeren Bemächtigung im Ausdruck. Statt des Einbildens,

des Ausdrucks, der Vor-Stellung kommt es beim Symbolisieren zu einer

Ent-zweiung, einem Ent-Fallen. Diese äußert sich in den Bewegungen

des Hin und Her, des Oszillierens, kurz: des Verharrens und der nicht

stattfindenden Zuordnung zu einem Inneren oder Äußeren. Das Hin

und Her bedeutet für den fortschreitenden Geist einen Moment des Ver-

harrens mitten innerhalb der Vermittlung, der Verbildlichung selbst.

Hier wird weder die eine innere noch die andere äußere Seite erreicht.

Es sind Zonen der Unbestimmtheit, die – ebenso wie die Verwischung

innerhalb der Erinnerung – auf die mediale Bedingung der Phantasie

aufmerksam machen. Die in der Vermittlung harrenden und damit

die Vermittlung und den Ausdruck störenden Momente machen die

Vermittlung durch die Störung gerade zumThema.Weil in ihnen weder

ein Erinnern noch ein Entäußernmöglich ist, wird die Phantasie weder

in einem Inneren noch in einem Äußeren aufgehoben und rückt selbst

ins Licht. Damit wird nicht nur die aktive Vermittlung, sondern auch

das passive Verharren in der Vermittlung zum Medium der Phantasie.

Eine solche »Medienimmanenz« weist nach Hoffmann »auf die mediale

Bedingtheit jederWahrnehmung und Erkenntnis hin.«165

Hat Hegel die Intelligenz der Phantasie anfangs als »die Macht über

den Vorrat der ihr angehörigen Bilder und Vorstellungen« beschrieben

und aus dieser Macht das »freie Verknüpfen« abgeleitet, das für ihn vor

allemein »Subsumierendieses Vorrats unter den ihr eigentümlichen In-

halt«166 darstellt, zeigt sich an den oszillierenden Zuständen innerhalb

der symbolisierenden Phantasie hingegen, dass das Bild nicht mit den

allgemeinen Inhalten der Intelligenz zusammenfällt und im Inneren ein

Stück weit äußerlich, konkret, partikular bleibt. Das Bild behält einen

des Geistes, a.a.O., S. 548. Doch obwohl der Bindestrich die Innerlichkeit unter-

streicht, negiert er sie zugleich, da ein Bindestrich stets eine Spaltungmarkiert

– in diesem Fall innerhalb des sich selbst erinnernden Geistes – und damit die

Ambivalenz der Erinnerung implizit andeutet. Vgl. Rebecca Comay, Frank Ruda:

The Dash—The Other Side of Absolute Knowing, Cambridge, Massachusetts

2018, S. 81.

165 Stefan Hoffmann: Geschichte des Medienbegriffs, Hamburg 2002, S. 107.

166 EpW III, § 456, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Eigensinn bei, an dem sich die Intelligenz stößt: Zu ihm gehören der

Einfall der Bilder in der Erinnerung, die zufallende Verknüpfung in der

assoziierenden Einbildungskraft und die Uneindeutigkeit des Symbols in

der symbolisierenden Phantasie. Erst durch die Bestimmung des Bildes

im Zeichen wird die Intelligenz sich nach Hegel aus dem Schwindel be-

freien und kreativ werden können.Wie wir noch sehen werden, wird es

aber weniger die »Macht« der Intelligenz, sondern es werden vielmehr

FormendesEntzugs sein,ausdenenderKreativitätsschub seinenGrund

bezieht. Der Taumel des Gegebenen, das Wanken des Daseienden, das

Schwanken des Grundes sind dann die eigentliche Öffnung und Mög-

lichkeit vonKreativität.Gleichzeitig liegt in demTaumel dieVerbindung

zur Medialität, die durch Störungen gerade solche produktiven Auflö-

sungen und Schwankungen auslöst.

Weil die Veranschaulichung im Symbolisieren an den Eigengehalt

des Bildes gebunden bleibt, kann sich die Intelligenz für Hegel noch

nicht frei zur Selbstanschauung bringen. Erst in der »Zeichen machen-

den Phantasie« sieht Hegel sie von dieser Abhängigkeit befreit.Wie wir

noch sehenwerden,muss aber auch das Zeichen sichmit vorstellen.Hegel

wird die Präsenz des Bildes hier zunächst als transparenten Träger

der Intelligenz deuten. Wie schon der Übergang von der Erinnerung

zur Einbildungskraft, von einem Inneren zu einem Äußerbaren und

symbolischen Äußern, vollzieht sich auch der Schritt von der symboli-

sierenden Phantasie zur »Zeichen machenden Phantasie« durch einen

Wechsel innerhalb des Medienbegriffs: War im Symbol von der Einheit

von Bedeutung und Anschauung die Rede, von einem Eigensinn der

Anschauung im Erscheinen, wird die Anschauung im Zeichen zunächst

zu einer Hülle, einem Behältnis eines Inhalts umgedeutet.

Zeichen machende Phantasie: Medium der Intelligenz

Das von der symbolisierenden Phantasie produzierte Bild ist nur »sub-

jektiv anschaulich«, ihm fehlt das »Moment des Seienden«.167 Erst wenn

die Intelligenz als »Zeichen machende Phantasie« ihre Vorstellungen in

167 Ebd., § 457, S. 267f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 127

dem sinnlichenMedium einer äußeren Anschauung verkörpert, hat das

Bild »eigentliche Anschaulichkeit«.168 Es heißt näher: Im Symbol haben

wir es mit einer »subjektiven, durch das Bild vermittelten Bewährung«169

zu tun. Subjektiv steht hier demnach weniger für die Innerlichkeit ei-

nes Subjekts als vielmehr für eine bestimmte Relation von Inhalt und

Bild.Die Veranschaulichung des innerenGehalts wird beimSymbol also

noch durch den äußerlich gegebenen Gehalt des Bildes mitproduziert.

Die Inhalte der Intelligenz können noch nicht in eigenen Anschauungen

existieren, sondern nur über eine äußere Gestalt gefunden werden. Die

»Zeichen machende Phantasie« hingegen objektiviert sich, sie ist »sich

äußernd,Anschauung produzierend«170, sie bringt Anschauungen hervor.

Das, was der Phantasie also vorausgeht, vermag sie gleichzeitig hervor-

zubringen. Im von der Intelligenz produzierten Zeichen kommen Eige-

nes und Gefundenes zusammen:

Die Phantasie ist derMittelpunkt, inwelchemdasAllgemeine unddas

Sein, das Eigene und das Gefundensein, das Innere und Äußere voll-

kommen in eins geschaffen sind.171

Zeichen sind »Vereinigungen des Eigenen oder Inneren des Geistes und

des Anschaulichen«,172 die »Einheit selbständiger Vorstellung und einer An-

schauung«.173

Nimmt man die Mittelstellung des Zeichens ernst, ist die Anschau-

ung nicht bloßer Ausdruck eines vorgefertigten Inhalts oder Mittel des

Denkens, sondern die Existenz eines Gehalts in der sinnlichen Welt.

Die »Anschauung ist das Zeichen«.174 Bei der Verkörperung der allge-

meinen Inhalte in Bilder wird also nicht einfach ein gegebener Inhalt in

einem Material dargestellt, sondern die Inhalte der Intelligenz werden

168 Ebd., S. 268.

169 Ebd., § 457 Zusatz, S. 269.

170 Ebd., § 457, S. 268.

171 Ebd.

172 Ebd.

173 Ebd., § 458, S. 270.

174 Ebd., Hervorhebung E.V.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

erst durch die Verkörperung als Seiendes bestimmt. Ihre Existenz wird

allererst in einer Anschaulichkeit produziert. Ihre Vermittlungsleis-

tung vollzieht sich dann nicht zwischen zwei Bereichen, sondern durch

diese Bereiche hindurch. Sie ereignet sich in der Welt. Das Zeichen

verweist also nicht einfach auf etwas Anderes, sondern lässt etwas zur

Anschauung kommen, das in dieser Anschauung erst Gegenstand des

Denkens werden kann. Die Entstehung von Sinn und Denken (Intelli-

genz) hängt somit mit der Medialität des Zeichens zusammen, in dem

sie hervorgebracht werden. Auch in den Vorlesungen über die Ästhetik

macht Hegel deutlich, dass das Anschauliche innerhalb der Prozesse

der künstlerischen Phantasie kein lediglich hinzukommender Zusatz

sein darf, sondern »die Seiten des Geistigen und Sinnlichen müssen

im künstlerischen Produzieren eins sein.«175 Anschauliches ist keine

»Zier«176, sondern die »bildliche Existenz« von allgemeinen Inhalten.

Die von der Phantasie produziertenAnschauungen sind dannweder Re-

präsentationen noch das nachträglich »Hinzukommende« und Träger

eines Inhalts, sondern selbst Ort desWissens.

Das Zeichen der Phantasie ist kein sprachliches Zeichen, sondern

Hegel versteht es zunächst als sinnliches Zeichen und zählt Kokarden,

Flaggen und Grabsteine dazu. Erst im Gedächtnis werden Gegenstände

zuNamen und Begriffen. ImZeichen hingegen bringt die Intelligenz ei-

nerseits »den inneren Gehalt zum Bild und zur Anschauung«,177 es er-

hält also ein innerer Gehalt der Intelligenz eine äußerlich seiende Sei-

te.178 Das Zeichen ist dann Träger einer allgemeinen Vorstellung, eine

bildliche Äußerung von etwas, die anschauliche Darstellung eines inne-

ren Gehalts: »Das Zeichen ist irgendeine unmittelbare Anschauung, die

einen ganz anderen Inhalt vorstellt, als den sie für sich hat«.179 Ande-

rerseits geht es umden Selbstausdruck der Intelligenz, sie äußert sich im

175 Ästhetik I, S. 62.

176 Ebd.

177 EpW III, § 457, S. 268.

178 Vgl. Düsing: »Hegels Theorie der Einbildungskraft«, in: Hespe/Tuschling (Hg.):

Psychologie und Anthropologie oder Philosophie des Geistes, a.a.O., S. 315f.

179 EpW III, § 458, S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 129

Anschaulichen,macht »sich selbst zumSein, zurSache«,denn»ihrGehalt

ist sie selbst«.180 Das Zeichen ist also gleichzeitig Medium des Selbstbe-

zugs und der Reflexion, eine Anschauung, in der die Intelligenz allererst

ein Sein erhält. Erst in der Produktion von Zeichen und damit der Ver-

körperung in einem sinnlich Gegebenen ist die Intelligenz nicht mehr

als »der unbestimmte Schacht und das Allgemeine, sondern als Einzel-

heit, d. i. als konkrete Subjektivität« bestimmt.181 Durch Zeichen bildet

sich die Subjektivität der Intelligenz allererst aus, sie erschöpft sich also

nicht in einermentalen Innenwelt und lässt sichnicht ohne eineObjekti-

vation inZeichendenken.WirwerdenaufdiesenPunkt zurückkommen.

Denn was bedeutet der Gehalt der Intelligenz sei sie selbst, also die Annah-

me einer Identität zwischen Inhalt und Intelligenz,wenn die Intelligenz

gefüllt ist mit sich ihr entziehenden Erinnerungsbildern? Was wird im

Zeichen zum Sein und zur Sache gemacht, wenn die vielfältigen opaken

Bilder miteinbezogen werden würden? Wäre eine Entwicklung von ei-

nem Schacht zur Subjektivität dann noch möglich? Wie auch schon das

»Erwachen zu sich selbst«182 in der Erinnerung durchquert worden ist

von der Äußerlichkeit der Anschauung, so steht auch das Selbst der In-

telligenz im Zeichen auf der Kippe.

Als Zur-Anschauung-Gebrachtes lässt sich das Zeichen beiHegel auf

zwei Weisen verstehen: Der Grabstein ist einerseits deswegen ein Zei-

chen,weil er selbst nicht verrät,wofür er steht. Seine Bedeutung kommt

ihmalso nicht,wie noch beimSymbol, selbst zu, sondern vonwoanders.

Etwas zur Anschauung bringen kann dann so verstanden werden, dass ein

gegebener Inhalt in einembestehenden Anschaulichen dargestellt wird.

Andererseits ist der Grabstein deswegen ein Zeichen,weil die ursprüng-

liche Anschauung als eine andere Anschauung auftritt: Der Stein, aus

dem der Grabstein gemacht ist, wird im Zeichen als eine bestimmte

Form (Grabstein) konstituiert. So wie die Farbe und Form im Zeichen

der Phantasie als Flagge und Kokarde bestimmtwerden.Hier vermittelt

180 Ebd., § 457, S. 268.

181 Ebd.

182 Ebd., § 450, S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

die Anschauung einen Inhalt nicht, indem sie auf ihn verweist, son-

dern indem sie sich als etwas anderes konkretisiert und in Erscheinung

tritt. Zur Anschauung gebracht kann dann als Modifizierung im Äußeren

verstanden werden, wodurch etwas Neues in Erscheinung tritt, zur

Anschauung kommt. Einerseits wird ein von wo anders kommender

Inhalt (Tod) in der Anschauung (Grabstein) verkörpert. Andererseits

erscheint die Anschauung (Stein) in einer neuen Formation (Grabstein).

Bei der zweiten Lesart haben wir es also mit einer medialen Relation zu

tun, bei der etwas als etwas oder etwas als etwas anderes bestimmt wird,

wie der Stein als Grabstein oder die Farben als Flagge. Durch eine be-

stimmte (mediale) Relation von Vorstellung und Anschauung werden

Inhalte, Intelligenz und Anschauungen erst zu dem, was sie sind. Hier

bietet Hegels »Zeichen machende Phantasie« das Potenzial für eine

medienphilosophische Betrachtung des Zeichens, die dieMedialität der

Anschauung ins Zentrum rückt. Eine medial verstandene Anschauung

ist sinnstiftend, sie hat Bedeutung, ohne dabei zu verschwinden.

Hegel führt beide Lesarten des Zeichens auf. Nach der ersten Les-

art ist die Anschauung nicht an der Konstitution von Bedeutung betei-

ligt und hat eine lediglich passive Rolle. Sie »empfängt«, so heißt es bei

ihm, eine »selbständige Vorstellung der Intelligenz als Seele in sich […],

seine Bedeutung.«183 Anschauung und empfangener Inhalt sind dabei ar-

biträr: »[B]eim Zeichen als solchem […] geht der eigene Inhalt der An-

schauung und der, dessen Zeichen sie ist, einander nichts an.«184 Eine

Kokarde, eine Flagge oder ein Grabstein bedeuten »etwas ganz anderes

als dasjenige, was sie unmittelbar anzeigen.«185 Kurz: Im Zeichen ist die

Intelligenz »von dem Inhalte des Bildes freigeworden«, sie ist »mit dem

Inhalte der Anschauung fertig geworden und hat dem sinnlichen Stoff

eine ihm fremde Bedeutung zur Seele gegeben.«186 In dieser »Identität«

mit der Vorstellung wird die Anschauung negiert, sie »gilt […] nicht als

183 Ebd.

184 Ebd.

185 Ebd., § 457 Zusatz, S. 269.

186 Ebd.

§ 458, S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 131

positiv und sich selbst, sondern etwas anderes vorstellend.«187 Bedeutung

und Stoff sind gleichgültig gegeneinander. Das anschauliche Material

trägt zu der Bedeutung nichts bei, sondern fungiert als bedeutungslo-

ser Träger einer anderswoentstandenenundvon ihmunabhängigenBe-

deutung. In den Vorlesungen über die Ästhetik heißt es sogar explizit, dass

der äußerliche Stoff im »Zeichenmachen« lediglich eine »bedeutungs-

lose Bezeichnung« ist.188 Die Anschauung scheint hier den Status eines

medius terminus einzunehmen, der in seiner Funktion der Vermittlung

selbst verschwindet.189 Das Zeichen fungiert als Werkzeug, es dient le-

diglich derWeitergabe von Sinn.

Wie lässt sich aber diesesWerkzeugmodell einer bedeutungslosen An-

schauung mit Hegels Ziel vereinbaren, ein Bild oder eine Anschauung

seien nicht etwas zur Bedeutung oder Vorstellung Hinzukommendes,

sondern im Gegenteil notwendig für die Konstitution von Sinn? Was in

den Vorlesungen über die Ästhetik radikal formuliert ist, bleibt in der Enzy-

klopädienochunentschieden.Hier sprichtHegel beidemProzessderNe-

gationderAnschauungvonGebrauchundAufhebungderAnschauung, so-

dass sich die Anschauung nicht komplett in der Vermittlung der Vorstel-

lung auflöst, sondern fortwährendmitgetragenwird. Schon in der Erin-

nerung wurde die Trennung von Anschauung und Bild, Spezifizität und

Allgemeinheit oderauchAnschauungundVorstellungdurchverschiede-

ne Zwischenzustände des Bildes (verwischt und verdunkelt) und die Pas-

sivität der Erinnerung unterlaufen. Außerdem wird Hegel die Pyramide

unddieFarbederZeichen interessieren,die einenHinweis darauf geben,

dass die Anschauung selbst noch in einer zeichenhaftenKonstruktion in

ihrer Spezifizität relevant bleibt. Diese Punkte stärken die zweite Les-

art, nach der das Zeichen als mediale Relation verstanden werden kann,

187 Ebd., § 458, S. 270.

188 Ästhetik III, S. 144.

189 »Die Funktion des syllogistischen Mediums ist es, einen Zusammenhang zwi-

schen zwei Begriffen herzustellen, um so zu synthetischen Urteilen zu gelan-

gen. […] Im Schlußsatz taucht das Medium dann nicht mehr auf«. Hoffmann:

Geschichte des Medienbegriffs, a.a.O., S. 34f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

deren Medialität an dem Vorstellungsbild mitarbeitet. Dies entspricht

einem aisthetischenMedienbegriff.190

Gebrauch, Aufhebung, Pyramide, Farbe

Hegel umschreibt den Prozess des Machens von Zeichen oder der Pro-

duktion von Anschauungen mit demWort »Gebrauch«: Die Intelligenz,

so heißt es, »gebraucht« die Anschauung »als die ihrige«. Dabei »tilgt«

sie »deren unmittelbaren und eigentümlichen Inhalt […] und [gibt] ihr

einen anderen Inhalt zur Bedeutung und Seele«.191 Anschauungen und

Bilder zu produzieren, bedeutet demnach, gegebene Anschauungen als

Träger des eigenen Inhalts, als das ihrige der Intelligenz zu gebrauchen,

wodurch der Körper der Anschauung eine Seele erhält, sinnlich Ge-

gebenes eine Vorstellung. Das kreative Moment des Zeichenmachens

liegt somit zunächst nicht in der Erfindung und Produktion neuer

Anschauungen aus dem Nichts, sondern in einer Übertragungsleistung

der Phantasie, bei der sinnlich Gegebenes in Vorstellung transformiert

wird, ohne dabei aufgelöst zu werden.192 In der Medienphilosophie

wird in der Übertragungsfigur die Möglichkeit zur Kreativität gesehen,

da die Übertragung von etwas zwischen zwei verschiedenen Sphären

nicht unversehrt geschieht, sondern, da sich diemedialen Bedingungen

verändern, die Form der »Neukonstitution« annimmt. Sybille Krämer

definiert den kreativen Akt als »Gebrauch von etwas, das wir gerade

190 ImGegensatz zummedius terminus verschwindenmaterielleMedien nicht, son-

dern »sie sind etwas weiterhin verharrendes Körperliches.« Ebd., S. 35. Neben

dem Aufgehen in der Transparenz der Vermittlung wird also eine Opazität am

Medium festgestellt, die als »seine Eigenart« hervortritt und somit seine Mate-

rialität thematisiert. Hoffmann spricht von der »Doppelnatur des Mediums«,

einerseits »in der Vermittlung aufzugehen«, andererseits »seine Eigenart im-

mer wieder hervorzuheben«. Ebd., S. 153.

191 EpW III, § 458, S. 270.

192 Vgl. Sybille Krämer: »Einführung. Wie aus ›nichts‹ etwas wird: Zur Kreativität

der Null«, in: Günter Abel (Hg.): Kreativität. XX. Deutscher Kongreß für Philo-

sophie 26.–30. September 2005 an der Technischen Universität Berlin, Kollo-

quienbeiträge, Band 3, Hamburg 2006, S. 341ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 133

nicht selbst hervorgebracht haben und das wir doch im Gebrauch zu-

gleich verändernundunterminieren können.«193Wasaberwird aus dem

kreativenPotenzial desGebrauchs,wenndie IntelligenzdieAnschauung

als die ihrige gebraucht, der Gebrauch also zielgerichtet und zweckbe-

stimmt ist? Die Anschauung als die ihrige zu gebrauchen, bedeutet, die

Anschauung zumVerschwinden zu bringen, ihren Inhalt zu tilgen.Wird

jedoch vom »Verschwinden des Mediums im Gebrauch« gesprochen, so

Krämer, ist gemeint, »dass die Eigensignaturen des Mediums sich an

und in dem von ihm präsentierten Gehalt zwar nicht ›vordergründig‹,

wohl aber als Spur auffinden und rekonstruieren lassen.«194 Eine solche

mediale Eigenschaft am Gebrauch lässt sich bei Hegel in den Passagen

zur künstlerischen Phantasie in den Vorlesungen über die Ästhetik finden.

Hier verwendet Hegel eine ähnliche Formulierung. Ein »Künstler«, so

Hegel, mache den Gegenstand »ganz zu dem seinigen«.195 Darunter

versteht er die »Ineinanderarbeitung des vernünftigen Inhalts und der

realen Gestalt«. Diesen Prozess beschreibt Hegel nun ähnlich wie die

»Zeichenmachende Phantasie«:

Was daher in ihm lebt und gärt, muß der Künstler sich in den Formen

und Erscheinungen, deren Bild und Gestalt er in sich aufgenommen

hat, darstellen, indem er sie zu seinem Zwecke insoweit zu bewälti-

gen weiß, daß sie das in sich selbst Wahrhaftige nun auch ihrerseits

aufzunehmen und vollständig auszudrücken befähigt werden.196

193 Sybille Krämer: »Erfüllen Medien eine Konstitutionsleistung? Thesen über die

Rollemedientheoretischer Erwägungen beimPhilosophieren«, in: StefanMün-

ker, Alexander Roesler, Mike Sandbothe (Hg.): Medienphilosophie. Beiträge

zur Klärung eines Begriffs, Frankfurt a.M. 2003, S. 89. Dieser Umstand trifft

nach Krämer auf die Sprache zu, »die phänomenal im stimmgebundenen Spre-

chen als fluide, instabil und flüchtig erfahren wird, in der Schrift verräumlicht

und dadurch auch zum Gegenstand theoretischer Erörterungen werden kann.«

Ebd., S. 82.

194 Krämer: »Medialität undHeteronomie«, in: Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch

der Medienphilosophie, a.a.O., S. 39.

195 Ästhetik I, S. 373.

196 Ebd., S. 365.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Das sinnlich Stoffliche muss »genötigt« werden, »die inneren Gestalten

der Phantasie in sich aufzunehmen und darzustellen«.197 Interessant ist

nun, dassHegel bei der Beschreibung dieses Prozesses auf die Vorgänge

des Vergessens und Erinnerns zurückgreift. Damit nämlich die inneren

Vorstellungen des Künstlers in dem sinnlichen Stoff verkörpert werden

können, muss der Künstler einerseits, so Hegel, sich selbst »vergessen«

und »Organ« für seine Vorstellungen werden.198 Andererseits sollen die

»Empfindung und Leidenschaft« des Künstlers weiterhin heraustreten.

Dieses »klare Heraustreten der Empfindung und Leidenschaft«, die He-

gel ähnlich zu den Erinnerungsbildern an dieser Stelle in der Tiefe des

Künstlers verortet, darf in der »echten Kunst nicht jene verschlossene

Tiefe bleiben«.199 Bei der künstlerischen Arbeit hat der Künstler also ei-

nerseits als durchlässiges Organ, andererseits als klar heraustretende

Empfindung zu agieren. Er muss sich also einerseits vergessen, ande-

rerseits gleichzeitig aus der »Tiefe« heraustreten, erinnert werden. Sich

zu vergessen verleiht dem Künstler die Möglichkeit herauszutreten und

seineEmpfindungen in einemsinnlichenStoff zuzeigen.Erwirdzum»Or-

gan«, zum Medium seiner selbst. Hier tritt etwas zurück, in den Hin-

tergrund (Künstler als Organ), damit etwas anderes hervor, in den Vor-

dergrund treten kann (Künstler als Empfindung). Eine Anschauung zu

»dem seinigen machen« oder als »die ihrige gebrauchen« vollzieht sich

also anhand einer Differenz innerhalb der Anschauung selbst zwischen

Unmittelbarkeit und Vermittlung, zwischen Sein und Funktion: In ihrer

Unmittelbarkeit tritt die Anschauung zurück, um als Vermittlung her-

vorzutreten.Die »Zeichenmachende Phantasie« ist also angewiesen auf

die Erinnerung, aber Hegel bezieht nur die eine Seite der Erinnerung

mit ein, die aktive und willkürliche Erinnerung, die eine Spaltung der

Anschauung in einen unmittelbaren, partikularen, zufälligen und einen

erinnerten, inneren, bildlichen Teil als Resultat hat. In der Erinnerung

197 Ebd., S. 370. »Beide Seiten, die innere Produktion und deren Realisierung, ge-

hen dem Begriff der Kunst gemäß durchweg Hand in Hand.« Ebd.

198 Ebd., S. 373.

199 Ebd., S. 375.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 135

vollzieht sich die Trennung zwischen Anschauung und Bild, ihre Fort-

führung und Vollendung findet sie in der reproduktiven Einbildungs-

kraft, bei der Bild und Anschauung unabhängig voneinander und nicht

mehr aufeinander angewiesen sind. Durch Erinnerung ist die Intelli-

genz in der »Zeichen machenden Phantasie« fähig »irgendeine unmit-

telbare Anschauung« für die Verkörperung ihrer Inhalte auszuwählen

und sich in dem »willkürlich von ihr gewählten äußerlichen Stoffe zu et-

was Anschaubaren«200 zumachen. Die passive, unwillkürliche Seite der

Erinnerung, bei der das Bild im Dazwischen von Anschauung und Vor-

stellungbleibt, ziehtHegel hier hingegennicht inErwägung. Jedoch tritt

die Anschauung bei dem Vermittlungsvorgang nur so weit zurück, dass

sie noch »aufgehoben« bleibt.201 Die Anschauung, die zu einem Zeichen

wird, ist weiterhin »ein Aufgenommenes, etwas Unmittelbares oder Ge-

gebenes«.202 Wenn die Anschauung in der Vermittlung des Inhalts der

Intelligenz alsonicht verschwindet, sondernweiterhinda ist, anwesend,

präsent, dann vermittelt sie nicht, indem sie sich auflöst, wie im Falle

eines medius terminus, sondern indem sie zurücktritt. Ihr kommt dann

die aisthetischemediale Eigenschaft zu, Inhalte und Neues zur Erschei-

nung zu bringen, indem sie selbst nicht erscheint.Das Zeichen als »Mit-

telpunkt« von Anschauung und Vorstellung bewirkt die Schöpfung neu-

er Präsenzen (die Phantasie ist Anschauung produzierend), erscheint aber

nicht selbst. Oder in Hegels Worten: Das Zeichen ist eine Anschauung,

dieum»etwasganzanderes« vorzustellen,einerseits präsent, »einGege-

benes und Räumliches« sein muss, dabei aber andererseits »sich selbst«

nicht zur Vorstellung bringt.203

Anders als das Symbol stellt die Anschauung im Zeichen nicht mehr

»sich selbst« vor. Sie ist da, gegeben, aber tritt nicht hervor. Hier taucht

die Unterscheidung der Vorstellung in sich vorstellen und vorstellen von

etwas wieder auf, die uns schon beim Anschauungsbild des Symbols

200 EpW III, § 457 Zusatz, S. 269.

201 Ebd., § 459, S. 271.

202 Ebd., § 458, S. 270.

203 Ebd., § 458f., S. 271f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

begegnet ist. Was im Symbol noch angedeutet blieb, wird hier im Zei-

chen explizit, denn erst hier haben Bild und Inhalt keine inhaltliche

Entsprechungmehr. Die Unterteilung in ein selbstreferentielles Vorstellen

und ein Vorstellen von etwas anderem ermöglicht es Hegel im Zeichen

von dem Dasein und der gleichzeitigen Befreiung des Eigengehalts der

Anschauung zu sprechen. Die Anschauung ist weiterhin gegeben, aber

ihre Selbstreferentialität, ihre eigene Vor-Stellung wird anders gewich-

tet, sie ist für die Vorstellung von etwas anderem, und damit für die

Bedeutung, nicht relevant. Anders gewendet: Nach Hegel gestaltet die

Intelligenz in der »Zeichen machenden Phantasie« eine gegebene An-

schauung zum Ausdruck ihrer selbst um, ohne die Anschauung selbst

zur Vorstellung kommen zu lassen. Wenn nun aber die Anschauung

selbst nicht zur Vorstellung kommt, dann bedeutet es im Umkehr-

schluss, dass sie eben nicht von der Intelligenz ver-innerlicht und im

Denken aufgehoben wird, sondern selbständig bleibt gegenüber der

Vorstellung. Der Moment, in dem die Anschauung negiert wird, fällt

also paradoxerweise mit dem Moment zusammen, in dem die der Ver-

innerlichung resistierende,materielle Präsenz der Anschauung deutlich

wird.204 Die körperliche Dimension des Zeichens wird nicht vermittelt,

die Erinnerung im Zeichen lässt den Aspekt der Äußerlichkeit nicht

verschwinden: Die Anschauungen sind nicht mehr als Anschauungen

interessant, sondern als künstlerische Produktionen, als Werke des

Geistes, als Pyramide: »Das Zeichen ist irgendeine unmittelbare Anschau-

ung, die einen ganz anderen Inhalt vorstellt, als den sie für sich hat;

– die Pyramide, in welche eine fremde Seele versetzt und aufbewahrt

ist.«205

Das Zeichen, die produzierte Anschauung, steht nicht mehr als

wahrnehmbares Ding im Fokus der Aufmerksamkeit, sondern als Me-

dium eines allgemeinen Gehalts. Bedeutung hat die Pyramide somit

204 Ähnliches gilt für Hegels These vom »Ende der Kunst«, bei dem der Punkt der

Auflösung der Kunstmit ihrer plastisch-konkreten Selbständigkeit zusammen-

fällt. Vgl. dazu Jean-Luc Nancy: Die Musen, Stuttgart 1999, S. 69.

205 EpW III, § 458, S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 137

nicht aufgrund einer in ihr gelagerten Seele, sondern alsWerk.Die »Be-

seelung« der Anschauung geschieht also auch durch eine Veränderung

der Anschauung selbst, die nicht mehr Anschauung (Stein) ist, sondern

Kunst (Pyramide).Die Veränderung betrifft dann nicht nur ihren Inhalt,

der vonder Intelligenz in sie hineingelegtwird, sondern auch ihre Form.

Einerseits ist die Pyramide als Körper der Seele das »Grab« der Seele, in

welchem sie »eingeschlossen, behütet, bewahrt, in ihrem Zustand er-

halten, präsent, bezeichnet wäre.«206 Zeichen als Pyramiden erscheinen

somit als Gehäuse abgestorbener Lebendigkeit, aus denen sich der Geist

heraus er-innert und dadurch belebt. Diese Zeichen hätten dann nur

transitorische Funktion. Andererseits ist die Anschauung als Pyramide

in ihrer Materialität und Unzugänglichkeit stark hervorgehoben und in

ihrer Präsenz gewahrt. Die Beseelung der Anschauung durch die Intel-

ligenz ermöglicht nicht nur die Aufbewahrung der Seele, sondern stellt

auch die Anschauung als einen Körper, als Medium heraus. Im Zeichen

tritt die Anschauung also einerseits zurück, andererseits paradoxerwei-

se gleichzeitig hervor. Sie wird zum Monument, einer Anhäufung von

Material, das dasMaterial der Anschauung präsentiert, die Anschauung

als Anschauung erhält, sie in ihrer Unzugänglichkeit hervorhebt.

In den Vorlesungen über die Ästhetik beschreibt Hegel am Beispiel

von physischen Pyramiden das Verhältnis von Seele und Körper oder

auch Schacht und Pyramide. Zunächst definiert Hegel Pyramiden als

»Umschließungen«207, »Schalen«208 und als »äußere Umgebung, in

der ein Inneres verborgen ruht«209. Diese »Schalen« versteht Hegel

hier aber nicht als Hüllen eines Inhalts, als das Äußere eines Inneren,

sondern Schale und Schacht sind zwei räumliche Bereiche, die mitein-

ander verschränkt sind. Pyramiden sind eine »gedoppelte Architektur«:

»Labyrinthe unter dem Boden […]; dann darüber hingebaut jene erstau-

nenswerten Konstruktionen, zu denen hauptsächlich die Pyramiden zu

206 Derrida: »Der Schacht und die Pyramide«, in: Engelmann (Hg.): Jacques Derri-

da, a.a.O., S. 169.

207 Ästhetik I, S. 459.

208 Ästhetik II, S. 294.

209 Ästhetik I, S. 460.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

zählen sind.«210 Pyramiden bestehen aus einem unterirdischen Laby-

rinth und einer überirdischen Konstruktion. Zusätzlich sind die ägyp-

tischen Exkavationen, Gänge und Schächte gefüllt mit symbolischen

Ausschmückungen wie den Sphinxen, Hieroglyphen oder Säulengängen.

Sie dienen »der Sammlung des Geistes«211 – in dem doppelten Sinn

einer Anhäufung geistiger Inhalte und eines Zu-sich-Kommens des

Geistes in diesemSchacht, einem »sich sammeln« und der »Einnistung«

des Geistes. Der unerschöpfliche Bilder-Schacht der Intelligenz kehrt

im Zeichenkörper der Pyramide als Sammlung des Geistes zurück und hat

die Form von ausgeschmückten Gängen angenommen. Beide, Schacht

und Pyramide, beschreibt Hegel hier in der Ästhetik jedoch anders als in

der Enzyklopädie als notwendige Verschränkung. Zunächst unterschei-

det Hegel die Bauweise beider: So wird bei Schächten »nicht positiv

gebaut, sondern nur negativ weggenommen«, sodass das Aushöhlen

dasMaterial nicht gestaltet, sondern »die Hauptmasse läßt,wie sie ist«.

Bei den überirdischen Gebilden gilt es hingegen »das Material erst zu

suchen, zusammenzutürmen und zu gestalten.«212 Die Pyramide als

Umschließung und Aushöhlung, als überirdisches Bauwerk und Schacht

wird also als ein Verhältnis von Material und Form beschrieben. Wäh-

rend die Aushöhlung Form abgibt, nimmt die Zusammentragung Form

an.213 Beide Verfahren beschreiben die Trennung von Pyramide (Körper/

Anschauung/Kunst) und Schacht (Seele/Vorstellung/Bild) weniger als

einVerhältnis zwischen einerHülle und ihrem Inhalt als vielmehr einem

210 Ebd., S. 459.

211 Ästhetik II, S. 289.

212 Ebd.

213 Aushöhlung und Zusammentragung vonMaterial ähneln zwei Kunstverfahren,

die in der Kunstwissenschaft häufig voneinander unterschieden werden, der

Plastik und der Skulptur. Erstere meint ein additives Verfahren der Anhäufung

und anschließenden Formung von Material wie bei der Modellierung von Ton,

letztere ein subtrahierendes Verfahrenwie das Schnitzen einer Figur aus einem

Holzstück. Bei ersterer nimmt Material Form an, bei zweiterer gibt Material

Form ab. Vgl. Carl-Peter Buschkühle: »Denken ist Plastik. Zwischen künstleri-

scher und künstlicher Bildung«, in: Sara Hornäk (Hg.): Skulptur lehren, Pader-

born 2018, S. 329.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 139

Hervortreten (ausgraben, zusammentürmen) und Hineintreten (einnisten,

negativ wegnehmen), zwischen Materialhäufung und Leerräumen oder

auch als eine Beziehung von Positiv- und Negativraum, von Vorder-

und Hintergrund. Dabei gehören beide Komponenten zusammen und

bedingen sich gegenseitig: »Die Höhlen sind […] ein Ausweiten, das

ein Begrenzen und Umschließen wird, bei welchem die Umschließung

schon vorhanden ist.«214 Die Aushöhlung kann nicht ohne gleichzeitige

Entstehung einer Umhüllung gedacht werden. Die Seele des Zeichens

benötigt daher das auszuhöhlende Material der Pyramide genauso

wie die Pyramide als Umhüllung erst durch eine Einkerbung und Aus-

höhlung zu einer Pyramide wird. In der Ausweitung des Schachts ist

die pyramidale Konstruktion schon vorhanden, die Äußerlichkeit der

Pyramide ist der Innigkeit des Schachts somit wesentlich. Der Sinn

der Äußerung ist dann nicht mehr nur eine Entität, die von der Intelli-

genz in die Anschauung gelegt oder von den Anschauungen empfangen

wird, sondern der Sinn, verstanden als Schacht und Aushöhlung, ist

aus dem Anschauungsmaterial herausgehobelt, ist Teil dieser Anschau-

ung, ihr Negativraum oder Hintergrund. In dieser Konstellation ist

die Anschauung kein irrelevanter Zusatz am Ausdruck, sondern der

Beseelung, Erinnerung, der Innerlichkeit und Einnistung des Geistes

wesentlich.Nur in der Gegenwärtigkeit der Anschauung, ihrer Präsenz,

kann der Geist sich sammeln. Sein Eingedenken, Insichgehen, seine

Erinnerung als eine Form der Selbsterkenntnis braucht einen Körper in

der aisthesis, der ihm einen Ort innerhalb der Gegenwart gibt.

Dies lässt sich nicht nur an Hegels Beispielen der Pyramide und des

Grabsteins, sondern auch der Flagge undKokarde aufzeigen,wobei hier

neben der Körperlichkeit auch die Medialität der Anschauung relevant

wird. Bei dem Satz, dass die Anschauung im Zeichen weiterhin unmit-

telbar gegeben ist, setztHegel einen nicht ganz unbedeutendenHinweis

in Klammern hinzu:

In dieser vonder Intelligenz ausgehenden Einheit selbständigerVorstel-

lung und einer Anschauung ist die Materie der letzteren zunächst wohl

214 Ästhetik II, S. 289.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

ein Aufgenommenes, etwas Unmittelbares oder Gegebenes (z.B. die

Farbe der Kokarde u. dgl.).215

Es ist interessant, dass Hegel hier die Farbe der Kokarde und nicht allein

die Kokarde als Beispiel für die zeichenhafte Anschauung nennt. In

den Fokus rückt somit nicht nur die Anschauung, sondern auch ihre

spezifische Medialität. Die von der »Zeichen machenden Phantasie«

hervorgebrachte Kokarde benötigt also einen materiellen Träger, die

gegebene Anschauung der Farbe. Wenn hier aber die Farbe des Stoffs

der Kokarde Erwähnung findet, bedeutet es, dass die Anschauung der

Phantasie, anders als von Hegel angenommen, nicht nur gegeben und

aufgenommen ist, sondern doch auch »sich selbst« vorstellt. Im Akt

der »Zeichen machenden Phantasie« ist die Anschauung also nicht nur

gegeben und da, sondern bringt sich (her)vor, kommt aufs Neue zur

Anschauung.Hegel stößt in seinen Überlegungen zum Symbol und Zei-

chen damit auf die Selbstreferentialität der Anschauung, die sich nicht

in der Vorstellung auflösen lässt. Die Bedeutung und Sinngenerierung

trennt er jedoch von dem selbstreferentiellen Anteil der Anschauung

ab. Für Hegel kommt die Bedeutung dem Zeichen von der Intelligenz

zu.WennHegel bei seinem Beispiel aber nicht nur auf die Anschauung,

sondern auch auf ihre Farbe Bezug nimmt,dann ist es dieMedialität der

Anschauung, die Vorstellungen zur Existenz bringt. In Hegels weiteren

Ausführungen zum Zeichenbegriff geht die Verwicklung der Materia-

lität der Farben in die Bedeutungsgenerierung jedoch verloren. Für

ihn hat die Farbe selbst nichts gemeinschaftlich mit ihrer Bedeutung,

der Nation, »welche durch sie vorgestellt wird.«216 Auch wenn Hegel

hier interessanterweise die Formulierung verwendet, dass »durch« die

Farben der Anschauung der Begriff Nation vorgestellt wird, Farben also

215 EpW III, § 458, S. 270.

216 Ästhetik I, S. 395. Für die Kunst sieht Hegel das Zeichen daher nicht geeignet:

Da die Kunst »gerade in der Beziehung, Verwandtschaft und dem konkreten

Ineinander von Bedeutung und Gestalt besteht«, darf das Symbol im Sinne »ei-

ner solchenGleichgültigkeit vonBedeutungundBezeichnung«nicht genommen

werden. Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 141

nicht einfach nur für etwas stehen, sondern etwas erst durch sie gehen

muss, um zur Anschauung zu kommen, gesteht er ihnen im Kapitel

zur Phantasie keinen Eigensinn zu. An anderer Stelle jedoch zieht

Hegel solche sinnkonstituierenden Farben in Erwägung. In dem Ab-

schnitt zur »Anthropologie« spricht er von sogenannten »symbolischen

Farben«, denen ohne das Zutun eines Begriffs oder der Intelligenz

eine Bedeutung zukommt. Es handelt sich bei symbolischen Farben

um ein »bewußtloses Bezogenwerden« der Farbe auf ein Inneres.217

»Blau« bedeutet beispielsweise »Sanftmut« und »Gelb« »Heiterkeit« und

auch die konkrete Beschaffenheit der Farbe, ihre »Mattigkeit« oder ihr

»Glanz«, sowie ihr materieller Untergrund wie eine »Leinwand« oder

ein »seidener Stoff« bestimmen die Empfindung mit und erzeugen

jeweils andere Bedeutungen.218 Farben kommt also in diesen Zeilen ein

Eigensinn zu, der nicht für etwas steht, sondern sich ereignet: »Durch

diese Beziehung entsteht in uns dasjenige, was wir Stimmung nennen,

– eine Erscheinung des Geistes, […] etwas vom Subjekt noch nicht mit

vollem Bewußtsein Gewußtes«. Die Farben ergreifen die Intelligenz, sie

affizieren sie, sie sind das »die Stimmung Erregende.«219 Die Zeichen

der Phantasie haben also zwei Seiten. Sie sind Ausdruck von etwas und

gleichzeitig etwas Ergreifendes, nur sie selbst.

Beim Zeichen konstituieren die Farben laut Hegel ihre Bedeutung

nicht mit, aber innerhalb Hegels Ausführungen bewirken sie einen

Wechsel von Hegels gewählten Beispielen. Dienten Hegel bei der sym-

bolisierenden Phantasie konkrete natürliche Anschauungen wie Löwen

und Adler als Beispiele, sind es bei der »Zeichen machenden Phantasie«

bildliche Kategorien wie Farbe und Form, die ausschlaggebend für das

217 »Diese Wirkung wird aber von der äußerlichen Empfindung insofern hervor-

gebracht, als sich mit dieser unmittelbar, d.h. ohne daß dabei die bewußte In-

telligenzmitzuwirken brauchte, eine innere Bedeutung verknüpft. Durch diese

Bedeutung wird die äußerliche Empfindung zu etwas Symbolischem.« EpW III,

§ 401 Zusatz, S. 107f.

218 Ebd., S. 108f.

219 Ebd., S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Verständnis des Zeichens sind und als Träger der Bedeutung aufge-

führt werden. Hegel greift bei der »Zeichenmachenden Phantasie« und

dem Moment der Sinngenerierung also auf bildliche Eigenschaften

und Register des Denkens zurück. Ohne es explizit zu machen, findet

sich im Zeichen eine Dominanz der Medialität der Bildlichkeit wieder,

die Hegel jedoch von einer Mitbestimmung an der Bedeutung, wie

es noch im Symbol der Fall war, abkoppelt. Auch bei der Erinnerung

beschreibt Hegel nicht etwa den Inhalt der Erinnerungen, sondern ihre

Formveränderungen, vom Verwischen und Auflösen über ihre Plastizität

beim eigentlichen Erinnern bis hin zum Abreiben in der Assoziation.

Damit extrahiert Hegel die Bildlichkeit, hebt sie also einerseits hervor,

verhandelt sie aber andererseits außerhalb der Stufen, die Bedeutungen

generieren. Seine Trennung einerseits zwischen einer »Erinnerung«,

die rein bildlich verfährt und einer »Einbildungskraft«, bei der die Intel-

ligenz die Inhalte setzt, andererseits zwischen einer symbolisierenden

»Phantasie«, bei der wieder das Bild inhaltlich dominiert und einer

»Zeichen machenden Phantasie«, in der die Medialität des Bildes zwar

wiederkehrt, aber bedeutungslos bleibt, wären somit fraglich. Denn

sowohl die »Einbildungskraft« (das Abreiben, das bildliche Zurücktreten

und Hervorkommen innerhalb des Assoziierens) als auch die »Zeichen

machende Phantasie« (die bildlichen Eigenschaften von Vorder- und

Hintergrund sowie Farbe und Form treten nun deutlich hervor) be-

nötigen weiterhin die medialen Eigenschaften des Bildes. Von Hegel

bleibt jedoch unerforscht, inwieweit die Sinnlichkeit der Anschauung

und das bildliche Element selbst als konstitutive Elemente auf dem

Weg zum Zeichen aufgefasst werden können. Die konstitutive Rolle der

Äußerung erwähnt Hegel in der Enzyklopädie explizit erst beim begriff-

lichen Zeichen: »So werden dieWorte zu einem vomGedanken belebten

Dasein. Dies Dasein ist unseren Gedanken absolut notwendig. […] Das

Wort gibt demnach den Gedanken ihr würdigstes und wahrhaftestes

Dasein«.220 Wenn es eines Bildvermögens bedarf, um etwa die Modi

von Vorder- und Hintergrund in den Anschauungen zu ermöglichen,

wäre noch zu klären,welcheRolle die Erinnerung,dasBildvermögender

220 Ebd., § 462 Zusatz, S. 280.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 143

Intelligenz, bei der Entäußerung spielt. In ihrerDialektik vonVergessen

und Erinnern verschränkt sie sich im Zeichen mit dem Bildlichen und

Anschaulichen.

3.4 Phantasie, Erinnerung, Vergessen

ErinnerungundPhantasie,BildundAnschauung,VorstellungundSinn-

lichkeit werden im Zeichen vereint. Dabei ist die Erinnerung nach Hegel

das Medium, durch das die Intelligenz das Zeichen mit Sinn belebt, in-

dem sie den Sinn in ihm aufbewahrt. Und es ist das Medium, durch das

die Intelligenz Selbstreflexion ausbildet. Sie wird sich anschaulich und

erkennt im Zeichen sich selbst. Im Zeichen der Phantasie er-innert sich

die Intelligenzundwird sich innerlich,weswegen sie nachHegel der An-

schauungen nicht mehr bedarf. Sie kehrt zu sich zurück und zu fragen

bleibt, ob und wie die Intelligenz es schafft, aus der Steinmasse der Py-

ramide in die Innerlichkeit des Schachts zurückzukehren.

Die Rückkehr der Intelligenz in ihre Innerlichkeit scheint nämlich

nur deswegen zu gelingen, weil Hegel lediglich die aktive, verinner-

lichende Seite der Erinnerung beachtet.221 Die Intelligenz bei Hegel

erinnert sich nur an das, was in der Pyramide aufbewahrt ist, an den

Sinn der Pyramide. Die von Hegel herausgearbeitete passive Seite der

Erinnerung fällt in der »Zeichen machenden Phantasie« hingegen weg.

Erinnert wird nicht die Unmittelbarkeit, wie Johann Kreuzer feststellt,

sondern es zählt »allein die konservierende, mentale repräsentierende

Funktion« der Erinnerung, ihr Vermögen zu speichern und Inhalten

»Dauer« zu verleihen.222 Die Unmittelbarkeit der äußeren Anschauung,

die Flüchtigkeit und Ambivalenz der Bilder sind im Zeichen nicht mehr

relevant. In dem aufbewahrenden Zeichen, wo die Erinnerung am dring-

lichsten gebraucht wird, negiert sie Hegel in ihrem eigentlichen Kern

– ihrer Ereignishaftigkeit und Alterität. Kreuzer zufolge basiert die

221 Vgl. Kreuzer: »Zeichen machende Phantasie«, in: Zeitschrift für Kulturphiloso-

phie, a.a.O., S. 263.

222 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009 - am 14.02.2026, 09:55:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

