
»›Was für ein Genre?‹, werden sie fragen. 
›Natürlich das Katastrophengenre! Und es ist 
auf den Hund gekommen.‹«1

Gedanken (angelehnt an Kathrin Rögglas Texte) über 

Katastrophen als Ereignisse des Realen in Zeiten der 

Risikogesellschaf ten

Tanja Nusser

Wenn Jacques Derrida darin zu folgen ist, dass ein Titel »stets eine Ökonomie 
in Erwartung ihrer Bestimmung, ihrer Näherbestimmung, ihrer Bestimmtheit: 
derjenigen, die er bestimmt, und derjenigen, die ihn bestimmt«2, ist, dann 
zeichnet sich mit diesem Bestimmungsversuch schon ab, dass der Titel des 
Beitrags auf Bezüglichkeiten verweist, die nicht nur in den folgenden Über-
legungen aufzufinden sind, und dass die Rahmungen den Text nicht nur be-
grenzen, indem sie ein Innen und Außen herstellen, sondern gleichzeitig als 
die Grenze funktionieren, die weder dem einen noch dem anderen Bereich zu-
zurechnen ist. »Der Titel bezieht«, so Derrida weiter, »seinen Titelwert aus der 
ihm eigenen Macht, Wert und Mehrwert zu produzieren durch die von ihm 
vollbrachte ökonomische Operation: eine Operation der Ökonomie, Ersparnis 
und Potenzialisierung von Mehrwert«.3 Als (Kontakt-)Zone, an der sich Innen 
und Außen treffen und Verbindungen hergestellt werden (zum Publikationsort 
usw.), stellt sich die Frage nun, was mit dem Titel bezeichnet und gerahmt wird. 
1. In einem ersten Schritt markieren die Begriffe ›Katastrophe‹, ›Genre‹, ›Risi-
kogesellschaft‹ und nicht zuletzt das ›Reale‹ das potenzielle Feld des folgenden 
Beitrags;4 2. setzt sich der Titel aus zwei Teilen zusammen, einem Zitat und 
einem zweiten, (nur) scheinbar erklärenden Nachsatz, der das Zitat einbettet 

1 | Kathrin Röggla: Publikumsberatung. Eine Farce. Remixed: Leopold Verschuer. 
Zeichnungen von O. Grajewski. Musik von Franz Tröger. Berlin 2011, S. 11.
2 | Jacques Derrida: Titel (noch zu bestimmen) [1980]. In: Ders.: Gestade. Hg. v. 
Peter Engelmann. Wien 1994, S. 219–244.
3 | Ebd., S. 242.
4 | Vorab bleibt festzuhalten, dass weder das Genre noch das Risiko zentral in die-
sem Beitrag verhandelt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | TANJA NUSSER

und in einen neuen Zusammenhang stellt, entfremdet und für eigenen Zwecke 
verwendet; 3. damit die Frage nach dem Verhältnis der beiden Teile zueinander 
aufmacht.

***

Auf den folgenden Seiten wird es nicht um die Autorin und Vizepräsidentin 
der Akademie der Künste, Kathrin Röggla, gehen, sondern um die Themen, die 
sie in ihrem Textuniversum, in den verschiedenen Genres und Medien, die sie 
bedient, entfaltet, und um einen Fragenkatalog, der anhand der Texte gestellt 
werden kann. Einfach formuliert, fokussiert der Beitrag die Frage, wie über 
das Gegenwärtige gesprochen werden kann, wenn das Zukünftige als katastro-
phisch gedacht wird, der Moment zum Event erhoben wird, klassische Subjekt-
definitionen, wie es scheint, verabschiedet werden müssen, der Performative 
Turn sich in eine Bewegung verwandelt, die das Performative als Spektakel in-
szeniert, und das Dokumentarische als die neue ästhetische Form des Realitäts-
bezugs gefeiert wird. Dieser kurze Aufriss von Themen, die im Hintergrund der 
folgenden Überlegungen mitlaufen werden, markiert den Horizont, vor dem 
die folgenden Ausführungen zum Verhältnis von Realismus und Katastrophe 
angesiedelt sind.

Doch wird sich der Aufsatz zunächst der einen Seite des Verhältnisses zu-
wenden: den Katastrophen und den Störungen (und nicht dass diese identisch 
sind).

I 

sei es aus sehnsucht nach einer kathar t ischen er fahrung, oder 
aus einem ag gressiven ver langen heraus, im ausnahmezustand 
die bestehende ordnung negier t und gleichzeit ig auf die spit ze 
getr ieben zu haben.5 

Wie schon gehört und gelesen (also als bekannt vorauszusetzen und deshalb 
jetzt nur knapp skizziert), bricht eine Störung in normative Gefüge ein, sie stört 
sie. Diese zugegebenermaßen tautologische Feststellung markiert jedoch einen 
simplen, nichtsdestoweniger wichtigen Fakt: Eine Störung benötigt ein Objekt 
für ihre Aktivität, und dieses Objekt wird als eine Struktur, ein System oder eine 
Ordnung begriffen, die wir gerade dadurch als normal begreifen und definieren 
(um nur kurz den Normalitätsdiskurs zu streifen, um ihn auch gleich wieder 
zu verlassen), dass eine Störung (als Katastrophe hier verstanden) hereinbricht 
und damit erst das Funktionieren der Struktur, des Systems oder der Ordnung 

5 | Kathrin Röggla: geisterstädte, geister film. In: Dies.: disaster awareness fair. Zum 
katastrophischen in stadt, land und film. Wien 2006, S. 7–30.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER KATASTROPHEN ALS EREIGNISSE DES REALEN | 191

aufzeigt.6 In diesem Sinne markieren Störungen erst die Strukturen, die sie 
zerstören, infrage stellen, verschieben, verkehren, aber auch reinstallieren.

Nach einer erfolgten Störung erfolgt eine ›Ent-Störung‹, wenn man so will, 
in der eine Normalität des Systems, der Struktur, der Ordnung usw. (die Kon-
zepte sind abhängig davon, was in welchem theoretischen Horizont themati-
siert werden kann) erneut oder eine neue Normalität hergestellt wird.7 So weit, 
so gut  – dies ist keine neue Erkenntnis: auch nicht, dass Katastrophen eine 
Flut von interpretativen Zugängen hervorrufen, sozusagen eine mediale Welle 
erzeugen, damit das Unfassbare, der Moment oder Einbruch des Nichtsinns 
(das Aussetzen des Sinns), gefasst und Sinn produziert werden kann.8 Dass wir 
in einer Zeit der Krise leben, die, ubiquitär geworden, die Katastrophe und das 
Katastrophische als die Zukunft sprachlich erzeugt, auf die wir hinsteuern (die 
wir bis jetzt aber offenbar nicht erreicht haben), oder die wir vielleicht schon 
überlebt und nicht wahrgenommen haben, ist auch nicht weiter überraschend.9 
Der Tenor scheint allumfassend: Wir stehen am Abgrund, die Frage ist nun, 
welche Katastrophe uns zuerst erreicht.10

Folgt man den Hollywoodproduktionen der letzten 20 Jahre, wird das kapi-
talistische System durch Flutwellen, Viren, Erdbeben, Tornados usw. bedroht: 
Die Natur schlägt gegen ihre Ausbeutung zurück; rächt sich, indem sie das 
Zentrum sowohl der politischen als auch der Kapitalmacht angreift; also die 
westlichen Hauptstädte, die Finanzzentren. Seltener kommen in den Groß-
Hollywoodproduktionen Katastrophen zur Darstellung, die auf menschlich-

6 | Julia Fleischhack/Kathrin Rottmann: Störungen. Medien, Prozesse, Körper. Ber-
lin 2011 (Schrif tenreihe der Isa-Lohmann-Siems-Stif tung 5), S. 9; Lars Koch/Tabias 
Nanz: Ästhetische Experimente. Zur Ereignishaftigkeit und Funktion von Störungen in 
den Künsten. In: LILI. Zeitschrif t für Literaturwissenschaft und Linguistik 44 (2014), H. 
173, S. 94–115.
7 | Vgl. Eva Horn: Zukunft als Katastrophe. Frankfur t am Main 2011, S. 11; Carsten 
Gansel/Norman Ächtler: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Das ›Prinzip Störung‹ in den Geis-
tes- und Sozialwissenschaften. Berlin/Boston (Studien und Texte zur Sozialgeschichte 
der Literatur 133), S. 7–13, hier S. 9.
8 | Katharina Gerstenberger/Tanja Nusser: Catastrophe and Catharsis: Perspectives 
on Disaster and Redemption in German Culture and Beyond. In: Dies. (Hg.): Catastro-
phe and Catharsis. Narrative of Disaster and Redemption in German Culture and Bey-
ond. Rochester 2015, S. 1–16.
9 | Das Futur II wäre die sprachliche Umsetzung dieses Phänomens; das ›es wird im-
mer schon gewesen sein‹.
10 | Es lässt sich fragen, von welchem wie gesprochen wird in der jeweiligen Situation 
und welchem Kollektiv und Kollektivgefühl man sich zuordnet; wobei – so Kathrin Rög-
gla – das Kollektiv eigentlich schon abgedankt hat (vgl. Karten und ihr Gegenteil. Kol-
lektive und Revolten. In: Dies.: Die falsche Frage. Theater, Politik und die Kunst, das 
Fürchten nicht zu verlernen. Saarbrücker Poetikdozentur für Dramatik. Berlin 2015, 
S. 34–62).

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | TANJA NUSSER

technischer Intervention beruhen. Es scheint, als ob das Risiko für Mensch, 
Natur, Gesellschaft, Zivilisation und den gesamten Planeten (weitere Konzepte 
können an dieser Stelle gern mitgedacht werden) in der Hollywoodvariante des 
Katastrophenfilm-Genres nur als das konzipiert werden kann, das im Bilde der 
Natur beherrscht, eingegrenzt, verdrängt werden soll und sich dann gewaltsam 
und katastrophal wieder als ›das Andere‹ in Erinnerung bringt, aber nicht als 
ureigener Bestandteil der Risikogesellschaft an sich begriffen wird, wie Ulrich 
Beck sie schon 1986 in ihren Strukturen umriss: »Der Machtgewinn des tech-
nisch-ökonomischen ›Fortschritts‹ wird immer mehr überschattet durch die 
Produktion von Risiken«11, die »nationalstaatliche Grenzen« unterlaufen »und 
in diesem Sinne übernationale und klassenunspezifische Globalgefährdungen«12 
entstehen lassen. Das heißt, was in den Hollywoodproduktionen zu sehen ist, 
könnte als eine Verleugnung und Verschiebung begriffen werden: Gezeigt wird 
nicht die Katastrophe als kalkuliertes Risiko der modernen neoliberalen und 
spätkapitalistischen Gesellschaften, sondern als eine Natur, die, als das Andere 
fungierend, immer noch nicht genug analysiert und gezähmt ist und somit als 
unberechenbare Gefahr für den transnational operierenden Kapitalismus her-
einbrechen kann. Aber die Filme zeigen immer auch, sonst wären es keine Hol-
lywoodproduktionen, den ›Lichtschimmer‹ in Form der Reetablierung sowohl 
der durch die Katastrophe bedrohten menschlichen Gemeinschaft als auch des 
kapitalistischen Systems.

Man könnte also argumentieren, dass diese filmischen Imagerien von Na-
turkatastrophen simpel als Spektakel im debordschen Sinne begriffen werden 
müssen,13 in denen Hollywood seine neuesten Special Effects ausstellt, aber auf 
der diskursiven Ebene stellen sie eventuell noch etwas anderes bereit.14 In einer 
Rede, die Slavoj Žižek im Oktober 2011 auf der Occupy Wall Street und im Ap-
ril 2012 in Yale gehalten hat, macht er eine einfache Feststellung: »It’s easy to 
imagine the end of the world. An asteroid destroying all life and so on. But you 

11 | Ulrich Beck: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfur t 
am Main 1986, S. 17.
12 | Ebd., S. 17 f.
13 | In dem 1967 veröffentlichten Text Society of the Spectacle definier t Debord das 
Spektakel nicht als »a collection of images; rather, it is a social relationship between 
people that is mediated by images.« (Guy Debord: Society of the Spectacle. Detroit 
1983, § 4, o. P.) In der Revision seines Buches, Comments on the Society of the Spec-
tacle (New York/London 1988), spitzt er das Argument noch weiter zu. Das moderne 
Spektakel, so Debord, ist »the autocratic reign of the market economy which had acce-
ded to an irresponsible sovereignty, and the totality of new techniques of government 
that accompanied this reign« (§ II, 2).
14 | Siehe ausführlicher zu Katastrophenfilmen Tanja Nusser: Beautiful Destructions: 
The Filmic Aesthetics of Spectacular Catastrophes. In: Gerstenberger/dies.: Catastro-
phe and Catharsis, S. 124–137.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER KATASTROPHEN ALS EREIGNISSE DES REALEN | 193

cannot imagine the end of capitalism.«15 Ein ähnliches Fazit, wenn auch anders 
hergeleitet, hatte Ulrich Beck schon 25 Jahre zuvor formuliert und lässt somit 
tatsächlich die Frage zu, was sich denn geändert hat, wenn die Bestandsaufnah-
men sich in den letzten 30 Jahren ähneln können: 

Wir können […] noch nicht einmal die Möglichkeit eines gesellschaftlichen Gestaltwan-

dels in der Moderne denken, weil die Theoretiker des industriegesellschaftlichen Ka-

pitalismus diese historische Gestalt der Moderne, die in wesentlichen Bezügen ihrem 

Gegenteil im 19. Jahrhundert verhaftet bleibt, ins Apriorische gewendet haben.16 

Diese beiden Überlegungen miteinbeziehend, könnten die Filme somit dahin-
gehend interpretiert werden, dass sie die Katastrophe der Vernichtung zwar 
nicht als letzte Konsequenz eines sich selbst strukturell überholten Systems 
zeigen, dass sie jedoch mit der Fantasie des Untergangs des kapitalistischen 
Systems spielen, um dann vor den Konsequenzen zurückzuschrecken und das 
System – figuriert in der Kleinfamilie als quintessentiellem Träger des Kapi-
talismus westlicher Provenienz – zu retten. Die Katastrophenszenarien, die 
filmisch, narrativ, aber auch theoretisch entworfen werden, werden solcherma-
ßen als Krisensymptome des neoliberalen Spätkapitalismus lesbar, der seinen 
Abg(-es-)ang als einen dramatischen, allerdings natürlichen und naturhaften 
Untergang entwerfen muss, da anscheinend keine Alternative zu diesem poli-
tischen, marktökonomischen System entwickelt werden kann. Als die radikale 
Alternative (die Zerstörung als Rettung und Anfang eines neuen Systems) wird 
jedoch in diesen Entwürfen die Katastrophe diskursiv als ein negativer Stabili-
sierungsfaktor und als Sinnstifterin etabliert; von der aus die Gegenwart (als auf 
die Katastrophe zusteuernd) interpretiert wird.

Noch einmal anders und mit Eva Horn formuliert: Katastrophe ist ein 
»Schlagwort der Zeitdiagnose. Irgendetwas ist immer im Begriff sich zu einer 
Katastrophe auszuwachsen oder bereits eine zu sein.«17 Wenn unsere Welt oder 
die westlichen Gesellschaften aber, der Annahme Horns folgend, immer schon 
auf eine Katastrophe zusteuern und diese als ein Schlagwort fungiert, durch das 
wir den gegenwärtigen Gesellschaftszustand deuten, dann ist die Katastrophe 
nicht mehr das, was eine momentane Absage an Sinnproduktion, die Störung 
des Systems bedeutet, sondern sie wird zu dem Deutungsmuster (also zu einer 
Ordnungskategorie), nach dem wir die aktuelle gesellschaftliche Bedingtheit 
verhandeln, und zwar ohne dass der Einbruch, die Verstörung, das Aussetzen 
des Sinns im Angesicht des Unfassbaren überhaupt noch stattfinden muss. 

15 | Sarahana: Slavoj Žižek speaks at Occupy Wall Street: Transcript (17.09.2013). In: 
Impose, online unter http://imposemagazine.com/bytes/slavoj- zizek-at-occupy-wall-
street-transcript.
16 | Beck: Risikogesellschaft, S. 15.
17 | Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | TANJA NUSSER

Kein Wunder, dass das Gefühl des ständigen, nicht endenden Desasters dann 
als eine gesellschaftliche, aber auch individuelle Realität produziert wird, wenn 
der Ausnahmezustand zum projektiven Normalzustand erhoben wird.

Diese Wendung, in der die Katastrophe nicht mehr das Ereignis ist, das in 
die Normalität einbricht, sondern die Normalität als Worst-Case-Situation, aber 
auch die Worst-Case-Situation als Normalität positioniert (der kontinuierliche 
Ausnahmezustand,18 der es erlaubt, immer mehr auf das private, singuläre Le-
ben im Angesicht einer drohenden Katastrophe zuzugreifen und dieses so zu 
normieren), hat Kathrin Röggla 2009 in einem Theaterstück formuliert. Der 
Worst Case bezeichnet hier die Angst an sich vor den Katastrophen19 und nicht 
die Realität dieser Katastrophen. Anders formuliert: Fokussiert wird die Omni-
präsenz der Ereignisse, die immer und überall zu sehen sind; betont wird nicht 
die Erfahrung der Katastrophe, sondern die Allgegenwart der Katastrophen als 
visuelle und mediale Tatsachen. Die Evokation des Sehsinns auf den ersten Sei-
ten des Textes – das »Mal sehen, ob«; »Seht euch das an«, »Ihr seht nicht«20 – 
positioniert Katastrophen über den Distanzsinn als eine ständige Bedrohung, 
die »ins Unermessliche gesteigert zu einem gesellschaftlichen Zustand wird, in 
dem jeden Moment etwas Schreckliches geschehen könnte.«21 Diese Möglich-
keit versetzt in »Alarmbereitschaft, in ein Szenario von lähmender Panik und 
monströser Paranoia, welches jede reale Existenz unmöglich macht und eine 
Gesellschaft im Zustand der freiwilligen Sicherheitsverwahrung zeigt.«22 

Die Frage ist nun, ob diese Erwartung der kommenden Katastrophe(n) (das 
Worst-Case-Szenario wäre der Untergang der westlichen, demokratischen, spät-
kapitalistischen und neoliberalen Staaten23) eine Art Derealisierung der Ge-

18 | Um eine Formulierung Giorgio Agambens in Bezug auf den Ausnahmezustand (als 
politische Kategorie) zu entleihen, die allerdings durchaus die Figuration kennzeich-
net, um die es hier geht: Das »Problem seiner Definition betrif f t genau eine Schwelle 
oder eine Zone der Unbestimmtheit, in der innen und außen einander nicht ausschlie-
ßen, sondern sich un-bestimmen.« (Ausnahmezustand [Homo Sacer II.I]. Frankfur t am 
Main 2004, S. 33)
19 | Kathrin Röggla: worst case. Frankfur t am Main 2008 (Theater-Manuskript). – 
San Francisco, New Orleans, Houston und Denver werden als Stadt- und Platzhalter 
für die Omnipräsenz, die ständige Möglichkeit des Einbruchs der Katastrophe in die 
Zivilisation in dem Theaterstück genannt.
20 | Ebd.
21 | Antje Thoms: worst case [2012], online unter www.antjethoms.de/inszenierun 
gen/worst-case.
22 | Ebd.
23 | Die Katastrophe wird dann als Strafe einer kapitalistischen Gesellschaft verstan-
den: »eine unvorhersehbare Katastrophe; die Zerstörung, mit der eine maßlose, nur 
im Wettlauf nach Vergnügungen und Geld befangene Gesellschaft gestraft wird; eine 
Handlung mit Guten und Bösen; Mut, Solidarität, moralische Besserung des Bösen; die 
Zeit nach der Katastrophe als Phase der Reinigung und Wiedergeburt mit dem Elan des 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER KATASTROPHEN ALS EREIGNISSE DES REALEN | 195

genwart produziert, die nur in dem Erlebnis einer Katastrophe das Gefühl des 
Realen produzieren kann. Das ultimative, nicht überbietbare Ereignis der Ka-
tastrophe als Einbruch der Realität konzipiert in diesem Ansatz die Gegenwart 
erst als Gegenwart. Zu denken wäre hier an das Now Barnett Newmans und in 
der Interpretation Jean-François Lyotards; in einer durchaus problematischen 
Wendung wird hier die Katastrophe als erhabener Moment etabliert, der im 
Umschlag und Überleben das Leben als Dasein feiert.24

Mit Röggla gesprochen, die sich in dem 2001 erschienenen Text really ground 
zero auf der thematischen Ebene mit den Auswirkungen von 9/11 beschäftigt: 
»1. life. jetzt also habe ich ein leben. ein wirkliches.«25 Diese ersten durchaus 
ironisch zu lesenden Worte des Bandes situieren die Katastrophe als ein ›Ge-
schehnis‹, das so real ist, dass es sogar dem Leben der Erzähler/-in eine Realität 
geben kann, eine Authentizität, eine Unmittelbarkeit: Während ›reale‹ Katastro-
phen existierende narrative Ordnungen unterbrechen oder sogar zerstören und 
anscheinend eine Art von Authentizität und Realität heraufbeschwören sowie 
diejenigen, die davon betroffen sind, in einen Raum ›katapultieren‹, der den 
Prozess von Sinnstiftung unmöglich macht und werden lässt, so verschwindet 
in diesem Begriff der Authentizität das Verhältnis zu dem, was das Objekt des 
Authentischen ist: »Es herrscht«, so Röggla in einem anderen Text, 

ein wenig Verwirrung über den Begrif f der Authentizität. Eine brutale De ckungs gleich-

heit, ein Zwangsverhältnis zu sich selbst scheint alle Welt von sich zu erwarten. Also 

etwas, das keine Beweglichkeiten er trägt – oder in zu viel Bewegung verloren gegangen 

ist, eben kein Verhältnis mehr.26 

An anderer Stelle bezeichnet sie diese Konstellation als eine zu geringe Distanz 
zur Präsenz, zur Gegenwart, die es unmöglich macht, eine kritische Haltung 
zu dem Geschehen der Gegenwart einzunehmen. Wenn das Ereignis der Ka-
tastrophe im Rahmen der Distanzlosigkeit betrachtet wird und der Sehsinn als 
Distanzsinn demnach nicht mehr eine kritische, reflexive Distanz ermöglicht, 
sondern eine Dauerpräsenz und ein Präsens der allgegenwärtigen Katastro-
phe als Gegenwart produziert, dann wird die Katastrophe als Ereignis struk-
turell nichts anderes als ein Event oder auch Spektakel; wobei bedacht werden 

Wiederaufbaus, um das Unvermeidliche zu beschwören.« (François Walter: Katastro-
phen: Eine Kulturgeschichte vom 16. bis 21. Jahrhundert. Stuttgar t 2010, S. 248)
24 | In das Auseinanderbrechen der Wahrnehmung tritt das Erhabene »gerade [als] 
das Unkonsumierbare, das man nicht verdauen kann« (Jean-François Lyotard: Das Un-
darstellbare – Wider das Vergessen. Ein Gespräch zwischen Jean-Francois Lyotard und 
Christine Pries. In: Christine Pries [Hg.]: Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und 
Größenwahn. Weinheim 1989, S. 319–347, hier S. 340).
25 | Kathrin Röggla: really ground zero. 11. september und folgendes. Frankfur t am 
Main 2001, S. 6.
26 | Röggla: Publikumsberatung, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | TANJA NUSSER

muss, dass das Event hierbei als das Neue und Außergewöhnliche, aber auch 
Bedrohliche einerseits neue Ordnungen und Wahrnehmungen von Realität zu 
versprechen scheint, andererseits aber auch genau nicht eingeordnet werden 
kann und offenbar aus einer kausalen Logik ausgeschlossen ist, weshalb es als 
einzelner Moment nicht in Sinnbildungsprozesse integriert werden kann. Aus 
dieser doppelten Positionierung entsteht anscheinend die Unmöglichkeit, das 
Event (im Extremfall die Katastrophe) in etwas anderes zu überführen, das über 
den Jetztpunkt als Umschlagspunkt und Bestätigung des ›Ich lebe‹ hinaus Wir-
kungsmacht entfaltet oder gar Sinnstiftung ermöglicht. Das heißt, um weiter-
hin dieser Logik zu folgen, dass ein Event das andere ablöst und wir, laut Röggla, 
im Zustand der Zerstreuung leben,27 aber diese Eventisierung28 des Daseins 
dennoch kein Leben (im Sinne von Kontinuität, traditionellen Subjektkonzep-
ten usw.) bereitstellt, gleichzeitig aber das Event (auch der Katastrophe) zum 
Sinnstifter wird: Das nächste Event, aber auch die nächste Katastrophe kommt 
bestimmt.

Kann oder muss das Event dann nicht als ein Ereignis begriffen werden, das 
als Effekt »seine Gründe zu übersteigen scheint«, so Slavoj Žižek, und die Fra-
ge danach eröffnet, ob es Dinge gibt, »die irgendwo aus dem Nichts geschehen 

27 | »Die Zerstreuung regier t und lässt einen ganz neuen Wahrnehmungsmodus ent-
stehen – nur wie soll man mit ihm eine kritische Position einnehmen können?« (Ka thrin 
Röggla: Blinde Flecken. Kritik und Realismus. In: Dies.: Die falsche Frage. Theater, 
Politik und die Kunst, das Fürchten nicht zu verlernen. Saarbrücker Poetikdozentur für 
Dramatik. Berlin 2015, S. 64–88, hier S. 76)
28 | Ich verwende den Begrif f der Eventisierung, wie er sich in der Soziologie etablier t 
hat, »als erste Untersuchungen zur ›Erlebnisgesellschaft‹ vorlagen, die zeigten, dass 
sich Individuen in spätkapitalistischen Gesellschaften zunehmend von tradier ten For-
men des Feierns lösen und nach individuier ten Anlässen suchen, die ihnen Vergnügen 
und Spaß bereiten und den Rang von ›Erlebnissen‹ einnehmen. Es wurde eine ›Verspa-
ßung‹ immer weiterer Bereiche des sozialen Lebens sichtbar, die sich in der Anreiche-
rung kultureller Traditionsveranstaltungen mit zusätzlichen Verlustierungselementen 
wie aber auch durch strategische Neuschöpfungen von Unterhaltungsformaten mani-
festier te, sich dabei zunehmend von den sozialen Einbindungen der Formate lösend 
und immer dif fusere Adressatengruppen ansprechend. In nahezu allen diesen Neufor-
matierungen tritt das Individuum als Konsument auf, gewinnt seine Erlebnisse also in 
einem Warenformat. Zu den Merkmalen eines Events rechnen ihre Einzigar tigkeit, ihr 
episodenhafter Aufbau, die durch das Event induzier te Gemeinschaftlichkeit der Kon-
sumierenden, das hohe Maß an Aktivität und Beteiligung, das den Event-Teilnehmern 
angeboten wird, und die allenthalben spürbare Erlebnisorientierung aller Angebote. 
Eventisierung umfasst die dramaturgische Inszenierung von Identifizierungs- und Ver-
gemeinschaftungsanlässen gleichermaßen.« (Hans Jürgen Wulf f: Ar t. »Eventisierung« 
[2014]. In: Lexikon der Filmbegrif fe, online unter http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.
php?action=lexikon&tag=det&id=8545)

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER KATASTROPHEN ALS EREIGNISSE DES REALEN | 197

[…] – ein Vorfall, der nicht auf ausreichenden Gründen beruht«?29 Diese Über-
legung, dass das Ereignis aus dem Nichts geschieht und sich kausal nicht her-
leiten lässt, kann an Samuel Becketts Endgame (1956) angeschlossen werden. 
In dem Theaterstück beschreibt Hamm das Leben als Abfolge von einzelnen 
Augenbli cken, die narrativ und kausal nicht in Verbindung gesetzt werden kön-
nen: »Ein Augenblick kommt zum anderen, pluff, pluff, wie die Hirsekörnchen 
des … (er denkt nach) … jenes alten Griechen, und das ganze Leben wartet man 
darauf, daß ein Leben daraus werde.«30 Wenn wir Becketts Endgame als ein End-
zeitszenario verstehen, das das Überleben der Katastrophe in einem letzten Akt, 
dem letzten Spiel als etwas darstellt, das nicht mehr als Leben erfahrbar, weil 
nicht mehr synthetisierbar ist,31 dann lässt sich die Paradoxie Zenons, auf die 
Beckett mit dem alten Griechen anspielt, als eine Zustandsbeschreibung begrei-
fen, die das Leben nur noch als einzelne Momente definieren kann, die keine 
Gesamtheit der Erfahrung mehr ergeben.

Man könnte aber Becketts Endgame auch als ein Endzeitszenario ganz an-
derer Art interpretieren: Die Katastrophe ist dann die Individualisierung inner-
halb der weitergehenden Formierung der Risikogesellschaften. Mit Ulrich Beck 
argumentiert, bedeutet dies, dass die Menschen »immer wieder aus sozialen 
Bindungen herausgelöst und privatisiert werden«32. Daraus folgt eine doppelte 
Konsequenz. 

Einerseits werden die Wahrnehmungsformen privat, und sie werden zugleich – in der 

Zeitachse gedacht – ahistorisch. […] die Zeithorizonte der Lebenswahrnehmung veren-

gen sich immer mehr, bis schließlich im Grenzfall Geschichte zur (ewigen) Gegenwart 

schrumpft und sich alles um die Achse des eigenen Ichs, des eigenen Lebens dreht. 33 

Diese (ewige, ahistorische und private) Gegenwart scheint sich heutzutage 
dann als ein Gefühl des Realitätsverlustes zu artikulieren. Jedenfalls konstatiert 
Rögg la eine ›Sucht‹ nach Erfahrung, die diesen Verlust der Realität durch kon-
tinuierliche Gegenwart der immerwährenden und wiederkehrenden Momente, 
die nicht narrativ als Geschichte/n (im Sinne von geschichtlicher und zeitlicher 
Verortung im eigenen Leben) ver- und eingebunden werden können, aufheben 
soll:

weil wir verrückt danach sind, etwas zu er fahren, und zwar nicht irgendetwas, wir wol-

len wissen, was los ist, und das ist gar nicht so einfach. denn wir leben in einer zeit, 

29 | Slavoj Žižek: Was ist ein Ereignis? Frankfur t am Main 2014, S. 9.
30 | Samuel Beckett: Das Endspiel [1956]. Frankfur t am Main 1974, S. 99.
31 | Clov formulier t diese Situation als ein Paradoxon: »Ein Körnchen kommt zum an-
deren, eines nach dem anderen, und eines Tages, plötzlich, ist es ein Haufen, ein klei-
ner Haufen, der unmögliche Haufen« (Beckett: Das Endspiel, S. 11).
32 | Beck: Risikogesellschaft, S. 216.
33 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | TANJA NUSSER

die bestimmt ist von dem gefühl eines gewaltigen realitätsverlustes und dem daraus 

resultierenden hunger nach dem »wirklichen leben«. ein irrsinnshunger muß das sein, 

blickt man auf all die echtzeit-reportagen, life-berichterstattungen und doku-soaps in 

unserer fernsehlandschaft.34

Jetzt also kommt der Beitrag auf der anderen/zweiten Seite des Verhältnisses 
an: der Realität, mehr aber noch dem vermehrt herumschwirrenden oder geis-
ternden, wenn man Rögglas Terminologien folgt, Realismusbegriff, den Aufru-
fen des Authentischen, dem viel beschworenen Dokumentarismus der letzten 
Jahre.

II

»Bloßer Abbildungsrealismus wäre doch absurd und er inner t nur 
an den kommer ziellen Realismus von Holly wood« oder: »Es hilf t 
alles nichts: Die Suche nach einem Blick auf die Welt, wie sie ist, 
ist die Suche nach einer besseren Welt.«35

Es scheint, als ob im Angesicht der drohenden Katastrophe nur noch eine Äs-
thetik der Unmittelbarkeit möglich ist. Weiterhin, in Auseinandersetzung mit 
Röggla, lässt sich eine interessante Konstellation beschreiben: Es wird ein Rea-
litätsverlust beschrieben, der nur durch einen wahren Schock, das Einbrechen 
des Unfassbaren, aufgehoben werden kann, weil er vermeintlich – so die Lo-
gik – Realität wieder spürbar macht (das: ›Wir sind dabei gewesen‹, die Ästhetik 
der Unmittelbarkeit sogar vor dem Fernseher, die Bilder als Garanten des ›es ist 
geschehen, es ist wahr‹).36 Gleichzeitig entfaltet sich aber dieser Einbruch in-

34 | Kathrin Röggla: Das letzte Hemd, online unter www.kathrin-roeggla.de/meta/
hemd.htm. – Sie verwendet eine zum Teil identische Formulierung in Eine Stimme mit 
Eigensinn: »die realistische methode, das könnte durchaus faszinierend sein in zeiten, 
die sich durch das gefühl eines gewaltigen realitätsverlusts und dem daraus resultie-
renden hunger nach dem ›wirklichen leben‹ auszeichnen. ein irrsinnshunger muss das 
sein, blickt man auf die doku-soaps, die jetzt überall in unserer lieben fernsehland-
schaft entstehen. doch was geschieht darin?« (Kathrin Röggla: Eine Stimme mit Ein-
gensinn, online unter www.kathrin-roeggla.de/meta/kluge.htm)
35 | Röggla: Blinde Flecken, S. 74 f.
36 | Žižek beschreibt diese Konfiguration innerhalb eines transzendentalphilosophi-
schen Ansatzes in Heideggers Ausrichtung als »Enthüllung des Seins – des Bedeu-
tungshorizonts, der bestimmt, wie wir die Realität wahrnehmen und uns zu ihr in Be-
ziehung setzen.« (Žižek: Was ist ein Ereignis, S. 11) Davon ausgehend, dass die Er fah-
rungen der Einbrüche, der Ereignisse eine neue Qualität annehmen, »da wir in einem 
›entzauberten‹ postreligiösen Zeitalter leben«, stellt er die These auf, dass deshalb 
»viel direkter« diese (gewaltsamen) Ereignisse »als sinnloses Eindringen des Realen 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER KATASTROPHEN ALS EREIGNISSE DES REALEN | 199

nerhalb der Event- oder Ereignislogik nur als Moment, der nicht synthetisierbar 
ist. Das heißt, dem Realitätsverlust soll durch Event(-kultur) begegnet werden, 
die die Gegenwart wieder als historische Zeit wahrnehm- und narrativierbar 
macht und somit eine Realität der Gegenwart produzieren soll. Aber das Event, 
als Moment konzeptualisiert, enthistorisiert genau die Gegenwart und schreibt 
sie auf den Jetztpunkt fest. Wird, wie es scheint, auf den Realitätsverlust dis-
kursiv reagiert, indem die Event- und Katastrophenkultur zynisch als ›Retterin‹ 
der Realität positioniert wird, so lässt sich auf anderer Ebene vermehrt in den 
letzten 15 Jahren eine erneute Debatte über realistische Ästhetik in der Gegen-
wartskultur beobachten, die auf Vorgängerdebatten zurückgreift. Nun ist nicht 
davon auszugehen, dass der neue Realismus eine Reaktion auf den beschwore-
nen und verschrienen Realismusverlust ist, eher stellt sich die Frage, ob beide 
zusammenzudenken sind und wenn ja, ob dies über den Katastrophendiskurs 
passieren kann als eine, wenn auch nicht ›die‹ Möglichkeit der Interpretation 
der Figuration? Und überhaupt, was sind Realismus, Realität und der Realitäts-
verlust, die Röggla wiederholt beschreibt?

Um diese Figuration kurz weiter im Blick zu behalten: In den verschiede-
nen Poetikvorlesungen, die Röggla inzwischen gehalten und veröffentlicht hat, 
verweist sie auf einen sogenannten »wirklichkeitshunger in der gegenwartslite-
ratur« (so der Titel einer Radiodiskussion, zu der Röggla eingeladen war),37 der 
immer wieder an Autorinnen und Autoren in den letzten Jahren herangetragen 
wird. Röggla beschreibt die zugrundeliegende Annahme dieser Zuschreibung 
als »eine neue gier auf ›wirkliche verhältnisse‹«, die der deutschsprachigen Li-
teratur »attestiert« wird, »als ob man bisher zu wenig wirklichkeit abbekommen 
hätte und diese nun wild in sich hineinstopfen müsse, komme, was da wolle«.38 
Nicht weiter überraschend, verwehrt sich Röggla in ihren Texten solchen Zu-
schreibungen. Der 

transfer der wirklichkeit in literatur eins zu eins [ist] eine chimäre […] die so genannte 

wirklichkeit [ist] nicht eins zu eins zu haben […], weil wir ihrer nur in der kommunikation 

über sie habhaft werden können und diese kommunikation immer verschiedene versi-

onen liefer t.39 

Die Frage, die sich damit stellt, ist nicht mehr länger, wie die Texte soziale und 
politische Realitäten porträtieren oder wie sie Realität konstruieren, sondern 

erfahren werden […]. Alle unterschiedlichen Formen traumatischer Begegnungen (so-
ziale, natürliche, biologische, symbolische) führen zu demselben Ergebnis: Ein neues 
Subjekt entsteht, das den Tod (das Auslöschen) seiner symbolischen Identität über-
lebt. […] Nach dem Schock entsteht buchstäblich ein neues Subjekt.« (Ebd., 98 f.)
37 | Kathrin Röggla: das stottern des realismus: fiktion und fingier tes, ironie und kri-
tik. Paderborn 2011, S. 4.
38 | Ebd.
39 | Ebd., S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | TANJA NUSSER

welche Realitätskonstruktionen (von außerhalb der Texte) werden aufgegriffen 
und in den Texten verhandelt. Das heißt, von Interesse sind die Diskurse oder 
Strukturen, die das Verständnis von Formen und Realitäten als ein Objekt der 
Interpretation produzieren; interessant ist, wie der Katastrophendiskurs die ge-
genwärtigen Debatten informiert und Wahrnehmungen der Realität als krisen- 
und eventhaft und unmittelbar am Abgrund formt. Anders formuliert: Mich be-
schäftigt, wie oder vielleicht auch warum die Narrationen der Realität die Krise 
und die Katastrophe als Bilder wählen bzw. welche Krisen und Katastrophen in 
den sogenannten realistischen Narrativen gewählt werden, um den Zustand der 
westlichen, spätkapitalistischen und neoliberalen Gesellschaften porträtieren 
zu können.

Gleichzeitig entwirft der Realismusdiskurs aber im gleichen Maße eine 
Unmittelbarkeitslogik und -ästhetik, die als »Wirklichkeitshunger« begriffen 
werden kann, der durch das Einbrechen eines Ereignisses, das in einer ersten, 
vorläufigen Definition, mit Slavoj Žižek argumentiert, als »etwas Schockieren-
des« gefasst werden kann, als 

aus den Fugen geratenes, etwas, das plötzlich zu geschehen scheint und den her-

kömmlichen Lauf unterbricht; etwas, das anscheinend von nirgendwo kommt, ohne er-

kennbare Gründe, eine Erscheinung ohne feste Gestalt als Basis, 40

und das den Alltag als Alltag wahrnehmbar macht sowie die existierende Ord-
nung fundamental infrage stellt, weshalb es gestillt werden muss. Oder auch 
nicht – denn wenn jedes Event (ob Katastrophe oder schlichtweg inszeniertes 
Event) genau in dieser Logik situiert werden kann und die Performanz zu einem 
Spektakel gerinnt, dann wird das Potenzial des Einbruchs massiv verschleudert 
und im Modus des ›Es wird immer schon gewesen sein‹ das Überleben nach 
dem Einbruch der Katastrophe als Event gefeiert, das das nächste kulturelle 
oder Katastrophenevent benötigt, um das Gefühl des ›Daseins‹ zu produzieren. 
In diesem Sinne wird das System der Krise als kurz vor der Katastrophe in der 
Möglichkeit der unendlichen strukturellen Wiederholung des Events bestärkt 
und gefestigt, aber auf keinen Fall ein Aussatz des Sinnes produziert. Kathrin 
Rögglas Aussage, dass der »Katastrophenfilm selten […], so paradox es klingen 
mag, von einem Epochenbruch, sondern eher von einer Rückkehr«41 erzählt, 
folgt genau dieser Logik und markiert vielleicht auch den Punkt, der die Holly-
woodfilme als wichtigen Bestandteil des Katstrophendiskurses etabliert.

Um noch einmal zu den Filmen zurückzukehren und ihre Bedeutung für 
den Katastrophendiskurs einzukreisen: Wenn man sich die Filme genauer auf 
den diskursiven und strukturellen Ebenen anschaut, dann erzählen sie immer 

40 | Žižek: Was ist ein Ereignis, S. 8.
41 | Kathrin Röggla: Gespensterarbeit, Krisenmanagement und Weltmarktfiktion. 
Wien 2009, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER KATASTROPHEN ALS EREIGNISSE DES REALEN | 201

wieder ähnliche Geschichten und entwerfen ähnliche familiäre und soziale/
gesellschaftliche Strukturen. Wenn dies nicht nur als ein Erfolgsrezept Hol-
lywoods zu begreifen ist, mit dem Millionen umgesetzt werden, sondern der 
Katastrophendiskurs als Sinngeber begriffen werden kann, gerade weil er die 
unendliche Repetition zur Verfügung stellt, in der die Wirklichkeit in dem Sin-
ne verhandelt wird, dass wir uns immer schon vor der nächsten Katastrophe 
befinden und der Untergang, die Störung des Ordnungsgefüges immer schon 
Teil des Systems gewesen ist – der Film Snowpiercer zeigt die Herstellung des 
Gleichgewichts durch immer wieder stattfindende Selbstregulierung ganz auf 
der Linie von Foucaults Homöostase-Konzept sehr plastisch –,42 dann ist es kein 
Wunder, dass ein Gefühl des Realitätsverlusts entsteht, das vielleicht manchmal 
schlichtweg nur eine Langeweile bezeichnet.

Es könnte allerdings auch sein, dass genau diese Strukturen – Event-
charakter und gleichzeitige narrative Wiederholung in Bild und Text, der 
verbale Dauerzustand der Krise und drohenden Katastrophe – zu »jenem 
derealisierungsgefühl«43, »diesem gefühl, nicht mehr zu sehen, was wirklich 
vor sich geht«44, wie Röggla es in disaster awareness fair. Zum katastrophischen 
in stadt, land und film beschreibt, führen, das den Wirklichkeitshunger erklären 
könnte: Denn hinter all dem Beschriebenen scheint sich in den letzten Jahren 
das Gefühl breitgemacht zu haben, dass wir nicht mehr auf die externe Realität 
zugreifen können. Kathrin Röggla kommt in ihrem zeitnah zu 9/11 veröffent-
lichten Essayband über die Attentate auf das World Trade Center in really ground 
zero zu einem für diesen Zusammenhang interessanten Fazit:

–  nur die ruhe, damit verbunden die informationsgestör theit, die sich durch einen 

durchbewegt. medien und präsidenten full of jingoismen, die desinformation, die 

zensur. […]

–  aber seltsam wirr. […]

–  also der versuch, aus diesem haufen an ideologismen, aufgebrochenem vokabu-

lar, kontextverschiebungen, rhetorischen operationen, schrägen übersetzungen, 

einen überblick zu bekommen? also vom haufen der authentizität zum haufen der 

begrif fsverschiebungen?

–  das ist das spannungsfeld der schreibenden, was kann man anders, als darin 

herumzudümpeln.

42 | Michel Foucault: Vorlesung vom 17. März 1976. In: Ders.: In Ver teidigung der Ge-
sellschaft. Vorlesungen am Collège de France (1975–76). Frankfur t am Main 1976, 
S. 282–311; ders.: Leben machen und sterben lassen. Die Geburt des Rassismus. In: 
Sebastian Reinfeldt/Richard Schwarz (Hg.): Bio-Macht. Biopolitische Konzeptionen 
der Neuen Rechten. Duisburg 1993 (Diss_Texte 25), S. 27–50.
43 | Röggla: geisterstädte, geister film, S. 18.
44 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | TANJA NUSSER

–  aber überblick gibt’s doch nicht.

–  ach was.45

Das »ach was« sind die letzten zwei Worte in Rögglas really ground zero. Sie 
signalisieren nicht nur Erstaunen, sondern auch eine Zurückweisung und Tri-
vialisierung der Einsicht, dass wir keinen Überblick über die Geschehnisse, 
über das, was passiert oder – wie im Fall von 9/11 – passiert ist, haben können. 
Während really ground zero auf der thematischen Ebene mit den Auswirkungen 
der Katastrophe beschäftigt ist, muss der schmale Essayband auch als Reflexion 
über Realität und Wahrnehmungen von Realität begriffen werden. Der Band 
positioniert die Katastrophe als den Moment, der eine scheinbare Realität erst 
produziert, gleichzeitig aber eine »informationsgestörtheit« offensichtlich wer-
den lässt und das Reale der Realität als eine ideologische Operation grundle-
gend infrage stellt. In der zweiten Saarbrücker Vorlesung bezieht sich Röggla 
auf Bertolt Brecht, um den Realismusbegriff weiter aufzufächern:

Realismus speist sich, das wissen wir schon von Brecht, nicht mehr aus der Abbildung 

dessen, was ist – das Beispiel bei Brecht war die Fotografie eines Fabrikgebäudes, die 

nichts über dessen Funktion erzählen kann –; man muss das Funktionieren verstehen, 

und dies kann heute nicht mehr nur mit einem einzelnen theoretischen Ansatz erklär t 

werden.46

Um noch einmal auf die Frage des Abstands, dem richtigen Abstand (und was 
wäre die richtige, weil kritische Distanz?) zurückzukommen, um den Wald vor 
lauter Bäumen wieder zu sehen, so Röggla, sprich: nicht in einer Ästhetik der 
Unmittelbarkeit verhaftet zu sein, die nichts anderes als ein dokumentarisches 
Registrieren ist und im Eventcharakter hängen bleibt: Wie wäre eine Ästhetik zu 
entwickeln, die sich mit der Realität auseinandersetzt, ohne den Katastrophen-
diskurs aufzugreifen und, um nochmal Eva Horn zu zitieren, als »Schlagwort 
der Zeitdiagnose« zu benutzen?

Um zu Röggla zurückzukehren, denn um sie, ihre Texte geht es schließ-
lich: »Wie soll ich überhaupt noch auf den Punkt kommen können«47, wenn 
alles doch sowieso schon immer bekannt ist, wenn man »ohnehin schon weiß, 
was da gesagt wird«48? Nämlich dass wir in einer oder der Krise leben, uns am 
Abgrund befinden, wir in der Angst vor der nächsten Katastrophe leben, die 
offenbar, so das medial vermittelte Bild der Gegenwart, um ›die nächste Ecke‹ 
herum ›lauert‹, und wir bereit sind, den Ausnahmezustand als Normalität zu 
etablieren, wir gleichzeitig – so scheint es –, aber auch von dem Gefühl be-

45 | Röggla: really ground zero. 11. september und folgendes, S. 109.
46 | Röggla: Karten und ihr Gegenteil, S. 56.
47 | Röggla: Blinde Flecken, S. 76.
48 | Röggla: Gespensterarbeit, Krisenmanagement und Weltmarktfiktion, S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEDANKEN ÜBER KATASTROPHEN ALS EREIGNISSE DES REALEN | 203

herrscht werden, dass uns die Realität abhandengekommen ist. In Gespenster-
arbeit, Krisenmanagement und Weltmarktfiktion wird das Reale der Realität von 
Kathrin Röggla grundlegend im Kontext von Risikomanagement und Börse 
als Narrationen befragt, die sich in einige wenige Genres einordnen lassen. »1. 
Der Katastrophenfilm«49, »2. Der Gespensterfilm«50, »3. Der Fernsehkrimi«51, 
»4.  Das Shakespeare-Remake«52 und »5. Die Filmkritik«53 suggerieren, dass 
›New Economy‹, Börse und Risikomanagement entweder als Katastrophe, als 
gespenstische Situation, Verbrechen oder Tragödie beschrieben werden kön-
nen; alle werden mit bestimmten Zielen und Rezipientinnen und Rezipienten 
avisierend vermittelt und gerahmt: »Und eines dieser Genres muss es ja sein, 
denn die öffentlichen Rhetoriken nehmen Tonlagen an, wie man sie eigentlich 
aus dem Suspense-Hollywoodkino kennt.«54 Und während sich die verschie-
denen Szenarios handlungstechnisch unterschiedlich entwickeln, so haben sie 
doch alle eines gemeinsam; die spätkapitalistische, neoliberale Realität scheint 
innerhalb bestimmter, an einer Hand abzuzählender narrativer Muster be-
schreib- und erzählbar zu sein.

Indem Rögglas Gespensterarbeit, Krisenmanagement und Weltmarktfiktion 
Bilder und Konzepte filmischer Genres verwendet, hebt der Text zum einen 
hervor, wie sehr Wahrnehmung und Verstehen von marktökonomischen Zu-
sammenhängen durch, wie Arjun Appadurai sie nennt, Mediascapes geformt 
wird,55 sodass Realität und Fiktion untrennbar miteinander verwoben werden 
bzw. dass Repräsentation der äußeren Welt nur in bestimmen Bildern formu-
liert werden kann – in dem Zusammenhang des Beitrags: in der Applikation der 
Filmgenres.56 Man könnte an dieser Stelle auch zum Horrorfilm abbiegen, den 
Röggla als eine der großen Narrationen anbietet. Die Überlappung von Hor-
ror- und Katastrophenszenarien, wenn das nicht schon lange bewusst war, ist 
spätestens mit World War Z (aber schon seit der Resident-Evil-Reihe) offensicht-
lich; Zombietum als Folge von Infektion treibt das Bild der viralen Kopie als 
Stillstand und Tod gedacht, aber auch des Kapitalismus als Leben aussagend, 
auf die Spitze. Dementsprechend bezeichnet Röggla auch die »Agenten des 

49 | Ebd., S. 18.
50 | Ebd., S. 31.
51 | Ebd., S. 37.
52 | Ebd., S. 42.
53 | Ebd., S. 50.
54 | Ebd., S. 18.
55 | Arjun Appadurai: Disjuncture and Dif ference in the Global Cultural Economy. In: 
Theory Culture Society 7 (1990), S. 295–310.
56 | Das beste Beispiel hier für ist 9/11: Die Flugzeuge, die in das World Trade Cen-
ter flogen, brachten jeden Katastrophenfilm in Erinnerung, in dem Hochhäuser durch 
Flugzeuge zum Einsturz gebracht wurden. Diese filmischen Bilder betteten unsere 
Wahrnehmung der Tragödie gleich vom ersten Moment an in existierende Narrative ein, 
die es unmöglich machten, die Katastrophe als singuläres Ereignis wahrzunehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | TANJA NUSSER

finanzmarktgetriebenen Turbokapitalismus« als »Scheintote, vor deren Wie-
derkehr zu warnen ist«.57 Dieser Logik oder eher Metaphorik folgend, ist die 
Frage durchaus berechtigt, die Röggla dann auch stellt: »Sind wir schon im Hor-
rorfilm gelandet?«58 Eine Antwort könnte lauten: Kulturpessimistisch ja, wenn 
man die fortschreitende »disneyfizierung«59 der westlichen Kulturen betrach-
tet. Aber hinter der Verniedlichung unseres Daseins im Modus des Derealen, 
für das Disney nur ein markanter Signifikant ist, verbirgt sich dann doch nur 
wieder die Krise und drohende Katastrophe und letztlich der Katastrophenfilm, 
der Erklärungsmuster zur Verfügung stellen kann, um mit dem Leben als nicht 
mehr synthetisierbare Eventkette umgehen zu können.

Vielleicht geht es darum zu sehen, »wie es wirklich aussieht bzw. eine hinter 
dem sichtbaren liegende wahrheit [zu] erkennen, eine kehrseite, die sich uns 
entzieht«60. Hinter der Eventisierung einerseits, dem Krisendiskurs anderer-
seits, der »disneyfizierung« des Lebens und einer Rhetorik der Derealisierung 
wird das Narrativ der Katastrophe als das Genre positioniert, das einen Zugriff 
auf die Realität, jenseits einer Unmittelbarkeit (auch des Dokumentarismus) 
verspricht:

steckt im wunsch nach katastrophenfilmen nicht – neben der lust an der zerstörung 

aller oberflächen, neben der sehnsucht nach der negation des bestehenden [also auch 

des neoliberalen, spätkapitalistischen Systems] – der wunsch nach klareren und ein-

facheren sichtverhältnissen? Steckt dahinter nicht der wunsch endlich angeschlossen 

zu sein am realen, dabei zu sein?61 

In diesem Sinne bezeichnet nicht die Katastrophe eine Störung der Ordnung 
oder des Systems, sondern die (ideologische) Produktion der Realität ist eine 
Störung, da sie den Zugang zu Information verhindert bzw. schon in bestimm-
ten Genres und Narrationen präsentiert, die eine Verwobenheit von Realität und 
Fiktion produziert, welche Röggla als »Vampirismus des Fiktionalen« bezeich-
net: 

alles wird infizier t, mit hineingezogen in jene fiktive Drehschraube, nur leider ist dieses 

Drehbuch, das uns frisst, ein Genre-Drehbuch, d. h. in eine Wiederholungsstruktur ein-

gespannt. Und leider ist das Genre selbst so ziemlich auf den Hund gekommen.62

57 | Röggla: Gespensterarbeit, Krisenmanagement und Weltmarktfiktion, S. 31.
58 | Ebd.
59 | Röggla: geisterstädte, geister film, S. 17.
60 | Ebd., S. 11.
61 | Ebd., S. 18 f.
62 | Röggla: Publikumsberatung, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028 - am 13.02.2026, 01:25:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443934-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

