2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus 81

bleibt eine offene Frage. Auch die gegenwirtigen liberalen Theorien von John
Rawls bleiben, wie wir sehen werden, auf diese offene Frage verwiesen.

2.2 Freiheit als politische Ordnung
2.2.1 Die Idee des Liberalismus

Wie ein Maler, der sich einen Keilrahmen setzt, um darauf eine Leinwand zu
spannen, so muss sich auch eine Denkerin einen Rahmen bauen, innerhalb
dessen sie zu denken beabsichtigt. Dies erfordert zunichst eine Klirung der
zentralen Begrifflichkeiten. Fiir die Begriffe der negativen Freiheit, der Selbst-
bestimmung sowie des Rechtsbegriffes ist dies bereits geschehen. So wurde
anhand von Thomas Hobbes’ politischer Theorie diskutiert, wie sich aus der
Idee der negativen Freiheit eine Staatsbegriindung ableiten lisst. In der Nach-
folge Hobbes wurde die praktische Philosophie Kants als Weiterentwicklung
liberalen Denkens dargelegt. Von Hobbes abweichend nimmt Kant nicht nur
die rationale und moralische Bestimmung des Menschen ernst, sondern lisst
diese auch in seinen Freiheitsbegriff einfliefden. Freiheit wird bei Kant als Au-
tonomie verstanden — als ein sich selbst gesetzgebender Wille, der sich tiber
die reine Einsicht in die moralische Wahrheit leiten lisst. Eine Vervollkomm-
nung der Autonomie, darauf hat Guyer verwiesen, gelte Kant zufolge auch
als das Ideal einer moralischen Welt. Doch um sich diesem Ideal anzunihern
bedarf es neben der moralischen Gesetzgebung noch eine juridische Gesetz-
gebung, welche die dufiere Freiheit der Menschen reguliert. Letztere wird zur
Grundlage des Rechts.

Das wechselseitige dufiere Freiheitsrecht, welches aus diesem allgemei-
nen Rechtsprinzip hervorgeht, ist als Grundlage politischen Denkens nahelie-
gend und eingingig. Als eine reziproke Begriindung des gemeinsamen Selbst-
verstindnisses dient es in der Folge als plausible Grundlage des Gesellschafts-
vertrags. Die freiheitstheoretische Grundlage des Rechtsprinzips scheint sich
daher auf das méglichst umfassendste Recht auf duflere Freiheit zu belaufen.
Jenseits dessen obliegt es dem Einzelnen zu héheren (moralischen) Gesetzge-
bungen aufzusteigen.

Diese Interdependenz duflerer (negativer) und moralischer Freiheit ver-
stehe ich als eine philosophische Konstante des liberalen Denkens, um das
es mir hier geht. Daher gilt es der Theorie des Liberalismus weiter auf den
Grund zu gehen und die systematischen Besonderheiten aufzuzeigen.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Sicherlich ist die Theorie des Liberalismus nicht der kleinste zu bauen-
de Keilrahmen; umso wichtiger erscheint es, zu verstehen, welche Semantik
in diesem Begriff wurzelt und welche Probleme auf der Hand liegen. Ein of-
fensichtliches Problem ist die semantische Weite des Rahmenbegriffs: »Libe-
ralismus« ist gewiss kein Begriff, der eine eindeutige Definition zulisst. Die
Aufgabe der Klirung des Begriffs Liberalismus belduft sich daher darauf, den
Begriff zwar weit genug, aber auch klar genug zu bestimmen, sodass wir —
wenn wir von diesem Begriff Gebrauch machen - auch wissen, was damit ge-
meint ist. Judith Shklar bringt die Problematik und die Unsicherheit, die mit
diesem Begriff einhergeht, auf den Punkt:

Bevor wir anfangen kénnen irgendeine spezifische Form des Liberalismus
zu analysieren, missen wir doch zundchst versuchen so genau wie moglich
zu verstehen, was der Begriff bedeutet. Denn im Laufe von so vielen Jahren
ideologischen Konflikts hat der Begriff seine Bedeutung fast vollstindig ver-
loren. Uberbeanspruchung und Uberdehnung haben den Begriff so amorph
werden lassen, so dass dieser als ein Platzhalterbegriff verwendet werden

kann; als Platzhalter fiir fast alles — ob im negativen oder positiven Sinne.>°

Den Begriff so genau wie moglich zu verstehen ist eine grofle Herausforde-
rung, schlief3lich verbirgt sich hinter ihm ein ganzes politisches Ordnungs-
system und dieses zu bestimmen ist schwierig. Daher ist es auch nachvoll-
ziehbar, dass der Begriff des Liberalismus tiberdehnt und itberbeansprucht
wurde. Zunichst muss jedoch festgehalten werden, dass es eine Minimalan-
forderung fiir eine Begriffsbestimmung gibt: Es ist immer und notwendiger-
weise gefordert, dass in dem jeweils vorliegenden Fall klar sein muss, was ge-
meint ist. Es muss also eine inhaltliche Bestimmung geben, die (1) scharf ge-
nug ist, sodass man iiberhaupt iiber irgendetwas sprechen kann®' und (2) den

5o  Shklar (1989): 3.

Im englischen Original: »Before we can begin to analyze any specific form of liberalism
we must surely state as clearly as possible what the word means. For in the course
of so many years of ideological conflict it seems to have lost its identity completely.
Overuse and overextension have rendered it so amorphous that it can now serve as an
all-purpose word, whether of abuse or praise.« (Ubersetzung durch die Autorin).

51 Vielleicht ist es sogar hilfreich, sich das Sprechen iber Liberalismus auch als ein
Sprachspiel vorzustellen. In diesem Falle musste es folglich darum gehen, alle Spielen-
den mitden Rahmenbedingungen, den Regeln und Konditionen des Spiels vertraut zu
machen, sodass das Spiel ilberhaupt verniinftig gespielt werden kann. Dies kann eine
Definition, wenn diese gut ist, leisten.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Begriff nicht zu einem Platzhalterbegriff verwissert. Die sinnvollen struktu-
rellen Moglichkeiten einer Definition sind daher begrenzt, sie beschrinken
sich generell auf einige wenige, welche ich in der Folge eruieren mochte: Ei-
ne Moglichkeit der Definition des Liberalismus ist die diskursive. Diese wird
beispielsweise von Duncan Bell vertreten: »Die liberale Tradition konstituiert
sich tiber die Summe der Argumente, die als liberal charakterisiert werden
und durch andere selbst ernannte Liberale, die jeweils Teil der Ideengeschich-
te sind, anerkannt werden.«? Die diskursive Herangehensweise ist natiirlich
insoweit plausibel, als sie die Vielfiltigkeit und damit auch die Unstimmigkei-
ten innerhalb des Liberalismus bzw. der liberalen Tradition aufzugreifen ver-
mag. Doch die Schwiche dieser Herangehensweise wurzelt gleichsam in eben
dieser Stirke: Eine solche diskursive Definition erlaubt keine systematische
und kritische Auseinandersetzung mit dem Liberalismus, da sich dieser auf
keine konkrete inhaltliche Bestimmung festlegen lisst. Daher ist eine solche
Herangehensweise auch fiir diese Studie nicht von Vorteil. Eine andere Mog-
lichkeit den Liberalismus zu umreiRen, ist genealogisch; sie ergibt sich iber
eine historische Herangehensweise. Diese findet man z.B. bei L.T. Hobhouse,
der den Liberalismus iiber die Gegenfolie der politischen Vorgingermodelle,
d.i. iber den autoritiren Staat, zu greifen versucht:

Die Urspriinge des modernen Staates sind dementsprechend bei autoritdren
Staatsformen und beim Widerspruch gegen den Autoritarismus zu finden;
dieser Widerspruch, welcher sich religios, politisch, 6konomisch, sozial und
ethisch duferte, stellt den historischen Beginn des Liberalismus dar. Daher
erscheint der Liberalismus zunichst als eine Kritik, manchmal sogar als ei-
ne destruktive und revolutionare Kritik. Dieser negative Aspekt scheint ihn
zuvorderst zu pragen. [..] Sein Anliegen scheint nicht darin zu liegen etwas
aufzubauen, sondern vielmehr darin zu dekonstruieren; darin, Hindernisse
zu entfernen, die menschliche Entwicklung behindern, anstatt auf ein posi-
tives Ziel zu deuten oder das Gewand der Gesellschaft zu gestalten.3

52 Bell (2014): 685. Im englischen Original: »The liberal tradition is constituted by the sum
of the arguments that have been classified as liberal, and recognized as such by other
self-proclaimed liberals, across time and space.« (Ubersetzung durch die Autorin).

53 Hobhouse (1994): 8. Im englischen Original: »The modern State accordingly starts from
the basis of an authoritarian order, and the protest against that order, a protest reli-
gious, political, economic, social, and ethical, is the historic beginning of Liberalism.
Thus Liberalism appears at first as a criticism, sometimes even as a destructive and
revolutionary criticism. Its negative aspect is for centuries foremost. [..] Its business

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce

83


https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Diese Herangehensweise ist fiir philosophisch-politisches Denken von grofer
Relevanz, da sie es ermdglicht, die gesellschaftspolitischen Entstehungszu-
sammenhinge in den Blick zu nehmen und damit einer ahistorischen Analy-
se des Liberalismus vorbeugt. Vor diesem Hintergrund kann eine philosophi-
sche Analyse nur von dieser Herangehensweise profitieren. Schlieflich geht
ideengeschichtlich informiertes Denken mit Weitsichtigkeit und einer Auf-
merksamkeit fir Strukturen und Muster politischer Stromungen einher. Dies
zeigt sich auch an der richtungsweisenden Analyse, die Hobhouse vornimmt.
Wie aus seiner Definition herauszulesen ist, charakterisiert er den Liberalis-
mus im Wesentlichen durch seinen revolutioniren, Befreiung und Emanzipa-
tion anstrebenden Impetus. So erschliefit sich der tiefere Sinn folgender be-
stimmender Fragen, welche Hobhouse ans Ende seiner einleitenden Analyse
stellt: »Ist der Liberalismus im Grunde ein konstruktives oder lediglich ein de-
struktives Prinzip?« Sowie: »Ist er von dauerhafter Bedeutung?«>* Damit stellt
Hobhouse Fragen, die auch fiir einen kritischen Blick auf den Liberalismus
von Bedeutung sind. Denn die bisher ausgemachte Negativitit der Grund-
lagen der Freiheit wie auch des allgemeinen Rechtsprinzips, lassen erahnen,
dass dies mogliche Ausbleiben eines konstruktiven Prinzips in der Tat ein Ver-
saumnis liberalen Denkens sein konnte. Die Positivitit (Vervollkommnung,
Entwicklung der menschlichen Potentiale, Ermoglichungsbedingungen, Au-
tonomieférderung etc. ..) wird nicht stark genug in den Fokus genommen.
Auch wenn ich die Wichtigkeit des diskursiven Versuchs anerkenne, scheint
der Liberalismus kein bloRRes Biindel von Argumenten zu sein.

Der genealogische Versuch erfiillt eine wichtige Rolle: er weist auf die
ideengeschichtliche Gewordenheit einer politischen Idee hin und erméglicht
das bessere Verstehen der Wechselbeziehung zwischen der Entstehung einer
politischen Idee und der spezifischen gesellschaftspolitischen Konstellation.
Doch eine genealogische Definition, die vorwiegend negativ-prozessual ver-
fasst ist, erlaubt keine systematische Auseinandersetzung mit dem Libera-
lismus. Hierfiir ist eine positive Deutung des Liberalismus notwendig: Er ist
eine tiber philosophische Prinzipien grundgelegte politische Ordnungsform.

seems to be not so much to build up as to pull down, to remove obstacles which block
human progress rather than to point the positive goal of endeavour or fashion the fab-
ric of civilization.« (Ubersetzung durch die Autorin).

54  Hobhouse (1994): 9. Im englischen Original: »Is liberalism at bottom a constructive or
only a destructive principle?« Sowie: »ls it of permanent significance?« (Eigene Uber-
setzung).

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Ich mochte daher an dieser Stelle eine dritte Moglichkeit vorschlagen, nim-
lich eine systematische Prinzipiendefinition, die auf der Annahme beruht,
dass ein minimaler Kern des Liberalismus immer vorhanden sein muss: Die
Zentralitit der Freiheit des Einzelnen.

Bereits ein erster Blick auf den Begriff des Liberalismus geniigt, um den
etymologischen Ursprung der Freiheit (lat. Libertas) zu erkennen, die sich in
ihm begrifflich manifestiert hat.>> Meines Erachtens ist der Erfolg des Be-
griffes der Freiheit nicht nur durch seine Dehnbarkeit, sondern auch durch
die Assoziationen zu erkliren: Selbstbestimmung und Befreiung.

Es gibt in der liberalen Tradition unterschiedliche theoretische Stromun-
gen: Den Verfassungsliberalismus, den Wirtschaftsliberalismus und den so-
zialen Liberalismus.>® Da sich all diese verschiedenen theoretischen Stro-
mungen liberal nennen, ist es nicht trivial mit einer systematischen Ausein-
andersetzung der Begrifflichkeit der Freiheit zu beginnen. (Schlief3lich méch-
te ich mich nicht mit einer bestimmten Strémung des Liberalismus beschif-
tigen, sondern erfragen, welches der kleinste gemeinsame Nenner ist. Oder
anders gesagt, welches der Kern ist, worauf der Liberalismus basiert.)

Eben dies entspricht der Intention dieser Studie: Eine kritische Ausein-
andersetzung mit dem Freiheitsbegriff des Liberalismus. Dabei méchte ich
aufzeigen, dass die Zentralitit der Freiheit fiir den Liberalismus unverzicht-
bar ist — dass jedoch das Verstindnis der Freiheit dieser zentralen Rolle nicht
gerecht wird. Mein Definitionsvorschlag zum Liberalismus lautet demnach
folgendermafen:

[D] Liberalismus ist ein politisches Ordnungssystem, welches sich auf der

Idee der Freiheit aller griindet und diese Freiheit des Einzelnen als zentral

erachtet.>’

55  Als hochst illustrativ sei hier wohl Francis Fukuyama zu nennen, der im Jahre 1989
schon das Ende der Geschichte proklamierte; welches er darin ausmachte, dass nach
dem Fall der Sowjetunion und dem Fall der Mauer, der Wettkampf der Ideologien nun
endgtiltig durch den Liberalismus gewonnen wurde. (Vgl.: Fukuyama (1992): The end
of history)

56  Alsklassische Vertreter des Verfassungsliberalismus gelten Thomas Hobbes, John Lo-
cke, John Stuart Mill und Charles-Louis de Secondat Baron de La Bréde et Montesquieu.
Unter den Wirtschaftsliberalismus fallen Theoretiker wie Adam Smith oder Milton
Friedman. Als soziale Liberale werdenJohn Rawls, Amartya Sen und Martha Nussbaum
betrachtet.

57  Damitvertrete ich eine freiheitsfunktionale Variante des Liberalismus, die den vorran-
gigen Stellenwert der Freiheit betont. Vgl. Pauer-Studer (2000): 61ff.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce

85


https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

In meinem Definitionsvorschlag setze ich voraus, dass das Prinzip der Frei-
heit im Recht verankert wird. Somit betrachte ich den Rechtsstaat auch als
Voraussetzung fiir den Liberalismus. Dariiber hinaus ist mein Definitions-
vorschlag zunichst einmal offen fiir zwei Interpretationsmdglichkeiten:

1) Liberalismus griindet sich auf einem negativen Verstindnis der Freiheit.
Freiheit wird so verstanden, dass sie in demselben Mafle wie die Erwei-
terung der individuellen Handlungsspielriume wichst.

2) Liberalismus griindet sich auf einem positiven Verstindnis der Freiheit.
Freiheit wird indes so verstanden, dass sie sich nicht in der Abschaffung
von Hindernissen erschopft, sondern die Frage inkludiert, was der Ein-
zelne tun und sein kann. Freiheit wird hier als Selbstbestimmung ver-
standen. Ein Liberalismus, der sich auf einem positiven Verstindnis der
Freiheit griindet, erachtet die Freiheit damit nicht nur als zentral, son-
dern mochte diese erhalten und zudem strukturell férdern.

Die erste Interpretationsmoglichkeit beruht auf der Vorstellung, dass die
Freiheit allein primordial ist. Der liberale Gesellschaftsvertrag wiirde aus
der wechselseitigen Unterwerfung unter das Rechtsgesetz hervorgehen. Die
zweite Interpretationsmoglichkeit beruht auf der Vorstellung, dass sich die
Freiheit nicht von allein erhilt, sondern ernst genommen und bewahrt wer-
den muss. Sie baut darauf auf, was schon bei Kant angeklungen ist, dass ein
auf Freiheit gegriindetes Gemeinwesen mehr erfordert als ein Rechtsgesetz.
In dieser Studie wird es mir darum gehen, die These zu verfechten (T), dass
ein Liberalismus nur dann kohirent sein kann, wenn Erhalt und Férderung
der Freiheit als konstitutiv fiir den Liberalismus anerkannt werden. Damit
spreche ich mich fiir die zweite Interpretationsmdoglichkeit aus.

2.2.2 John Rawls’ normativer Liberalismus

John Rawls hat wie kein anderer die letzten 50 Jahre des liberalen philoso-
phisch-politischen Diskurses geprigt, vor allem durch die Wiederbelebung

Herlinde Pauer-Studer spricht in ihrer Monographie Autonom leben. Reflexionen iiber
Freiheit und Gleichheit iiber ein Schema der Einteilung des Liberalismus in freiheitsfunk-
tional auf der einen und egalitar auf der anderen Seite. Freiheitsfunktional seien jene
Ansétze, die Freiheit in den Mittelpunkt ihrer Betrachtung stellen, egalitir seien jene,
die Gleichheit ins Zentrum riicken.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

der normativen politischen Philosophie durch seine Theorie der Gerechtigkeit im
Jahre 1971.°% Hierin begriindete er Gerechtigkeitsprinzipien fiir eine liberale
Gesellschaft und leitete auf diese Weise eine normative und deontologische
Wende in der politischen Philosophie ein.>® Gerechtigkeit als das fundamen-
tale Grundprinzip einer humanen Gesellschaftsform definiert er folgender-
mafen:®°

Die Gerechtigkeit ist die erste Tugend sozialer Institutionen, so wie die
Wahrheit bei Gedankensystemen. Eine noch so elegante und mit sparsa-
men Mitteln arbeitende Theorie muss fallengelassen werden, wenn sie
nicht wahr ist; ebenso miissen noch so gut funktionierende und wohlabge-
stimmte Gesetze und Institutionen abgedndert oder abgeschafft werden,
wenn sie ungerecht sind.®’

Was dieses Zitat prima facie interessant macht, ist, dass Rawls die Gerechtig-
keit als Tugend bezeichnet und somit auf begrifflicher Ebene Ankniipfungs-
punkte in der Tugendethik des Aristoteles findet. Bekanntlich spielte die Tu-
gend der Gerechtigkeit fiir Aristoteles eine wichtige Rolle. Doch die Gemein-
samkeit endet alsbald, denn in der Tugendethik ist die Gerechtigkeit keine
Tugend von Institutionen, sondern von Personen. Aristoteles widmet sich im
Buch V der Nikomachischen Ethik einer ausdifferenzierten Untersuchung der
Gerechtigkeit. Neben der Gerechtigkeit im allgemeinen Verstindnis (auf die
ich hier zuriickgreife), gibt es fiir Aristoteles daritber hinaus noch eine Ge-
rechtigkeit im speziellen Sinn, die er wiederum in ausgleichende und Vertei-
lungsgerechtigkeit aufteilt.®* Die Gerechtigkeit im allgemeinen Sinn wird von
Aristoteles folgendermafien umschrieben: »Nun, wir sehen, dass man allge-
mein unter Gerechtigkeit jene Grundhaltung verstanden wissen will, von der
her die Menschen die Fihigkeit haben, gerechte Handlungen zu vollziehen,

58  Auf Deutsch erschienen im Jahre 1979.

59  Die Theorie der Gerechtigkeit steht im Gegensatz zu der bis dato in der angloamerikani-
schen politischen Philosophie vorherrschenden Theorie des Utilitarismus.

60  Esmusshinzugesagt werden (und dies tut Rawls auch in seinem Aufsatz iiber den Kan-
tischen Konstruktivismus (vgl. Rawls (1988): 82.)) dass diese Art und Weise des norma-
tiv philosophisch politischen Nachdenkens iiber eine gute Gesellschaftsordnung na-
turlich nur dann fruchtbringend geschehen kann, wenn es in der politischen/6ffentli-
chen Kulturauch die Grundsteine hierfiir gibt; d.h. Verstindnis von Freiheit und Gleich-
heit, politische Diskursivitat, 6ffentliche Verniinftigkeit..etc.

61  Rawls (1979):19.

62  Vgl. Aristoteles (2013): 1129a-1138b (NE).

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce

87


https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

von der aus sie (de facto) gerecht handeln und ein festes Verlangen nach dem

Gerechten haben.«®? In der weiteren Reflexion iiber die Gerechtigkeit im all-

gemeinen Sinne, geht er darauf ein, welche Tugenden wir bei einem gerecht

handelnden Menschen voraussetzen miissen, sodass wir ihn gerecht nennen.

Im Nachdenken hieriiber, kommt Aristoteles zu dem Schluss, dass die Ge-

rechtigkeit eine sehr hohe Tugend ist:

Gerechtigkeit in diesem Sinn ist allerdings Trefflichkeit in vollkommener
Auspragung —aber nicht ohne jede Einschrinkung, sondern: »in ihrer Bezo-
genheitaufden Mitbiirger«. Und deshalb gilt die Cerechtigkeit oft als obers-
ter unter den Vorziigen des Charakters und »weder Abend— noch Morgen-
stern sind so wundervoll«. Und im Sprichwort heifdt es: »In der Gerechtigkeit
istjeglicher Vorzug beschlossen«. Und sie ist in ganz besonderem Sinn»voll-
kommene Trefflichkeit«, weil sie die unmittelbare Anwendung vollkomme-
ner Trefflichkeit ist. Vollkommen aber ist sie, weil der, welcher sie besitzt,
diese Trefflichkeit nicht nur bei sich, sondern auch in der Beziehung zu and-
ren Menschen verwirklichen kann. Denn viele konnen Trefflichkeit in eige-
nen Angelegenheiten, nicht aber in den Beziehungen zu den anderen Men-
schen verwirklichen.®*

Somit umfasst die Gerechtigkeit alle einzelnen Tugenden und dufiert sich in

Bezug auf den Nichsten, der gerecht behandelt wird. Ursula Wolf formuliert

die Tugend der Gerechtigkeit im allgemeinen Sinne folgendermaflen:

Die Gerechtigkeit ist insofern, wie Aristoteles formuliert, als einzige arete
ein »fremdes Gut«; derjenige, der gerecht handelt, tut das fiir einen ande-
ren Zutragliche. Das muss in zwei Hinsichten prazisiert werden. Erstens sind
mit den gerechten Handlungen nicht solche gemeint, die in dem spezielle-
ren Sinn auf andere bezogen sind, dass man unmittelbar etwas fiir Freunde
oder Angehdrige tut. Diese Handlungen bleiben auf die eigene Eudaimonia
bezogen, wihrend Handlungen dann als gerechte betrachtet werden, wenn
man sie als 6ffentlich-politische Handlungen sieht, was auf die erste Defini-
tion der Gerechtigkeit zurlickfithrt. Derandere, dervon der Gerechtigkeit des
Blirgers profitiert, muss in politischen Begriffen beschrieben werden. Dieser
andere ist nun, das ist die zweite Prazisierung, je nach Staatsverfassung ver-
schieden, er kann der Beste, der Herrschende, die Gemeinschaft usw. sein.

63
64

Aristoteles (2013): 1129a 6-10. (NE).
Aristoteles (2013): 1129b 40- 1130a (NE).

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Das Gerechte ist so je nach Verfassung das flir die Gemeinschaft Gute, das
fiir die Besten Gute oder das fiir die Regierenden Gute.®

Gerechtigkeit im allgemeinen Sinne ist fir Aristoteles demnach eine politi-
sche Tugend des gerecht Handelnden. Die Tugend der Gerechtigkeit, als po-
litische Tugend, erfordert von demjenigen, der sie besitzt, Tugendhaftigkeit,
Wissen und Weisheit — Tugendhaftigkeit als Voraussetzung fiir das gerechte
Handeln, Wissen um alle Elemente, die es zu ordnen gilt und Weisheit das
Ganze im Blick zu behalten.

Aus Ursula Wolfs Zitat geht jedoch hervor, dass die Tugend der Gerechtig-
keit auch fiir die gute Ordnung des Staates relevant wird: Das Gerechte wird
das fiir die politische Gemeinschaft Gute.

Das Gute im Staat ist also nicht unabhingig vom tugendhaften Menschen
zu betrachten, der entsprechend der vollkommensten Vortrefflichkeit gerecht
handelt. Der Vergleich mit Aristoteles liegt auf der Hand und kénnte auch tie-
fer ausgefithrt werden; doch an dieser Stelle dient er zur Veranschaulichung
dessen, was John Rawls unter der Tugend der Gerechtigkeit versteht. Denn
strukturell betrachtet invertiert Rawls die aristotelische Idee der Gerechtig-
keitstugend und wendet dessen Tugendverstindnis in die entgegengesetz-
te Richtung. Wihrend fiir Aristoteles die Tugend der Gerechtigkeit als die
hochste Vortreftlichkeit des Menschen in die politische Gemeinschaft hin-
einwirkt, so gilt fiir Rawls die prozedurale Gerechtigkeit der Institutionen
als Grundlage fir die zu entwickelnde Moralitit der Menschen. Systematisch
betrachtet heif3t dies, dass die Tugend formalisiert wird — von einer Charak-
tereigenschaft, iiber welche das Gute immanent wird (Aristoteles), zu einer
Verfahrensgerechtigkeit, welche tiber prozedurale Rationalitit unbedingt ge-
setzt wird (Rawls). Als ein solches ist es das fundamentalste Kriterium politi-
scher Institutionen.

Die prozedurale Rationalitit gilt als Grundprinzip der Legitimation des
normativen Mafles der prozeduralen Gerechtigkeitstugend: Die Prinzipien
letzterer werden iiber ein abstraktes Verfahren unter idealen Bedingungen
wissenschaftlich verbindlich gewihlt und gelten als Grundlage fiir den Gesell-
schaftsvertrag, welcher auf dem héochsten Abstraktionsniveau dargelegt wird.
Das normative Mafd wird aus jener Grundfrage erschlossen: Welche Prinzipi-
en wiirden freie und rationale, nur an ihrem eigenen Interesse ausgerichte-
te Personen wihlen, wenn sie in einem urspriinglichen Zustand der Gleich-

65  Wolf (2013): 99.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce

89


https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

heit zusammenkommen und sich fiir Grundregeln entscheiden sollen, an die
alle weiteren Vereinbarungen gebunden sind? Die Krux dieser Frage ist der
Zustand urspriinglicher Gleichheit. In welcher Hinsicht soll diese ausgesagt
werden, wenn wir doch immer schon ungleich sind, etwa beziiglich Ausse-
hen, Konstitution, Anlagen, Fahigkeiten oder Talente. Hier iibersetzt Rawls
die ikonographische Darstellung der Gerechtigkeit (der Justitia®®) in ein phi-
losophisches Gedankenexperiment: Gemif} der Notwendigkeit der unpartei-
lichen Rechtsprechung, ohne Ansehung der Person, hat diese namlich eine
Augenbinde um und kann somit nicht sehen, wer genau vor ihr steht. Sie
schaut allein auf den Sachverhalt. Dieses Nicht-Sehen-Kénnen deutet Rawls
mit einer grofien semantischen Weite und mit philosophischer Abstraktion
als einen allgemeinen Schleier des Nichtwissens, den wir imaginieren soll-
ten.®” Das heifdt, wir sollen uns im Gedankenexperiment vorstellen, dass wir
nichts wissen iiber unseren zukiinftigen Status in der Gesellschaft und we-
der unser Geschlecht, sozialen Status, Beruf, Aussehen, Talente/Fihigkeiten,
Vermogen, oder unseren Gesundheitszustand kennen. Es ist diese Abstrakti-
onsleistung, welche es Rawls ermoglicht, einen urspriinglichen Zustand der
Gleichheit vorzustellen. Wenn wir nun nichts iiber uns wissen und in dieser
Situation iiber die Gerechtigkeitsprinzipien einer zukiinftigen Gesellschaft
entscheiden miissen, worauf wiirden wir uns einigen? Aus rationalen Griin-
den miissten wir uns nach Rawls 1. die schlechtméglichste Situation, in der
wir uns befinden kdnnten, vorstellen und tiberlegen was wir dann wollen und
fir uns als giiltige Prinzipien erhoffen. 2. Witrden wir uns (einem bestimm-
ten Geschlecht, Status, Beruf ..) im Zustand des Unwissens keine Vorteile
geben konnen, weil wir ja nicht verbindlich wissen, ob wir tatsichlich davon
profitieren wiirden. Aus diesen rein rationalen Klugheitsiiberlegungen wird
ein moralisches Experiment mit Teilnehmern, die nur durch Eigeninteresse
motiviert sind. Vor dem Hintergrund des Gesagten, méchte ich vier Punkte
festhalten, die fiir Rawls Liberalismus aus der Theorie der Gerechtigkeit entschei-
dend sind:

1) Die Gerechtigkeitsprinzipien lassen sich aus rationalem Selbstinteresse
ableiten. d.h. es handelt sich um ein Verfahrensprinzip auf der Grundlage
von Hobbes Friedensvertrag oder Kants Rechtsphilosophie.

66  So,wie die]ustitia seit dem spaten Mittelalter, bzw. seit der frithen Neuzeit dargestellt
wird: Mit Augenbinde, einer Waage und einem Richtschwert.
67  Rawls (1979): 159ff.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2)

3)

4)

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Der Staat hat (wie bei Kant) nicht die Aufgabe, seine Mitglieder gliicklich
zu machen; der Staat ist auf die Zwecke des Rechts, auf Freiheitsicherung
durch Gesetze beschrinkt.

Primirgiiter (Giiter, von denen wir annehmen konnen, dass sie alle wollen
und brauchen: Rechte und Freiheiten, Chancen und Macht, Einkommen
und Wohlstand) sollen gerecht verteilt werden.

Jeder soll gleiches Recht auf das umfangreichste System gleicher Grund-
freiheiten haben, das mit dem gleichen System fiir alle anderen vertrig-
lich ist. Dieses Recht gilt lexikalisch. Soziale und wirtschaftliche Grund-
freiheiten sind so zu gestalten, dass (a) verniinftigerweise zu erwarten
ist, dass sie zu jedermanns Vorteil dienen, und (b) sie mit Positionen und
Amtern verbunden sind, die jedem offenstehen.®®

Was den Freiheitsbegriff betrifft, der den Punkten 1) bis 4) zugrunde liegt, so
versucht Rawls eine neutrale Haltung einzunehmen. Er konstatiert, dass er

seine Prinzipien mit dem Streit zwischen einem positiven oder einem allein

negativen Verstindnis der Freiheit belasten will:

Ich beschiftige mich nicht mit der Streitfrage, ob die Freiheit positiv oder
negativ bestimmt werden soll. Mir scheint, dass sich diese Diskussion iiber-
wiegend gar nicht um Definitionen dreht, sondern vielmehr um den Wert
der verschiedenen Freiheiten [..] Definitionsfragen konnen hochstens eine
Nebenrolle spielen. Ich setze daher einfach voraus, dass sich jede Freiheit
mittels dreier Begriffe erkliren lisst:%° der Handelnden, die frei sein sollen,
der Beschrankungen, von denen sie frei sein sollen, und dessen, was ihnen
freigestellt sein soll. [..] Die allgemeine Bestimmung einer Freiheit hat al-
so folgende Form: Dieser oder jener Mensch (oder Menschen) ist frei (oder
nicht frei) von dieser oder jener Einschrankung (oder Einschrankungen) und

kann das und das tun (oder lassen).”®

In seiner Theorie der Gerechtigkeit geht es Rawls daher nicht um einen Frei-

heitsbegriff, sondern um die gerechte Verteilung von Freiheit. In einer ge-
rechten, wohlgeordneten Gesellschaft muss es demnach, Rawls zufolge, die
gleichen Grundfreiheiten fiir alle geben: »Jeder Mensch soll gleiche Rechte auf

68
69

70

Rawls (1979): 81ff.
Mit dieser Setzung bezieht sich Rawls auf MacCallum auf den ich im Kapitel 4 noch
eingehen werde.
Rawls (1979): 230.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce

91


https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

das umfangreichste System gleicher Grundfreiheiten haben.«” Aufgabe einer
wohlgeordneten Gesellschaft wire demnach die Gewihrung und der Schutz
der persénlichen Grundfreiheiten.”” Ob und wie die Freiheit tatsichlich ver-
wirklicht wird, erachtet er als eine untergeordnete Frage, die nicht die Frei-
heit an sich angeht, sondern lediglich den Wert der Freiheit betrifft:

Als Beschrankung der Freiheit selbst zahlt man manchmal die Unfihigkeit,
von Rechten und Méglichkeiten Gebrauch zu machen, etwa wegen Armut,
Unwissenheit oder sonstigen Mdngeln. Ich mochte mich stattdessen auf den
Standpunkt stellen, dass diese Umstande den Wert der Freiheit beeinflus-
sen, der Wert der vom ersten Grundsatz festgelegten Rechte fiir den Einzel-
nen. [..] Wir unterscheiden also folgendermafen zwischen der Freiheit und
ihrem Wert: Die Freiheit besteht in dem gesamten System der gleichen biir-
gerrechtlichen Freiheiten; der Wert der Freiheit fiir einzelne oder Gruppen
hiangt von deren Fihigkeit ab, innerhalb dieses Rahmens ihre Ziele zu er-
reichen. Die Freiheit ist als gleiche Freiheit fiir alle gleich; es entsteht kein
Problem des Ausgleichs fiir geringere Freiheit. Doch der Wert der Freiheitist
nicht fir jedermann der gleiche. Manche haben mehr Macht und Reichtum
und daher mehr Méglichkeiten, ihre Ziele zu erreichen.”?

Obgleich Rawls sich bzgl. eines Freiheitsbegriffs enthalten will, differenziert
er sein Verstindnis von Freiheit. Er scheidet seine Deutung der Freiheit als
Handlungsspielraum von einem — wie Rawls ihn nennt — Wert der Freiheit —
und gebraucht damit eine alternative Begrifflichkeit fiir die Unterscheidung
zwischen einer negativen (frei von) und einer positiven (frei zu) Freiheit. Es
erstaunt daher, dass Rawls die Gerechtigkeit lediglich an die Verteilung der
negativen Freiheit, im Sinne einer gleichen Freiheit fiir alle, bindet. Denn wie
Rawls selbst einrdumt, gibt es gewichtige sozio6konomische Einfliisse auf
die Moglichkeit der Nutzung dieser Freiheitsriume, d.h. mit Bezug auf die
Verwirklichungsmaglichkeit der Freiheit. Ein Liberalismus, der diese struk-
turellen Faktoren per se ausklammert, schliefRt Menschen von der Verwirkli-
chungsméglichkeit ihrer Freiheit aus.
Daraus kann man zwei Folgeprobleme ableiten:

71 Rawls (1979): 78.
72 Rawls (1979): 227.
73 Rawls (1979): 233.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

1) Eine reine Verteilungsgerechtigkeit der negativen Freiheitsriume unter-
gribt eine reichere Vorstellung von Gerechtigkeit.

2) Da eine rein negative Freiheit philosophisch unterbestimmt ist (Vgl. die
Diskussion in Kapitel 1., bzw. 2.1.1.), stellt sich die Frage, ob die gleiche
Verteilung negativer Freiheit als Rechtfertigungsgrundlage fiir ein frei-
heitliches politisches Ordnungssystem iiberzeugend ist.

2.2.3 Der politische Liberalismus

In der Theorie der Gerechtigkeit verfolgte Rawls das Ziel die traditionelle Lehre
des Gesellschaftsvertrags zu verallgemeinern und auf eine hohere Abstrak-
tionsstufe zu stellen.”* In seinen Vorlesungen zum politischen Liberalismus geht
es ihm hingegen um mehr: Er intendiert eine rein politische Konzeption der
Gerechtigkeit zu entwerfen. Ausgangspunkt ist die Tatsache, dass die Theorie
der Gerechtigkeit auf einer allgemein zustimmungsfihigen philosophischen
Lehre basiert.

Wahrend Rawls in der Theorie der Gerechtigkeit davon ausging, dass es
sich bei der Idee der Person um eine moralische Persénlichkeit handelte,
wird die Person im politischen Liberalismus hingegen als freier und gleicher
Biirger verstanden, der in einer politischen Beziehung mit anderen Biirgern
steht.”” Die Weiterentwicklung der Theorie der Gerechtigkeit basiert dem-
nach auf der Einsicht in folgendes ernste Problem:

Das ernste Problem ist das folgende: Eine moderne demokratische Gesell-
schaftist nicht einfach durch einen Pluralismus umfassender religioser, phi-
losophischer und moralischer Lehren gekennzeichnet, sondern durch einen
Pluralismus zwar einander ausschlieRender, aber gleichwohl verniinftiger
umfassender Lehren.”®

Das ernste Problem ist indes ein politisches Problem, da die Entwicklung hin
zu einem Pluralismus umfassender und dennoch sich einander ausschlie-
Bender Lehren »ein Ergebnis des Gebrauchs der freien menschlichen Ver-
nunft innerhalb des Rahmens der freien Institutionen einer konstitutionel-
len Demokratie ist.«’” Rawls spricht in diesem Kontext auch vom »Faktum

74 Vgl. Rawls (2003): 11.
75  Rawls (2003): 42.
76  Rawls (2003): 12.
77  Rawls (2003):13.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce

93


https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

eines verniinftigen Pluralismus.«”® Die politische Problematik, die sich aus
diesem Faktum ableitet, ist die Frage nach der nachhaltigen Stabilitit einer
pluralistischen Gesellschaft: »Wie kann eine stabile und gerechte Gesellschaft
freier und gleicher Biirger, die durch verniinftige und gleichwohl einander
ausschlieflende religiose, philosophische und moralische Lehren einschnei-
dend voneinander getrennt sind, dauerhaft bestehen?«” Rawls beantwortet
die Frage, dass eine pluralistische Gesellschaft dauerhaft nur dann bestehen
kann, wenn es ihr gelingt, ihre grundlegenden Prinzipien politisch zu recht-
fertigen: Das bedeutet, dass eine pluralistische Gesellschaft auf Gerechtig-
keitsprinzipien aufbauen muss, denen alle Biirger — unabhingig von ihrer
religivsen Uberzeugung, oder Anhingerschaft einer philosophischen Lehre
zustimmen kénnen. Er will iiber die diskursive bzw. 6ffentliche Vernunft®°
eine Geltung der politischen Verniinftigkeit erreichen, welche die moralische
Wahrheit vollstindig ersetzt. Der politische Liberalismus arbeitet somit mit
einer groftmoglichen Relativierung des Guten. Wenn es nicht zu erwarten
ist, dass die Menschen eine gemeinsame Vorstellung des Guten besitzen und
sich aufein Ideal, auf Ziel und Zweckorientierung einigen kénnen, dann heif3t
dies fiir den modernen Staat Folgendes:

Es geht darum, dass in einem demokratischen Verfassungsstaat das 6ffent-
liche Verstandnis von Gerechtigkeit so weit wie moglich von kontroversen
philosophischen und religiésen Lehren unabhingig sein sollte. [..] die 6f-
fentliche Gerechtigkeitskonzeption muss politisch sein und darf nicht me-
taphysisch sein.%'

Der Hintergrund dieser Auffassung ist die Annahme, dass es angesichts des
Autorititsverlusts der Religionen innerhalb einer Gesellschaft keine homo-
gene Zustimmung mehr zu einem Verstindnis des Guten geben kann. Viel-
mehr gebe es miteinander konkurrierende und inkommensurable Konzep-
tionen des Guten.%? Die Idee des politischen Liberalismus kann daher auch
in den Kontext einer geschichtlichen Entwicklungslinie gestellt werden. Fir

78  Rawls (2003): 13.

79  Rawls (2003): 14.

80  Rawls spricht selbst nur von der 6ffentlichen Vernunft. Doch erscheint mir der Begriff
derdiskursiven Vernunft durchaus passend, denn dadurch tritt die normative Grundla-
ge hinter dem Vernunft Konzept deutlicher zutage und die Méglichkeit der Verschleie-
rung verringert sich.

81  Rawls (1988): 255.

82  Rawls (1988): 257.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Rawls findet diese Linie der Entwicklung ihren Ursprung in der Glaubens-
spaltung, da hier eine Pluralitit der metaphysischen Wahrheitsbegriffe auf-
taucht. Uber die Entwicklung des modernen Staates und die Entwicklung der
Wissenschaften sei diese Entwicklungslinie fortgefithrt worden und habe im
modernen Pluralismus ihren Abschluf gefunden.® Der Pluralismus ist so-
mit das natirliche Ergebnis der Betitigung der menschlichen Vernunft un-
ter freien Institutionen und kann den Menschen dazu verhelfen verniinftiger
zu werden. Das ist allerdings ein schwieriges Unterfangen, da es eine hohe
kognitive Leistung der Abstraktion und der Relativierung des eigenen Stand-
punktes erfordert.

Die These der Inkommensurabilitit der Theorien des Guten dient Rawls
als Grundlage fir seine Behauptung, dass die politische Philosophie von der
Suche nach dem guten Leben Abschied nehmen und sich politisch, d.i. prag-
matisch orientieren miisse. Inwieweit eine rein pragmatische politische Phi-
losophie dann noch normativ genannt werden kann, soll hier nicht zur De-
batte stehen. Aufgrund der Pluralitit moderner Gesellschaften geht Rawls je-
denfalls davon aus, dass diese Art und Weise der Theoriebildung die einzig
mogliche sei:

Die Philosophie, verstanden als Suche nach der Wahrheit einer unabhiangi-
gen metaphysischen und moralischen Ordnung, kann nach meiner Uberzeu-
gung in einer demokratischen Gesellschaft keine brauchbare Basis fiir eine
politische Gerechtigkeitskonzeption bereitstellen.84

Sowohl die Interpretation des Pluralismusproblems wie auch die Schlussfol-
gerung aus derselben sind streitbar und es wird mir im weiteren Verlauf dar-
um gehen, diese kritisch zu betrachten.®s Ein erstes Problem lisst sich bereits
identifizieren: Ohne jegliche normativ-metaphysische Primissen liuft Rawls’
Theorie auf eine modus vivendi Konzeption hinaus. Diesem Problem versucht
er durch Zusatzannahmen aus dem Weg zu gehen. Damit bedient er sich nor-
mativer Elemente, die er als Theoriebausteine hinzufiigt, um seine Primissen
im Umkehrschluss so voraussetzungslos wie moglich zu halten. Diese Zusatz-
annahmen sind tatsichlich die einzige Moglichkeit fiir Rawls, um die Biirger
mit den notwendigen moralischen Vermégen auszustatten, sodass die zivilen
Grundlagen einer liberalen Gesellschaft aufrechterhalten werden kénnen:

83  Rawls (2003): 19.
84  Rawls (1988): 263.
85 Insbesondere werde ich darauf in Kapitel vier eingehen.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce

95


https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Wir missen davon ausgehen, dass eine einigermafien gerechte politische
Gesellschaft realisiert werden kann, und dazu miissen Menschen eine mo-
ralische Natur haben, natiirlich keine vollkommene moralische Natur, aber
doch eine, die es ihnen erlaubt, eine verniinftige politische Konzeption des
Rechten und des Gerechten zu verstehen, ihr zu folgen und sich von ihr mo-
tivieren zu lassen und so die von deren Idealen und Grundsitzen geleitete

Gesellschaft mitzutragen.8¢

Den Mitgliedern der gerechten Gesellschaft spricht er demnach eine Anla-
ge zu einem Gerechtigkeitssinn wie einem Kooperationssinn zu: »Der Ge-
rechtigkeitssinn ist das Vermdogen, eine 6ffentliche Gerechtigkeitskonzepti-
on, welche faire Bedingungen sozialer Kooperation festlegt, zu verstehen, sie
anzuwenden und ihr entsprechend zu handeln.«®” Uber diese beiden Zusatz-
annahmen schafft es Rawls die Gesellschaftsmitglieder nicht nur als freie und
gleiche, sondern auch als kooperative Gesellschaftsmitglieder zu postulieren.
Rechtfertigungsgrundlage bleibt daher eine gerechte Verteilung der Rechte
und Pflichten. Analog zur Theorie der Gerechtigkeit gilt auch fir den politi-
schen Liberalismus, dass er iiber die gleiche Verteilung der Freiheitsrechte,
wie tiber den Schutz dieser, gerechtfertigt ist. Die daraus bereits abgeleite-
ten Folgeprobleme bleiben bestehen, doch es gibt noch ein weiteres praktisch-
politisches Problem, das ich ansprechen mochte. Dadurch, dass die rein nega-
tive Freiheit philosophisch unterbestimmt ist, stellt sich nicht nur die Frage,
ob die gleiche Verteilung der negativen Freiheit als Rechtfertigungsgrundla-
ge fiir einen Liberalismus tiberzeugend, sondern ob diese auch selbsttragend
ist. Warum sich diese Frage stellt ist ein theorieimmanentes Problem: Wie
bereits erwihnt, ist die Grundlage des Liberalismus das Rechtsgesetz. Men-
schen binden sich an das Recht und unterwerfen sich ihm. Dadurch wird die
Willkiir des einen mit der Willkiir des anderen kompatibel gemacht. Die mo-
ralische Regulierung der eigenen Freiheit ist keine Definitionsvoraussetzung
des Rechts: Es ist schlieRlich jedermanns Willkiir iiberlassen, welchen Zweck
er sich fiir seine Handlung setzen wolle.38

Ob der Biirger demnach rein egoistisch oder ob er moralisch handelt, ob
er sich sozial engagiert, sich seinen Nichsten zuwendet oder nicht, ist seiner
Willkiir iiberlassen. Solange sich der Biirger rechtlich verhalt, ist der Biirger in

86 Rawls (2003): 64.
87 Rawls (1988): 266.
88  Vgl. Kant (1977): 511/A7 (MS).

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

einem liberalen Staat keinem weiteren moralischen Gesetz verpflichtet. Und
auch der mit einem Gerechtigkeitssinn und einem Kooperationssinn ausge-
stattete Biirger bleibt ein kluger Egoist — er hilt sich lediglich an die Gerech-
tigkeitsprinzipien einer wohlgeordneten Gesellschaft. Doch der liberale Staat
ist darauf angewiesen, dass nicht alle Biirger kluge Egoisten sind.

Ein liberaler Gesellschaftsvertrag mag fiir ein Volk von Teufeln auflésbar
sein, doch ob diese Teufel dauerhaft in einem liberalen Staat zusammenleben
kénnen, ist fragwiirdig, schlief3lich wiirde einem solchen Staat das moralische
Fundament verlustig gehen. Nicht zuletzt war es Kant, der sich dieses Pro-
blems bewusst war: Mit Blick auf die Méglichkeit menschlicher Entwicklung
sollen die duflere und die moralische Freiheit komplementir gedacht werden.
Freiheit muss daher von innen her reguliert werden. Doch auf der Basis des
biirgerlich-rechtlichen Gesellschaftsvertrags, der iiber die negative Freiheit
gedacht wird, hat der Staat keine Mittel den Biirger zu einem moralischen
Leben anzusinnen. Der liberale Staat braucht zwar die moralische Substanz,
kann sie aber nicht garantieren. Damit ist ein theorieimmanentes Dilemma
angesprochen, welches Ernst-Wolfgang Bockenforde eingangig illustriert hat:

Der freiheitliche, sakularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst
nicht garantieren kann. Das ist das grofse Wagnis, das er um der Freiheit wil-
len eingegangen ist. Als freiheitlicher Staat kann er einerseits nur bestehen,
wenn sich die Freiheit, die er seinen Birgern gewdhrt, von innen her, aus der
moralischen Substanz des einzelnen und der Homogenitét der Gesellschaft
reguliert. Andererseits kann er diese inneren Regulierungskrafte nicht von
sich aus, d.h. mit den Mitteln des Rechtszwanges und autoritativen Gebots
zu garantieren suchen, ohne seine Freiheitlichkeit aufzugeben und —auf sa-
kularisierter Ebene —injenen Totalititsanspruch zurlickzufallen, aus demer
in den konfessionellen Biirgerkriegen herausgefiihrt hat.®?

In der pragmatischen Konzeption des politischen Liberalismus stellt sich die-
ses Problem noch pointierter, da keine moralische Personlichkeit mehr vor-
ausgesetzt wird.

Die dargestellte Entwicklungslinie des gegenwirtigen Liberalismus, aus-
gehend von der praktischen Philosophie Kants hin zu John Rawls baut auf der
Zentralitit der Freiheit des Einzelnen auf. Gleichzeitig ist deutlich geworden,
dass jene Zentralitit nicht unproblematisch ist: Der Freiheit wohnt ein Span-
nungsverhiltnis inne, jenes zwischen duflerer und moralischer Freiheit. Kant

89  Bockenforde (2016): 60f.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce

97


https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

hat bereits darauf verwiesen, dass es einer moralischen Regulierung der Frei-
heit bedarf, wenn es zu einer menschlichen Entwicklung kommen soll. Doch
was diese Notwendigkeit moralischer Regulierung fiir eine Theorie des Libe-
ralismus bedeutet bleibt eine offene Frage. Auch John Rawls bleibt auf diese
offene Frage verwiesen

2.2.4  Starken des Liberalismus

1. Angebot eines friedlichen Zusammenlebens

Nach der Glaubensspaltung durch die Reformation tauchte eine wichtige po-
litische Frage auf: Wie kénnen unterschiedliche religiose Konfessionen, die
je fur sich einen unabdingbaren Anspruch auf Wahrheit haben, friedlich ko-
existieren? Die schwerwiegenden Glaubenskriege und die damit verbunde-
nen verheerenden menschlichen Griuel, die sich in Folge der Reformation
auf dem europiischen Kontinent ereigneten,’® haben dieser politischen Fra-
ge natiirlich noch mehr historische Brisanz verliehen und die Suche nach ei-
ner politischen Losung verstirke. Die theoretische Weiterentwicklung inner-
halb der politischen Theorie, die bei Hobbes konsequenterweise durchgefiithrt
wurde, ermdglichte eine rationale Begriindung des Staates. Denn seit Hobbes
wird der Staat weder philosophisch-normativ eingebettet gedacht noch iiber
die Autoritit einer gottlichen Macht gerechtfertigt. Es ist das freie, auf sich
selbst gestellte Individuum, das mit seiner rationalen, an der eigenen Bediirf-
nisnatur orientierten Entscheidung den Staat als legitime Institution politi-
scher Macht begriindet. Somit wurde eine weltanschaulich neutrale Méglich-
keit geschaffen eine politische Ordnung zu begriinden, die den Frieden auf
dem europiischen Kontinent (vorerst) zu sichern vermochte.

2. Emanzipation von personengebundener Herrschaft

Wie schon aus Hobhouse’s Zitat deutlich wurde, kann der moderne Staat
nicht unabhingig von den ideengeschichtlich vorausgehenden autoritiren
Staatsformen verstanden werden. Doch der Liberalismus entwickelte sich
nicht sukzessive, iiber einen sanften Prozess politischer Einsichten; vielmehr
ist er als eine Protestbewegung zu verstehen, welche sich gegen die perso-
nengebundene Herrschaftsform entziindete. So gesehen ist Liberalismus
immer auch eine Bewegung der Emanzipation. Diese Emanzipation ist nicht

90 Vgl.: Bauernkriege, Schmalkaldischer Krieg, DreifSigjahriger Krieg..etc. (siehe entspre-
chend: Bendikowski (2016)).

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

nur die arché des Liberalismus, sondern sein movens, sein ihn mitbestimmen-
des Momentum. Denn als Ausdruck sozialer und politischer Emanzipation
nimmt der Liberalismus das Streben der Menschen nach individueller Frei-
heit und politischer Selbstbestimmung ernst; und insoweit er dies tut, ist er
auch konstruktiv. Schlieflich ist Liberalismus auch die Verstetigung dieses
nach Befreiung strebenden Potentials: Die unwirklich erscheinende Idee
einer freien, d.i. zwangsfreien Herrschaftsform wurde tiber die kollektive
Selbstbestimmung zu einer politischen Tatsache: Zur Institutionalisierung
der reprisentativen Selbstherrschaft von Freien und Gleichen. Die politische
Herrschaft, die iiber eine Person legitimiert werden konnte, wurde somit
abgelost.

3. Das Rechtsprinzip als Grundlage moderner Staatlichkeit

Die von Kant entwickelte Idee der Legalitit ldsst sich iiber minimale Voraus-
setzungen definieren und stellt auch nur minimalste normative Forderungen.
SchlieRlich betrifft es lediglich das dulere Verhiltnis einer Person gegen ei-
ne andere. Es ist der »Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkiir
des einen mit der Willkiir des anderen nach einem allgemeinen Gesetze der
Freiheit zusammen vereinigt werden kann.«”* Da das Recht wertneutral be-
griindet wird, kénnen auch nur negative Pflichten abgeleitet werden, welche
als Unterlassungspflichten charakterisiert werden kénnen. Da die Legalitit
besonders voraussetzungslos ist, ist dies natiirlich aus begriindungstheoreti-
schen Griinden elegant (somit besitzt sie auch eine hohe theoretische Attrak-
tivitit).”” Neben den theoretischen Vorteilen der Staatsbegriindung erdffnet

91 Kant (1977): 337/[A 33/B 33,34]

92 Aufgrund der Einfachheit der theoretischen Begriindung ist eine solche Vorgehens-
weise methodisch vielversprechend. Daher verweise ich auch an dieser Stelle auf die
beriihmte Konkretion theoretischer Einfachheit durch Ockham’s Rasiermesser. Inso-
fern gleiche Werthaftigkeit zwischen Theorien vorhanden ist, wiare Ockham zufolge
immer die einfachere Theorie der komplizierteren vorzuziehen. An dieser Stelle wiir-
de ich jedoch sagen, dass eine moralische Theorie gegeniiber einer politischen Theo-
rie einen hoheren epistemischen Wert besitzt. Daher wiirde der Hinweis auf Ockham's
Rasiermesser beim Vergleich zweier Theorien, die unterschiedlich begriindet sind, ins
Leere laufen. Vgl. Ockham (1996). Der Wert einfacher Theoriebildung sei jedoch kei-
neswegs zu unterschitzen. Einfache Theorien, bzw. Modelle besitzen oftmals eine ho-
he Erklarungskraft und sind gerade in den Gesellschaftswissenschaften (z.B. Volkswirt-
schaftslehre) von grofier Bedeutung. In der Philosophie hingegen ist es von Bedeutung
auch jenseits der Minimalbedingungen zu denken, auch um aufzuzeigen, wo die Er-
klarungskraft einer bestimmten Theorie Liicken und blinde Flecken aufweist.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce

99


https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

das Rechtsprinzip zudem neue Moglichkeiten der normativen Ordnung einer
Gesellschaft. Schliefilich ergibt sich die Grundlage des Rechtsgesetzes nicht
nur aus der Klugheitsiiberlegung, sondern auch aus der Institutionalisierung
der Gleichheit. Alle unterwerfen sich in Freiheit dem Gesetz des Rechts; und
da sich alle gleichermafRen unterwerfen, sind alle vor dem Recht gleich. Wie
anhand von Rawls dargestellt, erméglicht diese formale Gleichheit Fragen der
Gerechtigkeit anzugehen; etwa dafiir zu sorgen, dass Rechte gleich verteilt
und geschiitzt werden.

4. Normativer Individualismus

Mit dem Begriff des normativen Individualismus meine ich die philosophi-
sche Deutung der Freiheitlichkeit und Werthaftigkeit eines jeden Einzelnen.
Dies ist nicht nur aus der Perspektive der politischen Philosophie von Bedeu-
tung, weil die Freiheitlichkeit eines jeden Einzelnen und damit die je indivi-
duelle Fihigkeit zur praktischen Verniinftigkeit wertgeschitzt und anerkannt
wird; besonders auch fiir die Rechtsphilosophie und fiir die Moralphilosophie
ist dieser Schritt wesentlich. Der normative Individualismus ermdéglichte es
die Idee der unveriuflerlichen Wiirdigkeit des Menschen im rechtlichen und
politischen Denken zu sichern. Dem Einzelnen wird auf Grund seiner Fahig-
keit zur Selbstbestimmung durch die praktische Vernunft seine unveriufier-
liche Wiirdigkeit zugeschrieben:

Allein der Mensch als Person betrachtet, d.i. als Subjekt einer moralisch-
praktischen Vernunft, ist iiber allen Preis erhaben; denn als ein solcher (ho-
mo noumenon) ist er nicht blofd Mittel zu anderen ihren, ja selbst seinen
eigenen Zwecken, sondern als Zweck an sich selbst zu schitzen, d.i. er be-
sitze eine Wiirde (einen absolut inneren Wert) wodurch er allen anderen
verniinftigen Weltwesen Achtung fiir ihn abnétigt, sich mit jedem anderen

dieser Art messen und auf den Ful der Gleichheit schitzen kann.®3

Ins Recht iibertragen wird diese moralische Idee zur tragenden Siule der
Staatlichkeit: Art.1 des Deutschen Grundgesetzes: »Die Wiirde des Menschen
ist unantastbar« — dieser Grundsatz der Deutschen Verfassung garantiert die
unverletzliche Wiirde eines jeden einzelnen Menschen.’* Da die staatliche

93 Kant (1977): 569/A94 (MS).
94 Vgl. Méllers, Christoph (2019): Das Grundgesetz. Geschichte und Inhalte. Bundeszentrale
fiir politische Bildung: Bonn.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Gewalt an diesen Grundsatz gebunden ist, wird der liberalen Idee der norma-
tiven Individualitit eine tatsichliche Grundlage innerhalb bestehender poli-
tischer Ordnungsformen verliehen.

5. Impetus der Freiheitlichkeit

Die Umsetzung des unbedingten, rechtlichen Schutzes der Wiirdigkeit des
Menschen ist ein Schritt, welcher aus philosophischer Perspektive kaum zu
iiberschitzen wire; denn er bedeutet nicht weniger als der rechtlich (und zwar
auf der Ebene der Grundrechte) verankerte Schutz der Fihigkeit der freien
Vernunfttitigkeit.

Der Einzelne kann dementsprechend gegeniiber dem Staat sein Recht auf
freie Ausiibung seiner praktischen Vernunftfihigkeit geltend machen. Hier-
nach ist die moralische Freiheit des Einzelnen verbiirgt, was nichts anders
bedeutet, als dass die praktische Vernunft als das normative Maf} von poli-
tischer Macht und Gewalt Giiltigkeit besitzt — Eingriffe von staatlicher Seite
gegen diese moralische Wahrheit sind unzulissig. In der Konsequenz kommt
der Judikative die Aufgabe zu, die moralisch-praktische Freiheit eines jeden
Einzelnen zu schiitzen. Fir den einzelnen Menschen, als Biirger eines libera-
len Staates, bedeutet dies zweierlei: Als Wesen moralischer Erhabenheit hat
er das Recht auf Freiheit (im moralischen, wie im politischen Sinne) und darf
dieses auch einfordern; als ein moralisches Subjekt muss sich der Mensch
aber gleichzeitig auch als frei verantworten — gegeniiber der staatlichen Ge-
walt, dem Recht, gegeniiber seinen Nichsten, wie auch gegeniiber sich selbst.

6. Anerkennung und Wertschatzung des Pluralismus

Als ein weiteres wichtiges Vermdichtnis des Liberalismus mdéchte ich die In-
tegration des gesellschaftlichen Pluralismus in die politische Theoriebildung
nennen. Es geht mir hier in erster Linie um die Anerkennung des Pluralis-
mus als einer natiirlichen Folgeerscheinung der freiheitlichen Betitigung der
praktischen Vernunft. Denn die positive Bejahung des Pluralismus als einer
Quelle menschlichen Wachstums hat einen einseitigen Begriff des Pluralis-
mus als Gegenbegriff der Einheit abgel6st. Dies ist meines Erachtens von
Bedeutung, denn wenn die Betitigung der praktischen Vernunft gewiinscht
wird, dann muss in der logischen Konsequenz der Pluralismus auch als posi-
tive Entwicklungs- und Entfaltungsméglichkeit betrachtet werden.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce

101


https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

2.2.5 Antinomie des Liberalismus

Die zentrale Frage in dieser Studie ist die nach dem Freiheitsverstindnis
im Liberalismus. In diesem Kapitel wurde eine Entwicklungslinie hin zum
gegenwirtigen Liberalismus auf der Grundlage der praktischen Philosophie
Kants aufgezeigt. Dabei wurde deutlich, dass der Freiheit eine Spannung in-
newohnt: Wird die Freiheit allein negativ verstanden, so fehlt ihr Begrenzung
und Bestimmung. Doch da der Liberalismus auf der dufieren, d.h. negativen
Freiheit, aufbaut, kann der die fehlende Bestimmung der Freiheit nicht aus-
gleichen. Auf den Liberalismus iibertragen hat diese Einsicht zu folgenden
zwei aufeinander aufbauenden Thesen gefiihrt:

1) Ein liberaler Gesellschaftsvertrag, der allein darauf beruht, die Willkiir
des Einen mit der des Anderen kompatibel zu machen, also allein eine
negative Freiheit voraussetzt, reicht nicht aus, um einen Liberalismus
zu begriinden, da aus einer solchen Konzeption ein Gerechtigkeitspro-
blem und ein Stabilititsproblem folgen. Das Gerechtigkeitsproblem be-
zieht sich auf die Unzulinglichkeit einer Vorstellung von Gerechtigkeit,
die sich in Verteilungsfragen negativer Freiheitsriume erschépft. Das Sta-
bilitatsproblem bezieht sich auf die Tatsache, dass sich aus einem auf ne-
gativer Freiheit begriindeten Gesellschaftsvertrag theorieimmanente Pro-
bleme ableiten, die durch die theoretischen Primissen selbst nicht aufge-
16st werden kénnen. (Vgl. Bockenférde-Problem)

2) Die Implikation aus These (1) ist die Einsicht, dass Freiheit als zentraler
Wert im Liberalismus nicht nur negativ, sondern positiv verstanden wird.
Freiheit erschopft sich nicht in der Abschaffung von Hindernissen, son-
dern inkludiert die Frage: Was kann der Einzelne tun und sein? Freiheit
wird hier als Selbstbestimmung gedeutet. Ein Liberalismus, der sich auf
einem positiven Verstindnis der Freiheit griindet, erachtet die Freiheit
damit nicht nur als Grundwert, sondern méchte diesen zudem struktu-
rell férdern.

https://dol.org/10.14361/9783839465861-006 - am 14.02.2026, 07:56:29. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

