Bewegungserkenntnis.
Zu einigen Modellen, dem Kinetischen

gerecht zu werden

FrRANZ ANTON CRAMER

Tanz ist mehr als die Summe choreographischer Werke. Zugleich kann nur
aus der Betrachtung des Einzelfalls tinzerischer Praxis Erkenntnis tiber die
Form gewonnen werden, in der Tanz erscheint. Doch ist dieser Einzelfall je
und je geprigt von Motiven, Triebkriften und Bedingungen, welche tiber
das Werkhafte hinausgehen. Die Erscheinungsweise von Tanz als choreo-
graphische Realitdt ist immer auch ein kultureller Prozess, der sich in der
bloRen historischen Faktizitit des Werkes weder erklirt noch erschopft. Die
Entstehung von Analyseformen, die iiber das dsthetisch-kritische Instru-
mentarium hinausgehen und nach grundlegenden Wesensziigen forschen,
die Bewegung zu Tanz werden lassen und die umgekehrt die Praxis des Fra-
gens selbst beeinflussen, indem sie Bewegung in sich einschliefen, prigt
das erste Drittel des 20. Jahrhunderts.

Die Einsicht in das Ungentigen der herkémmlichen Instrumente, Welt
zu erfassen und Erkenntnis zu konstruieren, fithrt zu einem gesteigerten
Interesse an korperbegriindeten Formen kultureller Praxis und an mit ih-
nen verbundenen wissenschaftlichen Disziplinen wie etwa der Ethnologie
und Anthropologie. Sichtbar wird dies auch durch die Etablierung einer
neuen Kunstgattung mit dezidiertem Anspruch auf Eigenstindigkeit: dem
Tanz. Dieser Konnex ist durch zahlreiche Versuche charakterisiert, das Kor-
perliche selbst als Paradigma des Wissens zu analysieren und konzeptionell
darzustellen. Dabei berufen sich viele Autoren, soweit sie nicht ausdriick-
lich auf kiinstlerischer Ebene argumentieren, gar nicht unmittelbar auf den
Tanz und seine Fragestellungen, obwohl ihre Thematiken auf das Engste
mit den phinomenologischen Mustern und Erscheinungsweisen von Bewe-
gung als Tanz und ihrer materiellen Triger, der Korper, verbunden sind.

- am 14.02.2026, 11:20:3: - Op



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | Franz ANTON CRAMER

Helmuth Plessner

In seinem 1928 verdffentlichten Werk »Die Stufen des Organischen und der
Mensch« geht Helmuth Plessner von der Frage aus, wie und warum der
Mensch als biologisches Wesen Kultur als seine spezifische Lebenswelt her-
stellen konnte: »Wie aus korperlichen Tatsachen geistige Dimensionen wer-
den« (Plessner 1975: 5) bleibt letztlich ratselhaft. »Wie [...] der schépferische
Geist zu dieser konkreten Existenz >in< einem Menschen, zu dieser Abhdin-
gigkeit von seinen physischen Eigenschaften kommt, bleibt ebenso ritselhaft.«
(Ebd.)

Diesem Ritsel nachzugehen, wird im 20. Jahrhundert eine Aufgabe des
Tanzes, der Tanzwissenschaft und der konzeptionellen Bannung von Bewe-
gung. Dabei gehen die kiinstlerischen Impulse zunichst von Deutschland
aus; die philosophische Beschiftigung mit Phinomenen der Dynamik von
Wissen und Kultur ist dagegen in Frankreich besonders ausgeprigt.

Das Nachdenken tiber Kultur jenseits von Kérpern und die Herstellung
von Empirie und Objektivitit durch dem Korper abgelauschte, aber schein-
bar von seinen Unvollkommenheiten abgeloste Verfahrensweisen und Me-
thoden (vgl. Crary 2002) scheint Plessner unzulissig. Man tibersehe damit
gerade jene Moglichkeiten von Erkenntnis und Verstehen, die sich aus der
korperlichen Konstitution der Wahrnehmung und des Philosophierens er-
geben: »Die fortschreitende Erfahrung von der Verschiedenheit der mensch-
lichen Kulturen und ihrer Weltbilder hat diesen letzten Rest von Naivitit
und das Vertrauen in die Zeitentzogenheit der Erkenntniskategorien unter-
graben.« (Plessner 1975: 10)

Plessner arbeitet an der Begriindung des Aisthetischen als einen auto-
nomen, unmittelbaren Raum des Zugriffs auf Wirklichkeit. Die Dimension
des Erlebens selbst wird dabei Teil der theoretischen Begriindung fiir die
Unmittelbarkeit des Vorgangs: Weil es einen Moment des Unmittelbaren (als
Erfahrung) gibt, muss dieses Unmittelbare auch behauptet werden gegen
die empiristische Vereinzelung des Wissens. Es geht gegen den »sterile[n]
Dualismus von Erfahrungswissen einerseits, Erkenntnistheorie anderer-
seits« (ebd.: 30).!

Raymond Bayer

Anders geht der franzésische Kunstwissenschaftler Raymond Bayer vor. In
seiner zweibindigen Abhandlung »Asthetik der Grazie« (1933) iiber Phino-
mene der Anmut als Grundlage einer rational begriindeten Asthetik — sie
heifdit im Untertitel »Einfithrung in das Studium strukturellen Gleichge-
wichts« (Introduction & l'étude des équilibres de structure) — widmet Bayer dem
Tanz zwei Kapitel, jeweils iiberschrieben mit Mechanik und Asthetik. Bayers

1 | Siehe hierzu auch den Abschnitt »Anthropologie, Bewegung, Wissen« in
Cramer 2008: 155-186.

- am 14.02.2026, 11:20:3: - Op



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEWEGUNGSERKENNTNIS | 135

Ansatz ist weitgehend deskriptiv: Er betrachtet die tatsichlichen Schritte
und Figuren des klassischen Vokabulars, befasst sich mit deren Kraftlinien,
ihrem raumlichen Umfang, ihrer korperlichen Disposition und den visu-
ellen Wirkungen dieser Bewegungen. Grundiert bleibt der Blick von einer
humanistischen Emphase, wonach die wahre Anmut eine Art »Sieg« sei.

Simtliche Haltungen des akademischen Tanzrepertoires, wie attitude,
arabesque oder temps de pointe, seien »gedankenschwer. Jede Einzelne stellt
einen Zustand der Asthetik des Gleichgewichts dar.« (Bayer 1933: 247) Je-
doch bleibt dieser Zustand — wie jedes Gleichgewicht — paradox und dop-
pelsinnig: »Verausgabung, die wie Einsparung (épargne) wirkt« (ebd.: 260).
Dieser visuelle Effekt des Tanzes aber soll rational erklirt, und vor allem
aus dem Zustand des Paradoxes herausgel6st werden. Das dem Tanz inhi-
rente, ausgewogene Wechselspiel aus Beschleunigung und Verlangsamung,
aus Schwere und Gegenkraft, aus Leichtigkeit und Verausgabung soll in die
systemische Betrachtung des mechanischen Wirkungszusammenhangs
eingepasst werden. Dabei vermischt Bayer bestindig mechanische mit is-
thetischen und humanistischen Betrachtungen:

»Was die Grazie uns zu geben vermag, ist also nicht blofl die Darbietung einer
ganzen umfassend konstituierten Disziplin, sondern der Verweis auf jene Be-
reiche, in denen die Bewegung entsteht: die Transfiguration der mechanischen
Primissen des Tanzes. [...] Die Grazie taumelt bestindig in den Randbezirken
von Norm und Wunder. Grazie ist Nimbus. Und hier liegt der choreographische
Auftrag: Dinge natiirlich erscheinen lassen, die es nicht sind.« (Ebd.: 268f)

Bayers Ausfithrungen verharren in einem klar umrissenen Paradigma. Sei-
ne beschriebenen Modelle sind Elevinnen der Ballettschule an der Pariser
Oper, sie tragen Vornamen und verlieren sich doch immer wieder im All-
gemeinen der Tanzform, welche Bayer seiner Analyse zugrunde legt. Statt
»Nicole, Fanchette, Mireille, Marguerite« (ebd.: 256) ist die letztinstanzli-
che Begriindung immer nur »der Tédnzer« oder »der Tanz«. Und obwohl er,
anders als etwa Paul Valéry, ungemein ausfiihrlich einzelne Tanzfiguren
behandelt und in langen protokollartigen Passagen darstellt, sind seine Ab-
leitungen doch immer ins Unbestimmte gerichtet.

»Uber dem Mechanischen steht aber das Asthetische. Die Erscheinungsweise
als solche [...] hat ihre eigenen Gesetze, ihre Anordnungen fiir das Auge, die un-
mittelbar wirksam sind. In der gymnastischen Analyse des Tanzes, iibergehen
die mechanistischen Theorien vollig den zweiten Aspekt der Betrachtung, in
dem doch reichhaltige Lehren verborgen sind. [...] Fiir eine Gesamtschau des
Tanzes ist es unerldflich, auf diese héhere Ebene zu gelangen. Doch miissen wir
allein in diese Neue Welt vordringen.« (Ebd.: 2770)

Das Pathos solcher Einlassungen darf nicht dartiber hinwegtiduschen, dass
genau in dem Zeitraum, als Bayer an seiner »Asthetik der Anmut« schrieb,
das Internationale Tanzarchiv von Paris (Archives Internationales de la Danse,

- am 14.02.2026, 11:20:3: - Op



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | FrANZ ANTON CRAMER

A.L.D.) gegriindet wurde (vgl. Baxmann 2008), dessen wesentliches selbst
gestecktes Ziel darin bestand, die Auseinandersetzung mit dem Tanz aus
anderen Perspektiven zu ermdglichen und zu denken als bislang tiblich.
Wenn Bayer also beklagt, es gebe noch keine im eigentlichen Sinne kunst-
wissenschaftliche Analyse des Tanzes, dann belegt er diesen Befund selbst
in der Art seiner Auseinandersetzung, die weithin im Bereich der Anmu-
tungen verharrt. Gleichzeitig aber ist er zentraler Protagonist einer sich
konstituierenden &sthetischen Wissenschaft und ihres Interesses an Tanz
und Korperpraktiken.

Rolf de Maré und Pierre Tugal unterdessen sind als Griindungsfiguren
der A.L.D. tiberdeutlich in ihrer Kritik an den bisherigen Methoden der Ver-
wissenschaftlichung von Tanz und Tanzbetrachtung. Nach ihrer Ansicht ha-
be es darum zu gehen, das reine Kennertum, die Attitiide des Connaisseurs
aufzugeben und »objektive« Kriterien und Kategorien zu entwickeln (vgl.
Baxmann 2008). Mit ihrem Centre de Recherches sur lesthétique de la danse,
dessen Griindung 1937 angeregt worden war, wollten die A.I.D. genau diese
Neuorientierung festigen. Raymond Bayer selbst war bei den A.I.D. nicht
in Erscheinung getreten, doch war er fiir den Beirat dieses Forschungszen-
trums vorgesehen, das aufgrund des Kriegsausbruches 1939 seine Titigkeit
nie aufnahm.

Bayers Ansatz zielte nur mittelbar auf den Tanz als spezifische Form
der Produktion kultureller Tatbestinde. Er bestimmt die Grazie als isthe-
tische Kategorie; der Tanz sei wesentlich mit der Verwirklichung dieser
Ausgleichsstruktur befasst und stehe daher auch iiber sein eigenes Genre
hinaus fiir eine dynamisierte Asthetik der Bewegung und der kinetischen
Erscheinungsform.

»Diese Spuren des Tanzes findet man iiberall, oft kaum spiirbar, in der leben-
digen Bewegung wie in deren Darstellung durch den Menschen, in Bild oder
Skulptur. [...] vermittels der Choreographie bis zu jenem Darstellungsaspekt des
Tanzes vorzudringen, den Malerei und Bildhauerei so meisterlich beherrschen,
[...] heiflt nunmehr also, das innere Gesetz zu finden, welches in so vielen Kiins-
ten wirksam ist [...]. Tanz im engeren Wortsinn geistert, sofern er als Grazie
erscheint, durch alle Formwelten (hante tout 'univers des formes).« (Bayer 1933:

275)*

Entscheidend ist in Bayers Betrachtung der vorhandenen isthetischen Ka-
tegorien des Tanzes der performative Aspekt und somit die Feststellung,
wonach stets nur die Beobachtung des Einzelfalls und die konkrete Ausfiih-
rung Aufschluss iiber das Gesamtphinomen geben kénnen. Das Partikula-
re wird zum Vehikel fiir ein Verstindnis des Ganzen, auch wenn Bayer, wie
fast alle am Tanz interessierten Autoren seiner Zeit, bereits auf eine Vision
festgelegt ist.

2 | Siehe hierzu auch Faure 1933 und Florisoone 1933.

- am 14.02.2026, 11:20:3: - Op



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEWEGUNGSERKENNTNIS | 1377

»Machen wir uns wieder ans Werk. Beharren wir. Machen wir unseren Geist
wendiger: um den Metamorphosen zuvorzukommen. Versuchen wir, die Balle-
rina in ihren ruhigeren Rhythmen zu erfassen, an der Stange, beim Port de bras,
beim Adage. Halten wir den Film einfach an: Fixieren wir das Bild, nach dem wir
suchen. Und schauen wir, was es in sich selbst ist, von wo es kommt, wohin es
geht.« (Ebd.: 287, H.d.V.)

Die Schwierigkeit ist offenkundig: Einerseits soll das Bewegungsereignis als
Gesamtheit erfasst und betrachtet werden, eben als performative Selbster-
scheinung, als ein In-Erscheinung-Treten der eigenen Regelhaftigkeit und
der eigenen dsthetischen Spezifik. Andererseits kann gerade das als subs-
tantiell Gesetzte, nimlich die Bewegung, nicht anders gebannt werden als
im Stillstand, im Anhalten des Filmes und der Festschreibung einer Bild-
lichkeit. Diese Aporie der Bewegung als stoffliche Grundlage formaler Be-
trachtung 16st Bayer auch nicht durch den Umweg tiber das Grazidse, tiber
die Anmut als spezifische Artikulation von Kriften und Ausgleich — oder
Einklang — von Gegensitzen und Widerspriichen auf. Das Begehren der
Kunstwissenschaft nach Regelhaftigkeit und spezifischer Analyse kiinstle-
rischer Erscheinungsweisen gelangt bei Bayer nicht iiber die Behauptung
hinaus.

Allerdings bemerkt er dies selbst. Den Schluss seiner Abhandlung wid-
met er der Frage, wie sich die untersuchten Aspekte struktureller Gleich-
gewichts-Erscheinungen &dsthetisch manifestieren und welcher Werkcha-
rakter ihnen zugrunde gelegt werden kann. »Das Werk mit seiner kristal-
lisierten Energie erscheint uns als [...] notwendige Etappe, ein Relais der
Verwandlung zwischen Erzeuger und Betrachter. Dieser weitreichende
Mechanismus rechtfertigt den Platz der Kunst insgesamt unter den Krif-
ten des Inneren.« (Ebd.: 555) Dieser Aspekt der inneren, der individuellen
Kraft, welche durch die Kunst zu ihrem Ausdruck gelangt, belegt ihrerseits
ein spezifisches und emphatisches Verhiltnis zur Kunst, dessen Grundie-
rung immer ein energetisches ist, verstanden als Umwandlungsprozess
affektiver Krifte: »Die menschliche Empfindung geht niemals verloren.
Das ist die Grundlage einer energetischen Vorstellung der Transformation.«
(Ebd.: 554) Ein Teil dieser Umwandlungsprozesse ist das Kunstwerk als Er-
gebnis eines anhaltenden Prozesses der Uberarbeitung, der Verwerfung,
der Veranderung:

»Nur dieses abgewandelte (transfiguré) Objekt mit seinen eigenen Rhythmen
und seinem eigenen Gleichgewichtszustand bietet sich aber unseren Empfin-
dungen an. [...] Wir tiberblicken alle Kimpfe des Kiinstlers: die Geschichte eines
in andere Proportionen iibertragenen Gleichgewichts — und die Strategie der
Hervorbringung, der Schlachten, welche der Kiinstler zwischen Zwang und
Freiheit zu schlagen hatte.« (Ebd.: 550)

Das dabei neu entstandene Werk ist aber nicht notwendig neu, sondern ver-
mag, der erfolgten Transformation zum Trotz, das Urspriingliche zu be-

- am 14.02.2026, 11:20:3: - Op



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | FRANZ ANTON CRAMER

wahren: die anfingliche Empfindung, den inneren Rhythmus, die formale
Wiedererkennbarkeit.

»Wir sind nur dann wahrhaft Zuschauer einer Darbietung, wenn wir uns die
Regeln dieser Darbietung zu eigen gemacht haben. Doch verschafft die derart
einem Regelwerk unterliegende Darbietung nur ein sehr trockenes Vergniigen:
das Wiedererkennen. Der Wissenschaftler in seinem Laboratorium mag diesel-
be Befriedigung empfinden.« (Ebd.: 561)

Der Wert eines Kunstwerks liegt somit in dem Bereich, in dem es spezi-
fische und damit auch individuelle Interpretationen und Zeugnisse der
Regel mit der Verinderung wahrnehmbar macht. Das »reine isthetische
Wohlgefallen« (le plaisir esthétique pur) sei »die Frucht [...] der in uns sich er-
eignenden Gleichzeitigkeit unserer Empfindung und des Bildes der Sache;
einer erhobenen, ausstromenden (fluante) Menschlichkeit und der gebann-
ten Form des Werkes.« (Ebd.: 562) Die spezifische Vermittlung zwischen
der »reinen Form« im metaphysischen, kategorialen Sinne, wie sie etwa
der Kunsthistoriker Henri Focillon entwickelt hatte (Focillon 1934), und
dem »Rohmaterial«, welches einer Formung je nach den eigenen, spezifi-
schen Bedingungen und seiner Beschaffenheit unterworfen werden muss,
ist Kunst, aber im weitgefassten Sinne als humane, humanistische Praxis:
»Wir miissen zu einer Kunst kommen, die gleichzeitig das Heterogene
der Ubertragungen (transcriptions) und die unverinderliche Dynamik des
Geistigen postuliert.« (Ebd.: 570) Philosophisch betrachtet »spannt sich die
Asthetik zwischen zwei Polen aus«, nimlich dem »Einzelnen« (unité) und
dem »System«:

»Der Metaphysiker gelangt vom Allgemeinen zum [...] Einen; auf der anderen
Seite verweisen die Techniken mit dem Speziellen ihres Stoffes, das sich nie-
mals reduzieren 133t, den Praktiker oder den Kritiker ans entgegengesetzte En-
de, an die Relativitit des Vielfiltigen, das ihm vollig uneinheitlich (irréunifiable)
scheint.« (Ebd.: 570)

Bayers aufwendiges Projekt macht deutlich, in welche Richtung die Ana-
lyse weitergefithrt werden miisste: bis zur individuellen Verwirklichung, bis
zum einzelnen kiinstlerischen Schaffensakt, bis zur Aneignung der Regel
im Werk. Der Zusammenhang zwischen Individuum, Werk und Wirkung
wird in der franzdsischen Kunstwissenschaft der Zwischenkriegszeit denn
auch zur zentralen Fragestellung.

»Zwischen der irreduziblen Besonderheit einzelner Praktiken, welcher sich der
Techniker bedient, und der letztgiiltigen Riickfiihrung der Genres (espéces), wie
sie der Philosoph vollzieht, ist es statthaft, wenn sich ein wissenschaftliches Fach
mit eigenem Forschungsfeld als unabhingiges konstituiert, seinen Gegenstand
prizisiert und die Methoden zur Auslegung ihrer Ergebnisse vervollkommnet.«
(Ebd.: 570)

- am 14.02.2026, 11:20:3: - Op



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEWEGUNGSERKENNTNIS | 139

Diese epistemologisch immer weiter ausdifferenzierte Hinwendung zum
Kérper und seiner Einzelheit, zu seinem Rang im kulturellen Geschehen
und in der Verwirklichung und Manifestwerdung gesellschaftlicher Wis-
sensbestinde prigt einen groflen Teil der geisteswissenschaftlichen Anlie-
gen dieser Zeit.

Gaston Bachelard

Es ist eine Neukonfiguration wissenschaftlicher Parameter und Arbeitswei-
sen, aber auch die Verinderung von Konzeptionen des Wissens und seiner
Grundlagen. Sie wirkt sich sowohl in Kulturwissenschaft, Ethnographie,
Anthropologie und Geisteswissenschaft aus wie auch in der Tanzforschung.
Ahnliche Fragen werden dariiber hinaus auch im Bereich der Naturwissen-
schaft verhandelt. 1934 schreibt Gaston Bachelard in »Le nouvel esprit scienti-
fique« (»Der neue wissenschaftliche Geist«1988):

»Esistdaher sinnvoll [...] die Wissenschaftsphilosophie ohne vorgefafite Meinun-
gen und auch ohne die allzu engen Zwinge des traditionellen philosophischen
Vokabulars anzugehen. Die Wissenschaft bringt in der Tat Philosophie hervor.
Die Philosophie muf daher ihre Sprache so anpassen, daf sie das zeitgendssi-
sche Denken in seiner ganzen Flexibilitit und Veridnderlichkeit auszudriicken
vermag.« (Bachelard 1988: 8f; ders. 1934: 7)

Der klassische Weg der Zerlegung des Komplexen in Einzelfragen, die ra-
tional zu beantworten sind, kann nicht mehr hinreichen. Es ist im Gegen-
teil erst der Widerstand gegen das Offensichtliche, welcher kognitiven Fort-
schritt tiberhaupt erst ermoglicht. »Jede neue Wahrheit entsteht trotz gegen-
laufiger Evidenz, jede neue Erfahrung trotz des unmittelbar Gegebenen.«
(Ebd.: 12; 1934: 10) Man kann eben keinen unilateralen Bezug mehr postu-
lieren zwischen einer zu enthiillenden Wahrheit oder Erkenntnis und den
Methoden, die hierfiir notwendig sind: »So werden wir ganz unabhingig
von den Erkenntnissen, die sich ansammeln und zu fortschreitenden Verin-
derungen im wissenschaftlichen Denken fiithren, auf eine fiir den wissen-
schaftlichen Geist nahezu unerschépfliche Quelle der Erneuerung stofRen,
auf eine Art essentieller metaphysischer Neuheit.« (Ebd.: 12f.; 1934: 11) Der
Zusammenhang zwischen »Welt« und »Geist« kénne im Lichte moderner
Fortfithrung des wissenschaftlichen Denkens nicht linger mystifiziert wer-
den. Aus diesem neuen Ansatz aber entstehe eine ganz neue Umgangsform
mit den Gegebenheiten des Wissens.

»Diirfen wir angesichts dieser Bliite der Epistemologie noch von einer fernen,
undurchsichtigen, massiven und irrationalen Wirklichkeit sprechen? Wer das
tite, vergifle, daf die wissenschaftliche Realitit bereits in einem dialektischen
Verhiltnis zur wissenschaftlichen Vernunft steht. Nach einem Dialog, der nun
schon so viele Jahrhunderte zwischen der Welt und dem Verstand stattfindet,

- am 14.02.2026, 11:20:3: - Op



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | FrRANZ ANTON CRAMER

kann man nicht mehr von stummer Erfahrung sprechen.« (Ebd.: 14; 1934:

12f))

Denn jede These beruht auf Beobachtungen, auf Wahrnehmungen und Zu-
richtungen ihres Gegenstandes und seiner Beziehungsgefiige, weswegen
ein zu beobachtender Gegenstand tiberhaupt nicht jenseits der Beobachtung
und des Kontextes, den man ihm dadurch verleiht, konstituiert werden kann:
»Die Objektivitit vermag sich nicht von den sozialen Aspekten des Beweises
loszumachen. Objektivitit 14t sich nur erreichen, wenn man eine detaillier-
te diskursive Methode der Objektivierung aufzeigt.« (Ebd.: 17; 1934: 16)

Es ist dieser innige, dieser schopferische und gleichzeitig auch dieser
unbequeme Zusammenhang zwischen dem definitorischen Einen und dem
phinomenologisch Vielen, welcher sowohl die dsthetische wie die kulturhis-
torische und wissenschaftstheoretische Diskussion der 3oer Jahre in Frank-
reich nachhaltig prigt. Damit verbunden ist die bestindige Aufforderung,
errungene Positionen in Zweifel zu ziehen und sich nicht auf vorschnellen
Gewissheiten auszuruhen.

In diesem Sinne zeugt sowohl die Arbeit eines Gaston Bachelard als
auch das kulturelle Interesse an den unstabilen Wissenszustinden des Kor-
perlichen und des Kiinstlerischen von einer grundlegenden Auseinander-
setzung mit der Frage, wie die Gesellschaft sich in ihrem Wandlungspro-
zess stabilisieren kann, ohne das Prozesshafte, das Freiheitliche und das
Individuelle zu negieren.

»[Das] heutige wissenschaftliche Denken versucht, das komplexe Reale hinter
der einfachen Erscheinungsform zu erkennen; sie bemiiht sich, den Pluralis-
mus unter der Identitit zu entdecken, Moglichkeiten auszudenken, wie sie die
Identitit jenseits der unmittelbaren Erfahrung brechen kann, die allzu rasch
zu einem Gesamtbild zusammengefaflit wird. Diese Moglichkeiten bieten sich
nicht von selbst an, sie finden sich nicht an der Oberfliche des Seins, in den
Modalititen, in der pittoresken Erscheinung einer ungeordneten, schillernden
Natur. Vielmehr miissen wir tief in der Substanz und im Gewebe der Attribute
nach ihnen suchen.« (Ebd.: 139; 1934: 143)

Dieses Denken, welches das Plurale und das Identische zugleich gelten lisst
und in ein heuristisches Verhiltnis setzt, impliziert einen neuen, gleichsam
methodologisch inspirierten Bewegungsbegriff: »Die Materie ist kein blo-
Res Hindernis mehr, das die Bewegung zuriickwirft. Sie transformiert die
Bewegungen, und sie transformiert sich selbst.« (Ebd.: 139;1934: 144)
Dieser Ubergang von einer Anschauungsform zur anderen, oder viel-
leicht auch von einer Wahrnehmungsform zur anderen, dynamisiert aber
nicht nur das Denken selbst und die Grundlagen, auf denen es sich als vom
Koérperlichen Losgelostes vollzieht, sondern bringt auch in die analytischen
Verfahren ein Element der Gewohnheit und des Erfahrungswissens ein, wel-
ches sich hinsichtlich der »Phinomene ganz selbstverstindlich auf zwei Be-
reiche verteilt: auf den des statischen Phianomens (Ding) und den des dynami-

- am 14.02.2026, 11:20:3: - Op



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEWEGUNGSERKENNTNIS | 141

schen Phinomens (Bewegung).« (Ebd.: 144; 1934: 144f.) Ein Denken und eine
Analyseform ohne Einbeziehung des fundamentalen dynamischen Prinzips
seien, so Bachelard, irrig: »Wir miissen dem Phinomen all seine Beziige zu-
riickgeben, und zuallererst miissen wir mit dem Konzept der Ruhe brechen.«
(Ebd.: 140; 1934: 145) André Lepecki hat in seiner Studie » Exhausting Dance«
(2000) eine ontologische Kinetik analysiert, wie sie in der Philosophie des
frithen 20. Jahrhunderts aufscheint. Eine solche dynamisierte Seinsvorstel-
lung aber erschiittert zuletzt die Erkenntniskategorien insgesamt. Denn wie
lasst sich iiberhaupt ein Ding noch als etwas Unbewegliches, Distinktes und
Objektivierbares denken? »In der Mikrophysik ist es absurd, sich Materie in
Ruhe vorzustellen, da sie fiir uns nur als Energie existiert und uns Botschaf-
ten allein in Form von Strahlung zukommen 1d3t. Was wire das fiir ein Ding,
das man nie im Zustand der Bewegungslosigkeit untersuchen konnte?« (Ba-
chelard 1988: 140; 1934: 145) Es ist, als bezoge sich Bachelard unmittelbar auf
die kérperliche Erscheinungsweise von Bewegung als Tanz, der sich gleich-
falls niemals als Phinomen der Ruhe, sondern immer nur als ein Phinomen
des Wandels, der Verinderung und eben des Kinetischen darstellen lisst.

»Es gibt keine einfache Idee, denn [...] eine solche Idee, soll sie verstanden wer-
den, [muf}] in ein komplexes System aus Gedanken und Erfahrungen einge-
bracht werden. Anwendung bedeutet Komplizierung. Die einfachen Ideen sind
Arbeitshypothesen, Arbeitskonzepte, die revidiert werden miissen, damit sie
ihre wirkliche epistemische Rolle erhalten. Und keineswegs bilden sie die end-
giiltige Grundlage der Erkenntnis.« (Ebd.: 147f.; 1934: 152f))

Encyclopédie Francaise

Im Jahr 1935 waren die ersten Binde des ambitionierten Projekts einer neu-
en »Encyclopédie Frangaise« (Société de gestion de lencyclopédie frangaise),
einer franzosischen Enzyklopidie erschienen, welche das gesamte Wissen
des Menschen aus moderner Perspektive neu und humanistisch grundiert
darstellen sollte.

Das Interesse gilt auch hier der Pluralitit von Wahrheiten und Ansitzen
des Wissens:

»Angesichts der zunehmenden Vielfalt der Wissenschaften mit ihren Theorien,
ihren Gesetzen, ihren Axiomen, ihren Annahmen und Hypothesen, scheint es
aber doch immer deutlicher, daf} eine umfassende Formel, gleich welcher Art,
ob Evolutionsgesetz oder etwas ganz anderes, nicht mehr hinreicht, um den un-
ablissigen, aber auch ungeordneten und widerspriichlichen Zustrom all jener
Geistesarbeiter in sich aufzunehmen [...], deren Besorgnis und Unruhe das Feld
menschlichen Wissensdranges ins Grenzenlose erweitert.« (Encyclopédie Fran-

caise 1935: 1.04-7)

Es geht mit anderen Worten um eine Mobilisierung des Wissens, eine be-

- am 14.02.2026, 11:20:3: - Op



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | FRANZ ANTON CRAMER

wegliche Anordnung der Gegenstinde und der Aggregatzustinde dessen,
was gewusst werden kann. Und es geht um jene Anpassungsfihigkeit an
die Gegebenheiten der gesellschaftlichen und diskursiven Neuerungen, die
die Ermittlung eines aktuellen Wissensbestandes zu einem nie abgeschlos-
senen Projekt machen.

Das zweite Kapitel des 16. Bandes ist mit dem Rubrum Bewegung ver-
sehen (Encyclopédie Frangaise 1935: 16.44-1). Bewegung bekommt eine eigen-
stindige Qualitit, gleichsam eine eigene Wesenhaftigkeit zugewiesen:

»Der Betrachter von Bewegung wird [...] vom Kiinstler als Schiedsrichter in Fra-
gen der menschlichen Wahrheit hinzugezogen. Der Zuschauer hat hier tatsich-
lich Teil am Geschehen. Der Zuschauer wird selbst zum Akteur. In einer Zeit
wie der unseren, wo der Zuschauer versucht ist, selbst zu handeln, anstatt dieses
Handeln an Schauspieler oder Akteure zu tibertragen, die dieses Handeln dar-
stellen, scheint es normal, daf} die auf Bewegung gegriindeten Schauspiele —
Tanz, Sport, Kino —, wo die Handlung durch das Handeln selbst entsteht, heute
beim Publikum am beliebtesten sind.« (Encyclopédie Frangaise 1935: 16.44-3)

Und unter dem Stichwort Der Tanz (Encyclopédie Frangaise 1935: 16.44-7) ist
zu lesen:

»Weit davon entfernt, die Form dem Ergebnis unterzuordnen, ist der Arbeiter
hier bemiiht, das Resultat im Erhalt der Form zu suchen, und zwar durch die
Wahl seiner Bewegungen und die letztgiiltige Zusammenfiithrung, bei der der
menschliche Kérper als veritables Werkzeug der Kunst den Fortgang seiner
eigenen Meisterwerke erschafft.« (Encyclopédie Frangaise 1935: 16.44-7)

Die Instanzen sind dabei radikal im Eigenen selbst (oder auch im eigenen
Selbst) zu suchen und lassen daher keine fremden Michte und Beeinflus-
sungen zu — das ist das anti-totalitire Moment der » Encyclopédie«:

»Die Techniken haben vielleicht kein anderes Ziel, als dem Mensch alles zu ge-
ben, als ihm die endgiiltige Kontrolle dariiber zu verschaffen, was die Kunst
zum Leben zu erwecken vorgibt. Ein wirkliches Kunstwerk ist eines, das keiner
der schlichten Wahrheiten des Koérperlichen widerspricht. [...] Das zweckfrei er-
richtete Konstrukt des Geistes hat keine Dauer, wenn es nicht einer ewig giil-
tigen Wirklichkeit des Menschengeschlechtes entspricht. In der Kunst hat der
Korper Vetorecht.« (Pierre Abraham in Encyclopédie Frangaise 1935: 16.62-4)

Und vielleicht gilt das eben nicht nur fiir die Kunst.

Vielleicht hat auch im Wissen der Kérper mit seiner Bewegung immer ein
Vetorecht.

Vielleicht kann man iiberhaupt nur aus dieser Bewegung heraus Erkenntnis
gewinnen.

- am 14.02.2026, 11:20:3: - Op



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEWEGUNGSERKENNTNIS | 143

Literatur

Bachelard, Gaston (1934): Le nouvel esprit scientifique. Paris: Presses Univer-
sitaires de France.

Ders. (1988): Der neue wissenschaftliche Geist, ibersetzt von Michael Bischoff,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Baxmann, Inge (2008): »Ein Archiv des Kérperwissens: Ethnologie, Exo-
tismus und Mentalititsforschung in den Archives internationales de la
Danse«. In: dies. (Hg.), Kérperwissen als Kulturgeschichte. Die Archives
Internationales de la Danse 1931 bis 1952. Miinchen: Kieser (= Wissens-
kulturen im Umbruch Bd. 2), S. 27-45.

Bayer, Raymond (1933): L’Esthétique de la grace. Introduction d étude des équi-
libres de structures, 2 Bde., Paris: Alcan.

Cramer, Franz Anton (2008): In aller Freiheit. Tanzkultur in Frankreich zwi-
schen 1930 und 1950. Berlin: Parodos.

Crary, Jonathan (2002): Aufmerksamkeit. Wahrnehmung und moderne Kultur.
Ubersetzt von Heinz Jatho. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. (Erstverdffent-
lichung (1999) Suspensions of Perception. Attention, Spectacle and Modern
Culture. Cambrige: MIT.)

Faure, Elie (1933): »Universalité de la danse«. Lart et les artistes, 28. Jahr-
gang, Band XXVII, Nr. 140, Oktober 1933, Schwerpunktheft La Danse,
S.1-7.

Florisoone, Michel (1933): »Les mouvements dansants et la danse depuis
les temps médiévaux jusqu’a la fin du XVII€ siecle«. Lart et les artistes,
28. Jahrgang, Band XXVII, Nr. 140, Oktober 1933, Schwerpunktheft La
Danse, S. 17-25.

Focillon, Henri (1934): Vie des formes. Paris: Leroux.

Lepecki, André (20006): Exhausting Dance. Performance and the Politics of
Movement. New York, Oxon: Routledge. (Dt. (2008): Option Tanz. Per-
formance und die Politik der Bewegung, tibersetzt von Lilian Astrid Geese.
Berlin: Verlag Theater der Zeit.)

Plessner, Helmuth (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einlei-
tung in die philosophische Anthropologie. Berlin: de Gruyter (Erstveroffent-
lichung 1928).

Société de gestion de l'encyclopédie francaise (Hg.) (1935 ff.): Encyclopédie
frangaise. Binde 1-21. Begriindet von Anatole de Monzie, Redaktionsko-
mitee geleitet von Lucien Febvre, Projektleitung: Gaston Berger. Paris:
Librairie Larousse.

- am 14.02.2026, 11:20:3: - Op



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 14.02.2026, 11:20:3¢



https://doi.org/10.14361/9783839410530-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

