
68

3. Maschine 

Im Gegensatz zum Feuer als versteckter soziologischer Gründungs-
szene gehört die Maschine zu den »root metaphors« der Soziologie 
(Brown 1976: 178). Die Maschinenmetapher wird zur Beschreibung 
einzelner gesellschaftlicher Bereiche wie der Ökonomie (Mirowski 
2008), Organisationen (Weber 1976, siehe dazu Morgan 2000) oder 
der Stadt (Molotch 1976) eingesetzt, aber auch als übergreifende Me-
tapher der Gesellschaft mobilisiert. Daniel Rigney macht in seiner Stu-
die The Metaphorical Society den Positivismus des 19. Jahrhunderts 
als wichtigen Denkkontext aus, in dem etwa Auguste Comte die Ge-
sellschaft als Maschine konzipierte (Rigney 2001: 8). Die Sozialphy-
sik, die vom Ideal einer exakten Wissenschaft vom Sozialen ausgeht, 
beschreibt Rigney als ein Metaphernregister, das Gesellschaften als En-
semble von unveränderlichen Naturgesetzen ins Bild setzt, während die 
gleichzeitig präsente Metapher des ›Social engineering‹ Gesellschaf-
ten als künstliche Maschinen akzentuiert, die entworfen und modifi-
ziert werden können, um soziale Probleme gezielt zu lösen (ebd.: 52f.). 

In der Debatte um die Maschinenmetapher in der Soziologie herrscht 
weitgehend Konsens über deren konstitutive Rolle für das Denken von 
Modernität (Scott 1997). Die Maschine, so der Tenor, steht dabei für ei-
nen mechanischen Entwurf von Sozialität, der mit der modernen Wis-
senschaft und der industriellen Revolution aufkam und an der histori-
schen Gestalt der Dampfmaschine orientiert ist:

»Es gibt Zeiten, in denen der jeweiligen aktuellen technischen Sensati-
on angepaßt, bestimmte sprachliche Bildungen dominieren. Im 19. Jahr
hundert ist es überdeutlich eine Eisenbahn- und Dampfmaschinenmeta-
phorik, um die Jahrhundertwende wirkt das Automobil, in der Gegenwart 
sind herausragend Bilder der elektronischen Datenverarbeitung prägend.« 
(Jacob 1991: 88) 

Maschinenmetaphern sind allerdings nichts genuin Modernes, sie las-
sen sich bis in die Antike zurückverfolgen.1 Hans Blumenberg hat da-
rauf hingewiesen, dass der antike Begriff der machina weitaus breiter 
angelegt ist als der moderne, an der Dampfmaschine gewonnene Ma-
schinenbegriff: 

1	  	Knapp (1989) spricht mit Blick auf diese zahlreichen Varianten und Vorläu-
fer der modernen Maschinenfassung von einer Universalität der Maschinen-
metapher, räumt aber ein, dass selbige mit der industriellen Revolution zum 
dominierenden Imaginationsprinzip von Organisation und Kultur gewor-
den ist.

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

»Sein übergreifender Bedeutungsgehalt geht auf ein komplexes, zweck-
gerichtetes, aber in seiner Zweckmäßigkeit nicht ohne weiteres durch-
sichtiges Gebilde, auch eine Veranstaltung dieser Art [zurück]: ein lis-
tiges Manöver, ein betrügerischer Trick, eine verblüffende Wirkung.« 
(Blumenberg zitiert nach Schmidgen 1997: 15)

Obwohl der gängige Verweis auf die spezifisch modernen und mecha-
nistischen Implikationen der Maschinenmetapher in seiner historisieren-
den Stoßrichtung intuitiv einleuchtet, führt er in eine doppelte Sackgasse: 
Erstens wird die Maschine damit auf den modernen Typ der Maschine 
– paradigmatisch die Dampfmaschine – verengt, womit die alternativen, 
vormodernen und nichtrationalen Bedeutungsgehalte ausgeblendet wer-
den, die auch im Prozess der Modernisierung wichtig bleiben. Zweitens 
wird bei der Engführung von Maschine und Modernität von einem all-
tagsnahen, auf technische Objekte bezogenen Maschinenbegriff ausge-
gangen, der auf Standardisierung, Vorhersagbarkeit, Ersetzbarkeit und 
geschlossenes Funktionieren abzielt. Ein solches Maschinenverständnis 
lebt von einer scharfen Opposition von Maschine und Organismus, das 
sich in der frühen Soziologie mit der metaphorischen Opposition von 
Wärme und Kälte verbindet.

Tönnies’ Sehnsucht nach der Gemeinschaft, die das Bild organischer 
Lebenswärme aufruft, bedarf der Abgrenzung gegen die kalte mechani-
sche Gesellschaft der Moderne. Soziologische Zeitdiagnosen der Moder-
ne arbeiten häufig mit dieser thermischen Metaphorik, in deren Logik 
der Organismus als warm und die Maschine als kalt codiert ist. Durch 
diese Metaphorisierung der Maschine wird verdeckt, wie im Zuge von 
Modernisierung und den damit verbundenen Arbeitsprozessen die Ma-
schine als energetisches Gefüge auf den organischen Körper trifft und 
dabei im Sinne Blumenbergs Momente des Unberechenbaren – und das 
bedeutet auch: des Organisch-Lebendigen – entfaltet.

In diesem Kapitel möchte ich mich der Materialität der Maschine nä-
hern, um die klassische Opposition des warmen Organismus und der 
kalten Maschine auf doppelte Weise zu verkomplizieren. Ein Blick auf 
das Thermoregime der Maschine führt zum einen weg von der metapho-
rischen Gleichsetzung von Maschine und kalter Gesellschaft, insofern 
die Maschine nun als wärme- bzw. hitzeerzeugende Apparatur lesbar 
wird. In diesem Zuge wird zum anderen die Opposition zwischen ›kalt‹ 
und ›warm‹ instabil, weil die Thermopolitik der Maschine sich nicht 
über eine binäre Codierung von Temperatur erfassen lässt, sondern die 
Aufmerksamkeit vielmehr auf unterschiedliche Modelle der graduellen 
Temperaturregulierung lenkt. Der Fokus auf die Thermopolitik der Ma-
schine erlaubt es auch, die Beziehung zwischen Organismus und Maschi-
ne als Kontinuum zu begreifen und so den Blick auf die organisch-ma-
schinellen Hybridformen zu richten, welche jenseits der Opposition von 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

natürlich und künstlich verortet sind; einer Opposition, an der sich die 
soziologische Metaphernanalyse bisher stark ausgerichtet hat. 

Ausgehend von Marx’ Maschinenverständnis werde ich in diesem Ka-
pitel nachzeichnen, dass der moderne Zuschnitt der Maschine und sei-
ne Konkurrenz zum Organismusmodell im frühen soziologischen Den-
ken deutliche Spuren hinterlässt. Zugleich lassen sich hier aber auch die 
Unzulänglichkeiten des klassischen modernen Maschinendenkens nach-
vollziehen, die Marx zu Erweiterungen seines begrifflichen Instrumen-
tariums zwingen. Bei der Suche nach Mischformen mechanischer und 
organischer Prozesse wird Marx die soziale Wirksamkeit der Maschine 
an ihrer organischen Verlebendigung festmachen. Die Grenzen dieses 
Bildes ziehen weitere Suchbewegungen nach sich, die Marx zum Mo-
tiv der Gärung als Alternative zum technischen Denken der Maschine 
einerseits und zum individuellen Organismus andererseits führen wer-
den (Kap. 4). An dieser Stelle konzentriere ich mich allerdings zunächst 
auf Marx’ Maschinentheorie und wende mich im Anschluss Deleuze und 
Guattari sowie Haraway als zwei Positionen zu, die ausdrücklich von ei-
ner Hybridität zwischen Organismus und Maschine ausgehen. 

Es ist kein Zufall, dass sowohl Deleuze und Guattari als auch Hara-
way sich in ihren Maschinenkonzeptionen auf Marx berufen; bei ihm 
sind die Mischungsverhältnisse von Organismus und Maschine sehr 
viel komplizierter gedacht, als es die klassischen metaphorischen Bild-
schemata suggerieren. Dabei werde ich zeigen, dass das tückische und 
nicht zuletzt auch organische Moment im soziologischen Denken der 
Maschine von Marx über Deleuze und Guattari bis Haraway wich-
tig werden wird, wodurch die Gegenüberstellung von Maschine und 
Organismus ins Wanken gerät. Ich beginne mit einer knappen kul-
tur- und ideengeschichtlichen Skizze des Maschinenbegriffs und seiner 
Relation zum Organismus, bevor ich mich den exemplarischen Lektü-
ren der drei Positionen zur Maschine zuwende. Bei Marx, Deleuze und 
Guattari sowie Haraway ist die Maschine eine Metapher, aber gleichzei-
tig weit mehr als das. In den drei spezifischen Umgangsweisen mit dieser 
mehr-als-metaphorischen Metapher kristallisieren sich ganz unterschied-
liche Konstellationen von Metapher und Materialität der Maschine he-
raus: Marx entwirft in seinen hochgradig metaphorischen, gleichwohl 
nicht metaphernsensiblen Passagen über die Maschine das Bild organi-
scher Maschinen und maschinisierter Körper. Deleuze und Guattari wol-
len ihre Theorie der Wunschmaschinen – trotz ihres fast schon exzessiv 
metaphorischen Stils – gerade nicht im Sinne einer Metapher verstan-
den wissen, lösen das Verhältnis von Maschine und Organismus aber in 
Richtung eines umfassenden Maschinendenkens auf. Umgekehrt inte
ressiert sich Haraway für das Zusammenspiel von Metapher und Mate-
rialität, denkt aber das Verhältnis von Maschine und Organismus eher 
von einer biologischen Perspektive des Organismus her, um es mithilfe 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

der Maschinenfigur dann zu hybridisieren. Wie ich herausarbeiten wer-
de, begegnen uns hier drei unterschiedliche theoretische Versuche, um die 
Verbindungsmodi von Maschine und Organismus zu denken.

Trotz meiner kritischen Perspektive auf die gängige Metaphernlogik 
lassen die Maschinenmetaphern sich nicht einfach aushebeln, sondern 
stehen in den Theorien neben den materiellen Annäherungen an die Ma-
schine. Statt die Materialität der Maschine gegen ihre Metaphorizität 
auszuspielen, soll hier deren produktiver Verschränkung Rechnung ge-
tragen werden. Denn möglicherweise trägt die vorschnelle Reduktion 
der Maschine auf ihre Metaphorizität selbst dazu bei, den Blick für Dy-
namiken jenseits simpler mechanistischer Vorstellungen zu verstellen. 
Es ist die materialistische Spur der Maschine, die uns zu ihren organi-
schen Gehalten führen wird. Gerade die thermischen Implikationen der 
Maschine werden dabei als Schlüssel fungieren, um ihre politischen und 
temporalen Funktionen für das sozialtheoretische Denken zu verstehen. 

3.1 Maschine und Organismus:  
Eine Geschichte der Vermischung

Legt man zunächst ein breites Verständnis der Maschine zugrunde, dann 
lassen sich als Vorläufer der Maschinensemantik, die zur Beschreibung 
eigendynamischer Prozesse jenseits bewusster menschlicher Kontrolle 
eingesetzt wurden, das Uhrwerk und der Automat im 17. Jahrhundert 
identifizieren. Die mechanistischen Philosophien des 17. Jahrhunderts, 
die ihrerseits in einer Zeit rasanten technologischen Fortschritts aufka-
men und eine neue komplexe Lesart der ›natürlichen Welt‹ erlaubten, 
zielten auf die Erfassung der Natur in ihrer Ganzheit. In dieser holisti-
schen »Maschinenontologie« (Lüdemann 2011: 224) erschien das Leben 
insgesamt als eine Maschine, welche sich bei Organismen und unbeleb-
ter Materie gleichermaßen zeigte; Unterschiede zwischen den Entitäten 
wurden mithilfe quantitativ bestimmbarer Grade an Komplexität er-
klärt (Brito & Marques 2014: 77). Das mechanistische Paradigma ist 
an die historische Entstehung der Frühformen der modernen Wissen-
schaften gekoppelt, wie sie Galileo und die neue Physik in Abgrenzung 
zur aristotelischen Physik formulierten. Laut dem Maschinenparadig-
ma von Descartes unterschieden sich Maschinen mit bestimmten Eigen-
schaften materiell bzw. funktional nicht von menschlichen Körpern. In 
der 1632 verfassten und 1662 posthum veröffentlichten Abhandlung 
über den Menschen (im Original: Traité de l’homme) kommt Descartes 
zu folgender Konklusion:

MASCHINE UND ORGANISMUS: EINE GESCHICHTE DER VERMISCHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

»Ich wünsche, daß man schließlich aufmerksam beachte, daß alle 
Funktionen, die ich dieser Maschine zugeschrieben habe, z.B. die 
Verdauung der Nahrung, das Schlagen des Herzens und der Arterien, 
die Ernährung und das Wachstum der Glieder, die Atmung, das 
Wachen, Schlafen, die Aufnahme des Lichtes, der Töne, der Gerüche, 
des Geschmacks, der Wärme und anderer solcher Qualitäten über die 
äußeren Sinnesorgane […] in passender Weise so folgen, daß sie so 
vollkommen wie möglich die eines richtigen Menschen nachahmen: 
ich wünsche, sage ich, daß man bedenke, daß die Funktionen in dieser 
Maschine alle von Natur aus allein aus der Disposition ihrer Organe 
hervorgehen, nicht mehr und nicht weniger, als die Bewegungen einer 
Uhr oder eines anderen Automaten von der Anordnung ihrer Gewichte 
und ihrer Räder abhängen. Daher ist es in keiner Weise erforderlich, 
hier für diese (die Maschine) eine vegetative oder sensitive Seele oder 
ein anderes Bewegungs- und Lebensprinzip anzunehmen als ihr Blut 
und ihre Spiritus, die durch die Hitze des Feuers bewegt werden, das 
dauernd in ihrem Herzen brennt und das keine andere Natur besitzt als 
alle Feuer, die sich in unbeseelten Körpern befinden.« (Descartes 1969 
[1633]): 135ff.) 

Die Kriterien, die eine Maschine vom Menschen ununterscheidbar ma-
chen, beziehen sich bei Descartes auf die einzelnen »Organe« der Ma-
schine – ihre Einzelteile –, die für ihn analog zu den körperlichen Or-
ganen des Menschen aufgebaut sind und die Funktionen letzterer daher 
gleichwertig erfüllen. Organische Funktionen wie Verdauung, Atmung, 
Aufnahme von Licht und Wärme sind dabei nicht an die höhere Instanz 
des Lebens gekoppelt, sondern hängen von den »Dispositionen«, d.h. 
den materiellen Kapazitäten der jeweiligen Einzelteile innerhalb eines 
großen Ganzen ab (vgl. Beckermann 1986: 22). Aus dieser Perspekti-
ve ist die Maschine prinzipiell in der Lage, den menschlichen oder tieri-
schen Körper in all seinen Funktionen nachzubilden. Inspiriert von der 
Idee des Descartes’schen Tier-Automaten baute der französische Ingeni-
eur Jaques de Vaucanson 1738 seine mechanische Ente aus über 400 be-
weglichen Einzelteilen, die nicht nur die Flügel bewegen und schnattern 
konnte, sondern auch über einen künstlichen Verdauungsapparat verfüg-
te: Sie trank Wasser, pickte Körner auf, schluckte und verdaute sie und 
schied sie anschließend mithilfe eines künstlichen Darms aus einem fle-
xiblen Gummischlauch aus (Priebe 2008).

Descartes setzt den Menschen also nicht mit der Maschine gleich, son-
dern behauptet, dass sich beide hinsichtlich der holistischen Organisati-
on der einzelnen Organe gleichen. Um ihre äquivalente Funktionsweise 
verstehen zu können gilt es, Konzepte des »Lebens« von ihrer empha-
tischen Aufladung zu befreien: »Leben ist durch eine Maschine simu-
lierbar, die nur den Gesetzen der Mechanik unterliegt, die auch in der 
unbelebten Natur gelten, und deshalb ist Leben ein Naturphänomen 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

wie andere Naturphänomene auch.« (Beckermann 1986: 24) Das Be-
merkenswerte an der oben zitierten Passage ist, dass Descartes darin 
nicht eine Maschinisierung des Menschen, sondern eher eine Verleben-
digung der Maschine und alles Unbeseelten beschreibt. Einerseits ent-
wirft Descartes die Maschine als Automaten und grenzt sie von leben-
digen bzw. beseelten Körpern ab, andererseits erscheint die Maschine 
durch die ihr inhärente »Hitze des Feuers« als Anordnung von »Or-
ganen«, die durch ihr »Blut«, ihren »Spiritus« – lat. für »Atem« bzw. 
»Geist« – und ihr »Herz« zusammengehalten werden. Das Feuer wird 
zum fundierenden Element, das alle Körper, lebendige und unlebendige, 
beseelte und unbeseelte, konstituiert. 

Dass Descartes der (Körper-)Maschine hier »Geist« zugesteht, über-
rascht gerade mit Blick auf den cartesianischen Geist-Körper-Dualismus, 
wonach ein mechanisch funktionierender Körper einem autonomen, sub-
jektgebundenen und spezifisch menschlichen Geist gegenübersteht. Einer-
seits verwendet Descartes zur Bestimmung der Maschine organische Me-
taphern und verbindet sie mit einer allgemeinen Hitzetheorie des Feuers, 
andererseits grenzt er sich von der organizistischen Lesart strikt ab. Gera-
de im Hinblick auf das Herz hat Descartes sich gegen physiologische Auf-
fassungen der Pumpfähigkeit des Herzens gewendet, welche den »Mecha-
nismus« des Herzschlags nicht erfasst hätten, so seine Kritik (ebd.: 20). 
Stattdessen geht Descartes von einer »Wärmetheorie der Herzbewegung« 
(ebd.) aus, die alle Funktionen des Blutkreislaufs mechanisch zu erklären 
versucht. Die im Herzen vorhandene Wärme, die seine Ausdehnung im 
Zuge der Blutzufuhr ermöglicht, ist für Descartes ein rein mechanischer 
Vorgang. Die Körperwärme beschreibt er als

»eines dieser Feuer ohne Licht […], worunter ich nur das verstand, was 
das Heu erwärmt, wenn man es einschließt, bevor es trocken ist, oder 
was die jungen Weine in Gärung versetzt, wenn man sie im Faß überm 
Trester stehen läßt.« (Descartes zitiert nach Beckermann 1986: 20)

Um die Entstehung der Körperwärme mechanisch erklären zu können, 
führt Descartes sie auf die gleiche Quelle zurück, die im frühen Stadi-
um der Gärung Wärme erzeugt. Es handelt sich hier nicht um eine Ana-
logie, sondern Descartes sieht sowohl bei der Wärme des menschlichen 
Körpers als auch bei der Wärme gärender Weine ein »Feuer ohne Licht«, 
das er schon weiter oben als Konstitutionsprinzip aller Körper festge-
halten hatte. Die dunkle Wärme, die die Fermentierung auszeichnet, 
bleibt genauso uneinsehbar wie die Körperwärme des Menschen, geht 
aber auf den gleichen Mechanismus zurück. Interessanterweise kommen 
auch die erst später etablierte Biologie sowie Louis Pasteur zum Schluss, 
dass Gärungswärme und Körperwärme ähnliche Phänomene sind. Die-
se Einsicht wird möglich unter dem Banner des Lebensbegriffs, wie ihn 
um 1800 die Gründerväter der Biologie als eigenständiger Wissenschaft 

MASCHINE UND ORGANISMUS: EINE GESCHICHTE DER VERMISCHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

prägten. Georges Canguilhem hat in einem 1972 erschienenen Enzy
klopädie-Eintrag zum Begriff des Lebens denselben »epistemologisiert« 
(Ebke 2017: 40), indem er die heterogenen Bezüge der entstehenden Le-
benswissenschaften historisch verortet und in ihrer kulturellen Struktur 
erfasst (ebd.: 39). Ich werde hier immer wieder auf Canguilhems Rekon-
struktion zurückkommen, ohne hier seinen eigenen umstrittenen Lebens-
begriff systematisch berücksichtigen zu können.2

Wie Canguilhem herausarbeitet, entstand das Leben für den Entwick-
lungsbiologen Jean-Baptiste de Lamarck »auf der Grundlage eines ers-
ten ›Belebungsakt[s]‹, einer Wirkung der Wärme, jener ›materielle[n] See-
le der Organismen‹« (Canguilhem 2017: 77). Anders als bei Descartes 
wird die Wärme hier mit Belebung, Beseelung und Organizität kurzge-
schlossen. Die Wärme wird zwar unter materiellen Gesichtspunkten be-
stimmt, aber mit den Attributen belegt, die Descartes als »sensitive Seele 
oder ein anderes Bewegungs- und Lebensprinzip« ausschließen woll-
te. Dass Descartes mit dem Motiv des Feuers eine Art Antrieb und Ver-
brennungsmotor jeder Maschine behauptet, ist bemerkenswert, weil er 
zum Zeitpunkt des Erscheinens von De Homine 1633 von der feuerbe-
triebenen Dampfmaschine noch nichts ahnen konnte. Erst zur Hochzeit 
der Industrialisierung wird das Bild des menschlichen Körpers erstar-
ken, wonach dieser Stoffe verbrennt und bei seiner Arbeit Energie ver-
braucht (Sarasin 2001). Die Descartes’sche Körpermaschine antizipiert 
also als »anthropologisches Modell« das thermodynamische Denken, 
gerät aber ab dem späten 18. Jahrhundert zunehmend unter Beschuss, 
sowohl durch die Biologie als Lebenswissenschaft als auch durch die 
romantischen Organismuskonzepte der Goethezeit (Schmidt-Bigge-
mann 1980: 790f.). 

Im erwähnten Motiv der Organisation von Organen als Teilen eines 
funktional zusammenwirkenden Ganzen gibt es zwar eine Schnittmenge 
zwischen mechanistischen und organizistischen Körperkonzepten (Bö-
ckenförde & Dohrn-van Rossum 1978). Descartes legt allerdings eher 
einen physikalischen Begriff des Körpers (lat. corpus) zugrunde, wo-
nach jedes Ding im Raum Körper ist, egal ob beseelt oder unbeseelt, or-
ganisch oder anorganisch, amorph oder fest. Die Idee des Organismus 
(gr. organon) als lebendigem Körper von einer spezifischen organischen 
Gestalt, der sich durch einen Wesensunterschied vom Anorganischen 

2	  	Wie Dominique Lecourt kritisiert, war Canguilhems Lebensbegriff, der von 
einem »materialen Apriori« des Lebensprozesses ausging, relativ apologe-
tisch gegenüber den Biowissenschaften ausgerichtet (Ebke 2017: 56). Ebke 
schließt sich dieser Darstellung nicht an und betont die »Unabschließbar-
keit des Versuchs, das Leben in eine Wissenschaft des dem Leben immanen-
ten Begriffs zu überführen« (ebd.: 57). Canguilhem nähere sich tatsächlich 
einer wissenschaftlich-rationalistischen Betrachtung des Lebens an, aber mit 
kritischer Distanz, so Ebkes Einschätzung.

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

abhebt, setzte sich erst im Laufe des 18. Jahrhunderts durch (Lüdemann 
2011: 168).

Wie unvereinbar mechanistische und vitalistische Körperkonzep-
te letztlich waren, verdeutlichen die Debatten der Zeit. Nur zehn Jah-
re nach der Geburt der mechanischen Ente, d.h. 1747, veröffentlicht 
der französische Arzt Julien Offray de La Mettrie das Buch L’homme 
machine, in dem er seine Auffassung vom Menschen als Maschine ent-
wickelt (Christensen 1996, Jauch 1998). Dass dieses Buch sowohl in 
der Fachwelt wie vor breiterem Publikum auf heftige Ablehnung stieß, 
führt vor, dass sich im 18. Jahrhundert die Medizin unter dem Einfluss 
früher vitalistischer Ideen zunehmend gegen die mechanistische Philoso-
phie zu richten begann (Sarasin & Tanner 1998). Unter dem Schlagwort 
des »vis vitalis« setzte sich im 19. Jahrhundert schließlich ein Konzept 
der Lebenskraft durch, das klar zwischen dem lebendigen Organismus 
und der toten Maschine unterscheidet und so auch eine klare Grenze 
des Natürlichen und des Künstlichen, kurzum: von Natur (Organismus) 
und Kultur (Maschine) etabliert. Das springende vitalistische Argument 
ist ein sensorisches: Das Lebendige als eigenständige Kraft – und damit 
auch der Mensch – ist im Gegensatz zur Maschine mit sensiblen Mus-
kel- und Nervenfasern, kurz: mit physiologischer Irritabilität ausgestat-
tet (Sarasin 2001: 32). 

Der deutsche Arzt Georg Ernst Stahl (1659-1734) war im beginnen-
den 18. Jahrhundert einer der ersten, die mit dem Lebensbegriff arbeite-
ten. Er verortete das Lebensprinzip – ähnlich wie etwas später Lamarck 
– in der Seele (lat. anima) und gilt daher als Begründer des Animismus 
(ebd.: 52ff.). Aus Stahls Perspektive waren die lebendigen Körper 

»zusammengesetzte Körper, die fortwährend den Bedrohungen ihrer 
prompten Auflösung und ihres jederzeit möglichen Verderbens ausge-
setzt und dennoch mit einer Anlage ausgestattet sind, die dem Verderben 
gegenläufig und entgegengesetzt ist.« (Canguilhem 2017: 73) 

Die Selbsterhaltung des Lebendigen wird also von vornherein in Relation 
zum Tod gebracht und als seine temporäre Aussetzung gesehen. Indem 
der Organismus mit dem Leben kurzgeschlossen wird, besteht sein Al-
leinstellungsmerkmal gegenüber dem Unlebendigen im Tod (ebd.: 117). 
Deshalb schrieb der Biologe Henri Atlan, dass das »einzige wahrhaft in 
den Organismen erkennbare Projekt […] der Tod« sei (ebd.: 119). Um 
dem Tod entgegenzuarbeiten, muss der Organismus aber über eine Rei-
he von Kontroll- und Regulationsmechanismen verfügen, die ihm eine 
gewisse Unabhängigkeit ermöglichen, so der Physiologe Claude Bernard 
(1813-1878). Bernard prägte das Konzept des »inneren Milieus«, wel-
ches darin bestand, Störungen im Rahmen einer Homöostase auszuglei-
chen (ebd.: 110f.). Damit geht eine entscheidende Modifikation des Ma-
schinendenkens einher:

MASCHINE UND ORGANISMUS: EINE GESCHICHTE DER VERMISCHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

»Man behandelt den Organismus wie eine Maschine – und man hat 
Recht damit; aber man betrachtet ihn als eine feststehende, unabänder-
liche, in die Grenzen einer mathematischen Präzision eingeschlossene 
mechanische Maschine – und damit tut man ihm großes Unrecht. Der 
Organismus ist eine organische Maschine, d.h. eine Maschine, die mit 
einem flexiblen und elastischen Mechanismus ausgestattet ist, und zwar 
dank der besonderen organischen Prozesse, die sie in Umlauf bringt, 
ohne deshalb wiederum eine Ausnahme von den allgemeinen Gesetzen 
der Mechanik, der Physik und der Chemie darzustellen.« (Bernard zi-
tiert nach Canguilhem 2017: 111f.)

Statt einer strikten Opposition von Organismus und Maschine entwirft 
Bernard hier eine Art Koordinatenfeld von organisch und mechanisch, 
in dem verschiedene Abstufungen und Spielformen von Organismus und 
Maschine denkbar sind. Diese bewegen sich zwar in den Grenzen des 
Maschinenmodells, weiten dieses aber derart aus, dass die Maschine zu-
nehmend vom Bild des Automaten abrückt. Die Kriterien der Flexibili-
tät und Elastizität erlauben es, die Maschine jenseits einer Engführung 
auf das Standardisierte, Geschlossene und rein Quantitative zu denken.

Wie aus dem bisherigen Abriss deutlich wird, lösen Mechanismus und 
Vitalismus einander als historische Weltbilder nicht einfach ab, sondern 
stehen in vielfältigen Mischungsverhältnissen zueinander, aber auch in 
einer Relation des Kampfs und der Konkurrenz. Der Erfolg der Ma-
schinenmetapher zeugt immer schon vom Kampf gegen den Vitalismus 
und ein animistisches Weltbild, der mit der Moderne scheinbar zuneh-
mend eindeutig gewonnen wurde (Brito & Marques 2014: 77). Wie Sa-
rasin und Tanner aber hervorheben, kommt es in der zweiten Hälfte des 
19. Jahrhunderts, bedingt durch den Prozess der Industrialisierung, zu 
einem neuerlichen »Triump des Mechanismus« (Sarasin & Tanner 1998: 
24), in dessen Zuge die Physiologie nach Parametern der »Arbeit« und 
»Leistungsfähigkeit« neu entworfen wurde. Der menschliche Körper er-
scheint nunmehr, beruhend auf technischem Wissen über Informations-
leitung und Elektrizität, als »thermodynamische Maschine mit chemisch 
beschreibbaren Teilen, deren nach dem Prinzip der Physik koordinierte 
Bewegung durch Elektizität induziert wurde« (ebd.: 26). Mit der Dampf-
maschine als neuem Typus der industrialisierten Maschine setzt sich das 
Denken der Thermodynamik durch – und damit auch eine Thermopo-
litik der Maschine. 

Den Grundstein der Thermodynamik entwickelte Sadi Carnot in sei-
ner 1824 erschienenen Schrift Betrachtungen über die bewegende Kraft 
des Feuers und die zur Entwicklung dieser Kraft geeigneten Maschi-
nen, in der er das Gedankenexperiment einer Wärme-Kraft-Maschine 
entwickelt, die Bewegung in Wärme und Wärme in Arbeit umwandelt. 
Der zweite Hauptsatz der Thermodynamik, der Entropiesatz, wurde von 
Rudolf Clausius und William Thomson in den 1850er Jahren formuliert. 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Entgegen des ersten Hauptsatzes geht der Entropiesatz nicht von der 
Energieerhaltung aus, sondern von Reibungsverlusten, welche mit jedem 
Umwandlungsprozess von Kraft einhergehen. Die dabei ›verlorene‹, d.h. 
nicht mehr produktiv ableitbare Energie ist die Entropie. Wie Elisabeth 
Neswald in ihrer Rekonstruktion der Wissens-, Kultur- und Faszinati-
onsgeschichte der Entropie argumentiert, bewegt sich der Entropiesatz 
zwischen kosmologischen, physiologischen und ingenieurwissenschaft-
lichen Wissensbeständen. Die Theorie vom Hitzetod der Erde war nicht 
zuletzt im Deutschland der Jahrhundertwende so attraktiv, weil sie eine 
Alternative zu den prägenden Kosmologien unbegrenzter zyklischer Zeit 
artikulierte, wie sie etwa Ernst Haeckel vertrat. So konnte sie »zum kul-
turellen Gemeinplatz und zum kulturellen Kampfplatz« werden (Nes-
wald 2006: 176).

Die enorme kulturelle Strahlkraft des 2. Hauptsatzes der Thermo-
dynamik, die auch sein Einwandern in die Sozialtheorie erklärt, wird 
so aus seinem allgemeinen Erklärungsanspruch von mechanischer und 
ökonomischer Effizienz plausibel. Ab dem späten 18. Jahrhundert ließ 
er kaum eine Disziplin unberührt und wurde rasch auf das thermodyna-
mische Schicksal der Welt angewandt (Sagan & Schneider 2006: 5). Mit 
den Schlagworten der ›Dissipation von Energie‹ und dem ›Hitzetod der 
Erde‹ wurde der Entropiesatz zu einem universell einsetzbaren Natur-
gesetz, das zwischen materiellen und metaphorischen Verfallsprozessen, 
zwischen physikalischen und religiösen Bedeutungsgehalten oszilliert.

Neswald betont, dass die Entropiethese nicht genuin kulturpessimis-
tisch angelegt war, sondern über eine theologische Grundierung verfügte 
und auf biblische Vorstellungen vom Ende der Zeit rekurrierte, die sich 
in kosmologische Mischformen wie den ›entropischen Kreationismus‹ 
einschrieb. Der Pessimismus breitete sich erst um die Jahrhundertwende 
aus, und zwar als Folge der aufkeimenden Ahnung einer Erschöpfung 
der Energie- und Kohlevorräte der Erde im Zuge einer rasant fortschrei-
tenden Industrialisierung. Das Verderben wird analog zur Entstehung 
des Lebensbegriffs, welcher den Verfalls- und Todesbegriff mit sich führt, 
im Rahmen der Thermodynamik neu als Entropie codiert. Hier findet 
gewissermaßen eine Einverleibung des organizistischen Denkens in die 
Thermodynamik statt, wodurch die Endlichkeit der Maschine gedacht 
werden kann. 

Cara Daggett kann aufzeigen, dass mit dem kulturellen Durchbruch 
der Thermodynamik Mitte des 19. Jahrhunderts ein Paradigma der 
Energie einhergeht, das sich an den kapitalistischen Industrialisierung 
und dem damit verbundenen politischen Regime der Lohnarbeit orien-
tiert (Daggett 2019). Stärker als in Neswald ideengeschichtlicher Rekon-
struktion wird bei Daggett die Thermodynamik auch als machtvolles im-
perialistisches Set von »Energopolitics« (ebd.: 197) erschlossen, die in 
die globalen Verteilungskämpfe von Kohlevorräten und Arbeit sowie in 

MASCHINE UND ORGANISMUS: EINE GESCHICHTE DER VERMISCHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

koloniale Ausbeutungsverhältnisse eingebettet sind (ebd.: 162ff.). Dag-
gett beobachtet, dass das arbeitszentrierte Energieverständnis in der De-
batte um das Anthropozän fortlebt:

»Thermodynamics is an early Anthropocene knowledge: it was among 
the first disciplines to confront the effects of mingling human agency with 
the power and timescales of the Earth and its fossils. No longer could 
humans bracket the Earth of the Enlightenment as harmonious and 
stable. The new Earth of industrialization was an Earth characterized 
by constant change, much older than humankind and, terrifyingly, 
indifferent to its fortunes. The new Earth required a new physics (and 
biology, and chemistry, and history, and politics), and thermodynamics 
provided a master term for them: energy.« (Daggett 2020b: 478)

Um das Leben jenseits fossiler Brennstoffe denken zu können, muss der 
Energiebegriff historisiert und von seiner Kopplung mit industrieller Ar-
beit und ihrer produktivistischen Ethik befreit werden, so Daggetts Ar-
gument.

Zu den entscheidenden Markern thermodynamischen Denkens ge-
hört einerseits die Unterscheidung von System und Umwelt und jene 
von Offenheit und Geschlossenheit. Isolierte Systeme wie die Erde sind 
von ihrer Umwelt abgekoppelt, d.h. zwischen beiden findet kein Aus-
tausch von Energie oder Materie statt. Offene Systeme, zu denen alle le-
bendigen Körper gehören, stehen mit ihrer Umwelt in einem konstanten 
Austausch von Energie und Materie, den sie durch Selbstorganisation 
vollziehen. Dabei lassen sich zwei große Stränge des Entropiemodells 
unterscheiden, die mit verschiedenen Größenordnungen korrespondie-
ren: Während der thermodynamische Entropiebegriff sich für die »ma-
kroskopischen Zustandsvariablen eines thermodynamischen Systems« 
(Brunner 1997: 762) interessiert und beide Hauptsätze miteinander ver-
bindet, zielt der wahrscheinlichkeitstheoretische Ansatz der statistischen 
Mechanik auf die mikrophysikalische, d.h. die molekulare Ebene der En-
tropie. Informationstheoretisch reformuliert, besagt der zweite Haupt-
satz, dass der Zustand maximaler Entropie der wahrscheinlichste ist und 
Systeme daher zu diesem Zustand streben (vgl. Ernst 2018).

Das Entropiegesetz kann aber schwerlich auf offene, sich nicht im 
thermodynamischen Gleichgewichtszustand befindliche Systeme ange-
wandt werden. Durch Prozesse der Dissipation, d.h. der Entwertung von 
niedriger Materie und Energie, können offene Systeme ihre Entropie ver-
ringern: Sie absorbieren niedrige Entropie aus der Umwelt und stoßen 
hohe Entropie in die Umwelt aus. In diesen Fällen ist die Entropie kein 
Zerfallsprozess: Offene, selbstorganisierte Systeme widersprechen dem 
zweiten Entropiesatz, insofern sie die Entropie lokal verringern kön-
nen. Aus energetischer Perspektive wären Gesellschaften ebenfalls offe-
ne und dissipative Systeme, da sie auf lebendigen Prozessen und Körpern 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

beruhen und als Ganze im Austausch mit der Biosphäre stehen. Kurzum: 
Konzepte sozialer Entropie erfordern eine »Nicht-Gleichgewichts-Ther-
modynamik« (Brunner 1997: 763).3 Dort, wo Entropie zur »Weltfor-
mel« wird, sei eine problematische »Physikalisierung des Sozialen« am 
Werk, die häufig mit »sozial-ökologische[n] Alarmierungskonzepte[n]« 
(ebd.: 764) verbunden ist, so Brunner. Ein Verständnis sozialer Entropie, 
das soziale Prozesse als entropisch fasst, ohne die Differenz von Natur 
und Gesellschaft in Rechnung zu stellen, läuft oftmals auf eine »krude 
Analogisierung«, verbunden mit »teilweise bizarren Verfalls- und Nie-
dergangsvorstellungen« (ebd.: 762) hinaus. 

Für die folgenden Ausführungen ist die energetische Perspektive zwar 
bedeutsam, aber hier ist nicht das Kriterium entscheidend, ob Entropie 
ein vernünftiges, realistisches oder anwendbares Konzept ist; wichtig ist 
vielmehr, welche theoretische Funktion ihr für das Denken des Sozialen 
zukommt. Je stärker sie metaphorisiert bzw. informationstheoretisch ge-
wendet wird, desto mehr scheint die im engeren Sinne thermodynami-
sche, d.h. verbrennungsbedingte Dimension der Entropie verloren zu 
gehen. Die gesellschaftliche Erfahrung des steigenden Ressourcenver-
brauchs, dessen Effekte Marx mit dem Begriff des Stoffwechselrisses fas-
sen wird, findet in der Entropie eine treffende Metapher zum Denken des 
Zusammenbruchs. Ihre schillernde und faszinierende Wirkung geht nicht 
zuletzt auf die in ihr enthaltene unauflösbare Einheit von Fortschritt 
und Verfall zurück (Neswald 2006: 422). Festhalten lässt sich also, dass 
durch einen solcherart dehnbaren Entropie-Begriff sowohl Entstehungs- 
und Entwicklungsprozesse als auch Niedergangsprozesse denkbar wer-
den. Damit folgt die Entropie als Konzept einer ähnlichen Stoßrichtung 
wie die Gärung, worauf später zurückzukommen sein wird.

Weil bei Marx die Maschine weit mehr als eine Metapher ist, wird 
sie in ihren konkreten Eigenschaften als thermodynamisches Verbren-
nungsinstrument relevant. Zugleich werden dabei die metaphorischen 
Beschreibungen des Körpers, des Staats oder der Gesellschaft als Maschi-
ne mit der fortschreitenden Industrialisierung nicht einfach immer weiter 

3	  	Eine »Thermodynamisierung der Gesellschaft« ist nur dann fruchtbar, so 
Brunners Bewertung, wenn sie auf die »materiell-energetische« Basis der glo-
balen gesellschaftlichen Umweltproblematik abhebt und die Temporalität 
des Entropieprozesses, d.h. seine Verlangsamung oder Beschleunigung mit-
berücksichtigt. Produktiv sei das soziologische Denken von Entropie dort, 
wo es um konkrete Fragen der auf Nachhaltigkeit zielenden »Verringerung 
der Stoff-Materie-Ströme einer Gesellschaft« geht (Brunner 1997: 764), etwa 
durch einen verringerten Verbrauch fossiler Ressourcen, durch das Einrichten 
von Lagerräumen für Abfallstoffe oder durch die Einführung einer »Entro-
piesteuer«, deren Höhe von der Verursachung der Belastung der Biosphäre 
abhängt. Dazu, so Brunner, müsse die Differenz von Natur und Gesellschaft, 
von physikalischer und sozialer Entropie präsent gehalten werden.

MASCHINE UND ORGANISMUS: EINE GESCHICHTE DER VERMISCHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

gesteigert, sondern auch zunehmend angefochten. Nicht zuletzt die kon-
krete Erfahrung der Arbeiter:innen, als dingliche Ressourcen eingesetzt 
und als solche behandelt zu werden, führt vor, dass der menschliche Kör-
per andere Erfordernisse hat als der Maschinenkörper. Das Kampfver-
hältnis verschiebt sich hier weg von einer wahlweise vitalistischen oder 
mechanistischen Weltsicht hin zu einem energetischen Problem, wodurch 
das Zusammenwirken, die Mischformen und Paradoxien mechanischer 
und organischer Elemente analysiert werden können. Jenseits der moder-
nen warm/kalt-Metaphorik wird in diesem Überschneidungsraum von 
Mechanischem und Organischem die Maschine als Raum thermopoliti-
scher Beziehungen sichtbar. 

Der Maschine ist weder mit dem Arsenal soziologischer Metaphern 
noch mit rein technischen Definitionen beizukommen. Wie wir bei Marx 
sehen werden, können die Paradoxien und Probleme, die durch die Hy
bridisierung von Maschine und Organismus entstehen, nicht ihrerseits 
mit dem Vokabular der Maschine aufgefangen werden. Als Korrektiv, 
Erweiterung und Überschreitung der Maschine wird später die Gärungs-
metapher ins Spiel kommen. Erst sie wird die spezifischen Hybridformen, 
die sich in der kapitalistischen Erfahrung des Zusammentreffens von 
menschlichem Körper und Maschine ergeben, auf den Begriff bringen. 

3.2 Dampfmaschinen bei Marx

Was eine Maschine ist, ist für Marx nicht rein technisch zu beantworten. 
Weder ist sie ein »zusammengesetztes Werkzeug« (MEW 23: 391), d.h. 
die Kombination von »einfachen Potenzen« (ebd.: 392), noch besteht ihr 
Unterschied zum von Menschenhand geführten Werkzeug einfach da
rin, von den nichtmenschlichen Bewegungskräften »Tier, Wasser, Wind« 
(ebd.) auszugehen. Solchen schematischen Bestimmungen der Maschi-
ne, so Marx’ Ausgangspunkt, fehlt das »historische Element« (ebd.). 
Seine Historisierung der Maschine setzt zunächst bei der analytischen 
Unterscheidung zwischen Produktivkräften, Produktionsweise und ge-
sellschaftlichen Verhältnissen an. Ein einfacher Regel-Maschinenbegriff 
wird problematisch, weil die Maschine immer schon Teil des Sozialen 
ist und in der kapitalistischen Produktionsweise in ihrer Eigenschaft als 
»Mittel zur Produktion von Mehrwert« (ebd.: 391) in den Blick rückt:

»Mit der Erwerbung neuer Produktivkräfte verändern die Menschen 
ihre Produktionsweise, und mit der Veränderung der Produktionswei-
se, der Art, ihren Lebensunterhalt zu gewinnen, verändern sie alle ihre 
gesellschaftlichen Verhältnisse. Die Handmühle ergibt eine Gesellschaft 
mit Feudalherren, die Dampfmühle eine Gesellschaft mit industriellen 
Kapitalisten.« (MEW 4: 130) 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

Dieses Zitat wurde häufig technikdeterministisch gelesen; ganz so, als 
würde eine neue Technologie und der damit fortgeschrittene Stand der 
Produktivkräfte automatisch eine Transformation der Vergesellschaf-
tungsform einleiten (vgl. MacKenzie 1984). In dieser Logik hätte die 
Erfindung der Dampfmaschine unmittelbar in die kapitalistische Ge-
sellschaft hineingeführt. Aber wie Marx schreibt, wurde die Dampfma-
schine bereits in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, also zur Hoch-
zeit der Manufaktur eingeführt, ohne diese zu revolutionieren (MEW 23: 
396). Im Hinblick auf die Rolle der Dampfmaschine als einer der fol-
genreichsten Produktivkräfte der Geschichte macht Malm einen Bruch 
im Marx’schen Werk aus: Während der junge Marx einen Produktiv-
kraft-Determinismus vertreten und die Dampfmaschine als Kraft des 
Fortschritts betrachtet habe, lege der spätere Marx sein Augenmerk in 
stärker konstruktivistischer Manier auf die gesellschaftlichen Produkti-
onsverhältnisse (Malm 2018: 11). Die Dampfkraft erscheint so als Er-
gebnis und nicht etwa als Ursache der Widersprüche von Kapital und 
Arbeit.

Aus der Perspektive des späten Marx ist es erst das komplexe Zu-
sammenspiel der unterschiedlichen Teile der Maschinen und ihr  
Zusammenlaufen im »Maschinensystem«, das die revolutionäre Kraft 
der Dampfmaschine erklärbar macht. Im ersten Kapitalband hält Marx 
im Kapitel zur Maschinerie und großen Industrie fest, dass das entwi-
ckelte Maschinensystem »aus drei wesentlich verschiednen Teilen [be-
steht], der Bewegungsmaschine, dem Transmissionsmechanismus, end-
lich der Werkzeugmaschine oder Arbeitsmaschine« (MEW 23: 393). Die 
Bewegungsmaschine erzeugt ihre eigene Bewegungskraft und stellt die 
»Triebkraft des ganzen Mechanismus« dar; der Transmissionsmecha-
nismus setzt sich aus verschiedenen Teilen wie Zahnrädern, Schäften 
und Riemen zusammen und sorgt für eine Verwandlung, Verteilung und 
Übertragung von Energie auf die Werkzeugmaschine; und erst die »ei-
gentliche Arbeitsmaschine« bearbeitet und verändert den Arbeitsgegen-
stand (ebd.). Marx unterscheidet also zwischen Motor, Übertragung und 
Bearbeitung von bzw. durch Energie – und legt so eine komplexe ener-
getische Perspektive auf die Maschinerie zugrunde.

Die revolutionären Effekte der Maschine, die sich im Prozess der In-
dustrialisierung entfalten sollten, lassen sich schrittweise von einem 
grundlegenden Mechanismus der Werkzeugmaschine herleiten (ebd.: 
395f.). Diese zeichnet sich in ihrer basalen Form dadurch aus, dass sie 
die körperlichen Grenzen der menschlichen Arbeiter:in überwindet, was 
Marx am Spinnen verdeutlicht: Eine Spinner:in hat zwei Hände und zwei 
Füße zur Verfügung, um maximal zwei Spinnräder zu betätigen – was 
schon eine höchst anspruchsvolle Koordinationsaufgabe wäre. Die fort-
geschrittenen Spinnmaschinen haben dagegen keine Probleme, eine Viel-
zahl von Spindeln und Nadeln auf einmal spinnen zu lassen: 

DAMPFMASCHINEN BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

»Die Anzahl der Werkzeuge, womit dieselbe Werkzeugmaschine gleich-
zeitig spielt, ist von vornherein emanzipiert von der organischen Schran-
ke, wodurch das Handwerkszeug eines Arbeiters beengt wird.« (MEW 
23: 394)

In ihrer einfachen Form wird die maschinenmäßige Produktion im An-
schluss wie folgt definiert: 

»Die Maschine, wovon die industrielle Revolution ausgeht, ersetzt den 
Arbeiter, der ein einzelnes Werkzeug handhabt, durch einen Mechanis-
mus, der mit einer Masse derselben oder gleichartiger Werkzeuge auf 
einmal operiert und von einer einzigen Triebkraft, welches immer ihre 
Form, bewegt wird.« (MEW 23: 396)

Der menschliche Organismus wird also durch einen maschinellen Me-
chanismus ersetzt, der ersterem nicht nur hinsichtlich der quantitati-
ven Effizienz, sondern auch hinsichtlich der Bewegungsabläufe überle-
gen ist. Denn die organische Schranke macht sich gerade auch an der 
Tatsache fest, »daß der Mensch ein sehr unvollkommnes Produktionsin
strument gleichförmiger und kontinuierlicher Bewegung ist« (ebd.). Seine 
Leistung ist durch kleine Unregelmäßigkeiten geprägt, sie lässt infolge 
von Ermüdung nach, sie fordert Pausen zur Befriedigung elementarer 
Bedürfnisse ein. Ähnliche Grenzen weisen die Triebkräfte Tier, Wind und 
Wasser auf. Bei der Tierkraft ist dies der Fall, »weil ein Pferd seinen eig-
nen Kopf hat« (ebd.); die Windkraft ist »zu unstet und unkontrollier-
bar« (ebd.: 397); und auch die Wasserkraft schafft Probleme durch das 
»ungleichförmige Wirken der Bewegungskraft bei Mühlen«, welche zu-
dem auf ihre lokale Wirkung beschränkt sind (ebd.: 397f.). Diese Un-
wägbarkeiten gilt es auszuschließen, um die Werkzeugmaschine kon
trolliert, kontinuierlich und räumlich entgrenzt zum Laufen zu bringen. 
Es wird also eine Triebkraft gebraucht, die den »massenhafteren Bewe-
gungsmechanismus« durch eine gleichmäßige und kraftvolle Energiezu-
fuhr anfeuert (ebd.: 396). Diese findet sich in der Dampfmaschine:

»Erst mit Watts zweiter, sog. doppelt wirkender Dampfmaschine war 
ein erster Motor gefunden, der seine Bewegungskraft selbst erzeugt aus 
der Verspeisung von Kohlen und Wasser, dessen Kraftpotenz ganz unter 
menschlicher Kontrolle steht, der mobil und ein Mittel der Lokomotion, 
städtisch und nicht gleich dem Wasserrad ländlich, […] universell in sei-
ner technologischen Anwendung, in seiner Residenz verhältnismäßig 
wenig durch lokale Umstände bedingt.« (ebd.: 398)4

4	  	 In seinen technologisch-historischen Exzerpten erschließt sich Marx die 
Funktionsweise der Dampfmaschine als »[e]ine Maschine, d. dh Aufnah-
me d. Wasserdampfs eine mechanische Wirkung zu erzeugen vermag.. D. 
erste Idee dazu in d. 2t Hälfte d. 17t Jh… Um eine Bwgung dh d. Dampf 
hervorzubringen nöthig d. grosse Kraft d. Dampfes nicht nur zu erzeu-
gen, sdrn auch wieder vernichten od. d. Damf verdichten zu könen. Papin 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

Die Dampfmaschine ist also die ideale Triebkraft eines gleichförmi-
gen Mechanismus. Marx führt hier eine Liste von Kriterien ein, die die 
Dampfmaschine als paradigmatische Maschine der industrialisierten 
Moderne allesamt erfüllt: Die Selbsterzeugung ihrer Bewegungskraft 
durch Verbrennung, Kontrollierbarkeit, Mobilität, Urbanität und uni-
verselle Einsetzbarkeit. Das Zusammenspiel dieser Eigenschaften lässt 
die organisch bedingten Kontingenzen von Mensch, Tier, Wind und Was-
ser sowie alle lokalen Schranken hinter sich und macht die Dampfma-
schine zum perfekten thermopolitischen Vehikel. 

Durch die Verbrennung von Kohle erzeugt sie Wärme, die als Mo-
tor der Bewegung genutzt und standardisierten Zyklen der Kontrolle 
unterworfen werden kann. Eine bestimmte Menge Kohle erzeugt eine 
bestimmte Menge Energie, die Leistung der Maschine wird berechen-
bar und antizipierbar. Paradoxerweise muss sich die Dampfmaschine 
von der menschlichen Unzulänglichkeit befreien, um vollständig vom 
Menschen kontrolliert werden zu können. Die Entwicklung der Werk-
zeugmaschinen ist das Ergebnis der »Metamorphosen« der Arbeitsmit-
tel im kapitalistischen Produktionsprozess, die beim menschlichen Or-
ganismus beginnen und im »automatische(n) System der Maschinerie« 
(MEW 42: 47, Herv. i.O.) ihren logischen Höhepunkt finden:

»Nachdem erst die Werkzeuge aus Werkzeugen des menschlichen Or-
ganismus in Werkzeuge eines mechanischen Apparats, der Werkzeug-
maschine, verwandelt, erhielt nun auch die Bewegungsmaschine eine 
selbständige, von den Schranken menschlicher Kraft völlig emanzipier-
te Form.« (MEW 23: 398)

Die große Stärke der entwickelten Maschine, ihre Kontrollierbarkeit, 
kommt durch das Prinzip der Selbstregulation zustande, das sie von der 
Notwendigkeit menschlicher Eingriffe befreit. Gleichzeitig aber steigert 
sich die Selbstständigkeit der Maschine durch die technische Entwick-
lung der einzelnen Maschinenteile und ihr immer nahtloseres Zusam-
menspiel zu einer Emanzipation der Maschine, welche im Stil Franken-
steins monströse Züge zu entwickeln beginnt. Der anfängliche Gewinn 
der Kontrolle droht durch die immanente Steigerung der Selbstwirksam-
keit der Maschine in einen Kontrollverlust umzuschlagen. Hier zeich-
net sich eine grundlegende Paradoxie der Thermopolitik ab, auf deren 

/:1680:/ hat d. Sicherheitsventil erfunden; kam später auch auf d. Gdan-
ken d. Dampf in einen Zylindr auf eine Art Kolben wirken zu lassen. Er 
bedeckte nämlich d. Boden d. Cylinders m. einer Schicht Wasser, verwan-
delte letztes in Dampf, indem er d. Cylinder über Feuer setzte u. trieb so d. 
Kolben in d. Höhe. Dh Entfernung des Feuers od. d. Zylinders v. letztrem, 
bwirkte er eine Verdichtung d. Dampfs, so dß d. atmosphärische Luft auf 
d. Kolben d. oben offenen Zylinders wirken u. dsn herabdrücken konn-
te.« (Marx 1981: 154)

DAMPFMASCHINEN BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

genuin thermodynamische Implikationen wir am Fall der Dampfmaschi-
ne zurückkommen werden.

Es ist jedenfalls kein Zufall, dass Marx die Dampfmaschine selbst in 
ihrer voll entwickelten Form mit der organischen Metapher der »Ver-
speisung« von Kohle beschreibt. Eine saubere Gegenüberstellung von 
organisch und mechanisch, Subjekt und Objekt, lebendig und tot hält 
Marx nie lange durch. In seiner Beschreibung der Manufaktur ist nicht 
etwa von einem Organismus, sondern von einem »lebendigen Mechanis-
mus« die Rede, während die Einheit des maschinischen Systems »nicht in 
den lebendigen Arbeitern, sondern in der lebendigen (aktiven) Maschi-
nerie existiert, die seinem [des Arbeiters, E.B.] einzelnen, unbedeuten-
den Tun gegenüber als gewaltiger Organismus ihm gegenüber erscheint« 
(MEW 42: 593).

Die Organismusmetaphorik mag zunächst überraschen, weil sie klas-
sischerweise – auch bei Marx – auf die manufakturbasierte Kooperati-
on der spezialisierten Arbeiter:innenschaft bezogen ist. Im Kontext der 
Maschine gewinnen Kooperation und Arbeitsteilung aber eine neue Be-
deutung. Arbeitsteilung ist zunächst die gesellschaftliche Voraussetzung 
der Entstehung von Maschinen. Sie wird in der kapitalistischen Maschi-
nerie nicht nur ausdifferenziert, spezialisiert und somit gesteigert, son-
dern in gewisser Weise sogar abgeschafft. Die Maschinerie setzt sich dort 
durch, wo die Ausbeutung der Manufaktur ausgeschöpft ist und nicht 
weiter auf natürlichem Wege gesteigert werden kann. Innerhalb der Ma-
schinerie beschränkt sich die Arbeitsteilung weitgehend auf die Auswei-
tung von »cheap labor«, wodurch die »Weiber-, Kinder- und ungeschick-
te(r) Arbeit als neue(r) Grundlage der Arbeitsteilung« (MEW 23: 508) 
etabliert wird. Auch wenn die Arbeiter:innen durch den technologischen 
Fortschritt der Maschinerie zu beständiger Anpassung gezwungen wer-
den und immer kleinschrittigere Teilbewegungen ausführen, wird dabei 
»die alte Teilung der Arbeit mit ihren knöchernen Partikularitären« bloß 
reproduziert, ja verschlimmert (ebd.: 510f.). Für Marx kommt es durch 
die Maschinerie zu einer »Aufhebung der auf Handwerk und Teilung der 
Arbeit beruhenden Kooperation« (ebd.: 483). Die Maschine ersetzt die 
Kooperation menschlicher Arbeiter:innen, etwa tritt die Mähmaschine 
an die Stelle der »Kooperation von Mähern« (ebd.), weil diese weitaus 
produktiver ist als der menschliche »Gesamtarbeiter« es je sein könnte. 
Andererseits löst die Maschine die Kooperation nicht einfach ab, son-
dern führt sie konsequent fort. Während in der Manufaktur die Koope-
ration darin bestand, dass jede Arbeiter:in einen anderen Arbeitsschritt 
am gleichen Produkt ausführte, wird die Kooperation nun »von einer 
Arbeitsmaschine vollbracht, die durch Kombination verschiedner Werk-
zeuge wirkt« (ebd.: 399). Die Kooperation jenseits einzelner organischer 
Körper ist zugleich eine Schlüsselfigur der Fermentation, was uns später 
noch ausführlich beschäftigen wird.

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Die Entwicklung der Fabrik geht von der einfachen Kooperation aus: 
Sie beginnt im »gegliederten Maschinensystem« bei der »Kette verschie-
denartiger, aber einander ergänzender Werkzeugmaschinen« (ebd.: 400), 
die der Kooperation innerhalb der Manufaktur nachempfunden ist, und 
findet ihren Höhepunkt in der

»technische[n] Einheit, indem die vielen gleichartigen Arbeitsmaschinen 
gleichzeitig und gleichmäßig ihren Impuls empfangen vom Herzschlag 
des gemeinsamen ersten Motors, auf sie übertragen durch den 
Transmissionsmechanismus […]. Ganz wie viele Werkzeuge die Orga-
ne einer Arbeitsmaschine, bilden viele Arbeitsmaschinen jetzt nur noch 
gleichartige Organe desselben Bewegungsmechanismus.« (ebd.: 399f.)

Im Zentrum dieses verästelten Maschinensystems steht also der Motor, 
der die Einzelmaschinen überhaupt erst zum Arbeiten bringt, indem er 
sie mit Energie ausstattet. Er bildet in der organizistischen Metaphorik 
von Marx das Herz des Prozesses, dessen Schlagen durch die Verbin-
dung zum Transmissionsmechanismus für die Koordination der Einzel-
teile innerhalb eines Ganzen ausschlaggebend ist. Während aber auf der 
Ebene der Einzelmaschine die Werkzeuge heterogene Teile eines funk-
tionierenden Ganzen – und in dem Sinne ein jeweils »besondres Organ 
für eine besondre Funktion« (ebd.: 400) – darstellen, sind auf der Ebe-
ne der Maschinerie »gleichartige Organe« am Werk. Es handelt sich bei 
diesem »automatische(n) System der Maschinerie« (ebd.: 402) um eine 
serielle, mechanische Bewegung, die der »Muskelentwicklung, der Schär-
fe des Blicks und der Virtuosität der Hand« (ebd.: 403) nicht mehr be-
darf, aber durch ihre zentrale Koordination kooperierender Maschinen 
noch das alte organische Vorbild durchscheinen lässt. Das »subjektive 
Prinzip der Teilung« macht in der Maschinerie einem »ganz objektiven 
Produktionsorganismus« (ebd.: 407) Platz; die »Isolierung der Sonder-
prozesse« durch die Arbeitsteilung der Manufaktur wird abgelöst durch 
die »Kontinuität der Sonderprozesse« in der Fabrik (ebd.: 401). Man 
könnte nun vermuten, dass das Maschinensystem am Höhepunkt seiner 
Entwicklung den organischen Charakter verliert. Aber dieser scheint sich 
eigentümlich zu steigern, je weiter die Maschinerie sich perfektioniert:

»Als gegliedertes System von Arbeitsmaschinen, die ihre Bewegung nur 
vermittelst der Transmissionsmaschinerie von einem zentralen Automa-
ten empfangen, besitzt der Maschinenbetrieb seine entwickeltste Gestalt. 
An die Stelle der einzelnen Maschine tritt hier ein mechanisches Unge-
heuer, dessen Leib ganze Fabrikgebäude füllt und dessen dämonische 
Kraft, erst versteckt durch die fast feierlich gemeßne Bewegung seiner 
Riesenglieder, im fieberhaft tollen Wirbeltanz seiner zahllosen eigentli-
chen Arbeitsorgane ausbricht.« (ebd.: 402)

Hier beschreibt Marx die Maschine nicht nur abstrakt als Organismus, 
sondern – die Metaphern des »Herzschlags« und des »Verspeisens« 

DAMPFMASCHINEN BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

von Kohlen fortführend – als monströsen Superorganismus mit einem 
»Leib«, »Riesengliedern« und »Arbeitsorganen«. Das Motiv des Fiebers 
steht hier für die unkontrollierte Hitze des Monströsen, die einer kon
trollierten, konstanten organischen Wärme entgegensteht. Je künstlicher 
und automatischer die Maschinerie wird, d.h. je mehr sie sich von ihrem 
organischen Vorbild der Manufaktur entfernt, desto organischer scheint 
sie zu werden. Ihre Organizität ist aber nicht gleichbedeutend mit der des 
menschlichen Organismus, sondern wächst zu einem künstlichen, gleich-
sam mutierten Organismus heran. Diese Mutation markiert den Punkt, 
an dem die menschliche Kontrolle über die Maschine entschwindet.

Wenn es sich am Ende bei der Maschinerie um ein einziges beseeltes 
und beleibtes Monstrum handelt, scheint die Kooperation sich zu erüb-
rigen. Denn Kooperation setzt die Heterogenität und Trennung mehre-
rer (menschlicher, tierischer oder maschinischer) Instanzen voraus, die 
hier von einer vereinheitlichten Entität koordiniert werden. Die Koope-
ration ist aber nicht einfach verschwunden, sondern schreibt sich – und 
damit auch ihre organische Anlage – in den technischen Prozess als sol-
chen ein: »Der kooperative Charakter des Arbeitsprozesses wird jetzt 
also durch die Natur des Arbeitsmittels selbst diktierte technische Not-
wendigkeit.« (ebd.: 407) 

Wie Burkett und Foster notieren, ist der Organbegriff eine Referenz 
auf das griechische »organon«, wonach »Werkzeuge […] anorganische 
Erweiterungen der Organe des Körpers« darstellen (Burkett & Foster 
2010b: 412f.). Was in diesem Erweiterungsargument aber unsichtbar 
wird, ist der dichte metaphorische Gehalt sowie die damit verbunde-
ne Ambivalenz der Marx’schen Passage. Die Verlängerungsthese, die 
Deleuze und Guattari später als das »klassische Schema« bezeichnen 
werden, kann nicht erfassen, dass die ›anorganischen Organe‹ eine ei-
genständige Macht entwickeln, die sich von den menschlichen Organen 
weitgehend losgelöst hat, ja, dem die Arbeiter:innen als menschliche Or-
gane ohnmächtig gegenüberstehen. Das klassische Schema blendet aus, 
dass es sich hier um eine neue, gleichsam mutierte Form der Organizität 
handelt. Die Organe der Maschine sind nicht einfach die alten ›natürli-
chen‹ Organe, sondern »bewusstlos«, »gleichartig«, »tot«. Hier zeich-
net sich eine Suchbewegung zum Einfangen der organischen Maschine 
– wie sie auch Bernard für lebendige Organismen vorschwebte – ab, die 
notwendig wird, weil das klassische Organismusmodell, das von einer 
geschlossenen, bewussten und lebendigen Körpereinheit ausgeht, nicht 
mehr taugt, um die organisch-mechanischen Mutationen der Maschine, 
ihre serielle und potentiell unendlich erweiterbare Ausdehnung zu einer 
Megamaschine zu greifen.

Das Bild des hybriden Monsters hat zunächst die Funktion, die Ver-
selbstständigung der Maschine herauszustellen, die der Arbeiter:in 
in Gestalt der vergegenständlichten Arbeit als beherrschende Macht 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

entgegentritt. Bezogen auf den Arbeitsprozess erweitert Marx die Unter-
scheidung von organisch und mechanisch um jene von lebendig und tot:

»In Manufaktur und Handwerk bedient sich der Arbeiter des Werk-
zeugs, in der Fabrik dient er der Maschine. Dort geht von ihm die Be-
wegung des Arbeitsmittels aus, dessen Bewegung er hier zu folgen hat. 
In der Manufaktur bilden die Arbeiter Glieder eines lebendigen Mecha-
nismus. In der Fabrik existiert ein toter Mechanismus unabhängig von 
ihnen, und sie werden ihm als lebendige Anhängsel einverleibt.« (MEW 
23: 445)

Marx beschreibt hier ausgehend von der kausalen Richtung der Bewe-
gung im Arbeitsprozess eine Subjekt-Objekt-Verkehrung, die auf der 
Einverleibung der Lebendigkeit der Arbeiter:innen beruht und als Macht 
der Maschine in Erscheinung tritt. Bei der Werkzeugarbeit in der Ma-
nufaktur »erscheint der kombinierte Gesamtarbeiter oder gesellschaftli-
che Arbeitskörper als übergreifendes Subjekt und der mechanische Au-
tomat als Objekt«; in der automatischen Fabrik »ist der Automat selbst 
das Subjekt, und die Arbeiter sind nur als bewußte Organe seinen be-
wußtlosen Organen beigeordnet und mit denselben der zentralen Bewe-
gungskraft untergeordnet« (ebd.: 442).

Erst dieses eigenständige Funktionieren der Maschine im Zusam-
menwirken aller drei Bestandteile – der Bewegungsmaschinen, des 
Transmissionsmechanismus, der Werkzeugmaschinen – bringt die ma-
nufakturbasierten Produktionsverhältnisse ins Wanken und führt zur 
durchschlagenden Wirkung der ›industriellen Revolution‹. Erst der orga-
nische Charakter der Maschine als integriertes Ungeheuer kann gewähr-
leisten, dass sie zuverlässig standardisierte Massenware ausspuckt, dass 
sie effizient und pausenlos produziert. Zwar steht diese Maschine – an-
ders als die Bewegungskräfte von Wasser und Wind oder die Werkzeug-
kraft des Menschen – scheinbar unter vollendeter Kontrolle, aber diese 
Kontrolle entpuppt sich als Illusion.

Im Kapital arbeitet sich Marx an den Maschinenkonzeptionen sei-
ner Zeit ab. Zu den wichtigsten Zielscheiben seiner Kritik gehören zum 
einen die 1832 erschienene Schrift On the Economy of Machinery and 
Manufactures des Mathematikers Charles Babbage, welcher als Erfin-
der der Rechenmaschine und damit eines Proto-Computers gilt; zum an-
deren die drei Jahre später veröffentlichte Philosophy of Manufactures 
des Industriechemikers Andrew Ure (Zimmerman 1997). Babbage und 
Ure waren die ersten und äußerst einflussreichen Stimmen, die die Ent-
stehung der kapitalistischen Ökonomie – in apologetischer Absicht – 
aus dem Maschinensystem der automatisierten Fabrik erklärten (ebd.: 
6). Dabei definierten sie den Begriff der Fabrik neu, indem sie diese an-
ders als viele Zeitgenossen der klassischen politischen Ökonomie nicht 
einfach als logistisches Zentrum der Zirkulation bestimmter Waren 

DAMPFMASCHINEN BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

ansahen, sondern als Zentrum der mechanisierten Warenproduktion 
insgesamt – und damit als Kern der kapitalistischen Ökonomie (ebd.: 7).

Wie Andrew Zimmerman aufzeigt, existierte das Maschinensystem, 
das sich Baggage und Ure in ihren Arbeiten ausmalten und das Marx 
für seine Kritik folglich zugrundlegte, zu ihrer Zeit noch gar nicht (ebd.: 
5). Der Traum von einem umfassenden Maschinensystem basierte zwar 
auf den damals herrschenden Produktionsverhältnissen, deren indus
trielle Instrumente beiden Autoren vertraut waren (ebd.: 23); und den-
noch beschränken sich ihre Positionen nicht einfach darauf, den Status 
quo wahlweise zu rechtfertigen, zu repräsentieren oder zu antizipieren. 
Babbage und Ure schrieben nicht nur eine politisch-ökonomische The-
orie der Maschinen, sondern sie entwarfen eine neue und äußerst fol-
genreiche Ontologie der Maschine, so Zimmermans Argument. Die Ma-
schinerie erscheint darin als Inbegriff von Produktion überhaupt (ebd.: 
24). Illustriert wird diese Maschinenontologie durch »fantastic images 
of mechanized humans and anthropomorphized machines« (ebd.: 23). 
Von diesen Mischformen der maschinenhaft gewordenen Arbeiter:innen 
und der vermenschlichten Maschinen hat sich Marx ganz offensichtlich 
inspirieren lassen. 

Der ideologische Effekt dieser Maschinenontologie besteht darin, dass 
die Maschine als Inbegriff kapitalistischer Entfremdung erscheint, was 
auch bei Marx naheliegen mag, wenn er die Maschinenwerdung der Ar-
beiter:in beschreibt und stellenweise implizit entfremdete Arbeit mit me-
chanisierter Arbeit gleichsetzt. Dieses Maschinenbild ist selbst Ausdruck 
und Projektion der Entfremdung: »The machine is alienation alienated, 
reification reified.« (ebd.: 24) Indem die Maschine zur Ursache der Ent-
fremdung erklärt wird, werden die kapitalistischen Produktionsverhält-
nisse naturalisiert. Die maschinengewordene Arbeiter:in ist eine ideolo-
gische Figur kapitalistischer Mythologie, der Marx ein Stück weit selbst 
anheimfällt, so Zimmerman.

Dass aber die mit dem Kontrollverlust einhergehende Entfremdung 
alles andere als ein Sachzwang der Maschine ist, macht Marx in seinem 
Maschinenfragment in den Grundrissen deutlich. Darin entwickelt er 
ein Theorem der Maschine, dessen Spur sich im Kapital verlieren wird. 
Die Maschine erscheint hier als machtvolles Instrument, aber nicht nur 
aufgrund ihrer technischen Komplexität, sondern weil in ihr eine Kon-
zentration von Wissen, Technik und Fähigkeiten stattfindet. Maschinen 
sind demnach

»von der menschlichen Hand geschaffne Organe des menschlichen 
Hirns; vergegenständlichte Wissenskraft. Die Entwicklung des capital 
fixe zeigt an, bis zu welchem Grade das allgemeine gesellschaftliche 
Wissen, knowledge, zur unmittelbaren Produktivität geworden ist, und 
daher die Bedingungen des gesellschaftlichen Lebensprozesses selbst 
unter die Kontrolle des general intellect gekommen, und ihm gemäß 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

umgeschaffen sind. Bis zu welchem Grade die gesellschaftlichen Pro-
duktivkräfte produziert sind, nicht nur in der Form des Wissens, son-
dern als unmittelbare Organe der gesellschaftlichen Praxis; des realen 
Lebensprozesses.« (MEW 42: 602)

Hier zeichnet Marx eine Linie vom Organ über seine Verlängerung im 
Werkzeug hin zum »capital fixe«, also dem Kapital in Form von tech-
nischen Maschinen und Maschinerie. Seinen Ursprung findet das »or-
ganische« Werkzeug der Hand, das erst die Metamorphose zum Werk-
zeug und dann zur Maschinerie durchläuft, im Organ des menschlichen 
Hirns. Mit dem Begriff des general intellect bezeichnet Marx das gene-
ralisierte gesellschaftliche Gehirn, das – anders als das Werkzeug bzw. 
die Maschine – eine Produktivkraft bildet, die nicht zum Privateigentum 
werden kann. Im Gegensatz zu den Maschinen kann dieses emergente 
kollektive Wissen nicht vom Kapitalisten kontrolliert, geschweige denn 
besessen werden; vielmehr übt es seinerseits Kontrolle auf den gesell-
schaftlichen Lebensprozess als Einheit von kognitiv-intellektueller und 
praktischer Wirklichkeit aus. Als sich entwickelnde Produktivkraft wirkt 
es auf die gesellschaftlichen Produktionsverhältnisse und drängt mit fort-
schreitender Veränderung auf ihre Umwälzung (vgl. Raunig 2008). Wäh-
rend Marx die Möglichkeit einer Entfaltung des general intellect erst in 
der Überwindung der kapitalistischen Ordnung gegeben sieht, zeigen 
postoperaistische Denker wie Paolo Virno (1996) und Carlo Vercellone 
(2007), wie sich die »Massenintellektualität« im Zuge der zunehmen-
den Wichtigkeit immaterieller Arbeit in postfordistischen Ökonomien – 
oder wie Vercellone es formuliert: im »kognitiven Kapitalismus« – der 
Gegenwart ausbreitet.5 

Der general intellect gerinnt gleichsam im fixen Kapital der Maschi-
nerie; von ihm hängt andererseits aber auch ab, wie die Maschinerie ge-
sellschaftlich eingesetzt und gestaltet wird. Er steht damit in einem dop-
pelten Konstitutionsverhältnis zur Maschine: Er ist der Ursprung der 
materiellen wie ideellen Gesamtheit des Maschinischen, aber zugleich 
auch sein Ergebnis. Jeder Fortschritt der Maschinerie kann als Indikator 
für die Entwicklung des general intellect gelesen werden, während letzte-
rer zugleich nicht nur über die technische, sondern auch die gesellschaft-
liche Indienstnahme der Maschine mitentscheidet. Im general intellect ist 
also möglicherweise ein anderer, ein alternativer Pfad des gesellschaftli-
chen Umgangs mit Maschinen angelegt. Es geht aus Marx’ Perspektive 
keineswegs um eine Abschaffung der Maschine, sondern darum, dieses 
mehr-als-technische Potential der Maschine als revolutionäre Kraft zu 

5	  	Marx’ Werttheorie wird im Zuge dieser Anpassung als obsolet verworfen. 
Die zugrundliegende Maschine hat sich zum Computer gewandelt, wobei 
der general intellect immer noch an die technologischen Entwicklungen ge-
koppelt ist.

DAMPFMASCHINEN BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

mobilisieren, um es für eine vernünftige Nutzung im Dienst des allge-
meinen gesellschaftlichen Reichtums verfügbar zu machen, der in freier 
Assoziation geschaffen und genutzt wird.6 

Weil der general intellect stark auf die ideellen, kognitiven und kom-
munikativen Komponenten der Maschine abstellt, gerät die Energiepro-
blematik in den Hintergrund. Diese wird sich aber als zentral erweisen, 
um zu verstehen, was Marx als Riss im Stoffwechsel bezeichnen wird. 
Am Beispiel des Übergangs von der Wassermühle zur Dampfmaschine in 
den Baumwollspinnereien Nordenglands und Schottlands im 19. Jahr-
hundert hat Malm aufgezeigt, dass das Kapital eine Energiequelle erfor-
derte, die sowohl eine räumliche Konzentration wie zeitliche Beschleu-
nigung ermöglichte (Malm 2016). Diese fand es in der Kohle als Quelle 
mechanischer Energie für die industrielle Produktion sowie als Transpor-
tinfrastruktur. Hier bricht die Geschichte des fossilen Kapitals an, die bis 
heute andauert. Wir wollen im nächsten Abschnitt auf die thermodyna-
mischen und thermopolitischen Implikationen der Arbeit im fossilen Ka-
pitalismus zu sprechen kommen.

3.2.1 Maschine und Überhitzung 

Wie erwähnt, ist die Maschine im Rahmen kapitalistischer Vergesellschaf-
tung gleichbedeutend mit einem »Mittel zur Produktion von Mehrwert« 
(MEW 23: 391). Sie drückt die notwendige Arbeitszeit, die die Arbeiter:in 
zu ihrer Reproduktion benötigt, auf ein Mindestmaß herab und erhöht 
die Mehrarbeitszeit, die als Mehrwert vom Kapitalisten angeeignet wird. 
Die Lohnarbeit fällt dadurch weder kürzer noch leichter aus, sondern 
steigert die einseitige Belastung, wie sie die Manufaktur schon prägte, 
ins Unermessliche.

Erst in der konkreten Erfahrung der Maschine im Arbeitsprozess 
wird die Thermopolitik der Maschine auch auf der mikrologischen Ebe-
ne nachvollziehbar. Als notwendige Folgen der Maschinerie benennt 
Marx die Ausdehnung der Arbeitskräfte auf Frauen und Kinder, die 

6	  	Raunig betont den «transindividuelle(n) Aspekt« des Massenintellekts und 
hält fest: »Es ist nicht nur die Gesamtheit aller von der menschlichen Spe-
zies angehäuften Kenntnisse, nicht nur die Gemeinsamkeit des vorgängig 
gemeinsamen Vermögens, es ist auch das Zwischen der kognitiven Arbei-
terInnen, die kommunikative Interaktion, Abstraktion und Selbstreflexion 
lebendiger Subjekte, die Kooperation, das koordinierte Handeln der leben-
digen Arbeit.« (Raunig 2005) Raunig versucht hier zwar, den general intel-
lect nicht auf die Summe des Wissens der Subjekte zu beschränken, sondern 
gerade die Bedeutung des Dazwischen, ihrer Interaktion, Kooperation und 
Koordination stark zu machen. Und doch bleiben die Subjekte und ihre 
selbstreflexive Tätigkeit hier der Fixpunkt der Bestimmung.

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

Verlängerung des Arbeitstags und die Intensivierung der Arbeit. In den 
Arbeitsbedingungen schreibt sich die Infrastruktur der Maschine als Re-
gime der sinnlichen Wahrnehmung ein. Marx beschreibt die Fabrikarbeit 
als körperlich wie geistig hochgradig auszehrende Tätigkeit:

»Alle Sinnesorgane werden gleichmäßig verletzt durch die künstlich 
gesteigerte Temperatur, die mit Abfällen des Rohmaterials geschwängerte 
Atmosphäre, den betäubenden Lärm usw., abgesehn von der Lebens-
gefahr unter dicht gehäufter Maschinerie, die mit der Regelmäßigkeit 
der Jahreszeiten ihre industriellen Schlachtbulletins produziert.« (ebd.: 
448f.)

Temperatur ist zwar hier nur ein Faktor von vielen, aber im Unter-
schied zu den anderen Beispielen greift sie nicht nur einen Sinn an 
wie z.B. der Lärm den Hörsinn, sondern sie affiziert den gesamten 
Organismus. Wie das Feuer, produziert die Maschine externe, extre-
me Hitze, die dem menschlichen Körper bedrohlich werden kann. Das 
Zusammenspiel der lebensfeindlichen Arbeitsbedingungen, die die Ar-
beiter:in der Maschine schutzlos ausliefern, kulminiert in der Bedro-
hung des Lebens als solchem. Mit den industriellen Schlachtbulletins 
spricht Marx denn auch die Toten an, die die Maschinerie durch re-
gelmäßige Ex- oder Implosionen, Brände, Unfälle oder Aussetzer von 
Maschinen fordert.

Auch in den Fällen, in denen die Maschinerie nicht tödlich ist, treibt 
die mit ihr produzierte Hitze den Organismus an seine Grenzen. Marx 
zitiert im Maschinerie-Kapitel mehrere Kommissare und ihre Berichte 
über die Lage der Arbeiter:innen, etwa in Maschinennähereien:

»Die Wirkung […] beim Eintritt in niedrig gestochne Arbeitslokale, 
wo 30 bis 40 Maschinenarbeiter zusammenwirken, ist unerträglich 
... Die Hitze, teilweis den Gasöfen zur Wärmung der Bügeleisen 
geschuldet, ist schrecklich ... Wenn selbst in solchen Lokalen sog. mäßige 
Arbeitsstunden, d.h. von 8 Uhr morgens bis 6 Uhr abends, vorherrschen, 
fallen dennoch jeden Tag 3 oder 4 Personen regelmäßig in Ohnmacht.« 
(ebd.: 496)

Hier geraten die Erfordernisse des menschlichen Körpers nach mäßi-
gen Temperaturen in Konflikt mit den Ausdünstungen der Maschinen 
und Öfen. Die Hitze als Nebenprodukt der Maschine muss nicht nur 
ertragen, sondern möglichst lückenlos ausgenutzt werden, um das von 
ihr erzeugte ökonomische Potential auszuschöpfen. Sie konkurriert mit 
den thermisch-energetischen Erfordernissen des menschlichen Körpers:

»Auf ähnliches zartes Bedenken des Herrn Glasfabrikanten, daß ›re-
gelmäßige Mahlzeiten‹ der Kinder unmöglich sind, weil dadurch ein 
bestimmtes Quantum Hitze, das die Öfen ausstrahlen, ›reiner Verlust‹ 
wäre oder ›verwüstet‹ würde, antwortet Untersuchungskommissär 
White […]: ›Ein gewisses Quantum Hitze mag über das jetzige Maß 

DAMPFMASCHINEN BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

hinaus verwüstet werden infolge von Sicherung regulärer Mahlzeiten, 
aber selbst in Geldwert ist es nichts, verglichen mit der Verwüstung von 
Lebenskraft (the waste of animal power), die jetzt dem Königreich da
raus erwächst, daß in den Glashütten beschäftigte und im Wachstum 
begriffene Kinder nicht einmal die Muße finden, ihre Speisen bequem 
einzunehmen und zu verdauen.‹ (l.c. p. XLV.) Und das im ›Fortschritts-
jahr‹ 1865!« (ebd.: 278)

Die »Verwüstung von Hitzekraft« wiegt der Kommissar gegen die »Ver-
wüstung von Lebenskraft« ab, die eine rücksichtslose Ausbeutung kind-
licher Arbeitskraft bedeutet. Mit dem Hinweis auf den Minimalstandard 
des bequemen Einnehmens und Verdauens von Speisen macht White die 
schlagenden Unterschiede zwischen Arbeiter:innen und Maschinen deut-
lich. Im Widerstreit beider energetischer Prinzipien – Maschine und Le-
ben – drückt sich der Widerspruch von Kapital und Arbeit aus, wobei 
die Arbeiter:innen durch die Berichte der Kommissare immerhin eine po-
litische Verteidigung ihrer Interessen gegenüber den Interessen des Ka-
pitals erhalten.

Die Klage über eine Verschwendung der Hitze zeigt, dass Hitze durch-
aus nicht nur Nebenprodukt, sondern eine zentrale energetische Res-
source zur Mehrwertproduktion darstellt. Die Hitze der Öfen wird im 
Arbeitsprozess in Mehrwert umgewandelt und muss folglich in ihrer 
exakten Größe berechnet, kalkuliert und antizipiert werden. Der öko-
nomische, nunmehr quantifizierte Wert der Temperatur erfordert Prak-
tiken des Messens und Kontrollierens. Erst diese Berechnung des energe-
tischen Gegenwerts von Hitze und Arbeit veranlasst die Kapitalisten zu 
einer Organisation des Arbeitsprozesses, die von den Bedürfnissen der 
Arbeiter:innen abstrahiert. Doch von der Verwüstung der Lebenskraft 
kann die Kapitalseite langfristig nicht absehen. Sie wird vielmehr zum 
immanenten organisatorischen Problem der Maschinenproduktion, die 
mit der Infrastruktur der Maschine zusammenhängt.

Als Kernproblem erweist sich die Frage der Belüftung bzw. Ventilie-
rung der Maschinenräume. In einem anderen Kommissionsbericht heißt 
es: »Im allgemeinen kann gesagt werden, daß die Lüftung durchweg 
mangelhaft und total ungenügend ist, um die Hitze und die Verbren-
nungsprodukte des Gases nach Sonnenuntergang zu entfernen.« (MEW 
25: 104) Die Hitze setzt sich gleichsam in den Räumen fest und staut 
sich derartig, dass eine Rückkehr zu einem ›neutralen‹ thermischen Aus-
gangspunkt unmöglich wird. Das gleiche gilt für die Werkstätten der 
Schneidereien, die 

»überfüllt, schlecht gelüftet und der Gesundheit in hohem Grade un-
günstig [sind] ... Solche Zimmer sind notwendig ohnehin heiß; wenn 
aber das Gas angesteckt wird, wie bei Tage während des Nebels und des 
Abends im Winter, steigt die Hitze auf 80 und selbst 90 Grad (Fahren-
heit, 27-33° C) und verursacht triefenden Schweiß und Verdichtung des 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Dunstes auf den Glasscheiben, so daß das Wasser fortwährend herab-
rieselt oder vom Oberlicht heruntertropft und die Arbeiter gezwungen 
sind, einige Fenster offenzuhalten, obgleich sie sich dabei unvermeidlich 
erkälten.« (ebd.: 103)

Ein kontinuierliches Ansteigen der Hitze wirkt nicht nur ruinös auf den 
menschlichen Körper, sondern verändert die Umwelt des Arbeitsprozes-
ses auch zu Ungunsten der Maschine. Im Zusammenspiel mit dem Kör-
per produziert die Maschine einen Stau von Hitze und Feuchtigkeit, 
welche auch in ihr Inneres eindringen und sie potentiell beschädigen 
können: Bei zu warmen Außentemperaturen droht die Maschine auf ih-
ren eigenen Hitzetod zuzusteuern. Hier werden Praktiken des Ausgleichs 
durch eine äußere Regulation der Umwelt notwendig, um die thermi-
schen Wirkungen der Maschine zu kompensieren. Die Ausgleichsmecha-
nismen sind nicht in der Maschine selbst lokalisiert; sie müssen extern, 
d.h. bei der Belüftung und Kühlung des Maschinen-Environments anset-
zen. Im oberen Beispiel wird das Problem des Ausgleichs auf die Arbei-
ter:innen ausgelagert, die zum Selbstschutz die Fenster öffnen müssen, 
auch wenn sie durch den Kontrast extremer Temperaturen und Feuchtig-
keitsverhältnisse erkranken und damit weniger leistungsfähig sind, d.h. 
wohl oder übel der Maschine weniger effizient dienen können. Folglich 
schafft sich diese Thermopolitik der Maschine ein immanentes Problem, 
das ihr eigenes Ziel – die Mehrwertsteigerung – bedroht.

Das Motiv des Energiestaus wird auch für das Marx’sche Verständ-
nis der Gärung wichtig werden. Die Anstauung und Konzentration hat 
nicht nur lähmende Effekte, sondern bringt eine Potenzierung von Kraft 
mit sich, die schließlich zur Schlüsseldynamik für den unerwarteten Auf-
stieg und den explosiven Ausbruch revolutionärer Energien wird. Hier 
werden dann konkrete Maßnahmen des Umgangs mit diesem Stau – von 
der Intensivierung bis zur Umleitung – bedeutsam, die Marx dem ther-
modynamischen Prozess der Maschine entlehnt, aber auch zur Beschrei-
bung vitaler Prozesse einsetzt. 

Das Motiv der Potenzierung und Ausbreitung beruht auf einer räumli-
chen Dynamik der Ansteckung, die die Hitze der Maschine auszeichnet:

»Große Hitze und Stickluft, sobald das Gas angezündet wird ... Es 
kommt nicht selten vor, daß Dünste von einer Gießerei oder Gestank von 
Maschinerie oder Senkgruben aus dem untern Stockwerk heraufsteigen 
und die Übel des obern Zimmers verschlimmern. Die erhitzte Luft der 
untern Räume heizt die obern schon durch Erwärmung des Bodens, 
und wenn die Räume bei großem Gasverbrauch niedrig sind, ist dies ein 
großes Übel. Noch schlimmer ist es da, wo die Dampfkessel im untern 
Raum stehn und das ganze Haus mit unerwünschter Hitze füllen ...« 
(ebd.: 104).

DAMPFMASCHINEN BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

Hier wird ein geradezu verselbstständigtes Wandern der Hitze durch das 
Gebäude beschrieben, das auf Übertragungsprozessen beruht. Die Kon-
zentration, der Stau und der Exzess von Temperatur werfen unmittel-
bar das Problem der Regulation durch Korrekturmechanismen wie Um-
leitungspraktiken auf, um den Hitzetod von Mensch und Maschine zu 
verhindern. 

In den dichten Beschreibungen der Effekte von Hitze auf den Arbeits-
prozess wird ein Blick auf die Infrastruktur der Maschine möglich, der 
bei einer metaphorischen Perspektive in der Regel verstellt wird. Die 
infrastrukturell-energetische Perspektive führt insbesondere auch vor, 
dass Maschinen keineswegs sauber und abstrakt arbeiten, sondern dass 
sie Abgase, Müll und Hitze absondern; dass sie Erschöpfung, Krank-
heit und Tod hinterlassen. Diese materiellen Nebeneffekte der Maschi-
ne evozieren ein düsteres Moment, das in Konkurrenz zum organischen 
Leben tritt.

3.2.2 Entropie bei Marx

Wie ich weiter oben mit Neswald festgehalten habe, verbinden sich in 
den Debatten um Thermodynamik im 19. Jahrhundert Spuren des me-
chanistischen mit denen eines religiösen Weltbilds. Die religiösen Unter-
töne, die der Prognose vom Hitzetod der Erde anhafteten, wies Fried-
rich Engels scharf zurück, da er die Fusion von Religion und Physik für 
gegenaufklärerisch hielt (Daggett 2020b: 479). Vielleicht hängt es mit 
dieser religionskritischen Grundhaltung zusammen, dass weite Teile der 
sozialistischen Theorie des 19. Jahrhunderts eher zu einer mechanisti-
schen Deutung der Welt tendierten und von einer gleichsam aktualisier-
ten Form des Energiereduktionismus ausgingen. Wie Burkett und Foster 
zeigen, trifft dies aber auf Marx und Engels selbst nicht zu. In den 1880er 
Jahren legte der ukrainische Physiker Sergei Podolinsky einen Entwurf 
vor, in dem er die Gesetze der Thermodynamik auf die Marx’sche The-
orie der menschlichen Arbeitskraft zu übertragen versuchte (Burkett & 
Foster 2010a: 219ff.). Marx’ und Engels’ indifferente bis ablehnende Re-
aktion auf diese Schrift wurde in der ökomarxistischen Diskussion oft-
mals als Beleg für die Ausblendung von Fragen der Ökologie, der Ener-
gie und Thermodynamik gewertet. 

Burkett und Foster argumentieren nun, dass die spärliche Rezeption 
Podolinskys bei Marx nicht auf Desinteresse an den aufgeworfenen Fra-
gen, sondern auf deren ahistorische und energiereduktionistische Ausar-
beitung bei Podolinsky zurückgeht. Dessen Versuch bestand darin, Sadi 
Carnots ideales Kreislaufmodell der Thermodynamik, das eine Geschlos-
senheit und Reversibilität des Systems zugrunde legte, ohne Umwege auf 
die soziale Welt anzuwenden, indem er die einzelne Arbeiter:in in kruder 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

mechanistischer Manier als »ideale Maschine« beschrieb; und dies kei-
neswegs in metaphorischer Absicht, sondern um die Energieflüsse der 
Aufnahme und Verausgabung von Energie im Arbeitsprozess berechnen 
zu können. Bei einer auf menschlicher Arbeitskraft basierenden Öko-
nomie handle es sich aber, so Burketts und Fosters Argument, nicht um 
ein geschlossenes und isoliertes, sondern um ein offenes und dissipati-
ves System, das den Wirkungen der Umwelt unterworfen ist, welche das 
System durch seine energetischen Ströme – etwa durch Abfallprodukti-
on – selbst miterzeugt (ebd.: 223). 

Es war vor allem Engels, der sich ausdrücklich kritisch über diese Sche-
matisierung äußerte, während Marx bis auf einige ablehnende Bemer-
kungen in Briefen dazu schwieg. Marx teilte aber Engels’ reges Interesse 
an der Energiefrage, was sich etwa an ihrem gemeinsamen Studium der 
Schriften des Physikers John Tyndall insbesondere zur Sonneneinstrah-
lung und zur Rolle der Wärme für die Produktion zeigte. Ebenso eifrig 
verfolgten sie Michael Faradays experimentalphysikalische Forschungen 
über Elektrizität und die Arbeiten des Chemikers William Groves, die 
bewiesen – so Marx in einem Brief im Jahr 1864 –, dass »mechanische 
Bewegungskraft, Wärme, Licht, Elektrizität, Magnetismus und Chemi-
cal Affinity, eigentlich alle nur Modifikationen derselben Kraft sind, sich 
wechselseitig erzeugen, ersetzen, ineinander übergehn usw.« (Marx zitiert 
nach Burkett & Foster 2010a: 230). 

Im Zuge des intensiven Studiums der neuesten Fortschritte innerhalb 
der Naturwissenschaften, insbesondere der Beiträge zur Energieerhal-
tung und -übertragung, hatten sich Marx und Engels länger von einem 
mechanistischen Naturverständnis verabschiedet; vor allem Marx mit 
seinem emphatischen Lebenskonzept lag das mechanistische Denken 
fern. Marx und Engels nahmen also die Gesetze der Thermodynamik 
sehr wohl zu Kenntnis, betonten aber, dass diese in ihrer spezifischen 
sozialen und historischen Anwendung zu betrachten seien, in der Na-
tur und menschliche Arbeit aufeinandertreffen. Burkett und Foster wol-
len aufzeigen, dass die Marx’sche Maschinenanalyse trotz dieser antire-
duktionistischen Stoßrichtung »nicht nur mit dem ersten, sondern auch 
mit dem zweiten Hauptsatz der Thermodynamik vereinbar« ist (ebd.: 
236). Um diese Übersetzung der Marx’schen Position in die Thermody-
namik zu bewerkstelligen, versammeln sie die einschlägigen Passagen 
einschließlich der Kritik an Podolinsky, um deren Kompatibilität mit 
dem ersten und zweiten Hauptsatz der Thermodynamik aufzuzeigen. In 
dieser Weise soll die Aktualität und Anschlussfähigkeit von Marx’ und 
Engels’ Einsichten zur Entropiesteigerung für die heutigen Debatten um 
den Klimawandel betont werden.

An der Bedeutung der Sonnenwärme machen Burkett und Foster die 
Verschlingung der Mikroperspektive und der globalen Perspektive deut-
lich: »Der wohl grundlegendste Mechanismus, durch den menschliche 

DAMPFMASCHINEN BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Arbeit ständig durch die Naturkräfte genährt wird, ist der Effekt der 
Sonnenenergie auf die irdische Umwelt, ohne den es kein Leben und 
daher auch keine Arbeit gäbe.« (ebd.: 226) Burkett und Foster sind 
überzeugt, dass Engels die Energieberechungen Podolinskys als reduk-
tionistisch zurückweist. Podolinsky war davon ausgegangen, dass die 
Arbeiter:in über die Nahrung einen bestimmten Energieinhalt von bei-
spielsweise 10.000 Wärmeeinheiten aufnimmt und im Rahmen des Ar-
beitsprozesses das gleiche Quantum Energie veräußern kann. Engels kri-
tisiert dieses mathematische Modell von Input und Output, wonach eine 
bestimmte Menge Wärme als ›Treibstoff‹ zugeführt und am Ende des 
Prozesses als ›nützliche Arbeit‹ ausgespuckt wird, vor allem mit Blick 
auf den Mechanismus der Reibung (ebd.). Durch Reibungsprozesse und 
»vermehrte[r] und ausgestrahlte[r] Körperwärme« gehe u.a. im mensch-
lichen Körper ein beträchtlicher Teil der aufgenommenen Energie verlo-
ren, ohne ökonomisch verwertbar zu sein.

Statt des mechanischen Ansatzes von Podolinsky sei Engels, so Bur-
ketts und Fosters Einschätzung, in Übereinstimmung mit Marx stärker 
am Stoffwechsel orientiert und dennoch »sensibel für den komplexen 
und entropischen Charakters des Arbeitsprozesses« (ebd.: 232). Von die-
ser Sensibilität zeugt folgende Stelle im ersten Kapitalband:

»Aber in seinem maßlos blinden Trieb, seinem Werwolfs-Heißhunger 
nach Mehrarbeit, überrennt das Kapital nicht nur die moralischen, 
sondern auch die rein physischen Maximalschranken des Arbeitstags. 
Es usurpiert die Zeit für Wachstum, Entwicklung und gesunde Erhal-
tung des Körpers. Es raubt die Zeit, erheischt zum Verzehr von freier 
Luft und Sonnenlicht. Es knickert ab an der Mahlzeit und einverleibt 
sie womöglich dem Produktionsprozeß selbst, so daß dem Arbeiter als 
bloßem Produktionsmittel Speisen zugesetzt werden wie dem Dampf-
kessel Kohle und der Maschinerie Talg oder Öl. Den gesunden Schlaf 
zur Sammlung, Erneurung und Erfrischung der Lebenskraft reduziert 
es auf so viel Stunden Erstarrung, als die Wiederbelebung eines absolut 
erschöpften Organismus unentbehrlich macht. Statt daß die normale 
Erhaltung der Arbeitskraft hier die Schranke des Arbeitstags, bestimmt 
umgekehrt die größte täglich mögliche Verausgabung der Arbeitskraft, 
wie krankhaft gewaltsam und peinlich auch immer, die Schranke für die 
Rastzeit des Arbeiters.« (MEW 23: 280f.) 

Das Prinzip der Geschlossenheit der thermodynamischen Maschine kol-
labiert also, sobald man einen soziologischen Blick auf die Wirkungen 
der Maschine in ihrem ökologisch-vitalen Gefüge und ihre Auswirkun-
gen auf den Körper wirft. Dadurch schlägt auch die Möglichkeit der 
ausgeprägten Kontrolle, die mit dem geschlossenen Kreislauf der Ma-
schine verbunden war, in Kontrollverlust um. Die Wirkungen der Ma-
schine werden zum emergenten Prozess der Verkettung und Selbstver-
stärkung, der sich kaum überblicken, geschweige denn zentral steuern 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

lässt. Das gilt für ökonomische wie für ökologische Prozesse, die als ir-
reversible Transformationen nicht einfach zyklisch an ihren Startpunkt 
zurückkehren, ebenso wie für den menschlichen Körper, der im Gegen-
satz zur Maschine eine Reihe von spezifischen Bedürfnissen etwa nach 
Erholung, Ruhe, Licht und Luft hat. Aus dieser Perspektive ist es Podo-
linskys Energierechnung, die mit dem zweiten Gesetz der Thermodyna-
mik unvereinbar ist. Der kapitalistische Normalzustand macht deutlich, 
was ganz konkret geschieht, wenn die Arbeiter:in als ideale Maschine 
behandelt wird – sie bricht zusammen.

Die Folgen der systematischen Verletzung dieser Bedürfnisse im kapi-
talistischen Verwertungsprozess widerlegen Podolinskys Maschinenana-
logie. Denn gerade der Umstand, dass die Arbeiter:in hier als Maschine 
behandelt wird, leitet in Verbindung mit der Ausbeutung von Natur und 
Boden, z.B. dem Verschleiß von Kohle und Düngemitteln, einen Stoff-
wechselriss ein, der den Kapitalismus durch die irreversiblen Schäden 
von innen zu erschüttern beginnt – dazu später mehr. Burkett und Fos-
ter weisen auf die analytische Verknüpfung hin, die Marx zwischen der 
»Überausdehnung der Arbeitszeit und der Überausbeutung des Bodens« 
herstellt (Burkett & Foster 2010a: 237). Die Sonnenwärme geht nicht 
nur in den Organismus, sondern auch in die Produktionsmittel ein, was 
Engels zur Formulierung führt, »dass der arbeitende Mensch nicht nur 
ein Fixierer gegenwärtiger, sondern ein noch viel größerer Verschwen-
der vergangner Sonnenwärme ist« (Engels zitiert nach Burkett & Foster 
2010b: 428). Schließlich konsumiert die kapitalistische Industrie selbst 
Unmengen an Energie in Form von Rohstoffen, die indirekt in die Pro-
duktion von Waren einfließen, wodurch es zu einer Verschwendung von 
Energievorräten komme, so Engels. Die Maschinen wollen mit Kohle 
gefüttert werden, als Nebeneffekt produzieren sie Wärme und Licht, die 
nie gänzlich ökonomisch ausschöpfbar sind (ebd.: 426).

In Übereinstimmung mit dem ersten Hauptsatz der Thermodynamik 
analysiert Marx die Herausbildung von Maschinensystemen in ihrer Ka-
pazität der Übertragung von Bewegungskraft und dem Zusammentref-
fen von Werkzeugen und Material. Ihm gelingt es so, die Ausbeutung 
geologischer Ressourcen mit dem vom Kapital forcierten Anstieg der 
Arbeitsproduktivität und dem damit einhergehenden erhöhten Bedarf 
an Materie und Energie zu erklären. Die enorme Motorenkapazität, die 
das neue System der Arbeitsmaschinerie fordert, wirft die Frage nach den 
Quellen und auch nach den Grenzen der Brennstoffe auf (ebd.: 419).7 Im 

7	  	Wie Szepanski festhält, ist die die entwickelte Dampfmaschine und die mit 
ihr verbundene gesellschaftliche »Erfahrung des energetischen Umbruchs« 
auch auf die Frage des Antriebs gemünzt. Der Motor ist hier keineswegs 
Ausdruck einer »reproduktiven Mechanik«, er transformiert Energie nicht 
nur (Szepanski 2018). Die Bewegung geht nunmehr von der Wärme aus, 

DAMPFMASCHINEN BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

Einklang mit dem zweiten Hauptsatz der Thermodynamik bezieht Marx 
Faktoren wie Verschleißprozesse moderner Industrie, die Rolle der Bio-
chemie sowie der »Reibung als fundamentale(m) entropische(m) Pro-
zess« (ebd.) ein, durch welche es zu einer »Entropiesteigerung für das 
gesamte System der Biosphäre« (Burkett & Foster 2010a: 223) komme. 
Die Folge ist als globale Erderwärmung bekannt: 

»Durch den Ausstoß von Kohlenstoff und andere Treibhausemissionen in 
die Atmosphäre hat die Menschheit genau das erreicht, was Podolinsky 
vorschwebte: eine zunehmende Speicherung von Energie auf der Erde. 
Die Folgen dieses Prozesses bedrohen heute freilich das gesamte Leben.« 
(Burkett & Foster 2010b: 431)

Hier werden zwei zusammenhängende Skalierungsebenen der thermi-
schen Transformation erkennbar: Während die Verbrennungsprozesse 
der Maschine eine Mikrothermopolitik erfordern, welche die thermi-
sche Leistung der Maschine ausschöpft, ohne den Körperhaushalt der 
einzelnen Arbeiter:in allzu massiv zu bedrohen, laufen die emergierenden 
fossilen Verbrennungsprozesse in der Thermopolitik des metabolischen 
Risses zusammen, der ein logischer Effekt des fossilen Kapitals ist und 
sich in der globalen Erwärmung manifestiert (Malm 2016, Angus 2016). 

Der Versuch des Nachweises einer Vereinbarkeit von Thermodynamik 
und Marx’scher Theorie ist nicht neu. Seit den 1970er Jahren ist er vor 
allem durch den Ökonomen Nicholas Georgescu-Roegen vorangetrie-
ben worden (Georgescu-Roegen 1979). In ökologischer Weiterentwick-
lung seines Ansatzes setzt die Entropische Schule der Ökonomie an, de-
ren übergeordnete Intuition darin besteht, die ökonomische Theorie des 
Kapitalismus durch eine »stoffliche« bzw. »materiale« Dimension anzu-
reichern (Gehrig 2011: 633). Gehrig macht eine Renaissance dieser He-
rangehensweise im Zuge der »Ökologisierung sozialwissenschaftlicher 
Diskurse« (ebd.: 619) aus, in deren Zuge es zu einer Verbindung politi-
scher Ökonomie und Thermodynamik kommt. So vertritt etwa Elmar 
Altvater eine »›ökologische‹ Aktualisierung der Marx’schen Theorie mit-
tels einer Entropierechnung«, wonach »das Soziosystem [...] so organi-
siert werden« soll, dass »das thermische Gleichgewicht« realisiert wird 
(Altvater zitiert nach Gehrig 2011: 641). 

Wie Gehrig kritisiert, behandeln diese Autoren (ausdrücklich auch 
Burkett und Foster in den hier zitierten Aufsätzen) die Thermodynamik 

die qua Differenz die Zustände des Körpers ändert. Mit Bezug auf Serres 
schreibt Szepanski: »Bei der Dampfmaschine bewegt der Dampf den Kol-
ben, wobei dieser Prozess die permanente Wiederherstellung des Gleichge-
wichts nach seinem Bruch erfordert […] ein Gleichgewicht, das selbst je-
doch nur vorübergehend ist, weil der Unterschied immer wieder aufs Neue 
ausbricht.« (ebd.) Die Erzeugung des Motors geht also mit der Zerstörung 
von etwas anderem einher.

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

unkritisch als »objektive Instanz« und Parameter für die Sozialtheo-
rie (ebd.: 626). Damit werde weder der Historizität der Thermody-
namik noch ihren internen Widersprüchen, Debatten und Problemen 
Rechnung getragen. Gehrig vermisst hier eine »naturwissenschaftskri-
tische Perspektive«, die verhindern würde, unreflektiert von »ökologi-
schen Gesetzen« auszugehen (ebd.). Insgesamt stellt Gehrig den metho-
dischen Nutzen der behaupteten Kompatibilität von Thermodynamik 
und Marx’scher Maschinenanalyse in Frage und weist dabei auf folgen-
den Widerspruch hin: 

»Wenn es bei der Marx’schen Theorie, und dies schließt seine werttheo-
retischen Aussagen ein, um ›soziale Phänomene‹ geht, für die der ›rein 
naturwissenschaftliche Beweis‹ irrelevant ist, wieso werden dann immer 
wieder die Kompatibilitäten zu Naturwissenschaften […] herausgestellt 
und betont?« (ebd.: 629)

Gehrig kommt in Auseinandersetzung mit marxistischen Vertretern der 
Entropie-Theorie zum Schluss, dass die Faszination mit der Entropieleh-
re von »empiristischer Naivität« geleitet ist, die qua einfachem Analo-
gieschluss die ökonomische Theorie »in naturwissenschaftlicher Sprache 
zu verdoppeln« versucht (ebd.: 642). Die Energierechnung komme nicht 
zuletzt deshalb an ihre Grenzen, weil die Erde kein geschlossenes Sys-
tem sei, weshalb die klassische Thermodynamik darauf nicht anwend-
bar ist (ebd.: 636). Für Gehrig bleibt ein »in thermodynamischer Begriff-
lichkeit verfasster, über problematische Analogisierungen, Zurichtungen 
und die Einführung von Nebenbedingungen konstruierter Zusammen-
hang, der letztlich nur den Rang eines metaphorischen Appells haben 
kann« (ebd.: 637f.). Das Problem bestehe also darin, dass Entropie bei 
diesen Übertragungs- und Kopplungsversuchen »Metapher für anderes« 
(ebd.: 640) ist und sich der Operationalisierung entzieht, während sie 
zugleich Exaktheit vorgaukelt. 

Es ist kein Zufall, dass Gehrig Metaphern als mindestens unbedeuten-
den, eher aber irreführenden Fremdkörper abtut, der in einer ernsthaften 
Marxexegese nichts verloren hat. Bei allen sonstigen Differenzen äußern 
sich Burkett und Foster ähnlich desinteressiert bis ablehnend über me-
taphorologische Lesarten bei Marx, sei es mit Blick auf den Stoffwech-
selbegriff (Burkett & Foster 2010a: 226) oder den Organbegriff (Bur-
kett & Foster 2010b: 424). Im Geiste des traditionellen Marxismus gilt 
es, zum ›eigentlichen‹ Kern der Dinge vorzudringen und alle »Nebenbe-
dingungen« aus der Analyse herauszuhalten. Dass Marx’ Werk vor Me-
taphern geradezu überquillt, ist mit Blick auf den Argumentationsgang 
aber keineswegs trivial. 

Meine Analyse hat Aufschluss über die Hybridität von Mechanischem 
und Organischem gegeben, welche durch die Verlebendigung der Ma-
schine in Gang gesetzt wird und so die Pointe der Monströsität der 

DAMPFMASCHINEN BEI MARX

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

Maschine erst plausibel macht. Warum die Maschine monströse Züge 
entwickelt und sich zu einem organischen Gebilde verselbstständigt, lässt 
sich thermodynamisch kaum erklären. Das Ziel meiner materialistischen 
Lektüre der Maschine war weder die einfache Thermodynamisierung 
von Marx noch das Verwerfen der thermodynamischen Implikationen 
seines Denkens. Der Formalismus, der auch mit den reflexivsten – und 
den dissipativen Charakter des Sozialen berücksichtigenden – Entropie-
berechnungen einhergeht, verstellt den Blick für die dichte Metaphori-
zität in Marx’ Schreiben, welche so zur bloßen Illustration verkommt.

Die Beschäftigung mit Deleuze und Guattari sowie Haraway wird an 
diese Probleme anschließen. Obwohl sich beide Positionen deutlich von 
einer Metaphorisierung der Maschine (etwa in der Tradition der Psycho-
analyse) abgrenzen, wird der Materialität der Maschine jenseits des klas-
sischen Schemas vom Organersatz Rechnung getragen, ohne die theore-
tische Produktivität der Maschinenmetapher zu vergessen. 

3.3 Wunschmaschinen bei Deleuze und Guattari

»Es funktioniert überall, bald rastlos, dann wieder mit 
Unterbrechungen. Es atmet, wärmt, ißt. Es scheißt, 
es fickt. Das Es […] Überall sind es Maschinen im 
wahrsten Sinne des Wortes: Maschinen von Maschi-
nen, mit ihren Kupplungen und Schaltungen. Ange-
schlossen eine Organmaschine an eine Quellmaschi-
ne: Der Strom, von dieser hervorgebracht, wird von 
jener unterbrochen. Die Brust ist eine Maschine zur 
Herstellung von Milch, und mit ihr verkoppelt die 
Mundmaschine. Der Mund des Appetitlosen hält die 
Schwebe zwischen einer Eßmaschine, einer Analma-
schine, einer Sprechmaschine, einer Atmungsmaschi-
ne (Asthma-Anfall). In diesem Sinne ist jeder Bastler; 
einem jeden seine kleinen Maschinen.« (Deleuze & 
Guattari 1977: 7)

Diese prominente Eingangspassage aus dem Anti-Ödipus führt auf plas-
tische Weise in die Theorie der Maschine von Deleuze und Guattari ein, 
die sie in Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse und mit dem Struk-
turalismus, aber auch mit Marx entwickeln. An der Wendung, dass Or-
gane wie Brust, Mund und Anus als Maschinen – als Organmaschinen 
– betrachtet werden müssen, wird schnell deutlich, dass sich das Maschi-
nenverständnis Deleuzes und Guattaris deutlich vom alltagssprachlichen 
Verständnis der Maschine als technischem Objekt abhebt. Durch diese 
dezidiert nichtmechanizistische Anlage wird die neuzeitliche Dichotomie 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

von Organischem und Mechanischem von vornherein durchkreuzt – ihre 
Verbindung erscheint nicht als Sonderfall, sondern ist immer schon ge-
geben. Jedes Organ hat mannigfaltige maschinische Eigenschaften – im 
Falle der Mundmaschine: Essen, Sprechen, Atmen – und ist gekoppelt, 
gekuppelt, geschaltet an andere Maschinen wie die Brust. Die einzel-
nen Teile des menschlichen Körpers werden aus dem Gesamtgefüge des 
Körpers herausgelöst und in ihrer heterogenen Anordnung und ihrem 
gemeinsamen Funktionsgefüge als Maschinen konzipiert. Die Begriffe 
des Anschließens, Verschaltens und Kuppelns werden zu theoretischen 
Schlüsselmotiven, um die Verbindung der heterogenen Elemente zu Ma-
schinen zu denken. Die Maschine ist also nicht länger eine technische 
Apparatur als vielmehr eine Betrachtungsweise: »Alles ist Maschine.« 
(ebd.) Mit einer solchen Perspektive radikalisieren Deleuze und Guattari 
die Maschinenontologie, die laut Zimmerman durch den Kurzschluss von 
Produktion und Maschine bei Babbage und Ure begründet und dann von 
Marx übernommen worden ist. Denn bei Deleuze und Guattari umgreift 
die Produktion nicht mehr nur den Bereich der Ökonomie, sondern auch 
körperliche Organe, Kunst, Gesellschaft, das Denken, die Sprache und 
das Unbewusste.

Der zentrale Begriff der Wunschmaschine nimmt seinen Ausgangs-
punkt im Unbewussten, bleibt aber nicht auf den Bereich des Psychi-
schen begrenzt. In der Eingangspassage nehmen Deleuze und Guattari 
mit der »Quellmaschine« das energetische Denken des Motors auf, von 
dem ein »Strom« ausgeht. Wunschmaschinen stellen in diesem Sinne 
ein System von Einschnitten dar, das in Beziehung zu einem kontinu-
ierlichen materiellen Strom steht: »Der Wunsch läßt fließen, fließt und 
trennt.« (ebd.: 11) Diese Einschnitte führt die Maschine aus, weil sie 
an eine andere Maschine, die Erzeugerin des Stroms, angeschlossen ist 
(ebd.: 47). Diese kann ihrerseits eine Organmaschine sein, wie Deleuze 
und Guattari an der Kette der After- und Darmmaschine zeigen: »Darm-
und Magenmaschine – Magen-und Maulmaschine – Maulmaschine- und 
Herdenstrom« (ebd.). In seiner Studie zum Maschinenbegriff und zur 
maschinischen Subjektivität bei Deleuze und Guattari bestimmt Hen-
ning Schmidgen die Wunschmaschine als

»eine weiche Organisation von heterogenen, materiellen und 
körperlichen Fragmenten, die gemäss einem merkwürdigen Ideal des 
Kaputten zusammen funktionieren: Maschinen des Unbewussten, die 
mit dem Unbewussten der Maschinen in Verbindung stehen.« (Schmid-
gen 1997: 13)

Die Maschine ist so nicht länger ein geschlossenes System, sondern 
wird zu einem offenen fragmentarischen Gefüge, das sich durch An-
schlüsse und Unterbrechungen immer neu zusammensetzen lässt. De-
leuzes und Guattaris Hinweis in der Eingangspassage, es handle sich um 

WUNSCHMASCHINEN BEI DELEUZE UND GUATTARI

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

»Maschinen im wahrsten Sinne des Wortes«, nimmt Schmidgen hier mit 
dem Verweis auf den körperlich-materiellen Charakter der Maschinen 
auf. Dass es sich bei der Maschine nicht um eine Metapher handelt, ma-
chen Deleuze und Guattari sehr deutlich: 

»Nicht vom metaphorischen Gebrauch des Wortes Maschine gehen 
wir aus, sondern von einer (unklaren) Hypothese über ihre Entstehung: 
der Art und Weise, wie beliebige Elemente durch  Rekursion und 
Kommunikation dazu gebracht werden, Maschine zu sein.« (Deleuze 
& Guattari 1977: 498, Herv. i.O.)

Dieser Fokus weg von der symbolischen Dimension hin zu einem pro-
duktiven Werdenskonzept der Maschine ist von der scharfen Abgren-
zung von der Psychoanalyse geleitet. Mit dem Begriff der Wunsch-
maschine werden die technischen und mechanischen Metaphern der 
Psychoanalyse – man denke etwa an den »psychischen Apparat« oder 
den »Mechanismus« – aufgenommen, um sie gegen sich selbst zu wen-
den (Schmidgen 1997: 12). Die Psychoanalyse versucht dem Unbewuss-
ten beizukommen, indem sie den Wunsch als Mangel konzipiert und die-
sen in einen nie endenden Strudel der Repräsentation hineinzieht. Auf 
diese Weise kommt es zu einer Blockade der Wunschproduktion:

»Ödipus: die Entropie der Wunschmaschinen, die Tendenz ihrer Aufhe-
bung von außen, die in die Maschine eingeschlichene Imago oder Reprä-
sentation. Das alle Konnexionen unterbindende Klischee, das die Ströme 
versiegen läßt, in den Wunsch den Tod einführt, die Einschnitte durch 
eine Art Pflaster ersetzt: dies ist der Interruptus (die Psychoanalytiker als 
Saboteure des Wunsches).« (Deleuze & Guattari 1977: 505, Herv. i.O.)8

Dass der Entropiebegriff hier für die hermeneutische Blockierung der 
Wunschmaschine steht, verrät bereits, dass Deleuze und Guattari trotz 
ihres mitunter thermodynamisch anmutenden Vokabulars des Stroms, 
der Intensitäten, Energien und Kräfte der Thermodynamik eher skep-
tisch gegenüberstehen. Auf diesen Punkt werden wir zurückkommen.

Zunächst richtet sich die obere Passage gegen die psychoanalytische 
Annahme einer sprachlichen Struktur des Wunsches, die die Maschine 
metaphorisiert. Deleuze und Guattari entwickeln ihr Gegenmodell dazu 

8	  	Deleuze und Guattari präferieren ein energetisches, atmosphärisches und 
thermisches Vokabular zu Beschreibung der Sexualität: »Wir gestehen, daß 
die Angleichung der Sexualität an kosmische Erscheinungen wie ›elektri-
sche Stürme‹, ›blaue Farbe des Himmels und das Graublau des atmosphäri-
schen Dunstes‹, das Blau des Organs, an ›die Elmsfeuer‹, an Flüssigkeiten 
und Ströme, an Materieteilchen und Partikel uns letzten Endes angemesse-
ner scheint als die Reduktion der Sexualität auf das erbärmliche kleine Fa-
miliengeheimnis.« (ebd.: 376) An anderer Stelle heißt es: »Wenn es einen 
primitiven Ödipus gibt, so als Negativ-Ödipus, im Sinne einer Negativ-En-
tropie.« (ebd.: 228)

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

u.a. in kritischer Auseinandersetzung mit Marx’ Passagen zur Maschi-
nerie. Damit richtet sich der Fokus weg von der Bedeutung hin zum Ge-
brauch der Maschine; weg vom Wunsch als Mangel hin zum Wunsch als 
produktiver, wirklichkeitserzeugender Maschine. Der Wunsch als ma-
schinelles Unbewusstes hat seinen Sitz nicht länger in der individuellen 
Psyche, sondern im »Sozius« (ebd.: 17), im »gesellschaftlichen Körper« 
(ebd.: 516). Wie schon in Marx’ soziologischer Konzeption der Maschi-
ne als gesellschaftlich-historischem Effekt des Zusammenwirkens von 
Arbeit und Natur wird die Maschine des Unbewussten bei Deleuze und 
Guattari immer in Relation zu ihren »gesellschaftlichen Produktions-
formen« (ebd.: 16) entworfen, welche die »Wunschproduktion« regeln. 
Wunschmaschinen sind damit immer Produktionsmaschinen (ebd.: 8). 

Deleuze und Guattari knüpfen hier an den Marx’schen Begriff der 
Produktion an. Von Marx übernehmen sie mehrere Einsichten: Die Ma-
schine wird ausgehend von einem Verhältnis der aktiven wechselseitigen 
Hervorbringung von Mensch und Natur bestimmt. Erst innerhalb dieses 
Wechselverhältnisses können technische Objekte durch ›Rekursion‹ und 
›Kommunikation‹ ihre Funktionsweise entwickeln. Schmidgen drückt 
dies so aus: »Die Gesellschaftsmaschine übergreift die Technik-Maschi-
ne.« (Schmidgen 1997: 84) Von Marx’ konkreten Beobachtungen zur 
Maschinerie bleibt die Spur, dass das Ineinander von Mensch und Na-
tur die Gestalt einer zentralen Maschine annimmt, die ganz im Sinne 
der Subjekt-Objekt-Verkehrung zur regulierenden Instanz ihres Verhält-
nisses wird. 

Der Technik bzw. dem Werkzeug kommt dabei nicht nur die Rolle zu, 
als Ersatz, Projektion oder Erweiterung menschlicher Organe zu fungie-
ren, die ihren Höhepunkt dann in der Maschine(rie) findet. Dieses »klas-
sische[s] Schema« (Deleuze & Guattari 1977: 499), so die Kritik, geht 
zu linear, abstrakt und vereinheitlichend vor, indem es die gesellschafts-
übergreifende Evolution vom Organ zum Werkzeug und einen daraus 
notwendig folgenden Kipppunkt unterstellt, an dem die Maschine sich 
verselbstständigt. Aus der Umkehrung von Subjekt und Objekt ziehen 
Deleuze und Guattari nicht die Einsicht einer Herrschaft der Maschine 
über den Menschen, ebensowenig wie sie sich trotz der Querverweise 
auf die revolutionären Wirkungen der Technik einer Maschineneupho-
rie hingeben. Wie Raunig festhält, nehmen Deleuze und Guattari viel-
mehr eine »indifferent[e] bis ambivalent[e]« Haltung zur Maschine ein 
(Raunig 2019: 40), wenn sie sich für die wechselseitigen Austauschver-
hältnisse von Mensch und Maschine interessieren. Deutlich wird dies 
etwa in folgender Passage:

»Nicht mehr geht es darum, Mensch und Maschine zu konfrontieren, um 
darin die möglichen oder unmöglichen Korrespondenzen, Verlängerungen 
und Ersetzungen des einen oder anderen einzuschätzen, vielmehr darum, 
beide zu verbinden und zu zeigen, wie der Mensch mit der Maschine, 

WUNSCHMASCHINEN BEI DELEUZE UND GUATTARI

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

oder wie er mit anderen Dingen zu einem Stück (einer Einheit) wird, um 
so eine Maschine zu konstituieren.« (Deleuze & Guattari 1977: 498, 
Herv. i.O.)

Jenseits kritischer oder überaffirmativer Verkürzungen soll hier also die 
symmetrische Einswerdung von Mensch und Maschine und das daraus 
resultierende Funktionieren dieser Einheit als Maschine erfasst werden. 
Warum aber wird die Mensch-Maschinen-Verbindung in Richtung der 
Maschine und nicht in Richtung des Menschen aufgelöst? Deleuze und 
Guattari brauchen den Maschinenbegriff, um entgegen jeder Vorstel-
lung von Ganzheit und Geschlossenheit die Heterogenität von Körpern 
denkbar zu machen, welche sich über Anschlüsse, Kopplungen und Ver-
schaltungen zu unwahrscheinlichen Gefügen zusammensetzen. Die ma-
schinische Metapher der Verschaltung dient also dazu, einen Verbin-
dungsbegriff zu etablieren, der die grenzenlose Anschlussfähigkeit der 
Assemblagen zu fassen vermag. In dieser Weise wird die Maschinierung 
zum methodischen Begriff, um die Funktionsweise der Austauschprozes-
se zwischen heterogenen Elementen innerhalb eines spezifischen sozialen 
Gefüges lesbar zu machen. Menschen, Organe und Werkzeuge erschei-
nen so gleichermaßen als »Maschinenteile auf dem vollen Körper der je-
weiligen Gesellschaft« (ebd.: 516). 

Hier kommt wieder das Ideal des Kaputten ins Spiel, das Schmidgen 
als Charakteristum der Wunschmaschine festgehalten hatte. Gegen die 
Vorstellung des Funktionierens, das auf einer geschlossenen Einheit be-
ruht, schreiben Deleuze und Guattari: »[…] (U)m zu funktionieren, darf 
eine Gesellschaftsmaschine nicht gut funktionieren.« (ebd.: 192, Herv. 
i.O.) Daher müssen sie nicht nur eine Abgrenzung von idealistischen und 
normativ-moralischen Modellen vornehmen, welche das Auseinander-
klaffen zwischen der Idee einer funktionalen Maschine und ihrer dys-
funktionalen Wirklichkeit beklagen, sondern auch vom zweiten Haupt-
satz der Thermodynamik, der von »Abnutzungserscheinungen« ausgeht, 
»die die Gesellschaftsmaschine außerstande setzen, mit ihrem Material 
umzugehen« (ebd.: 192). Diesem Entropiemodell setzen Deleuze und 
Guattari entgegen:

»Darin offenbart sich die Identität von Gesellschafts- und Wunsch-
maschine: nicht Abnutzung macht ihre Grenze aus, sondern die 
Fehlzündung, sie funktioniert, wenn sie knirscht, wenn sie kaputtgeht, 
in kleinen Explosionen birst- die Dysfunktionen sind Teil ihres Funk-
tionierens.« (ebd.: 193)

Statt der Entropie wird hier die Fehlzündung zum zentralen thermi-
schen Mechanismus der Maschine, der im buchstäblichen Hitzetod der 
Maschine durch Explosion kulminiert. Nicht die geschlossene thermo-
dynamische Maschine, sondern das offene Feuer wird wieder wichtig, 
um die Dynamik der Wunschmaschine jenseits des alten Schemas von 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

Repression und Verdrängung denken zu können. Die Maschinen werden 
»wechselseitig Teile und Räderwerk in jenem Strom, der ein und diesel-
be Wunschmaschine antreibt, beharrlich angezündete lokale Feuer für 
die umfassende Explosion« (ebd.: 176).

Deleuze und Guattari verstehen das Prinzip des Stroms als Trieb-
kraft der Wunschmaschine hier nicht als kontinuierlichen Fluss von 
Energie, sondern als Ansammlung mehrerer Feuer, die jeweils lokal ent-
zündet werden müssen und jenseits von Ausgleich (1. Hauptsatz) oder 
Abnutzung (2. Hauptsatz) in einer Explosion zusammenlaufen. In Aus-
einandersetzung mit Raymond Ruyer denken Deleuze und Guattari 
über die Möglichkeit von Maschinen nach, welche, so Ruyer, »den Ge-
setzen der Thermodynamik gehorchen, die aber in ihrem Aufbau von 
diesen Gesetzen nicht abhängen, da die Aufbaukette in einem Bereich 
beginnt, in dem definitionsgemäß statistische Gesetze noch nicht herr-
schen« (Ruyer zitiert nach Deleuze & Guattari 1977: 369). Mit diesem 
Bereich ist das Molekulare gemeint, das nicht mehr eindeutig physika-
lisch, sondern vielmehr biologisch zu begreifen ist (ebd.). Das zunächst 
molekulare Verständnis der Maschine legt diese als lebendige, beweg-
liche und flüssige Entität frei, während die feste, fixe, als »struktura-
le Einheit begriffene Maschine« für Deleuze und Guattari eine molare 
Form bildet (ebd.: 368). Hier haben wir es mit einer Skalierungsdiffe-
renz zu tun, die die »technisch-gesellschaftliche Maschine« als große 
molare Maschine und die Wunschmaschine als kleine molekulare Ma-
schine erscheinen lässt (ebd.: 513). Die kleinen Maschinen gewinnen 
nicht zuletzt deshalb an Bedeutung, so Deleuzes und Guattaris Dia
gnose, weil »das Primat der Thermodynamik durch das der Informa
torik« ersetzt wird (ebd.). Im Zuge dieser technologischen Entwicklung 
komme es zu einer allgemeinen Tendenz der »Größenverminderung 
der Maschinen« (ebd.), welche sich von den großen alten Maschinen 
der kapitalistischen Ausbeutung unterscheiden. Deleuze und Guattari 
spielen hier auf kybernetische Maschinen an, deren Miniaturisierung 
uns in ihren politischen Implikationen bei Haraway noch beschäftigen 
wird. Letztlich begründen das Molekulare und das Molare aber nicht 
zwei konträre Typen der Maschine, sondern beide Formen wirken zu-
sammen im Sinne einer

»gegenseitige(n) Durchdringung, direkte(n) Kommunikation zwischen 
den molekularen Phänomenen und den Singularitäten des Lebendigen, 
das heißt zwischen den in der ganzen Maschine verstreuten kleinen Ma-
schinen und den über den ganzen Organismus ausgeschwärmten kleinen 
Formationen: Indifferenzbereich des Mikrophysischen und des Biologi-
schen, der bewirkt, daß ebenso viele lebendige Formen in der Maschine 
wie Maschinen im Lebendigen vorkommen.« (ebd.: 368)

WUNSCHMASCHINEN BEI DELEUZE UND GUATTARI

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Mit Blick auf die Eingangspassage, in der das Es als Wunschmaschine 
vorgestellt wurde, die »atmet, wärmt, ißt«, lassen sich die thermischen 
Implikationen des Maschinismus bei Deleuze und Guattari präzisieren. 
Die organische metabolische Lebenswärme existiert mit der Fehlzün-
dung, dem Strom, der Explosion in molekular-molarer Einheit. Die Ma-
schinen sind mit dem Organismus auf der Ebene des ganz Kleinen in ei-
nem »Indifferenzbereich« wechselseitig so eng verwoben, dass sie von 
ihm ununterscheidbar werden.

Vor diesem Hintergrund überrascht es nicht, dass Deleuze und 
Guattari die Technik immer wieder in biologischen Figuren zeichnen. Sie 
greifen vor allem auf Figuren zurück, die sich nicht auf einen (mensch-
lichen) biologischen Körper begrenzen lassen: Von der »Plazenta« als 
gemeinsamer Substanz zweier Körper über das »Maschinenphylum« 
(ebd.: 498) als der »Eigenschaft des Stetigen«, welches einzelne Teile 
wie »Zylinder und Kolben in der Dampfmaschine« (ebd.: 503) zueinan-
der ins Verhältnis setzt, bis hin zum »Keimplasma« als einer »kontinu-
ierliche(n) und unsterbliche(n) Linie […], die nicht an Körper gebunden 
ist« (ebd.: 202). Auch der gesellschaftliche Körper, von dem die jeweili-
gen Modi der Maschinierung abhängen, ist dezidiert nicht als »human-
biologische[r] Organismus« (ebd.: 516) gedacht. Hier wird eine weit-
reichende Verschiebung des Körperkonzepts sichtbar. Während Susanne 
Lüdemann den »substantielle(n) Kern« (Lüdemann 2011: 169) der Kör-
per- bzw. Organismusmetaphorik noch darin sieht, dass sie das Soziale 
als in sich verbundenes Ganzes ins Bild setzt und es so naturalisiert und 
legitimiert, betont Thomas Lemke, dass zahlreiche »neuere« Körperkon-
zeptionen auf Hybridität und Pluralität basieren und einen »affirmati-
ve(n) Bezug auf den Körper jenseits biologistischer oder holistischer Ge-
sellschaftsmodelle« zulassen (Lemke 2013: 95). Deleuzes und Guattaris 
Körperkonzept steht für eine solche Erweiterung und Neuausrichtung 
des Körperkonzepts jenseits von Ganzheit und Geschlossenheit. 

Allerdings hat meine Lektüre von Marx gezeigt, dass das Denken der 
Hybridität von Körper und Maschine nicht auf »neuere« Konzepte aus 
der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts angewiesen war. Es ist kein Zufall, 
dass Deleuze und Guattari an das Marx’sche Produktionsparadigma an-
knüpfen, um das Verhältnis von Maschine, Körper und Gesellschaft zu 
denken. Wie Schmidgen herausarbeitet, beziehen sie es aber weniger auf 
ökonomische als auf biologische und ästhetische Prozesse: »›Produkti-
on‹ bezieht sich bei Deleuze nicht auf Arbeit, sondern bedeutet Erzeu-
gung, Schöpfung und Zeugung.« (Schmidgen 1997: 50) Die entscheiden-
den Impulse eines derart breiten Produktionsbegriffs sieht Schmidgen 
im »ontologischen Hyletismus« des jungen philosophischen Marx, des-
sen lebensphilosophische und vitalistische Implikationen Deleuze und 
Guattari weiterentwickeln (ebd.: 51). So wird die Unterscheidung der 
ökonomischen Sphären von Produktion, Konsumtion und Distribution 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

aufgebrochen und in eine einzige Produktionsmaschine aufgelöst, wel-
che das Ökonomische als eine Logik unter vielen umgreift:

»Denn in Wahrheit – die im Delirium aufbrechende dunkle Wahrheit – 
gibt es gar keine wechselseitig unabhängigen Sphären: die Produktion ist 
unmittelbar Konsumtion und Aufzeichnung (enregistrement); Aufzeich-
nung und Konsumtion bestimmen indirekt die Produktion, allerdings 
innerhalb dieser selbst. Demnach ist alles Produktion: Produktionen 
von Produktionen, von Aktionen und Erregungen, Produktionen von 
Aufzeichnungen, von Distributionen und Zuweisungen, Produktionen 
von Konsumtionen, von Wollust, Ängsten und Schmerzen.« (Deleuze & 
Guattari 1977: 9f., Herv. i.O.)

So wie alles Maschine ist, ist alles Produktion, oder vielmehr »produkti-
ve Synthese, Produktion der Produktion« (ebd.: 11). In dieser Weise ent-
steht ein serieller und selbstreferentieller Raum, in dem die »Maschine 
Maschine der Maschine« ist (ebd.: 12). Deleuze und Guattari entwerfen 
eine auf Assoziation und Konnektivität beruhende Struktur des niemals 
endenden produktiven Strömens maschinischer Kopplungen, welche im-
mer wieder aufs Neue zu Anschlussstellen für weitere Kopplungen und 
Maschinierungen werden. 

Ein solches Maschinenkonzept hat den Vorteil, die Hybridität des 
Organischen und Mechanischen jenseits des klassischen Ersatz-Sche-
mas erfassen zu können und dabei die Einbettungsweisen in die gesell-
schaftlichen Verhältnisse ihrer (nicht nur ökonomischen) Produktion 
im Blick zu behalten. Gleichzeitig kommt es durch die vitalistisch ge-
wendete Generalisierung des Produktionsbegriffs zu einer eigentümli-
chen Übersteigerung des Produktionsparadigmas. Wenn alles Produk-
tion ist, auch die vormals als nichtproduktiv markierten Sphären und 
Prozesse, dann verliert der Maschinenbegriff nicht nur jede Kontur, 
sondern bringt die nichtproduktiven Phänomene wie Niedergangs- und 
Verfallsprozesse, welche bei Marx zwar verschüttet, aber noch in An-
sätzen vorhanden sind, vollends zum Verschwinden. Einen lebendigen 
Prozess auf einen Maschinismus herunterzubrechen, würde bedeuten, 
seine Spezifizität und seine strategische Rolle als Alternative zum Ma-
schinendenken auszublenden, wie er bei Marx in Gestalt der Gärung 
wichtig werden wird. 

Im Folgenden stelle ich mit Donna Haraway eine Position vor, die 
im Cyborg ebenfalls eine hybride Figur zwischen Maschine und Orga-
nismus entwirft, ohne diese vollständig in Richtung der Maschine bzw. 
der Produktion aufzulösen. Als Biologin nimmt Haraway ihren Aus-
gangspunkt zunächst einmal beim lebendigen organischen Körper und 
interessiert sich dann für die konkreten gesellschaftlichen und histori-
schen Prozesse, die eine Hybridisierung von Körper und Maschine einlei-
ten. Dabei wird sie im Unterschied zu Deleuze und Guattari die sowohl 

WUNSCHMASCHINEN BEI DELEUZE UND GUATTARI

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

biologischen als auch maschinischen Metaphern konzeptionell ernst 
nehmen, um sich dann der Materialität des kybernetischen Organismus 
Cyborg widmen zu können.

3.4 Cyborgs bei Haraway

Donna Haraways 1985 erschienenes Cyborg Manifesto kann als Grün-
dungstext der zunehmend auch innerhalb der Soziologie geführten De-
batten um Posthumanismus, künstliche Intelligenz und genetisches En-
gineering gelten. Im Zentrum des Textes steht die Beobachtung, dass sich 
in der Figur des Cyborgs eine Hybridisierung von Organismus und Ma-
schine vollzieht: »A cyborg is a cybernetic organism, a hybrid of machine 
and organism, a creature of social reality as well as a creature of fiction.« 
(Haraway 1991: 149) Aus dieser kompakten Definition werden mehre-
re Beschreibungsebenen ersichtlich, die Haraway in ihrem Manifest ent-
falten wird. Der Cyborg ist neben seinem Status als fiktives Wesen eine 
empirische Entwicklung, die sich in der gesellschaftlichen Wirklichkeit 
abspielt. Nicht zuletzt diesem zeitdiagnostischen Gehalt ist geschuldet, 
dass Haraways Manifest eine enorme Popularisierung von Cyborg-Me-
taphern im Feminismus und in den Science and Technology Studies, aber 
auch in vielen neueren Strängen der Sozial- und Geisteswissenschaften 
angestoßen hat.

Dabei ist Haraway keineswegs die Erfinderin des Cyborgs. 1960 
taucht der Begriff erstmals in einem mit Cyborgs and Space übertitel-
ten Artikel des Magazins »Astronautics« auf (Hacking 1998: 208). Die 
Autoren, der Psychopharmakologe Nathan Kline und der aus Öster-
reich vor den Nazis geflohene Neurophysiologe Manfred Clynes, be-
zeichnen mit dem Begriff den »exogenously extended organizational 
complex functioning as an integrated system unconsciously« (Clynes & 
Kline 1996 [1960]: 31). Konkrete Gestalt erhielt der erste Cyborg in ei-
ner Ratte mit einer integrierten osmotischen Pumpe, welche chemische 
Stoffe in den Organismus injizierte und je nach Reaktion der Ratte die 
Zufuhr modifizierte (Hacking 1998: 209). Dieses unbewusste systemi-
sche Funktionieren übertragen Clynes und Kline auf den menschlichen 
Organismus und führen dessen Verbund mit Technik ausdrücklich in Ab-
grenzung zum Entfremdungsparadigma ein:

»If man in space must constantly be checking on things and making 
adjustments merely in order to keep himself alive, he becomes a slave 
to the machine. The purpose of the Cyborg […] is to provide an 
organizational system in which such robotlike problems are taken care 
of automatically and unconsciously, leaving man free to explore, to 
create, to think, and to feel.« (Clynes & Kline 1996 [1960]: 31)

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

Seine Cyborg-Existenz wirkt also entlastend für den Menschen, weil er 
Kapazitäten für andere Dinge als sein basales Funktionieren gewinnt. 
Haraway bezieht sich nicht ausdrücklich auf Clynes und Kline, knüpft 
aber an den Aspekt der Entlastung an, wenn sie den Cyborg als Befrei-
ung von den Zumutungen einer Essentialisierung des insbesondere weib-
lichen biologischen Körpers wendet. Ihr Cyborg-Manifest wurde Anfang 
der 1980er Jahre von der Zeitschrift »Socialist Review« in Auftrag ge-
geben und sollte um die Zukunft des sozialistischen Feminismus krei-
sen (Weeks 2013: 218). Entsprechend lautet der Untertitel des Manifests 
»Science, Technology, and Socialist-Feminism in the Late Twentieth Cen-
tury«. Die Aufforderung des Blicks in die Zukunft setzt Haraway nicht 
in Form einer Prognose für die unmittelbar bevorstehende Zeit um, son-
dern verfasst eine Utopie im Format eines kritischen und selbstreflexi-
ven Manifests. Wie Weeks zeigt, knüpft Haraway dabei kritisch, aber 
auch ironisch an das Kommunistische Manifest von Marx und Engels an. 

Die Ironie ist für Haraway keine bloße Stilfrage, sondern eine episte-
mologische Methode, bei der es um ein »serious play« (Haraway 1991: 
149) geht – ein Spiel, das mit Blick auf das kommunistische Manifest 
sowohl auf inhaltlicher wie auf formaler Ebene betrieben wird. Inhalt-
lich ist das Cyborg-Manifest durchzogen von der Auseinandersetzung 
mit den marxistischen Debatten der Zeit, die von einer Kritik der Di-
alektik als Denkmodell des historischen Materialismus geleitet ist. Ein 
Gegenmodell dazu liegt in der Ironie begründet: »Irony is about contra-
dictions that do not resolve into larger wholes, even dialectically, about 
the tension of holding incompatible things together because both or all 
are necessary and true.« (ebd.) Statt einer dialektischen Entwicklung und 
Auflösung von Widersprüchen geht es Haraway darum, die durch Wi-
dersprüche erzeugte Spannung lustvoll weiterzutreiben, ohne von einer 
gemeinsamen und verbindlichen Sprache zu ihrer Beseitigung zu träu-
men (ebd.: 173). Die Ironie entfaltet sich aber gerade auch mit Blick auf 
die formale Dimension des Manifests, die, wie Weeks anmerkt, histo-
risch einem »masculinist swagger« (Weeks 2013: 219) verpflichtet ist, 
d.h. einem männlich-avantgardistischen Interventionsgestus, der oftmals 
mit dem »göttlichen Trick« – so eine bekannte Formulierung Haraways 
– westlicher Epistemologien arbeitet. Die mit dem Erbe der Manifest-
form verbundene Mythenbildung greift Haraway bewusst auf, wenn sie 
auf der ersten Seite ihres Manifests erklärt, sie verfolge einen »effort to 
build an ironic political myth faithful to feminism, socialism, and mate-
rialism« (Haraway 1991: 149). 

Im Sinne der ironischen Mythenbildung knüpft Haraway an die mar-
xistischen, feministischen und poststrukturalistischen Debatten ihrer 
Zeit an und bricht zugleich mit ihnen. Dabei nimmt sie eine dreifache 
Intervention vor: Während wichtige ökofeministische Stimmen der Zeit 
dazu neigten, den erstarkenden, technisch gerüsteten Militarismus der 

CYBORGS BEI HARAWAY

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

Reagan-Ära als Ausdruck männlicher Herrschaft zu interpretieren und 
ihm eine weiblich konnotierte friedvolle Natur entgegenzusetzen, lehnt 
Haraway eine solche Essentialisierung des Weiblichen entschieden ab. Im 
Manifest schreibt sie einerseits gegen die Technologiefeindlichkeit der fe-
ministisch-sozialistischen Denkens an, wendet sich aber zugleich gegen 
den Fortschritts- und Technikdeterminismus marxistischer Strömungen 
(ebd.: 152). Dass mit Blick auf Marx’ Werkentwicklung die Unterstel-
lung des Technikdeterminismus zu kurz greift, habe ich oben diskutiert; 
die Effekte dieser Verkürzung auf Haraways Argument werden uns spä-
ter noch beschäftigen. Im Cyborg-Manifest fällt auf, dass bei einer Ab-
grenzung wie dieser häufig recht undifferenziert von einem Sammelbe-
griff der Marxismen, nicht selten im Verbund mit Feminismen, die Rede 
ist (ebd.: 156, 172, 176, u.a.). Offen bleibt, wo sich Haraway auf Marx 
selbst und wo sie sich auf bestimmte Tendenzen innerhalb marxistischer 
Debatten bezieht. Die ironische Distanz zu Marx stellt Haraway aus, 
wenn sie sich selbst an anderer Stelle als illegitime Tochter von Marx 
bzw. als »something of an unreconstructed and dogged Marxist« be-
zeichnet (Haraway 1996: 8, vgl. dazu Wark 2015). Fast die gleiche For-
mulierung wird sie für den Cyborg finden, wenn dieser als »illegitimate 
offspring of militarism and patriarchal capitalism, not to mention state 
socialism« (Haraway 1991: 151) charakterisiert wird. Hier ergibt sich 
ein ganzes Netz ›perverser‹ Verwandtschaften: Wenn der Staatssozialis-
mus als (Mit-)Erzeuger des Cyborgs das ungewollte, illegitime Kind von 
Marx ist, dann ist Haraway als seine weitere illegitime Tochter ebenfalls 
mit dem Cyborg verwandt.

Neben Marx und dem (öko-)sozialistischen Feminismus muss sich 
Haraway zu einem dritten Strang ironisch verhalten: dem poststruktu-
ralistischen bzw. postmodernen Denken im weiten Sinne. Sowohl der 
Hybridisierungsgedanke als auch die scharfe Abgrenzung von der Psy-
choanalyse, wie wir sie bei Deleuze und Guattari kennengelernt haben, 
sind für Haraway wichtige Ausgangspunkte. Während das postmoder-
ne Denken den vermeintlichen Technikdeterminismus des Marxismus 
als Problem der textuellen Codierung liest, wird diese ›Textualisierung‹ 
sowohl vom Marxismus als auch vom sozialistischen Feminismus mit 
Verweis auf die materiellen Herrschaftsverhältnisse zum Randproblem 
erklärt (ebd.: 152). Haraway ordnet ihren Cyborgmythos zwar offen 
den postmodernen Lektürestrategien zu (ebd.: 153), will aber weder der 
Gefahr des im Marxismus verbreiteten Technikdeterminismus noch der 
Entmaterialisierung des Körpers durch die postmoderne Textzentrie-
rung anheimfallen. Dies gelingt ihr durch eine doppelte Perspektive, die 
sich gleichermaßen für Metaphern wie für die Materialität von Körper 
und Maschine interessiert. Im Anschluss an Marx untersucht Haraway 
kollektive Arbeitsprozesse, zu denen aus ihrer Sicht aber auch nicht-
menschliche Akteure beitragen: »I believe wealth is created by collective 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

practice, figured by Marx as labor, but needing a messier metaphoric 
descriptive repertoire.« (Haraway 1996: 94) Haraway positioniert sich 
also umgekehrt zu den Entropie-Marxianern, die Marx die Metaphern 
austreiben wollen, und fordert »messy« Metaphern, die nicht einfach 
in saubere, eindeutige Begrifflichkeit überführbar sind. 

Wo Marx sich an der klassischen politischen Ökonomie abarbeitet, ist 
Haraways Perspektive mehr-als-menschlicher Arbeitsprozesse zunächst 
an der Disziplin der Biologie ausgerichtet. Wie zu Beginn erwähnt, in-
teressiert sich Haraway bereits in ihrer Dissertation für die organizisti-
schen Metaphern der Biologie im 19. Jahrhundert und verfolgt dabei ein 
zweigleisiges Interesse: »I have always read biology in a double way – 
as about the way the world works biologically, but also about the way 
the world works metaphorically.« (Haraway & Goodeve 1999: 24) Mit 
der Figur des Cyborgs bleibt diese doppelte materiell-semiotische Per
spektive erhalten, richtet sich aber zunehmend auf die Verschiebungen, 
die sich bei der Konstruktion des Organismus in der Gegenwart abzeich-
nen. Haraway zeichnet eine Linie vom thermodynamischen hin zu einem 
eher umweltlichen Kontrolldenken des Organismus:

»Nineteenth century scientists materially constituted the organism as 
a laboring system, structured by a hierarchical division of labor, and 
an energetic system fueled by sugars and obeying the laws of thermo-
dynamics. For us, the living world has become a command, control, 
communication, intelligence system… in an environment that demands 
strategies of flexible accumulation. Artificial life programs, as well as 
carbon-based life programs, work that way. These issues are about me
taphor and representation, but they are about much more than that.« 
(Haraway 1996: 97)

In der Cyborgfigur lässt sich diese Verschiebung von der Thermodynamik 
zur Kybernetik nachvollziehen. Es handelt sich um eine Verschiebung, die 
das Maschinenverständnis sowohl in metaphorischer wie in materieller 
Hinsicht grundlegend modifizieren wird. Bei ihrer Analyse des Cyborgs 
setzt Haraway bei der Diagnose eines dreifachen Zusammenbruchs eta-
blierter Grenzziehungen an: Durch Evolutionsprozesse wurden erstens 
die Grenzen zwischen Mensch und Tier brüchig, im Zuge mikroelek
tronischer Innovationen fließen zweitens das Physische und das Nicht-
physische immer stärker ineinander, und die neuen Modi maschinischer 
Entwicklungen lassen drittens Maschine und Organismus zunehmend 
unauflösbar werden. Mit dieser letzteren Entwicklung geht eine Reihe 
weiterer Grenzverschiebungen einher: 

»Late twentieth century machines have made thoroughly ambiguous the 
difference between natural and artificial, mind and body, self-developing 
and externally designed, and many other distinctions that used to apply 

CYBORGS BEI HARAWAY

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

to organisms and machines. Our machines are disturbingly lively, and 
we ourselves frighteningly inert.« (Haraway 1991: 152) 

Der letztere Zusatz über lebendige Maschinen und maschinenhaft-pas-
sive Menschen ist auf den ersten Blick nah an Marx’ Analyse der Sub-
jekt-Objekt-Verkehrung im kapitalistischen Arbeitsprozess formuliert. 
Im Verlauf des Kapitels wird aber deutlich werden, dass der Cyborg als 
maschinell-organisches Mischwesen nicht mit Marx’ Maschinen-Mons-
tern in eins zu setzen ist.

Zunächst nähert sich Haraway dem kybernetischen Organismus, wie 
sie den Cyborg weiter oben bestimmt hatte, ausgehend von seinem Auf-
treten in Fiktionen und Utopien, aber auch in der ›empirischen‹ Wirk-
lichkeit. Cyborgs bevölkern neben der Science Fiction zunehmend auch 
die Medizin, die ökonomische Produktion und den Krieg (ebd.: 149f.). 
Aufgrund dieser Provenienz aus dem ›feindlichen Gebiet‹ neuer Macht-
technologien taugt der Cyborg kaum als bequeme linke Befreiungs- und 
Identifikationsfigur. Als Produkt der technologischen Verunreinigung ist 
er pervers und »completely without innocence« (ebd.: 151). Dass Cy-
borgs die Welt zunehmend zu erobern beginnen, ist also keine auf be-
wussten, freiwilligen Entscheidungen basierende Entwicklung. Vielmehr 
werden wir im späten 20. Jahrhundert alle zu Cyborgs, ob wir wollen 
oder nicht:

»By the late twentieth century, our time, a mythic time, we are all 
chimeras, theorized and fabricated hybrids of machine and organism; 
in short, we are cyborgs. The cyborg is our ontology; it gives us our poli
tics. The cyborg is a condensed image of both imagination and material 
reality, the two joined centres structuring any possibility of historical 
transformation.« (ebd.: 150)

In einer strategischen Geste ontologisiert Haraway den Cyborg, aber 
nur um deutlich zu machen, dass wir keine andere Wahl haben als die-
se neue Maschinenontologie anzuerkennen, welche im Zuge der his-
torischen Entwicklung des 20. Jahrhunderts zu unserer Existenzweise 
geworden ist. Von dieser Erkenntnis aus gilt es nun, eine Politik des Cy-
borgs zu entwickeln, die seine unnatürliche Natur, seine Perversität und 
Verunreinigung emanzipativ wendet. Während die an Marx geschulte 
Theorie die Verlebendigung der Maschine und die damit einhergehende 
Maschinenwerdung der Arbeiter:in in ihren Entfremdungseffekten kriti-
sierte, nutzt der Haraway’sche Cyborg die modernen Grenzverletzungen 
zwischen Organischem und Anorganischem, Natürlichem und Künstli-
chem, Mensch und Maschine, um sich vom organischen Gemeinschafts-
denken und seinen essentialistischen Zumutungen zu verabschieden.

Obwohl der Cyborg also mit Krieg, Umweltzerstörung und der pa
triarchalen Aneignung weiblicher Körper verknüpft ist, stellt er zugleich 
ein Modell des Denkens von »joint kinship« (ebd.: 154) bereit und erteilt 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

so eine Lehre im »how not to be Man, the embodiment of Western lo-
gos« (ebd.: 173). Mit dem Theorem der kinship, d.h. des Sich-Verwandt-
machens, das Haraway in ihrem Spätwerk ausarbeiten wird, taucht ein 
biologischer Verbindungsbegriff auf, der sich vom maschinischen Begriff 
des Verschaltens und Kuppelns bei Deleuze und Guattari unterscheidet. 
Dezidierter als sie macht Haraway das Sich-Verwandtmachen als poli-
tischen und ethischen Begriff stark. Gerade feministische Politiken müs-
sen das Potential ausschöpfen, das im »breakdown of clean distinctions 
between organism and machine« (ebd.: 174) liegt, denn es handelt sich 
bei ihnen um »breakdowns that crack(s) the matrices of domination and 
open(s) geometric possibilities« (ebd.). Um diese Möglichkeiten freizu-
setzen, muss die Maschine aus der Logik des Dominierens und Domi-
niertwerdens herausgelöst werden:

»Intense pleasure in skill, machine skill, ceases to be a sin, but an aspect 
of embodiment. The machine is not an it to be animated, worshipped, 
and dominated. The machine is us, our processes, an aspect of our 
embodiment. We can be responsible for machines; they do not dominate 
or threaten us. We are responsible for boundaries; we are they.« (ebd.: 
180)

Das politische Potential einer feministischen Affirmation der Maschine 
liegt darin, dass sie den weiblichen Körper vom zählebigen Bild der ge-
gebenen organischen Ganzheit und mit Mutterschaft assoziierten Natur-
notwendigkeit entkoppeln kann. Gerade in der mit dem Cyborg eingelei-
teten Ortsverschiebung, im »being out of place« kann als Gegenmodell 
zur Entfremdung eine Maschinenlust – eine »pleasure in machines« – 
gedeihen, die die essentialisierenden Zuschreibungen und die ihnen zu-
grundeliegende dualistische Logik durchkreuzt (ebd.: 181). 

Vor dem Hintergrund eines Doppelcharakters des Sozialen als meta-
phorischer und materieller Wirklichkeit darf sich diese cyborgologische 
Politik weder mit einer reinen Zeichenpolitik noch mit einem ›Technolo-
gismus‹ begnügen. Der Cyborg ist ein ironisch erzählter Mythos und zu-
gleich ein empirischer Tatbestand, eine Utopie und bereits verwirklichte 
Politik, ein Bild und ein materieller Körper. Analog zum Maschinenfrag-
ment bei Marx fungiert der Cyborg gleichsam als kollektiver Text- und 
Arbeitsspeicher, der nicht einfach von den dominanten Machttechnolo-
gien vereinnahmt werden kann, sondern das Potential utopischen Wan-
dels in sich trägt.

Hier wird die Definition des Cyborgs als kybernetischer Organismus 
erneut wichtig. Andrew Pickering macht den Anbruch der Cyborg-Ge-
schichte – ganz im Sinne von Haraways Definition, aber entgegen ih-
rer Verortung der Cyborgfigur gegen Ende des 20. Jahrhunderts – um 
den zweiten Weltkrieg mit dem Aufkommen von Kybernetik und Spiel-
theorie nach 1945 aus (Pickering 1995b). Er begründet dies mit einem 

CYBORGS BEI HARAWAY

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

veränderten Wissenschaftsverständnis, nach dem es zur Beschreibung 
der materiellen Welt keiner anthropozentrischen Ontologie mehr bedarf. 
Es geht jetzt vielmehr um »Operationen«, gedacht als »Leistung eines 
heterogenen Gefüges aus Menschen und Nichtmenschen, aus Flugzeu-
gen, Unterseebooten, Radargeräten und -soldaten, Piloten, Wasserstoff-
bomben usw.« (Pickering zitiert nach Schmidgen 2013: 60, vgl. dazu 
auch Hayles 1999). Diese Denklogik macht einer neuen Maschinenonto-
logie Platz, welche aber – wie Zimmerman am Beispiel von Babbage und 
Ure gezeigt hat – ihrerseits nicht historisch neuartig ist, sondern Wurzeln 
im 19. Jahrhundert hat. Was unterscheidet Haraways Cyborgontologie 
von der klassischen Maschinenontologie?

Während präkybernetische Maschinen »haunted« sein konnten, wa-
ren sie nicht »self-moving, self-designing, autonomous«, so Haraways 
Argument (Haraway 1991: 152). Anders als die Marx’schen Beobach-
tungen zu den verlebendigten Maschinen der Industrialisierung nahele-
gen, hält Haraway fest: »They [the machines, E.B.] were not man, an 
author to himself, but only a caricature of that masculinist reproducti-
ve dream. To think they were otherwise was paranoid. Now we are not 
so sure.« (ebd.) Erst die neuen Maschinen des späten 20. Jahrhunderts 
lassen aus Haraways Sicht die Grenze zwischen natürlich und künst-
lich, Geist und Körper, Selbst- und Fremdsteuerung kollabieren, was im 
Umkehrschluss bedeutet, dass diese Grenzen vorher intakt waren. Wie 
meine kulturhistorische Rekonstruktion der Organismus-Maschine-Op-
position und insbesondere auch meine Marxlektüre zu zeigen versucht 
haben, ist diese Unterstellung einer vorgängigen ›Reinheit‹ der Unter-
scheidungen, die ihre nachfolgende Überschreitung erst möglich macht, 
kaum aufrechtzuerhalten. In der Debatte um das Cyborg-Manifest wird 
diese Annahme Haraways zu Recht verstärkt in Frage gestellt, was aber 
mitunter neue blinde Flecken entstehen lässt.

Kate Soper formuliert heftigen Zweifel an der Diagnose des spät-
modernen Durchbruchs des Cyborgs. Organ-Technik-Interaktionen in 
Form von Prothesen, Zahnfüllungen oder Brillen seien schließlich nicht 
erst Erfindungen des späten 20. Jahrhunderts (Soper 1999: 74) – wa
rum sollen wir also erst dann alle zu Cyborgs geworden sein? Allein die 
Computerisierung rechtfertigt es für Soper nicht, einen neuen ontologi-
schen Status für die ganze Spezies auszurufen, denn die Grenze zwischen 
organisch und anorganisch, natürlich und künstlich, intern und extern, 
Körper und Geist sei auch durch die Druckerpresse, die Schreibmaschi-
ne, das Telefon, das Flugzeug und das Fahrrad verwischt worden: »The 
fact that some machines can calculate faster or play chess better than can 
human minds does not incline us to think the former must share in some 
natural mode of being or development.« (ebd.: 75) Thomas Lamarre for-
muliert es noch schärfer: 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

»Even as it proposes to blur distinctions, this sort of cyborg model 
unwittingly begins to take on the weight of dualism and substantialism, 
acting as if humans and machines were ontologically different, and 
mobilizing a range of dualist oppositions (nature/artifice, mind/body, 
organic/inorganic) only to posit a subsequent fusing and blurring of 
them.« (Lamarre 2012: 29)

Laut Lamarre liegt dem Haraway’schen Cyborg ein vereinfachendes Mo-
dell von Hybridität zugrunde, wonach Entitäten über eine ontologische 
Priorität verfügen und bei kleinsten Vermischungen mit anderen Entitä-
ten umgehend in eine Kategorienkrise geraten (ebd.: 30).

Auch Ian Hacking kommt in seiner Auseinandersetzung mit den Re
sonanzen zwischen Clynes und Kline, Haraway und Canguilhem zum 
Schluss: »Canguilhem may have blurred more boundaries, in 1947, with 
specific argument and example, than Haraway did forty years later, by 
decree.« (Hacking 1998: 205) In ähnlicher Weise hat meine Lektüre von 
Marx dessen noch frühere Analyse der Grenzüberschreitungen zwischen 
Mensch und Maschine – ein Jahrhundert vor Canguilhem, d.h. 1867 – 
betont. Aber handelt es sich jeweils um die gleiche Form der Hybridi-
sierung? In seinem 1952 erschienenen Aufsatz Maschine und Organis-
mus geht Canguilhem (2007) nicht von einer »Vermischung« zwischen 
Maschinen und Organismen aus, sondern von einer Verankerung der 
Technik im Lebensprozess selbst. Elektronische, auf Rückkopplung und 
Selbststeuerung basierende Automaten haben nach Canguilhem durch-
aus Einfluss auf die Beziehung von Mensch und Maschine, ohne deren 
Charakter grundlegend zu verändern. Wie Schmidgen treffend anmerkt, 
nehmen solche Relativierungen, nach deren Logik sich die Geschichte 
des Cyborgs bis zu den Automaten- und Steuerungstechniken der Auf-
klärung zurückdatieren lässt, dem Cyborg seine historische Spezifizität 
und neigen ihrerseits zu einer Anthropologisierung, die das Cyborgda-
sein als angeborene Anlage erscheinen lässt (Schmidgen 2013: 62). Mit 
Blick auf die Diskussion um Kulturtechniken (Kap. 2.1.3.) würde dieser 
breite Cyborg-Begriff auf alle Körpertechniken im Mauss’schen Sinne 
zutreffen, was ihm in der Tat jede Kontur rauben würde. 

Haraway macht sehr deutlich, dass für sie nicht jede Annäherung 
zwischen Organismus und Maschine eine Hybridisierung darstellt. Hin-
sichtlich der alten Maschinenmodelle seit dem 17. Jahrhundert argu-
mentiert sie sowohl gegen die Idee der Verlebendigung von Maschinen, 
d.h. die Vorstellung, dass Maschinen durch Geister, Seelen oder Stim-
men belebt werden könnten als auch gegen die Mechanisierung von Or-
ganismen, d.h. die cartesianische Unterwerfung des Körpers unter den 
Geist (Haraway 1991: 178). Das ist ein wichtiger Unterschied etwa zu 
Canguilhem, der vorgeschlagen hat, Maschinen als Organismen aufzu-
fassen, d.h. als »durch das Leben erzeugte und verwendete Organe« 
(Schmidgen 2013: 57). Für Haraway hat eine solche Unterordnung der 

CYBORGS BEI HARAWAY

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

Maschine unter den Körper bzw. das Leben noch nichts mit Hybridität 
zu tun. Sie hält mit Blick auf solche Umkehrungen egal welcher kausa-
len Richtung fest:

»These machine/organism relationships are obsolete, unnecessary. For 
us, in imagination and in other practice, machines can be prosthetic 
devices, intimate components, friendly selves. We don’t need organic 
holism to give impermeable wholeness, the total woman and her 
feminist variants (mutants?).« (Haraway 1991: 178f.)

Haraway erkennt also durchaus die Vermischungsbewegungen an, die 
sich lange vor »ihrem« spätmodernen Cyborg von beiden Seiten vollzo-
gen haben. Ihr geht es zunächst darum, dem negativ konnotierten Szena-
rio inniger werdender Organismus-Maschine-Beziehungen eine positive 
Wendung zu verleihen. Demnach ist der Cyborg nicht Träger von Ent-
fremdung, sondern macht eine freundliche und intime »kinship« mög-
lich. Eine solche eindeutige politische Wendung fehlt bei Deleuze und 
Guattari, die den Maschinenbegriff trotz der emanzipativen Potentia-
le der Wunschmaschinen deutlich breiter anlegen. Nicht die einseitige 
Überformung von Maschine oder Organismus durch das jeweils ande-
re ist für Haraway von Interesse, sondern die Verwirrung ihrer kausalen 
Beziehung: »It is not clear who makes and who is made in the relation 
between human and machine.« (ebd.: 178) Aus der Perspektive der Co-
dierungspraxis von Maschinen sind Geist und Körper unauflöslich inei-
nander verwoben, biologische Organismen erscheinen selbst als Kom-
munikationssystem: »There is no fundamental, ontological separation 
in our formal knowledge of machine and organism, of technical and or-
ganic.« (ebd.)

Mit Blick auf diese These muss Hacking, der zuvor Canguilhems Ar-
gument dem Haraways vorgezogen hatte, einräumen: »Haraway wins 
the match: fact, fiction and hype are now engaged in an embrace so pas-
sionate that all boundaries melt away.« (Hacking 1998: 215) Diese enge 
Verwobenheit wird der postmodernen Wissensproduktion insofern ge-
recht, als es ihr nicht mehr um eine Mimikry, eine Vereinnahmung oder 
eine Verlängerung geht, sondern um eine Verschmelzungsbewegung, die 
erst Hybridität im eigentlichen Sinne produziert.

Diese Hybridität lässt sich nun an den kybernetischen Maschinen und 
ihrer spezifischen Energetik nachvollziehen. Wir haben es mit mikro-
elektronischen Geräten zu tun, die im Zuge ihrer »Miniaturisierung« 
immer allgegenwärtiger werden und dabei zu einer Art »irreverent up-
start god« aufsteigen, »mocking the Father’s ubiquity and spirituality« 
(Haraway 1991: 153). Gerade die Verschiebung der Größenordnung hin 
zum ganz Kleinen, Nuklearen, Molekularen, zum »silicon chip« führt 
dazu, dass diese Maschinen nurmehr durch »atomic noise« zugänglich 
sind (ebd.). Es ist die Kleinheit der Maschine, die deren Machtwirkungen 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

grundlegend verändert: »Miniaturization has turned out to be about 
power; small is not so much beautiful as pre-eminently dangerous, as 
in cruise missiles.« (ebd.) Im Marschflugkörper bzw. der Drohne stellt 
sich das Autonomwerden der Maschine, ermöglicht durch ihre Verklei-
nerung, überdeutlich als Schrecken dar. Die zunehmende Miniaturisie-
rung der Kameras seit den 1950er Jahren ist nur ein Beispiel dafür, dass 
kaum wahrnehmbare Cyborgs mehr und mehr den Alltag heimsuchen. 
Neben der neuen Größenordnung spricht Haraway die thermische und 
energetische Basis dieser Maschinen an:

»Our best machines are made of sunshine; they are all light and clean 
because they are nothing but signals, electromagnetic waves, a section 
of a spectrum, and these machines are eminently portable, mobile -- a 
matter of immense human pain in Detroit and Singapore. People are 
nowhere near so fluid, being both material and opaque. Cyborgs are 
ether, quintessence. The ubiquity and invisibility of cyborgs is precisely 
why these sunshine-belt machines are so deadly.« (ebd.: 153)

Haraway führt das Motiv des Kleinen weiter und greift hier indirekt das 
Marx’sche Argument der Sonnenwärme auf, indem sie die Maschine als 
Produkt der Sonne fasst. Auf den ersten Blick mag es fast so klingen, als 
finde eine Auflösung der Materialität der Maschine in Licht, Luft und 
elektromagnetische Wellen statt, aber Haraway lenkt mit dem Aspekt 
der Energie den Fokus gerade auf die veränderte Infrastruktur und Pro-
duktion der neuen kleinen Maschinen. Ihre Materialität zeichnet sich 
durch ihre leichte, saubere, mobile und opake Natur aus. Der Cyborg ist 
kein ächzendes, quietschendes, rauchendes Großgerät, das offen sichtba-
ren Schmutz, Abfall, Verletzungen und Tote produziert wie noch die Ma-
schine bei Marx. Er ist ätherisch geworden und bewegt sich nunmehr im 
Grenzraum von Materiellem und Immateriellem.

Die Metapher der »sunshine-belt machines« verweist auf den tech-
nologisch-ökonomischen Komplex, den der im Süden der USA gelege-
ne Sonnengürtel bildet. Im Gegensatz zum ›Rust Belt‹ im Nordosten 
der USA, in dem die große alte (Schwer-)Industrie sitzt, ist der warme 
und helle ›Sun Belt‹ mit seiner großen Kapazität für Solarenergie auf 
Hochtechnologien wie Elektronik, digitale und Weltraumtechnologien, 
aber auch auf die Lebensmittel-, Rüstungs- und Unterhaltungsindustrie 
konzentriert. Der Sonnengürtel, so ätherisch er auch daherkommen mag, 
basiert auf der Auslagerung der neokolonialen Ausbeutung von Rohstof-
fen und Arbeitskräften Marginalisierter von Detroit bis Singapur. Hier 
knüpft Haraway unmittelbar an die Marx’sche Analyse der Produkti-
onsverhältnisse an, die der These einer Immaterialisierung der neuen 
Maschinen entgegensteht. Die materielle Infrastruktur der mikrologi-
schen Maschinen macht sich an dem Leid fest, das sie in den Regionen 
ihrer Herstellung und Entsorgung verursachen. Bei den privilegierten 

CYBORGS BEI HARAWAY

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

Nutzer:innen dieser Maschinen zeigt sich die mikrologische Gewalt in 
der subtileren Form von »minuscule coding changes of an antigen in the 
immune system«, die sich in Stress äußern (ebd.: 154).

Wenn Haraway die Ingenieure dieser Maschinen als »sun-worship-
pers mediating a new scientific revolution« (ebd.: 153) bezeichnet, ist 
das als Verweis auf das Silicon Valley zu verstehen, das mit seinem 
festen Platz im Herzen des Sonnengürtels seit den 1960er Jahren eine 
massive Konzentration von Computerindustrien, IT- und Hightech-In-
novationen hervorgebracht hat. Die hier geborenen Maschinen ste-
hen exemplarisch für das Kleinerwerden des Cyborgs; als frei flot-
tierende Signifikanten sind sie »hard to see politically as materially« 
(ebd.). Eine neuartige Kapazität der mikroelektronischen Maschinen 
liegt auch darin, bestimmte Übersetzungsprozesse einzuleiten: »Micro-
electronics mediates the translations of labour into robotics and word 
processing, sex into genetic engineering and reproductive technologies, 
and mind into artificial intelligence and decision procedures.« (ebd.: 
165) Haraway verweist hier auf die Entstehung neuer Biotechnologi-
en seit den 1980er Jahren, die einschneidende Effekte auf die verge-
schlechtlichten Dimensionen sozialer Beziehungen, auf Sexualität und 
Reproduktion haben:

»The close ties of sexuality and instrumentality, of views of the body 
as a kind of private satisfaction- and utility-maximizing machine, are 
described nicely in sociobiological origin stories that stress a genetic 
calculus and explain the inevitable dialectic of domination of male and 
female gender roles.« (ebd.: 169)

Im Zuge der Cyborgisierung der Maschine kehren also die alten sozio-
biologischen Gründungsszenen wieder, die aus den physiologischen Dis-
kursen des 19. Jahrhunderts bekannt sind, aktualisieren sich aber im 
»high-tech view of the body as a biotic component or cybernetic com-
munications system.« (ebd.) Als Beispiel nennt Haraway die neuen, teils 
robotisierten Küchen- und Haushaltgeräte, die sich mit dem Körper der 
meist unbezahlten Reproduktionsarbeiterin zu einer Gesamtmaschine 
verbinden. Das Körperbild verschiebt sich dabei von der organischen 
Ganzheit zum offenen kybernetischen System: »Why should our bodies 
end at the skin, or include at best other beings encapsulated by skin?« 
(ebd.: 178)

Es ist nur konsequent, dass sich Körper und Leben kaum mehr auf 
menschliche Reproduktion beschränken, wenn das Bioengineering In-
dustrien wie »fermentation, agriculture, and energy« (ebd.: 165) revolu-
tioniert. Die Fermentation taucht hier als Beispiel für die Biowissenschaf-
ten auf, die ohne Rücksicht auf die Unterscheidung von Organismus 
und Maschine zunehmend natürlich-technische Objekte erschaffen. 
Damit ist Fermentation kein »natürlicher« Prozess, der der Maschine 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

entgegengesetzt wäre, sondern er ist selbst durch kapitalistische Tech-
nologie und Massenproduktion durch und durch cyborgisiert worden. 
Fermentationsprodukte gehören zu den hybriden Objekten, die immer 
selbstverständlicher in das Alltagsleben und die Produktions- und Re-
produktionsverhältnisse von Kultur und Wissen einsickern. Diese tief-
greifende Hybridisierung lässt »boundary-maintaining images of base 
and superstructure, public and private, or material and ideal« (ebd.) im-
mer poröser erscheinen. Mit dem Verweis auf das Basis-Überbau-Modell 
bedient sich Haraway ähnlich wie schon beim Vorwurf des Technikde-
terminismus eines vereinfachten Marx-Bildes. Dass Marx aber nicht nur 
als Strohmann herhält, zeigt sich u.a. in Haraways Buch Modest Wit-
ness, wo sie an das Marx’sche Verdinglichungsparadigma anknüpft, um 
zu untersuchen, wie im frühen 21. Jahrhundert technologisch-organische 
Beziehungen dinglich fixiert und naturalisiert werden: 

»Property is the kind of relationality that poses as the thing-in-itself, 
the commodity, the thing outside relationship, the thing that can be 
exhaustively measured, mapped, owned, appropriated, disposed.« (Ha-
raway 1996: 134)

Haraway reformuliert hier das Marx’sche Theorem der Verdinglichung, 
das die Ausblendung des relationalen und gesellschaftlichen Charakters 
von Eigentum erklärt. Anschließend an die Idee des Warenfetischs ent-
wickelt sie im Folgenden den Begriff des Körperfetischs (corporeal fe-
tishism). Analog zum Warenfetisch erscheinen biologische Entitäten wie 
das Gen als Dinge, die ihren Wert aus vermeintlich inhärenten Eigen-
schaften generieren: 

»So the fetishist sees the gene itself in all the gels, blots, and printouts 
in the lab, and ›forgets‹ the natural-technical processes that produce the 
gene and genome as consensus objects in the real world.« (ebd.: 146) 

Die weitere hybride Verfremdung der kleinen Maschinen durch gene-
tische Modifikation führt paradoxerweise zu ihrer Naturalisierung. 
In Modest Witness kreist Haraway um die Cyborg-Figur der »Onco-
Mouse«, einem im Labor auf eine Krebserkrankung hin gezüchteten Na-
getier, das der onkologischen Forschung dient. Auch hier merkt Soper 
kritisch an, dass die Verkörperung des Cyborgs durch OncoMouse we-
der plausibel macht, von allen Menschen als Cyborgs zu sprechen noch 
die Cyborg-Definition aus dem Manifest erfüllt, da wir es hier weniger 
mit einem Hybrid aus Organismus und Maschine als mit einem genetisch 
mutierten Organismus zu tun hätten (Soper 1999: 75).

Mit Haraway könnte man entgegenhalten, dass es gerade ein Aus-
druck des Körperfetischismus ist, Gene als organisch und nicht als 
technologisch aufzufassen. Bei der Bestimmung des Verhältnisses von 
Organismus und Maschine handelt es sich um einen »border war« (Ha-
raway 1991: 150), der in der Tradition westlicher androzentrischer 

CYBORGS BEI HARAWAY

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Wissenschaft sowohl auf dem Feld von Produktions- und Reprodukti-
onsverhältnissen als auch auf dem des Imaginären ausgetragen wurde. 
Haraway geht es nun darum, bei diesem materiell-semiotischen Grenz-
krieg aktiv mitzuspielen: »It means both building and destroying ma-
chines, identities, categories, relationships, space stories. Though both 
are bound in the spiral dance, I would rather be a cyborg than a god-
dess.« (ebd.: 181) Diese Maschinenaffirmation fügt sich in die zeitdia-
gnostische Stoßrichtung des Cyborg-Manifests als Beitrag zum Stand 
des Feminismus in den 1980er Jahren ein. Wie wir später (Kap. 10) se-
hen werden, bewegt sich Haraway mit der Verschiebung von der Ma-
schine zur Gärung in ihrem aktuellen Werk wieder stärker in Richtung 
der Göttinnen. 

3.5 Zwischenresümee:  
Vom Feuer über die Maschine zur Gärung

Ausgehend vom Feuer und seinem Weiterleben in der Maschine habe ich 
in den letzten beiden Kapiteln nach der theoretischen Leistung thermi-
scher Figuren gefragt. Mit der soziologischen Annahme einer zunehmen-
den Domestizierung des Feuers auf Basis immer umfassenderer Kontrolle 
verbindet sich eine lineare Fortschrittserzählung sozialer Transformati-
on, die zugleich auf ihre inhärenten Grenzen zurückspiegelt. Lévi-Strauss 
hat diese prominent als Übergang zyklischer kalter Gesellschaften zu 
linearen heißen Gesellschaften beschrieben und ausgehend vom zwei-
ten Hauptsatz der Thermodynamik festgehalten, dass die kulturelle Be-
schleunigung Ordnung zerstört, weshalb man bei der modernen Anthro
pologie eher von einer ›Entropologie‹ sprechen müsse. Soziale Ordnung 
sowie ihre Fortschritts- und Krisendynamiken werden hier in energeti-
schen Begriffen gefasst. Webers Bild vom Verglühen fossiler Brennstof-
fe, das auf die Endlichkeit energetischer Ressourcen hinweist, erfährt 
ein Jahrhundert später neue Konjunktur in der Debatte um ökologische 
Krisen. In seiner Soziologie des Feuers entwickelt Goudsblom das Ar-
gument, dass die westliche Zivilisationsgeschichte der Feuerkontrolle in 
einen globalen Kontrollverlust mündet, weil mit der Verbrennung fossi-
ler Rohstoffe Risiken der globalen Klimaerwärmung entfesselt werden, 
deren unheilvolle Folgen sich immer deutlicher abzeichnen. Dieser ener-
getischen Lesart der Moderne ist eine Krisentheorie eingelassen, die die 
Grenzen gegenwärtiger Thermopolitiken in der Prognose einer drohen-
den Katastrophe thematisiert.

Das zentrale Kippmoment für dieses Krisennarrativ vom Kontroll-
verlust durch zu viel Kontrolle liegt im Unsichtbarwerden des Feuers in 
der Maschine. Mit ihm beginnt eine neue Stufe der Medialisierung des 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Feuers, das als energetische Ressource nunmehr ganz unterschiedliche 
thermische Formen annimmt. Bereits das lodernde Feuer hatte mediale 
Wirkungen, aber jetzt kann eine gleichmäßige Quantifizierung in Gestalt 
von ›Energie‹ erfolgen – und damit auch eine unendliche quantitative 
Steigerung des Energieverbrauchs. Durch die Medialisierung der exzes-
siven Hitze in der Maschine wird das Feuer in saubere und scheinbar 
unbegrenzt verfügbare Energie verwandelt und erweitert so sein therma-
les Spektrum. Auf der Basis von Feuerenergie entsteht eine Infrastruktur 
künstlicher Kälte, die kaum mehr an ihren Ursprung – die Hitze – erin-
nert. Feuer erweist sich aus dieser Sicht als zwar fundamentale, aber zu-
nehmend unsichtbare Ressource einer fossilen Moderne. Erst die Ma-
schine macht den Verschleiß energetischer Ressourcen in kaum mehr zu 
überblickendem Ausmaß möglich, weshalb sie zur Signatur für die mo-
derne Energiekrise wird. 

Diese Stellung der Maschine wird in Marx’ Fassung des ökologischen 
Bruchs wichtig, von dem die soziale Erfahrung der Maschine im Rah-
men des Arbeitsprozesses kündet. Hier rücken die thermalen Environ-
ments der Maschine in den Fokus: Die Maschine ist ein wärmebetriebe-
nes, aber auch wärmeerzeugendes Ding, das bei unzureichender Lüftung 
und Abkühlung zu explodieren droht. Diese technische und infrastruktu-
relle Dimension der Maschine wird in der kybernetischen Katastrophen-
vision der Entropie verarbeitet. Während das Feuer für die Entstehung 
des Sozialen steht, wird die Maschine zum Symbol seiner quantitativen 
Transformation, welche einen sich verselbstständigenden Fortschritt des 
Energieverbrauchs in Gang setzt. 

Entgegen der dominanten Logik der Maschinenmetapher ist die Ma-
schine nicht auf ein technisches Objekt begrenzt, sondern in historisch 
vielfältige Mischformen mit dem Organismus eingelassen; selbst bei De-
scartes als dem Vertreter des Maschinenparadigmas werden bei nähe-
rem Hinsehen solche Vermischungen sichtbar. Am Denken von Marx 
lässt sich nachvollziehen, dass es die lebendig-toten, organisch-mecha-
nischen, subjektiv-objektiven Zwischenformen sind, deren Beweglich-
keit die spezifisch modernen Dynamiken von Gesellschaft erst verstehbar 
macht. Die organischen Spuren der Maschine sind es, die die Produktivi-
tät und die Herrschaft toter Arbeit sicherstellen. Bei seinem Versuch, den 
organischen Charakter der Maschine zu fassen, kommen bei Marx mu-
tierte, tote, serielle, unbewegliche Formen der Kooperation und Arbeits-
teilung zum Vorschein, die ihm als Deformationen des kapitalistischen 
Produktionsprozesses gelten. Diese hybriden Formen zwischen Organis-
mus und Maschine werden im Maschinendenken Deleuzes und Guatta-
ris sowie Haraways einer Aktualisierung unterzogen. In beiden Positio-
nen geht es darum, grenzenlose heterogene Gefüge zwischen Organismus 
und Maschine sozialtheoretisch adressieren zu können. Während De-
leuze und Guattari deren Verhältnis mit dem Begriff des Verschaltens in 

ZWISCHENRESÜMEE: VOM FEUER ÜBER DIE MASCHINE ZUR GÄRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

Richtung der Maschine auflösen, wählt Haraway den biologischen Ver-
wandtschaftsbegriff der kinship und verknüpft diesen mit einem politi-
schen Konzept der Verantwortung hinsichtlich des aktiven Bauens und 
Konstruierens neuer Maschinen. 

Trotz dieser emanzipativen Wendung des Cyborgs bleibt die Maschi-
ne an das Krisennarrativ gekoppelt, das heute unter dem Schlagwort 
des Anthropozäns verhandelt wird. Weil der Cyborg sich inzwischen als 
Komplize des Anthropozäns herausgestellt hat, wird Haraway in ihren 
aktuellen Arbeiten nach neuen Modellen zum Denken von Verbindun-
gen suchen. Das Kernproblem der Maschinenmetapher liegt darin, dass 
sie mit kapitalistischen Machttechnologien zu innig verwoben ist, als 
dass sie eine alternative Form des Wandels und der Sozialität begründen 
könnte. Ich habe die Maschinenfigur in diesem Kapitel gewissermaßen 
gegen den Vorwurf des Mechanizismus zu verteidigen versucht, in dem 
ich auf ihre weitreichenden Verästelungen mit den Registern des Orga-
nischen hingewiesen habe. Aber genau diese Verschmelzung leistet be-
reits für Marx einer Perfektionierung der kapitalistischen Ausbeutung 
Vorschub. Deleuze und Guattari sowie Haraway nehmen dieses kritische 
Argument auf, wenn sie mit dem Kleinerwerden der Maschine im Zuge 
ihrer Kybernetisierung neue Machtformen am Werk sehen.

Diese Sackgasse maschinischen Denkens ruft nach neuen Figuren, um 
progressiven Wandel, aber auch Verfallsformen jenseits der großen Ex-
plosion denken zu können. Meine These lautet, dass die Gärung diese 
Funktion erfüllt. Wenn ich mich der Gärung zuwende, dann bedeutet 
dies nicht, dass Organismus und Maschine, Feuer und Eis von der Bild-
fläche verschwinden. Auf den ersten Blick gibt es große Gemeinsamkei-
ten zwischen Gärung und Maschine: Die Gärung ist an der Schnittstelle 
von mechanisch und organisch angesiedelt, und wie die Maschine zeich-
net sie sich durch ein gewisses Maß an Verselbstständigung und Selbst-
regulation sowie durch ihre massenhafte Existenzform aus. Haraways 
Einordnung der Fermentierung in die neuen cyborgisierten Biotechnolo-
gien, die etwa durch genetisches Engineering Organismus und Maschi-
ne miteinander vereinen, ist in den Marx’schen Beobachtungen stellen-
weise antizipiert.

Im nachfolgenden Kapitel zur Marx’schen Fassung der Gärungsfigur 
wird schnell deutlich, dass Gärung im Verhältnis zur Maschine verstan-
den werden muss: Sie fungiert einerseits als Schlüssel, um die Dynamik 
der kapitalistischen Aussaugung organischen Lebens durch die Maschi-
ne zu theoretisieren, andererseits bringt sie die Überwindung der ma-
schinenvermittelten Ausbeutung durch die Bewegung des Lebens auf den 
Begriff. Die besondere Ausführlichkeit des Abschnitts zu Marx’ Maschi-
nenkonzeption bereitet das folgende Kapitel vor, in dem uns die Frage 
beschäftigen wird, wie sich die Gärungsfigur von der Maschine im Hin-
blick auf das Denken maschinell-organischer Hybridität unterscheidet. 

MASCHINE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

In allen Kapiteln werden wir zudem auf die Frage zurückkommen, wie 
die Gärung an die bekannten Figuren von Organismus und Maschine, 
von Feuer und Eis anknüpft und was sie schließlich für das sozialthe-
oretische Denken vom 19. Jahrhundert bis in die Gegenwart attraktiv 
macht. Ich werde diese Fragen anhand der drei Parameter beantworten, 
die auch schon die Feuer- und die Maschinendiskussion angeleitet haben: 
Erstens geht es um die mit der Gärung verknüpften Natur-Kultur-Ver-
hältnisse, zweitens um die spezifischen Thermopolitiken der Gärung und 
drittens um die mit ihr begründeten Temporalitäts- und Wandlungskon-
zepte. Diese Aspekte werden nicht schematisch abgearbeitet, sondern 
sind in die Analysen der Gärungsfiguren eingebettet, welche sich an der 
theoretischen Logik der jeweiligen Position ausrichten. Daher ergibt sich 
keine einheitliche Reihenfolge oder exakt gleichmäßige Verteilung der 
drei analytischen Schwerpunkte. 

ZWISCHENRESÜMEE: VOM FEUER ÜBER DIE MASCHINE ZUR GÄRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68 - am 20.01.2026, 05:41:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1  Maschine und Organismus: Eine Geschichte der Vermischung
	3.2  Dampfmaschinen bei Marx
	3.2.1  Maschine und Überhitzung
	3.2.2  Entropie bei Marx

	3.3  Wunschmaschinen bei Deleuze und Guattari
	3.4  Cyborgs bei Haraway
	3.5  Zwischenresümee: Vom Feuer über die Maschine zur Gärung

